
UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA 
CENTRO DE EDUCAÇÃO 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM CIÊNCIAS DAS RELIGIÕES 

REBECA EMANUELE ARRUDA DE SOUSA ALBUQUERQUE 

A SUBCRIAÇÃO E A HISTÓRIA-MÃE 
EM J.R.R. TOLKIEN 

JOÃO PESSOA – PB 
2025 



 

 
 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA 
CENTRO DE EDUCAÇÃO 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM CIÊNCIAS DAS RELIGIÕES 
 
 
 
 
 
 

REBECA EMANUELE ARRUDA DE SOUSA ALBUQUERQUE 
 
 
 
 
 

 
A SUBCRIAÇÃO E A HISTÓRIA-MÃE EM J.R.R. TOLKIEN 

 
 

 
Dissertação apresentada ao 
Programa de Pós-graduação 
em Ciências das Religiões do 
Centro de Educação da 
Universidade Federal da 
Paraíba (PPGCR/CE/UFPB), 
na linha de pesquisa: Literatura 
e Sagrado. 

 
Orientador: Prof. Dr. Vitor 
Chaves de Souza. 

 
 
 
 
 

JOÃO PESSOA – PB 
2025 

1 



 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

2 



 

 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

 
 
 
 

3 



 

Resumo 

 

 

Este trabalho tem como objetivo conceituar, investigar e compreender como a História 

Mãe do autor J.R.R. Tolkien influenciou todos os campos de sua existência, incluindo 

a produção artística de suas histórias fictícias. Procurando vincular o Legendarium de 

Tolkien às raízes cristãs de sua fé católica, a pesquisa reúne inúmeros pontos que 

visam demonstrar como o escopo narrativo de sua obra fictícia é a maior testemunha 

de sua devoção à religião cristã. Por meio do método bibliográfico de pesquisa, este 

texto reúne um número expressivo de autores, artigos e especialistas que atestam a 

relevância do catolicismo na vida e obra do criador da Terra-Média, contestando 

aqueles que afirmam que sua invenção mitológica é avessa ao cristianismo em geral. 

Ao longo de suas narrativas fantásticas, a fé de Tolkien é revelada por meio de 

símbolos existentes no enredo, além da ênfase àquilo que é virtuoso, verdadeiro e belo 

por meio de delimitações nítidas entre a moralidade dos personagens. Através das 

cenas em que o mal entra em combate com o bem ou quando a virtude confronta o 

vício, ali jaz uma marca cristã. Ao incluir as suas crenças por meio da lógica da 

Subcriação, Tolkien assumiu-se um verdadeiro subcriador quando tornou o 

cristianismo um discreto convidado de certos trechos de suas obras, suave o bastante 

para ser dispensado por uns, mas presente o suficiente para suscitar a atenção de 

outros. Conclui-se que suas obras refletem a síntese exata da Subcriação, dado que as 

histórias ecoam sutilmente como uma luz refratada derivada da matiz original, assim 

como foi escrito em seu poema “Mitopeia”.  

 

Palavras-chave: Mitopeia; Subcriação; História-Mãe; J.R.R. Tolkien. 

 

 

 

 

 

 

 

4 



 

 

Abstract 

 

This paper aims to define, investigate, and understand how the Author's Mother 

History by J.R.R. Tolkien influenced all areas of his existence, including the artistic 

production of his fictional stories. Seeking to link Tolkien's Legendarium to the 

Christian roots of his Catholic faith, the research gathers numerous points that aim to 

demonstrate how the narrative scope of his fictional work is the greatest witness to his 

devotion to the Christian religion. Through a bibliographic research method, this text 

brings together a significant number of authors, articles, and experts who attest to the 

relevance of Catholicism in the life and work of the creator of Middle-earth, 

challenging those who claim his mythological invention is opposed to Christianity in 

general. Throughout his fantastic narratives, Tolkien's faith is revealed through 

symbols present in the plot, as well as an emphasis on what is virtuous, true, and 

beautiful through clear distinctions between the morality of the characters. Through 

scenes where evil battles good or where virtue confronts vice, there lies a Christian 

mark. By including his beliefs through the logic of Subcreation, Tolkien positioned 

himself as a true subcreator when he made Christianity a subtle guest in certain parts 

of his works—soft enough to be overlooked by some, but present enough to capture 

the attention of others. It is concluded that his works reflect the exact synthesis of 

Subcreation, as the stories subtly echo like a refracted light derived from the original 

hue, just as written in his poem "Mythopoeia." 

 

Keywords: Mythopoeia; Subcreation; Mother History; J.R.R. Tolkien. 

 

 

 

 

 

 

 

 

5 



 

Sumário 
 
 
Introdução​ 5 
 

A História-Mãe e Narrativas Particulares de J.R.R. Tolkien                                              16 

 

A História-Mãe na literatura de J.R.R. Tolkien                                                                  55 

 

Subcriação e Mitopeia                                                                                                        88 

 

Conclusões                                                                                                                         116 

 

Referências Bibliográficas                                                                                                 121 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

6 



 

                   Introdução 

 

 

Ao longo dos séculos, muitos estudiosos e correntes buscaram definir qual é o 

propósito e funcionamento da vida humana. O ceticismo é aquele que indica que não existe 

propósito nítido, tampouco sentido no universo, sendo ele uma combinação de eventos 

aleatórios. Por outro lado, aqueles que caminham por uma via mais naturalista hão de 

enxergar a vida a partir das leis naturais que rondam os acontecimentos. Muitas são as 

linhas que buscam estender explicações e perspectivas a respeito da existência e vivência 

humana, cada uma buscando posicionar-se na medida do possível enquanto intenta trazer 

luz àqueles que desejam respostas. Daqui, nascem sistemas complexos como os citados 

acima, ao mesmo tempo em que a necessidade por direcionamento faz surgir ideias 

menores, mas satisfatórias, como a que veremos a seguir.  

Em meio a essa grande massa de teorias a respeito da existência humana, alguns 

estudiosos veem a vida simplesmente como uma grande narrativa, enxergando as vivências 

em suas múltiplas histórias que moldam a visão que possuímos a respeito do universo. É 

como enxergar o viver como uma teia minuciosa de muitas histórias que existem lado a 

lado. Em uma sociedade marcada pela pluralidade de posicionamentos, nossas ideias se 

acomodam junto à narrativa a qual julgamos fazer parte, aquela que melhor atenderá às 

nossas demandas, dúvidas e desejos. Essa tese foi referenciada por Barbara Hardy, quando 

ela escreveu: 

 
nós sonhamos na narrativa, sonhamos acordados na narrativa, lembramos, 
antecipamos, esperamos, desesperamos, acreditamos, duvidamos, planejamos, 
revisamos, criticamos, construímos, fofocamos, aprendemos, odiamos e amamos 
pela narrativa.1 
 
 

Como afirma o filósofo Alasdair MacIntyre em seu livro “After virtue”, “a narrativa não é 

o trabalho de poetas, dramaturgos e romancistas”2, mas é um meio de interpretar a realidade 

que nos ronda também. A base da crença de que a vida é tecida e estruturada em narrativas foi 

defendida por MacIntyre a partir do pressuposto de que toda ação tem uma função de caráter 

histórico. De acordo com ele, “todos nós vivemos narrativas em nossas vidas, porque 

2 MACINTYRE, Alasdair. After Virtue (Notre Dame: University of Notre Dame Press, 1981), p. 211. 

1 HARDY, Barbara. 'Towards a Poetics of Fiction: An Approach Through Narrative', Novel, 2, 1968: 5-14 

7 



 

entendemos nossas próprias vidas em termos das narrativas”3. O filósofo defende que esse 

“espírito” da narrativa é também aquele que nos leva a compreensão a respeito da ação de 

outros, nos levando ao sentimento de empatia também. 

Esse trabalho buscará sugerir que o ser humano pode conviver com grupos de 

narrativas4 que se dividem em Narrativas Universais – as grandes religiões e ideologias —, 

as Narrativas-Particulares — as histórias pessoais e experiências de cada um — e a 

História-Mãe: a Narrativa Universal que atribui sentido às suas Narrativas-Particulares e ao 

próprio mundo ao redor. 

J.R.R. Tolkien elegeu o cristianismo como a sua “história central” e essa ação 

transformou seus pensamentos e posicionamentos, incluindo o modo o qual ele enxergava 

o advento da tecnologia e até mesmo as histórias mitológicas, um conjunto de tramas que 

sempre despertou o interesse. Em meio a alguns especialistas e estudiosos que veem os 

mitos como mentiras envoltas em prata, Tolkien os enxergou de maneira diferente por 

inúmeros motivos, e um deles pode ter sido a influência exercida pela sua História-Mãe. 

Foi também a presença da narrativa mater que pode ter originado parte da tese da 

Subcriação, um outro pilar fundamental deste atual trabalho. Ao dispor e refletir acerca da 

sua crença no Deus da tradição judaico-cristã e acolher o conjunto desses aspectos como a 

sua História mais importante, o autor passou a perceber que as histórias míticas possuíam 

valor não somente por transmitirem verdades substanciais, como também por ser o 

exercício criativo advindo da imagem de Deus, o Criador, em suas criaturas subcriadoras.  

Em dado momento de um ensaio que escrevera, o autor aponta que nós criamos na 

mesma medida em que fomos criados, isto é, a imagem e semelhança de um Criador. Se 

contamos histórias, Deus contou histórias primeiro e se possuímos a possibilidade 

imaginativa de estruturarmos novos enredos, ele teria sido o responsável por inserir essa 

habilidade em nós. 

4 O pensamento que divide as narrativas em Particulares, Universais e Mater é uma contribuição autoral e 
original, fruto de influências dos autores Alasdair MacIntyre, Cauê Oliveira, Craig G. Bartholomew e Michael W. 
Goheen, cada um deles devidamente referenciados neste trabalho. 

3 Ibid, p, 212.  

8 



 

O autor estabelece uma ligação entre a formação de narrativas com a disposição intrínseca 

humana de subcriar coisas boas e coisas más. Diante desses fatos, o presente trabalho se 

compromete a analisar como a História-Mãe de J.R.R. Tolkien afetou sua visão de mundo, 

além de buscar esclarecer como as narrativas bíblicas inspiraram Tolkien em seu próprio 

processo de “subcriação” e também na elaboração dessa teoria que fundamenta a 

dissertação. Ao mesmo tempo, observamos a extensão da Subcriação, a saber, Mitopeia, 

um poema escrito por Tolkien que buscava analisar e transcrever a criação dos mitos. O 

trabalho pretende ser uma defesa em favor dos mitos e histórias a partir da ótica de 

Tolkien, o autor da saga O Senhor dos Anéis, constantemente considerando o pressuposto 

de que fomos criados para subcriar. Essa hipótese não é aceita por todos, mesmo na área 

Ciências das Religiões, visto que Friedrich Max Müller, uma das figuras fundadoras mais 

importantes da área, afirma, em uma teoria, que a mitologia é uma doença da linguagem. A 

opinião de Müller consiste na afirmação dos mitos como doença da linguagem, e diante 

disso, Tolkien sugeriu que essa ideia seja abandonada sem remorso, em virtude da 

mitologia não poder ser compreendida como uma doença. Se a sociedade caminha em 

direção a essa crença, tudo o que partir da mitologia será classificado como um 

conhecimento inválido, logo, para muitos, ela pertence a uma esfera responsabilizada por 

produzir delírios quiméricos que desrespeitam o compromisso com a verdade. Ao que tudo 

indica, Tolkien reluta em julgar como inválida uma subcriação com tantas riquezas 

imateriais. 

O trabalho, seguindo a linha tolkieniana, abordará o legado do autor como um 

reflexo de sua História-Mãe, a saber, o cristianismo, além de examinar como ele manuseou 

a mitologia com a profundidade e seriedade que lhe é devida. A presente dissertação é 

fruto das pesquisas antecedentes que visa analisar o ensaio filosófico “Sobre Estórias de 

Fadas” e o poema Mitopeia do autor e escritor J.R.R. Tolkien, ao mesmo tempo em que 

declara que as histórias do Legendarium e a Bíblia partilham de semelhanças 

epistemológicas enquanto analisa a presença do sagrado nessas literaturas. Será trabalhada 

a hipótese a qual as obras de J.R.R. Tolkien, apesar de toda a originalidade que as 

compõem, descendem sutilmente da literatura cristã, e nisso, veremos como o próprio 

autor aplicou a sua teoria da Subcriação e sua relação com o poema Mitopeia. 

Diferentemente do que muitos fãs de “O Senhor dos Anéis” pensam, Tolkien admitiu em 

suas cartas uma série de sentenças que consolidam a relação de suas obras com a crença 

cristã, de forma que essas raízes não podem ser ignoradas. Quando se nega a veia cristã 
9 



 

presente nas histórias tolkenianas, se perde de vista a abundante e intencional postura deste 

autor, este que imprimiu alguns aspectos de sua crença em suas histórias.  

Como definição de mito, nos uniremos a Grimal quando o conceitua a partir da 

imaginação, “mas contém a verdade em si próprio, na sua verossimilhança, ou, o que vai 

dar ao mesmo, a força de persuasão que lhe confere a sua beleza”5. “Em outras palavras,” 

comenta Mircea Eliade, “o mito descreve as diversas e às vezes dramáticas irrupções do 

sagrado do mundo. É a irrupção do sagrado no mundo [...] que funda realmente o mundo”6, 

sendo a sua principal função a revelação dos modelos exemplares de todas as atividades 

humanas significativas.7 

A religião, por sua vez, conceitua-se, segundo Filoramo e Prandi, como uma 

manifestação antropológica e fenômeno humano histórico que pode vir a ser o alvo de 

pesquisa crítica8. Antônio Gouvêa Mendonça, Doutor em Ciências Sociais e Professor 

Emérito pelo Programa de Pós-Graduação em Ciências da Religião da Universidade 

Metodista de São Paulo, alega  que as religiões “são as variadas e mesmo infinitas formas 

com que Deus se expressa no mundo, na história e no cotidiano das pessoas”9.  

 

 
As Ciências da Religião estudam não Deus, mas suas formas de expressão, em 
resumo, nas pessoas e na cultura. Nesse ponto, Ciências da Religião se 
distinguem da Teologia, porque não cogitam de questões a respeito de Deus, 
como sua existência e natureza. Estudam efeitos e não causa. 10 
 
 
 

Dessa forma, o atual trabalho considera a expressão de Deus nas pessoas e na 

cultura, defendendo ao menos duas posições: em primeiro lugar, as obras fictícias de J.R.R. 

Tolkien possuem faces cristãs, pois ele acolheu o catolicismo como sua História-Mãe 

absoluta, e em segundo lugar, por meio da Subcriação, os mitos podem ser uma maneira 

dos humanos retratarem histórias vindas do que chamaremos de matiz original. Para chegar 

a tal entendimento, contaremos com C.S. Lewis, autor de “As Crônicas de Nárnia”, e 

10 Ibid. 

9 MENDONÇA, Antônio Gouveia. Ciências das Religiões: de que mesmo estamos falando?, 2004, p. 23.  

8 FILORAMO, Giovanni; PRANDI, Carlo. As ciências das religiões. São Paulo: Paulus, 1999. p. 9. 

7 Ibid. 
6 ELIADE, Mircea. Mito e Realidade. 2020, p. 86. 

5 GRIMAL, P. Mitologia clássica – mitos, deuses e heróis. Tradução Hélder Viçoso – 1º ed. – Lisboa: Edições 
Texto & Gráfica, 2009, p. 7. 

10 



 

J.R.R. Tolkien, ambos defensores da ideia de que assim como a fala é uma invenção sobre 

objetos e ideias, o mito é uma criação sobre a verdade. 

Tolkien se dedicou a trabalhar os mitos como transmissores de lições profundas e 

verdades concretas. Partilhando da mesma opinião, Eliade comenta que o mito narra uma 

realidade existente, seja uma realidade total ou apenas um fragmento – “uma ilha, uma 

espécie vegetal, um comportamento humano, uma instituição”11 e, diante disso, é sempre 

uma narrativa de criação. O mito deve ser tratado, portanto, como uma história sagrada, 

“uma história verdadeira, porque sempre se refere a realidades”12, posicionamento esse 

concordado por Tolkien, que defendia que os melhores mitos não podem ser encaixados na 

categoria “falsidades construídas deliberadamente, mas são contos criados pelas pessoas 

para captar os ecos de verdades mais profundas”13 que narram “todos os acontecimentos 

primordiais em consequência dos quais o homem se converteu no que é hoje”14. 

Tolkien destaca que a “Fantasia é uma atividade humana natural”15, e com isso, 

buscou demonstrar que fantasiar é uma movimentação comum a todos. O autor aponta que 

esse exercício familiar aos humanos não implicará na destruição da racionalidade ou a sua 

difamação. Quão mais clara fora a razão, mais plausível a fantasia será: 

 
Certamente ela não destrói ou mesmo insulta a Razão; e não torna menos 
aguçado o apetite pela verdade científica, nem obscurece a percepção dela.16 
 
 
 

O ato de fantasiar faz parte de quem o homem é em essência e um dos frutos dessa 

atividade prática é o surgimento dos mitos. Ao afirmar isso, Tolkien não sugeriu que os 

frutos de uma atividade da Fantasia são falsos, ao contrário, são mais verdadeiros e 

legítimos do que se pensa. A partir do imaginário mitológico e fantástico, reencontramos o 

comportamento religioso e as estruturas do sagrado, porque eles proporcionam uma 

encadeamento constante de provas, mortes e ressurreições de experiências originalmente 

religiosas17, como costuma sugerir Eliade.  

17 ELIADE,Mircea. Mito e Realidade. Coleção Debates, São Paulo: Perspectiva, 2020, p. 175 

16 TOLKIEN, J.R.R. Árvore e Folha, p. 63, 2020. 

15 TOLKIEN, J.R.R. Árvore e Folha. 2020, pp. 34-35 

14 ELIADE, Mircea. Mito e Realidade. Coleção Debates, São Paulo: Perspectiva, 2020, p. 16. 

13 MCGRATH, Alister. A vida de C.S. Lewis: do ateísmo às terras de Nárnia, 2013, p. 169. 

12 Ibid, p. 12. 

11 ELIADE,Mircea. Mito e Realidade. Coleção Debates, São Paulo: Perspectiva, 2020, p. 11 

11 



 

O professor Tolkien escreveu em seu ensaio filosófico “Sobre estórias de fadas” 

que “algo realmente superior é ocasionalmente vislumbrado na mitologia: a Divindade, o 

direito ao poder, a adoração devida; de fato, a religião”18. Para o autor, se o mito é uma 

invenção sobre a verdade, ele assumia que a tal verdade vinha de Deus, dado que os 

humanos foram criados a partir da divindade e todos os mitos que tecemos refletem o 

fragmento dessa verdade eterna que repousa em sua transcendência. O trabalho, em 

concordância com a visão tolkieniana, irá tratar a mitologia e as demais criações como 

aquilo que conceituamos como “Subcriação”, esta que opera a partir de lampejos da 

Verdade. Longe de serem mentiras, os mitos carregam a veracidade e eis a importância 

acadêmica do tema: os mitos e as próprias narrativas de J.R.R. Tolkien podem ser vistos 

como “produtos” subcriados que comunicam partes da Verdade. Veremos como o conceito 

da subcriação é aplicado na própria histórica ficcional de Tolkien e de que maneira 

algumas das histórias mais conhecidas do Ocidente, as narrativas bíblicas judaico-cristãs, 

influenciaram a saga mais famosa de fantasia de todo o mundo, isto é, “O Senhor dos 

Anéis”.  

Ao abordar as atividades humanas significativas, essas narrativas apontam para 

pontos universais experimentados por pessoas de todas as culturas, tais como os dilemas 

entre obediência, bem, mal, verdade, mentira, morte, vida, rebeldia e sacrifício. Os mitos 

são capazes de conduzir o leitor a cada predicamento básico existente na realidade, como 

citamos acima, e sua relevância científica abrange a observação dos aspectos religiosos 

mitológicos em paralelo a teoria de Tolkien, sua influência nessas narrativas e respectivos 

impactos. 

Deste modo, as histórias cristãs e as narrativas tolkenianas possuem como ligação a 

capacidade de retratar experiências originalmente religiosas. Diante do que foi exposto, a 

motivação da dissertação é, acima de tudo, examinar os vínculos existentes entre a 

História-Mãe de Tolkien, suas obras, a Subcriação e a Bíblia Sagrada.  

Para Eliade, o homem da sociedade moderna ainda se beneficia com os contos de 

fadas devido ao seu caráter que expressa as “lutas contra o monstro, obstáculos 

aparentemente insuperáveis, enigmas a serem solucionados, tarefas impossíveis”19 e 

observaremos de que modo as histórias de Tolkien possuem essas características 

simbólicas. O foco a ser pesquisado são os diálogos existentes entre os mitos, o conceito de 

19 ELIADE, Mircea. Mito e Realidade. Coleção Debates, São Paulo: Perspectiva, 2020, p. 174. 

18 TOLKIEN, J.R.R. Árvore e Folha. 2020, p. 37. 

12 



 

Subcriação e Deus nas histórias de J.R.R. Tolkien, além de analisar qual a relação destes 

com a religião cristã e ressaltar a relevância dessas narrativas. 

O objetivo geral apresenta as aproximações entre a História-Mãe de Tolkien, como 

ela afeta as suas histórias e sua relação com a Subcriação e o poema “Mitopeia”, a fim de 

estabelecer se os mitos criados refletem algo que venha a se relacionar com o Criador. Ao 

longo do trabalho, serão evidenciados os fundamentos em comum que atuam nos mitos, a 

Escritura cristã no mundo tolkieniano e sua relação com a tese subcriadora.  

 A pesquisa fundamenta-se em referenciais teóricos que trabalham com os tópicos 

abordados anteriormente como J.R.R Tolkien, C.S. Lewis, Humphrey Carpenter, Holly 

Ordway, Wayne G. Hammond, Christina Scull e Mircea Eliade. 

C.S. Lewis foi professor universitário em Oxford e Cambridge, poeta, crítico 

literário e ensaísta. Lewis passou a maior parte da vida exercendo a sua crença agnóstica, 

sendo um ateu convicto de suas ideias, até que tornou-se amigo professor J.R.R Tolkien, 

este que argumentava que Lewis deveria abordar “o Novo Testamento com o mesmo senso 

de abertura e expectativa imaginativa”20 que dirigia aos mitos nórdicos, gregos e de 

culturas diversas em geral. A partir daí, uma longa conversação acerca da função da 

mitologia foi levantada, Tolkien saindo em defesa da legitimidade dessas narrativas como 

portadoras da verdade, enquanto Lewis afirmava que, apesar de falsas, elas possuíam seu 

valor como mentiras envoltas de prata. 

Este diálogo estabelecido entre Tolkien e Lewis inspirou o primeiro de tal maneira 

que o levou a escrever o poema “Mitopeia”, dedicado ao homem que “descreveu o mito e 

as estórias de fadas como mentira”21. O poema “Mitopeia” (a criação de mitos) é o registro 

da interação entre dois personagens, o primeiro representado por Tolkien e o segundo, 

assumindo o papel de Lewis: Filomito, “Amante dos Mitos”, que busca apontar os 

equívocos da opinião de Misomito, “Inimigo dos Mitos”, aquele que julga os mitos como 

mentiras encobertas em prata. A intenção dos versos era testificar que os mitos cumpriam a 

sua função quando eram colocadas na esfera da Subcriação, isto é, um produto feito por 

seres limitados que espelhavam a imagem de um Criador ilimitado. Tolkien estabelece que 

há apenas uma Verdade: a narrativa contada por Deus. Uma vez sendo subcriador, ou seja, 

uma criatura que forja coisas em seu modo derivativo, as histórias que são escritas pelos 

homens refletem parte dessa verdade primária, em razão de toda verdade, citando João 

21 TOLKIEN, J.R.R. Árvore e Folha. 1ª ed. Rio de Janeiro: Harper Collins, 2020. 

20 MCGRATH, Alister. A vida de C. S. Lewis: Do ateísmo às terras de Nárnia. 2019, pp. 168-169.  

13 



 

Calvino, é verdade de Deus. A mitologia, portanto, pode comunicar a verdade subjacente 

em nível secundário, ainda que confira uma visão finita a respeito do quadro total da 

realidade, esta última que Tolkien cria estar alinhada com a Bíblia.  

C.S. Lewis não era o único autor que enxergava o mito como falsidade: esse 

pensamento é característico da era moderna e pós-moderna. As escolas brasileiras, a título 

de exemplo, costumavam explicar a existência da mitologia com a associação da 

ignorância característica da época. Quantas vezes nos foram ensinados que a criação do 

deus Zeus se deu diante dos fenômenos inexplicáveis das tempestades e trovões? Para 

muitos em nossa sociedade, os deuses e suas histórias surgiram apenas em decorrência aos 

dados da natureza que não poderiam ser esclarecidos com dados científicos ou outras 

abordagens. A nossa era condiciona, desde o princípio, a existência dos mitos à mentira. 

Ciente de que seu amigo era adepto de tal visão, Tolkien investiu em um diálogo 

onde fazia relações entre mitos, histórias do Novo Testamento e a lógica da Subcriação 

para ensinar a Lewis que a mitologia pode oferecer verdades valiosas. As investidas de 

Tolkien não foram em vão, porque, após demonstrar as ligações entre o Novo Testamento e 

os mitos, Lewis escreveu uma carta ao seu amigo Arthur Greeves, afirmando que a ideia de 

sacrifício presente na mitologia é real, contudo, o ato sacrificial do mito cristão era 

vividamente mais tangível e concebível. Para Tolkien e posteriormente para Lewis, os 

mitos e a literatura bíblica-cristã possuem conexões muito próximas graças à atividade da 

Subcriação. Tolkien enxergava o mundo como um mito escrito e narrado pelo próprio 

Deus, que, por sua vez, chamava os humanos a narrarem seus próprios mitos em uma 

perspectiva subcriadora. Por meio dessa lógica estrutural, Tolkien argumentou que os mitos 

são muito mais do que mentiras inspiradas através da prata: antes de tudo, narram parte da 

verdade. Os grandes pontos a serem analisados é se Tolkien aplicou os conceitos de 

Subcriação em suas próprias histórias, como ele se relacionava com os mitos em geral e 

com sua História-Mãe, além de demonstrar os intercâmbios existentes entre as suas obras e 

a literatura judaico-cristã.  

Mircea Eliade, professor, cientista das religiões e mitólogo, defende que a função 

mais importante do mito é a fixação de todos os modelos “exemplares de todos os ritos e 

de todas as atividades humanas significativas: alimentação, sexualidade, trabalho”22. Para 

ele, “o mito conta uma história sagrada, quer dizer, um acontecimento primordial que teve 

22 ELIADE, Mircea. O Sagrado e o Profano, 2010, p. 51. 

14 



 

lugar no começo do Tempo, ab initio.”23 Eliade aponta que os mitos não apenas narram a 

origem de todas as coisas, como também transmitem todos os acontecimentos primordiais 

que tornam o homem quem ele é hoje. O escritor destaca que o mito, para as sociedades 

arcaicas, é muito mais importante do que os contos e as fábulas, dado que o mito é capaz 

de ensinar e expor as histórias basilares que “o constituíram existencialmente, e tudo o que 

se relaciona com a sua existência e com o seu próprio modo de existir”24. Usando esse e 

diversos outros argumentos, o célebre teórico auxiliará no processo de construção do 

conceito de mito no atual trabalho.  

Tendo como objetivo da presente pesquisa conhecer as semelhanças  entre histórias 

bíblicas com as histórias de Tolkien e referenciando a Subcriação e a Mitopeia, esta 

pesquisa é fruto da revisão bibliográfica em torno do trabalho de Humphrey Carpenter, 

Holly Ordway, Wayne G. Hammond e Christina Scull, cada um deles sendo especialista, de 

algum modo, na vida, pessoa e obra de J.R.R. Tolkien. Ao entrar em contato com essas 

obras, o leitor há de compreender as nuances e complexidades que trouxeram Tolkien ao 

lugar global de destaque que lhe é devido, sem dispensar, em momento algum, a potência 

da sua fé. Das obras examinadas, cada autor defende, à sua forma, a legitimidade e 

influência da fé cristã na construção do Legendarium. 

A atual dissertação se dividirá em três capítulos: o primeiro será “A História-Mãe e 

as Narrativas-Particulares de J.R.R. Tolkien”, onde trataremos do Estado da Arte que 

reunirá um acervo de conceitos e noções acerca dos seguintes conceitos: História-Mãe, 

Narrativas-Particulares e Universais. Ao longo deste primeiro tópico, veremos de que 

forma esses três termos serão aplicados na vida de J.R.R. Tolkien, sua história e sua 

relação pessoal com os mitos e a religião cristã em especial, desde os primeiros anos de 

formação. Este tópico cuidará, essencialmente, de como Tolkien, desde o princípio de sua 

jornada, se interessava pelos temas que, posteriormente, inseriu em seu mundo imaginário: 

o amor pelas árvores, a paixão pela criação de idiomas, o interesse pelos mitos de diversas 

culturas e a sua devoção ao catolicismo desde a infância. Cada um desses elementos 

surgem em suas tramas fictícias futuras, seja em larga ou pequena escala, e exercem 

profunda e absoluta influência sob sua existência.  

O segundo capítulo tratará da “A História-Mãe na literatura de J.R.R. Tolkien”, 

onde visualizaremos as faces do cristianismo, isto é, de que forma a religião cristã está 

24 ELIADE, Mircea, Mito e Realidade, 2020, p. 13. 

23 Ibid, p. 40. 

15 



 

presente na narrativa criada de Tolkien. Será este o momento em que nos alongaremos nas 

múltiplas comparações existentes entre a fé cristã, a narrativa bíblica e os livros de Tolkien, 

onde compararemos inúmeros trechos, citações e personagens dessas culturas distintas. É 

sabido que Tolkien jamais fora a favor de analogias diretas, contudo, estudiosos de sua 

vida e obra concordam que é possível detectar influências que não comprometem a 

originalidade das histórias do autor.  

O terceiro capítulo concentra-se especificamente em uma questão: são os mitos 

mentiras envoltas em prata ou portadores de verdades? Pode-se dizer que as páginas finais 

serão destinadas a aplicação da Subcriação e a interpretação do poema Mitopeia, este que 

pretende revelar os mitos como veículos de verdades subjacentes. Esse será um estágio 

importante para a construção final do sentido do trabalho, dado que contaremos com a 

ajuda do reformador João Calvino e o seu conceito sobre toda verdade pertencer a Deus 

para estruturar essa hipótese. É notável que essa tese é o elo que permeia cada página da 

dissertação, porque Calvino e Tolkien se unem para trabalhar a ideia de que mesmo que 

uma verdade esteja sendo anunciada por alguém que não pertence a fé cristã, ela não é 

ilícita ou menos verdadeira: toda verdade vem de Deus. Esse conhecimento revolucionário 

vindo da parte de Calvino foi aplicado especialmente nos casos em que um “descrente” 

dizia a verdade a respeito de qualquer realidade, mas logo ela era posta em dúvida devido a 

sua procedência. Ao contrário da prática comum de tantos cristãos, Calvino e Tolkien 

rejeitam tal posição, dado que sua crença era distinta: independente de quem a falasse, a 

verdade sempre seria a verdade.  

Após a análise de cartas e livros que estruturarão a dissertação, espera-se que seja 

possível explorar trechos das histórias de Tolkien e versos do seu poema Mitopeia a fim de 

analisar a criação dos mitos e vinculá-los com o ideal de Verdade previamente dialogado 

por C.S. Lewis e J.R.R. Tolkien, no intuito de observar se, de fato, a sua teoria é aplicável 

ou não. As páginas a seguir proporcionarão um voo em diferentes cenários: da Terra-Média 

à Antiga Israel dos tempos bíblicos sob a ótica da Subcriação. O que esses núcleos 

possuem em comum? 

16 



 

 

 

​  
A História-Mãe e Narrativas Particulares de J.R.R. Tolkien 

 

 

 

 

Afirmar que a vida é uma narrativa é o mesmo que dizer que ela contém início, 

meio e fim, de forma que a cadeia de fatos que são organizados com o passar do tempo 

pode refletir um compilado narrativo complexo da experiência humana. O nascimento é 

o marco do início, enquanto todo o caminho trilhado até a morte – que, para muitos, é o 

fim — seria o meio. Em cada história vivenciada pelos seres humanos, existem certos 

personagens mais destacados que outros. As histórias que moldam o indivíduo são 

aquelas que norteiam o que é valioso e aquilo que é supérfluo, e essa dinâmica resulta 

na consequência de alguns fatos despertarem mais atenção do que outros.  

Um exemplo pode ser dado se nós imaginarmos um sujeito que valoriza muito 

a música como meio terapêutico. A música como ferramenta não é uma ideia recente: 

antes de tudo, já se tornou uma prática clínica com respaldo científico. Imagine que o 

governo estabeleceu uma proposta pública a respeito das oportunidades de crianças de 

uma comunidade, estas que serão engajadas em projetos gratuitos de música. Desse 

modo, os personagens ou fatores situacionais que apontam para “cenas” como esta em 

um momento posterior sempre estimular o interesse desse personagem. Imagine, 

entretanto, que este mesmo sujeito que aprecie a música como ferramenta terapêutica 

foi convidado para assistir uma palestra a respeito do esporte como prática de 

socialização de crianças, atividade essa acobertada por pesquisas e teses que 

comprovam sua veracidade. O indivíduo não gosta de esportes do mesmo modo que 

ama música, portanto, esse dado da narrativa onde o esporte é valioso não será tão 

importante quanto a da música, ainda que ele reconheça que nela, exista certa 

relevância. 

Todo ser, ao escolher em qual narrativa acredita, acaba por eleger também qual 

é a história central que compõe o que eu chamo de Narrativas-Base. As Narrativas-Base 

são aquelas que constroem quem aquele humano é, a partir de suas crenças inegociáveis 

17 



 

e elas podem ser constituídas a partir de dois grupos iniciais: as Narrativas Universais 

— cristianismo, budismo, existencialismo, niilismo ou outro sistema mundial de crença 

— que são correntes de pensamentos antigas e com muitos adeptos, e as Narrativas 

Particulares de menor porte, sabendo que são elas as que surgem a partir das vivências 

pessoais de cada um em eventos verdadeiramente canônicos. Cada narrativa é como um 

tijolo que ergue a construção de quem este ser é, afetando profundamente a visão do 

início, meio e fim de sua história. Uma vez que uma narrativa é eleita como verdadeira, 

as outras tornam-se falsas, incoerentes ou são meramente rejeitadas, se esta for a 

conclusão assumida pelo sujeito em questão. Também é possível que o sujeito não 

descarte as demais narrativas, mas demonstra acentuada preferência aquela que o apraz. 

Inserida no grupo das Narrativas-Base, uma Narrativa Universal é aquela que 

pode se tornar a mais fundamental. Ela ordena todas as outras e oferece um novo 

sentido às Narrativas Particulares, isto é, as histórias pessoais do indivíduo que 

envolvem seus afetos, desgostos e que, de um jeito ou de outro, o fazem ser exatamente 

quem é. Quando um sujeito toma posse de uma grande narrativa a qual está convencido 

de que se trata da própria verdade, ela ganha significativa importância dentre as demais, 

podendo ser intitulada de História-Mãe, porque é ela aquela que dá sustento às demais 

narrativas que foram acolhidas pelo indivíduo ao longo de sua vida. Suas escolhas e 

passos passam a refletir a História-Mãe a qual é devoto, transformando 

consideravelmente sua perspectiva a respeito de todas as demais narrativas que existem 

paralelamente. Os escritores Craig G. Bartholomew e Michael W. Goheen apontam que 

cada um de nós, quer estejamos conscientes ou não, estamos fazendo parte de uma 

Metanarrativa que estrutura e dá sentido à experiência de nossa existência25, ainda que o 

significado seja “o mundo é um caos desprovido de significado”. 

Se estamos diante de uma pessoa que é adepta ao Islamismo como 

História-Mãe, ela não verá o mundo através de outras lentes senão as de sua fé: os 

episódios de sua vida não são de natureza aleatória, porque tudo é pertencente da esfera 

islâmica que confere essência a sua vida. 

A partir disso, Alasdair MacIntyre em seu livro “After virtue” aponta que nossa 

percepção é regulada por alguma história essencial, uma vez que somente posso 

“responder a pergunta: o que devo fazer: se puder responder à pergunta anterior: ‘de que 

25 BARTHOLOMEW, Craig G. GOHEEN, Michael W. O Drama das Escrituras: encontrando o nosso lugar na 
história bíblica, Edições Vida Nova, 2017, p. 23. 

18 



 

narrativa eu creio que faço parte?”26. A História-Mãe é aquela que institui os valores e 

princípios, uma vez que é por meio das linhas dessa narrativa que o sujeito passa a 

conceber a ideia do mundo ao redor.  

A História-Mãe não apenas define o que uma pessoa entende como importante 

ou desimportante, verdadeiro ou falso, mas também influencia aquilo que ela assume 

como certo e errado. Craig G. Bartholomew e Michael W. Goheen toma, em seu livro, o 

divórcio como exemplo para ilustrar esse ponto. Para alguém cuja História-Mãe não 

enxerga o casamento como elo eterno, o divórcio é aceitável caso um dos cônjuges não 

deseje mais prosseguir naquele relacionamento por qualquer motivo que seja: 

prioridades diferentes, o amor transformou-se em amizade ou mesmo quando a relação 

se desgasta. Por outro lado, os cristãos não assumem o divórcio como uma decisão que 

orne com a História-Mãe, o evangelho, e, consequemente, a maior parte desses fiéis 

entendem que o divórcio está “muito longe do ideal que Deus tem em mente para um 

homem e uma mulher unidos no casamento”27. 

Lesslie Newbigin, teólogo e autor britânico, declara em seu livro “O evangelho 

em uma sociedade pluralista”, que o modo de entendermos a vida humana depende de 

“que concepção temos da história humana. Qual é a verdadeira história da qual a minha 

vida faz parte?”28. Partilhando da mesma visão, Bartholomew e Goheen sugerem que 

“ser humano significa adotar alguma história básica desse tipo por meio da qual 

entendemos nosso mundo e traçamos nosso caminho nele”29. O teólogo Newbigin, após 

anos e mais anos trabalhando entre hindus e muçulmanos na Índia, pôde constatar que 

as convicções principais daquelas pessoas giravam em torno das histórias fundamentais 

de sua fé. A fé era um elemento ordenador dos afetos, escolhas, sentimentos e 

posicionamentos dos seres que ele encontrou ao decorrer do tempo. Dentre todas as 

narrativas que formam um ser humano, a fé parece ser, em muitos momentos, a 

principal destas, podendo ser chamada de História-Mãe, pois ainda que as Narrativas 

Particulares — aquelas que nascem a partir de nossas vivências — sejam transformadas, 

a História-Mãe, a única verdadeiramente fundamental, segue sendo o manancial cujas 

águas abundam todas as histórias menores. 

Os seres humanos, portanto, são seres narrativos, constituídos de histórias e 

29 Ibid, pp. 23-24. 

28 NEWBIGIN, Lesslie. The gospel in a pluralistic society (Grand Rapids: Eerdmans, 1989, p. 15. 

27 Ibid. 

26  MACINTYRE, Alasdair. After Virtue. Notre Dame: University of Notre Dame Press, 1981, p. 216. 

19 



 

guiados por uma História-Mãe, que geralmente pertence a alguma do grupo das 

Narrativas Universais, e é ela que se torna a narrativa mais essencial e basilar que o 

sustenta. Bartholomew e Goheen pontuam que “ser humano significa adotar alguma 

história básica desse tipo por meio da qual entendemos nosso mundo e traçamos nosso 

caminho nele”30, apesar de que nem todos os humanos estão conscientes da história a 

qual acreditam. De todo modo, até aqueles que não estão conscientes disso depositam 

suas crenças em alguma História-Mãe, ainda que não saibam se posicionar a respeito 

disso de maneira consciente. A narrativa mais fundamental da vida de um indivíduo 

sempre busca responder questões importantes que seguem uma afirmação ou proposição 

fundamental. Especialmente as Narrativas Universais, isto é, as religiões e filosofias 

mais grandiosas, oferecem respostas distintas para perguntas que, ora ou outra, surgem 

no coração humano. Quando tocamos nesse tópico, Goheen e Bartholomew explica 

como esse processo acontece: 

 
Pense, por exemplo, sobre a pergunta a respeito do que significa ser humano. 
Essa é uma questão realmente importante, de que todas as histórias tratam. No 
século 21, muitos de nós lidam com questões a respeito de quem somos. [...] 
Repetidamente ouvimos uma resposta a essa pergunta de muitas direções 
diferentes e em muitas vozes.31 

 

 

Cada História-Mãe busca fornecer respostas mediante o seu sistema de 

características e ideais, e sua configuração aspira pela verdade, assim como o homem 

que deposita nela a sua confiança e crença: 

 
Uma tese central começa então a surgir: o homem está em suas ações e práticas, 
assim como em suas ficções, essencialmente um animal contador de histórias. 
Ele não é essencialmente, mas torna-se, através da sua história, um contador de 
histórias que aspiram para a verdade. Mas a questão chave para os homens não é 
sobre a sua própria autoria; Só posso responder à pergunta 'O que devo fazer?' se 
eu puder responder o anterior pergunta 'De que história ou histórias faço parte?' 
Entramos numa sociedade, isto é, com um ou mais personagens imputados - 
papéis nos quais foram elaborados - e temos de saber quais são para podermos 
entender como os outros respondem a nós e como nossas respostas a eles estão 
aptos a serem interpretados. 

 

 

31 Ibid, p. 26. 

30 BARTHOLOMEW, Craig G. GOHEEN, Michael W. O Drama das Escrituras: encontrando o nosso lugar na 
história bíblica, Edições Vida Nova, 2017, p. 24. 

20 



 

Uma vez entendendo que os seres humanos são seres narrativos compostos por 

Narrativas-Base — como a religião — e Narrativas Particulares, as histórias pessoais de 

sua existência, nós somos produtos dessas múltiplas influências que nos constroem.  A 

História-Mãe32 dos filósofos se espelha em suas filosofias bem articuladas, assim como 

a dos políticos que projetam em suas pautas os princípios aprendidos com sua história 

mater. Além dessas características, a história que move nossas crenças e ideias se faz 

presente no que produzimos, em menor ou maior grau. Os escritores, por exemplo, 

refletem inúmeros vislumbres de sua História-Mãe em suas palavras impressas e J.R.R. 

Tolkien é uma dessas figuras, resultado de muitas histórias reais e fictícias, incluindo 

aquelas que ele mesmo escreveu ao mesmo tempo em que professou uma História-Mãe 

sólida, como veremos a seguir.  

Tom Shippey, um dos maiores especialistas em J.R.R. Tolkien do mundo, nos 

auxiliou com alguns dados a respeito do autor em questão. Nas primeiras páginas do seu 

livro Author of the Century, ele escreve que Tolkien nasceu na África do Sul, mas “foi 

criado em Birmingham e arredores”, e mesmo não sendo naturalmente nativo da terra 

onde cresceu, ele se viu “profundamente enraizado nos condados do Midlands 

Ocidentais Inglesas”33. Talvez tenha havido um notável sentimento de pertencimento às 

terras inglesas, motivo este que levou a frente o título de autor “inglês” ao decorrer do 

tempo, e não propriamente africano. 

Na infância, o pequeno Tolkien morou na Casa do Banco, onde era levado a 

passear no jardim ao amanhecer e ao entardecer no intuito de observar o trabalho do seu 

pai no jardim, além de apreciar o bosque de ciprestes, abetos e cedros, este trajeto que 

despertou o seu explícito amor pelas árvores. Um outro ponto igualmente fundamental 

de sua infância foi o contato notável com as histórias, estas contadas por tia Grace, irmã 

de Arthur Tolkien, seu pai. As narrativas se dirigiam a genealogia e enredos vividos 

pelos ancestrais dos Tolkien, ainda que parecessem improváveis ou mesmo impossíveis; 

esse exercício diário de contação de histórias começou a exercitar e enriquecer o 

imaginário da criança, iniciando um longo caminho onde o pequeno Ronald Tolkien 

percorreria pelos anos seguintes. Desse modo, não é incorreto afirmar que o amor pelas 

árvores, histórias e narrativas integrou parte do espaço das Narrativas-Particulares do 

33 SHIPPEY, Tom. J. R. R. Tolkien: Author of the Century. HarperCollins, 2001. 

32 O conceito “História Mãe” também foi utilizado no texto de Cauê Oliveira, posteriormente creditado neste 
trabalho. 

21 



 

autor. 

 
Os Tolkien tinham opiniões divergentes quanto ao motivo e à época em que os 
ancestrais haviam chegado à Inglaterra. [...] Os Tolkien sempre gostaram de 
contar histórias que dessem um tom romântico às suas origens, mas, qualquer 
que fosse a verdade contida nelas, a família era, à época da infância de Ronald, 
inteiramente inglesa no caráter e na aparência, indistinguível das milhares de 
famílias de comerciantes de classe média que habitavam os subúrbios de 
Birmingham.34 

 

 

Tolkien, ainda na infância do campo, foi instruído por sua mãe a respeito de 

diversos assuntos: línguas, música e, principalmente, botânica, desenho e literatura, estas 

áreas desempenhando uma função fundamental em sua vida. A primeira era um assunto o 

qual muito lhe atraía, de acordo com os pesquisadores Wayne G. Hammond e Christina 

Scull, as línguas foram essenciais para a educação dos anos de formação de Tolkien, assim 

como o encaminhou em direção a Oxford, “onde durante cinco períodos estudou latim, 

grego, filologia e outras requisitos para o primeiro exame, Moderação de Honra”35.  

Tolkien também dirigia atenção especial à sua habilidade artística de desenhos e 

ilustrações. Carpenter assegura que apesar de gostar de desenhar árvores, Tolkien gostava 

“mais ainda de estar com árvores e brincar com seu irmão Hilary nos campos. Subia nelas, 

encostava-se nelas e até falava com elas”36 e ficou muito deprimido ao notar que nem todos 

compartilham desse mesmo sentimento. Mais tarde, iremos observar como esse amor por 

árvores e pela natureza foi projetado em suas obras, especialmente quando construiu a sua 

mitologia: muito provavelmente inspirado pelos espíritos das árvores presentes em 

mitologias culturais que estudou, Tolkien inseriu o espírito vivente em algumas árvores da 

Terra Média. O leitor observa isso quando conhece Barbárvore, sendo descrito pelo autor 

como a coisa viva mais antiga que ainda caminha sob o Sol nesta Terra-Média.  O amor 

pela natureza, combinando com o apreço pelas árvores, soma mais uma linha das 

Narrativas-Particulares de Tolkien, porquanto envolve seus afetos que, de um jeito ou de 

outro, o fazem ser exatamente quem é. 

36 CARPENTER, Humphrey, J.R.R. Tolkien – uma biografia, 2023,  p. 35.  

35 SCULL, Christina. HAMMOND, Wayne G. The J. R. R. Tolkien Companion and Guide, p. 886. Tradução 
própria. 

34 CARPENTER, Humphrey, J.R.R. Tolkien – uma biografia, 2023, p. 31. 

22 



 

 

Figura 9: Tolkien in Oxford's Botanic Garden, 1973. Photograph: The Tolkien Trust 1977. 

 

 

 

Além desses hábitos, o pequeno Tolkien recebia de sua mãe “uma porção de livros 

de histórias”37, divertindo-se com “Alice no País das Maravilhas” e dando uma preferência 

às narrativas que possuíam em seu enredo armas como arco e flecha. Nessa mesma época, 

conheceu o autor George MacDonald, autor de fantasia, e dirigiu o seu afeto ao livro em 

que o escritor o apresentou ao reino dos gobelins deformados que viviam nas montanhas. 

De uma forma ou de outra, criaturas semelhantes às de MacDonald surgiram em novas 

roupagens em sua própria história, sendo chamados de Orcs, seres que viviam no interior 

das Montanhas Nevoentas. Andrew Lang, autor de “Red Fairy Book”, foi outro escritor 

que exerceu uma influência poderosa, encantando o leitor Tolkien especialmente com a 

história de Sigurd, este que assassinou o dragão Fáfnir com ânimo e epicidade. “Eu 

desejava dragões com um desejo profundo”, Tolkien declarou posteriormente, dado que “o 

mundo que continha até mesmo a imaginação de Fáfnir era mais rico e mais belo, fosse 

qual fosse o custo do perigo”38. Christina Scull e Wayne G. Hammond, escritores de “The 

J. R. R. Tolkien Companion and Guide” que Tolkien, esclarecem que Tolkien encontrou 

Lang nos livros de fadas, sendo impressionado especialmente pelo Livro Vermelho de 

38 Ibid. 

37 Ibid, p. 36. 

23 



 

Fadas. Lang é conhecido majoritariamente por ser um exímio escritor de histórias 

fantásticas, e também dono de coleções de contos de fadas que foram compiladas 

especialmente com o objetivo de serem “produtos de um estudo sério de mito, folclore e 

ritual no qual ele  mudou radicalmente as idéias geralmente aceitas sobre suas origens e 

história”39. Desta forma, Tolkien, ainda criança, se debruçou em direção a narrativas que 

valorizavam o mítico e rememoram o folclore.  

 
'Lang nos ensinou que o folclore não é, o que ainda era para a escola de Grimm, 
o resíduo degradado do uma mitologia superior, mas essa mitologia superior ou 
literária repousa na base do folclore. Aquele que demonstrou isso e fez disso uma 
chave para o recantos mais sombrios da mitologia clássica conferiu um benefício 
ao mundo da aprendizagem e era um gênio” (“Andrew Lang”, Quarterly Review 
(Londres) 218, não. 435 (abril de 1913), pp. 311, 318).40 

 

 

De certo modo, Lang buscava ensinar que a mitologia é a base de todo folclore, de 

modo que um depende intencionalmente do outro. O apreço pelo trabalho deste autor se 

estendeu por anos a frente, quando Tolkien, já adulto, pode referenciá-lo em outros 

momentos de sua carreira já estabelecida: 

 

 
Quando ele foi convidado para dar o décimo primeiro Andrew Lang Palestra na 
Universidade de St Andrews (*Escócia) que ele escolheu para falar contos de 
fadas: ele proferiu *On Fairy-Stories em St Andrews em 8 de março 1939. Nessa 
palestra ele se refere frequentemente, direta e indiretamente a Andrew Lang. Seu 
texto, extensas notas e rascunhos revelam um estudo minucioso de algumas das 
obras de Lang e outros materiais relacionados. Tolkien declarou mais tarde que 
seu trabalho nesta palestra desenvolveu suas idéias sobre o que qualidades que os 
contos de fadas e a fantasia deveriam ter, e a maneira correta de escrever para 
crianças.41 

 

 

Scull e Hammond informam que, ao iniciar seus rascunhos a respeito da natureza 

dos contos de fadas e mitos, Tolkien comentou que aquele era o tipo de assunto que Lang 

41 Ibid. 

40 Ibid.  

39 SCULL, Christina. HAMMOND, Wayne G. The J. R. R. Tolkien Companion and Guide, p. 880. Tradução 
própria. 

24 



 

se interessava e conhecia profundamente, tendo feito contribuições brilhantes e originais, 

na opinião do autor.42   

Um outro aspecto imprescindível que se soma a botânica, as línguas e a literatura e 

passou a integrar suas Narrativas-Particulares foi a religião. Carpenter explica que desde a 

trágica morte do Sr. Tolkien, o cristianismo “desempenhava um papel cada vez mais 

importante na vida de Mabel Tolkien”43. Domingo a domingo, a matriarca se dirigia ao 

templo da High Church com seus filhos, até que passaram a frequentar os trabalhos em 

uma igreja de Sant’Ana, na Alcester Street. Quando Mabel morreu, a fé dos Tolkien não se 

foi junto a ela: as crianças auxiliaram todos os dias o padre Francis na missa, “no seu altar 

lateral predileto da igreja do Oratório”44, tornando-se cada vez mais familiarizados com a 

ordem do culto católico. A religião desempenhou um papel central na vida de Tolkien, um 

aspecto basilar de sua existência e de sua carreira.  

A pesquisadora e doutora Holly Ordway pela University of Massachusetts Amherst 

se dedicou a expor ao mundo a relevância da fé cristã desempenhada na vida de J.R.R. 

Tolkien. Após a ampla aceitação de “O Senhor dos Anéis”, fato é que a vida notavelmente 

religiosa de Tolkien não é a pauta principal de suas biografias e textos documentais. 

Existem aqueles que desconsideram esse fator de maneira quase total, como se sua 

influência fosse nula ou irrelevante. De acordo com Ordway, esse tipo de pensamento pode 

resultar na ideia da “fé como um pano de fundo genérico”45. Discordando dessa sentença, 

Ordway propõe: 

 
a sua fé não era feita de papelão ou gesso; não foi chato nem fácil. Ao 
relembrarmos sua vida completa, pode parecer inevitável ou óbvio que ele 
declarasse a um entrevistador: “Sou católico romano. Católico romano devoto”.46 

 

 

Contrariando muitos leitores e telespectadores dos filmes, a fé cristã de Tolkien 

ocupava o lugar da História-Mãe, aquela que conduz, estrutura e fundamenta o seu 

46  ORDWAY, Holly. A Fé de Tolkien: Uma Biografia Espiritual. Editora Word on Fire Academic, 2023. Tradução 
própria. 

45 Ibid. 

44 Ibid, p. 49. 

43 CARPENTER, Humphrey. J.R.R. Tolkien: uma biografia. Editora: Harper Collins: 2018, p. 37. 

42 SCULL, Christina. HAMMOND, Wayne G. The J. R. R. Tolkien Companion and Guide, p. 882. Tradução 
própria. 

25 



 

entendimento a respeito da vida e do mundo. Desde a morte da sua mãe, a crença cristã 

passou a ocupar um lugar inegociável em seu ser: 

 
Sua filha, Priscilla, lembra-se dele como “um cristão devoto” com “uma forte fé 
religiosa”; “ele preocupava-se profundamente com a sua fé religiosa.”7 O seu 
filho John diz que a sua fé “permeava todos os seus pensamentos, crenças e tudo 
o mais. . . . ele foi muito, sempre cristão.” Seu sobrinho Julian recorda a “forte 
fé” e os “fortes princípios cristãos” do seu tio. Os seus netos concordam: Simon 
descreve-o como “um católico romano devoto”; Joanna refere-se à “sua profunda 
crença em Deus”; Michael George observa que “meu avô tinha uma fé profunda 
e nutritiva”.47 

 

 

Quando Tolkien já ocupava o papel de um grande autor, muitos buscavam vincular 

sua produção criativa às mais diversas influências, como seus interesses em línguas ou o 

seu amor pelos campos. “Sabemos que os seus interesses linguísticos e a sua infância numa 

aldeia de Worcestershire foram de facto imaginativamente formativos”, comenta Ordway, 

“mas segundo o próprio cálculo de Tolkien, sua fé era mais importante para a compreensão 

de seus escritos do que qualquer um desses”48. A proposição proferida por Ordway é 

aquela que encaminha a nossa atenção a uma verdade tantas vezes negada: antes mesmo de 

seus interesses à filologia, tão mais relevante fora a sua fé como chave da compreensão de 

seus textos. 

 
O mundo da Terra Média não é uma alegoria religiosa. Mas isso não quer dizer 
que não esteja ligado à religião cristã em que Tolkien realmente acreditava. Na 
verdade, ele poderia ficar um pouco irritado quando os entrevistadores não 
entendessem esse ponto. “É claro que Deus está em O Senhor dos Anéis. O 
período era pré-cristão, mas era um mundo monoteísta.” O entrevistador 
perguntou: “Monoteísta? Então quem era o Deus Único da Terra Média?” 
Tolkien, surpreso, respondeu: “Esse, claro! O livro é sobre o mundo que Deus 
criou – o mundo real deste planeta.”49 

 
 

Ao investigar a vida de Tolkien, suas interações sociais, amizades e círculos 

acadêmicos, Ordway aponta que sua fé não estava guardada em um compartimento oculto 

ou escondido: ela era um aspecto integral de quem ele era, e costumava se manifestar de 

modo natural e diário à vista daqueles que interagiram com sua pessoa. A crença cristã do 

autor estava à mostra de todos, embora muitas tenham sido a tentativa de vetar sua 

49 Ibid.  

48 Ibid, pp. 16-17. 

47 Ibid, p. 15.  

26 



 

existência e influência em suas obras fictícias. Para Tolkien, o catolicismo era a 

História-Mãe que regia suas ações, afetava os seus pensamentos e embasava suas idéias. 

 

 
Um tema repetido nas lembranças daqueles que o conheceram é o quão integral 
sua fé era com toda a sua pessoa; manifestou-se de maneira natural e não foi 
apresentado de maneira estranha ou ostensiva. Seu amigo Havard observou que 
suas convicções eram “aparentes. . . mas nunca desfilou.”. O capelão do hospital 
comentou: “ele não colocou isso no balcão para vocês e disse: 'é isso, rapazes'. 
Clyde Kilby, que o ajudou em seu trabalho no Silmarillion, conseguia se lembrar 
de “nenhuma visita que fiz à casa de Tolkien em que a conversa não caísse 
facilmente em uma discussão sobre religião, ou melhor, cristianismo. Ele me 
contou que muitas vezes lhe contaram uma história como resposta à oração.” 
Kilby acrescentou que ficou impressionado com a naturalidade da fé de Tolkien: 
“ele simplesmente lançava essas coisas: conversando ao telefone com um amigo 
padre, eu o ouvi dizer no final da conversa: ‘Bem, que o Senhor o abençoe’ no 
tom de sentimento mais sincero.50 

 

 

Se considerarmos a invenção da Terra Média e a escrita de histórias de Tolkien 

como um exercício artístico, este foi definitivamente afetado por sua crença. Tolkien, de 

acordo com Ordway, argumentava que era impossível separar fé e arte. A pesquisadora 

explica que essa ideia é demonstrada em seu ensaio “Sobre estórias de fadas”, onde ele 

expressa que os humanos foram desenhados à imagem e semelhança de Deus, e assim 

como “Deus é criativo, seríamos menos que humanos se não expressássemos esse lado da 

nossa natureza”51. Ao afirmar que nós criamos na nossa medida e em nosso modo 

derivativo por termos sido feitos à imagem e semelhança de um Criador, Tolkien vinculava 

a criatividade a Deus. Como reiterou o escritor Clyde Kilby: “Ele acreditava que a 

criatividade em si é um dom de Deus”52, e essa convicção afeta a visão que ele possuía 

sobre inúmeros temas, incluindo a produção dos mitos. 

Joseph Pearce, um escritor inglês, destaca que conhecer ou conviver com Tolkien 

envolvia lidar com ao menos dois aspectos de sua personalidade que o acompanhavam 

desde muito cedo: sua conversão ao catolicismo e o seu apreço por mitologias. Em suas 

próprias palavras, o encontro de Tolkien com a fé cristã foi o que possibilitou que o autor 

desvendasse e formasse as suas posições filosófica acerca do mito, na mesma medida em 

que o inspirou “não apenas a “magia” dos seus livros, mas também a conversão do seu 

52 Ibid, p. 18. IN: KILBY, Clyde. Meeting Professor Tolkien.  

51 Ibid. 

50 Ibid, p. 18. 

27 



 

amigo C.S. Lewis ao Cristianismo”53.  “A fé cristã de Tolkien”, afirma Pearce em seu livro 

“Catholic Literary Giants: A Field Guide to the Catholic Literary Landscape”, “é 

frequentemente ignorada pelos críticos” e quando é mencionada, “é descartada como uma 

aberração que tem pouco ou nenhum efeito sobre a sua Subcriação”54  e essa parte se prova 

verdadeira, porque, por anos, a fé de Tolkien era um assunto pouco abordado em 

entrevistas, coletivas e artigos que objetivavam discutir e expor a biografia de sua pessoa. 

A questão é que muito mais do que ser um aspecto particular de sua vida, a fé cristã de 

Tolkien abrangia o modo em que ele tratava os seus alunos, o seu estilo de vida, bem como 

a pena que escrevia suas histórias. 

Toda arte, expressão e manifestação pode vir a refletir a História-Mãe do artista. 

Uma vez que enxerguemos as obras literárias de Tolkien como expressões artísticas, 

haveremos de admitir, mais uma vez, as marcas do cristianismo que existem em seu mundo 

fictício. Em consonância com essa ideia, Ordway articula: 

 

 
A arte refletirá necessariamente algo das crenças mais profundas do artista, 
sejam elas quais forem, pelo menos em algum nível, por mais sutis ou implícitas 
que sejam. Para Tolkien, a fé não era apenas um conjunto de opiniões 
superficiais, mas algo integrante do seu verdadeiro carácter – e da sua própria 
auto-compreensão como autor. Assim, segue-se que, se quisermos compreender e 
apreciar os escritos de Tolkien em todo o seu grau, precisamos de chegar a uma 
compreensão daquilo que ele próprio identificou como central para a sua 
identidade: a sua fé, que não podia ser dissociada da sua arte.55  

 

 

Esses comentários e depoimentos favorecem a visão de que Tolkien não possuía 

uma fé enfraquecida, banal ou meramente “nominal”, título conferido quando se confessa o 

pertencimento a uma religião mas não a pratica, porquanto ela destacava-se como uma 

característica essencialmente definida e constante, abraçando mesmo as áreas mais 

distintas de sua vida. Seja entre amigos, no seio de sua família ou em sua escrita, a crença 

católica estava lá, influenciando seus posicionamentos e atitudes. Para ilustrar com mais 

veemência esse fato, Ordway relata a vez em que o autor recitou o Pai Nosso sempre que ia 

55 ORDWAY, Holly. A Fé de Tolkien: Uma Biografia Espiritual. Editora Word on Fire Academic, 2023,  pp. 
18-19. Tradução própria. 

54 PEARCE, Joseph. Catholic Literary Giants: A Field Guide to the Catholic Literary Landscape. 2014,  p. 272. 

53 FIELD, J. Fraser. Entrevista com o autor Joseph Pearce sobre “O Senhor dos Anéis”. CERC - Centro de 
Recursos Educacionais Católicos. 
https://catholiceducation.org/en/culture/interview-with-author-joseph-pearce-on-lord-of-the-rings.html. 
Acesso em 14/10/2024..org/en/culture/art/j-r-r-tolkien-truth-and-myth.html 

28 



 

“se aventurar em novos territórios”, como aconteceu na vez em que executou a gravação 

mecânica inicial de sua própria voz:​

 
Quando seu amigo George Sayer o convidou para testar um dos primeiros 
gravadores – uma “grande caixa preta” de aparência bastante assustadora – 
Tolkien o surpreendeu ao fazer uma espécie de 'exorcismo' dele: “Primeiro ele 
gravou o Pai Nosso em gótico para expulsar o demônio que certamente estaria 
nele, já que era uma máquina.” Então, “surpreso e muito satisfeito” com os 
resultados, ele gravou vários poemas de O Senhor dos Anéis. Houve sem dúvida 
um toque de diversão nas ações de Tolkien, mas até mesmo Sayer observou que 
“não era apenas capricho. ” Embora não fosse ludita, Tolkien tinha profundas 
preocupações sobre a maneira como as máquinas eram tão prontamente 
utilizadas para fins de coerção e desumanização. Ele também tinha um profundo 
senso de humildade pessoal em relação ao seu trabalho. Se esta máquina fosse 
útil, melhor que ela o ouvisse primeiro recitando o Pai Nosso do que qualquer 
uma de suas próprias palavras.56 
 

 

 

 

A vida de Tolkien, portanto, foi regada por muitos aspectos específicos e 

determinantes que moldaram sua personalidade e posicionamento acadêmico. Nos anos 

iniciais de formação, as Narrativas-Particulares do jovem Ronald foram constituídas a 

partir dos campos floridos e verdejantes, as leituras com sua mãe Mabel, as aventuras com 

seu irmão Hilary e a religião. Todos esses aspectos provocaram o que Duriez chamou de 

epifania que “assinala o nascimento das histórias de seu mundo inventado da 

Terra-média”57.  

Uma outra vivência foi acrescentada na área das Narrativas-Particulares quando sua 

paixão por línguas foi totalmente fecundada. Mediante ao que foi exposto, já é sabido que 

Tolkien, desde pequeno, alimentava uma paixão pelas línguas. Scull e Hammond relatam 

em “The J. R. R. Tolkien Companion and Guide” que Tolkien, quando ainda era criança, 

foi introduzido a outras linguagens além do inglês. Mabel Tolkien “iniciou sua educação 

em latim, francês e alemão, e estudou latim e grego na King Edward's Escola, 

Birmingham”58. Anos depois, quando ingressou em Oxford, sua afeição foi expandida 

quando ele estudou latim e grego por cinco períodos e, nesta mesma época obteve um 'alfa' 

em seu artigo de Filologia Comparada. 

58 SCULL, Christina. HAMMOND, Wayne G. The J. R. R. Tolkien Companion and Guide, p. 886. Tradução 
própria. 

57CARPENTER, Humphrey. J.R.R. Tolkien: uma biografia. Editora: Harper Collins: 2018, p. 37. 

56 Ibid, p. 61. 

29 



 

 
Fiquei muito impressionado com seu entusiasmo e aptidão especial para a 
filologia, qualidade cada vez mais rara entre os nossos estudantes mais jovens; e 
acredito que ele agora alcançou uma posição de liderança posição na esfera do 
estudo filológico e provará seu valor de alto valor para a Universidade neste 
departamento. Eu acredito nele também possuir não apenas uma habilidade 
linguística especial, mas também uma verdadeira interesse pelos primeiros 
monumentos da nossa literatura. [*Um Candidatura para a cátedra Rawlinson e 
Bosworth de Anglo-saxão na Universidade de Oxford por J.R.R. Tolkien, 
Professor de Língua Inglesa na Universidade de Leeds, junho 25, 1925.] 

 

 

Scull e Hammond apontam que em julho de 1910 “uma das cinco matérias que ele 

fez e passou nos exames de Oxford e Cambridge Higher Certificate”59 envolvia a Filologia. 

Dessa forma, o jovem iniciou oficialmente os seus estudos em filologia, a ciência das 

palavras, sendo incentivado por um estudioso chamado George Brewerton, este que 

incentivou Ronald no trabalho com o anglo-saxão. A filologia irá ocupar um lugar especial 

em sua vida, como iremos compreender nas palavras de Jonathan Deschene em sua tese 

“Forging Faërie: Sub-creation, Depth and Mythic Otherworldliness in J. R. R. Tolkien's 

Conception of the Fairy-Story”, onde esclarece que foi através da filologia que esta 

“qualidade de linguagem, esta sugestão do antigo – do mito, até – no novo, poderia ser 

descoberto e investigado”60 por Tolkien. Tom Shippey aponta em seu livro “J.R.R. Tolkien: 

Author of the Century” que “se alguma vez tivesse sido solicitado a Tolkien que se 

descrevesse em uma palavra, a palavra que ele teria escolhido, acredito, seria “filólogo”. 

Para Shippey, é nítido que “a paixão dominante de Tolkien era a filologia”61. Neste mesmo 

período, de acordo com Scull e Hammond, Tolkien também se dedicou a analisar a relação 

entre os mitos e os contos de fadas. Os mitos compõem parte essencial das suas 

Narrativas-Particulares, porque passou a integrar seus gostos pessoais e, posteriormente, 

tornou-se objeto de seu poema Mitopeia.  

 
Tolkien também observou que houve muito debate sobre a relação entre mito e 
conto popular, ou como “mitologia superior ou inferior, conforme Andrew Lang 
os chamou’ (Tolkien Papers, Bodleian Library, Oxford). Tolkien rejeitou a visão 

61 SHIPPEY, Tom. J. R. R. Tolkien: Author of the Century. HarperCollins, 2001, p. 8. 

60 DESCHENE, Jonathan. Forging Faërie: Sub-creation, Depth and Mythic Otherworldliness in J. R. R. Tolkien's 
Conception of the Fairy-Story. Thesis submitted in partial fulfillment of the requirements for the Degree of 
Master of Arts (English) Acadia University Fall Convocation, 2011. 

59 SCULL, Christina. HAMMOND, Wayne G. The J. R. R. Tolkien Companion and Guide, p. 716. Tradução 
própria. 

30 



 

dominante, comentando que parecia “ser a verdade quase de cabeça para baixo” 
(p. 25) e em seus rascunhos observou que Lang também se opôs a isso.62 

 

 

Inspirado pelas mitologias que costumava ler desde pequeno, em 1915, Tolkien 

escreveu diversos poemas e versos, sua mente se ocupando cada vez mais com “as 

sementes de sua mitologia”63. Observe como a filologia, para Tolkien, andava em parceria 

com a mitologia que viria a gerar no futuro: 

 

 
Foi através da filologia que esta qualidade de linguagem, esta sugestão do antigo 
– do mito, até – no novo, poderia ser descoberto e investigado (Shippey, Road 
28-30, 33-4; Jeffrey 64). Como exemplo desta característica “enraizada” da 
linguagem, Shippey nos diz que o escritório de Tolkien “em Leeds, a 
universidade ficava perto de 'Woodhouse Lane', que atravessa 'Woodhouse Moor' 
e 'Woodhouse Ridge'”, continuando dizendo que “esses nomes podem preservar, 
por engano ortografia moderna, antiga crença nos "homens selvagens da floresta" 
à espreita nas colinas acima do Aire‖ (Estrada 65). Este potencial sobrenatural 
que poderia ser descoberto investigando o estrato histórico de uma palavra era 
uma das qualidades da linguagem que mais fascinava Tolkien.64  

 

 

Neste período, o autor estava desenvolvendo uma língua falada por Elfos através de 

uma canção chamada de “Balada de Earendel” e o horizonte de histórias começou a se 

ampliar cada vez mais. No mesmo ano, obteve sucesso nos exames finais e conseguiu 

Honras de Primeira Classe, esse sucesso o encorajando a garantir um emprego acadêmico 

em breve quando, nesse meio tempo, foi encaminhado inesperadamente para o 13º  

Batalhão. Aqui, as Narrativas-Particulares pertencentes a Tolkien ganharam um novo 

capítulo, este que fora estruturado num tom muito distinto dos demais, dado que vivências 

do campo de batalha passaram a moldar a sua história e formaram o propulsor final para 

que ele iniciasse a construção de sua própria mitologia.  

O período marcante é descrito por Scull e Hammond, quando esclarecem que tanto 

quando era menino e também na vida adulta, a vida de Tolkien foi marcada por múltiplas 

perdas. A Primeira Guerra Mundial reforçou esse sentimento, especialmente ao perder os 

64 DESCHENE, Jonathan. Forging Faërie: Sub-creation, Depth and Mythic Otherworldliness in J. R. R. Tolkien's 
Conception of the Fairy-Story. Thesis submitted in partial fulfillment of the requirements for the Degree of 
Master of Arts (English) Acadia University Fall Convocation, 2011, p. 33 

63 CARPENTER, Humphrey. J.R.R. Tolkien: uma biografia. Editora: Harper Collins: 2018,  p. 110. 

62  SCULL, Christina. HAMMOND, Wayne G. The J. R. R. Tolkien Companion and Guide, p. 882. Tradução 
própria. 

31 



 

seus amigos próximos65, marcando sua vida de modo permanente. Em 1916, o jovem 

Tolkien se tornou o segundo-tenente da Força Expedicionária Britânica e, ao participar da 

horrenda Batalha do Somme, uma das ofensivas mais sangrentas da história britânica, foi 

profundamente impactado pela brutalidade impiedosa dos conflitos no campo e a urgência 

de defender seus princípios apesar disso. Essa dualidade vivenciada por Tolkien refletiu os 

dilemas dos personagens presentes nas obras que ainda viria publicar no futuro. O 

jornalista Myles Burke descreve que a batalha vivida pelo autor se provou ser “um dos 

conflitos mais sangrentos da história humana” e acrescenta que o terror agressivo da guerra 

de “trincheiras que ele suportou lá, com lama, caos e morte, deixou uma marca indelével 

nele e permeou seus escritos posteriores”66. 

Quando uma linha tão sombria quanto esta é acrescentada às 

Narrativas-Particulares de Tolkien, toda a sua vida é mudada. As palavras de Burke 

confirmam que os campos de batalha assolados pelas ações da guerra da França e da 

Bélgica “podem ser vistos em suas descrições da paisagem infernal e desolada de Mordor 

em O Senhor dos Anéis”67, uma vez que os vestígios de seus próprios pesares e 

sofrimentos testemunhados por Tolkien resultaram nas carnificinas futuras da Terra-Média. 

Não foi apenas a imaginação a responsável pela descrição tão fidedigna do terror trazido 

pela batalha: os próprios olhos de Tolkien contemplaram tudo. 

Em seu artigo “J.R.R. Tolkien, Sub-Creation, and Theories of Authorship”, 

Benjamin Saxton nos conta que a Grã-Bretanha dos anos posteriores a Primeira Guerra 

Mundial assistiu a ascensão de “um florescimento de fantasia escrita por autores que viveu 

seus horrores”68. Saxton menciona que Shippey, um especialista da vida e obra de Tolkien, 

aponta como o período difícil da guerra e todas as incertezas que o acompanhavam 

serviram para enriquecer a potência da escrita do autor. Em suas palavras, o “modo 

fantástico do final do século XX” foi forjado a partir de “autores traumatizados que 

sobreviveram a combates e outros experiências da guerra”69. Baxton comenta que aqueles 

que passaram pela Grande Guerra “processaram suas experiências através dos sonhos e da 

69 Ibid. 

68 BAXTON, Benjamin. J.R.R. Tolkien, Sub-Creation, and Theories of Authorship, 2013, p. 16. 

67 Ibid. 

66 BURKE, Myles. O trauma da 1ª Guerra Mundial que inspirou 'O Senhor dos Anéis', 2024. 
https://www.bbc.com/portuguese/articles/cy6831npx1jo. Acesso em 10/11/2024. 

65 SCULL, Christina. HAMMOND, Wayne G. The J. R. R. Tolkien Companion and Guide, p. 1059. Tradução 
própria. 

32 

https://www.bbc.com/portuguese/articles/cy6831npx1jo


 

escrita”70, formando um legado duradouro advindo de uma tragédia sangrenta mundial. De 

modo semelhante àquilo que estamos traçando, aqueles que tiveram em suas 

Narrativas-Particulares o acréscimo de um grande sofrimento, tal qual a guerra, acaba por 

gerar posicionamentos e desdobramentos distintos, como aconteceu com diversas pessoas 

ao redor do mundo. No caso do Tolkien, observamos que suas dores e perdas resultaram 

em histórias, cada cicatriz colaborando para a existência de um mundo estruturado a partir 

de sua exímia imaginação.  

Scull e Hammond, em consonância às opiniões anteriormente proferidas, nos 

conduzem a certeza que a escrita serviu como um bálsamo após as feridas causadas pela 

guerra. Mais uma vez, Tolkien recorreu às palavras como meio eficaz de transmitir o que 

havia dentro de si, apesar dos traumas vivenciados.  

 
Tolkien pensava que a “fuga” temporária poderia trazer “Recuperação” e uma 
maneira mais clara de ver e encarar as coisas no mundo. Em uma carta para seu 
filho Christopher, em 10 de junho de 1944, descreveu como a escrita o ajudou 
durante e após a Primeira Guerra Mundial: ‘Eu adotei o “escapismo”: ou 
realmente transformando a experiência em outra forma e símbolo com Morgoth e 
Orcs e Eldalië (representando a beleza e a graça da vida e do artefato) e assim 
por diante; e isso me ajudou muito em muitos anos difíceis desde então e eu 
ainda me baseava nas concepções então elaboradas” (Cartas, p. 85). Em 2 Em 
abril de 1958, ele escreveu ao professor Jongkees que “a fantasia no seu melhor é 
fundada no amor e no respeito pelo mundo real”, e que a escrita de O Senhor dos 
Anéis não tinha nenhuma conexão com “sonhar acordado” do qual alguns 
psicólogos ou pseudopsicólogos me acusaram” (R.M. Smythe, Spring Autograph 
Auction, Nova York, 10 de maio de 2001, item 579).71 

 

 

Dr. Malcolm Guite, poeta e teólogo, opina no podcast BBC Great Lives em 2021 

explica como alguns dos detalhes das histórias de Tolkien provém de sua experiência no 

campo de guerra: 

 
ele ficou traumatizado. Então, os cadáveres nas piscinas dos pântanos olhando 
para cima. O terrível desperdício na frente de Mordor com os vapores venenosos 
saindo da terra. Isso tudo é da Frente Ocidental.72   

 

 

72 BURKE, Myles. Trauma that inspired the Lord of The Rings.  Acesso em: 
https://www.bbc.com/culture/article/20240726-the-ww1-trauma-that-inspired-the-lord-of-the-rings 

71 SCULL, Christina. HAMMOND, Wayne G. The J. R. R. Tolkien Companion and Guide, p. 535. Tradução 
própria. 

70 Ibid. 

33 



 

Provavelmente, as trevas pertencentes à Primeira Guerra Mundial levaram Tolkien 

a afirmar, em um documentário da BBC em 1968, que “Histórias — francamente, histórias 

humanas são sempre sobre uma coisa — a morte. A inevitabilidade da morte”73.  

A sua infância nos campos verdejantes, os seus escritores favoritos, os seus estudos 

em Oxford e a guerra formaram um arcabouço de inspirações para, finalmente, iniciar o 

seu projeto oficial de escrita. Cada etapa mencionada acima colaborou, de alguma forma, 

para que a imaginação de Tolkien pudesse conceber uma mitologia fortificada, e que partia 

de sua História-Mãe e das Narrativas-Particulares. Esse verdadeiro universo, estruturado 

por sua imaginação e por palavras muito bem escolhidas, impactou completamente os seus 

leitores, que logo se tornaram devotos do cenário que descortinou as incontáveis guerras, 

personagens realistas e tramas envolventes.  

O desejo de criar uma mitologia para a Inglaterra era, indubitavelmente, uma 

semente que germinava em sua mente desde tempos atrás, sendo esta uma motivação para 

Tolkien escrever prosa e versos com mais frequência nessa etapa de sua vida. Em uma 

carta dirigida a Milton Waldman, o autor diz: 

 

 
Não ria! Mas, certa vez (minha crista caiu há muito tempo), tive a intenção de 
criar um corpo de lendas mais ou menos interligadas, que abrangesse desde o 
amplo e o cosmogônico até o nível de conto de fadas romântico – o maior 
apoiado no menor em contato com a terra, o menor sorvendo esplendor do vasto 
pano de fundo – que eu poderia simplesmente à Inglaterra, ao meu país. Deveria 
possuir o tom e a qualidade que eu desejava, um tanto sereno e claro, com a 
fragrância do nosso ‘ar’ (o clima e o solo do Noroeste, isto é, da Grã-Bretanha e 
das regiões europeias mais próximas; não a Itália ou o Egeu, muito menos o 
Oriente); possuiria (se eu conseguisse alcançá-la) a beleza graciosa e fugidia que 
alguns chamam de céltica (apesar de raramente encontrada nas antiguidades 
célticas genuínas), deveria ser ‘elevado’, purgado do grosseiro e adequado à 
mente mais adulta de uma terra há muito impregnada de poesia. Eu 
desenvolveria alguns dos grandes contos na sua plenitude e deixaria muitos 
apenas no projeto e esboçados. Os ciclos deveriam ligar-se a um todo majestoso 
e ainda assim deixar espaço para outras mentes e mãos, munidas de tinta, música 
e drama. Absurdo.74 

 
 
 

Em pouco tempo, ao avaliar o cenário o qual se encontrava pós-guerra, Tolkien 

decidiu que era aquela a hora e o lugar certo para iniciar a construção de sua mitologia, 

recebendo incentivo de seu grande amigo Wiseman: “você deveria começar a epopeia”, 

74 TOLKIEN, J.R.R. Cartas de J.R.R. Tolkien, 2010, p. 243. 
73 Ibid. 

34 



 

conselho este que ele seguiu75. Em 1937, Tolkien publicou “O Hobbit” e os lançamentos 

posteriores podem ser vistos como pequenos tijolos, construindo, aos poucos, um grande 

palácio forte que permanece de pé até os dias de hoje.  

A soma das mitologias lidas por Tolkien durante a infância, as línguas clássicas que 

estudou em sua juventude e a crença na História-Mãe cooperaram para dois grandes 

marcos de sua vida: a criação de sua própria mitologia e o desenvolvimento do seu 

pensamento a respeito da criação e função dos mitos, a saber, Mitopeia.  

Isto pode ser visto em um de seus títulos em que se destaca uma estrutura 

mitológica: “O Silmarillion”. Nesta obra, conhecemos por meio dos cantos, da beleza e da 

arte, todo o conhecimento mítico do autor nos foi apresentado. A semente plantada tantos 

anos atrás estava nascendo por meio dos personagens de “O Silmarillion” e, 

inevitavelmente, a estrutura mítica preencheu o fundamento de todas as suas histórias 

posteriores. Como fora planejado desde o princípio, Tolkien honrou as estruturas míticas 

ao iniciar os seus ciclos narrativos com um mito cosmogônico, tal qual Teogonia está para 

os gregos, a Música dos Ainur entoava a história a qual iniciou o povo da Terra Média. Em 

suas próprias palavras, “Deus e os Valar (ou poderes: vertidos por deuses) são revelados” 

por meio desses cânticos, estes chamados de poderes angelicais “cuja função é exercer uma 

autoridade delegada em suas esferas”76. Em sua carta a Milton Waldman, Tolkien afirma 

que estes seres divinos originalmente viviam fora e antes da criação do mundo. 

 

 
Seu poder e sua sabedoria são derivados de seu Conhecimento do drama 
cosmogônico, o qual perceberam primeiramente como um drama (ou seja, de 
certo modo como percebemos uma história composta por outra pessoa) e 
posteriormente como uma “realidade”.77 
 
 
 

Os primogênitos de sua Criação são os Elfos e os Seguidores, os Homens. Para 

Tolkien, o destino dos Elfos é o de serem imortais enquanto amam e adoram a beleza, 

singeleza e graça do mundo, “conduzi-lo ao florescimento pleno com seus dons de 

delicadeza e perfeição, durarem enquanto ele durar” 78 e estes representam o centro desse 

78 Ibid, p. 247. 

77 Ibid, p. 246. 

76  TOLKIEN, J.R.R. As cartas de J.R.R. Tolkien, 2010, p. 245. 

75 CARPENTER, Humphrey. J.R.R. Tolkien: uma biografia, 2018, p. 128. 

35 



 

universo mitológico. Quando os Homens entram em cena, os Elfos deveriam ensiná-los “e 

abrir caminho para eles”, sendo estes destinados a mortalidade79. 

 

 
O Destino (ou a Dádiva) dos Homens é a mortalidade, a liberdade dos círculos 
do mundo. Posto que o ponto de vista de todo o ciclo é o Élfico, a mortalidade 
não é explicada miticamente: ela é um mistério de Deus sobre a qual nada mais é 
sabido além de que “o que Deus designou aos Homens permanece oculto” — um 
pesar e uma inveja para os Elfos imortais.80 
 

 

Quanto ao uso da palavra mito, Tolkien adverte que não se trata de uma 

nomenclatura que refere-se a falsidades ou a narrativas fantásticas em seu tom pejorativo 

numa intenção “deliberada mentira com o intuito de enganar”81. O mito aqui, portanto, 

“deve ser entendido em seu sentido literário técnico, se se quiser avaliar a importância 

dessa troca de ideias”82. Para Tolkien, um mito é a história que transmite coisas 

“fundamentais, em outras palavras, que tenta nos falar sobre a estrutura mais profunda das 

coisas”83. Ao contrário da posição de Friedrich Max Müller, que afirmou a mitologia como 

"uma doença da linguagem", Tolkien aborda que os melhores mitos não são falsidades 

“construídas deliberadamente, mas são contos criados pelas pessoas para captar os ecos de 

verdades mais profundas”84. A partir dessa posição, é possível observar a firme posição de 

Tolkien, esta que assegura a mitologia como um retrato da verdade. 

 
Os mitos nos apresentam um fragmento dessa verdade, não sua totalidade. Eles 
são como fragmentos estilhaçados da verdadeira luz. Para Tolkien, entender o 
significado do cristianismo era mais importante do que entender sua verdade. 
Esse entendimento proporcionava um quadro total, unificando e transcendendo 
percepções fragmentadas e imperfeitas.85 
 
 
 

Aquela crença antiga de Tolkien, uma que fundamenta os mitos como parte 

essencial da verdade subcriada, sustenta o seu pensamento teórico que pode ser 

85 Ibid. 

84 Ibid. 

83 Ibid. 

82 Ibid. 

81 MCGRATH, Alister. A vida de C.S. Lewis: do ateísmo às terras de Nárnia. Editora: Mundo Cristão, 2013, p. 
169. 

80 Ibid. 

79 Ibid. 

36 



 

vislumbrado em trabalhos como “Sobre Estórias de Fadas”. A abordagem a qual abraçou 

Lewis foi gerada por Tolkien desde o princípio de sua carreira acadêmica, quando se viu 

tentado a construir sua própria mitologia a partir do valor da verdade, porquanto, como 

vimos, ao fundamentar o seu universo fictício, Tolkien acreditava que as histórias 

poderiam ser um tipo de expressão concreta que conferisse verdade ao leitor, mesmo que 

esta fosse subjacente e implícita. Essa ideia não é exclusiva do autor de “O Senhor dos 

Anéis”, uma vez que, posteriormente, Grimal define o mito como “tudo o que concerne à 

imaginação, tudo o que não é susceptível de verificação, mas contém a verdade”86 em si 

próprio. 

A ideia de Tolkien dialoga com o posterior autor Karl Kerényi em seu livro 

“Religião Antiga”, quando ele esclarece que, a princípio, a palavra “mito” se trata do 

fenômeno da arte revestida da poesia, “uma massa material antiga e tradicional, contida em 

narrativas conhecidas”, onde há uma configuração sistemática que envolve deuses, heróis, 

batalhas épicas e jornadas ao submundo. Longe de ser, como atualmente, uma associação 

de inverdades, “mito era originalmente a palavra do fato verdadeiro”87, tese essa defendida 

pelo professor Tolkien ao longo de sua jornada. 

Tolkien afirmava que havia algo de sagrado nos mitos e, de forma muito 

semelhante ao posicionamento do escritor, Mircea Eliade também reforça que é exatamente 

a presença sagrada no mito que ordena as associações humanas e justifica a causa pela qual 

certos comportamentos e medidas devem ser exercidos. “Em outras palavras,” comenta 

Mircea Eliade, “o mito descreve as diversas e às vezes dramáticas irrupções do sagrado do 

mundo. É a irrupção do sagrado no mundo [...] que funda realmente o mundo”88, sendo a 

sua principal função a revelação dos modelos exemplares de todos os ritos e atividades 

humanas significativas.89 O autor definirá o mito como a constituição da História dos atos 

dos Entes Sobrenaturais, absolutamente verdadeira e sagrada por se referir a realidades 

sagradas derivadas dos deuses e está relacionado constantemente a uma criação, 

“aprende-se não somente como as coisas vieram à existência, mas também onde 

encontrá-las e como fazer com que reapareçam quando desaparecem”90. Longe de ser uma 

90 ELIADE, Mircea. Mito e Realidade. Editora: Perspectiva, 2020, p. 18. 

89 ELIADE, M. História das crenças e das ideias religiosas. Vol. II: de Gautama Buda ao triunfo do cristianismo, 
2011. 

88 ELIADE, Mircea. O Sagrado e o Profano: A essência das Religiões. Editora Martins Fontes: 2010, p. 86. 

87 Ibid, p. 199. 

86 GRIMAL, P. Mitologia clássica – mitos, deuses e heróis. Tradução Hélder Viçoso – 1º ed. – Lisboa: Edições 
Texto & Gráfica, 2009, p. 7. 

37 



 

“teoria abstrata ou fantasia artística”91, se trata de uma realidade viva e nesse ponto, Eliade 

junta-se a Tolkien, este último que posicionava os mitos como pertencentes da realidade, 

não como “mentiras envoltas em prata”, isto é, mentiras que possuem certo valor.  

Para Tolkien, contudo, o que realmente se sobressaia no mito era a presença 

destacada da Divindade, isto é, a aparição do divino é o que configura a mitologia como 

tal. Os mitos narram acerca da realidade dos deuses, estes que possuíam maneiras 

particulares de “traduzir certos aspectos do divino e de presentificar o além”92, seja por 

meio de um pilar, um poste, um templo ou uma imagem. 

A mitologia, para Kerényi, é a “arte na palavra”93, sendo o mito a palavra em si que 

sustenta a realidade e promove a celebração dos deuses. De modo semelhante, Tolkien 

aponta que existem no Mito um processo artístico genuíno onde habitam grandes seres 

“ainda anônimos Ele ou Ela, esperando pelo momento em que eles são lançados”94 e 

conhecidos pelo mundo a partir do momento em que surgem na mitologia. Assim como 

inúmeros heróis, hoje tão amados, surgiram pela primeira vez após serem lançados, os 

personagens de Tolkien surgem a partir de suas canções e baladas míticas no mundo que se 

estrutura por meio da palavra.  

Como vimos, a vida de Tolkien foi inclinada à mitologia como muito mais do que 

um conjunto de histórias, porque ela era, em sua visão, uma maneira de dizer e ensinar 

algo que não poderia ser feito ou dito por outro caminho. A leitura dos livros do autor 

Andrew Lang também reforçou os seus interesses dos mitos, e houveram outras 

influências, como a cultura céltica, e foi desse modo que o autor se viu atraído por essa 

civilização desde os nove anos de idade.95 Aos quinze anos, Tolkien “descobriu o Kalevala 

[...] durante seu último ano na *King Edward’s School, Birmingham”96, um conjunto de 

canções nacionais da Finlândia que retratavam a história de vários heróis míticos: 

Ilmarinen, o ferreiro, Lemminkäinen e Väinämöinen, por exemplo. Ao ler e conhecer a 

epopeia, foi tremendamente impactado: 

 
Alguns anos depois, ele disse que quando se descobre o Kalevala ‘você está 
imediatamente em um novo mundo e pode deleitar-se com uma nova e incrível 

96 Ibid, p. 851. 

95 SCULL, Christina. HAMMOND, Wayne G. The J.R.R. Tolkien Companion and Guide, pp. 335-336. Tradução 
própria. 

94 TOLKIEN, J.R.R. Árvore e Folha, 2020, p. 41. 

93 KERÉNYI, Karl. Religião Antiga. Editora Vozes. 2022, p. 33. 

92 Ibid. 
91 Ibid, p. 23. 

38 



 

excitação. Você se sente como Colombo em um novo continente, ou Thorfinn em 
Vinland, o Bom’ (*A História de Kullervo, p. 68). Até então as histórias do 
Kalevala o inspirou para a criação de vários modos.97 

 

 

Vejamos um outro trecho onde Scull e Hammond destaca alguns acontecimentos 

que marcaram relação existente entre Tolkien e a mitologia: 

 

 
Quando criança, Tolkien gostava de ‘A História de Sigurd’ no Livro Vermelho de 
Fadas de Andrew Lang. Na Escola King Edward, depois de começar a aprender 
sozinho inglês antigo e inglês médio, ele olhou para o nórdico antigo e começou 
a ler a Saga Völsunga, a obra de que Lang adaptou sua história. Em 17 de 
fevereiro de 1911 ele leu um artigo sobre ‘Norse Sagas’ em uma reunião da King 
Edward’s School Literary Society, e no Trinity Term 1913 apresentou o mesmo, 
ou uma revisão, ao Ensaio Clube do Exeter College, Oxford (*Sociedades e 
clubes). Quando Tolkien transferido para a Oxford English School naquele 
período, ele escolheu o escandinavo Filologia como disciplina especial: de 
acordo com o Regulamento, esta incluiu referência especial ao islandês, 
juntamente com um estudo especial de seções da Edda em Prosa e da Saga 
Völsunga, bem como o Saga Hallfreðar, Saga Þorfinns Karlsefnis e Saga 
Hrafnkels.98 

 

 

Através dos relatos míticos, o autor encontrou uma fortuna não somente em cultura 

mas também na substância da verdade, contrariando aqueles que viam os mitos como 

mentiras. O valor aos mitos não era uma prática absoluta e majoritariamente impopular, 

contudo, haviam aqueles que se posicionaram de maneira diferente neste quesito. 

Max Müller, citado anteriormente em outros momentos, foi um cientista da religião 

que declarou que a mitologia poderia ser entendida como a doença da linguagem. Em seu 

texto inicial do livro “The science of language”, no capítulo “Lecture I. The Science Of 

Language One Of The Physical Sciences”, Müller também aponta para a mitologia como a 

ruína do mundo antigo: 

 
A mitologia, que foi a ruína do mundo antigo, é na verdade uma doença da 
linguagem. Um mito significa uma palavra, mas uma palavra que, de ser um 
nome ou um atributo, foi autorizado a assumir uma existência mais substancial. 
A maior parte dos gregos, dos romanos, dos Deuses indianos e outros deuses 
pagãos nada mais são do que nomes poéticos, que gradualmente foram 

98 Ibid, p. 898. 

97 Ibid. 

39 



 

autorizados a assumir uma personalidade divina nunca contemplados por seus 
inventores originais.99 

 

 

Essa possível doença da linguagem, segundo o autor, pode ser vista na Idade Média, 

quando “os homens eram chamados de hereges por acreditarem que palavras como justiça 

ou verdade expressavam apenas concepções de nossa mente, não coisas reais andando por 

aí em plena luz do dia.”100 Müller desenvolveu seus pensamentos de maneira sólida, e esse 

posicionamento foi rebatido por Tolkien. 

 
A mitologia não é uma doença, embora possa, como todas as coisas humanas, 
tornar-se doente. Você poderia também dizer que pensar é uma doença do mente. 
Estaria mais próximo da verdade dizer que as línguas, especialmente as línguas 
europeias modernas, são uma doença da mitologia e o conto popular está muitas 
vezes mais próximo das raízes do que a lenda ou mito.101  
 
 
 

A postura adotada por Müller não parece ter afetado aqueles que, como Tolkien, 

faziam uso das histórias mitológicas para ler, refletir e apreciar. É este o caso de estudiosos 

como Hugo Dyson, um professor assistente de Literatura Inglesa na Universidade de 

Reading, e, posteriormente, o seu amigo C.S. Lewis, um professor e autor que enxergava 

os mitos como mentiras, ainda que fossem mentiras valiosas em si. Lewis, conhecido 

também por Jack, foi professor universitário em Oxford e Cambridge, poeta, crítico 

literário e ensaísta e desde os 5 anos de idade, escrevia histórias e contos de fantasia.  

Em autobiografia, Lewis diz: “nasci no inverno de 1898 em Belfast, filho de um 

advogado e da filha de um clérigo”.102 Alister McGrath narra que Lewis era irlandês de 

berço, apesar de ter sido consagrado mundialmente como um autor inglês. De acordo com 

McGrath, “Lewis nunca perdeu de vista as suas raízes irlandesas”103, em vista de que a sua 

cultura era marcada “por uma paixão em contar histórias, evidenciada em sua mitologia 

bem como nas narrativas históricas” que estruturava104. Para Lewis, a Irlanda sempre 

representou o seu lar e também se tornou “a fonte de inspiração literária, observando a 

104 Ibid.  

103 MCGRAHT, Alister. A vida de C. S. Lewis: Do ateísmo às terras de Nárnia. Editora Mundo Cristão. 2013, 29. 

102 LEWIS, C.S. Surpreendido pela alegria, Editora Thomas Nelson, 2021, p. 12. 

101 TOLKIEN, J.R.R. Árvore e Folha, 2020, p. 34. 

100 Ibid, p. 13. 

99 MULLER, Max. Lectures on The Science of Language Delivered At The Royal Institution of Great Britain In 
April, May, and June, 1861, p. 12. Tradução própria. 

40 



 

maneira de suas paisagens estimularem poderosamente a imaginação”105. A vocação de 

escrita do Lewis, diz McGrath, foi descoberta nas paisagens irlandesas que “haviam 

inspirado e moldado a prosa e a poesia de muitos antes dele”. McGrath narra que uma 

outra fonte que muito colaborou para que o pequeno Jack, como era chamado por amigos e 

família, se tornasse o Lewis que conquistou a fama foi a literatura. Em sua autobiografia 

chamada “Surpreendido pela alegria”, Lewis afirma que é um produto de  “livros 

infindáveis”, visto que o seu pai, Albert Lewis, “comprava todos os livros que lia, e nunca 

se desfazia de nenhum106”. O capítulo “Primeiros anos” descreve que havia livros no 

escritório, sala de estar, no guarda-roupa e “empilhados no ático do reservatório de água, 

até a altura do meu ombro”107. Eram estes livros de todo o tipo e gênero, “legíveis ou não, 

alguns apropriados para crianças, enquanto outros absolutamente não”108. A brilhante 

mente de Lewis foi moldada e esculpida a partir das obras lidas e exploradas durante a 

infância. A influência mais primeva de sua intelectualidade e inteligência repousa nas 

numerosas leituras que o cercaram desde o princípio de sua vida, incluindo histórias 

mitológicas. 

O biógrafo Carpenter anuncia que Lewis era “fascinado pela mitologia nórdica 

desde o começo da adolescência” e, ao encontrar em Tolkien alguém que partilhava do 

mesmo amor por lendas e mitos, “percebeu que tinham muito a compartilhar”109. O autor 

recebeu uma alta influência do amigo Tolkien “tanto em termos literários como em 

experiências compartilhadas de campos de batalha da Grande Guerra”110, visitando um ao 

outro regularmente no Magdalen College, “quando então chegava a ficar noite adentro 

conversando sobre os deuses e gigantes de Asgard ou discutindo a política da Escola de 

Inglês”111. As Narrativas-Particulares de Tolkien e Lewis eram semelhantes: haviam ambos 

perdido suas mães ainda muito jovens, eram apaixonados por histórias e mitos, e já 

adultos, lutaram na sangrenta guerra. Esses fatores tão semelhantes resultaram numa 

espontânea identificação, levando Lewis a escrever a seu amigo Arthur Greeves, 

confidenciando ele havia ficado acordado até as 2h30 de uma segunda-feira “conversando 

111CARPENTER, Humphrey. J.R.R. Tolkien: uma biografia. 2018, p. 199.  

110 MCGRAHT, Alister. A vida de C. S. Lewis: Do ateísmo às terras de Nárnia. Editora Mundo Cristão. 2013, p. 
148. 

109 CARPENTER, Humphrey. J.R.R. Tolkien: uma biografia. 2018, p. 199.  

108 Ibid. 

107Ibid, p. 21.  

106 Ibid. 

105 Ibid, p. 30. 

41 



 

com o professor de anglo-saxão Tolkien, que voltou comigo para a faculdade depois de um 

encontro social e ficou lá sentado discursando sobre deuses e gigantes”112 durante três 

horas.  

Lewis era um sujeito, como vimos, que amava a literatura e preferiu dirigir seu 

afeto em direção às mitologias, dispensando a devoção e crença a qualquer religião, como 

tantos leitores ao redor do mundo. McGrath garante que Lewis não era, meramente, um 

agnóstico, porque, em sua angústia pessoal em busca do transcendente, “ele se propôs a 

explorar todas as opções intelectuais que se lhe ofereciam”, mas, concomitantemente, 

Lewis confessou em sua autobiografia que “o jovem que deseja se conservar ateu ortodoxo 

não pode ser seletivo demais nas leituras. As ciladas estão em toda parte”113 . O biógrafo 

McGrath comprova que, no começo da década de 1920, os escritos de Lewis são de uma 

inclinação notavelmente ateísta, “tecendo severas críticas à religião em geral e ao 

cristianismo em particular, chegando a descartá-los totalmente”114. Lewis havia 

confidenciado ao amigo Greeves que não acreditava em religião alguma, e em vista disso, 

ela era fruto de carências emocionais ou acontecimentos da natureza que acabavam por 

resultar nos dogmas: 

 
 
“Eu não acredito em nenhuma religião.” Todas as religiões, escreveu ele, são 
simplesmente mitologias inventadas por seres humanos, geralmente em resposta 
a acontecimentos naturais ou carências emocionais. Esta, declarou Lewis, “é 
reconhecidamente a explicação científica do crescimento das religiões”. A 
religião era irrelevante para questões de moralidade. [...] . Para Lewis, 
simplesmente não existia nenhum bom motivo para acreditar em Deus. [...] A 
causa racional em defesa da religião era, na visão de Lewis, um fracasso total.115 

 

 

Apesar de tantas semelhanças entre Jack e Tolkien, uma perceptível diferença se 

mostrou no campo da fé. Neste ponto, percebemos que a História-Mãe de C.S. Lewis era 

bem distinta daquela que Tolkien costumava crer. Jack era hostil à religião em geral, 

enxergando-a como uma fraqueza humana a ser evitada, enquanto Tolkien, como vimos, 

115 Ibid, pp. 61-62. 

114  MCGRAHT, Alister. A vida de C. S. Lewis: Do ateísmo às terras de Nárnia. Editora Mundo Cristão. 2013, p. 
151. 

113 LEWIS, C.S. Surpreendido pela alegria. Thomas Nelson Brasil. 2021, p. 204.  

112  Carta a Arthur Greeves, 17 de out. 1929; The Collected TOLKIEN, Christopher. As cartas de Tolkien. 1ª ed. 
Curitiba, PR: Arte & Letra, 2010.s, vol. 1, p. 838. Essa parte da carta foi de fato escrita em 3 de dezembro. 

42 



 

atribuiu grande valor às suas convicções de fé, vendo no catolicismo uma força, não uma 

vulnerabilidade.  

Essa atitude de Lewis de desprezar os mitos e a religião em geral não é original de 

seu tempo nem é exclusiva a ele. No que se diz respeito ao status que os mitos começaram 

a ocupar na modernidade, quando o pensamento filosófico nasceu, por exemplo, os 

próprios gregos passam a questionar a clareza e aplicabilidade verossímil desses mitos, 

levando diversos cidadãos a rejeitarem, denegarem, ou interpretarem de outra forma o 

sentido originalmente pretendido daquela narrativa, crendo que aquelas linhas ocultavam 

verdades filosóficas inovadoras.  

 
Efetivamente, após esse processo de "desmitificação", as mitologias grega e 
bramânica não puderam mais representar para as respectivas elites aquilo que 
haviam representado para os seus antepassados. 116 
 
 
 

Mircea Eliade explica que o essencial a respeito do conhecimento do universo e da 

alma, da vida e da morte, da beleza e verdade, não mais eram procurados na narrativa dos 

deuses117. Em sua visão, a cultura grega foi a única a “submeter o mito a uma longa e 

penetrante análise, da qual ele saiu radicalmente desmistificado”118.  

 

 
A ascensão do racionalismo jônico coincide com uma crítica cada vez mais 
corrosiva da mitologia "clássica", tal qual é expressa nas obras de Homero e 
Hesíodo. Se em todas as línguas européias o vocábulo "mito" denota uma 
"ficção", é porque os gregos o proclamaram há vinte e cinco séculos. 119 
 

 

Séculos depois, os mitos perderam a potência de seu alcance, sendo salvos graças 

ao alegorismo, conservando parte do louvor “graças sobretudo ao fato de toda a literatura e 

todas as artes plásticas terem se desenvolvido em torno dos mitos divinos e heróicos”120. 

Desse modo, a mitologia não foi desprezada completamente, mas já havia perdido a força 

de seus símbolos.  

 

120 Ibid, p. 111.  

119 Ibid. 

118 Ibid, p. 106.  

117Ibid. 

116 ELIADE, Mircea, Mito e Realidade, 2020, p. 81. 

43 



 

 
Ao contrário, como Jean Seznec demonstrou em seu excelente livro The Survival 
of the Pagan Gods, os deuses gregos, evemerizados, sobreviveram durante toda a 
Idade Média, embora tivessem perdido suas formas clássicas e estivessem 
camuflados sob os mais inesperados disfarces. O "redescobrimento" da 
Renascença consiste sobretudo na restauração das formas puras, "clássicas". E 
foi efetivamente por volta do fim da Renascença que o mundo ocidental 
compreendeu que não existia mais a possibilidade de reconciliar o "paganismo" 
greco-latino com o cristianismo; ao passo que na Idade Média, a Antiguidade 
não era considerada um "meio histórico distinto, um período encerrado".121 
 
 

  

Nas palavras do próprio Eliade, a mitologia seguiu existindo, ainda que em seu 

aspecto mais secularizado e fictício. A Antiguidade, para o teórico, havia abandonado a 

crença nos deuses de Homero no sentido original de seus mitos. Uma vez compreendido 

que era possível provar dos mitos sem exercitar o seu caráter religioso, houve uma 

produção alegórica, artística e literária, levando os deuses para os mais distintos ciclos 

sociais, sejam registrados em pinturas ou interpretados em representações metafóricas. 

 

 
Desde o fim da Antiguidade,— quando não eram mais tomados ao pé da letra 
por nenhuma pessoa culta — os deuses e seus mitos foram transmitidos à 
Renascença e ao século XVII, pelas obras, pelas criações literárias e artísticas. 122 

 

 

Bruno Snell, autor e especialista em mitologia, anuncia que os deuses do Olimpo 

morreram com a chegada da filosofia, mas sobreviveram vez após vez por meio da arte. 

Em sua perspectiva, os deuses olimpianos “permaneceram como um dos grandes temas da 

arte, mesmo quando a fé natural se havia apagado”123, encontrando, dessa forma, seu modo 

mais perfeito e eficaz de permanecer vivo para as idades futuras, ainda que os artistas que 

viessem a esculpir os Entes Sobrenaturais não fossem, de fato, crentes “no sentido antigo”. 

O autor irá expor que mesmo a poesia antiga “até os primeiros séculos da era cristã, extrai 

seus principais assuntos do mito dos deuses do Olimpo”, disseminando a presença desses 

deuses no mundo sem macular a religião monoteísta.  

 

 

123 Ibid, p. 37. 

122 ELIADE, Mircea. Mito e Realidade. Coleção Debates, São Paulo: Perspectiva, 2020, p. 111. 

121 Ibid. 

44 



 

O caráter significativo e natural dos deuses olímpicos não reside apenas na sua 
intervenção, de que até agora nos estivemos ocupando quase que 
exclusivamente, mas a própria existência deles nos dá uma imagem significativa 
e natural do mundo, e foi isso sobretudo que influiu nos séculos posteriores. Para 
os gregos a existência espelha-se nos deuses. 124 
 

 

As mitologias clássicas seguiram em seu modelo alegorizado, sobrevivendo em um 

mundo moderno em sua nova natureza secularizada e desmistificada. Eliade125 afirma que a 

única maneira a qual puderam resistir às forças cristãs no Ocidente se dá graças às 

obras-primas literárias e artísticas, estas que eram lidas e guardadas na memória popular da 

sociedade europeia, seja por meio dos livros ou pinturas celebradas. A alegoria, a chave 

interpretativa muito comum em Alexandria e em Roma, não era famosa na Grécia. Apesar 

disso, Eliade reitera que as “diferentes interpretações alegóricas salvaram Homero e 

Hesíodo [...] e permitiram que os deuses homéricos conservasse um alto valor cultural”126. 

 
O mito já não é um fato que se repita nas cerimônias do culto, não é realidade 
que possa, nos momentos solenes, voltar a concretizar-se; é entendido como um 
fato que ocorreu uma vez no passado e é relatado “como história”, mesmo 
mantendo um valor particular para a solenidade à qual é dedicado o canto. 127 

 

 

Lewis adotou um comportamento que vai um pouco mais além diante do que foi 

supracitado: não depositava fé nem nos seres divinos dos mitos, nem em deus nenhum. Ele 

considerava os deuses como itens de uma coleção de valor cultural imenso, nada mais do 

que isso, e quando se deparou com o dilema “são os mitos verdadeiros ou falsos?”, afirmou 

que eram mentiras de certo valor. Ele não escondia o seu afeto pelas obras renascentistas, 

versos míticos e pelos deuses em geral, considerando cada um deles como boas obras de 

arte e narrativas que não transmitiam valores ou verdades em nível profundo. A seu ver, os 

mitos gregos, nórdicos, romanos e egípcios eram apenas histórias, mentiras envoltas em 

prata que não tinham mais espaço no âmbito da verdade. Lewis é, portanto, o reflexo do 

que tantos outros estudiosos chamam de processo de desmistificação, isto é, quando os 

mitos perdem o seu sentido ou valor original e se tornam apenas um aspecto cultural e 

histórico da humanidade.  

127 SNELL, A cultura grega e as origens do pensamento europeu, 2012, p. 98. 

126 Ibid, p. 110. 

125 ELIADE, Mircea. Mito e Realidade. Editora: Perspectiva, 2020, p. 113. 

124 SNELL, Bruno, A cultura grega e as origens do pensamento europeu, 2012, p. 38. 

45 



 

O escritor viveu de maneira cética também a respeito da religiosidade por muito 

tempo, até que na década de 1920, o seu entendimento foi transformado quando “alcançou 

o que veio a chamar sua ‘Nova Visão”, a crença de que o mito cristão transmite tanta 

verdade”128. Lewis chegou a conclusão de que “ao procurar pela fonte do que chamava 

Felicidade, estava na verdade procurando por Deus” e, neste momento, a sua História-Mãe 

tornou-se um tanto mais parecida com aquela que Tolkien partilhava. Em 1926, ocorreu o 

primeiro encontro registrado entre Tolkien e Lewis em uma reunião da Faculdade de Inglês 

do Merton College. Nos meses seguintes, Lewis encontrou em Tolkien “uma pessoa com o 

espírito e a verdade de um intelectual”129 na mesma medida em que reconheceu no amigo 

um verdadeiro cristão devoto. Uma vez que os ambientes acadêmicos eram repletos mais 

do primeiro tipo do que do segundo, não é de se admirar que Lewis tenha se impressionado 

com alguém que era capaz de nutrir suas crenças na mesma intensidade em que se tornava 

mais erudito. Neste ponto, Lewis chegou em um estágio inicial de sua fé: 

 

 
Durante os primeiros anos da amizade, passaram horas juntos nas novas 
instalações do Magdalen College, Tolkien refestelado em uma das despojadas 
poltronas de Lewis no centro da grande sala de estar, enquanto Lewis, com o 
cachimbo na mão pesada, as sobrancelhas franzidas por trás de uma nuvem de 
fumaça, caminhava de um lado para outro, falando, escutando, voltando-se 
subitamente para exclamar “Distinguo, Tollers! Distinguo!”, quando o outro, 
também envolto em fumaça, fazia uma afirmação ampla demais. Lewis discutia, 
mas em termos de crença convencia-se cada vez mais de que Tolkien tinha razão. 
No verão de 1929 chegou a professar o teísmo, uma simples fé em Deus. Mas 
ainda não era cristão.130 

 

 

A relação existente entre os dois professores se caracterizava não apenas por seus 

debates acadêmicos, mas, especialmente, por suas semelhanças e gostos pessoais que 

envolviam os mitos. Scull e Hammond expõem que Tolkien e Lewis “encontravam-se 

frequentemente em pubs e nos quartos de Lewis para longas conversas”.131 

No dia 19 de setembro de 1931, um sábado, Lewis chamou Tolkien para um jantar 

em Magdalen, enquanto este levou consigo Hugo Dyson, uma figura já familiar para 

Lewis. A informa que depois da refeição, os três passaram a discutir “metáforas e mitos 

131 SCULL, Christina. HAMMOND, Wayne G. The J.R.R. Tolkien Companion and Guide, p. 982. Tradução 
própria. 

130 CARPENTER, Humphrey. J.R.R. Tolkien - uma biografia, 2018, p. 201. 

129 Ibid, 2024, p. 156. 

128 CARPENTER, Humphrey. J.R.R. Tolkien: uma biografia. 2018, p. 201. 

46 



 

noite adentro”132, enquanto passeavam pelos terrenos da faculdade, para então retirarem-se 

para a casa de Lewis.133  

Naquela época, Lewis não era mais um ateu, contudo tinha muitas ressalvas para 

tornar-se cristão e dentre elas, se destacava a rejeição ao sacrifício de Jesus Cristo como 

redentor eficaz da humanidade. Em uma de suas cartas, ele dizia que não compreendia 

“como a vida e a morte de outra pessoa há 2 mil anos pode ajudar-nos aqui e agora”134 e é 

sobre isto que debatiam também durante aquela conversa. Lewis explicou a Greeves que a 

sua maior dificuldade com o cristianismo era compreender a eficácia da crucificação e 

morte de Cristo, afirmando que o Novo Testamento abordava esse evento com sinônimos 

como propiciação ou sacrifício, palavras estas que Lewis rotulou como “bobas ou 

chocantes”135. O jovem Lewis, de acordo com McGrath, se distanciava de Deus pois não 

era algo que almejava ser verdade, visto que apreciava demais a sua independência para se 

ver cercado por uma presença transcendente que possuía vontades e as cumpria 

diariamente. “Eu sempre quis, acima de tudo”, disse Lewis em sua autobiografia, “sofrer 

nenhuma interferência”136. O Deus “racional tinha pouca relação [...] com o mundo da 

imaginação e do anseio de Lewis”137, então tudo o que este sentia era desinteresse pela 

religião e temor de se deparar com o divino em algum momento de sua jornada, fazendo o 

possível para que sua vida não tivesse interferência ou interrupção alguma.  

137  MCGRAHT, Alister. A vida de C. S. Lewis: Do ateísmo às terras de Nárnia. Editora Mundo Cristão. 2013, p. 
166. 

136 LEWIS, C.S. Surpreendido pela alegria. Editora: Thomas Nelson Brasil. 2021, p. 253. 

135 LEWIS, C.S. Carta a Arthur Greeves, 18 de out.1931; The Collected TOLKIEN, Christopher. As cartas de 
Tolkien. 1ª ed. Curitiba, PR: Arte & Letra, 2010.s, vol. 1, p. 976. 

134 Ibid.  

133 Ibid, p. 981. 

132 Ibid, p. 483. 

47 



 

         

                                                         Figura 13: Addison's Walk, fotografado em 1937. 

 

Em dado momento, Tolkien percebeu que Lewis desprezava a ideia de um deus que 

se sacrificou para salvar os homens, apesar de aceitar, abraçar e se emocionar com mitos 

nórdicos e gregos em que o mesmo acontecia. Dyson e Tolkien, mediante as crenças 

expressas por Lewis, “lhes mostraram que estava fazendo uma exigência totalmente 

desnecessária”, porque quando ele encontrava a ideia de sacrifício na mitologia, “ele a 

admirava e se emocionava com ela”138, apesar de ter certa resistência em observar e crer na 

mesma atitude tida por Cristo. É sabido que muitas mitologias – grega, romana, nórdica – 

apresentam histórias onde personagens se sacrificam em função de outrem.  

A história de Alceste e Admeto, por exemplo, nos conta que a primeira era filha do 

rei Pélias, conhecida por sua beleza e boa feição, fazendo com que fosse desejada por 

inúmeros reis. O seu pai declarou que apenas o candidato que fosse capaz de unir um leão 

e um javali em um único carro de corrida e o dirigisse seria apto a se casar com Alceste. 

Logo após esse anúncio, o rei de Feras, Admeto, orou ao deus Apolo para obter ajuda no 

cumprimento desse desafio. Apolo o auxiliou e ele obteve vitória. Pouco tempo depois, 

Admeto adoeceu e, para dar uma chance de que recuperasse seu vigor, Apolo estabeleceu a 

condição de que ele viveria, uma vez que alguém se candidatasse a morrer em seu lugar. 

Como Admeto era um rei popular e amado, ele imaginou que logo os seus servos, nobres e 

pessoas próximas iriam se dispor a fazer esse sacrifício, mas nenhum deles estava 

interessado em dar a sua vida em seu favor. Apenas uma pessoa se voluntariou para tal ato 

138 CARPENTER, Humphrey. J.R.R. Tolkien: uma biografia. 2018, p. 202. 

48 



 

e foi a sua bela esposa Alcestes, e ela começou a adoecer e padecer no lugar de seu marido, 

totalmente movida pelo amor que sentia por ele.  

Esse tipo de ato heroico comumente comovia Lewis, que apreciava tal exercício de 

altruísmo, amor e abnegação sobremaneira. Percebendo que o amigo possuía essa 

tendência, Tolkien dirigiu aquele diálogo a partir dessa perspectiva específica, 

desenvolvendo uma hipótese intencional: se Lewis abraçasse a fé cristã com o mesmo 

afeto e abertura que dirigia aos mitos, iria perceber que a narrativa bíblica é digna de 

atenção, dado que possui pontos de altruísmo, amor e abnegação bem como os mitos.  

 

 
A ideia da deidade que morre e renasce sempre tocara sua imaginação desde que 
lera a história do deus nórdico Balder. [...] “Mas,” disse Lewis, “mitos são 
mentiras, mesmo que sejam mentiras envoltas em prata.” “Não”, disse Tolkien, 
“não são”. 139 
 
Tolkien argumentou que Lewis deveria abordar o Novo Testamento com o 
mesmo senso de abertura e expectativa imaginativa que, em seus estudos 
profissionais, o levaram à leitura de mitos pagãos.140 

 

Essa conversa foi documentada por Christopher Tolkien, filho do professor Tolkien 

e editor de muitas das suas obras póstumas, que assegurou que o seu pai escreveu o poema 

Mitopeia, dedicado ao homem que “descreveu o mito e as estórias de fadas como mentira”, 

que por sua vez, era C.S. Lewis. O poema recebeu sete versões, e na quinta e sexta 

reformulação, Tolkien redigiu a frase: ‘J.R.R.T. para C.S.L.' Apesar dessas variações, Scull 

e Hammond asseguram que “em qualquer caso, o pano de fundo mental cênico destas 

linhas é o “Grove and Walks of Magdalen at night”141, isto é, o trecho percorrido por ele na 

noite de 19 de Setembro, junto a Hugo e Lewis. 

Tolkien, a partir daí, busca apontar ao amigo que o mito é uma invenção sobre a 

verdade, pois se procedemos de Deus, o Criador, as histórias que tecemos refletirão um 

fragmento da verdade eterna que está em seu ser. Logo, os mitos não são uma mentira, mas 

hão de demonstrar uma verdade subjacente em suas entrelinhas. Com verdade subjacente, 

me refiro ao mesmo adjetivo usado por Tolkien em seu ensaio filosófico “Sobre estórias de 

fadas”, mas dessa vez, atribuindo a ideia de que estamos diante de uma verdade que não se 

141 SCULL, Christina. HAMMOND, Wayne G. The J.R.R. Tolkien Companion and Guide, p. 1173. Tradução 
própria. 

140 MCGRATH, Alister. A vida de C.S. Lewis: do ateísmo às terras de Nárnia, pp. 168-169. 

139 Ibid. 

49 



 

manifesta claramente. A verdade parece se manifestar de dois modos: em primeiro lugar, a 

atividade criativa de construção dos mitos rememora os impulsos vindos do próprio Deus, 

que nos equipou com capacidades de estruturar e criar novos mundos, tal qual Deus 

estruturou e criou um mundo. Esse pensamento é captado quando Tolkien informa que as 

histórias humanas podem soar plausíveis e verdadeiras, ao mesmo tempo em que revelam 

apenas o seu poder finito, “finita somente porque a capacidade do Homem para quem isso 

foi feito é finita”142.  

Em uma entrevista dada acerca da vida, obra e relação de Tolkien com os mitos, o 

especialista Pearce diz que, para o professor, “a mitologia era um meio de transmitir certas 

verdades transcendentes que são quase inexprimíveis dentro dos limites factuais”143 de um 

romance "realista". Pearce desenvolve a ideia de que uma história pode ser entendida como 

algo que contém uma verdade secundária, ainda que não seja os personagens e 

acontecimentos fatos em si. Para exemplificar a ideia de Tolkien, ele diz:  

 
Não há necessidade de os cristãos se preocuparem com o papel da “história” 
como transmissora da verdade. Afinal, Cristo foi o maior contador de histórias de 
todos. Suas parábolas podem não ser factuais, mas são sempre verdadeiras. 
Tomemos, por exemplo, a parábola do filho pródigo. Provavelmente, Cristo não 
estava se referindo a um filho em particular, nem a um pai perdoador em 
particular, nem a um irmão invejoso em particular. O poder da história não reside 
em ser factual, mas em ser verdadeira. Não importa que o filho pródigo nunca 
tenha existido como pessoa real; ele existe em cada um de nós. Todos nós somos, 
uma vez ou outra, um filho pródigo, um pai perdoador ou um irmão invejoso. É 
“aplicável” a todos nós. O que importa é a verdade da história, e não os factos. 
Este foi o ponto de Tolkien. Além disso, há mais verdade em “O Senhor dos 
Anéis” do que em muitos exemplos de realismo ficcional.  
 

 

Pearce afirma que apesar das histórias não transmitirem fatos, elas são capazes de 

transmitir verdades primárias ou secundárias, chamando essa tese de “filosofia do mito”. O 

ponto a ser observado é que ao apontar os mitos como verdadeiros, Tolkien não estava 

disposto a dizer que Zeus, Hera, Afrodite e tantos outros eram seres reais – fatos –, 

contudo, desejava afirmar que haviam verdades secundárias nessas histórias. Da mesma 

forma, Jesus Cristo poderia não estar se referindo a um filho em particular, nem a um pai 

perdoador em particular, nem a um irmão invejoso em particular da parábola do Filho 

Pródigo, uma vez que o “poder da história não reside em ser factual, mas em ser 

143 PEARCE, Joseph.  J.R.R. Tolkien's Take on the Truth: Interview with Author Joseph Pearce on "Lord of the 
Rings".  Acesso em: https://www.leaderu.com/humanities/zenit-tolkien.html 
 

142 TOLKIEN, J.R.R. Árvore e Folha, 2020, p. 78. 

50 



 

verdadeira” no que se diz respeito ao que está sendo representado ali. Mesmo não sendo 

fatos, os mitos são configurados com a verdade, ainda que trajam vestes extravagantes e 

elementos alegóricos.  

A evolução desse posicionamento de Tolkien resultará na criação do Mundo 

Primário e Mundo Secundário. Faz-se necessário, a partir daqui, conceituar uma ideia do 

autor, quando trabalha a teoria do Mundo Primário e Secundário. Pertencem ao Mundo 

Secundário tudo o que é criado por mãos humanas, enquanto o Primário detém a realidade 

no total. É possível reconhecer vestígios desse mesmo pensamento em um dos versos do 

poema Mitopeia, o qual iremos analisar no segundo capítulo, em que ele diz “mentiras não 

compõem o peito humano”, isto é, nem mesmo as histórias inventadas são desprovidas de 

níveis subjacentes da verdade: toda verdade é verdade, seja no nível primário ou 

secundário. Esta tese pode ser ligada a uma citação de G.K. Chesterton disponível em seu 

texto “The Well and the Shallows” em que ele diz: “Saímos dos lugares rasos e secos para 

um poço profundo, e a Verdade está no fundo dele”144. O elemento da verdade pode não 

estar nas linhas mais óbvias de um mito, mas no final deste “poço profundo”. A única 

forma de obtermos um olhar frontal é mergulhando intensamente em direção às águas do 

mito, uma vez que é desejável conhecer seus elementos e componentes que o formam 

profundamente. Associar a Verdade a um elemento que está presente no fim de um poço 

profundo também pode remeter ao posicionamento de que as verdades contidas no mito 

não são as do tipo primária, estas que são óbvias, mas as do tipo secundário que estão 

presentes nas nuances e funduras de uma narrativa. A título de exemplo, analisemos a 

história e desenvolvimento da narrativa de Édipo. Ao decorrer das páginas, o leitor 

descobre que um bebê havia recebido uma profecia do oráculo de Delfos a qual revelava 

um destino sombrio para o seu futuro: ele seria o responsável pela morte de seu pai e seria 

aquele que desposaria a sua mãe, dois crimes conhecidos como parricidio e incesto. A 

parte verdadeira da história não é, necessariamente, a profecia, a vida de Édipo ou o seu 

fim trágico em si, porquanto não existem evidências de que isso pode ter acontecido em 

algum nível da realidade. Isto é, se o mito de Édipo fosse um poço de águas profundas, 

como disse Chesterton, esta seria uma possível verdade profunda que encontraremos 

através de um mergulho em direção ao seu significado. 

Pearce esclarece, nesse momento, Tolkien declarou que ao invés de serem mentiras, 

os mitos, por vezes, “a única forma de transmitir verdades que de outra forma 

144 CHESTERTON, G.K. The Well and the Shallows. Editora: ‎ Aeterna Press, 2015, p. 37. 

51 



 

permaneceriam inexprimíveis”145, havendo um compromisso em refletir essa luz verdadeira 

que advém da verdade divina. Qual é a verdade inexprimível de Édipo Rei? Inúmeras, 

como a tragédia estar vinculada a uma cadeia de eventos inadiáveis e irremediáveis, 

posicionadas pelo destino ou mesmo pelas consequências das ações do protagonista, como 

o horror de assassinar o próprio pai ou mesmo o dissabor que é vivenciar o desastre que é 

um incesto. “Os mitos podem ser mal orientados, mas dirigem-se, ainda que vacilantes, 

para o verdadeiro porto”146, parafraseia Carpenter a partir dos versos do ensaio “Sobre 

estórias de fadas” de Tolkien. A partir desse fragmento, mais uma vez, a ideia de Tolkien é 

reforçada, visto que apesar dos mitos e outras narrativas não estarem livres de erros e 

inconsistências, esse conjunto de histórias não se torna desprovido de direção rumo ao 

porto verdadeiro.  

A mitologia, portanto, tem um papel importante, porque ela é capaz de estimular e 

revelar um desejo por algo que está além da vista humana e foi precisamente esse o efeito 

obtido na vida de Lewis, dado que, por meio das investidas de seu amigo Tolkien, o 

professor passou da descrença em Deus a um entendimento onde o cristianismo, “em vez 

de ser um mito entre muitos outros, é assim a realização de todas as outras religiões 

mitológicas anteriores”, então se compromete a narrar “uma história verdadeira sobre a 

humanidade, que confere sentido a todas as histórias que a humanidade conta sobre si 

mesma”147. A abordagem de Tolkien transformou o seu entendimento a respeito dos mitos 

e, consequentemente, transfigurou aquilo que Lewis pensava a respeito da fé cristã.  

 
 
Está claro que a maneira de pensar de Tolkien tocou Lewis profundamente. Ela 
respondeu a uma pergunta que havia atormentado Lewis desde sua adolescência: 
como apenas o cristianismo poderia ser verdadeiro, e tudo o mais, falso? Lewis 
agora percebeu que ele não precisava declarar que os grandes mitos da era pagã 
eram totalmente falsos; eles eram ecos ou antecipações da verdade plena, que foi 
dada a conhecer apenas na fé cristã e por meio dela. O cristianismo confere 
plenitude e completude a percepções imperfeitas e parciais acerca da realidade, 
espalhadas na cultura humana. Tolkien deu a Lewis uma lente, um jeito de 
enxergar as coisas, que lhe permitiu ver o cristianismo como algo que traz 
plenitude a esses ecos e sombras de verdades que surgiram do questionamento e 
anseio humano. Se Tolkien estivesse certo, “deveria haver” semelhanças entre o 

147 Ibid, p. 169. 

146 CARPENTER, Humphrey. J.R.R. Tolkien: uma biografia. 2018, p. 202. 

145 FIELD, J. Fraser. Entrevista com o autor Joseph Pearce sobre “O Senhor dos Anéis”. CERC - Centro de 
Recursos Educacionais Católicos. 
https://catholiceducation.org/en/culture/interview-with-author-joseph-pearce-on-lord-of-the-rings.html. 
Acesso em 14/10/2024..org/en/culture/interview-with-author-joseph-pearce-on-lord-of-the-rings.html 

52 



 

cristianismo e as religiões pagãs. Só haveria problemas se essas semelhanças não 
existissem.148 
 

 

Repentinamente, ao encontrar a Deus, McGrath nos diz que a imaginação de Lewis 

deparou-se com a saciedade da saudade e melancolia que o acompanharam durante toda a 

vida. A esfera desses anseios que provocavam inquietude em sua alma “podia ser 

entretecida [...] na narrativa maior da realidade que Tolkien havia apresentado”149. 

McGrath resgata o trecho de uma passagem de “O Silmarillion” quando Tolkien manifesta 

esse sentimento inquieto da busca humana pelo transcendente. Em certo capítulo de sua 

história, nos é dito que Ilúvatar, a figura de Deus na Terra Média, determina que a raça 

humana – os Homens – lidarão com um anseio, por conseguinte, os seus instintos geraram 

um desejo insaciável o qual “os corações dos homens buscassem além do mundo e não 

achassem repouso dentro dele”150. Deus, ao invés de assumir a forma de um ser distante, se 

tornou, para Lewis, a “fonte da qual aquelas flechas da Alegria vinham sendo desferidas 

contra mim desde a infância”151.  

A conversa estabelecida entre Hugo Dyson, J.R.R. Tolkien e C.S. Lewis ajustou o 

conhecimento deste último acerca de como os mitos funcionam em seu cunho imaginativo, 

conceito esse que aponta para “algo produzido pela mente humana em sua tentativa de 

responder a algo maior do que ela mesma”152. Ao se referir a “algo maior do que ela 

mesma”, a mitologia pode vir a instaurar verdades significativas. Lewis passou a acreditar, 

graças a influência de Tolkien, que uma mitologia era capaz de “nos comunicar mais 

realidade” do que muitos julgavam, tendo comentado isso em uma carta escrita a Eliza 

Marian Butler em 1940153. 

Naquela conversa que ocorreu entre os professores, Dyson e Tolkien argumentaram 

que Lewis estava exigindo dos Evangelhos algo que não pedia da mitologia. O biógrafo 

McGrath se dedica a desenvolver o amor que Lewis sentia pelas mitologias quando figura 

que o autor apreciava a ideia de sacrifício numa mitologia, “ele se admirava e se 

emocionava com ela”, visto que a ideia da divindade morrer e renascer “sempre tocara a 

153 TOLKIEN, J.R.R. The Collected TOLKIEN, Christopher. As cartas de Tolkien. 1ª ed. Curitiba, PR: Arte & Letra, 
2010.s, vol. 2, p. 444-446. 

152 MCGRAHT, Alister. A vida de C. S. Lewis: Do ateísmo às terras de Nárnia. Editora Mundo Cristão. 2013, p. 
279. 

151 LEWIS, C.S. Surpreendido pela alegria. Editora: Thomas Nelson Brasil. 2021, p. 255. 

150 TOLKIEN, J.R.R. O Silmarillion. 2019, p. 71. 

149 CARPENTER, Humphrey. J.R.R. Tolkien: uma biografia. 2018, p. 170. 

148 MCGRATH, Alister. A vida de C.S. Lewis: do ateísmo às terras de Nárnia, 2013, p. 169. 

53 



 

sua imaginação desde que lera a história do deus nórdico Balder”154. Em outras palavras, 

Lewis não era severo e inflexível a respeito das mitologias, aceitando-as de bom grado sem 

muita resistência. Contudo, ao se deparar com as narrativas da Bíblia, algo mudava no 

autor: ele se apresentava muito mais implacável em seus julgamentos, nutrindo 

expectativas a respeito dos Evangelhos que não alimentava dos mitos que costumava 

consumir.  

O diálogo estabelecido entre os professores, como sabemos, mudou o 

posicionamento de Lewis e expandiu o seu entendimento. Ordway em seu livro “Tolkien's 

Faith: A Spiritual Biography” nos conta que eles “começaram com discussões sobre mitos 

e metáforas, passando então para o tema do cristianismo”155. A autora informa que 

conforme a conversa foi ganhando proporções cada vez mais profundas, Lewis 

compreendeu que o cristianismo deveria ser abraçado com a mesma aceitação que dirigia 

aos mitos. 

 
 
Lewis tinha tentado compreender a fé traduzindo-a para outro conjunto de 
termos, uma linguagem doutrinária, intelectual e sistemática. Mas à medida que a 
sua conversa com Tolkien e Dyson progredia, ele começou a ver que o 
cristianismo era principalmente uma história, não um sistema de pensamento, e 
que tinha de ser abordado com o mesmo abraço imaginativo que lhe permitiu 
desfrutar dos mitos em geral. A “tremenda diferença”, percebeu Lewis, era que a 
história cristã era histórica.156 

 

 

Movido por sua “nova visão” a respeito de Deus e do mito em geral, Lewis 

escreveu uma carta ao seu melhor amigo e confidente Arthur Greeves, em que assevera 

que “a história de Cristo é simplesmente um mito verdadeiro: um mito que atua em nós da 

mesma forma que os outros mitos, mas com essa tremenda diferença de que isso realmente 

aconteceu”.157 Novamente, o mito é distinguido da natureza do fato: um fato, tanto para 

Lewis quanto para Tolkien, se trata de algo que realmente aconteceu em todas as 

dimensões da realidade, enquanto o mito pode não ter a veracidade de um fato que 

aconteceu em todos os âmbitos da realidade, mas guarda em si mesmo partículas da 

157 LEWIS, C.S. In: Carta a Arthur Greeves, 18 de out.1931; The Collected TOLKIEN, Christopher. As cartas de 
Tolkien. 1ª ed. Curitiba, PR: Arte & Letra, 2010.s, vol. 1, p. 976. 

156 Ibid, p. 233. 

155 ORDWAY, Holly. A Fé de Tolkien: Uma Biografia Espiritua. Editora Word on Fire Academic. 2023, p. 232. 
Tradução própria. 

154 MCGRAHT, Alister. A vida de C. S. Lewis: Do ateísmo às terras de Nárnia. Editora Mundo Cristão. 2013, p. 
279 

54 



 

verdade. Essa perspectiva marcou de forma definitiva a forma a qual Lewis enxergava o 

mundo, dado que passou a compreender que os conceitos de verdade e fato são distintos 

em sua definição. Tal visão favoreceu que Lewis não necessariamente se desfizesse de seu 

afeto por mitologias e que possibilitou uma assimilação favorável a respeito do próprio 

cristianismo. Por meio da abordagem que uniu os mitos e o Evangelho, a História-Mãe de 

Tolkien se tornou, definitivamente, a mesma partilhada por Lewis. 

Apesar da longa conversa noturna, garante McGrath, ter envolvido Hugo Dyson, foi 

a abordagem de Tolkien que fisgou a atenção de Lewis, sendo o principal responsável pela 

conversão de Lewis ao cristianismo. Aproveitando precisamente dessa disposição 

imaginativa que Lewis possuía em relação à mitologia, Tolkien argumentou que havia, de 

fato, uma diferença decisiva entre os mitos e a Escritura: um era extremamente real, 

enquanto o outro, era legítimo dentro da ordem de coisas subcriadas. Uma vez tendo sido 

convidado a usar de sua imaginação para observar o Novo Testamento e o sacrifício de 

Jesus, uma nova perspectiva a respeito da relação mitologia e Bíblia foi apresentada a 

Lewis. 

No geral, é esta a visão de Tolkien a respeito de mitologias, a qual ele busca 

oferecer uma argumentação que promove a ideia dos mitos como comunicadores de 

verdades. Deschene explica que o diálogo existente entre Lewis, Dyson e Tolkien se trata 

de uma discussão a respeito do “status epistêmico do mito e do conto de fadas”158. Com 

status epistêmico, assume-se que o interesse da discussão recai no debate intelectual do 

conhecimento a respeito do mito. Nas palavras de Jonathan Edward Deschene, os contos 

de fadas e mitos possuem valor para Tolkien, porque é “na medida em que expõe alguém a 

verdades primordiais ou míticas, e é através da busca de capturar e comunicar Faërie 

dentro da arte narrativa que esta exposição ocorre”159.  

Apesar da ausência do seu aspecto religioso nos tempos de hoje, os mitos seguem 

contendo o seu valor, expressando-o nas mais diversas formas. Seja por meio de histórias 

fantásticas ou através de pesquisas, os mitos exercem um papel fundamental. O professor 

Tolkien fez uso da estrutura comum dos mitos em geral – o relato mítico da criação, 

cosmogonia e teofania – para construir a sua própria mitologia, esta que intitulou de 

Legendarium, uma junção da teologia e metafísica cristã sustentadas por aspectos 

159 Ibid, p. 11. 

158 DESCENE, Jonathan Edward. Forging Faërie: Sub-creation, Depth and Mythic Otherworldliness in J. R. R. 
Tolkien's Conception of the Fairy-Story. Acadia University Fall Convocation 2011, p. 26. 

55 



 

mitológicos. Em uma de suas cartas, o escritor afirma que o processo de criação da Terra 

Média estava dividido entre ciclos que iniciavam o seu exercício “com um mito 

cosmogônico: a Música dos Ainur”160, sentença essa que testifica como ele usou as 

estruturas mitológicas para conceber a sua própria.  

A narrativa dos mitos sempre esteve perto de Tolkien, permeando as suas aulas em Oxford, 

se fazendo presente nas discussões em seu pub favorito e também nas leituras noturnas 

após um dia inteiro de trabalho, mas tudo isso acontecia, como vimos, a partir do 

pressuposto de que os mitos eram necessariamente mentiras de uma sociedade que não era 

capaz de explicar os fenômenos naturais de outra maneira, senão associando a existência 

de deuses. Ao contrário dos demais colegas, todavia, Tolkien não fugia da questão 

principal: são os mitos verdadeiros ou falsos? Essa pergunta ocupou um espaço tão 

relevante em sua vida acadêmica que ele dedicou o poema Mitopeia e trechos de seu 

ensaio Sobre estórias de fadas a fim de respondê-la com excelência. A seguir, serão 

analisados os versos e passagens que anunciam a posição do autor. 

 

 

 

A História-Mãe na literatura de J.R.R. Tolkien 

 

Como pudemos observar no capítulo anterior, elementos essenciais da história de 

Tolkien o levaram a abraçar uma História-Mãe, isto é, o cristianismo, como história basilar 

que guia as suas ações, práticas e crenças. Enquanto alguns fãs e críticos alegam que sua fé 

católica não era um fator tão determinante na composição de suas histórias, existe uma 

série de argumentos que buscam reforçar a primazia da religião cristã para o autor. Ao 

debruçar-se na construção de seu mundo imaginário, Tolkien funda a sua própria 

mitologia, esta que é influenciada por ao menos duas forças externas: a mitologia161 e o 

próprio cristianismo. Em suas narrativas fantásticas, é possível perceber lampejos da ética 

cristã e fragmentos de sua crença, os quais iremos explorar a seguir. 

É sabido que parte das autoridades, líderes e membros do cristianismo possuem 

considerável preconceito e receio quando o assunto é literatura fantástica. Temendo que o 

161 Mitologia nórdica, anglo-saxã e greco-romana. 

160 TOLKIEN, J.R.R. Cartas de J.R.R. Tolkien, Editora: ‎ Arte & Letra; 1ª edição, 2010, p. 246. 

56 



 

elemento da magia viesse a ser uma quebra do mandamento bíblico que ordena a não 

associação com bruxaria, por décadas esse tema tem sido frequentemente debatido no 

cenário brasileiro. O fato é que alguns cristãos seguem resistindo a magia fictícia, 

impedindo que os contos de fadas e a fantasia assumam seu espaço como gêneros literários 

tais como tantos outros. Existem leitores que enxergam essas histórias como disfarces do 

Diabo que, com grande artimanha, busca perverter o mandamento bíblico ao abordar a 

magia fantástica. Por outro lado, existem aqueles que apostam nas fichas na tese de que os 

contos de fadas produzem crianças abstraídas e distraídas que são incapazes de diferenciar 

o real da ficção. Tal sentença é, com frequência, rebatida por Lewis: 

 

Os contos de fadas ensinam as crianças a se retirarem para um mundo de 
realização de desejos — “fantasia” no sentido técnico e psicológico da palavra 
— em vez de enfrentar os problemas do mundo real? É aqui que o problema se 
torna sutil. Vamos voltar a colocar o conto de fadas lado a lado com os livros de 
história da escola ou qualquer outra história que seja rotulada de “livro de 
menino” ou “livro de meninas”, ao invés de “livro infantil”. Não há dúvida de 
que ambos despertam, e imaginativamente satisfazem, desejos. Nós desejamos 
passar pelo espelho para alcançar a terra das fadas. Também desejamos ser o 
estudante e a estudante imensamente popular e bem-sucedido, ou o menino ou a 
garota de sorte que descobre o complô do espião ou monta o cavalo que nenhum 
dos vaqueiros consegue dominar. Mas os dois desejos são muito diferentes. O 
segundo, especialmente quando dirigido a algo tão próximo como a vida escolar, 
é voraz e muito sério. Sua satisfação no nível da imaginação é verdadeiramente 
compensatória: corremos para tal desejo fugindo das decepções e das 
humilhações do mundo real; ele nos envia de volta ao mundo real 
indubitavelmente descontentes. Pois ele é todo lisonja para o ego. O prazer 
consiste em imaginar o objeto da admiração. O outro desejo, aquele pela terra de 
fadas, é muito diferente. Em certo sentido, uma criança não anseia pela terra de 
fadas como um garoto anseia ser o herói do time titular. Alguém supõe que ela 
realmente e prosaicamente anseia por todos os perigos e desconfortos de um 
conto de fadas? Que ela real queira dragões na Inglaterra contemporânea? Não é 
assim. Seria muito mais verdadeiro dizer que a terra das fadas desperta um 
anseio pelo que ela não sabe o que é. Isso a agita e a aflige (para o 
enriquecimento de toda a vida) com a sensação difusa de algo além do alcance 
dela e, longe de abafar ou esvaziar o mundo real, dá-lhe uma nova dimensão de 
profundidade162. 

  

Em seu livro Sobre Histórias, C.S. Lewis se dedica a rebater a crítica de que a 

ficção pode prejudicar o julgamento do leitor a respeito dos dados da realidade e faz isso 

quando argumenta que “a criança não despreza florestas reais porque leu sobre florestas 

encantadas: a leitura faz todas as florestas reais um pouco encantadas”163. Em outras 

163 Ibid,, p. 58. 

162 LEWIS, C.S. Sobre Histórias, 2018, p. 57. 

57 



 

palavras, o leitor não terá parte alguma de suas faculdades cognitivas danificada ou 

afetada. A verdade anunciada por Lewis testifica que a fantasia não propõe o desprezo pela 

realidade, mas pode estar acompanhada à decisão de acreditar ainda mais na realidade. Um 

leitor que frequentemente visita os bosques mágicos de sua própria imaginação há de se 

encantar um pouco mais diante das florestas reais que nos rodeiam, pois a experiência 

vivenciada por meio da leitura acrescenta mais beleza ao que é tangível. 

Esse posicionamento tem se estendido até as histórias fictícias de Tolkien e por 

alguns leitores, o lado cristão das histórias desse autor pode ser desprezado. Apesar disso, 

o autor Joseph Pearce é uma voz atuante que constantemente buscava anunciar e provar o 

contrário: existe muito do cristianismo nas narrativas de J.R.R. Tolkien e a magia inserida 

no seu enredo em nada ofende essa verdade. 

Ao ser indagado em uma entrevista se “O Senhor dos Anéis” acerca das críticas 

tecidas a Tolkien por ser cristão e escrever histórias de fantasia de orientação 

“supostamente pagã”, Pearce nos afirma que Tolkien foi um católico praticante ao longo de 

sua vida e devoto “que acreditava que a mitologia era um meio de transmitir certas 

verdades transcendentes”164 melhor expressos “dentro dos limites factuais de um romance 

realista"165. A magia tem sido versada em diversos tipos entretenimento, tais como jogos, 

programas de TV e filmes: apesar das distintas manifestações desse elemento, Pearce 

defende que existe mais realismo e verdade ficcional na saga da Terra-Média do que em 

muitos outros livros de realismo ficcional. Pearce declara que, na verdade, “há muito 

pouco do que poderia ser chamado de magia em “O Senhor dos Anéis”166, uma vez que o 

que legitimamente há é a atmosfera sobrenatural da mesma forma em que Deus é 

sobrenatural e que Satanás é sobrenatural. Para o autor, inúmeros personagens de criados 

por Tolkien “exibem características e tropos semelhantes aos de Cristo, sem nunca serem 

figuras de Cristo per se”167. Em sua opinião, “Frodo nos lembra de Cristo em seu papel 

como o Portador do Anel, em paralelo com Cristo, o Portador da Cruz”168, enquanto 

168 VOGT, Brandon. Tolkien, Lewis, and the Christian Imagination: An Interview with Joseph Pearce. Word on 
Fire, 2016. 

167 Ibid. 

166 Ibid. 

165 Ibid. 

164 FIELD, J. Fraser. Entrevista com o autor Joseph Pearce sobre “O Senhor dos Anéis”. CERC - Centro de 
Recursos Educacionais Católicos. 
https://catholiceducation.org/en/culture/interview-with-author-joseph-pearce-on-lord-of-the-rings.html. 
Acesso em 14/10/2024. 

58 

https://catholiceducation.org/en/culture/interview-with-author-joseph-pearce-on-lord-of-the-rings.html


 

Aragorn remete Cristo como o rei que havia de vir para libertar o povo do império das 

trevas. Por outro lado, “Gandalf nos lembra de Cristo em sua morte, ressurreição e 

transfiguração”169 e, deste modo, essas são algumas das possíveis marcas cristãs que 

podemos vislumbrar na obra de “O Senhor dos Anéis”. A magia inserida por Tolkien anda 

de mãos dadas com o sobrenatural, natureza essa tão familiar aos leitores da Bíblia, e é 

essa relação próxima que torna a saga tão magnífica. Mesmo com a presença da fantasia, 

não há antagonismo aparente entre essas obras e o cristianismo, como alguns julgaram ao 

princípio. 

 
Seria mais correto descrever a chamada magia em “O Senhor dos Anéis” como 
milagrosa, quando serve ao bem, e demoníaca, quando serve ao mal. A Terra 
Média de Tolkien, o mundo em que “O Senhor dos Anéis” se passa, está sob o 
poder supremo do Deus Único. Também está sob a influência corruptora de 
Melkor, o anjo caído que é o Satanás de Tolkien. 170 

 

 

Pearce constata que Sauron, o vilão que nos é apresentado na saga de Frodo, é “o 

maior dos servos de Satanás”171. Em sua perspectiva, o Senhor das Trevas é um referencial 

direto do Inimigo descrito na escritura cristã, de forma que a Sociedade do Anel “está 

lutando até o fim com os servos de Satanás”172. Neste momento, ele questiona: “Como 

podem os cristãos opor-se a uma missão cujo propósito é frustrar os desígnios malignos do 

inimigo demoníaco?”173. Para Pearce, a história de Tolkien é um “um thriller teológico”174, 

porque existem elementos que denunciam a veia religiosa da trama, como a constante 

batalha entre bem e mal, ambos os lados recebendo representações tipologicamente 

compatíveis com figuras cristãs. Não obstante, essa perspectiva é oferecida pelo próprio 

Tolkien em uma de suas cartas escrita para o Padre, e seu amigo pessoal, Robert Murray: 

 
 

174 Ibid. 

173 Ibid. 

172 Ibid. 

171 Ibid. 

170 Ibid. 

169 FIELD, J. Fraser. Entrevista com o autor Joseph Pearce sobre “O Senhor dos Anéis”. CERC - Centro de 
Recursos Educacionais Católicos. 
https://catholiceducation.org/en/culture/interview-with-author-joseph-pearce-on-lord-of-the-rings.html. 

https://www.wordonfire.org/articles/tolkien-lewis-and-the-christian-imagination-an-interview-with-joseph-
pearce/. Acesso em 14/10/2024. 

59 

https://catholiceducation.org/en/culture/interview-with-author-joseph-pearce-on-lord-of-the-rings.html
https://www.wordonfire.org/articles/tolkien-lewis-and-the-christian-imagination-an-interview-with-joseph-pearce/
https://www.wordonfire.org/articles/tolkien-lewis-and-the-christian-imagination-an-interview-with-joseph-pearce/


 

O Senhor dos Anéis obviamente é uma obra fundamentalmente religiosa e 
católica; inconscientemente no início, mas conscientemente na revisão. E por 
isso que não introduzi, ou suprimi, praticamente todas as referências a qualquer 
coisa como “religião”, a cultos ou práticas, no mundo imaginário. Pois o 
elemento religioso é absorvido na história e no simbolismo.175  

 

 

Ao ser questionado acerca dos possíveis valores existentes na saga de “O Senhor 

dos Anéis”, Pearce afirma que são os mesmos que estão presentes nos Evangelhos, 

especialmente quando toca em assuntos as tentações e provações vivenciadas por Frodo e 

seus amigos hobbits, estes que, dentre todos os povos da Terra Média, era o mais 

improvável de receber o título lendário de guerreiros. Para Pearce, essa é uma clara 

associação de como os humildes recebem um lugar de honra, seja na história de Tolkien ou 

nos Evangelhos. Especialmente Frodo, o portador do Anel, inicia sua jornada de modo 

notavelmente humilde, mal acreditando, no livro “A Sociedade do Anel”, que havia um 

lugar reservado para ele na mesa de Elrond, dentre tantas figuras conhecidas, até então, 

pelas histórias e canções. Além disso, Pearce conecta Frodo e sua relação com esse artefato 

tão poderoso a própria luta contra a tentação de ceder ao mal. 

 

O possuidor do Anel é possuído pela sua posse e, em consequência, é 
despojado da sua alma. O usuário do Anel sempre se torna invisível para 
aqueles que são bons, mas ao mesmo tempo se torna mais visível aos 
olhos do mal. Assim vemos que o pecador se excomunga da sociedade 
dos bons e entra no mundo de Satanás. Em última análise, o uso do Anel 
por Frodo e sua luta heróica para resistir à tentação de sucumbir aos seus 
poderes malignos são semelhantes ao Carregar a Cruz, o ato supremo de 
altruísmo.176 

 

 

Pearce afirma que é nítido que, ao longo de “O Senhor dos Anéis”, “as forças do 

mal são vistas como poderosas, mas não todo-poderosas”177. Esta é, decididamente, uma 

marca pessoal da escrita de Tolkien, uma vez que, apesar da larga e dominadora ação das 

catástrofes, elas não são capazes de derrotar totalmente o lado nobre e bondoso da história 

que visa destruir e eliminar o Mal. Repetidamente, os personagens que batalham contra o 

177 Ibid. 

176 FIELD, J. Fraser. Entrevista com o autor Joseph Pearce sobre “O Senhor dos Anéis”. CERC - Centro de 
Recursos Educacionais Católicos. 
https://catholiceducation.org/en/culture/interview-with-author-joseph-pearce-on-lord-of-the-rings.html. 
Acesso em 14/10/2024. 

175 TOLKIEN, J.R.R. As cartas de J.R.R. Tolkien, 2010, Editora Arte & Letra, p. 287. 

60 



 

maligno – Aragorn, Frodo, Sam, Gandalf e tantos outros – são quase completamente 

consumidos por golpes perversos, para enfim ressurgirem de alguma forma para dar 

prosseguimento a batalha. Isso acontece, por exemplo, quando a Sociedade do Anel está 

fugindo no interior de um reino dos anãos quando, de repente, surge um Balrog, uma 

criatura maligna e muito temível que luta contra Gandalf, o Cinzento. De repente, em um 

golpe rápido, o ser sinistro consegue puxá-lo para o abismo, deixando toda a Sociedade 

enlutada.  

O fato é que Gandalf lutou contra o Balrog nas profundezas daquele abismo e, ao 

derrotá-lo, ganhou novas habilidades que o subiram de nível na magia, tornando-o 

Gandalf, o Branco. O mago retorna vencedor para os seus amigos da sociedade do Anel e 

há júbilo absoluto quando Frodo, Sam e os demais reencontram Gandalf. Do mesmo modo, 

a Escritura cristã nos revela situações em que as ações do mal são poderosas, mas não 

totalmente infalíveis. Vejamos a situação em que Cristo é levado pelo Espírito de Deus ao 

deserto178, momento este onde ele jejuou por quarenta dias e quarenta noites enquanto é 

tentado pelo Diabo. Apesar da presença persuasiva de Satanás, este que vem oferecer 

múltiplas riquezas, Jesus é vencedor no deserto, quando suporta a tentação. A existência 

confrontadora e maligna do Diabo ou mesmo do Mal jamais triunfa completamente na 

Escritura, apesar de sua atuação acrescentar dificuldades ao povo de Deus. De modo muito 

similar, as figuras mais representativas do Mal nas histórias de Tolkien são capazes de agir 

e obter sucesso em algumas etapas de seus planos cruéis, mas também são derrotados pelas 

forças comprometidas com a bondade e a verdade. Aqui e em tantos outros pontos da 

narrativa de Tolkien, Pearce nos conta de que a escrita do autor sempre nos oferece “a 

sensação de que a providência divina está do lado da Irmandade e que, em última análise, 

prevalecerá contra todas as probabilidades”179 porquanto, como bem disse Tolkien, “acima 

de todas as sombras cavalga o Sol”180. Ao irmos de encontro com os seus escritos, é nítido 

ver que, após uma onda de medo ou dor, Tolkien nos conduz a uma situação de alívio e 

escape, uma genuína Eucatástrofe sustentada pela providência divina. Podemos destacar 

essa como mais uma marca trabalhada pela narrativa do autor, uma vez que todas as suas 

histórias podem ser comparadas a Bíblia pela recusa da prevalência do mal. Pearce declara 

180 Ibid. 

179 FIELD, J. Fraser. Entrevista com o autor Joseph Pearce sobre “O Senhor dos Anéis”. CERC - Centro de 
Recursos Educacionais Católicos. 
https://catholiceducation.org/en/culture/interview-with-author-joseph-pearce-on-lord-of-the-rings.html. 

178 Bíblia Sagrada. Evangelho de Mateus, capítulo 4. 

61 



 

que Tolkien é um evangelista no sentido de que é o portador e comunicador de “boas novas 

através da narração de boas histórias”181. Pode-se observar, neste ponto, o modo o qual a 

História-Mãe de Tolkien influenciou o triunfo do bem sob o mal.  

Em “Árvore e Folha”, Tolkien afirma que um dos elementos fantásticos nas 

histórias de fada é o Grande Escape: o Escape da Morte, no qual “as estórias de fadas 

trazem [...] o que poderia ser chamado o genuíno espírito escapista”182 e, mais importante 

que esse aspecto é o que o Professor chama de Consolação do Final Feliz, “a consolação 

das estórias de fadas tem outro aspecto além da satisfação imaginativa de desejos 

antigos”.183  

 
Muito mais importante é a Consolação do Final Feliz. Quase me aventuraria a 
afirmar que todas as estórias de fadas completas devem tê-lo. No mínimo, eu 
diria que a Tragédia é a verdadeira forma do Drama, sua mais alta função; mas o 
oposto é verdadeiro no caso da Estória de Fadas. Já que não parecemos possuir 
uma palavra que expresse esse oposto, eu o chamarei de Eucatástrofe. O conto 
eucatastrófico é a verdadeira forma do conto de fadas e sua mais alta função. A 
consolação das estórias de fadas, a alegria do final feliz ou, mais corretamente, o 
da boa catástrofe, a repentina “virada” alegre (pois não há fim verdadeiro para 
nenhum conto de fadas); essa alegria, que é uma das coisas que as estórias de 
fadas produzem supremamente bem, não é essencialmente “escapista”, nem 
“fugitiva”. Em seu ambiente de conto de fadas – ou de outro mundo –, ela é uma 
graça repentina e miraculosa: nunca se pode contar que ela se repita.184 
 

 

Para Tolkien, a presença da Eucatástrofe não impede que a Discatástrofe – a má 

catástrofe – aconteça; a Eucatástrofe nega “a derrota final universal, e nesse ponto, é 

evangelium, dando um vislumbre fugidio da Alegria, a Alegria além das muralhas do 

mundo [...]”185. O seu ensaio filosófico “Sobre Estórias de Fadas” assegura que é um traço 

das boas estórias de fadas a Consolação do Final Feliz, pois: 

 
[...] na eucatástrofe vemos, numa breve visagem, que a resposta pode ser maior 
— pode ser um brilho ou eco distante do evangelium no mundo real. O uso dessa 
palavra dá algumas pistas sobre meu epílogo. É uma matéria séria e perigosa. É 
presunçoso de minha parte tocar em tal tema; mas, se por graça, o que eu disse 
tem em qualquer respeito alguma validade, isso é, claro, só uma faceta de uma 
verdade incalculavelmente rica: finita somente porque a capacidade do Homem 
para quem isso foi feito é finita. Eu me aventuraria a dizer que, abordando a 
Estória Cristã por esse ângulo, sempre foi meu sentimento (um sentimento 
alegre) que Deus redimiu as criaturas criadoras corruptas, os homens, numa 

185 Ibid, p. 76. 

184 Ibid. 

183 Ibid. 

182 TOLKIEN, J.R.R. Árvore e Folha, 2020, p. 75. 

181 Ibid. 

62 



 

maneira adequada a esse aspecto, assim como a outros, de sua estranha natureza. 
Os Evangelhos contêm uma estória de fadas ou uma estória de um tipo maior que 
abraça toda a essência da estória de fadas. Eles contêm muitas maravilhas [...] 
belas e comoventes: míticas em sua significância perfeita e autocontida; e, entre 
as maravilhas, está a maior e mais completa eucatástrofe concebível.186 
 
 

 

Em “O Sobrinho do Mago”, Nárnia é criada e os personagens degustam de uma 

atmosfera perfeita e imaculada, na qual Aslam caminhava lado a lado com os humanos no 

jardim, promovendo harmonia e uma doce vida até a Queda transmutar brutalmente o 

estado original da Criação. A Feiticeira Branca adentra com sua maldade nos terrenos 

recém-formados e o seu domínio demoníaco prolonga-se por anos, ao mesmo tempo em 

que Aslam promove salvação aos seus. Em certa altura, a Feiticeira Branca obtém o seu, 

até então, aparente triunfo: ela sacrifica o grande Leão na Mesa de Pedra e se vê livre para 

usurpar definitivamente o trono de Nárnia.  

Desamparado e vacilante, o povo narniano lamenta a morte do verdadeiro rei, 

contudo, supridos pela força e potência de Pedro Pevensie, se veem sustentados durante a 

grande batalha. O inesperado acontece: o lado do bem começa a perder durante o embate; 

diversas peças fundamentais da armada de Aslam haviam sido dizimadas em meio ao 

campo de guerra e um desespero latente circunda os guerreiros. A derrota parecia certa e o 

exército maligno da oposição feroz avançava impiedosamente contra os narnianos. A 

batalha estava em aparentemente desvantagem e o sentimento de fracasso impregnou o 

coração dos soldados de Aslam, visto que todos os seus recursos estavam se findando e 

suas forças não eram capazes de aplacar o mal.  

Quando tudo parecia perdido, Aslam, no entanto, ressurge no horizonte como um 

poderoso sol nascente e o ânimo, antes roubado, é devolvido ao seu povo. Com extrema 

bravura, o Leão recupera o seu trono e, juntamente a ele, muitos dos que se foram tornaram 

à vida por meio de seu poder. Em “Harry Potter e as Relíquias da Morte”, o Lord 

Voldemort se apossa da escola de Hogwarts após uma exaustiva batalha. Chamando o 

protagonista até a Floresta Proibida, o antagonista lança um feitiço mortal contra o menino, 

que desfalecido, desaba ao chão. Celebrando a aparente vitória, o exército inimigo se gloria 

na morte de Potter enquanto o carrega de volta à escola, para que todos os seus amigos 

assistissem a dor do luto do pior modo. O pátio de Hogwarts reunia jovens assustados que 

se apavoram ao ver Harry, o símbolo da luta contra as trevas, morto. Uma atmosfera de 

186 Ibid, p. 78. 

63 



 

pesar e desânimo abarcou todos os estudantes e a batalha parecia, finalmente, vencida. 

Todavia, uma súbita eucatástrofe aconteceu: O menino havia sobrevivido ao ataque e 

retornou para retomar a luta contra o maligno.  

A ressurreição de Aslam e o ressurgimento de Harry Potter representa, nos moldes 

de Tolkien, a precisa linha da Eucatástrofe, a virada jubilosa que muda o curso da história e 

presenteia os personagens com a Consolação do Final Feliz. O elemento do final feliz, 

contudo, está presente, concomitante com Tolkien, nas Escrituras de uma maneira 

sublimemente elevada pois a Bíblia é cercada de momentos eucatástrofe, visto que o 

Senhor constantemente atuou nos momentos em que o aparente transtorno reinava e trouxe 

triunfo brilhante ao povo. A Eucatástrofe está presente, por exemplo, quando Deus provou 

Abraão e solicitou como sacrifício a vida de seu próprio filho Isaque em Êxodo 22. Em 

procissão contínua até Moriá, onde o holocausto seria realizado sobre um dos montes, 

Abraão prepara o seu jumento e levou consigo seu filho, e, ao terceiro dia vislumbrou o 

lugar de longe. Ali, Abraão edificou um altar e sobre ele dispôs a lenha, amarrou Isaque e o 

deitou no altar em cima da lenha ao se empossar do cutelo para imolar o menino.  

 
Mas do céu lhe bradou o Anjo do Senhor: Abraão! Abraão! Ele respondeu: Eis 
me aqui! Então, lhes disse: Não estendas a mão sobre o rapaz e nada lhes faça; 
pois agora sei que temes a Deus, porquanto não me negaste o filho, o teu único 
filho. Tendo Abraão erguido os olhos, viu atrás de si um carneiro preso pelos 
chifres entre os arbustos; tomou Abraão o carneiro e o ofereceu em holocausto, 
em lugar de seu filho. [...] Então, do céu bradou pela segunda vez o Anjo do 
Senhor a Abraão e disse: Jurei, por mim mesmo, diz o Senhor, porquanto fizeste 
isso e não me negaste o teu único filho que deveras te abençoarei e certamente 
multiplicarei a tua descendência como as estrelas dos céus e como a areia na 
praia do mar; a tua descendência possuirá a cidade dos seus inimigos, nela serão 
benditas todas as nações da terra, porquanto obedeceste à minha voz. 187 

 

 

Essa virada graciosa também está na escolha das parteiras Sifrá e Puá que 

desobedeceram ao Faraó e permitiram que os meninos continuassem vivendo, pois 

temeram a Deus e se negaram a assinar os meninos hebreus, dessa vez em Êxodo 1:15 e 

Deus recompensou-as, além de ter enumerado ainda mais o seu povo. Quando tudo parecia 

perdido para o povo do Senhor, pequenas “viradas” exultantes ocorreram e o perigo foi 

eliminado.  

187 BÍBLIA SAGRADA, Êxodo 22:2-18. 

64 



 

Através desse esquema, podemos admitir que quando Tolkien discorre sobre a 

estrutura Eucatástrofe, ele a utiliza em suas histórias. Diante dessa moldura literária, o 

próprio Tolkien afirma que a Bíblia produz diversas eucatástrofes e a história narrada pela 

voz do Senhor é sublime, a mais verdadeira dentre todas as outras, aquela que começa e 

termina em alegria e dura para todo o sempre.  

 
Nascimento de Cristo é a eucatástrofe da história do Homem. A Ressurreição é a 
eucatástrofe da história da Encarnação. Essa história começa e termina em 
alegria. Tem preeminentemente a ‘consistência interna da realidade’. […] Essa 
história é suprema; e é verdadeira. 188 
 
 
 
 

Em suas histórias autorais, J.R.R. Tolkien envolve seus personagens em situações 

que, aparentemente, são verdadeiras enrascadas. Surge um período de grande dificuldade 

que o protagonista da história deve enfrentar antes da redenção chegar e, até que isso 

aconteça, povo se aflige, ao mesmo tempo em que o inimigo passa a ser mais presunçoso 

com a evidente vitória que se aprochega e uma prévia de pesar e luto ameaça o exército 

que conquistara o nosso coração com sua bondade e altruísmo.   

Sam, Frodo, Aragorn e outros personagens quase padecem em suas distintas 

missões. Todavia, quando a Eucatástrofe entra em ação através de algum agente, existe um 

encaminhamento para que a maldade seja derrotada, temporária ou permanentemente, ao 

mesmo tempo em que o leitor percebe que tudo pode ser redimido, mesmo as situações 

mais invencíveis.  

 
[...] no reino de Deus, a presença do maior não oprime o pequeno. O Homem 
redimido ainda é homem. Estória e fantasia ainda continuam e devem continuar. 
O Evangelium não aboliu as lendas; ele as abençoou, especialmente o “final 
feliz”. O cristão ainda tem de labutar, com mente e com corpo, para sofrer, 
esperar e morrer; mas ele pode agora perceber que todas as suas inclinações e 
faculdades têm um propósito que pode ser redimido. Tão grande é a mercê com a 
qual ele foi tratado que pode agora, talvez, com razão ousar achar que, na 
Fantasia, ele pode, na verdade, auxiliar a desfolha e o múltiplo enriquecimento 
da criação.189 

 

 

189 Ibid, p. 79. 

188  TOLKIEN, J.R.R. Árvore e Folha, 2020, p. 69. 

65 



 

Outro ponto necessário a ser reconhecido é, portanto, que Tolkien reconheceu as 

suas obras localizadas no que chamou de “um mundo monoteísta de teologia natural”190, 

contradizendo as falas posteriores de outros especialistas que buscam anular os lampejos 

desta notável História-Mãe. 

 

A maior história já contada é a história da vida do próprio Cristo. Isto foi 
o que Tolkien e Lewis chamaram de Mito Verdadeiro, o mito que 
realmente aconteceu.191 

 

 

Apesar da atmosfera cristã ser sutil, não podemos ignorar as constantes referências 

éticas, morais e virtuosas que podem ser enxergadas na história da Terra Média. Os 

personagens de Tolkien, muitas vezes, parecem discutir a existência do Bem e do Mal, bem 

como as consequências destes.  

Em As Duas Torres, vemos a afirmação de que “o  mal está à solta em Isengard”192. 

Essa sentença afirma que eles possuem uma ideia do que é o mal, porque este acompanha 

Saruman e os Orcs em suas decisões hostis. Em outro trecho, Gimli afirma a Éomer que ele 

“fala mal daquilo que é belo além do alcance de teu pensamento, e só o pouco juízo pode 

desculpar-te”193. Para Gimli, só é possível postular essa frase porque há um senso que situa 

o povo da Terra Média em um mundo que discute o que é o Bem, o Mal, a Verdade, a 

Mentira e a Beleza.  

O Prof. Dr. Diego Klautau nos oferece como exemplo o fato de Tolkien vincular a 

coragem nórdica à “virtude moral da fortaleza, analisada tanto por Aristóteles quanto por 

São Tomás”. Klautau aponta que esse fato torna compreensível o momento em que o 

personagem Aragorn afirma para Éomer, “quando se encontram pela primeira vez nos 

campos de Rohan, que o bem e o mal não mudam no tempo”. Observe a citação em sua 

íntegra: 

 

193 Ibid, p. 649. 

192 TOLKIEN, J.R.R. As duas torres. Harper Collins, 2019, p. 627. 

191 Ibid.  

190 PLIMMER, Charlotte e Denis. JRR Tolkien interview: ‘It would be easier to film The Odyssey than The Lord 
of the Rings’. The Telegraph. Acesso em: 
https://www.telegraph.co.uk/news/2023/09/02/j-r-r-tolkien-lord-of-the-rings-death-50th-anniversary/ 

66 



 

O bem e o mal não mudaram desde antanho; nem são uma coisa entre os Elfos, e 
os Anãos e outra entre os Homens. É o papel do homem distingui-los, tanto na 
Floresta Dourada quanto em sua própria casa.194 

 

 

Ao ler as histórias de Tolkien, podemos observar que existem elementos e aspectos 

da Verdade e da Moralidade que se fazem presentes em diferentes culturas da Terra-Média 

ao decorrer do tempo. Klautau aponta que “ao traçar uma discussão sobre Bem, Belo e 

Verdadeiro nos mitos pagãos, Tolkien [...] situa a genialidade pagã, pré-cristã, num 

ambiente da tal teologia natural”195 que pode ser compreendido como a busca pela 

inteligência dos “fundamentos da existência, de uma metafísica [...] a partir do exercício da 

razão natural, ou seja, sem o suporte da revelação divina”196. O teórico reforça que tal 

esforço pode ser visto, de forma análoga, como católico no sentido “universal”. Deste 

modo, a história de Tolkien abrange discussões acerca do que é virtuoso, verdadeiro e belo 

por meio de delimitações nítidas entre a moralidade dos personagens. 

Drew Bowling afirma que, por meio de suas histórias, Tolkien ilustrou fielmente as 

“verdades eternas que sustentam uma boa compreensão do catolicismo (beleza, virtudes, 

ordem moral, a eterna batalha entre o bem e o mal)”197. Por meio das cenas em que o mal 

entra em combate com o bem, quando a beleza é maculada - como quando as árvores e os 

jardins de Isengard foram corrompidos pelo Mal - ou quando a virtude confronta o vício, 

jaz uma marca cristã. Assim como Klautau, Bowling concorda que o cristianismo em 

Tolkien não é tão explícito, mas está “baseado em sua identidade e em sua maneira de 

entender as verdades metafísicas”198. Este conjunto de sentenças nos faz refletir que a 

História-Mãe de Tolkien se manifesta em suas histórias por meio desses aspectos.  

Neste mesmo sentido, a presença da História-Mãe de Tolkien é notada precisamente 

quando refletimos a respeito do aspecto ético que abateu os povos dos Orcs e Elfos, análise 

detalhada que está presente no livro “O Hobbit e a Filosofia”. Os Orcs, por exemplo, são 

criaturas “horrivelmente deturpadas, se bem que não mais do que muitos Homens que se 

198 Ibid. 

197 BOWLING, Drew. Como o catolicismo de Tolkien influenciou sua obra? Site Com Shalom. Acesso em: 
https://comshalom.org/catolicismo-tolkien-influenciou-obra/ 

196 Ibid. 

195 KLAUTAU, Diego. Existe relação entre “O Senhor dos Anéis” e o catolicismo? Tolkienista. 2019. Link: 
https://tolkienista.com/2019/08/06/existe-relacao-entre-o-senhor-dos-aneis-e-o-catolicismo/. Acesso em 
12/12/2024. 

194 TOLKIEN, J.R.R. As duas torres. Harper Collins, 2019, p. 657. 

67 

https://tolkienista.com/2019/08/06/existe-relacao-entre-o-senhor-dos-aneis-e-o-catolicismo/


 

pode encontrar hoje em dia”199. O autor nos informa que os Orcs se abrigam o interior das 

Montanhas Nevoentas em “O Hobbit” e nas palavras do próprio Tolkien, esses seres não 

produzem coisas belas, mas forjam coisas muito engenhosas e são capazes de construir 

túneis e minas de forma excelente. Os Orcs são capazes de montar os melhores martelos, 

machados, espadas, adagas, picaretas, tenazes e instrumentos de tortura. Tolkien afirma, 

em dado momento da história, que nenhum de seus leitores deve se espantar com a 

probabilidade de que foram essas as criaturas a formularem “algumas das máquinas que 

desde então atormentaram o mundo, especialmente os aparatos engenhosos para matar 

grandes números de pessoas de uma vez”200, dado que explosões e armas letais sempre os 

deleitam201.               

Em “O Hobbit”, os anãos, Bilbo e o mago se refugiam em uma estreita caverna 

após uma tempestade intensa nas Montanhas Nevoentas. Durante a noite, uma fenda 

repentinamente surgiu na parede da caverna, engolindo todos os personagens para o 

interior da montanha, onde vivia uma colônia monstruosa de Orcs. Os Orcs, a partir da 

narrativa descrita por Tolkien, utilizavam de seus melhores artifícios para promover o mal 

sem ressalvas. Aqui, a magia — tecnologia, segundo o livro “O Hobbit e a Filosofia” — 

foi usada para o “aumento do seu próprio poder pela tecnologia com total indiferença à 

ética parece-me um câncer no Universo”202. 

Nesse mesmo capítulo, para salvar os seus amigos de uma iminente morte pelas 

garras dos Orcs, Gandalf usa uma espada especial que brilha com luz própria para dizimar 

o líder dos Orcs das montanhas. Ao desembainhar a espada e ela reluzir no escuro, a sua 

lâmina ardeu magicamente ao perceber que estava no hostil reino dos monstros. Durante a 

leitura do livro, nos é revelado que essa espada brilhante, Glamdring, bem como a espada 

de Bilbo e Thorin, Narsil e Sting, foram construídas para as guerras em Gondolin pelos 

antigos ferreiros élficos. Ainda nessa história, a lâmina da espada que pertencia a Bilbo 

Bolseiro reluzia um brilho fraco e ele pensou: “então é uma arma élfica também [...] e os 

Orcs não estão muito perto, e mesmo assim não estão longe o suficiente”203. 

No livro “O Hobbit e a Filosofia”, o autor Christopher Stewart explica que os Elfos, 

na maioria das vezes, são referências de brandura, justiça, sabedoria e hospitalidade. Em 

203 TOLKIEN, O Hobbit, 2019, p. 80. 

202 MILLER, Ryder W, ed., The War of Ideas between Arthur C. Clarke and C. S. Lewis New York: iBooks, 2003. 

201  Ibid. 

200  TOLKIEN, J.R.R. O Hobbit, Editora Harper Collins, 2019, p. 62. 

199  TOLKIEN, J.R.R. As cartas de Tolkien. 1ª ed. Curitiba, PR: Arte & Letra, 2010.s of J. R. R. Tolkien, p. 319. 

68 



 

uma visita dos anãos, Gandalf e Bilbo a cidade de Valfenda, localizada ao norte das 

Montanhas Nevoentas, onde o senhor Elrond e diversos outros Elfos vivem em paz e 

harmonia perfeitas. Diferentemente dos Orcs, essas criaturas utilizam a magia para 

propósitos benéficos específicos que auxiliam outros além de seu próprio povo.  

Stewart aponta que os Elfos e o mago Gandalf usam a magia em situações 

irremediáveis, onde a força natural está impedida de agir, seja ao iluminar das espadas para 

alertar acerca da presença do inimigo ou usar de seu poder para restaurar o ânimo do 

enfraquecido por meio de Lembas, pães élficos que saciam um homem adulto por todo um 

dia. Isso difere dos comportamentos típicos dos Orcs, segundo o autor, e esse mesmo 

padrão se repete – a meu ver – nas vidas de Saruman e Sauron, ambos líderes poderosos 

que usam a magia de maneira abrasiva. Saruman, por exemplo, é um mago brilhante que 

voltou suas costas para o seu Conselho, aliou-se ao mal e criou os Uruk Hai para cumprir 

seus propósitos cruéis. O mago provou ter um caráter lamentavelmente cruel quando 

passou a iludir as pessoas ao seu redor para manipulá-las, proferindo palavras 

“semi-ocultas” para então revelar sua real face: ele traiu o Conselho e liderou um grupo de 

seres chamados Uruks, uma raça de Orcs de grande força. Saruman utilizou de seu 

conhecimento e magia para o disseminar o mal. Para cumprir seus propósitos, levantou um 

exército bestial e, por meio de feitiços aprendidos muito tempo antes, a voz cruel de 

Saruman consumou uma aliança com Sauron, o emblema magno da maldade nas histórias 

de Tolkien, e usou a fortaleza de Isengard como o quartel central de suas operações para 

aperfeiçoar e construir o seu exército de Orcs e homens.  

Essa última atitude o levou a destruir uma vasta área de árvores de Fangorn, 

despertando a ira dos Ents, os Pastores das Árvores da Terra Média. Quando Gandalf, o 

Cinzento, é questionado por Frodo para compreender quem é Saruman, Gandalf comenta 

que se trata de “um dos grandes entre os Sábios. É o chefe da minha ordem e o presidente 

do Conselho”.  

 
Seu conhecimento é profundo, mas seu orgulho cresceu na mesma proporção, e 
ele se ofende se alguém se intrometer. A história dos anéis élficos, grandes ou 
pequenos, é da sua alçada. Estudou-a por muito tempo, procurando os segredos 
perdidos de sua feitura; mas quando os Anéis foram debatidos no Conselho, tudo 
o que nos revelou sobre seu estudo se mostrou contra meus receios. Então minha 
dúvida adormeceu de modo inquieto. Ainda observei e esperei.204 

 

204 TOLKIEN, J. R. R. A Sociedade do Anel. Harper Collins, pp. 99-100. 

69 



 

 

O autor Stewart segue desenvolvendo um interessante pensamento acerca da magia 

como a tecnologia existente em nosso mundo. Ele comenta que nas obras de Tolkien, “a 

mágica não é um meio pelo qual se pode violar os princípios que governam o 

funcionamento do mundo”205, o que seria uma quebra da ordem descrita em Deuteronômio 

18:9-13, mas a manifestação técnica de habilidades e competências – como as habilidades 

dos Orcs em fazer armas cruéis e o penhor dos Elfos em forjar armas encantadas –, 

semelhantemente ao papel que a tecnologia desempenha em nossa realidade. Para o autor, 

essa ciência aplicada “é sempre empregada com a intenção de solucionar um problema em 

particular”206 considerando as dimensões éticas, morais e consequências pretendidas. 

A tecnologia é um reflexo da Subcriação, um conceito empregado por Tolkien em 

seu ensaio filosófico “Sobre Estórias de Fadas” e implica dizer que nós “criamos, na nossa 

medida e ao nosso modo derivativo, porque fomos criados; e não apenas criados, mas 

criados à imagem e semelhança de um Criador”207. Excesso de aplicações tecnológicas sem 

visar suas consequências possíveis não orna com o conceito de subcriação e, de algum 

modo, seja por se opor ao capitalismo ou ser aliado do cristianismo, Tolkien compreendia 

que poder em demasia é perigoso. Se a magia de suas histórias fosse usada de modo 

abusivo, o seu excesso também significaria, naturalmente, ruína.  

Como exemplificação deste posicionamento, Stewart aponta que a Terra-Média 

abriga um lugar que é alvo das consequências do abuso de tecnologia, isto é, magia: 

Mordor, a terra negra do Sudeste que é controlada por Sauron, o maior vilão da saga. 

Aquela região é a materialização da destruição e avanço desenfreado da magia que leva o 

biógrafo do autor, Carpenter, a afirmar que há um espírito vindo de Mordor que está 

sempre aparecendo no nosso mundo e oferece como exemplo “o plano presente de destruir 

Oxford para acomodar mais carros”.208 Quanto mais poder os Orcs e Saruman tinham, mais 

maldades ocasionaram. Quanto mais sabedoria era associada ao poder dos Elfos, mais 

maravilhas o mundo presenciava. 

Veja o modo o qual Tolkien, devoto ao cristianismo como História-Mãe, repete a 

crença bíblica do homem como ser deturpado, porquanto é do interior, do coração dos 

208  CARPENTER, Humphrey, J.R.R. Tolkien – uma biografia, Editora ‏ : ‎ HarperCollins; 1ª edição, 2023, p. 252. 

207 TOLKIEN, J.R.R., Árvore e Folha, 2020, p. 72.  

206 Ibid. 

205 IRWIN, William; Eric Bronson; Gregory Bassham. O Hobbit e a filosofia (Cultura Pop) (Portuguese Edition). 
Best Seller. Edição do Kindle. 

70 



 

homens, que procedem os maus pensamentos, as prostituições, os furtos, os homicídios, os 

adultérios209. Ao unir o abuso de poder como desencadeador da aniquilação, Tolkien 

reforça os princípios éticos de sua História-Mãe, esta que regia suas decisões e orientava as 

suas percepções do mundo. O autor sempre esteve muito ligado à natureza, ao mesmo 

tempo em que observava que o respeito e os cuidados com o meio ambiente estavam sendo 

trocados por altas doses de tecnologia. Em uma de suas cartas dirigidas ao editor do The 

Daily Telegraph, ele afirma que “o som selvagem da serra elétrica jamais silencia onde 

quer que ainda se encontrem árvores crescendo”210, uma vez que os bosques, florestas e 

flora em geral passaram a ser afetados por máquinas dirigidas por humanos. Para o autor, é 

nítido que os humanos têm preferido desgastar os ambientes naturais em função de suas 

próprias criações. Esta realidade é muito bem descrita por Norman Wirzba: vivemos em 

um mundo antropocênico, onde os humanos são responsáveis por “interferir e alterar 

substancialmente a estrutura e as próprias condições necessárias para a existência da vida 

na Terra”211, resultando no desequilíbrio dos sistemas naturais em nome do “homem 

tecnológico” que em nada transparece a Deus212. A ideia de manusear a natureza de 

maneira libertina vai contra os ideais cristãos desenvolvidos, e a defesa ao zelo com a 

natureza tem espaço na fé cristã desde a Idade Média.  

Vejamos, por exemplo, o  Cântico das Criaturas escrito por São Francisco de Assis, 

um frade católico que verbalizou a preciosidade da criação em um louvor a Deus. Tomás 

de Aquino, em sua Suma Teológica, desenvolveu declarações que formaram um tipo de 

ética ecológica. Maria Jose Goulart Vieira escreveu um trabalho intitulado “A lei natural e 

o bem comum em Tomás de Aquino: contribuições tomasianas ao direito ambiental”213, 

onde declara que o grande teólogo construiu um tipo de teoria da lei natural “cuja 

finalidade é o bem comum”214. Para Aquino, “o meio ambiente seria nossa casa comum, ou 

seja, dependente da aplicação do bem comum”215 e necessita de medidas para seguir 

215 Ibid. 

214 Ibid. 

213 VIEIRA, Maria Jose Goulart. A lei natural e o bem comum em Tomás de Aquino: contribuições tomasianas 
ao direito ambiental. Universidade de Caxias do Sul, 2020. Acesso em: 
https://repositorio.ucs.br/xmlui/handle/11338/6537#:~:text=A%20partir%20do%20m%C3%A9todo%20de,e
%20n%C3%A3o%20humana%20no%20planeta. 

212 SCHUURMAN, Egbert. Fé, esperança e tecnologia: Ciência e fé cristã em uma cultura tecnológica, 2021, p. 
105. 

211 WIRZBA, Norman. Nossa vida sagrada: Como o cristianismo pode nos salvar da crise ambiental. 2023, p. 
14. 

210  TOLKIEN, J.R.R.. As cartas de Tolkien. 1ª ed. Curitiba, PR: Arte & Letra, 2010.s of J. R. R. Tolkien, p. 695. 

209 Mateus 15:19 

71 



 

florescendo, crescendo e vivendo para a alegria do Criador. A defesa e atenção que Tolkien 

direcionava a natureza não era inédita, porquanto se pode ver a mesma tese sendo 

aplaudida por outros nomes do meio cristão e católico.  Dessa forma, Tolkien uniu uma de 

suas Narrativas Particulares, o cuidado com a Criação e a associou com a ética de seus 

personagens, com a sua História-Mãe, e ambas se fazem presentes em suas histórias 

fictícias. 

A partir da comparação estruturada por Stewart no livro “O Hobbit e a Filosofia”, é 

notório que os homens são mais análogos aos Orcs, abusadores do poder na natureza, do 

que os Elfos, esses seres que usam da magia para o auxílio, socorro e promover a bonança 

do próximo. Os Elfos poderiam ser perversos como os Orcs, ainda assim, são em sua 

maioria portadores de uma “magia” como arte e não poder, “Subcriação, não dominação e 

reforma tirânica da Criação”216, como descreve Tolkien. Aparentemente, a magia está para 

a Terra Média como a tecnologia está para nós: se trata de um poder que pode ser usado 

para fins perversos e para boas causas, tudo dependendo do ímpeto do seu usuário. Os Orcs 

usaram de suas habilidades para desmatar o que havia de mais belo em suas terras, 

enquanto os Elfos habilidosamente agiram de maneira distinta, dirigindo com esmero seus 

feitos e evitando abusos contra a natureza. Esse contraste entre Orcs e Elfos traz a tona o 

valor da sabedoria e o risco da insensatez, e a ênfase implícita de Tolkien pode nos 

conduzir a inúmeros versos bíblicos que favorecem a ideia de que o insensato é suscetível 

a abusos e deslizes de autoridade, enquanto o sábio maneja com sabedoria os recursos que 

possui diante de si.  

David Day, autor de uma coleção de livros que explora os detalhes e características 

da Terra Média, esclarece que “para aqueles que encontram pela primeira vez o mundo de 

Tolkien [...] as crenças religiosas do autor não são imediatamente aparentes”217. O 

estudioso aponta que, de forma suave e discreta, as histórias tolkienianas ilustram “a luta 

moral cristã entre o bem e o mal, revelada nos aspectos mais admiráveis ​​dos heróicos 

homens e mulheres pagãos”218. Essa luta entre poder e moderação, sabedoria e insensatez e 

outros embates retratados nas narrativas de Tolkien nascem de um tema ainda mais 

constante, que é o bem e o mal. Scull e Hammond esclarecem que o bem eo mal, em 

Tolkien, foram representados por meio da “dualidade filosófica… através do Anel, que 

218 Ibid.  

217 DAY, An Encyclopedia of Tolkien: The History and Mythology that inspired Tolkien’s World, 2019, pp. 
314-315. 

216  TOLKIEN, J.R.R. As cartas de Tolkien. 1ª ed. Curitiba, PR: Arte & Letra, 2010.s of J. R. R. Tolkien, p. 245. 

72 



 

oferece tentação que leva à maldade”219. Neste ponto, os biógrafos passam a debater que, 

para Tolkien, esse tema tão recorrente reflete sua importância a partir da profundidade 

filosófica a qual é abordado em suas obras: 

 
Se o mal fosse apenas a ausência do bem... então o Anel nunca existiria. ser 
qualquer coisa além de um amplificador psíquico; não iria ‘trair’ a sua 
possuidores, e tudo que eles precisariam fazer é deixar isso de lado e pensar puro 
pensamentos. … No entanto, se o mal fosse apenas um odioso e externo poder 
sem eco nos corações dos bons, então alguém pode tem que levar o Anel para as 
Fendas da Perdição, mas não precisa ser  Frodo: Gandalf poderia confiar nisso, 
enquanto quem quer que fosse, só precisa desconfiar de seus inimigos, não de 
seus amigos e nem de si mesmo. [pp. 132–3]. Como católico, Tolkien não tinha 
dúvidas de que o Mal não poderia ser banido do nosso mundo caído.220  

 

 

Ao afirmar que Tolkien era consciente de que o Mal não poderia ser exterminado 

do nosso mundo caído, Scull e Hammond apontam para uma carta enviada ao Robert Rob 

Murray, onde o autor desenvolve ainda mais as ideias citadas acima de maneira profunda: 

 
pois certamente a Sombra erguer-se-á novamente, de certa maneira (como é 
claramente previsto por Gandalf), mas nunca mais (a não ser que seja antes do 
grande Final) um demônio maligno encarnar-se-á como um inimigo físico; ele 
direcionará os Homens e todas as complicações de meio-males, bens falhos e as 
sombras da dúvida a lados, situações as quais ele mais adora (você já pode vê-las 
surgindo na Guerra do Anel, que de modo algum é uma questão tão bem-definida 
quanto alguns críticos declararam): estas serão e são nosso destino mais difícil. 
Mas se você imaginasse pessoas em tal estado mítico, no qual o Mal está 
amplamente encarnado e no qual a resistência física a ele é um ato maior de 
lealdade a Deus, creio que você teria as “pessoas boas” exatamente nesse estado: 
concentradas no negativo — a resistência ao falso, enquanto a “verdade” 
permaneceria mais histórica e filosófica do que religiosa.221 

 

 

De um modo intenso ou moderado, a ética ou reflexões cristãs se fazem presente no 

Legendarium de Tolkien. Holly Ordway há de concordar com essa sentença, dado que ela 

como na fala dita por Aragorn em “As Duas Torres”: “o bem e o mal não mudaram desde 

antanho; nem são uma coisa entre os Elfos, e os Anãos e outra entre os Homens”222. Uma 

vez que existem indícios de que o mesmo Deus da Terra Média é aquele que governa o 

222 TOLKIEN, J.R.R. As duas torres. 2019, p. 627. 

221 TOLKIEN, J.R.R. Cartas de J.R.R. Tolkien, p.335. 

220 Ibid. 

219 SCULL, Christina. HAMMOND, Wayne G. The J.R.R. Tolkien Companion and Guide, p. 677. Tradução 
própria. 

73 



 

nosso mundo, segundo o entendimento do autor, “a estrutura moral da Terra-média é a 

mesma que a nossa mundo”223. Assim como o bem, o mal, a verdade, a mentira e tantos 

outros predicamentos coexistem no mundo, esses mesmos itens reluzem uma luz similar na 

Terra-Média.  

Através de suas histórias, portanto, J.R.R. Tolkien introduziu no mundo da fantasia 

lições e valores descendentes dos Evangelhos. Isso foi reconhecido pelo bispo Robert 

Barron, este que “sugeriu certa vez que J.R.R Tolkien foi um dos evangelistas mais 

eficazes do século XX”224. Em concordância com a fala do padre, Brandon Vogt acrescenta 

que o escritor “habilmente contrabandeou o Evangelho para uma cultura inocente”225, em 

um artigo intitulado Tolkien, Lewis, and the Christian Imagination: an Interview with 

Joseph Pearce226. Ao chamar a fantasia de “cultura inocente”, o bispo Barron parece 

acreditar que, até então, o gênero não era usado para comunicar mensagens evangelísticas 

como Tolkien escolheu fazer, porque no momento em que costurou ideais religiosas em 

suas histórias, o autor “contrabandeou” os valores dos Evangelhos para o interior de suas 

narrativas fantásticas e o fez tão bem que foi considerado um evangelista eficaz do século 

XX. Outra autoridade religiosa, o padre Robert Murray, confessou ao próprio Tolkien que a 

sua obra era dotada de uma “compatibilidade positiva com a ordem da Graça”.227 

Mais provas de que as histórias de Tolkien foram forjadas a partir das bases cristãs 

de sua História-Mãe podem ser encontradas em uma carta redigida em 25 de Outubro de 

1958, dirigida a Deborah Webster, uma estudiosa americana que estava desejosa de 

conhecer mais acerca da vida e obra do autor. Ao respondê-la, o escritor explica que 

existem alguns fatos básicos de sua vida que são significativos para a construção de sua 

história, como, por exemplo, ter vivido seus anos de formação em um lugar que se 

assemelhava ao Condado, este que é o lar de Bilbo e Frodo Bolseiro. O mais importante 

fato basilar de sua vida, segundo as suas palavras, “ou mais importante, sou um cristão (o 

que pode ser deduzido a partir de minhas histórias)”228. Ao afirmar que era este o título 

“mais importante” da sua vida, é possível supor que ele esperava que a dimensão cristã 

228 Ibid. 

227  TOLKIEN, J.R.R. As cartas de Tolkien. 1ª ed. Curitiba, PR: Arte & Letra, 2010.s of J.R.R Tolkien , 171–72. 

226 Ibid.  

225 VOGT, Brandon. Tolkien, Lewis, and the Christian Imagination: An Interview with Joseph Pearce. Word on 
Fire, 2016. Acesso em 14/10/2024. 

224LONGENECKER, Fr. Dwight. J.R.R. Tolkien Was a Great Catholic Evangelist. Acesso em 
https://www.ncregister.com/blog/j-r-r-tolkien-was-a-great-catholic-evangelist 

223 ORWAY, Holly. A Fé de Tolkien: Uma Biografia Espiritual. Editora Word on Fire Academic, 2023, p. 13. 

74 



 

impressa em suas histórias pudesse ser percebida pelos leitores em algum momento, numa 

verdadeira e natural dedução. Holly Ordway afirma que a frase “o que pode ser deduzido 

de minhas histórias” é altamente intrigante e reveladora, de modo que podemos supor que 

parte do contexto fornecido para suas histórias pode ser a fé. 

 
Uma vez que tenhamos uma compreensão segura da sua identidade espiritual, 
seremos capazes de obter uma compreensão mais rica, profunda, abrangente e 
matizada dos seus escritos – e da sua dimensão religiosa fundamental, mas 
implícita.229 

 

 

Apesar do próprio Tolkien não dispensar que sua obra possui um teor teológico 

natural e se denominar cristão, muitos leitores da saga são capazes de desfrutar de suas 

histórias sem adotarem essa visão a respeito da obra. Em sua entrevista com Joseph Pearce, 

Brandon Vogt explica que a qualidade dos livros escritos por Tolkien faz com que os 

“leitores não-cristãos possam não notar ou reconhecer a infusão cristã, embora a absorvam 

subconscientemente”230 enquanto aqueles leitores que se denominam cristãos “estão, 

naturalmente, muito à vontade nos mundos teologicamente ricos da Terra Média”231. Todo 

o mundo construído por Tolkien atende a ambos os públicos de forma satisfatória sem 

desapontamentos ou faltas, sendo essa uma ótima prova do relevante legado de suas 

palavras. Os leitores não-cristãos, por fim, são admiradores do Legendarium de Tolkien na 

mesma medida que os leitores cristãos.  

Em suas cartas, Tolkien realmente explicava que suas histórias não eram analógicas 

ou alegóricas, mas, como vimos, isso não indica que não haja expressões cristãs impressas 

em suas obras. Em uma entrevista concedida ao The Daily Telegraph, Tolkien afirma: “É 

claro que Deus está em O Senhor dos Anéis. O período era pré-cristão, mas era um mundo 

monoteísta”232. O jornalista, contudo, pergunta se as histórias de Tolkien são mesmo 

monoteístas, para logo em seguida questionar “Quem era o Deus Único da Terra Média?”. 

Tolkien, um tanto irritado, respondeu: “O livro é sobre o mundo que Deus criou – o mundo 

232 PLIMMER, Charlotte and David. Entrevista de J.R.R. Tolkien no The Telegraph: 
https://www.telegraph.co.uk/books/authors/tolkien-interview-its-easier-to-film-the-odyssey/ 

231 Ibid. 

230 VOGT, Brandon. Tolkien, Lewis, and the Christian Imagination: An Interview with Joseph Pearce. Word on 
Fire, 2016. Acesso em 14/10/2024. 

229 ORDWAY, Holly.  Holly. A Fé de Tolkien: Uma Biografia Espiritual. Editora Word on Fire Academic. 2023, p. 
13. Tradução própria. 

75 



 

real deste planeta”233. O autor se sentia ofendido quando indagavam se alguma face do 

cristianismo estava sendo trabalhada em suas histórias, porque para ele, era um dado óbvio 

para qualquer leitor atento.  

Desde sua infância, o autor foi educado a partir de referenciais literários como a 

Bíblia, uma vez que sua mãe, Mabel, era uma católica devota e vimos anteriormente que o 

evangelho é uma face essencial da sua história criada. Por causa disso, é possível que 

especulemos um paralelo entre Gênesis e alguns trechos das histórias de Tolkien. Há um 

ato cosmogônico, este da tradição cristã, que inicia-se não com o canto, mas com a palavra 

que criou todas as coisas provinda da divindade: “e disse Deus: Haja luz; e houve luz” 

(Gênesis 1:3) e tal passagem pode ter sido referenciado por Tolkien no processo de criação 

de suas obras.  

Uma vez compreendendo o termo “cosmogonia” como aquela que engloba as ideias 

referentes à origem do universo, Gênesis 1 aborda precisamente a ação de Deus que 

resultou na criação do nosso mundo, e tudo isso a partir de sua palavra inicial. A Criação 

do Universo se deu por meio da Palavra de Deus, proferida de bom grado para instituir 

toda a realidade. Acerca disso, Gerhard von Rad observa:  

 

 
A idéia de criação pela palavra preserva antes de tudo a mais radical distinção 
essencial entre Criador e criatura. A criação não pode ser nem mesmo 
remotamente considerada uma emanação de Deus … mas, é antes um produto de 
sua vontade pessoal.234 
 
 

 

Com isso, é seguro dizer que ao criar o mundo através da palavra, Deus estava 

demonstrando, pela primeira vez aos leitores, a força de seu poder, distinguindo de uma 

vez por todas a criatura de sua capacidade de Criador, e a Criação é derivada de sua 

vontade pessoal. Em um comentário do Antigo Testamento a respeito de Gênesis, Bruce K. 

Waltke comenta que enquanto as mitologias da criação no antigo Oriente Próximo unem 

forças da natureza às deidades, “aqui tudo se deriva de Deus e está sujeito à palavra de 

234 RAD, G. von. Genesis. Trad. por J. H. Marks. OTL. Filadélfia: Westminster, 1972. 

233 Ibid. 

76 



 

Deus”235. O ato cosmogônico bíblico tem um aspecto revelador quando estamos falando da 

palavra dita por Deus que iniciou toda a existência. 

De forma similar, o canto cosmogônico de Tolkien aparece no livro “O 

Silmarillion” e foi referenciado em um artigo escrito por Matheus Mainardes de Oliveira 

da Silva, Ana Maria Machado e Donizeti Pessi. Neste trabalho, os autores comentam que a 

cosmogonia presente na obra se desenvolve no momento em que Eru, a figura divina e 

única que representa a Deus, também chamada de Ilúvatar, “gerou de seu pensamento os 

Ainur; e eles criaram uma Música magnífica diante dele”236. A partir desse instante, os 

Ainur passaram a compor as canções ordenadas e podemos interpretar essa cena como a 

constituição de um canto cosmogônico, uma vez que estamos nos referindo a constituição 

de músicas divinas e transcendentais, e também o princípio cosmogônico bíblico pelo 

pensamento, uma vez que Deus disse “haja luz!” por ter raciocinado que a luz deveria ser 

criada.  

Desenvolvendo essa suposição, o especialista Day comenta que “o mundo do 

Antigo Testamento, sua concepção do divino e várias histórias hebraicas e cristãs tiveram 

uma influência profunda, embora paradoxal, na escrita imaginativa de Tolkien”237, porque 

dentre todas as claras referências, a mais nítida se trata do Ainulindale, a música da criação 

que deu início a terra de Arda e inicia a história de “O Silmarillion”. Ao que parece, o deus 

criador bíblico Yahweh também parece apontar para a pessoa de Eru, o Único. 

Em “O Poder do Anel: A Visão Espiritual por trás de O Senhor do Anéis”, o autor 

Stratford Caldecott afirma que 'Tolkien baseou-se em muitos lendas que eram conhecidas 

por ele, e sobre os judeus e cristãos tradições que ele acreditava serem verdadeiras”238. Essa 

citação, mencionada também por Scull e Hammond, alega que Tolkien estava tentando 

“escrever uma história que seria complementar, embora não contraditória, ao Gênesis”239. 

O livro “J.R.R. Tolkien Company” aponta que alguns especialistas e leitores das obras do 

autor discutiram as possíveis inspirações que ligam os Ainur aos eventos do livro de 

239 Ibid. 

238 SCULL, Christina. HAMMOND, Wayne G. The J.R.R. Tolkien Companion and Guide, p. 94. Tradução 
própria. 

237 DAY, An Encyclopedia of Tolkien: The History and Mythology that inspired Tolkien’s World, 2019, p. 209. 

236 SILVA,  Matheus Mainardes de Oliveira da; MACHADO, Ana Maria; PESSI, Donizeti. Cosmogonia tolkeniana 
e cristã: um paralelo arquetípico, outubro de 2022.  

235 WALTKE, Bruce K. and Cathi J. Fredericks, Gênesis, ed. Cláudio Antônio Batista Marra, trans. Valter 
Graciano Martins, 1a edição., Comentários Do Antigo Testamento (São Paulo, SP: Editora Cultura Cristã, 
2010). 

77 



 

Gênesis. John Houghton, por exemplo, comparou os Ainulindalë com a visão agostiniana 

de Gênesis: 

 
Afirmo que este é um relato agostiniano da criação. … Em ambos  casos, Deus 
primeiro cria os anjos e depois lhes revela o outros elementos da criação; o 
próprio conhecimento dos anjos reflete ideias na mente divina. Em ambos os 
casos, também, após a revelação, Deus dá existência real ao que os anjos 
perceberam, defender essa existência no vazio; no entanto, essa existência real 
apenas o potencial não desenvolvido do que se tornará no desdobramento do 
tempo, e Deus reserva para si mesmo a introdução de elementos imprevistos no 
projeto básico. Contudo, dadas essas semelhanças, os dois esquemas não 
contrastar de duas maneiras. O primeiro é o fato de que a música predominante 
as imagens funcionam nos Ainulindalë da mesma forma que a fala e a luz, 
tomados em conjunto como a iluminação intelectual o faz na obra de Agostinho 
leitura do Gênesis. Em segundo lugar está a forma como os Ainur agem como 
subcriadores, desenvolvendo os temas que lhes são propostos por Eru Ilúvatar, 
enquanto Agostinho se concentra em Deus como o único criador. 240 

 

 

Ainda reunindo opiniões a respeito, Scull e Hammond acrescentam a tese de 

Jonathan McIntosh em ‘Ainulindalë: Tolkien, St. Metafísica da Música’, “Music in 

Middle-earth”, onde Heidi Steimel e Friedhelm Schneidewind argumentam que os Ainur e 

a Música são a verdadeira expressão mítica marcada por uma metafísica da criação 

“bastante “eucatastrófica” que Tolkien herdou e adaptado de seu maior antepassado 

teológico católico, São Tomás de Aquino”241.  

Sabemos que Tolkien pode ter sido inspirado pelos relatos cosmogônicos das 

inúmeras mitologias que conhecia, mas isso não o impede de ter tido Gênesis como 

referência. Abaixo podemos conferir um trecho da própria obra que demonstra como o 

início de todas as coisas se deu pela palavra de Eru, que ao criar os Ainur, os Sagrados, 

propôs os temas musicais que deveriam ornamentar e fundamentar todas as composições 

daquele momento em diante, para que ornamentavam a Música Magnífica. 

 

 
Havia Eru, o Único, que em Arda é chamado de Ilúvatar. Ele criou primeiro os 
Ainur, os Sagrados, gerados por seu pensamento, e eles lhe faziam companhia 
antes que tudo o mais fosse criado. E ele lhes falou, propondo-lhes temas 
musicais; e eles cantaram em sua presença, e ele se alegrou. Entretanto, durante 
muito tempo, eles cantaram cada um sozinho ou apenas alguns juntos, enquanto 
os outros escutavam, pois cada um compreendia apenas aquela parte da mente de 
Ilúvatar da qual havia brotado e evoluía devagar na compreensão de seus irmãos. 

241 Ibid. 

240 Ibid, p. 93. 

78 



 

Não obstante, de tanto escutar, chegaram a uma compreensão mais profunda, 
tornando-se mais consonantes e harmoniosos. E aconteceu de Ilúvatar reunir 
todos os Ainur e lhes indicar um tema poderoso, desdobrando diante de seus 
olhos imagens ainda mais grandiosas e esplêndidas do que havia revelado até 
então; e a glória de seu início e o esplendor de seu final tanto abismaram os 
Ainur, que eles se curvaram diante de Ilúvatar e emudeceram. Disse-lhes então 
Ilúvatar:  
– A partir do tema que lhes indiquei, desejo agora que criem juntos, em 
harmonia, uma Música Magnífica. E, como eu os inspirei com a Chama 
Imperecível, vocês vão demonstrar seus poderes ornamentando esse tema, cada 
um com seus próprios pensamentos e recursos, se assim o desejar. Eu porém me 
sentarei para escutar; e me alegrarei, pois, através de vocês, uma grande beleza 
terá sido despertada em forma de melodia.  
 
E então as vozes dos Ainur, semelhantes a harpas e alaúdes, a flautas e 
trombetas, a violas e órgãos, e a inúmeros coros cantando com palavras, 
começaram a dar forma ao tema de Ilúvatar, criando uma sinfonia magnífica; e 
surgiu um som de melodias em eterna mutação, entretecidas em harmonia, as 
quais, superando a audição, alcançaram as profundezas e as alturas; e as moradas 
de Ilúvatar encheram-se até transbordar; e a música e o eco da música saíram 
para o Vazio, e este não estava mais vazio. Nunca, desde então, os Ainur fizeram 
uma música como aquela, embora tenha sido dito que outra ainda mais majestosa 
será criada diante de Ilúvatar pelos coros dos Ainur e dos Filhos de Ilúvatar, após 
o final dos tempos Então, os temas de Ilúvatar serão desenvolvidos com 
perfeição e irão adquirir Existência no momento em que ganharem voz, pois 
todos compreenderão plenamente o intento de Ilúvatar para cada um, e cada um 
terá a compreensão do outro; e Ilúvatar, sentindo-se satisfeito, concederá a seus 
pensamentos o fogo secreto.242 

 

 

David Day, em seu livro “An Encyclopedia of Tolkien: The History and Mythology 

that inspired Tolkien’s World”, nos conta que a Música dos Ainur que é, ao mesmo tempo, 

“generativo e profético”243, porque enquanto os seres cantam, Arda é criada diante de seus 

olhos. Nas palavras de Day, “é uma música repleta de grande beleza e tristeza que prediz o 

destino de tudo o que virá a existir após a criação do mundo”244. Da mesma forma, as 

palavras “haja luz!” carregam um peso profético e instantâneo, uma vez que o que foi 

predito, aconteceu imediatamente. Dessa forma, a história de Tolkien revela, já no seu 

princípio, uma face comum com os relatos bíblicos, referenciando a tradição judaico-cristã, 

porque assim como Deus iniciou sua célebre criação a partir de uma palavra, Arda também 

se criou a partir de palavras cantadas.  

Além do ato criacional presente nas narrativas mencionadas acima, o autor Tolkien 

afirma não haver uma história sem queda, dado que todas as histórias são sobre isso245. A 

245 TOLKIEN, Christopher. As cartas de Tolkien. 1ª ed. Curitiba, PR: Arte & Letra, 2010, p. 247. 

244 Ibid.  

243 DAY, David. An Encyclopedia of Tolkien: The History and Mythology that inspired Tolkien’s World, 2019, p. 
262. 

242 TOLKIEN, O Silmarillion, 2019, pp. 39-40. 

79 



 

Queda da tradição cristã está registrada em Gênesis 3 e foi sutilmente associada a queda da 

cosmogônica da Terra Média pelo próprio Tolkien, a saber, a queda dos Anjos. Essa 

semelhança entre a sua história e o relato bíblico não o perturbou, uma vez que “essas 

histórias não são novas” e possuem um fundo em comum que as conecta e as difunde246. A 

tradição cristã conta que Satanás, ainda quando anjo, se rebelou contra Deus por vaidade e 

orgulho, provocando uma guerra nos céus247, onde “os seus anjos” revidaram os combates 

de Miguel e os demais seres celestes. A passagem de Lucas 10:17-20 revela que Satanás 

caiu do céu como o relâmpago e veio acompanhado de demônios, antes anjos, que 

alastraram na terra as consequências de sua rebelião. 

A Queda da Humanidade se deu quando Adão e Eva desobedeceram a Deus ao 

provarem o fruto da Árvore da Vida, e como consequência, foram exilados do Jardim do 

Éden.  

Semelhantemente, a narrativa de Tolkien inicia-se em paz, contudo, algo muda 

quando Eru Ilúvatar cria os Ainur, estes que receberam o papel de entoar a canção 

cosmogônica. 

O canto começou a ser composto e orquestrado, contudo, foi interrompido quando 

Melkor – aquele que se ergue em poder –, um dos Ainur, escolheu mudar a canção, indo de 

encontro à vontade de Eru. Graças ao orgulho e vaidade de Melkor, tudo foi contaminado e 

corrompido, e sua atitude possibilitou o Mal adentrar em seu meio e a submissão ao “jugo 

do Inimigo e de sua luta contra ele”248. Como consequência de um juramento blasfemo 

devido a atitude de um elfo chamado Feanor, os Elfos foram exilados de Valinor, o lar dos 

Deuses no Oeste e o poder sombrio atuava “visivelmente encarnado” 249. 

 
Os filhos de Fëanor fazem um juramento terrível e blasfemo de inimizade e 
vingança contra todos ou qualquer um, mesmo dentre os deuses que ouse 
reivindicar qualquer quinhão ou direito sobre as Silmarilli. Corrompem a maior 
parte de seu clã, que se rebela contra os deuses, parte do paraíso e vai mover uma 
guerra sem esperança contra o Inimigo. O primeiro fruto da sua queda é a guerra 
no Paraíso, o assassinato de Elfos por Elfos e esse fato, e seu juramento maligno, 
persegue todo o seu heroísmo subseqüente, gerando traições e arruinando todas 
as vitórias. O Silmarillion é a história da Guerra dos Elfos Exilados contra o 
Inimigo, que ocorre no Noroeste do mundo (Terra-média)250. 

 

250 Ibid, p. 249. 

249 Ibid. 

248 TOLKIEN, Christopher. As cartas de Tolkien. 1ª ed. Curitiba, PR: Arte & Letra, 2010,  p. 248. 

247 BÍBLIA. Bíblia Sagrada. Editora Thomas Nelson, Apocalipse 12:7-9. 

246 Ibid, p. 248. 

80 



 

A figura de Eru tem sido entendida como aquela que representa a transcendência 

máxima na Terra Média, visto que é ele o Criador cujo poder originou todas as coisas. O 

outro nome de Eru, Ilúvatar, significa “Pai de todos” e é frequentemente enxergado como 

uma figura masculina, assim como o Deus hebreu. Mais uma vez, é natural afirmar que 

esses fatos de sua criação literária espelham partes da fé pessoal do autor em sua 

História-Mãe. Segundo Ordway, biógrafa de Tolkien, o autor quando questionado “quem 

era o Deus Único da Terra Média?” ele prontamente respondeu: “O único, é claro!”251. A 

escritora confirma que Eru Ilúvatar “é Deus como Tolkien o entendia (embora descrito 

apenas tão completamente quanto o mundo ficcional exige)”252.  

 
O universo de Tolkien é governado por Deus, “O Uno”. Subordinados a ele na 
hierarquia estão “Os Valar”, os guardiães do mundo, que não são deuses, mas 
potências angelicais, santos e sujeitos a Deus; em um momento terrível da 
história, eles renunciam ao poder e o confiam às Suas mãos. 253 
 
 

Acerca desse tema, Carpenter esclarece que Tolkien acreditava que “as histórias 

mitológicas e lendárias expressam a sua visão moral do universo e, como cristão, não podia 

colocar essa visão em um cosmos sem o Deus que ele adorava”254. Diferentemente do que 

julgam alguns críticos literários, Tolkien não dispensou a existência de Deus em seu 

mundo fictício e decidiu apresentá-lo com um estilo cosmogônico típico das mitologias. 

Em uma carta dirigida a Waldman, Tolkien afirmou que as suas histórias  “surgiam em 

minha mente como coisas “determinadas” e, conforme vinham, separadamente, assim 

também as ligações cresciam”255: 

 
Um trabalho cativante, embora continuamente interrompido (especialmente 
porque, mesmo à parte das necessidades da vida, a mente esvoaçava para o outro 
pólo e esgotava-se na lingüística); porém, sempre tive a sensação de registrar o 
que já estava “lá” em algum lugar, e não de “inventar”.256  

 

 

256 Ibid. 

255 TOLKIEN, Christopher. As cartas de Tolkien. 1ª ed. Curitiba, PR: Arte & Letra, 2010,  p. 243. 

254 Ibid. 

253 CARPENTER, J.R.R. Tolkien - uma biografia, 2018, p. 130 

252 ORWAY, Holly. A Fé de Tolkien: Uma Biografia Espiritual (p. 292). Editora Word on Fire Academic.  

251 PLIMMER, Charlotte e Denis. JRR Tolkien interview: ‘It would be easier to film The Odyssey than The Lord 
of the Rings’. The Telegraph. Acesso em: 
https://www.telegraph.co.uk/news/2023/09/02/j-r-r-tolkien-lord-of-the-rings-death-50th-anniversary/ 

81 



 

Uma grande semelhança entre os escritos de Tolkien e, dessa vez, a Bíblia Sagrada 

se dá na figura de Satanás, mencionada anteriormente por meio de Melkor. A simbologia 

deste ser é demasiadamente familiar para todos nós, sejamos membros do cristianismo ou 

não, dado que é uma imagem que percorre todas as culturas e é conhecida por muitas 

civilizações. O nome “Lúcifer” é comumente associado a tradução “Estrela da Manhã” ou 

simplesmente “estrela do dia”, vindo diretamente da tradução de Jerônimo em latim. No 

livro de Apocalipse capítulo 2:28, o termo é usado em referência a Jesus e isso reforça a 

ideia de que, apesar desse nome ser comumente associado a figura maligna, a Escritura 

jamais chama Satanás de “Lúcifer”. O fato é que se estivermos falando da figura maligna 

da tradição judaico-cristã, nos referenciamos ao Diabo ou a Satanás. Quando passamos 

para o hebraico, o nome “Satanás” (טָן  ,”seu nome significa “acusar” ou se “opor (שָׂ

enquanto a tradução para o grego (σατάν) literalmente significa adversário.  

Nesse mesmo ritmo de pensamento que torna paralelas as literaturas da Escritura e 

de Tolkien, unindo Melkor ao Diabo, Craig Bernthal destaca que algumas partes da história 

de “O Silmarillion” podem ser apresentar semelhanças bíblicas mais uma vez.  

 

 
O desejo frustrado de Melkor de criar com o poder de Deus faz dele um 
destruidor invejoso – ou uma tentativa destruidor – da criação de Deus. O dom 
da subcriação de Ilúvatar, porque implica uma poderosa concessão de liberdade, 
tem um efeito igualmente potencial poderoso para ser abusado, e é a tendência de 
subcriação dê errado, porque o subcriador pode ficar com inveja de as obras dos 
outros e se apaixona idólatra pelas suas próprias. Esse amor mal direcionado 
torna-se o padrão arquetípico do pecado na Terra Média. Em oposição, Tolkien 
estabelece um padrão igualmente arquetípico de sacrifício e redenção. A 
teodicéia mítica de Tolkien faz prometo, pelo menos, que todo o mal produzirá 
glória e bondade.257 

 

 

 As ações de Melkor levaram ele ao distanciamento de sua “família” original e 

celestial. A tradição judaico-cristã nos informa de modo semelhante que um ser rebelde 

também caiu do céu após uma possível e especulativa desobediência, como podemos 

observar na passagem de complexa interpretação Lucas 10:18: “Vi Satanás cair do céu 

como um raio”, sendo afastado da família de Deus. Por algum tempo, pregou-se que 

257 SCULL, Christina. HAMMOND, Wayne G. The J.R.R. Tolkien Companion and Guide, p. 93. Tradução 
própria. 

82 



 

Satanás ocupava uma posição de maestro de um coral celestial, graças a passagem 

Ezequiel 28:13-15, esta que diz:  

 

 
Estiveste no Éden, jardim de Deus; de toda a pedra preciosa era a tua cobertura: 
sardônia, topázio, diamante, turquesa, ônix, jaspe, safira, carbúnculo, esmeralda 
e ouro; em ti se faziam os teus tambores e os teus pífaros; no dia em que foste 
criado foram preparados. Tu eras o querubim, ungido para cobrir, e te estabeleci; 
no monte santo de Deus estavas, no meio das pedras afogueadas andavas. 
Perfeito eras nos teus caminhos, desde o dia em que foste criado, até que se 
achou iniqüidade em ti. Na multiplicação do teu comércio encheram o teu 
interior de violência, e pecaste; por isso te lancei, profanado, do monte de Deus, 
e te fiz perecer, ó querubim cobridor, do meio das pedras afogueadas. Elevou-se 
o teu coração por causa da tua formosura, corrompeste a tua sabedoria por causa 
do teu resplendor; por terra te lancei, diante dos reis te pus, para que olhem para 
ti. 

 
A partir de uma fusão dessas fontes bíblicas dispersas, Lúcifer tornou-se uma 
figura importante na imaginação cristã, identificado com o Diabo e amplamente 
encontrado na arte e na literatura, talvez mais notavelmente no épico cristão 
Paraíso Perdido (1667-74), de Milton. Certamente foi o orgulhoso e desafiador 
Lúcifer de Milton quem mais claramente inspirou o próprio Ainur caído de 
Tolkien, Melkor/Melkoth, que da mesma forma luta pelo poder e liberdade 
divinos.258 

 

 

O ponto a ser explorado é que assim como a figura divina de Deus da tradição 

judaico-cristã pode ter sido utilizada para inspirar a criação de Eru, a figura do Diabo pode 

ter servido de base para a construção dos vilões da Terra Média.  

No início dos tempos, Eru pediu para que os Ainur criassem músicas a partir de um 

tema poderoso que fora escolhido por ele, este que definiu, de certa forma, o objeto e a 

direção de suas canções. A história nos conta, todavia, que enquanto os demais seres 

celestiais obedeceram a Eru, entrou no “coração de Melkor o entretecer de matérias de seu 

próprio imaginar que não estavam acordes com o tema de Ilúvatar”259 isso porque, nas 

palavras do autor, “ele buscava com isso aumentar o poder e a glória”260 para si mesmo. Ao 

isolar-se de seus irmãos, passou a ter pensamentos cada vez mais distintos dos deles e o seu 

desacordo se espalhou profundamente, resultando na desarmonia de toda a orquestra de 

sinfonias celestiais. Nos é dito que o seu ser é cheio de raiva e inveja, uma vez que 

260 Ibid. 

259 TOLKIEN, O Silmarillion, Harper Collins, 2019, p. 40. 

258 DAY, David. An Encyclopedia of Tolkien: The History and Mythology that inspired Tolkien’s World, 2019, p. 
229. 

83 



 

desejava “ter os súditos e serviçais e ser chamado de Senhor”261, precisamente como Eru o 

era. Por essas razões, o estudioso Day afirma que nenhum outro ser inspirou tanto 

Melkor/Melkoth como a imagem de Satanás o faz.  

Melkor é, para os leitores da saga, a figura originária do mal na Terra Média, aquele 

que é intitulado como o Senhor do Escuro e, de tempos em tempos, levanta seus servos 

para executar os seus propósitos, como Sauron. A característica principal de Melkor é a sua 

aproximação com a música, assim como existe uma corrente que admitia Satanás como 

músico do céu. Uma das características mais fundamentais de Satanás é a mentira e a 

rebeldia, uma vez que João 8:44 comenta que o Diabo é o pai da falsidade e nunca se 

firmou na verdade. Da mesma forma, o livro “O Silmarillion” nos conta que a forma mais 

frequente a qual Melkor usava para trazer perturbação a terra de Arda era por meio da 

mentira, pois elas ardiam como brasa e ele se sentia feliz ao ver “a soberba e a raiva que 

tinham despertado”262 entre os seres. “Assim”, narra Tolkien, “como mentiras e sussurros 

malignos e falso conselho, Melkor inflamou os corações”263, e o seu modo de agir é 

semelhante a conduta de Satanás, que segundo o Novo Testamento, é aquele que monta 

ciladas e induz atos para a maldade264.  

Há divergências teológicas que nos impedem de afirmar com veemência que 

Satanás caiu literalmente advindo do Céu, todavia essa é a tradição comumente aderida, 

especialmente após a publicação do livro “Paraíso Perdido”, porque difundiu a crença de 

uma batalha celestial travada entre os anjos e os demônios assim como a queda do Diabo. 

Tolkien pode ter se inspirado neste relato da queda de Satanás, dado que ele desenvolve 

algo semelhante para Melkor: “do esplendor ele caiu, através da arrogância”265, logo 

invejou Eru, o Único, e se voltou para maus propósitos, tornando-se o Sombrio Inimigo do 

Mundo. 

Scull e Hammond supõem que “a queda de alguns dos Ainur (Melkor, Aulë, 

Sauron) assume o lugar que a queda de Satanás e anjos rebeldes ocupam no mito 

cristão”266. Eles citam Anne C. Petty para exibir seu posicionamento, uma vez que ela 

comenta sobre ‘O Mito da Queda’ em Tolkien e aponta que tanto a Queda de Satanás e os 

266 SCULL, Christina. HAMMOND, Wayne G. The J.R.R. Tolkien Companion and Guide, p. 563. Tradução 
própria. 

265 TOLKIEN, O Silmarillion, 2019, p. 58. 

264 BÍBLIA, Bíblia Sagrada. Editora Thomas Nelson.  João 13:2. 

263 Ibid, p. 44 

262 Ibid, p. 106 

261 Ibid, p. 44. 

84 



 

anjos quanto o pecado original de Adão e Eva “forneceu a Tolkien todos os ingredientes 

crus… para seu universo de heróis e civilizações caídos”267. O elemento da queda se tornou 

“um importante dispositivo de enredo que está entrelaçado ao longo de sua história de 

Terra-média”.268 

Em último lugar, pude observar que a poesia e os cânticos possuem um papel 

central tanto na Escritura Cristã quanto na história da Terra Média. Os Salmos formam o 

conjunto poético de literatura que mescla a poesia com os cânticos. John Milton, poeta 

inglês e autor de “O Paraíso Perdido”, quando se dirigia a poesia dos Salmos, disse que 

“não só em seu divino argumento, mas na própria arte crítica da composição, eles podem 

facilmente ser realçados acima de todos os gêneros de poesia lírica como sendo algo 

incomparável”269. Os poetas bíblicos eram mestres em metáfora e utilizavam muitos 

simbolismos para expressar as verdades cristãs. Alguns versos e poemas foram repetidos 

tão frequentemente que tornaram-se em cânticos dos templos de Jerusalém, além daqueles 

que, comumente, eram recitados em seus lares e círculos familiares.  

 

 
Esses tópicos, e outros similares, são demonstrados nos mais nobres estilos da 
poesia e numa expressão cuja magnificência e sublimidade correspondem à 
importância e grandiosidade dos sentimentos que constituem a essência desse 
Livro; e enquanto proporcionam uma prova incontestável de que o Livro é 
inspirado, de que ele consiste, não das criações provenientes da mera capacidade 
humana, mas de uma emanação celestial, demonstram que seu caráter e 
tendência são totalmente diferentes do caráter e tendência da mais admirável 
poesia que a habilidade das nações pagãs jamais produziu. Ele não serve a 
qualquer paixão depravada; não nutre qualquer virtude fictícia; não se presta a 
oferecer seu delicioso incenso no santuário da degradante superstição. Ele ensina 
a mais sublime piedade e a mais pura moralidade. Sua única intenção é refinar e 
enaltecer a natureza humana, elevar a alma a Deus e inspirá-la com a admiração 
e o amor por seu caráter, refrear as paixões, purificar as afeições e incitar o 
cultivo de tudo quanto é verdadeiro, honesto, justo, puro, louvável e de boa fama. 
Ele tem guiado o santo em suas dúvidas e dificuldades; o tem animado na 
renúncia e no sofrimento; lhe tem comunicado apoio e conforto em seu encontro 
com a morte.270 

 

 

270 Ibid. 

269 ANDERSON, James, “Introdução,” in Salmos, ed. Franklin Ferreira, Tiago J. Santos Filho, and Francisco 
Wellington Ferreira, trans. Valter Graciano Martins, Primeira Edição., vol. 1, Série Comentários Bíblicos (São 
José dos Campos, SP: Editora Fiel, 2009–2012), p. 11. 

268 Ibid. 

267 Ibid, pp. 564-565. 

85 



 

 Diante dessa declaração, é possível assumir que a poesia oral e os cânticos 

ocuparam um espaço fundamental na vida social e espiritual dos hebreus ao longo de sua 

vida em Jerusalém. Os Salmos reúnem, por meio de uma linguagem musical e poética, 

toda a história do povo de Deus até aquele momento, de forma que esses escritos exibem 

as dificuldades, vitórias e momentos da história hebraica enquanto prediz a chegada do 

Messias. Olhando para os feitos do passado, os cristãos de hoje ganham esperança para o 

futuro. 

De forma muito semelhante, valores como esperança, melancolia e vitória ganham 

estrutura, seja por meio das canções ou dos poemas em inúmeras cenas da saga 

Legendarium. Elas eram entoadas em círculos familiares e ao redor das fogueiras, dirigidas 

as estrelas noturnas e possuía a habilidade de fortificar, emocionar ou simplesmente 

rememorar fatos e lendas relevantes, como ocorre com o poema dos Anéis: 

 

Três Anéis para os élficos reis sob o céu, 

 Sete para os ananos em recinto rochoso, 

Nove para os homens, que a morte escolheu, 

 Um para o Negro Senhor no espaldar tenebroso 

Na Terra de Mordor aonde a Sombra desceu. 

 Um Anel que a todos rege, Um Anel para achá-los, 

 Um Anel que a todos traz para na escuridão atá-los 

Na Terra de Mordor aonde a Sombra desceu.271 

 

 

Da mesma forma, Eru é lembrado por seus episódios de força e poder a partir das 

canções e poemas, estes responsáveis por levar aos povos os feitos, sacrifícios, dores e 

alegrias vividas por inúmeras personalidades de sua terra, além de registrarem as guerras, 

vitórias e derrotas das distintas eras. Abaixo, veremos o trecho de uma canção entoada por 

Aragorn durante sua coroação: 

 

 

Et Eärello Endorenna utúlien 

Sinome maruvan ar Hildinyar tenn' Ambar-metta 

271 TOLKIEN, J.R.R. A Sociedade do Anel. Harper Collins, 2019, pp. 102-103. 

86 



 

 

No livro “O Retorno do Rei”, essas palavras significam “do Grande Mar vim à 

Terra-Média. Neste lugar habitarei, e meus herdeiros, até o fim do mundo”, proferidas 

originariamente por Elendil, o último senhor de Andúnie, este que navegou com seu povo 

para enfim sobreviver a queda de Númenor. Ele é o último dos Númenórianos e se tornou 

uma personalidade lendária para todos, consequentemente sendo visto como um símbolo 

de coragem e resiliência. 

Dessa forma, é possível concluir que J.R.R. Tolkien construiu sua mitologia da 

Terra Média baseando-se em mitos, lendas e histórias distintas, incluindo aquelas que 

compõe a tradição judaico-cristã. Durante sua construção e formação intelectual, cada 

leitura bíblica, aula de filologia, literatura clássica e mitologia cooperaram para a 

consolidação de sua criação literária que carrega marcas de sua História-Mãe, a saber, o 

cristianismo. É inegociável admitir a existência de sua fé e religiosidade cristã que se fez 

presente durante o processo de formação da narrativa. O Senhor da Fantasia escreveu um 

mundo totalmente novo, rodeado por um idioma original e inspirado por tramas tão antigas 

quanto a própria humanidade. A partir da influência exercida por sua fé cristã, uma nova 

saga literária surgiu e revolucionou o gênero da fantasia de maneira perpétua.  

Ao criar uma narrativa cuja inspiração provém de uma História-Mãe ainda maior do 

que o mundo criado por ele mesmo, Tolkien comprovou o que viria a ser a sua ideia da 

Subcriação. Mesmo com sua notável originalidade, o Legendarium descende de sua fé 

católica, aquela que ele julgava compor a Narrativa verdadeira do mundo. Uma vez que a 

ideia da Subcriação há de apontar que nossas criações são feitas de modo derivativo, as 

suas obras literárias são a prova de que, assim como os demais subcriadores, Tolkien foi 

criado à imagem e semelhança de um Criador. 

É digna de atenção, mais uma vez, a noção permeadora que Tolkien nutriu a 

respeito dos mitos, porque seu posicionamento permeou sua própria história. A posição 

teórica do autor alega que os mitos tecidos são luzes refratadas de uma verdade superior, 

isto é, as tramas que são desenvolvidas por autores não consistem em uma cadeia de fatos, 

mas esboçam teses de uma História Maior. No próximo capítulo, veremos de que forma 

Tolkien não somente defendia a Subcriação como modo de produção e escrita de histórias, 

como também aplicou essa ferramenta na criação de suas narrativas autorais.  

 

 
87 



 

 

           Subcriação e Mitopeia 

 

Para Tolkien, a História-Mãe não apenas sustentava os seus pensamentos, 

posicionamentos e ações, como também possuía o poder de originar todas as demais 

histórias existentes.  Acerca dessa realidade, J.R.R. Tolkien escreveu um ensaio chamado 

Sobre estórias de fadas, em que ele argumenta que uma vez que os humanos sejam 

criações de Deus, criamos conforme fomos criados, porque retemos em nosso interior a 

imagem e semelhança de um Criador. Seu posicionamento com relação a sua História-Mãe 

o levou a postular uma convicção: tudo o que tecemos reflete – em diferentes intensidades 

– partes dos feitos criativos de Deus, seja esse reflexo benéfico ou não.  

A relação sinérgica entre criar por termos sido feitos a partir de uma imagem e 

semelhança de um Criador iniciou o que entendemos hoje como o pensamento da 

Subcriação. Acrescento a esse pensamento o fato desenvolvido por Tolkien em seu ensaio 

Sobre estórias de fadas, quando esclarece que temos o poder de criar em nível inferior a 

Deus, que é o verdadeiro e único criador em nível de primazia de todo o universo. A teoria 

da Subcriação foi aplicada por Tolkien no ato de criação de histórias e essa ideia surge em 

alguns momentos de sua própria narrativa, como veremos adiante. Se tomarmos esse 

posicionamento acerca da Subcriação como princípio, o homem usa de suas habilidades 

criativas para criar coisas boas e também coisas perversas. A criatura humana que possui a 

capacidade de escrever belas histórias pode usar a sua criatividade para forjar criações 

terríveis que causarão mal aos outros indivíduos. Na prática, podemos facilmente nos 

lembrar das maravilhas criadas pela humanidade, essas que provocam o avanço científico e 

promovem o bem comum por meio de inúmeras ferramentas, mas também é possível 

recordar de todas as atrocidades criadas e causadas pelo dom da Subcriação.  

Sob a visão de Tolkien, a voz de Deus parece ter iniciado todas as coisas, incluindo 

nossas histórias fictícias. O autor Cauê Oliveira trata sobre isso quando escreve que no 

“Mundo Falado existem muitos mundos falados, escritos, pintados e projetados. Pequenas 

histórias compostas pelos seres que vivem a Grande História”272 e essas histórias se 

acomodam dentro de grandes modelos que conduzem os homens a compreender os 

“microcosmos subcriados pela imaginação dos que ali habitam”. Oliveira argumenta que 

272 OLIVEIRA, Cauê. A mãe de todas as histórias: o mundo real está por detrás de todos os mundos 
imaginários, 2018. 

88 



 

por mais originais, distintas e surpreendentes que as histórias possam ser, “existe, no 

Mundo Falado, uma história-mestra ou, como no título da nossa narrativa, existe aquela 

que é a mãe de todas as histórias”273, porquanto “o “era uma vez” reverbera o “no 

princípio”.  

 
[...] No Mundo Falado existe uma narrativa básica que perpassa toda a realidade, 
uma meta-história por detrás de todas as histórias dos indivíduos daquela raça e 
por detrás de todas as histórias ali subcriadas. É uma peça dividida em quatro 
atos: criação, queda, redenção e consumação. Aquele mundo foi criado bom, 
harmônico, tranquilo; um acontecimento catastrófico levou à destruição da paz; 
um herói foi prometido e veio, revertendo com seu poder e força a queda terrível 
que abalou todo o universo; o estado de paz irá retornar ao Mundo Falado de 
forma perfeita, quando o herói pela segunda vez vier para levar sua noiva. Essa 
história está registrada em um grande livro, e precisamos contá-la mais uma vez, 
dando o devido nome aos seus personagens: Deus criou o mundo a partir do nada 
e viu que tudo que havia sido feito era muito bom (Gn 1.31); Adão e Eva, os 
primeiros personagens, quiseram ouvir outra voz, não a de Deus (Gn 3.1), 
trazendo o pecado ao mundo outrora perfeito; a consequência da desobediência 
de Adão foi o rompimento do relacionamento com Deus, com as pessoas e com o 
cosmos criado; Cristo é o herói dessa história, que foi prometido, veio ao mundo, 
viveu uma vida perfeita, morreu na cruz, sofreu a ira do Deus criador para salvar 
o seu povo; momentos de tensão ocorreram na história durante os três dias que 
antecederam sua ressurreição; mas Cristo ressuscitou, venceu a morte, subiu aos 
céus, está à destra de Deus Pai; Cristo virá para buscar, triunfante, o seu povo; 
haverá um grande banquete, uma grande celebração, inaugurando novos céus e 
nova terra, um novo mundo de perfeição, no qual o mal não mais existirá e a 
felicidade será plena para aqueles que amam o grande herói do Mundo Falado.274 
 

 

A teoria da Subcriação ainda pode ser conhecida em outra parte da história escrita 

por Tolkien, desta vez presente no livro “O Silmarillion”. Eru, a imagem de Deus, é o 

Criador definitivo do mundo de Arda e Pai dos seres celestiais. Observe a forma a qual ele 

é introduzido na história: 

 

 
No princípio, Eru, o Uno, que na língua élfica tem o nome de Ilúvatar, fez os 
Ainur de seu pensamento; e eles fizeram uma grande Música diante dele.275 

 

 

A história nos conta que ele reuniu e convocou todos os Ainur e esclareceu para 

eles uma temática potente, um tema maravilhoso que revelava inúmeros grandes feitos. Ao 

275 TOLKIEN, J.R.R. O Silmarillion, 2019, p. 51. 

274 Ibid. 

273 Ibid. 

89 



 

se depararem com imensa magnitude e poder, os Ainur se curvaram diante de Ilúvatar e 

ficaram em silêncio absoluto. Então, Ilúvatar disse a eles: 

 

 
“Do tema que declarei a vós, desejo agora que façais, em harmonia e juntos, uma 
Grande Música. E, já que vos inflama com a Imperecível chama, mostrarei 
vossos poderes ao adornar esse tema, cada um com seus próprios pensamentos e 
desígnios se desejar. Mas sentar-me-ei e escutarei e ficarei contente que através 
de vós grande beleza despertou em canção.”276 

 

 

Como podemos ver, a figura de Eru chama a seu encontro os seres celestiais, os 

Ainur, e pede que, a partir do tema que foi declarado momentos antes, eles possam criar 

juntos uma Grande Música, podendo adornar esse tema “cada um com seus próprios 

pensamentos e desígnios se desejar”277. É possível perceber que estamos diante de um ser 

divino que não impede que os pensamentos pessoais de suas criaturas sejam inseridos em 

sua canção cósmica, em consequência de elas estarem em concomitância com o tema dado, 

o ser escutará a melodia e ficará contente “que através de vós grande beleza despertou em 

canção”278. O livro nos diz que Eru sentou-se para ouvir a canção que estava sendo 

composta, e se alegrou por não haver mácula. Contudo, conforme o tema da canção ia 

ganhando cada vez mais espaço, o coração de Melkor, um dos maiores Ainur em dom de 

poder e conhecimento, passou a imaginar fatos e dados que não estavam de acordo com o 

tema de Ilúvatar. O deus não impossibilitava que os seus Ainur imaginassem letras 

musicais e as compusesse a partir de suas opiniões e desígnios, contudo, o tema da canção 

não poderia ser mudado e Melkor desejava ir para longe do que havia sido decidido por 

Eru, “pois ele buscava com isso aumentar o poder e a glória da parte designada a si 

próprio”279. Esse desejo de criar coisas além do que havia sido permitido por Eru estava 

consumindo o ser de Melkor, que passou a frequentar os lugares mais solitários de seu ser, 

passando a conceber “pensamentos só seus”280, apartando-se de seus irmãos que ainda 

seguiam empenhados na composição da Música de Eru.  

280 Ibid. 

279 Ibid, p. 40. 

278 Ibid. 

277 Ibid. 

276 TOLKIEN, J.R.R. O Silmarillion, 2019, p. 39. 

90 



 

Melkor, em um momento, se juntou a seus irmãos e “alguns desses pensamentos 

ele, então, entretecer em sua música, e de imediato surgiu o desacordo à volta dele” e como 

consequência, os seus irmãos que cantavam ao seu lado “perderam o ânimo, e seu 

pensamento foi perturbado, e sua música hesitou”281. O desacordo e a desarmonia criados 

por Melkor se espalharam cada vez mais “e as melodias que tinham sido ouvidas antes 

afundaram em um mar de som turbulento”282. Ao invés de se desesperar, Eru seguiu 

sentado e escutando a música enquanto um sorriso se apoderava do seu rosto, até que 

ergueu a sua mão esquerda e um “novo tema começou em meio à tempestade, semelhante 

e, contudo, dessemelhante ao tema anterior”283, mas igualmente belo. Apesar dos esforços 

de Eru, “o desacordo de Melkor se ergueu em alarido e contendeu com ele e, de novo, 

havia uma guerra de som mais violenta que antes”284, silenciando de uma vez por todas os 

Ainur. A expressão de Eru Ilúvatar não era mais sorridente, mas severa, porque 

compreendeu que uma contenda estava tomando conta dos Ainur. 

 

 
Em meio a essa contenda, na qual os salões de Ilúvatar vibravam, e um tremor 
corria pelos silêncios até então imóveis, Ilúvatar se levantou uma terceira vez, e 
seu rosto era terrível de se contemplar. Então ele ergueu ambas as mãos, e num 
só acorde, mais profundo que o Abismo, mais alto que o Firmamento, penetrante 
como a luz do olho de Ilúvatar, a Música cessou.285 

 

Após isso, Eru reconheceu o poder de Melkor, mas o repreendeu, uma vez que 

desejava que este soubesse que apenas ele era Ilúvatar e somente ele possuía o poder de 

conceder o tema das músicas aos Ainur. “E tu, Melkor, hás de ver que nenhum tema pode 

ser tocado que não tenha sua fonte última em mim”, anunciou Eru ao se dirigir para 

Melkor, “nem pode alguém alterar a música à minha revelia”286. 

É nítido ver como o tema da Subcriação descende da premissa do evangelho como 

História Mãe, sendo Deus o centro onde toda fonte última desemboca. Uma vez em que 

Palavra de Deus acarretou a gênese do mundo, até os mundos fictícios existem graças a 

esse início. É possível presumir, a partir da ótica da Subcriação, que Eru, a representação 

de Deus, é aquele ser que concede o tema das nossas criações humanas, permitindo que os 

286 Ibid, p. 42. 

285 Ibid. 

284 Ibid.  

283 Ibid, p. 41. 

282 Ibid. 

281 Ibid. 

91 



 

nossos desígnios e nossas opiniões influenciem certas partes dessas subcriações, assim 

como os Ainur tinham a liberdade de criar a Música a partir de seus desejos pessoais. Não 

é sábio agir como Melkor, que desejou mudar inteiramente o tema que havia sido definido 

por Ilúvatar e desejou transfigurar a essência da Música para trazer a si mesmo glória. Veja 

com que poeticidade Tolkien aplicou a ideia da Subcriação: Eru, Deus, é o Criador 

definitivo, como uma fonte, e nossas colaborações são como as águas que correm para 

diferentes direções, ainda que originadas de um lugar em comum. Em suma, até as nossas 

mais esplêndidas composições e criações ainda seguem sendo derivadas do Criador maior.  

A história de Eru e Melkor nos oferece uma outra face da Subcriação que foi 

desenvolvida por Tolkien em seu ensaio Sobre estórias de fadas. Podemos ainda associar 

esse trecho a história de Adão e Eva, estes que tiveram permissão de comer de todas as 

árvores do jardim, com exceção de uma, aquela que foi terminantemente proibida por 

Deus.  

 
E o SENHOR Deus ordenou ao homem: ― Coma livremente de qualquer árvore 
do jardim. Mas não coma da árvore do conhecimento do bem e do mal, porque, 
no dia em que comer dela, certamente você morrerá. (Gênesis 2:16-17). 
 
 

 

Adão e Eva, portanto, possuíam a liberdade de provar de qualquer árvore, exceto a 

do conhecimento do bem e do mal. É nítido que quando a serpente tenta a Eva, que cede as 

suas palavras e insere o pecado no mundo pela primeira vez, a história se assemelha a de 

Melkor e Eru em certa medida, dado que assim como na história bíblica, Tolkien nos 

apresenta a um Criador total – Eru – que estabelece a sua criação com amor e delega 

funções às suas criaturas: Gênesis nos conta que Deus ordenou a Adão que cultivasse e 

guardasse o jardim, além de ter conferido ao homem a liberdade de nomear todos os 

animais287. Eru, por outro lado, criou os Ainur a partir dos seus pensamentos e convocou 

cada um a criar uma parte de sua música poderosa. Eles poderiam usar de sua autonomia 

para criar a letra a partir de seus instrumentos musicais, contudo, assim como Adão e Eva 

não poderiam comer do fruto da árvore do conhecimento do bem e do mal, os Ainur não 

poderiam exceder o poder e alterar o tema da música que fora designado por Eru. Tanto na 

Bíblia quanto na história escrita por Tolkien, podemos deduzir de que o Criador estabelece 

limites que não devem ser ultrapassados – seja como na música dirigida por Eru ou pela 

287 BÍBLIA. Bíblia Sagrada, editora Thomas Nelson. Gênesis 2:20. 

92 



 

proibição do fruto do Éden –, ao mesmo tempo em que é dado ao homem um espaço apto, 

destinado para que ele possa usar e subcriar novas coisas sem se rebelar contra o único e 

definitivo Criador. 

As habilidades criativas humanas, na crença de Tolkien, provém de Deus, o Autor 

da História Mãe. Isso não significa que os humanos sempre construirão ótimas invenções e 

usarão sua sabedoria para o benefício comum da humanidade, pois assim como Melkor, 

Saruman e os Orcs, a nossa subcriação pode ser pervertida para nossos próprios maus 

desejos e desígnios: eis a rebeldia contra o Criador. O autor esclarece que o fato das nossas 

habilidades criativas advirem de Deus não isenta que crueldades sejam cometidas com o 

poder de subcriar. Ao ser questionado se o segmento da Fantasia pode ser perversa, Tolkien 

afirma que ela pode ser levada em excesso e pode ser criada para fins maus, vindo para 

iludir e enganar as mentes. “Mas de que coisa humana”, questiona Tolkien, “neste mundo 

caído isso não é verdade?”288: 

 
Os homens conceberam não apenas Elfos, mas imaginaram deuses e os 
adoraram, adoraram mesmo aqueles mais deformados pelo próprio mal de seus 
autores. mas eles fizeram falsos deuses com outros materiais: suas nações, suas 
bandeiras, seus dinheiros; até suas ciências e suas teorias sociais e econômicas já 
exigiram sacrifício humano.289 
 

 

A Subcriação, portanto, pode originar belas criações, como fizeram os Elfos, 

construtores de boas espadas e armas mágicas, e também como os Ainur, que obedeceram 

a Eru e criaram uma música harmoniosa. A Subcriação, entretanto, também pode dar forma 

a invenções terríveis, tal qual os Orcs, os criadores das armas mais cruéis de toda a Terra 

Média e Melkor, o Ainur que corrompeu a bela música de Eru.  

Tolkien enxergava as histórias e a mitologia como maravilhosas subcriações 

humanas que eram repletas de verdades, e elas podem descender de Deus não por serem 

semelhantes as histórias bíblicas, mas também por serem produtos do manuseamento da 

palavra, assim como o Criador também manipula a Palavra. Da mesma forma, quando 

criamos qualquer coisa, rememoramos os impulsos criativos a nós imputados por Deus. 

Aqui entramos em contato com o coração deste trabalho, isto é, o entendimento de 

J.R.R. Tolkien a respeito da função da verdade nos mitos e histórias. Quando Tolkien 

construiu a sua concepção acerca da Subcriação, ele sugere que quando os humanos 

289 Ibid. 
288 TOLKIEN, J.R.R. Árvore e Folha, Editora Harper Collins, 2020, p. 64. 

93 



 

recebem de Deus o dom da Subcriação, eles podem forjar novas histórias a partir de uma 

“vislumbre da realidade ou verdade subjacente” que remonta  um “brilho ou eco distante 

do evangelium do mundo real”290. Em sua convicção, os mitos – sejam eles nórdicos, 

gregos ou de qualquer outro tipo – e mesmo suas próprias histórias eram subcriações que 

poderiam remontar ou propagar um vislumbre da verdade291. No momento em que C.S. 

Lewis afirmou que mitos eram mentiras envoltas em prata, isto é, inverdades que possuíam 

certo valor, Tolkien se recusou a concordar com aquela sentença, uma vez que acreditava 

que os mitos caminhavam exatamente para o caminho oposto. 

A partir dessa noção tolkeniana, o poema “Mitopeia”, a criação de mitos, é o 

compêndio onde o autor trata dos assuntos previamente expostos, agora numa roupagem 

ainda mais poética, momento este em que Tolkien exibe, mais uma vez, a sua criatividade. 

Se as ideias da Subcriação envolvem a criação de novas coisas a partir de humanos, o 

escrito poético “Mitopeia” pode ser entendido como uma ramificação direta dessa ideia.  

O trabalho “Metaphysics of Myth: The Platonic Ontology of Mythopoeia”, escrito 

por Frank Weinreich e Margaret Hiley, irá desenvolver a tese de que tanto o poema 

Mitopeia quanto a sua teoria da Subcriação expressam as crenças do autor nas quais “as 

suas convicções pessoais sobre a criatividade e os poderes (sub)criacionais humanos 

podem ser descritas e identificadas”292. Para os autores Weinreich e Hiley, o poema 

Mitopeia tem como objetivo comprovar que “o mito não consiste em mentiras, mas sim 

transmite fatos e verdades mais profundas”: 

 

 
“Mythopoeia” é um poema poderoso e enigmático que pode ser descrito como o 
credo da ontologia tolkieniana. Na redação e na métrica, “Mythopoeia” lembra o 
romantismo, onde particularmente a “Lamia” de John Keats pode vir à mente. 
No que diz respeito ao conteúdo, por outro lado, também se remete à 
Antiguidade Clássica, uma vez que o poema apresenta qualidades didáticas e 
ambições como Peri Physeos de Epicuro ou De rerum natura de Lucrécio, ambos 
livros didáticos de ciências naturais. Essa impressão é amplificada pelo subtítulo 
e pela dedicatória que Tolkien deu ao seu poema. Qual é o significado desta 
mistura de especulação romântica e declarações científicas encontrada em dois 
ancestrais poéticos muito diferentes, e o que pode ser derivado disso em relação 
à obra ficcional de Tolkien? Um primeiro olhar mostra a história da “Mitopéia”, 

292 HILEY, Margaret; WEINREICH, Frank. Tolkien´s Shorter Works. Proceedings of the Jena Conference 2007. 
Zurich, Jena: Walking Tree Publishers 2007. 325 - 347. Metaphysics of Myth. The Platonic Ontology of 
“Mythopoeia“. 

291 O conceito de “verdade” nunca foi prévia e explicitamente estabelecido por J.R.R. Tolkien. O seu conjunto 
de obras e cartas, no entanto, demonstram que a verdade para ele não é apenas um conjunto de dados ou 
fatos, mas aquilo que envolve os campos espiritual e simbólico, ético e moral. 

290 TOLKIEN, J.R.R. Árvore e Folha, Rio de Janeiro: Harper Collins, 2020, p. 78. 

94 



 

e vemos que a entrada nas crenças ontológicas do Professor se abre com uma 
disputa entre amigos.293 

 

Nas palavras do biógrafo Carpenter, Tolkien “compunha um longo poema 

registrando o que dissera a Lewis”294 e ele estrutura essa poesia a partir da conversa entre 

dois personagens, o primeiro inspirado em Tolkien e o segundo baseado em Lewis: 

Filomito, “Amante dos Mitos”, observava como a visão de Misomito, o “Inimigo dos 

Mitos”, estava equivocada, uma vez que este julga os mitos e as estórias fantásticas como 

mentiras encobertas em prata enquanto aquele os valorizava profundamente.  

Holly Ordway também nos oferece uma visão profunda do poema “Mitopeia”. Ao 

traçar o caminho inicial da fé trilhado por C.S. Lewis, Ordway nos lembra que foi o 

Tolkien quem o auxiliou a moldar a sua nova perspectiva de fé e registrou esse momento 

no poema. Ela aponta que “Mitopoeia” inicia seus versos por meio de uma descrição, uma 

que expõe ao mundo uma “multidão infinita de formas” enquanto estrutura “um agregado 

de objetos a serem nomeados e categorizados, mas sem valor intrínseco real”295. Essa 

noção apreendida por Ordway se confirma quando dirigimos nossa atenção aos versos: 

“uma estrela é apenas “alguma matéria numa bola / compelida a cursos matemáticos”.  

É o mesmo de dizer, salvo as devidas proporções, que o céu é apenas uma camada 

protetora cheia de moléculas de ar e gases, ou os humanos, um mero amontoados de 

células. Muitos, à época, definiriam o céu e os humanos do mesmo modo, “mas isto, diz 

Tolkien, é “frio” e “regimentado”, uma compreensão inadequada do mundo”296.  

 
Não se pode dizer que realmente se vê as estrelas sem vê-las como “prata viva”; 
o espaço exterior é “apenas um vazio”, a menos e até que seja percebido como 
uma “tenda enfeitada com joias/tecida com mitos”. Ser “tecido de mito” significa 
que o universo carrega consigo seu significado. O cosmos não encontra um 
significado mais rico ao ser colocado em outros termos, pois isso seria trilhar um 
“caminho empoeirado e plano, / denotando isto e aquilo por isto e aquilo”. Seria 
“revolver incessantemente o mesmo / infrutífero curso com a mudança de 
nome.”297 

 

 

297 Ibid. 

296 Ibid. 

295 ORDWAY, Holly. A Fé de Tolkien: Uma Biografia Espiritua. Editora Word on Fire Academic. 2023, p. 234. 
Tradução própria. 

294 CARPENTER, J.R.R. Tolkien: uma biografia, p. 204. 

293 Ibid. 

95 



 

Frank Weinreich e Margaret Hiley esclarecem que “Mitopoeia” é neologismo,  

“uma criação derivada das palavras gregas “mythos” e “poeisis”, onde “poiesis significa 

agir e também criar”. O objetivo do poema Mitopeia era destacar e ensinar a todos que 

pensavam como Lewis que os mitos possuíam um valor que não poderia ser desprezado. 

Ao propor ideia dos mitos como detentores de valor, Tolkien alegava que ainda que seu 

amigo Lewis nutrisse legítima admiração por essas narrativas, abordá-las como “mentiras 

envoltas em prata” não era uma proposição adequada, porque acima de tudo, em seu 

conceito, os mitos formavam uma estilha da Verdade de Deus.  

Após pontuar as características presentes no que se refere ao título do poema, os 

autores desenvolvem o posicionamento de Tolkien em direção a Lewis. Como sabemos, 

“Mitopeia” descende de uma conversa que foi iniciada após Lewis dizer que os mitos eram 

mentiras envoltas em prata. Em concordância com essa ideia, os autores Weinreich e 

Hiley298 afirmam que C.S. Lewis não estava criticando o valor estético ou cultural dos 

mitos, mas questionava a dimensão de sua veracidade. Na escola, por exemplo, os mitos 

são ensinados como mentiras ou crenças falsas que eram criadas e formadas para justificar 

fenômenos que a civilização antiga não conseguia explicar de outras formas. Da mesma 

forma, esse mesmo conhecimento era ponderado e aceito por Lewis: mitos são mentiras 

que possuem valor. Em resposta, Tolkien dedicou os versos seguintes para responder a sua 

defesa, dirigindo as primeiras palavras para Misomito, aquele que desprezava os mitos: 

 

 
Mentiras não compõem o peito humano, 
que do único Sábio tira seu plano, 
e o recorda. Inda que alienado, 
algo não se perdeu nem foi mudado 
Des-graçado está, mas não destronado, 
trapos da nobreza em que foi trajado, 
domínio do mundo por criação299 
 
 
 

Com a primeira frase, Tolkien quis dizer que as mentiras não versam nem regem 

inteiramente a natureza do peito humano, uma vez que o homem tira o seu plano do único 

Sábio, a saber, Deus. Esse plano – que pode também ser entendido como intenções do 

coração ou ideias criativas – são recordados quando o humano vislumbra o Sábio. 

299 TOLKIEN, J.R.R. Mitopeia, v. 55, 2020. 

298 HILEY, Margaret; WEINREICH, Frank. Tolkien´s Shorter Works. Proceedings of the Jena Conference 2007. 
Zurich, Jena: Walking Tree Publishers 2007. 325 - 347. 

96 



 

Podemos especular, a partir desse trecho, que ainda que o saber do homem que possui um 

contato consciente com o único Sábio possa ser incompleto em maior ou menor escala, é 

possível encontrar parte da verdade em algumas de suas ideias e posicionamentos. Não é 

inviável, parafraseando Tolkien, que o conteúdo que componha o coração humano seja 

apenas mentiras. Em outras palavras, é possível afirmar que o homem pode mentir, mas 

para Tolkien, é um equívoco afiançar que tudo a respeito do interior de um homem seja 

formado única e exclusivamente por mentiras.  

O autor nos dirige ao segundo verso, afirmando que “inda que alienado, algo não se 

perdeu nem foi mudado”: Tolkien é adepto a ideia de que todas as histórias possuem a 

marca da Queda, nomenclatura associada frequentemente ao episódio bíblico quando Adão 

e Eva foram tentados e, ao cederem, perderam sua comunhão com Deus e arruinaram o 

estado original da Criação. Neste trecho, é possível notar que o autor afirma que mesmo se 

o ser humano tivesse sido alienado da presença do Sábio, algo não se perdeu e nem foi 

mudado. Este “algo” pode ser entendido como a imagem e semelhança do Criador, tema 

este muito trabalhado por Tolkien em sua ideia de Subcriação. Ainda que manchada pela 

Queda, essa imagem resiste nos exilados Adão e Eva e também em todos os humanos das 

seguintes gerações. Dessa forma, o homem “desgraçado está, mas não destronado”, uma 

vez que ainda restam “trapos da nobreza em que foi trajado” originalmente no Éden, 

quando o homem e a mulher encontravam-se com o Rei, Deus, como se fossem membros 

da nobreza. Os cristãos atuais partilham de um relacionamento semelhante ao de Adão, 

Eva e Deus, dado que, apesar de vestidos com seus trapos, é possível estabelecer um 

relacionamento com o Rei do Universo.  

O poema também diz que o homem exerce “domínio do mundo por criação”, e essa 

ideia une-se diretamente a passagem Gênesis 1:26-28, esta sugere que o homem deve 

dominar o mundo por meio também da criação: 

 

 
Então disse Deus: "Façamos o homem à nossa imagem, conforme a nossa 
semelhança. Domine ele sobre os peixes do mar, sobre as aves do céu, sobre os 
grandes animais de toda a terra e sobre todos os pequenos animais que se movem 
rente ao chão".300 
 
 

 

300 BÍBLIA, Bíblia Sagrada. Gênesis 1:26-28. Editora Thomas Nelson. 

97 



 

Esse versículo é conhecido como “mandato cultural”, a ordem recebida para 

dominar amorosamente a terra, administrar os recursos e forjar invenções que viessem a 

beneficiar a Criação do Sábio e as demais criaturas. De igual modo, Tolkien afirma que os 

humanos são subcriadores: criamos coisas, mas em nosso modo derivativo, enquanto Deus 

cria primariamente tudo o que há. O verso seguinte ilustra essa ideia ao nomear o homem 

de subcriador, cuja luz que produz é refratada, isto é, não corresponde totalmente a luz 

original de maneira perfeita, mas que se referencia a ela de alguma forma. Essa luz é 

refratada pois teve a sua matiz despedaçada e partida em muitos tons, e a partir desse 

episódio, passa a se recombinar a sua mente viva e passada: 

 

 
Homem, subcriador, luz refratada 
em quem matiz Branca é despedaçada 
para muitos tons, e recombinada, 
forma viva mente e mente passada. 
[...]301 

 

 

Como vimos, a noção de Subcriação está ligada à habilidade humana de criar, forjar 

e estruturar instituições, histórias, sistemas filosóficos e tantas outras coisas a partir da luz 

original, mas num aspecto refratado cujo tons se recombinam. Se a matriz da luz original 

da verdade que está em Deus é Branca, as subcriações humanas manifestam-se em 

inúmeras cores e direções. Para Tolkien, a única narrativa que está presente no Mundo 

Primário é o Evangelho, dado que ele contém “muitas maravilhas - peculiarmente 

artísticas, belas e emocionantes: “míticas” no seu significado perfeito e encerrado em si 

mesmo”302, e dessa forma, “a narrativa entrou para a História e o mundo primário” que 

exala uma “consistência interna da realidade”303. A partir de sua posição teórica, os mitos 

constituem um conjunto de histórias que ocupam o Mundo Secundário e refletem a 

verdade fragmentada a partir do Evangelho, a História Mãe do Mundo Primário a qual 

Tolkien depositava a inteireza de sua fé. Observe como o apego ao cristianismo leva 

Tolkien a enxergar uma parceria entre o Criador e a criatura, de modo que até mesmo as 

nossas pequenas criações servem para rememorar o ato criacional supremo de Deus.  

303 Ibid. 

302 TOLKIEN, J.R.R. Árvore e Folha, Editora Harper Collins, 2020, p. 78. 

301 TOLKIEN, J.R.R. Mitopeia, v. 55, 2020. 

98 



 

Benjamin Saxton, autor do artigo J.R.R. Tolkien, Sub-Creation, and Theories of 

Authorship, comenta que “Tolkien vê uma conexão natural entre o artista como 

"subcriador" e Deus como Criador”304. Baxton esclarece que no ensaio Estória de Fadas, 

“Tolkien aponta que o impulso criativo, muitas vezes expresso no modo da fantasia, deriva 

o divino”305, porque Tolkien afirma que o ato de fantasiar vem do próprio Criador. Deus 

nos criou com a capacidade de desempenhar tal papel. Não apenas somos conectados a 

imagem de Deus através da nossa criatividade, mas Baxton propõe ainda que existem 

“afinidades entre artista e “Fazedor”, não apenas em “imagem e semelhança”306. Essa 

afinidade que a criatura estabelece com o seu Criador resulta no ímpeto de criar, forjar e 

formar novas coisas, como, por exemplo, histórias e narrativas, assim como o Criador. 

Como vimos anteriormente, o pensamento de Tolkien é sustentado pelos pilares do Mundo 

Primário e Secundário e acerca desses dados, Baxton nos explica que “a invenção dos 

Mundos Secundários pelo subcriador reflete, embora imperfeitamente, a vontade de Deus 

criação do nosso mundo (primário)”307. Quando um autor cria um novo mundo imaginário, 

assim como Tolkien, ele está rememorando o ato criacional que Deus executou no nosso 

próprio mundo, este que ocupa a categoria primária na ordem da realidade. 

 

O sucesso do criador de histórias, afirma Tolkien, depende de sua capacidade de 
criar um "Mundo Secundário consistente que sua mente pode entrar. Dentro dela, 
o que ele relata é “verdadeiro”: está de acordo com as leis daquele mundo. Você, 
portanto, acredita nisso enquanto está, por assim dizer, dentro" (OFS 37). Mesmo 
esta breve descrição da Subcriação demonstra como, para Tolkien, a analogia 
entre o autor como subcriador e Deus como Criador é ao mesmo tempo inegável 
e um componente essencial da escrita de fantasia. A seguir, abordarei como isso 
relação analógica se desenrola na ficção de Tolkien, em "Leaf by Niggle", The 
Silmarillion e O Senhor dos Anéis.308 

 

Na concepção de Tolkien, se enchemos o mundo com nossas subcriações – Elfos, 

dragões e gobelins – e se traçamos mitos – se fizemos deuses com casa de treva e de luz -, 

fazemos tudo isso porque “a nós conduz um direito” que não foi revogado: criamos tal 

fomos criados e as nossas subcriações refletem, em muitos tons e sobretons, a verdade do 

Mundo Primário estabelecido por Deus: 

308 BAXTON, Benjamin. J.R.R. Tolkien, Sub-Creation, and Theories of Authorship, p. 50. 

307 Ibid. 

306 Ibid. 

305 Ibid. 

304 BAXTON, Benjamin. J.R.R. Tolkien, Sub-Creation, and Theories of Authorship, p. 50 

99 



 

 

 
Se todas as cavas do mundo enchemos 
com Elfos e gobelins, se fizemos 
deuses com casa de treva e de luz, 
se plantamos dragões, a nós conduz 
um direito. E não foi revogado. 
Criamos tal fomos criados. 309 

 

 

Esse é o ponto central de toda teoria da Subcriação, a coroa gloriosa da 

argumentação de Tolkien: nós enchemos o mundo de histórias que possuem partes da 

verdade e a Queda não aboliu essa liberdade de criar e fantasiar. Quando histórias são 

criadas e mitos são fundados, os humanos exercem um direito que não lhe foi revogado, 

logo, criamos tal fomos criados, isto é, a imagem e semelhança de um Criador. A imagem e 

semelhança ainda resiste em nosso interior e é este semblante que nos permite criar e gerar 

coisas novas.  

O começo do poema Mitopeia é inaugurado por Filomito, que ao se dirigir a 

Misomito, aquele que detestava os mitos, afirma as seguintes sentenças: 

 

 
Você vê árvores, e as chama assim,  
(“árv’res” são “árv’res”e crescem, enfim); 
palmilha a terra e com solene passo pisa um dos globos  
menores do Espaço: 
‘Strela são ‘Strelas, matéria em bola 
que em matemático trajeto rola: 
regimentado, gélido Vazio 
de átomos morrendo a sangue frio. 310 

 
 
 

Weinreich e Hiley esclarecem que a proposição dirigida às árvores e estrelas parece 

ser uma crítica ao “mundo materialista retratada em termos poéticos e, em particular, a 

visão de mundo das ciências empíricas: olhar (ou seja, examinar) e rotular”311, dispensando 

outros meios de se pensar acerca da verdade. Essa é uma hipótese concretamente possível, 

311 HILEY, Margaret; WEINREICH, Frank. Tolkien´s Shorter Works. Proceedings of the Jena Conference 2007. 
Zurich, Jena: Walking Tree Publishers 2007. 325 - 347. Metaphysics of Myth. The Platonic Ontology of 
“Mythopoeia“. 

310 Ibid. 

309 TOLKIEN, J.R.R. Mitopeia, v. 55, 2020. 

100 



 

uma vez que Tolkien se posicionou inúmeras vezes contra o materialismo, porque cria que 

essa é uma corrente perigosa para a criatividade e para a Criação, pois é possível que haja a 

impressão de que a matéria é tudo o que existe. Essa hipótese ganha força no comentário 

disponível no livro “The J.R.R. Tolkien Company”. 

 
O poema descreve “grandes processos” da Natureza, vistos em termos de ciência 
(“para árvores são “árvores”’, e ‘uma estrela é uma estrela, alguma matéria em 
uma bola / compelida a cursos de matemática’) ou como criações de Deus. No 
entanto, árvores, feras e estrelas não eram assim para o Homem, até que ele os 
veja tanto no espírito quanto nos sentidos.312 

 

 

Complementando essa visão, Weinreich e Hiley esclarecem que ao criticar a 

ausência de reflexão acerca dos nomes atribuídos às árvores e as estrelas, há o indício que 

“Misomythus vê um universo com leis naturais inquebráveis, inescapável e sem propósito 

transcendental”313. 

 

 
As ciências materialistas e empíricas reconhecem os fenómenos no mundo 
perceptível e classificam-nos de acordo com um sistema explicativo que atribui 
rótulos como “árvore”, “terra”, “globo” e assim por diante. Mesmo uma estrela, 
outrora um fenômeno celeste que foi objecto de inúmeras interpretações míticas 
e romantizantes, é agora nada mais do que “alguma matéria numa bola” (linha 
5), ​​que corre em trajectórias fixas, sem propósito e muda (ou seja, “fútil” , 7), 
que poderia ser melhor traduzido como irracional, no sentido de 
desespiritualizado.314 

 

O mundo é essencialmente construído a partir de camadas transcendentes que são 

projetadas por meio de dimensões religiosas. Como afirmou Mircea Eliade em seu livro “O 

Sagrado e o Profano”, “o sagrado manifesta se sempre como uma realidade inteiramente 

diferente das realidades naturais”315. Se acreditamos que o mundo é repleto de elementos 

sagrados e se há a crença de um indivíduo que o leva a reconhecer o transcendente, logo a 

vida é uma dádiva, porque o universo é preenchido pelo sagrado e deveria ser o alvo de 

315 ELIADE, Mircea. O Sagrado e o Profano, 2010, p. 12. 

314 Ibid. 

313 HILEY, Margaret; WEINREICH, Frank. Tolkien´s Shorter Works. Proceedings of the Jena Conference 2007. 
Zurich, Jena: Walking Tree Publishers 2007. 325 - 347. Metaphysics of Myth. The Platonic Ontology of 
“Mythopoeia“. 

312  SCULL, Christina. HAMMOND, Wayne G. The J.R.R. Tolkien Companion and Guide, p. 1172. Tradução 
própria. 

101 



 

nosso deslumbramento, mas é uma crença constantemente desprezada. Junto a essa 

posição, G.K. Chesterton desenvolveu o capítulo “O Mundo Percebido por Histórias e 

Óculos”, onde aponta que nada é mais destrutivo para o deslumbre e o maravilhamento do 

que a idolatria dos fatos. Em “Ortodoxia”, Chesterton explana acerca da “peculiar 

perfeição de elegância e verdade nos contos de fadas”, ao tratar do homem moderno que 

diz “corte o talo e a maçã cairá”, com naturalidade diante da obviedade da ação, enquanto a 

bruxa dos contos de fadas diz “cantem a canção do rio e ele secará para sempre”316, 

desprovida da certeza que acompanha o homem moderno. O comando da bruxa é atendido 

magicamente, e apesar de ela ter lançado esse feitiço inúmeras vezes, Chesterton comenta 

que a feiticeira sempre se surpreende. Misomito seria mais próximo da figura do homem 

moderno, que não se surpreende com o natural e o transcendente, e em nada se assemelha à 

bruxa que se alegra quando vê seus feitiços operarem seu querer.  

Misomythus não enxerga o mundo como uma dádiva onde o sagrado se manifesta. 

O mito percorre essencialmente o caminho contrário, dado que segundo Mircea Eliade, o 

“mito descreve as diversas e às vezes dramáticas irrupções do sagrado do mundo. É a 

irrupção do sagrado no mundo [...] que funda realmente o mundo”317. Consciente disso, 

Tolkien entende que o mundo é permeado de Deus e essa sentença configura a vida como 

um presente sacro. 

Os versos que se seguem a partir de “Você vê árvores, e as chama assim” estão 

intrinsecamente ligados à conversa que foi desenvolvida entre Hugo Dyson, Tolkien e 

Lewis. Ao se dirigir ao amigo Lewis, que estava resolutamente firme em sua opinião 

acerca dos mitos e da ausência de sua veracidade, Tolkien decidiu brincar com as palavras 

e provocar um pensamento religioso-filosófico. A princípio, o autor traz à tona a nomeação 

de palavras, para logo após não refletir mais sobre como essas nomenclaturas se firmaram. 

Neste momento, Tolkien esclarece que quando Lewis nomeia e descreve as coisas, ele está 

apenas criando seus próprios termos para elas. Desse modo, está sendo afirmado que da 

mesma maneira que as palavras são criações sobre objetos que existem ao nosso redor, o 

mito é uma invenção sobre a realidade. O mito não é, em si mesmo, um fato com 

proporções literais: Zeus, Hades e os demais personagens não pisaram, realmente, nesse 

317 ELIADE, Mircea. O Sagrado e o Profano, 2010, p. 86. 

316 CHESTERTON, G.K. Ortodoxia. 2019, p. 62. 

102 



 

chão do mundo. Os seus feitos mitológicos, no entanto, construíram o chão do nosso 

mundo, sendo suas histórias invenções sobre a verdade.  

 
Você chama uma árvore de árvore e não pensa mais na palavra. Mas não era 
‘árvore’ até que alguém lhe desse esse nome. Você chama uma estrela de estrela 
e diz que é só uma bola de matéria que se move numa trajetória matemática. Mas 
isso é meramente como você vê. Nomeando e descrevendo as coisas dessa 
maneira, você está apenas inventando seus próprios termos para elas. E assim 
como a fala é uma invenção sobre objetos e ideias, assim também o mito é uma 
invenção sobre a verdade. Viemos de Deus e inevitavelmente os mitos que 
tecemos, apesar de conterem erros, refletem também um fragmento da verdadeira 
luz, da verdade eterna que está com Deus. De fato, apenas ao criar mitos, ao se 
tornar ‘subcriador’ e inventar história, é que o Homem pode se aproximar do 
estado de perfeição que conhecia antes da Queda. Nossos mitos podem ser mal 
orientados, mas se dirigem, ainda que vacilantes, para o porto verdadeiro, ao 
passo que o ‘progresso’ materialista conduz apenas a um enorme abismo e à 
Coroa de Ferro do poder do mal.318 

 

 

Durante o poema Mitopeia, Tolkien revisita algumas vezes a sua censura ao 

materialismo, especialmente quando afirma que “eu não me curvo à Coroa de Ferro, nem 

meu cetrozinho dourado enterro”, o que, para Hiley e Weinreich significa dizer a 

modernidade sofre com ausência de espiritualidade. Mesmo diante de um mundo material 

que não valoriza o sagrado, a natureza e a subcriação, Tolkien escolhe não ceder aos 

pressupostos comuns a essa visão do cosmos. O seu poema “Mitopeia” ilustra o que há de 

errado com o homem moderno e como esse problema o distancia dos mitos:  

 

 
Quais são os pontos mais importantes da “Mitopéia”? Para Tolkien há algo 
errado com uma visão de mundo exclusivamente materialista. Mas observando o 
mundo tal como ele aparece, há algo que toca o homem (“nervos que formigam 
tocados pelo som e pela luz”, diz já na linha 22). Com este primeiro 
formigamento indefinível começa a realização de algo mais profundo, que no 
final aponta para outro plano ou nível de existência, um plano que transcende o 
nosso mundo físico. [...] Mas o homem não pode entrar neste plano, pelo menos 
não de forma direta e imediata enquanto vive. Mas as palavras podem mediar 
entre o Mundo Primário e o plano transcendental. As palavras podem transportar 
indícios da verdade mais profunda, podem ser o “raio de luz em cada palavra” 
que Leonard Cohen postulou em sua canção Hallelujah (Cohen, linhas 20f.). E 
esses indícios podem ser encontrados em mitos, que portanto não podem ser 
mentiras. O mito é então descrito como "imitação poética ligada à luz original 
(como Tolkien a percebeu)" (Chen 2007, 79). Mas os mitos não são contados em 

318 CARPENTER, Humphrey, J. R. R. Tolkien: uma biografia. Martins Fontes, p. 202-203. Tradução: Ronald 
Kyrmse. 
 

103 



 

círculos professorais, possuidores de positivismo, em Viena e nas suas palestras 
em Cambridge, mas por poetas que se lembram dos seus ofícios élficos e cuja 
criatividade prova que há muito mais coisas de que se pode falar do que o 
filósofo contemporâneo acredita ser possível.319 

 

 

O homem moderno decidiu ver a verdade exclusivamente através do materialismo e 

da ciência, afastando a riqueza presente nos mitos, estes que possuem um papel 

fundamental no descortinamento de lições e ensinamentos. Os mitos que tecemos, em 

algum grau, fazem referência ao Criador, porque Tolkien julgava que “viemos de Deus e 

inevitavelmente os mitos que tecemos, apesar de conterem erros, refletem também um 

fragmento da verdadeira luz”320. Longe de serem mentiras envoltas em prata, os mitos 

poderiam conter pequenas partículas da verdade, não de forma factual, mas possuindo 

veracidade em alguma medida por meio das virtudes, ética e moral.  

De forma semelhante, Eliade afirma em seu livro “Mito e Realidade” que o mito 

narra uma realidade existente, seja uma realidade total ou apenas parcial da verdade321. 

Tolkien acredita de forma semelhante que os mitos possuem parcelas da verdade, 

entretanto, apesar do valor que possuem, não são fatos. Dessa forma, Tolkien se opõe ao 

forte posicionamento contemporâneo que associa os mitos à falsidade e mentira, uma vez 

que, apesar de eles não serem fatos literais, as lições e ensinamentos presentes nas histórias 

mitológicas são inteiramente reais. Além de tudo isso, a existência dos mitos para o autor 

não poderia ser indesejada, uma vez que ela é uma das múltiplas formas de Subcriação.  

O autor de “O Senhor dos Anéis" não enxergava o pensamento da Subcriação como 

uma linha meramente acadêmica de ser, mas a adotou como um fato que costumava 

discutir, aplicar em suas histórias e ensinar aos seus amigos. Foi dessa forma que C.S. 

Lewis se viu tocado de forma excepcional por essa crença transmitida por Tolkien, porque, 

enfim, pode reconhecer de que uma vez que os humanos são subcriadores que 

inevitavelmente transmitem fragmentos de uma verdade maior do que são capazes de 

conceber.  

 

321 ELIADE, Mircea. Mito e Realidade. Editora Perspectiva: 2020, p. 11. 

320 CARPENTER, Humphrey, J. R. R. Tolkien: uma biografia. Harper Collins Brasil, Rio de Janeiro, 2018, 
p.202-203. Tradução: Ronald Kyrmse. 

319 HILEY, Margaret; WEINREICH, Frank. Tolkien´s Shorter Works. Proceedings of the Jena Conference 2007. 
Zurich, Jena: Walking Tree Publishers 2007. 325 - 347. Metaphysics of Myth. The Platonic Ontology of 
“Mythopoeia“. 

104 



 

 
Agora, o que Dyson e Tolkien me mostraram foi o seguinte: que se eu 
encontrasse a ideia de sacrifício em uma história pagã, isso não me incomodava 
em absoluto: e mais, se eu encontrasse a ideia de um deus sacrificando-se para si 
mesmo eu ia gostar muito disso e ficar misteriosamente comovido; mais ainda, 
que a ideia de um deus que morre e revive (Balder, Adônis, Baco) similarmente 
me comovia [...] Agora, a história de Cristo é simplesmente um mito verdadeiro: 
um mito que trabalha em nós da mesma forma que os outros [...] Em todos os 
casos, eu agora estou certo (a) De que esta história cristã deve ser aboradada, em 
certo sentido, como eu abordo os outros mitos. (b) De que ela é a mais 
importante e cheia de sentido. Eu também estou quase certo de que ela realmente 
aconteceu.322 
 
 
 

 

O fruto mais tangível desse diálogo é o artigo “Myth Became Fact”, onde Lewis 

posteriormente rebate, usando partes da argumentação que Tolkien lhe apresentou, o poeta 

romano Titus Lucretius Corineus. No texto, o autor comenta que o intelecto humano é 

incrivelmente abstrato323 e no mito, “chegamos mais próximo de experimentar como 

concreto o que de outra forma poderia ser entendido apenas como uma abstração”324. O 

autor defende, portanto, que o mito não é a verdade, mas a realidade, porquanto “a 

realidade é aquilo sobre o qual a verdade é” e, portanto, “todo mito se torna o pai de 

inúmeras verdades no nível abstrato”325. Quando se dirige à religião cristã, ele a trata como 

um mito que, literalmente, aconteceu em uma situação histórica definível – em virtude de 

que existem datas e lugares que comprovam sua veracidade — e então, o mito cristão se 

torna um fato milagroso e real.  

 

 
Para sermos verdadeiramente cristãos, devemos ao mesmo tempo concordar com 
o fato histórico e também receber o mito (embora tenha se tornado um fato) com 
o mesmo abraço imaginativo que concordamos com todos os mitos. [...] Aqueles 
que que não sabem que este grande mito se tornou realidade quando a Virgem 
deu a luz, na verdade, devemos ter pena. Mas os cristãos também precisam ser 
lembrados – podemos agradecer a Corineus por lembrar-nos – que o que se 
tornou fato era um mito, que carrega consigo para o mundo dos fatos todas as 
propriedades de um mito. Deus é mais que Deus, nada menos; Cristo é mais que 
Balder, nada menos. Não devemos ter vergonha do brilho mítico que repousa em 
nossa teologia.326 

  

326 LEWIS, C.S. Deus no banco dos réus. Thomas Nelson, 2018, p. 85. 

325 Ibid. 

324 Ibid.  

323  LEWIS, C.S. Deus no banco dos réus. Thomas Nelson, 2018, p. 84. 

322 LEWIS, C.S. Cartas de C.S. Lewis, Editora Thomas Nelson, p. 348-349. 

105 



 

 

Lewis, portanto, adotou a visão oferecida por Tolkien no diálogo anterior e afirmou 

que se a história cristã for chamada de mito, ela é a mitologia que se tornou fato. Não 

somente neste artigo, Lewis trabalhou a temática mítica em seu livro “Milagres”, quando 

afirmou que o mito tem o compromisso de narrar “um pensamento real de um vislumbre 

desfocado da verdade divina caindo na imaginação humana”327. 

Daniel Mirante e Judith Way, autores do texto “The Subcreation Theory of J.R.R. 

Tolkien”, apontam que “em sua própria habilidade subcriativa, Tolkien elaborou 

linguagens, mapas e narrativas” e por meio da criação das histórias da Terra Média, suas 

habilidades com as palavras “proporcionam diferentes caminhos criativos para o mesmo 

destino, todas reforçando-se mutuamente e sugerindo novamente a centelha criativa”328, e 

esse fato está ligado a imagem de um Criador maior que iniciou seu trabalho criacional em 

Gênesis. “Na filosofia religiosa de criação e Subcriação de Tolkien”, comentam os autores, 

“a verdadeira criação é província exclusiva de Deus, e aqueles que aspiram à criação só 

podem fazer ecos (bem) ou zombarias (mal) da Verdade, de formas ideais”329.  

De muitas formas, a Subcriação, pode reproduzir ecos positivos ou negativos da 

Verdade. Desse modo, “a Subcriação de obras que ecoam as verdadeiras criações primárias 

de Deus”330 e pode ser interpretada como uma maneira de honrar esse Criador com nossas 

intenções e atitudes subcriadas.  

 

 
Através do encantamento, produto da fantasia, recuperamos a admiração infantil 
que talvez tenhamos deixado em algum lugar. E o mais importante, através do 
encantamento recuperamos, como diz Tolkien, “uma visão clara”. Esta “visão 
clara” está disponível para todos, quer adiram ou não à expressão religiosa de 
Tolkein, embora aponte para longe de uma realidade que é determinada 
empiricamente. A noção de escapismo e as associações depreciativas de fantasia 
ganharam peso num mundo empiricamente dominante, que se tornou pesado na 
sua busca de fins quantitativos. A noção de Subcriação aponta para uma 
realidade que tem flexibilidade para ser condicionada e formada através da 
relação do indivíduo com sua própria essência criativa. Nesse sentido, não existe 
uma realidade predeterminada que fixe uma vida de uma certa maneira, ou de 
uma certa forma; e isso aponta para uma característica fundamental da fé de 
Tolkien no Criador e a subseqüente dádiva àqueles que foram criados.331 

331Ibid. 

330Ibid.  

329 Ibid. 

328 MIRANTE, Daniel; WAY, Judith. The Subcreation Theory of J.R.R. Tolkien. Acesso em: 
https://gwern.net/doc/fiction/science-fiction/2015-mirante-thesubcreationtheoryofjrrtolkien.html 

327 LEWIS, C.S. Milagres. Thomas Nelson Brasil. 1ª edição. 15 abril 2021, p. 198. 

106 



 

 
 

Para Tolkien, é essencial afirmar que os mitos e a religião cristã possuem conexões 

muito próximas. Essa concepção se fundava quando comparavam as literaturas e 

reconheciam semelhanças entre as suas estruturas e as próprias narrativas. Na opinião de 

Tolkien, portanto, não é estranho que haja mitos e histórias antigas que se assemelham, 

porque só existe uma verdade, e essas narrativas comprovam essa tese. Ao invés de 

enfraquecer a veracidade da fé cristã, Tolkien escolheu acreditar que os mitos buscavam 

ser antecipações não-canônicas da verdade que jazia em Deus. Alister McGrath nos conta 

que, para Tolkien “o mito é uma história que transmite coisas fundamentais”332, isto é, 

“contos criados pelas pessoas para captar os ecos de verdades mais profundas”, 

representando um fragmento, mas não a totalidade da verdade, como podemos perceber 

nos versos do poema Mitopeia: “Homem, subcriador, luz refratada em quem matiz Branca 

é despedaçada para muitos tons, e recombinada, forma viva mente e mente passada”. O 

biógrafo afirma que o autor de “O Senhor dos Anéis” acreditava que o cristianismo é a 

realização de todas as outras religiões mitológicas anteriores, uma vez que está 

comprometido a narrar uma “história verdadeira sobre a humanidade, que confere sentido a 

todas as histórias que a humanidade contra sobre si mesma”333.  

As semelhanças entre mitos gregos e histórias bíblicas são existentes e consistentes. 

A título de exemplo, em certo episódio da mitologia grega, conhecemos Herácles, um herói 

que fora o fruto do relacionamento entre Zeus e Alcmena, filha do rei de Argos, mas, para 

apaziguar a real esposa de Zeus, ele foi batizado como “a glória de Hera”. Por ser um 

semideus, desde a mais tenra idade demonstrava força sobre-humana incomum, testificado 

no episódio em que ele estrangulou duas víboras em seu berço. Foi encarregado de exercer 

tarefas específicas como matar o leão de Nemeia e a hidra de Lerna, capturar o javali de 

Erimanto e a corça de Cerinia, combater o touro de Creta, entre outros feitos de bravura 

que o tornou o herói mais conhecido da Roma Antiga e da Grécia. De forma semelhante, a 

Bíblia apresenta a história de Sansão, este que, desde bebê, foi alvo de uma profecia que 

seria o responsável pelo livramento dos israelitas das mãos dos filisteus. Sansão cresceu 

fortemente e mostrou seu poder com alguns atos: matou um leão com as próprias mãos, 

dizimou um grupo de homens e assassinou mil filisteus com a mandíbula de um jumento. 

333 Ibid.  

332 MCGRATH, Alister. A vida de C.S. Lewis: do ateísmo às terras de Nárnia. Editora Mundo Cristão: São Paulo, 
2013, p. 169. 

107 



 

Tanto Sansão quanto Hércules cometeram más ações e lidaram com as consequências de 

suas condutas, por vezes, insensatas. 

Sansão quebrou todos os votos feitos a Deus, porquanto este não poderia ingerir 

álcool e o fez. Deus ordenou que os filhos de Israel se casassem com pessoas do próprio 

povo e Sansão se casou com uma filistéia, o povo inimigo de Israel, se envolveu com uma 

prostituta filisteia e se uniu-se extraconjugalmente a mulher de Soreque, prática promíscua 

também abominada pelo Deus dos hebreus. Herácles, por sua vez, também viveu 

“depravações”, como no episódio em que ele teve relações com quarenta e nove mulheres 

em uma só noite, condenando uma outra por se recusar a participar do momento. Para 

muitos,  “Hércules também era conhecido como a divindade do parto e da sexualidade por 

causa de sua infância agitada e de suas aventuras promíscuas”.334 

 Tanto Sansão quanto Herácles morreram de forma trágica: o primeiro foi soterrado 

pelo templo de Dagom, matando cerca de três mil filisteus quando empurrou os pilares 

com suas mãos e o segundo foi envenenado por sua própria esposa, sendo recebido por 

Zeus no Monte Olimpo quando morreu. Estamos comparando literariamente dois 

personagens semelhantes que pertencem a religiões, tradições e culturas distintas, mas que 

foram unidos por similaridades em sua força, conduta e trágica morte.  

Como essas “coincidências” não enfraquecem a veracidade dessas crenças? Essas 

histórias tão semelhantes não constituem um obstáculo da crença cristã? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

           Figura 14: Franz von Stucl - Pintura de quando Hércules mata o centauro Nessus para salvar Deianira 

 

 

334 Texto: Earth Shattering Facts About Hercules. Acesso em: 
https://hybridbooks.wordpress.com/2014/07/25/10-earth-shattering-facts-about-hercules/ (24/01/2024). 

108 

https://hybridbooks.wordpress.com/2014/07/25/10-earth-shattering-facts-about-hercules/


 

Hesíodo, o poeta grego da Antiguidade, narra que Zeus irou-se com Prometeu por 

tê-lo desobedecido e a sua cólera também se manifestou contra os homens. Como punição 

pela rebeldia de Prometeu, os deuses enviaram Pandora, uma mulher dissimulada e bela. 

Ao ser enviada para a terra, tornou-se a esposa de Epimeteu. Após o casamento, os deuses 

do Olimpo presentearam o casal com uma caixa que continha todos os males e doenças e 

atribuíram o aviso de que ela não deveria ser aberta. Pandora obstinada e curiosa, violou o 

pedido das divindades e abriu a caixa, liberando pragas pelo mundo inteiro. O alastramento 

do mal pôs fim na Idade de Ouro, um período conhecido pela inocência e harmonia, e os 

homens se afastaram dos deuses.  

Como dito anteriormente, esse mito possui estilhas de uma narrativa também muito 

antiga: o registro da Queda em Gênesis 3. A caixa de Pandora é semelhante ao relato 

bíblico, quando Eva, a primeira mulher da humanidade, comeu do fruto proibido num ato 

de desobediência e deu entrada ao pecado na Criação, concomitantemente com Pandora, 

que, sendo a primeira mulher da humanidade, também descumpriu a ordem do Olimpo e 

alastrou inúmeros males pela terra. O pecado encerrou o período original e harmonioso que 

o Senhor instalara ao fundar o mundo e duras penas foram atribuídas à humanidade após o 

ocorrido, assim como a era da bonança dos deuses findou-se com o erro de Pandora.  

Esses paralelos confirmam mais semelhanças entre narrativas bíblicas e mitos 

gregos; Tolkien não ignorou a realidade desse fato, mas, se estivesse certo, deveria haver 

semelhanças entre o cristianismo e as religiões pagãs. McGrath aplica que o problema real 

seria se essas semelhanças simplesmente não existissem, dado que isso traria implicações 

para o pensamento da Subcriação. A crença de Tolkien conferia a ele uma segurança de 

que “o cristianismo confere plenitude e completude a percepções imperfeitas e parciais 

acerca da realidade, espalhadas na cultura humana”335, e essa fé se configurava 

semelhantemente a uma lente que “lhe permitiu ver o cristianismo como algo que traz 

plenitude a esses ecos e sombras de verdades”336.  

Os grandes mitos, portanto, são para Tolkien ecos que reforçam a verdade que foi 

revelada posteriormente na Escritura Sagrada. Enquanto muitos que abraçam a fé cristã 

necessariamente desprezam os demais mitos, o professor acreditava que não precisávamos 

agir da mesma forma, uma vez que essas narrativas não estão em conflito. Tolkien insere 

336 Ibid. 

335 MCGRATH, Alister. A vida de C.S. Lewis: do ateísmo às terras de Nárnia. Editora Mundo Cristão: São Paulo, 
2013, p. 170. 

109 



 

os mitos como verdades que não são fatos e tratou as histórias bíblicas como verdades que 

se tornaram fatos. É essa diferenciação realizada entre os conceitos de fato e verdade que 

permitiu que o Tolkien abraçasse mitos enquanto o cristianismo seguia sendo a doutrina 

factualmente presente em sua fé.  
Retratando esse pensamento de forma fiel, Oliveira escreve que “no Mundo Falado 

existem muitos mundos falados, escritos, pintados e projetados. Pequenas histórias 

compostas pelos seres que vivem a Grande História”337 e essas histórias se acomodam 

dentro de grandes modelos que direcionam os homens a compreender os “microcosmos 

subcriados pela imaginação dos que ali habitam”. Os humanos, portanto, estariam inseridos 

na História maior do Sábio, parafraseando o poema de Tolkien, e todas as histórias que 

tecemos são criações refratadas de uma criação maior e primária. Oliveira argumenta que 

existe, de fato, uma história-mestra que é a mãe de todas as histórias fictícias. Desse  

modo, toda a realidade é firmada a partir de uma Meta Narrativa que sustenta as demais 

narrativas existentes. 

 Para Tolkien, o evangelho foi a Meta Narrativa por trás das pequenas histórias de 

“Fantasia”. Para estruturar tal pensamento, o autor construiu uma série de teses que 

defendiam alguns pontos basilares. No começo de seu ensaio, Tolkien destaca que a 

“Fantasia é uma atividade humana natural”338, logo, muitos de sua época associavam tal 

natureza à loucura ou mesmo ópio.  

 
Certamente ela não destrói a Razão, muito menos insulta; e não abranda o apetite 
pela verdade científica nem obscurece a percepção dela. Ao contrário. Quanto 
mais arguta e clara a razão, melhor fantasia produzirá.339 

 

 

O ato de fantasiar, como dito anteriormente, faz parte de quem o homem é em 

essência, pois a “Fantasia continua a ser um direito humano”340. Para o autor, é 

precisamente pelos humanos serem forjados a partir de um Criador que há a possibilidade 

de Subcriação, a saber, a produção de todas as atividades. Sobre isso, o teólogo D.A. 

Carson se dedica a explicar que “herdamos” de Deus múltiplas características como a fala, 

340 Ibid, p. 64. 

339 Ibid, p. 10. 

338 TOLKIEN, J.R.R. Árvore e Folha. Editora Harper Collins: Rio de Janeiro. 2020, p. 34-35. 

337 OLIVEIRA, Cauê. A mãe de todas as histórias: O mundo real está por detrás de todos os mundos 
imaginários, 2018. s/d. 

110 



 

os sentimentos, os pensamentos e até o impulso criativo que nos permite forjar novas 

coisas, desde um carro automotivo até uma boa história.  

 

 
Se este é o universo de Deus, e se fomos criados à imagem de Deus, então, 
quando trabalhamos, nosso trabalho reflete a Deus, sendo oferecido a ele com 
integridade e gratidão. O trabalho é significativo porque somos criados à imagem 
de Deus. O trabalho realizado desta maneira muda nossa perspectiva sobre quem 
somos.341 
 
 
 

Em concordância, Tolkien explica que o Mito resistirá na Arte, isto é, “o processo 

humano que produz Crença Secundária como subproduto”342. Como vimos anteriormente, 

o autor faz divisão entre Mundo Primário e Secundário: este aponta o mundo descrito em 

qualquer história e aquele, o mundo real. Quando um poeta, portanto, anuncia os grandes 

feitos dos deuses, ele está descrevendo e desenvolvendo uma realidade subcriada quando 

se tem como referência o Mundo Primário, cujo compromisso é a realidade primária. 

O especialista David Day analisou que em sua palestra, posteriormente 

transformada em um ensaio “Sobre estórias de fadas”, Tolkien provou acreditar 

“sinceramente que, na história de Cristo, mitologia e história se encontravam e se 

fundiam”: 

 
Porque esta história é suprema e verdadeira, a Arte foi verificada. Deus é o 
Senhor dos anjos e dos homens - e dos Elfos.Lenda e História se encontraram e 
se fundiram. 343 
 

 

Para Day, é nesta frase que Tolkien assume uma posição essencial: pela primeira 

vez, ele anuncia, por meio de sua poeticidade, que o mito antigo assume sua função por por 

meio da "prefiguração" de “contos pagãos milagrosos que a imaginação humana poderia 

ter sido preparada para aceitar o verdadeiro e histórico milagre de Jesus Cristo”344. Foi por 

meio dos mitos acerca dos deuses e heróis que a imaginação foi preparada para que o 

verdadeiro Deus descortinasse os seus feitos heroicos para toda a humanidade.  

 

344 DAY, David. 2019, p. 315. 

343 TOLKIEN, J.R.R. Árvore e Folha, 2020, p. 79. 

342 Ibid, p. 61. 

341 CARSON, D. A. O Deus presente, pp. 31-32, 2016, Editora Fiel. 

111 



 

 

Em sua palestra e ensaio “Sobre estórias de fadas”, Tolkien liga o mundo do mito 
e do conto de fadas com o de sua fé cristã: “O Evangelho contém um conto de 
fadas, ou uma história de um tipo mais amplo que abrange toda a essência dos 
contos de fadas. ." Tolkien acreditava sinceramente que, na história de Cristo, 
mitologia e história se encontravam e se fundiam: "Porque esta história é 
suprema e verdadeira, a Arte foi verificada. Deus é o Senhor dos anjos e dos 
homens - e dos Elfos." Foi aí que surgiu a importância do mito antigo: foi 
somente através da "prefiguração" de contos pagãos milagrosos que a 
imaginação humana poderia ter sido preparada para aceitar o verdadeiro e 
histórico milagre de Jesus Cristo.345 

 

 

Todas as histórias, portanto, acontecem para revelar que o criador da narrativa é um 

subcriador. Desse modo, ele “concebe um Mundo Secundário no qual nossa mente pode 

entrar” e enquanto estamos dentro dele, o que o autor relata é “verdade”: está de acordo 

com as leis daquele mundo”346. Se um mundo provém da Fantasia, seja ele fantástico e 

mítico, é bem construído, tudo o que lá ocorre é verdade, mas não em Nível Primário. Isto 

indica que o valor da verdade lhes pode ser atribuído enquanto a história reside no Mundo 

Secundário, contudo, em sua natureza subjacente. Entende-se, por exemplo, que as 

histórias de Zeus, Hera, Cronos e tantos outros deuses são reais dentro da esfera mítica, e é 

exatamente esse o motivo pelo qual Tolkien rejeitava a ideia de que a mitologia era 

mentira: ela é verdadeira se inserida em seu Mundo Secundário. Uma vez entendendo que 

o Mundo Primário dá origem ao Secundário, compreende-se que o último depende do 

primeiro e é derivado dele. Se existe, porém, espaço para incredulidade, Tolkien aponta 

que a magia falhou e, com ela, todos os esforços anteriormente aplicados. Podemos 

perceber, acima de tudo, que Tolkien não menospreza as histórias uma vez que elas estão 

contidas no Mundo Secundário, de modo que, à sua própria maneira, elas comprovam seu 

valor em meio a sua esfera particular. A sua abordagem significativa discorda da lógica 

comumente apresentada por outros estudiosos e intelectuais de sua época, estes que 

configuraram as histórias como falsas ou insuficientes  

Os autores Cristina Casagrande, Diego Genu Klautau e Maria Zilda da Cunha 

organizaram o livro “A Subcriação de mundos – estudos sobre a literatura de J. R. R. 

Tolkien”, este que reúne ensaios e artigos acerca dos ideais previamente apresentados 

acerca dos conceitos de Subcriação de Tolkien. No artigo “Os vestígios da Trindade em O 

Silmarillion”, Maurício Avoletta Júnior resume parte do atual trabalho ao afirmar que uma 

346 TOLKIEN, Árvore e Folha, p. 48. 

345 Ibid. 

112 



 

vez que o subcriador é um simples reflexo de um Criador pleno, “o  subcriador  não  

consegue  fazer com  que sua Subcriação  exista  de  modo  contínuo  e  sem  falhas”347, 

uma vez que a teologia cristã aborda Deus como o único capaz de fazer isso, enquanto “o  

homem, por sua vez, apenas a simula”348. Recitando mais uma vez o verso inicial de 

Mitopeia, “mentiras não compõem o peito humano que do único Sábio tira seu plano e o 

recorda”. Todas essas questões colaboram com a visão de que o subcriador é aquele que 

produz de forma falha e descontínua, em virtude da atuação perfeita no executar provém 

exclusivamente de Deus.  

Quando um grande nome da ciência da religião afirmou que a mitologia era a 

doença da linguagem, Tolkien prontamente se propôs a retrucar aquele posicionamento. 

Em resposta à afirmação de Friedrich Max Müller, J.R.R. Tolkien rebate que: 

 

 
A Filologia foi destronada do alto posto que antes tinha nessa corte de inquérito. 
A visão que Max Müller tinha da mitologia como uma “doença da língua” pode 
ser abandonada sem remorso. A mitologia não é uma doença de forma alguma, 
embora possa, como todas as coisas humanas, ficar adoentada. Poder-se-ia muito 
bem dizer que o pensamento é uma doença da mente. Estaria mais perto da 
verdade dizer que as línguas, em especial as línguas europeias modernas, são 
uma doença da mitologia.349 

 

 

Em resposta à afirmação de Müller, J.R.R. Tolkien buscou defender a mitologia 

como uma expressão repleta de sanidade como tantas outras artes e histórias. 

Semelhantemente a esse posicionamento, Roland Barthes defende em seu livro 

“Mythologies” que o mito por si mesmo “não nega as coisas, pelo contrário, sua função é 

falar delas”350. O autor esclarece que as histórias mitológicas trazem uma clareza as coisas 

“que não é a de uma explicação, mas de uma afirmação, de fato”351. Essa ótica se 

assemelha ao posicionamento de Tolkien, porquanto a todo momento de sua defesa em 

nome da mitologia, o professor se empenhou para desenvolver a noção de que os mitos 

existem não para negar a realidade última ou contradizer os métodos tido como populares, 

a saber, a ciência. 

351 Ibid. 

350 BARTHES, Roland. MYTHOLOGIES. Manufactured in the United States of America Twenty-fifth printing, 
1991, p. 143. 

349 TOLKIEN, J.R.R. Árvore e Folha, 2020, p. 34. 

348 Ibid.  

347 JÚNIOR, Maurício Avoletta. Os vestígios da Trindade em O Silmarillion, 2019, pp. 284-285. 

113 



 

Os mitos “se” explicam apenas dentro dos limites de seu Mundo Secundário, isto é, 

no interior da dimensão criada pelo próprio mito, mas não para além disso. Enquanto boa 

parte do que acontece no Mundo Primário pode ser catalogado como “fato”, o que ocorre 

no Mundo Secundário é repleto de simbologias e subcriações.  

Ainda a respeito da discussão que questiona a verdade dos mitos, sabemos que 

muitos cristãos possuem receio em consumir diferentes tipos de literatura que provenham 

de autores não-cristãos. Apesar de muitos usarem de sua intolerância para aumentar 

consideravelmente o preconceito, outros apenas estão buscando agir com zelo e proteger a 

fé pessoal de influências externas. A respeito disso, o reformador João Calvino costumava 

defender que toda verdade é a verdade de Deus, ainda que os lábios que a profere não 

sejam os de um cristão. Se um “ímpio” diz algo que configura-se como uma verdade, ela 

não está enfraquecida ou mesmo defeituosa: verdade é verdade, independente de quem a 

disse.  

Vejamos o trecho na íntegra: 

 
Desta passagem podemos inferir que é supersticioso recusar-se fazer qualquer 
uso de autores seculares. Porque, visto que toda verdade procede de Deus, se 
algum ímpio disser algo verdadeiro, não devemos rejeitá-lo, porquanto o mesmo 
procede de Deus. Além disso, visto que todas as coisas procedem de Deus, que 
mal haveria em empregar, para a sua glória, tudo quanto pode ser corretamente 
usado dessa forma? Sobre este tema, porém, o leitor é remetido ao ensaio de 
Basílio, πρός τοὺς νέους, ὅπως ἂν ἐξ ἑλλ. κ.τ.λ, onde ele instrui os jovens sobre 
como poderão aproveitar-se do auxílio oriundo de autores pagãos.352 
 
 
 

Como podemos perceber na citação de Calvino, se todas as coisas procedem de 

Deus, uma vez que o ímpio afirmar algo verdadeiro, naturalmente estamos diante de uma 

tese digna. Não é sábio desqualificar uma sentença verdadeira mediante o portador dessa 

mensagem. Em suma, se os mitos possuem alguma verdade, elas provém de Deus, não 

podendo ser descartados por se originarem de povos ditos “pagãos”. Nos lembremos, por 

exemplo, do ato imediato após a desobediência de Pandora, esta que abriu uma caixa 

proibida, mesmo sobre avisos e alertas. A consequência foi a chegada de todas as mazelas 

e dificuldades em nosso mundo, alastrando inúmeras tragédias a partir da escolha de 

Pandora. Qual é a verdade que esse mito emana? Toda desobediência tem um custo e tal 

disposição pode ter um alto preço para muitos. Da mesma forma, como vimos em outro 

352 CALVINO, João. In: As Pastorais. Série Comentários Bíblicos. Tradução Valter Graciano Martins. São 
José dos Campos: Editora Fiel, 2009, p. 318. In  Calvino na Epístola de Paulo a Tito 1.12. 

114 



 

momento do texto, em Gênesis 3, somos testemunhas do erro de Eva, que ao comer o fruto 

proibido, trouxe o pecado, a maior das mazelas, para o nosso mundo. A lição da história e 

a moral do episódio entre Eva e a serpente possuem um elo em comum, isto é, a 

consequência amarga da desobediência ante a divindade. Tendo em vista o posicionamento 

de Calvino, não podemos desprezar o que foi falado pelo mito grego de Pandora, dado que 

toda verdade é verdade de Deus e, ao menos no quesito das consequências da rebeldia, o 

mito em nada mentiu. 

Da mesma forma, Tolkien acreditava que, apesar dos mitos não serem a revelação 

divina que ele atribui a Deus, existe no centro dos mitos porções de veracidade que não 

podem ser ignoradas.  

A ideia da Mitopeia, portanto, alcança o seu ápice quando nos lembramos de que os 

mitos são exercícios subcriativos, reflexos da imagem e semelhança de um Criador que usa 

de sua liberdade para forjar e criar histórias que projetam a verdade, e toda verdade é de 

Deus.  

 
O homem, neste sentido, é um ‘subcriador’, ‘a luz refratada / através da qual é 
fragmentado de um único Branco / a muitos matizes, e combinado infinitamente 
/ em formas vivas que se movem de mente para mente”. O poeta abençoa os 
homens de imaginação, da fé, 'os criadores de lendas com suas rimas / de coisas 
não encontrado dentro do tempo registrado”. Ele ‘não andará com o seu 
progresso macacos”, diante dos quais “boquiabertos / o abismo escuro para o 
qual tende seu progresso”, ou aceitar um mundo no qual ‘o pequeno criador’ (o 
subcriador) não tem parte na ‘arte do criador’ (as criações de Deus).353 

 

 

 

Conclusões 

 

Dentre tantas narrativas que podem cercar os seres narrativos, isto é, os humanos, 

conclui-se que J.R.R. Tolkien confessava uma História-Mãe que transformou o rumo de 

sua vida e suas histórias. Muitos lembram de Tolkien como o célebre autor de “O Hobbit” 

e “O Senhor dos Anéis”, valorizando suas habilidades intelectuais de formar um mundo 

inédito e criar línguas para compor sua invenção. Sua família, por outro lado, recorda sua 

pessoa através da intensidade de sua fé. Sua filha, Priscilla, lembra-se dele como “um 

353  SCULL, Christina. HAMMOND, Wayne G. The J. R. R. Tolkien Companion and Guide, p. 1172. Tradução 
própria. 

115 



 

cristão devoto” com “uma forte fé religiosa”354. O seu filho John diz que a sua fé 

“permeava todos os seus pensamentos, crenças e tudo o mais… ele foi muito, sempre 

cristão”355. Também o seu sobrinho, Julian, e os seus netos entendem que, acima de 

qualquer título, Tolkien possuía uma fé profunda e era um católico romano devoto. Por sua 

fé católica, a sua ótica foi afetada, de modo que suas produções acadêmicas e literárias 

possuem reflexos de sua crença. Diante de tantos relatos enfáticos acerca da voracidade de 

sua fé, é possível supor que é impossível ter convivido com Tolkien sem estar ciente de 

que ele direcionava a suas crenças a Deus: o cristianismo era um agente absolutamente 

integral, tocando todas as esferas de sua vida pública e particular na mesma medida.  

Em uma sociedade cética, o fato é que a diversidade de crenças pode ser recebida 

tanto de maneira tolerante quanto de forma inflexível. Mediante essa realidade, Tolkien se 

ergue como um autor capaz de agradar até mesmo aqueles que não partilham da mesma 

História-Mãe que ele, pois sua habilidade de construir esse universo rico em detalhes e 

plausibilidade é um banquete indispensável para leitores de fantasia. Por outro lado, 

mediante a firmeza a qual o autor se agarrava a sua crença, não parece desejável anular 

esse fato de sua biografia.  

Não deve causar rejeição, portanto, a sugestão de que as histórias construídas por 

Tolkien tenham herdado traços da História-Mãe tão envolvente do autor. Nas páginas da 

saga, tamanha é a universalidade dos valores, tão bem estampados nas empreitadas onde o 

bem e o mal se combatem na batalha do Abismo de Helm. É notável a presença dos temas 

da resistência às tentações malignas, especialmente ao observarmos Frodo rejeitando e 

suportando a sedução do Um Anel. É admirável o anseio pelas praias brancas, e o além, os 

campos verdes, longínquos sob um belo amanhecer. Cada um desses pontos, dentre tantos 

outros, salientam os lembretes estabelecidos em sua própria História-Mãe, como quando o 

bem e o mal miram a face um do outro nas pelejas descritas em 1 Samuel e 2 Samuel. Há a 

passagem onde, assim como Frodo, Jesus resiste às tentações postas pelo Diabo, além dos 

trechos onde a eternidade é também predita para trazer conforto e propósito à caminhada 

cristã. 

Ao trabalhar com os conceitos de Subcriação e Mitopeia, Tolkien defendeu que 

todas as histórias partem de uma História, uma narrativa maior, a criadora de todas as 

355 Ibid. 

354   ORDWAY, Holly. A Fé de Tolkien: Uma Biografia Espiritual. Editora Word on Fire Academic, 2023. 
Tradução própria. 

116 



 

demais narrações subcriadas. A mente encarnada, a língua e a estória são coevas, capazes 

de abstrair e generalizar, vendo não apenas a grama-verde, mas pode enxergar que “é verde 

bem como é grama”. O Professor destaca que a mesma mente que pensou “leve, pesado, 

cinza, amarelo, parado, veloz”356 pode, da mesma forma, conceber “a magia que tornaria as 

coisas pesadas, leves e capazes de voar, transformaria chumbo cinza em ouro amarelo, e a 

pedra parada, em água veloz”357, apesar de não se poder estipular com certeza qual foi o 

primeiro autor da humanidade responsável por tal feito. A partir disso, Feéria começa e o 

homem torna-se um subcriador358, tendo no peito parte do plano retirado do Sábio e 

exercendo um direito que não foi revogado. Estando ciente desse fato, Tolkien rejeitou a 

ideia que afirma que os mitos seriam mentiras envoltas em prata, pois se criamos, 

obedecendo o reflexo vindo do Criador, os nossos impulsos criativos são importantes o 

bastante para não serem classificados como falsidades. Apesar de defeituosas, as criações 

humanas ainda se dirigem ao porto verdadeiro.  

J.R.R. Tolkien não somente acreditava na realidade da Subcriação, como a praticou 

em suas próprias histórias da Terra Média. Como vimos ao longo dos capítulos, Tolkien 

desenvolveu posicionamentos hipóteses a respeito da Subcriação enquanto era o mais 

devoto fiel desse pensamento, uma vez que as suas histórias originais e únicas podem ter 

recebido influências diretas da literatura cristã, sendo o seu legado uma dispersão de 

múltiplas cores que apontam para a matiz original. Quando nos deparamos com essa 

sentença, podemos trazer à mente as inúmeras coincidências e similaridades existentes 

entre as tramas tolkenianas e os relatos cristãos, especialmente pertencentes a Gênesis. Em 

cada uma dessas correlações estabelecidas, Tolkien, como nos afirmou Carpenter, 

acreditava estar em contato com a verdade e defendia estar imprimindo a verdade em suas 

histórias, uma vez que acreditava que todos os mitos que tecemos, apesar dos erros, 

provinham da Verdade divina. A Subcriação está presente na obra de Tolkien quando 

observamos Eru, o Criador, esclarecendo a sua criatura, Melkor, que os seus dons vinham 

dele e não existe uma melodia tocada que não tivesse fonte última em seu ser divino. Ao 

estabelecer essa ligação entre subcriador e Criador, notada também por tantos leitores ao 

decorrer dos séculos, é possível adquirir um entendimento ainda mais profundo do 

conceito pertencente ao seu ensaio filosófico.  

358 Ibid. 

357 Ibid. 

356  TOLKIEN, Árvore e Folha, 2020, p. 34-35. 

117 



 

Na visão de J.R.R. Tolkien, os mitos possuem a potência de retratar experiências 

originalmente verdadeiras e manifestam como efeitos da criatividade humana, 

descendentes do reflexo de Deus, o Criador. Quando um autor se propõe a contar uma 

história, ainda que o enredo caminhe para uma direção totalmente distinta da do Criador, a 

simples atividade criativa de narrar já rememora a dinâmica da Subcriação imputada à 

humanidade desde o princípio dos tempos. Além disso, existe uma notável preciosidade e 

legítima veracidade nessas narrativas que possibilita o seu aceite, e Tolkien buscou realçar 

o seu mérito e valor que a elas sempre foram intrínsecos por meio de sua posição 

apresentada ao longo do trabalho exposto. 

C.S. Lewis e J.R.R. Tolkien acreditavam que assim como a fala é uma invenção 

sobre objetos e ideias, o mito é uma criação sobre a verdade. Tolkien se dedicou a trabalhar 

os mitos como transmissores de lições profundas e verdades subjacentes, inspirando-se na 

estrutura cosmogônica dos mitos de origem para formar e compor o seu próprio mundo 

inédito. Em certa medida, o mito deve ser tratado, portanto, como uma história sagrada, 

“uma história verdadeira, porque sempre se refere a realidades”359, posicionamento esse 

partilhado por Tolkien, que defendia que os melhores mitos não são “falsidades construídas 

deliberadamente, mas são contos criados pelas pessoas para captar os ecos de verdades 

mais profundas”360 que narram “todos os acontecimentos primordiais em consequência dos 

quais o homem se converteu no que é hoje”361.  

Dessa forma, Tolkien aponta que os mitos buscam abordar as atividades humanas 

significativas e oferecer um enredo que possui valor dentro de seu Mundo Secundário, em 

momento algum comprometendo as verdades da realidade contida no Mundo Primário. 

Sendo assim, tais narrativas míticas apontam para Deus quando falam a verdade, uma vez 

que, como o reformador João Calvino defende, toda verdade é a verdade de Deus. Visto 

que todas as coisas procedem de Deus, que mal haveria em utilizar tudo que pode ser 

acertadamente usado dessa forma? A partir dessa ideia, Calvino fundamentou os pilares do 

que veio a ser, mais tarde, o conceito de “Graça Comum”, aquela que compreende que 

“todo conhecimento, fosse ele “sagrado” ou “profano”, provinha de Deus”362.  

362 Ministérios Pão Diário. Teólogo francês, pastor e reformador em Genebra, na Suíça, considerado o 
sucessor de Martinho Lutero e aclamado como o reformador mais importante na segunda geração da 
Reforma Protestante. Acesso em: https://ministeriospaodiario.org/autores-classicos/joao-calvino/ 
 

361  ELIADE, Mircea. Mito e Realidade. Coleção Debates, São Paulo: Perspectiva, 2020, p. 16. 
360 MCGRATH, Alister. A vida de C.S. Lewis: do ateísmo às terras de Nárnia, 2013, p. 169. 

359 ELIADE, Mircea. Mito e Realidade. Coleção Debates, São Paulo: Perspectiva, 2020,  p. 12. 

118 



 

O efeito mais direto dessa sentença é compreender que, mesmo dita por alguém que 

não partilha de uma fé cristã, a verdade segue sendo verdade em qualquer instância, época 

e cultura. Quando a verdade é dita, a sua luz atraente é exibida e ela pode nos conduzir ao 

entendimento que mesmo que a mente humana seja afetada pela mentira, maldade e 

crueldade, ela pode ser dotada também com dons admiráveis vindos do seu Criador, 

enquanto conduzem o leitor a considerar cada predicamento básico existente na realidade 

como, por exemplo, o bem eo mal, a morte e a vida, a mentira e a verdade, o casamento, o 

trabalho e as demais associações humanas.  

Por esses e outros motivos, os mitos também podem se assemelhar ao relato bíblico 

e às narrativas de Tolkien, pois como todas as narrativas provêm de um mesmo Criador, o 

pano de fundo pode ser semelhante. Para muitos, essas histórias análogas podem apresentar 

uma contradição à legitimidade da fé cristã, contudo, Professor Tolkien não admitia isso. 

Como vimos em seus estudos, ele reconhece a mitologia como pertencente à esfera das 

histórias criadas por seres que refletem a imagem correspondente de um Criador, este que 

detém a História Mater – a História que originou o Mundo Primário – e mais importante de 

todas.  

Mediante tudo o que foi exposto, é possível apontar que J.R.R. Tolkien foi, 

portanto, um pai dedicado, professor exímio, intelectual brilhante, escritor lendário mas, 

acima de tudo, em suas próprias palavras, “o mais importante, sou um cristão (o que pode 

ser deduzido a partir de minhas histórias)”363. O fervor da fé de Tolkien contagiou 

positivamente todas as suas funções mencionadas acima. 

Deste modo, o conceito de Subcriação nasce da História-Mãe que ocupava o centro 

de sua mente e alma, o cristianismo, e as suas histórias, poemas e personagens herdam 

características dessa narrativa mater que iluminou os seus passos, seu intelecto e a sua 

convicção até o fim de seus dias. Assim como confere a tradução do seu nome do meio, 

Reuel, Tolkien buscou ser, acima de tudo, um amigo do Deus a quem era devoto, 

respeitando a diversidade das múltiplas culturas, observando e se deleitando entre as 

narrativas enquanto guardava a inteireza do seu coração para o Autor de sua história. 

 

 

 
 

363   TOLKIEN, J.R.R. As cartas de Tolkien. 1ª ed. Curitiba, PR: Arte & Letra, 2010.s of J.R.R Tolkien , 171–72. 

119 



 

 

 

Referências Bibliográficas 

 

ANDERSON, James. “Introdução,” em Salmos, ed. Franklin Ferreira, Tiago J. Santos 

Filho, e Francisco Wellington Ferreira, trans. Valter Graciano Martins, Primeira Edição, 

vol. 1, Série Comentários Bíblicos. São José dos Campos, SP: Editora Fiel, 2009–2012. 

BARTHES, Roland. MYTHOLOGIES. Manufactured in the United States of America, 

Twenty-fifth printing, 1991. 

BARTHOLOMEW, Craig G.; GOHEEN, Michael W. O Drama das Escrituras: 

encontrando o nosso lugar na história bíblica, Edições Vida Nova, 2017. 

BAXTON, Benjamin. J.R.R. Tolkien, Sub-Creation, and Theories of Authorship, 2013. 

Mythlore: A Journal of J.R.R. Tolkien, C.S. Lewis, Charles Williams, and Mythopoeic 

Literature, Vol. 31, No. 3, Article 5. 

BOWLING, Drew. Como o catolicismo de Tolkien influenciou sua obra? Com Shalom. 

BURKE, Myles. O trauma da 1ª Guerra Mundial que inspirou 'O Senhor dos Anéis', 

2024. Acesso em: https://www.bbc.com/portuguese/articles/cy6831npx1jo. 

CALVINO, João. In: As Pastorais, Série Comentários Bíblicos. Tradução Valter Graciano 

Martins. São José dos Campos: Editora Fiel, 2009. 

CARPENTER, Humphrey. J.R.R. Tolkien – uma biografia, Editora: HarperCollins; 1ª 

edição, 2023. 

CARSON, D. A. O Deus presente, Editora Fiel, 2016. 

DAY, David. An Encyclopedia of Tolkien: The History and Mythology that inspired 

Tolkien’s World, Editora: Canterbury Classics, 2019. 

DESCHENE, Jonathan. Forging Faërie: Sub-creation, Depth and Mythic 

Otherworldliness in J. R. R. Tolkien's Conception of the Fairy-Story. Thesis submitted 

120 

https://www.bbc.com/portuguese/articles/cy6831npx1jo


 

in partial fulfillment of the requirements for the Degree of Master of Arts (English) Acadia 

University Fall Convocation, 2011. 

ELIADE, Mircea. Mito e Realidade, Editora: Perspectiva; 1ª edição. 13 de outubro, 2020. 

ELIADE, Mircea. O sagrado e o profano: A Essência das religiões, Editora: WMF 

Martins Fontes, 2010. 

ELIADE, M. História das crenças e das ideias religiosas. Vol. II: de Gautama Buda ao 

triunfo do cristianismo, 2011. 

FIELD, J. Fraser. Entrevista com o autor Joseph Pearce sobre “O Senhor dos Anéis”, 

CERC - Centro de Recursos Educacionais Católicos. 

FILORAMO, Giovanni; PRANDI, Carlo. As ciências das religiões, São Paulo: Paulus, 

1999. 

GRIMAL, P. Mitologia clássica – mitos, deuses e heróis, Tradução Hélder Viçoso – 1ª ed. 

– Lisboa: Edições Texto & Gráfica, 2009. 

HILEY, Margaret; WEINREICH, Frank. Tolkien´s Shorter Works. Proceedings of the 

Jena Conference 2007. Zurich, Jena: Walking Tree Publishers 2007. 325-347. 

Metaphysics of Myth. The Platonic Ontology of “Mythopoeia“. 

IRWIN, William; Eric Bronson; Gregory Bassham. O Hobbit e a filosofia (Cultura Pop) 

(Portuguese Edition). Best Seller. Edição do Kindle. 

JÚNIOR, Maurício Avoletta. Os vestígios da Trindade em O Silmarillion, 2019, pp. 

284-285. 

KERÉNYI, Karl. Religião Antiga, Editora Vozes, 2022. 

LEWIS, C.S. Carta a Arthur Greeves, 18 de out.1931; The Collected TOLKIEN. 

_________. Deus no banco dos réus, Editora Thomas Nelson Brasil, 2018. 

_________. Milagres, Editora Thomas Nelson Brasil. 1ª edição. 15 abril 2021. 

_________. Surpreendido pela alegria, Editora Thomas Nelson Brasil, 2021. 
121 



 

LONGENECKER, Fr. Dwight. J.R.R. Tolkien Was a Great Catholic Evangelist, 

National Catholic Register, Março de 2016. 

MACINTYRE, Alasdair. After Virtue, Notre Dame: University of Notre Dame Press, 

1981, p. 211. 

MENDONÇA, Antônio Gouveia. Ciências das Religiões: de que mesmo estamos 

falando?, 2004, p. 23. 

MIRANTE, Daniel; WAY, Judith. The Subcreation Theory of J.R.R. Tolkien. 

MILLER, Ryder W, ed. The War of Ideas between Arthur C. Clarke and C. S. Lewis, 

New York: iBooks, 2003. 

MCGRATH, Alister. A vida de C.S. Lewis: do ateísmo às terras de Nárnia, Editora 

Mundo Cristão, 2013. 

MULLER, Max. Lectures on The Science of Language Delivered At The Royal 

Institution of Great Britain In April, May, and June, 1861. 

NEWBIGIN, Lesslie. The gospel in a pluralistic society, Grand Rapids: Eerdmans, 1989, 

p. 15. 

OLIVEIRA, Cauê. A mãe de todas as histórias: o mundo real está por detrás de todos 

os mundos imaginários, 2018. 

ORDWAY, Holly. A Fé de Tolkien: Uma Biografia Espiritual. Editora Word on Fire 

Academic, 2023. 

PEARCE, Joseph. Catholic Literary Giants: A Field Guide to the Catholic Literary 

Landscape, Editora: Ignatius Press, 2014. 

______________. J.R.R. Tolkien's Take on the Truth: Interview with Author Joseph 

Pearce on "Lord of the Rings". 

PLIMMER, Charlotte e Denis. JRR Tolkien interview: ‘It would be easier to film The 

Odyssey than The Lord of the Rings’, The Telegraph, 2023. 

122 



 

RAD, G. von. Genesis, Trad. por J. H. Marks. OTL. Filadélfia: Westminster, 1972. 

RICARDO, Paulo. Christo Nihil Præponere. O Silmarillion, 5 Jan 2018. Acesso em: 

https://padrepauloricardo.org/episodios/o-silmarillion?page=3). 

SCHUURMAN, Egbert. Fé, esperança e tecnologia: Ciência e fé cristã em uma cultura 

tecnológica, Editora Ultimato, 2021. 

SCULL, Christina; HAMMOND, Wayne G. The J. R. R. Tolkien Companion and 

Guide, Harper Collins Publishers, 2017. 

SHIPPEY, Tom. J.R.R. Tolkien: Author of the Century, HarperCollins, 2001. 

SILVA, Matheus Mainardes de Oliveira da; MACHADO, Ana Maria; PESSI, Donizeti. 

Cosmogonia tolkeniana e cristã: um paralelo arquetípico, outubro de 2022. 

SNELL, Bruno. A cultura grega e as origens do pensamento europeu, 2012. 

TOLKIEN, J.R.R. Árvore e Folha, 1ª ed. Rio de Janeiro: Harper Collins, 2020. 

____________. As cartas de Tolkien, 1ª ed. Curitiba, PR: Arte & Letra, 2010, vol. 1. 

____________. As duas torres, Rio de Janeiro, Editora Harper Collins, 2019. 

____________. A Sociedade do Anel, Rio de Janeiro, Editora Harper Collins, 2019. 

____________. O Hobbit, Rio de Janeiro, Editora Harper Collins, 2019. 

_____________. O Silmarillion, Rio de Janeiro, Editora Harper Collins, 2019. 

______________. Cartas de J.R.R. Tolkien, Editora: Arte & Letra; 1ª edição, 2010. 

VIEIRA, Maria Jose Goulart. A lei natural e o bem comum em Tomás de Aquino: 

contribuições tomasianas ao direito ambiental, Universidade de Caxias do Sul, 2020. 

VOGT, Brandon. Tolkien, Lewis, and the Christian Imagination: An Interview with 

Joseph Pearce, Word on Fire, 2016. 

WALTKE, Bruce K. and Cathi J. Fredericks. Gênesis, ed. Cláudio Antônio Batista Marra, 

123 

https://padrepauloricardo.org/episodios/o-silmarillion?page=3
https://padrepauloricardo.org/episodios/o-silmarillion?page=3


 

trans. Valter Graciano Martins, 1a edição., Comentários Do Antigo Testamento. São Paulo, 

SP: Editora Cultura Cristã, 2010. 

WIRZBA, Norman. Nossa vida sagrada: Como o cristianismo pode nos salvar da crise 

ambiental, Editora Thomas Nelson, 2023. 

 

 

124 


	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	                   Introdução 



