
  
 

  
 

 

  
 
 
 
 

 
 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA  
CENTRO DE CIÊNCIAS JURÍDICAS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM CIÊNCIAS JURÍDICAS 
DOUTORADO EM DIREITOS HUMANOS E DESENVOLVIMENTO 

 
UNIVERSITÀ DEGLI STUDI DI FIRENZE 

DIPARTIMENTO DI SCIENZE GIURIDICHE 
DOTTORATO DI RICERCA IN SCIENZE GIURIDICHE 

 
 
 
 
 

FERNANDA FERNANDES DE OLIVEIRA FORMIGA 

 
 
 
 

 
 

ENSINO E APRENDIZAGEM EM DIREITOS HUMANOS NO ENSINO 
BÁSICO: construção de uma cultura de respeito como ferramenta de apoio 

ao sistema jurídico no enfrentamento à violência de gênero. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

JOÃO PESSOA 

2024 



2 
 

 

FERNANDA FERNANDES DE OLIVEIRA FORMIGA 
 

 
 
 
 
 

 
ENSINO E APRENDIZAGEM EM DIREITOS HUMANOS NO ENSINO 

BÁSICO: construção de uma cultura de respeito como ferramenta de apoio 
ao sistema jurídico no enfrentamento à violência de gênero. 

 
 
 
 
 
 
 

Tese de Doutorado em regime de cotutela 
internacional apresentada aos Programas de 
Pós-Graduação em Ciências Jurídicas da 
Universidade Federal da Paraíba e da 
Università degli Studi di Firenze, como 
requisito parcial para a obtenção dos títulos 
de Doutora em Ciências Jurídicas e 
Dottoressa di Ricerca in Scienze 
Giuridiche, respectivamente. 

 
Área de Concentração: Direitos Humanos e 
Desenvolvimento 
Linha de Pesquisa: Teoria e História dos 
Direitos Humanos 

 
Orientador: Prof. Dr. Gustavo Barbosa de 
Mesquita Batista  
Coorientadora: Profa. Dra. Lucia Re 

 
 
 
 
 
 

    

JOÃO PESSOA 

2024 



3 
 

 

  



4 
 

 

 

FERNANDA FERNANDES DE OLIVEIRA FORMIGA 
 
 
 
 
 

 
ENSINO E APRENDIZAGEM EM DIREITOS HUMANOS NO ENSINO 

BÁSICO: construção de uma cultura de respeito como ferramenta de apoio 
ao sistema jurídico no enfrentamento à violência de gênero. 

 
 
 
 

BANCA EXAMINADORA 
 
 
 

______________________________________________________ 
Prof. Dr. Gustavo Barbosa de Mesquita Batista - UFPB 

Orientador 
 

_____________________________________________________ 
Profa. Dra. Lucia Re - UNIFI 

Coorientadora 
 

______________________________________________________ 
Profa. Dra. Adelaide Alves Dias - UFPB 

 
 

______________________________________________________ 
Profa. Dra. Maria Creusa Borges - UFPB 

 
 

_______________________________________________________ 
Prof. Dr. Carlo Botrugno - UNIFI 

 
 

_______________________________________________________ 
Prof. Dr. Giuseppe Caputo - UNIFI 

 
 

JOÃO PESSOA 

2024 



5 
 

 



6 
 

 

 
 



7 
 

 

 



8 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

A Davi, Artur e Ester, filhos amados, que representam a 
essência da minha motivação e o estímulo que me 
impulsionou a persistir. Foi esse amor que me sustentou 
ao longo de todo o percurso.  

  



9 
 

 

AGRADECIMENTOS 
 

 

 
Agradeço, primeiramente, a Deus, que nunca me deixou passar por esse processo 

sozinha. Seu amor, cuidado e provisão foram meu sustento nessa trajetória. A Ele rendo honra, 

glória e louvor. 

Aos meus pais, Fernando e Rosângela, que me apoiaram incondicionalmente, cuidaram 

dos meus em minha ausência e foram a retaguarda necessária para que eu chegasse até o fim.  

Ao meu esposo, Daniel, cuja dedicação à família foi especialmente significativa durante 

minha estadia em Florença. Sem seu suporte, essa jornada não teria sido possível. 

Aos meus filhos, Davi, Artur e Ester, que representam a razão pela qual não desisti. 

Seus sorrisos e afagos renovaram minhas energias para continuar avançando. 

Aos meus irmãos, Wescley e Walysson, pela assistência com gráficos e suporte 

financeiro na realização da cotutela. 

À minha tia, Rosalba, por sempre ter acreditado no meu potencial acadêmico e por sua 

disposição em ajudar-me. Sua colaboração na viagem para Florença foi essencial.  

Ao meu orientador e amigo desde os tempos da graduação, Prof.º Dr. Gustavo Batista. 

Seu profundo conhecimento jurídico e sua sensibilidade humana foram extremamente valiosos 

tanto para as minhas pesquisas, mas também como um esteio emocional nos momentos em que 

pensei não ser capaz de prosseguir. Expresso aqui minha sincera gratidão. 

À minha orientadora, Profª. Drª. Lucia Re, a quem tive a honra de conhecer na 

Università degli Studi di Firenze (UNIFI). Agradeço pelas ricas conversas e pelas indicações 

de referências bibliográficas que compartilhou, provenientes de seu imenso saber jurídico. A 

atenção e a gentileza que recebi tiveram um impacto significativo, servindo como fonte de 

inspiração e estímulo para minhas atividades futuras. 

Ao Prof. Dr. Emílio Santoro, manifesto minha gratidão pelas orientações recebidas não 

apenas durante o Exame de Qualificação, mas também por sua orientação nas fases iniciais 

deste Doutorado. Sua disponibilidade para participar de reuniões, tanto presenciais quanto 

virtuais, e seu comprometimento com a realização da cotutela entre a UFPB e a UNIFI foram 

fundamentais para o êxito desta jornada acadêmica. Sinto-me imensamente privilegiada por 

essa oportunidade. 

Aos Professores Doutores que se dispuseram a participar da Banca de Qualificação: 



10 
 

 

Adelaide Dias, Maria Creusa Borges, Maria Elizete Carvalho, Carlo Botrugno e Emílio Santoro, 

pelas ricas contribuições que redirecionaram minha pesquisa e a fizeram ser escrita por muitas 

mãos. É incalculável o reconhecimento que tenho por todas as reflexões apresentadas. 

Aos Professores Doutores pareceristas, Hugo Santos e Artur Stamford,  que gentilmente 

aceitaram participar desta importante etapa requisitada pela UNIFI. Agradeço pelo 

desprendimento em avaliar esta tese, o que possibilitou a continuidade do processo de Defesa. 

Aos Professores Doutores que se dispuseram a integrar a Banca de Defesa: Adelaide 

Dias, Maria Creusa Borges, Carlo Botrugno e Giuseppe Caputo, juntamente com 

os orientadores Lucia Re e Gustavo Batista, cujas valiosas contribuições enriqueceram esta 

pesquisa. É uma grande honra ser avaliada por membros de tão amplo conhecimento e 

relevância acadêmica. 

Às amigas Josilene Mendes e Nayhara Andrade, com quem tive a alegria de 

compartilhar, em diferentes ocasiões, as experiências enriquecedoras de estudar no exterior. 

Sem dúvida, minhas vivências em Florença não teriam sido tão marcantes nem tão leves sem a 

companhia de ambas. Nossas diversas histórias ficarão eternizadas em minha memória. 

À minha amiga Thaís Máximo, pelas valiosas discussões na fase final da elaboração da 

tese. Seu olhar criterioso foi fundamental para o aprimoramento das minhas ideias e para a 

conclusão deste trabalho. 

Às amigas-mães do Colégio Batista e aos meus familiares, que abraçaram minha causa  

oferecendo apoio financeiro e emocional necessário para minha viagem a Florença. Se eu fosse 

nomeá-los individualmente, teria uma lista extensa. Vocês foram instrumentos de Deus na 

minha vida. A partir de vocês, muitas outras pessoas – algumas delas anônimas – também 

contribuíram para essa jornada pela qual serei eternamente grata. 

Aos professores, servidores e colegas do Programa de Pós-Graduação em Ciências 

Jurídicas da UFPB, agradeço por todas as contribuições e trocas de conhecimento. Cada 

interação foi um alicerce na construção deste trabalho. 

Aos docentes e servidores da UNIFI, especialmente à Claudia Baccianti, cuja acolhida 

gentil e constante disposição em facilitar todos os recursos necessários ao desenvolvimento dos 

meus estudos em Florença foram inestimáveis. 

Por fim, agradeço à Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior - 

CAPES pelo suporte financeiro que possibilitou maior dedicação à realização desta pesquisa. 

 



11 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Para isso existem as escolas: não para ensinar as 
respostas, mas para ensinar as perguntas. As 
respostas nos permitem andar sobre a terra firme. 
Mas somente as perguntas nos permitem entrar pelo 
mar desconhecido.”  

(Rubem Alves) 
 



12 
 

 

RESUMO 
 

A violência, ao longo da história, é frequentemente reconhecida como um fenômeno que 
transcende espaço, tempo e cultura. No Brasil, várias legislações foram elaboradas com o intuito 
de proteger as mulheres de distintas formas de agressão. Contudo, apesar do esforço legislativo 
para salvaguardar as mulheres contra a violência e do reconhecimento internacional do Brasil 
como referência mundial em legislação protetiva neste campo, os índices de agressões e 
homicídios permanecem alarmantes. Isso indica que um fator preponderante além da própria 
lei perpetua a violência no tecido social: a cultura. Diante deste cenário, esta pesquisa levanta 
a seguinte indagação: Como o ensino e a aprendizagem em direitos humanos no Ensino Básico 
se constituem em uma ferramenta de apoio ao sistema jurídico no enfrentamento à violência de 
gênero na comunidade? Sustenta-se como tese que a implementação da educação em direitos 
humanos desde o início do Ensino Fundamental pode promover uma cultura de respeito entre 
os gêneros e auxiliar no combate à violência. Isso permitirá que cada indivíduo se aproprie dos 
conhecimentos relativos aos princípios dos direitos humanos, adquirindo tanto saberes 
normativos quanto morais para tornar-se defensor desses direitos. Assim sendo, esta pesquisa, 
realizada em regime de cotutela internacional entre a UNIFI e a UFPB, justifica-se por dedicar-
se à análise de propostas voltadas para intervenções preventivas e transformações culturais 
necessárias ao enfrentamento desse tipo de violência. Além disso, este estudo propicia a 
elaboração de uma base de dados que oferece contribuições teóricas e evidências científicas por 
meio de uma investigação qualitativa, podendo servir como fundamento para a criação ou 
aprimoramento de iniciativas nas áreas educacional ou no enfrentamento da violência de 
gênero. Em face desses apontamentos, tem-se como como objetivo principal analisar como o 
ensino e aprendizagem em direitos humanos no Ensino Básico constituem-se em uma 
ferramenta de apoio ao Direito no enfrentamento à violência de gênero. Entre os objetivos 
secundários estão: examinar as concepções relacionadas à moralidade, o desenvolvimento 
moral nas crianças e a promoção do respeito na formação de uma cidadania igualitária; analisar 
a violência de gênero enquanto fenômeno cultural e investigar os fatores que podem contribuir 
para a sua normalização; analisar o direito à educação e as repercussões da educação em direitos 
humanos como instrumento de suporte ao sistema jurídico no combate à violência de gênero; 
discutir as possibilidades de implementação do Plano Nacional de Educação em Direitos 
Humanos (PNEDH), seus reflexos nas práticas educacionais e nos conteúdos escolares e 
potenciais resultados na redução dos índices de violência de gênero na comunidade como 
consequência de sua aplicação. Quanto aos aspectos metodológicos, trata-se de uma pesquisa 
qualitativa com análise teórica e normativa sobre educação em direitos humanos e violência de 
gênero, envolvendo revisão bibliográfica e documental, além de um estudo de caso realizado 
em uma escola pública modelo. Esta fase consiste na coleta de dados empíricos através da 
aplicação de um formulário destinado à caracterização sociodemográfica do público-alvo e da 
realização de entrevistas semiestruturadas. Os dados obtidos são examinados de forma 
contextualizada por meio da análise de conteúdo, servindo como fonte significativa para 
evidências.  
 

PALAVRAS-CHAVES: violência de gênero; direitos humanos; educação; transformação 

cultural; PNEDH. 

  



13 
 

 

ABSTRACT 
 
 
 

Throughout history, violence has often been recognized as a phenomenon that transcends space, 
time or culture. In Brazil, various laws have been created to protect women from different forms 
of aggression. However, despite the legislative efforts aimed at protecting women against 
violence and the international recognition of Brazil as a world reference in protective legislation 
in this field, the rates of aggression and homicide remain alarming. This indicates that a 
preponderant factor beyond the law itself perpetuates violence in the social fabric: culture. 
Given this scenario, this research raises the following question: How can teaching and learning 
about human rights in elementary school be used as a tool to support the legal system in tackling 
gender-based violence in the community? The thesis is that implementing human rights 
education from the start of elementary school can promote a culture of respect between the 
sexes and help combat violence. This will allow each individual to take ownership of 
knowledge relating to the principles of human rights and acquire both normative and moral 
knowledge to become a defender of these rights. Therefore, this research, carried out under an 
international co-tutorship between UNIFI and UFPB, is justified by the fact that it is dedicated 
to analyzing proposals aimed at preventive interventions and the cultural transformations 
needed to tackle this type of violence. In addition, this study provides a database that offers 
theoretical contributions and scientific evidence through qualitative research, which can serve 
as a basis for creation or improvement of initiatives at the educational field or tackling gender 
violence. In light of these observations, the main objective of this study is to analyze how 
teaching and learning about human rights in basic education can be used as a tool to support the 
law in tackling gender-based violence. Secondary objectives include to examine conceptions 
related to morality, moral development in children and the promotion of respect in the formation 
of equal citizenship; to analyse gender violence as a cultural phenomenon and investigate the 
factors that can contribute to its normalization; to analyze the right to education and the 
repercussions of human rights education as an instrument to support the legal system in 
combating gender violence; to discuss the possibilities of implementing the National Plan for 
Human Rights Education (NPHRE), its reflections on educational practices and school content, 
and potential results in reducing the rates of gender violence in the community as a consequence 
of its application. As for the methodological aspects, this is a qualitative study with a theoretical 
and normative analysis of human rights education and gender violence, involving a 
bibliographical and documentary review, as well as a case study carried out in a model public 
school. This phase consists of collecting empirical data by applying a form designed to 
characterize the sociodemographics of the target audience and conducting semi-structured 
interviews. The data obtained is examined in a contextualized way through content analysis, 
serving as a significant source of evidence. 
 
 
 
KEYWORDS: gender violence; human rights; education; cultural transformation; PNEDH. 
 

 
 

 
  



14 
 

 

RIASSUNTO 
 
 

Nel corso della storia, la violenza è stata spesso riconosciuta come un fenomeno che trascende 
lo spazio, il tempo e la cultura. In Brasile sono state create diversi leggi per proteggere le donne 
da diverse forme di aggressione. Tuttavia, nonostante gli sforzi legislativi per salvaguardare le 
donne dalla violenza e il riconoscimento internazionale del Brasile come riferimento mondiale 
nella legislazione protettiva in questo campo, i tassi di aggressione e di omicidio rimangono 
allarmanti. Ciò indica che un fattore preponderante, al di là della legge stessa, perpetua la 
violenza nel tessuto sociale: la cultura. In questo contesto, la ricerca solleva la seguente 
domanda: come si può utilizzare l'insegnamento e l'apprendimento dei diritti umani nella scuola 
primaria come strumento per sostenere il sistema legale nell'affrontare la violenza di genere 
nella comunità? La tesi è che l'implementazione dell'educazione ai diritti umani fin dall'inizio 
della scuola primaria può promuovere una cultura del rispetto tra i sessi e contribuire a 
combattere la violenza. Ciò consentirà a ciascun individuo di appropriarsi delle conoscenze 
relative ai principi dei diritti umani e di acquisire conoscenze sia normative che morali per 
diventare difensori di tali diritti. Pertanto, questa ricerca, realizatta nell'ambito di una co-tutela 
internazionale tra UNIFI e UFPB, si giustifica perché è dedicata all'analisi delle proposte di 
interventi preventivi e delle trasformazioni culturali necessarie per affrontare questo tipo di 
violenza. Inoltre, questo studio fornisce una base di dati che offre contributi teorici e prove 
scientifiche attraverso la ricerca qualitativa, e può servire come base per la creazione o il 
miglioramento di iniziative in campo educativo o per affrontare la violenza di genere. Alla luce 
di queste osservazioni, l'obiettivo principale è analizzare come l'insegnamento e 
l'apprendimento dei diritti umani nell'istruzione primaria possano essere utilizzati come 
strumento per sostenere la legge nell'affrontare la violenza di genere. Gli obiettivi secondari 
comprendono esaminare le concezioni relative alla moralità, allo sviluppo morale dei bambini 
e alla promozione del rispetto nella formazione di una cittadinanza paritaria; analizzare la 
violenza di genere come fenomeno culturale e indagare i fattori che possono contribuire alla 
sua normalizzazione; analizzare il diritto all'istruzione e le ripercussioni dell'educazione ai 
diritti umani come strumento di supporto all'ordinamento giuridico nella lotta alla violenza di 
genere; discutere le possibilità di implementazione del Piano Nazionale per l'Educazione ai 
Diritti Umani (PNEDU), i suoi reflessi sulle pratiche e sui contenuti scolastici e i potenziali 
risultati nella riduzione dei tassi di violenza di genere nella comunità come conseguenza della 
sua applicazione. Per quanto riguarda gli aspetti metodologici, si tratta di una ricerca qualitativa 
con un'analisi teorica e normativa dell'educazione ai diritti umani e della violenza di genere, 
che prevede una rassegna bibliografica e documentale, nonché uno studio di caso condotto in 
una scuola pubblica modello. Questa fase consiste nella raccolta di dati empirici attraverso 
l’applicazione di un modulo progettato per caratterizzare i dati sociodemografici del pubblico 
di riferimento e la conduzione di interviste semi-strutturate. I dati ottenuti vengono esaminati 
in modo contestualizzato attraverso l’analisi del contenuto, che funge da fonte significativa di 
evidenza.  
 
 
 
PAROLE CHIAVE: violenza di genere; diritti umani; educazione; trasformazione culturale; 
PNEDH. 

 
 



15 
 

 

LISTA DE SIGLAS 
 

 
AEE – Atendimento Educacional Especializado 

BNCC – Base Nacional Comum Curricular 

CCS – Centro de Ciências da Saúde 

CEP – Comitê de Ética em Pesquisa 

CF/88 – Constituição da República Federativa do Brasil de 1988 

CNE – Conselho Nacional da Educação 

CNEDH – Comitê Nacional de Educação em Direitos Humanos 

DNEDH – Diretrizes Nacionais para a Educação em Direitos Humanos 

DUDH – Declaração Universal dos Direitos Humanos 

ECA – Estatuto da Criança e do Adolescente 

EDH – Educação em Direitos Humanos 

EJA – Educação de Jovens e Adultos 

ENEM – Exame Nacional do Ensino Médio 

IBGE – Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística  

IRAMUTEQ – Interface de R pour les Analyses Multidimensionnelles de Textes et de 

Questionnaires  

LDB – Lei de Diretrizes e Bases da Educação 

LGBTQI+ –  Lésbicas, Gays, Bissexuais, Travestis, Transexuais, Queers, Intersexuais e Mais 

MDHC – Ministério dos Direitos Humanos e da Cidadania 

MEC – Ministério da Educação e Cultura 

MNDH – Movimento Nacional de Direitos Humanos 

NEP – Núcleo de Estudos para a Paz e os Direitos Humanos 

NEV – Núcleo de Estudos da Violência 

NTC – Núcleo de Trabalhos Comunitários 

ONG – Organização não Governamental 

ONU – Organização das Nações Unidas 

ODS – Objetivos de Desenvolvimento Sustentável 

PMEDH – Programa Mundial para Educação em Direitos Humanos 

PNDH – Programa Nacional de Direitos Humanos 

PNDH-3 – Programa Nacional de Direitos Humanos - Diretriz 3. 



16 
 

 

PNE – Plano Nacional de Educação 

PNEDH – Plano Nacional de Educação em Direitos Humanos 

PPGCJ/UFPB – Programa de Pós-Graduação em Ciências Jurídicas da Universidade Federal 

da Paraíba 

PPP – Projeto Político-Pedagógico 

PUC – Pontifícia Universidade Católica 

SEDEC-JP – Secretaria de Educação e Cultura de João Pessoa  

ST – Segmento de texto 

SEDH – Secretária Especial de Direitos Humanos da Presidência da República 

TCLE – Termo de Consentimento Livre e Esclarecido 

UFPB – Universidade Federal da Paraíba 

UNB – Universidade de Brasília 

UNICEF - Fundo das Nações Unidas para a Infância 

UNIFI – Università degli Studi di Firenze 

UNESCO – Organização das Nações Unidas para Educação, Ciência e Cultura 

USP – Universidade de São Paulo 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



17 
 

 

LISTA DE ILUSTRAÇÕES 

 

 

FIGURAS: 

 

FIGURA 1: Entraves para a educação na atuação sobre violência contra crianças................. 140 

FIGURA 2: Nuvem de Palavras sobre o significado de direitos humanos para o público 

entrevistado............................................................................................................................ 197 

FIGURA 3: Nuvem de Palavras sobre o significado de educação em direitos humanos para o 

público entrevistado................................................................................................................ 199 

FIGURA 4: Nuvem de Palavras dos possíveis efeitos da implementação do PNEDH nas práticas 

e conteúdos escolares na perspectiva do público-alvo........................................................... 207 

FIGURA 5: Árvore de Similitude dos possíveis efeitos da implementação do PNEDH nas 

práticas e conteúdos escolares na perspectiva do público-alvo............................................... 211  

FIGURA 6: Nuvem de Palavras dos possíveis reflexos da implementação do PNEDH nos 

índices de violência de gênero na comunidade sob a ótica do público alvo............................ 215 

FIGURA 7: Árvore de Similitude dos possíveis reflexos da implementação do PNEDH nos 

índices de violência de gênero na comunidade sob a ótica do público alvo........................... 219 

FIGURA 8: Nuvem de Palavras sobre a contribuição do ensino em direitos humanos na Escola 

para o desenvolvimento de uma cultura de respeito, considerando a perpectiva do público-

alvo......................................................................................................................................... 222 

FIGURA 9: Nuvem de Palavras sobre sobre a relação entre a promoção de uma cultura de 

respeito e seus efeitos nos índices de violência de gênero, conforme a análise do público 

investigado.............................................................................................................................. 225 

 

GRÁFICOS: 

 

GRÁFICO 1: Tipos de violência registradas no Disque 100................................................... 111 

GRÁFICO 2: Comportamento de crianças que sofrem violência em casa na visão dos(as) 

professores(as)........................................................................................................................ 115 

GRÁFICO 3: Número de Proposições Legislativas na Câmara dos Deputados por ano – 2001 a 

2022........................................................................................................................................ 117 



18 
 

 

GRÁFICO 4: Sinais de violência doméstica em crianças na visão dos(as) professores(as)....122  

GRÁFICO 5: Faixa etária do público-alvo..............................................................................184 

GRÁFICO 6: Identidade de gênero do público-alvo............................................................... 185 

GRÁFICO 7: Etnia do público-alvo........................................................................................ 187 

GRÁFICO 8: Religião do público-alvo................................................................................... 188 

GRÁFICO 9: Nível de instrução do público-alvo................................................................... 189 

GRÁFICO 10: Tempo de docência do público-alvo............................................................... 190 

GRÁFICO 11: Análise de disciplinas de gênero cursadas pelo público-alvo.......................... 191 

GRÁFICO 12: Análise de disciplinas de direitos humanos cursadas pelo público-alvo......... 192 

GRÁFICO 13: Análise da consciência do público-alvo acerca da existência do Plano Nacional 

de Educação em Direitos Humanos (PNEDH)........................................................................ 203  

GRÁFICO 14: Análise da participação do público-alvo em projetos ou eventos relacionados 

aos direitos humanos ou à violência de gênero........................................................................ 204  

GRÁFICO 15: Análise da abordagem de temas relacionados à violência de gênero ou aos 

direitos humanos em sala de aula............................................................................................ 205  

 

IMAGENS: 

 

IMAGEM 1 – Representação da convivência burguesa entre homens e mulheres em bordel 

parisiene.................................................................................................................................... 96 

IMAGEM 2 – Mulheres trabalhando em fábricas durante a Primeira e Segunda Guerra 

Mundial.................................................................................................................................... 97 

 

QUADROS: 

 

QUADRO 1: Exemplos do que as crianças consideram como injusto...................................... 58 

QUADRO 2: Diferenças entre punição e disciplina................................................................ 107 

QUADRO 3: Normativos internacionais que versam sobre educação em direitos humanos. 

................................................................................................................................................ 146 

QUADRO 4: Número de alunos por turmas na Escola Floresta.............................................. 179 

QUADRO 5: Número de professores por categoria na Escola Floresta................................... 179 

QUADRO 6: Naturalidade do público-alvo............................................................................ 186 



19 
 

 

SUMÁRIO 
 

 
 
1 INTRODUÇÃO .................................................................................................................. 21 
 

2 O DESENVOLVIMENTO MORAL NAS CRIANÇAS E A APRENDIZAGEM DO 

RESPEITO NA FORMAÇÃO DE UMA CIDADANIA IGUALITÁRIA ......................... 30 

2.1 A importância da compreensão do conceito de moral para a promoção de uma cultura 

de respeito: perspectivas centrais.............................................................................................. 31 

2.2 Relações sociais e seu valor na formação do juízo moral infantil: cooperação e 

integração como bases para o aprendizado do respeito............................................................ 42 

2.3 Justiça como elemento racional da noção de moral: compreensão do desenvolvimento 

da moralidade para coibir a cultura da violência....................................................................... 54 

2.4 Igualdade e particularidades individuais: a operacionalização do conceito de moral na 

formação de uma cidadania igualitária..................................................................................... 62 

 

3 A VIOLÊNCIA DE GÊNERO COMO UM FENÔMENO CULTURAL E OS 

ELEMENTOS QUE CONTRIBUEM PARA A SUA NORMALIZAÇÃO....................... 73 

3.1 A cultura nas relações de poder como eixo estrutural na violência de gênero............. 74 

3.2 Cultura patriarcal e estereótipos de gênero como norteadores na educação dos 

filhos......................................................................................................................................... 90  

3.3 Crianças que apanham “por amor”: a naturalização do conceito de violência pela 

educação punitiva................................................................................................................... 104 

3.4 As consequências transgeracionais da violência de gênero: o impacto em crianças que 

testemunham a violência doméstica e sua reprodução............................................................ 119 

 

4 O DIREITO À EDUCAÇÃO E A EDUCAÇÃO EM DIREITOS HUMANOS COMO 

UM INSTRUMENTO DE APOIO AO SISTEMA JURÍDICO NO COMBATE À 

VIOLÊNCIA DE GÊNERO................................................................................................ 128 

4.1 O direito à educação e o papel da escola como um lugar de (re) construção e (re) 

significação das relações sociais............................................................................................. 129 

4.2 O ensino em direitos humanos no Ensino Básico para a formação de uma cultura de 

respeito aos direitos humanos das mulheres............................................................................ 141 



20 
 

 

4.3 Implicações da educação em direitos humanos como ferramenta de auxílio ao Direito 

no enfrentamento à violência de gênero ................................................................................. 156 

4.4 Medidas de implementação da educação em direitos humanos em conformidade com 

os fundamentos expressos no Plano Nacional de Educação em Direitos Humanos................ 166 

 

5 POSSIBILIDADES DE IMPLEMENTAÇÃO DO PNEDH NA ESCOLA MODELO, 

SEUS REFLEXOS NAS PRÁTICAS E CONTEÚDOS ESCOLARES, E POTENCIAIS 

RESULTADOS NA REDUÇÃO DOS ÍNDICES DE VIOLÊNCIA DE GÊNERO NA 

COMUNIDADE COMO CONSEQUÊNCIA DE SUA APLICAÇÃO: UM ESTUDO DE 

CASO..................................................................................................................................... 174 

       5.1 Percurso metodológico .............................................................................................. 175 

       5.2 Apresentação do estudo de caso................................................................................. 178 

          5.2.1 O lócus da pesquisa ............................................................................................. 178 

          5.2.2 O público-alvo ..................................................................................................... 180 

          5.2.3 Procedimento e instrumento de coleta de dados .................................................. 181 

       5.3 Descrição dos dados e Análise dos Resultados .......................................................... 183 

          5.3.1 Do formulário de caracterização sociodemográfica............................................. 183 

          5.3.2 Do roteiro de entrevista semiestruturado.............................................................. 192 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS .............................................................................................. 228 

REFERÊNCIAS ................................................................................................................... 233 

APÊNDICE A: Formulário de caracterização sociodemográfica.................................... 248 

APÊNDICE B – Roteiro de entrevista individual ............................................................. 250 

APÊNDICE C: Termo de Consentimento Livre e Esclarecido Destinado aos Professores 

................................................................................................................................................ 251 

APÊNDICE D – Termo de Autorização para uso de voz/e ou imagem.......................... 254 

ANEXO I - Parecer consubstanciado emitido pelo Comitê de Ética em Pesquisa do Centro 

de Ciências da Saúde da Universidade Federal da Paraíba............................................ 256 

 

  



21 
 

 

1 INTRODUÇÃO 

 

 
A violência, ao longo da trajetória histórica, é frequentemente reconhecida como um 

fenômeno que não se limita a espaço, tempo ou cultura. Embora o ser humano possua a 

capacidade de discernir seus atos e conduzir-se pela racionalidade, em determinadas ocasiões 

opta por utilizar dessa aptidão para imputar sofrimento aos seus pares.  

Um dos exemplos mais antigos desse fenômeno reside na violência praticada contra as 

mulheres em virtude de sua condição de gênero, especialmente no contexto das relações de 

afeto ou parentesco. Essa forma de violência ultrapassa as agressões físicas ou psicológicas, 

inserindo-se em uma esfera de naturalização e aceitação social, muitas vezes respaldada pelas 

legislações que tinham o dever de combatê-la. 

No decorrer da história humana, movimentos contrários à violência de gênero foram se 

erguendo e pressionando os Estados a implementarem medidas para combater esse tipo de 

violência. Consequentemente, tanto legislações internas quanto externas passaram por  

modificações em busca de coibir essa problemática social.  

No Brasil, uma das estratégias adotadas pelo Estado para restringir a violência de gênero 

foi a promulgação de leis repressivas aos agressores. Exemplos disso incluem a Lei nº 

11.340/06, conhecida como Lei Maria da Penha, que alterou o Código Penal ao instituir o crime 

de violência doméstica, e a Lei nº 13.104/2015, intitulada de Lei do Feminicídio, que incluiu 

na lista dos crimes hediondos o assassinato de mulheres em razão de sua condição de gênero 

ou decorrente de violência doméstica. 

Contudo, apesar do esforço legislativo voltado à proteção das mulheres contra a 

violência, do endurecimento da lei penal e do reconhecimento internacional do Brasil como 

referência mundial em legislação protetiva nesse campo, os índices de agressões e homicídios 

permanecem alarmantes. Isso evidencia que um fator preponderante, além da própria lei, 

perpetua a violência no tecido social: a cultura.   

Embora o tema da violência de gênero e suas normativas jurídicas repressivas tenham 

sido amplamente discutidos, essa questão nos conduz a refletir sobre a necessidade de ações 

preventivas que se integrem ao sistema jurídico no enfrentamento à violência contra as 

mulheres. É essencial que as abordagens não se restrinjam ao campo da aplicação de sanções 

após a ocorrência dos fatos. O enfrentamento das causas subjacentes da violência de gênero 

requer um aprofundamento significativo; assim sendo, torna-se cada vez mais pertinente buscar 



22 
 

 

intervenções que visem contribuir para a diminuição desse problema social em caráter 

preventivo. 

Diante desses apontamentos, a educação se posiciona como um caminho para enfrentar 

a cultura da violência e, especificamente, o fenômeno da violência de gênero em suas raízes. 

Isso implica que a educação emerge como um instrumento para desconstruir a cultura da 

violência que perpetua relações de gênero assimétricas, além de favorecer o desenvolvimento 

de uma cultura pautada no respeito. 

Nesse contexto,  é imprescindível que a educação seja direcionada à compreensão, 

assimilação, internalização e prática dos direitos que asseguram a dignidade humana, igualdade, 

solidariedade e respeito, que são valores centrais dos direitos humanos. Tais princípios devem 

ser ensinados e aprendidos nas instituições escolares desde o momento em que o indivíduo 

possui capacidade cognitiva para entendê-los, de acordo com seu desenvolvimento moral. Essa 

abordagem merece investigação como uma medida de enfrentamento à violência de gênero, 

auxiliando no fortalecimento do ordenamento jurídico. 

Assim, considerando o contexto apresentado e a constatação de que o endurecimento da 

legislação penal não se mostrou suficiente para conter os preocupantes índices de violência 

contra as mulheres e os casos de feminicídio; e pela busca por alternativas que possam fortalecer 

o sistema jurídico nesse combate, esta pesquisa propõe a seguinte indagação: Como o ensino e 

a aprendizagem em direitos humanos nas instituições de Ensino Básico se constituem em uma 

ferramenta de apoio ao sistema jurídico no enfrentamento à violência de gênero na 

comunidade?  

Sustenta-se como tese que a implementação da educação em direitos humanos desde o 

Ensino Fundamental (anos iniciais) pode promover uma cultura de respeito entre os gêneros e 

contribuir preventivamente para o combate à violência. Isso permitirá que cada indivíduo se 

aproprie dos conhecimentos relativos aos princípios e normas dos direitos humanos,  educando-

os sobre seus direitos e responsabilidades, e capacitando-os a se tornarem defensores desses 

direitos. 

Adicionalmente, a promoção do ensino e da aprendizagem em direitos humanos nas 

escolas pode funcionar como um fator determinante na transformação das dinâmicas relacionais 

entre os gêneros. Tal mudança possui potencial para influenciar positivamente os índices de 

violência contra mulheres no futuro, resultando na diminuição dos casos que requerem 

intervenção do sistema jurídico. 



23 
 

 

Vale salientar que, embora a violência de gênero seja um tema amplamente debatido 

por teóricos e pesquisadores, há escassez de análises dedicadas às propostas voltadas para 

intervenções preventivas e transformações culturais necessárias ao enfrentamento desse tipo de 

violência. Ademais, existe uma carência na investigação das práticas pedagógicas direcionadas 

à educação em direitos humanos desde a tenra idade como forma efetiva de intervenção nessa 

problemática. Nesse cenário, portanto, esta pesquisa se propõe como um diferencial. 

A pesquisa ainda se justifica pela necessidade de se discutir o tema dentro de um 

contexto social resistente aos estudos sobre gênero nas instituições educacionais. Isto torna a 

realização desse estudo ainda mais oportuna na luta pela atualização dos conteúdos 

educacionais nessa área. Além disso, este estudo propicia a elaboração de uma base de dados 

que traz contribuições teóricas e evidências científicas por meio de uma investigação 

qualitativa, a qual pode servir como fundamento para a criação ou aprimoramento de iniciativas 

voltadas ao campo educacional ou ao enfrentamento da violência de gênero. 

O objeto do presente estudo revela-se pertinente à Área de Concentração “Direitos 

Humanos e Desenvolvimento” bem como à Linha de Pesquisa “Teoria e História dos Direitos 

Humanos”, uma vez que realiza uma análise acerca da implementação do ensino em direitos 

humanos na grade curricular escolar. Essa análise evidencia sua importância não apenas para o 

fomento de uma cultura de respeito, mas também para o desenvolvimento da própria história 

dos direitos humanos em seus discursos e práticas. 

É possível ainda observar a singularidade desta pesquisa ao articular os normativos 

educacionais relacionados aos direitos humanos, como o Plano Nacional de Educação em 

Direitos Humanos, e o problema da violência de gênero. Além disso, este estudo descortina 

novos caminhos que podem motivar outros pesquisadores, nas mais variadas áreas do 

conhecimento, a avançar na investigação de medidas preventivas de enfrentamento à violência 

de gênero. Tal colaboração poderá resultar na construção de bases de dados sólidas que auxiliem 

em ações destinadas ao combate à violência contra as mulheres.  

No âmbito da experiência prática, o ensino e aprendizagem em direitos humanos nas 

instituições escolares têm potencial para proporcionar às crianças e adolescentes um 

entendimento sobre princípios e valores essenciais que devem orientar as interações sociais, 

tais como igualdade, respeito, justiça, liberdade e democracia; além do conhecimento acerca 

dos seus direitos; das normas; e da conscientização sobre a importância do combate à violência, 



24 
 

 

discriminação e preconceito. Esse processo também os capacita para atuarem como promotores 

e disseminadores dos direitos humanos.  

Nesse contexto, tem-se como como objetivo principal analisar como o ensino e 

aprendizagem em direitos humanos no Ensino Básico constituem-se em uma ferramenta de 

apoio ao Direito no enfrentamento à violência de gênero. Como objetivos secundários, busca-

se analisar as concepções relacionadas à moralidade, o desenvolvimento moral nas crianças e a 

promoção do respeito na formação de uma cidadania igualitária.  

Além disso, busca-se analisar a violência de gênero como um fenômeno cultural, bem 

como investigar os fatores que podem contribuir para a sua normalização. Ademais, será 

realizada uma análise sobre o direito à educação e as implicações da educação em direitos 

humanos enquanto instrumento de suporte ao sistema jurídico no combate à violência de 

gênero. 

Busca-se, ainda, discutir acerca das possibilidades de implementação do Plano Nacional 

de Educação em Direitos Humanos (PNEDH), seus reflexos nas práticas e conteúdos escolares, 

e potenciais resultados na redução dos índices de violência de gênero na comunidade como 

consequência de sua aplicação. Para essa discussão, será examinada a percepção dos docentes 

do Ensino Fundamental de uma escola modelo sobre direitos humanos, educação em direitos 

humanos e a consciência acerca da existência do PNEDH e suas consequências nas práticas 

educativas. Cada um dos objetivos delineados dará origem a um capítulo que será brevemente 

apresentado. 

No que se refere ao método adotado, trata-se de uma pesquisa qualitativa com uma 

análise teórica e normativa sobre a educação em direitos humanos e a violência de gênero, que 

consistirá em uma pesquisa bibliográfica e documental, além de um estudo de caso realizado 

em uma escola pública. Esta fase consiste na coleta de dados empíricos por meio da aplicação 

de entrevistas semiestruturadas e um formulário destinado à caracterização sociodemográfica 

do público investigado. 

No tocante à análise da implementação do PNEDH; da percepção dos docentes sobre o 

Plano; e das implicações disso nas práticas pedagógicas na escola, serão analisados os dados 

coletados através das entrevistas realizadas com um grupo de professores dessa instituição por 

meio da análise de conteúdo segundo a teoria proposta por Laurence Bardin.  

Além do roteiro das entrevistas, será utilizado um formulário para caracterizar 

sociodemograficamente os participantes da pesquisa, visando traçar um panorama do público-



25 
 

 

alvo. Nesse sentido, serão investigadas características pessoais como idade, gênero e religião, 

que podem influenciar suas percepções sobre o tema. Também serão consideradas suas 

experiências e conhecimentos acerca do assunto por meio da avaliação das formações 

acadêmica e profissional dos docentes, levando em conta seu nível educacional, tempo 

dedicado ao magistério e contato com disciplinas relacionadas aos gêneros e aos direitos 

humanos.  

O caminho de elaboração deste objeto de pesquisa antecede o interesse em investigar 

o processo voltado à construção de uma cultura de respeito como estratégia para abordar as 

raízes da violência de gênero. O anseio por pesquisar medidas preventivas no enfrentamento 

à violência contra as mulheres, por meio da transformação estrutural na concepção das 

relações sociais, foi se intensificando inquietantemente ao longo do tempo. 

Buscando entender o porquê que essa temática me afetava e envolvia de maneira tão 

intensa, decidi revisitar minhas lembranças da infância. Recordei uma conversa que mantive 

com a minha avó materna durante um período de férias escolares, quando aguardava 

ansiosamente a oportunidade de aproveitar a liberdade que o interior proporcionava e a 

atenção especial que recebia por ser a única neta naquela época. 

Na ocasião, meus irmãos haviam recebido uma quantia em dinheiro de minha avó para 

saírem com amigos. Ao perceber que apenas eles desfrutavam desse privilégio, mesmo eu tendo 

sido cercada de cuidados durante minhas estadias por lá, questionei o motivo pelo qual eu não 

havia recebido também. A resposta que ainda ressoa em minha memória e que por anos me 

causou inquietação foi: “Homens precisam de dinheiro; mulheres precisam de roupas”.  

Naquela época, não compreendia o peso contido naquela afirmação. Minha maturidade 

ainda não era suficiente para entender a complexa estrutura social e cultural que sustentava tal 

modo de pensar. Lembro-me, apenas, de ter perguntado: “O que farei, vó, se eu quiser tomar 

um sorvete na sorveteria da praça? Devo tirar a roupa e entregá-la ao sorveteiro?”. 

Minha avó, com a resiliência característica das mulheres de nossa família e ciente do seu 

papel social bem estabelecido, limitou-se a sorrir diante da indagação audaciosa de alguém que 

ainda pouco entendia sobre a vida. Não imaginava ela que, anos depois, aquela mesma menina 

dedicaria sua trajetória à pesquisa no intuito de desconstruir padrões de desigualdade e romper 

com toda aquela estrutura cultural formada por discursos e práticas enraizadas na sociedade há 

muito tempo. 

Foi em 2006, no término do meu curso de graduação em Direito na Universidade Federal 



26 
 

 

da Paraíba, que tive os primeiros contatos com questões relacionadas ao gênero. Naquela 

ocasião, a recente Lei nº. 11.340/2006, conhecida como Lei Maria da Penha, abriu um novo 

horizonte para investigações alinhadas aos meus anseios de compreender as diferenças 

marcantes entre homens e mulheres. Embora nunca tenha vivenciado situações de violência 

doméstica diretamente, cresci em um contexto onde os papéis de gênero eram rigidamente 

definidos e moldaram toda a minha educação e relações sociais. 

Um ano após iniciar a graduação em Direito, comecei a lecionar Língua Inglesa para 

turmas do Ensino Médio em instituições privadas de João Pessoa. A prática docente ocorreu 

simultaneamente à minha formação na UFPB, e essa confluência entre direito, gênero e 

educação resultou nos temas de pesquisa que marcaram minha trajetória acadêmica. Foi esse 

encontro com a docência que me possibilitou vislumbrar um caminho para a desconstrução da 

maneira como se compreendem as relações de gênero, bem como a sobrepujança cultural do 

masculino sobre o feminino. 

A rede educacional onde atuei em suas três unidades permitiu que eu abordasse temas 

transversais nos textos utilizados, os quais fomentavam diálogos e favoreciam a compreensão 

das diferenças percebidas pelos alunos. Além disso, evidenciava-se como o princípio 

fundamental da igualdade era interpretado por eles de maneira enviesada e distorcida em relação 

às demandas sociais contemporâneas que clamam por respeito e equidade.  

Durante os anos em que lecionei no Ensino Médio, observei discursos e práticas que 

revelavam uma cultura machista e patriarcal profundamente enraizada nas atitudes e 

pensamentos dos estudantes, refletindo naturalmente um ideário familiar e social hierárquico 

construído ao longo de séculos na sociedade. Tal constatação despertou meu interesse em 

investigar as estruturas que sustentam essas ações e narrativas tão arraigadas na psique de 

homens e mulheres, contribuindo assim para a perpetuação das relações desiguais de poder.  

O fato de lecionar para adolescentes — já com uma formação moral relativamente 

consolidada e resistente aos contrapontos apresentados, especialmente devido às idiossincrasias 

dessa fase da vida — direcionou minha reflexão para a necessidade de analisar idades mais 

tenras quanto à formação do juízo crítico e da construção moral. Isso poderia contribuir para 

estabelecer uma cultura de respeito capaz de influenciar no enfrentamento da violência de 

gênero no futuro. 

Assim, após pesquisas durante a graduação e o mestrado sobre temas como violência de 

gênero, feminicídio e suas legislações punitivas, percebeu-se que, apesar do endurecimento da 



27 
 

 

lei penal com a criação da Lei Maria da Penha e, posteriormente, da Lei do Feminicídio, os 

índices de violência e os homicídios de mulheres resultantes de agressões domésticas ou de sua 

condição de gênero não foram suficientes para reduzir os casos. 

Com base nessa conclusão, que leva em conta as estatísticas de violência 

disponibilizadas por órgãos oficiais e a análise das principais leis voltadas ao combate à 

violência contra as mulheres realizadas em estudos anteriores, ficou evidente que o problema 

da violência de gênero necessita de maior suporte ao sistema jurídico por meio de políticas 

públicas que atuem preventivamente. Isso poderia ser feito mediante intervenções que abordem 

as causas profundas da questão, ou seja, promovendo mudanças no paradigma social atual 

através da desconstrução da cultura machista e do fortalecimento de uma cultura fundada no 

respeito. 

Durante o percurso investigativo da tese, frente à necessidade de conciliar as múltiplas 

responsabilidades inerentes ao papel de pesquisadora, esposa, mãe e dona de casa, manifestei a 

dificuldade que é ser mulher em uma sociedade ainda fortemente enraizada em estereótipos e 

papéis sociais diferenciados para homens e mulheres. Em determinados momentos, questionei 

a relevância desta pesquisa.  

Apesar do fato de que a produção científica não deve ser encarada como uma missão 

vinculada diretamente ao objeto de estudo, a urgência por uma sociedade mais equitativa era 

vivenciada cotidianamente, servindo como motivação para prosseguir nas discussões, análises 

e investigações sobre o papel da educação em direitos humanos na construção de uma sociedade 

menos marcada pelo machismo e pela violência. 

Durante minha passagem por Florença para cumprir a cotutela na Università degli Studi 

di Firenze (UNIFI), tive a oportunidade de participar do seminário sobre pesquisa jurídica 

intitulado "Fondamenti della ricerca giuridica: La storia come strumento critico della ricerca", 

conduzido pela Professora Irene Stolzi no Edifício D4 do Campus Novoli, em abril deste ano. 

No contexto repleto de incertezas quanto às escolhas investigativas, deparei-me com um 

instigante questionamento da Professora Stolzi: “Como pensar os alunos como agentes 

normativos?”. Essa provocação ocorreu em um ambiente voltado à análise da promoção do 

pluralismo das fontes do Direito. Aquilo renovou-me o ânimo. 

Após esse evento, mantive o foco na investigação sobre a temática da violência de gênero 

e o papel da educação em direitos humanos aliado ao sistema jurídico para fomentar uma 

sociedade menos violenta e mais igualitária, além de formar defensores dos direitos humanos. 



28 
 

 

É necessário esclarecer que, tal como em investigações passadas, o termo “violência de gênero” 

é utilizado como sinônimo de “violência doméstica e familiar” e “violência contra as mulheres”, 

embora se reconheça que o conceito de “gênero” abarca dimensões além das distinções 

biológicas entre os sexos. 

De posse desses breves esclarecimentos e em conformidade com os objetivos delineados 

nesta pesquisa, o trabalho se estrutura em quatro seções, além desta introdução e das 

considerações finais.  O segundo capítulo, intitulado "O desenvolvimento moral nas crianças 

e a aprendizagem do respeito na formação de uma cidadania igualitária", dedica-se à 

análise do desenvolvimento moral infantil. Neste capítulo, são sistematizados conceitos 

teóricos e doutrinários relacionados à moralidade, explorando como a compreensão do respeito 

se concretiza nas diferentes fases do desenvolvimento humano. Adicionalmente, examina-se a 

formação da consciência sobre certo e errado através das perspectivas teóricas de Jean Piaget, 

Lev Vygotsky, Émile Durkheim, Lawrence Kohlberg e Carol Gilligan. 

É importante esclarecer que, apesar de serem examinados conceitos morais advindos de 

diferentes epistemologias, o objetivo é oferecer uma visão abrangente sobre o desenvolvimento 

infantil e apontar a existência de outros estudos sobre o tema. Destaca-se também que essa 

investigação sobre o desenvolvimento moral não procura encontrar a gênese da moralidade, 

mas sim identificar se as crianças conseguem assimilar valores, princípios e uma compreensão 

normativa dos direitos humanos em idades precoces, aspecto que será relacionado com o estudo 

de caso abordado no último capítulo. 

O terceiro capítulo, intitulado “A violência de gênero como um fenômeno cultural e 

os elementos que contribuem para a sua normalização”, destina-se à análise dos fatores que 

favorecem a naturalização e aceitação da violência, especialmente entre as crianças. Nesta 

seção, discute-se a influência da cultura patriarcal, que se entrelaça com a construção do 

feminino; os estereótipos de gênero que permeiam a educação infantil; a educação punitiva 

como forma distorcida de afeto; e como a vivência da violência doméstica por parte das crianças 

constitui elementos fundamentais que podem contribuir para a formação e normalização do 

conceito de violência. 

No que se refere às crianças que presenciam situações de violência doméstica, apesar de 

algumas crianças não serem vítimas diretas da violência física, mas sofrerem violência 

psicológica ao testemunhar as agressões, acabam tendo um agravamento na percepção dessa 

violência pela própria condição de imaturidade em lidar com a situação, trazendo implicações 



29 
 

 

psíquicas profundas e potencializando padrões de reprodução da desigualdade e na perpetuação 

da violência através do fenômeno da transgeracionalidade.  

O quarto capítulo, intitulado “O direito à educação e a educação em direitos humanos 

como um instrumento de apoio ao sistema jurídico no combate à violência de gênero”, traz 

uma análise do direito à educação, reconhecendo que ele é, sobretudo um direito humano, além 

de examinar a relação entre Direito e Educação. Este estudo observa que, enquanto o Direito se 

concentra em regular as ações humanas para manter a ordem social, proteger as vítimas e punir 

os infratores, a Educação desempenha um papel preventivo ao ensinar valores e princípios que 

capacitam os indivíduos a respeitar normas, reconhecer diferenças e fomentar igualdade. 

Esse capítulo também discorre acerca da ambivalência do sistema jurídico frente aos 

direitos das mulheres, pois historicamente, ele se posicionou como um instrumento de repressão 

que perpetuava uma posição subalterna das mulheres, conforme demonstrado nas primeiras 

Constituições brasileiras. Após a promulgação da Constituição Federal de 1988, ele inicia uma 

transição rumo à função de mecanismo de proteção. 

Por fim, o capítulo quinto denominado “Possibilidades de implementação do PNEDH 

na Escola modelo, seus reflexos nas práticas e conteúdos escolares, e potenciais resultados 

na redução dos índices de violência de gênero na comunidade como consequência de sua 

aplicação: um estudo de caso”, vai destinar-se aos aspectos metodológicos, levantamento e 

análise de dados empíricos coletados por meio de um estudo de caso realizado em uma escola 

pública de Ensino Fundamental, que viabilizará verificar as ações desenvolvidas na escola na 

área de direitos humanos ou contra a violência de gênero; investigar o nível de consciência 

sobre o PNEDH entre os professores; além de examinar como a sua implementação pode 

fortalecer uma cultura de respeito aos direitos humanos das mulheres e promover uma cidadania 

igualitária refletindo nos índices de violência de gênero na comunidade. Também será analisada 

a concepção dos docentes acerca dos direitos humanos e da educação em direitos humanos.  

 

 

 

 

 

  



30 
 

 

2 O DESENVOLVIMENTO MORAL NAS CRIANÇAS E A APRENDIZAGEM DO 

RESPEITO NA FORMAÇÃO DE UMA CIDADANIA IGUALITÁRIA 

 

 

A violência contra a mulher manifesta-se como uma expressão da desigualdade de 

gênero, caracterizada por papéis sociais distintos, relações de poder assimétricas e restrições à 

participação das mulheres na esfera pública, além de outras formas de tolhimento das liberdades 

femininas. Este fenômeno revela-se como um problema que transcende as narrativas veiculadas 

pela mídia. Suas causas são estruturais, históricas e culturais. 

A pesquisa em questão tem como objetivo investigar o ensino e a aprendizagem dos 

direitos humanos no Ensino Básico, propondo essa abordagem como estratégia preventiva no 

enfrentamento da violência de gênero. Busca-se, assim, analisar como essa medida de 

prevenção pode contribuir para a desconstrução da estrutura cultural machista e desigual que 

permeia nossa sociedade e, consequentemente, fomentar a construção de uma cultura pautada 

no respeito. Os teóricos que fundamentarão este primeiro capítulo são majoritariamente 

conhecedores da moral infantil. 

Neste contexto, será examinada a evolução do juízo moral nas crianças em suas diversas 

etapas de desenvolvimento, a consciência moral autônoma e o modo pelo qual se configura a 

compreensão do respeito. Essa análise será embasada na sistematização de conceitos teóricos e 

doutrinários, especialmente à luz das teorias desenvolvidas por Jean Piaget, Lev Vygotsky, 

Émile Durkheim, Lawrence Kohlberg e Carol Gilligan. Ademais, será considerada a 

contribuição dos estudos de Paulo Freire que dialogam com esta temática. 

Para isso, traçaremos um percurso analítico que possibilite uma reflexão sobre o 

conceito de moralidade e seu desenvolvimento na infância. O intuito é traçar um panorama 

acerca da moralidade infantil e vislumbrar uma proposta pedagógica capaz de estimular as 

crianças a agir moralmente desde cedo; entretanto, com foco na formação para a fase adulta. 

Tal iniciativa deve partir de princípios e significados internos que contribuam para a construção 

de uma sociedade mais igualitária e respeitosa.  

Assim, é necessário dialogar com outras áreas do conhecimento como a Sociologia, a 

Educação e a Psicologia. Isso permite contemplar investigações acerca da moralidade em 

diferentes Ciências, inclusive com pesquisas empíricas, e estas, por sua vez, auxiliam as 

Ciências Jurídicas orientando em seu dever ser. Ressalta-se, entretanto, que dentro das várias 



31 
 

 

esferas do conhecimento científico existem diversas teorias com distintas abordagens. 

Tencionamos, nesta seção, apresentar algumas dessas perspectivas centrais fazendo uma breve 

incursão da temática.  

A capacidade de estabelecer relações equilibradas com os semelhantes é, segundo Jean 

Piaget, um indicativo de um elevado grau de desenvolvimento social. Nesse contexto, torna-se 

fundamental realizar uma análise do processo de desenvolvimento moral nas crianças, visando 

compreender como elas superam a dificuldade de adotar a perspectiva do outro e conseguem 

manter relações de reciprocidade saudáveis (LA TAILLE, 2019). Essa compreensão é essencial 

para a consolidação de uma cultura de respeito entre meninos e meninas, o que pode resultar na 

desconstrução de posturas culturais que promovem a dominação e a submissão entre os gêneros. 

A busca por uma cultura que preze pelo respeito, não obstante séculos marcados por 

desigualdades de gênero, sedimentadas em uma tradição patriarcal e machista, decorre da 

necessidade de tratar todos os indivíduos com igualdade. Isso torna patente a importância da 

luta pela igualdade no âmbito de uma cidadania equitativa, fundamentando-se na premissa de 

que os direitos fundamentais devem ser ensinados e assimilados desde a infância.   

Nesse contexto, a compreensão do respeito sob o prisma da moralidade se revela como 

uma condição necessária para a formação de uma nova mentalidade que não apenas favoreça a 

cidadania igualitária entre gêneros, mas também promova um respeito mútuo como cidadãos, 

permitindo que todos conquistem direitos efetivamente iguais.  

Neste domínio, diante das diversas teorias e abordagens sobre o juízo moral disponíveis 

na literatura acadêmica, procederemos adiante à apresentação e análise dos conceitos 

relacionados à moralidade. Faremos essa transição entre diferentes áreas do conhecimento 

científico e seus teóricos mais proeminentes, abordando-os de forma abrangente, visto que não 

se trata do foco da pesquisa.  

 

2.1 A importância da compreensão do conceito de moral para a promoção de uma cultura 

de respeito: perspectivas centrais. 

  

 A história da cultura humana sempre esteve entrelaçada com as questões morais, pois 

considera-se que o desenvolvimento da humanidade caminhou associadamente com o 

aprimoramento da moralidade (SANTOS, 2018). Como esclarecido por José Carlos dos Santos 



32 
 

 

(2018, posição1 183-184), “não há autêntico desenvolvimento humano sem o desenvolvimento 

moral, já que a ação moral é exatamente aquela em que o sujeito age a partir do que distingue, 

como um ser inteligente e livre”. 

Nesse contexto, a compreensão do desenvolvimento da moralidade à medida que a 

história humana avança propicia uma reflexão sobre modos de transformação social e ações 

educativas que capacitem os indivíduos a manterem-se eticamente alinhados na construção de 

uma cultura de respeito, especialmente nas relações de gênero, enquanto se constituem tanto 

como sujeitos quanto como sociedades.  

Da evolução humana, indissociavelmente vinculada ao crescimento moral, Santos 

(2018, posição 627) depreende que: “Nestes termos se pode dizer que desenvolvimento humano 

e desenvolvimento moral estão interligados, não sendo possível falar de desenvolvimento da 

pessoa sem que haja desenvolvimento moral”. Dessa perspectiva, ressalta-se a relevância da 

análise da evolução do indivíduo em termos de moralidade para compreender comportamentos 

dentro de um contexto normativo que exige observância às regras indispensáveis para uma 

convivência pacífica e respeitosa.  

Avançando nessa discussão, é importante traçar algumas perspectivas centrais sobre o 

conceito de moral, para que esta não se limite a algo, emocional e externo, imposto aos sujeitos. 

Essa etapa é relevante para investigar como a moralidade pode influnciar na formação de uma 

cultura de respeito capaz de promover equilíbrio entre os gêneros e contribuir para uma 

diminuição de violência contra as mulheres. Em outras palavras, seria pertinente examinar 

como a cultura do respeito pode ser implementada na sociedade, assentada na capacidade e 

desenvolvimento moral para entender e assimilar os princípios de igualdade, de respeito e de 

valorização do outro, de modo a permitir que homens e mulheres se vejam e se tratem como 

iguais.  

Na investigação histórica acerca do juízo moral ocidental, observa-se que suas raízes 

provêm da confluência entre as tradições cristã e grega. Para elucidar o desenvolvimento ético 

do sujeito diante da necessidade de analisar contextualizadamente as crenças e valores humanos 

emergentes ao longo do tempo, iniciaremos pela definição do termo "moral" segundo um 

dicionário brasileiro. Isso nos permitirá estabelecer uma linha argumentativa capaz de 

sistematizar conceitos teóricos em consonância com a percepção da moral na transformação da 

 
1 A “posição” é a referência utilizada no dispositivo eletrônico Kindle para indicar a página em que o texto se 
encontra. 



33 
 

 

sociedade contemporânea.  

Na presente seção, afastar-me-ei temporariamente das definições de moral que se 

relacionam com o Direito, a ética, a razão e a justiça. Embora seja viável conectar essas ideias, 

correria o risco de subordinar uma à outra, comprometendo assim os argumentos que serão 

apresentados para elucidar a moral dentro do contexto infantil, o que inevitavelmente nos 

conduzirá à questão da educação em valores, princípios e normas. Portanto, buscaremos 

compreender o valor do juízo moral sem reduzi-lo às suas particularidades específicas, focando 

na análise de seus significados e sua influência na assimilação de valores pelas crianças, 

entendendo isso como uma projeção de suas ações na vida adulta. 

De acordo com a definição no dicionário brasileiro, a moral é composta pelos “preceitos 

e regras estabelecidos e admitidos por uma sociedade que regulam o comportamento das 

pessoas que fazem parte dessa sociedade” (DICIO, 2023, versão online). Nesse 

sentido,  ascende a importância de investigar o desenvolvimento da moralidade para identificar 

em que momento um indivíduo é capaz de compreender as regras e preceitos estabelecidos 

como forma de organização da vida social. Esse entendimento permitirá delinear os meios e as 

situações mais apropriadas para a sua aprendizagem. 

Nesse contexto, é fundamental analisar a influência da moral sobre a percepção do eu e 

do outro dentro da perspectiva de gênero. É essencial que não se aceite moralmente a 

superioridade de um gênero sobre outro ou qualquer justificação para desrespeito, agressão ou 

atos violentos. Essa análise é relevante, pois tal compreensão molda a consciência e prática das 

normas necessárias para um convívio respeitoso em sociedade. 

No tocante à análise da moralidade, passaremos agora a delinear conceitos teóricos e 

doutrinários relacionados ao tema, enfocando especialmente o desenvolvimento moral das 

crianças — objeto central deste capítulo. A importância dessa análise advém do fato de que 

entender a moral infantil oferece insights sobre a compreensão moral dos adultos (PIAGET, 

1994). A moral é aquilo que provoca no indivíduo uma reprovação diante de vidas não 

respeitadas e nos faz perceber injustiças e tudo aquilo que contraria a dignidade humana; assim 

sendo, torna-se imprescindível examinar a relação entre uma cultura de respeito e os princípios 

morais. 

Um dos principais expoentes no campo do desenvolvimento e da aprendizagem infantil 



34 
 

 

foi o psicólogo, biológo e pensador suíço Jean Piaget2. Em sua obra “O juízo moral na criança” 

(1994), publicada pela primeira vez em 1932, Piaget dedicou-se a investigar o juízo moral nas 

crianças e sua compreensão sobre respeito às regras. As análises e conclusões apresentadas 

foram resultados de uma pesquisa abrangente realizada com um grande número de crianças nas 

cidade de Genebra e Neuchâtel, focando em questões morais e na representação do mundo e de 

causalidade.  

Os resultados obtidos por meio do diálogo com as crianças, registrados na obra de 

Piaget, fundamentam-se na análise das regras que regem os jogos sociais; aspectos como 

honestidade, autoimagem infantil e justiça foram investigados para compor o arcabouço de sua 

teoria sobre o desenvolvimento da moralidade na infância. 

Na condução de sua pesquisa, Piaget utiliza a metáfora do jogo de bola de gude para 

esclarecer a compreensão acerca das regras, suas práticas e a consciência relacionada. Através 

da referência às regras do jogo, o pensador suíço reconhece que existem estágios na aquisição 

da consciência e dos valores que são fundamentais para a construção das relações e interações 

sociais. Esses estágios serão explorados detalhadamente no tópico seguinte. 

Analisando uma partida de bola de gude, que Piaget exemplifica com quatro 

modalidades distintas de jogo, ele observa como as crianças se submetem às regras 

estabelecidas. As expressões utilizadas para referir-se aos comandos e os lances — que podem 

resultar em desfechos opostos conforme a situação do jogador — revelam aspectos subjetivos 

vinculados à concepção de Piaget sobre obediência às normas e formação moral. Segundo o 

psicólogo suíço, elas “contribuem para condicionar o juízo que a criança faz sobre o valor das 

regras” (PIAGET, 1994, p. 26). 

Piaget não apenas analisa a dinâmica do jogo; ele também indaga as crianças sobre 

determinadas condutas3, que elas classificam categoricamente como desonestas em caso de 

 
2 Jean Piaget (1986-1980), importante biólogo e psicólogo suíço, fez diversos estudos universitários, escreveu 
cerca de 100 livros e mais de 500 artigos científicos. Ele obteve doutorado em biologia aos 22 anos. Em Sorbonne, 
Piaget desenvolveu diversas pesquisas na área de psicologia e criou um sistema para o desenvolvimento de 
habilidades cognitivas. Sua teoria foi denominada “epistemologia genética” e buscava estudar a gênese dos 
processos mentais do ser humano e como esses processos são construídos desde a infância. Seus estudos acerca 
do desenvolvimento do indivíduo modificaram a forma de compreender o desenvolvimento humano e teve grande 
impacto na psicologia e na educação infantil em todo o mundo. Piaget foi um autor muito criticado e muito 
defendido por outros autores. No campo educacional, destacou-se a teoria sobre os estágios do desenvolvimento 
cognitivo infantil (SANTOS, 2018, posição 704-717). 
3 As condutas descritas por Piaget em sua obra “O juízo moral na criança” referem-se às práticas do jogo de bola 
de gude, na modalidade quadrado, em que crianças genebrianas usam os termos “glaine” e “toumiké”. Isso 
acontece quando um jogador põe no chão (no quadrado) uma bola de valor superior, pensando colocar uma comum, 
naturalmente tem permissão, se percebe seu erro, de retomá-la, para colocar no lugar uma bola certa. Todavia, se 
o oponente, percebendo a tempo o erro de seu parceiro, pronuncia o termo “toumiké”, ou ainda “toumikémik” 



35 
 

 

descumprimento, afirmando unanimamente que tal atitude equivaleria ao roubo. Essas condutas 

estão relacionadas às particularidades linguísticas utilizadas pelas crianças durante o jogo; no 

entendimento piagetiano, embora essas observações linguísticas não constituíssem seu objeto 

de análise, elas demonstrariam a complexidade jurídica associada às regras do jogo (PIAGET, 

1994). 

Na análise teórica proposta por Piaget, são exploradas as regras do jogo da bola de gude 

e a maneira pela qual as crianças percebem e seguem essas regras, entendendo-as como a 

essência da moral. Essa perspectiva é apresentada como uma forma de respeito a quem as criou. 

Segundo Piaget, as crianças manifestam uma percepção e um respeito pelas normas que diferem 

dos adultos, em virtude de várias habilidades ainda não terem sido desenvolvidas; no entanto, 

essa distinção serve como esteio para entender a moralidade adulta, sendo imprescindível que 

ocorra interação social para que tal compreensão seja efetivada. 

Nesse ínterim,  é por meio dessa interação social — não apenas com outras pessoas, mas 

também com o ambiente familiar em que estão inseridas — especialmente na relação com os 

pais, que as crianças começam a elaborar seus princípios e valores morais. Essa construção 

moral decorreria da relação do convívio social. Tal construção moral resultaria das experiências 

sociais vivenciadas. Em sequência, Piaget investiga as fases do desenvolvimento dessa 

moralidade nas crianças e os processos de estruturação dessa construção moral com o objetivo 

de examinar a aquisição da consciência autônoma, tema que será aprofundado na seção 

subsequente. 

Não obstante, a observância do desenvolvimento da moralidade infantil vai além do 

simples cumprimento das regras de um jogo; isso se deve ao fato de que tais regras não contêm 

um conteúdo moral propriamente dito, mas que demonstra sua relevância pelo fato de serem 

regras emanadas de indivíduos respeitados. Piaget também se dedica à investigação dos 

métodos de educação moral sob diferentes perspectivas, correlacionando dados psicológicos e 

elementos educacionais. Parte-se da premissa de que “nenhuma realidade moral é 

completamente inata” (PIAGET, 1994, p. 2), conduzindo à conclusão de que não há moral sem 

uma educação voltada para esse fim. A noção de “educação” aqui é compreendida em um 

sentido amplo, transcendente à condição inata do indivíduo (PIAGET, 1994).  

 
(com a repetição da última sílaba), então o jogador distraído não tem mais o direito de retomar sua bola e deve 
deixá-la no quadrado, e, se um jogador consegue tocá-la, está autorizado, com toda a honestidade, a embolsá-la. 
Piaget ressalta que o uso linguístico dessas palavras transforma um ato desonesto num ato lícito e reconhecido 
como tal por todos os jogadores, demonstrando um exemplo de um formalismo compatível a certos aspectos da 
moral infantil (PIAGET, 1932/94, p. 28). 



36 
 

 

Vale salientar que, embora esta primeira parte se proponha a realizar uma abordagem 

teórica acerca de conceitos da moral, ela será realizada de maneira mais abrangente e 

relacionada ao desenvolvimento de valores e crenças que permeiam as relações socias. Tal 

abordagem permite compreender o fortalecimento de uma cultura pautada no respeito, sem 

esmerar-se em analisar os métodos utilizados por cada teórico na formulação dos conceitos e 

teorias concernentes ao desenvolvimento do juízo moral.  

Isto posto, destaca-se que o processo de formação das realidades morais, segundo a 

concepção de Piaget, fundamenta-se na necessidade de uma disciplina normativa, oriunda das 

interações estabelecidas entre os indivíduos. Nas palavras do autor:  

 

Para que as realidades morais se constituam é necessário uma disciplina 
normativa, e para que essa disciplina se constitua é necessário que os 
indivíduos estabeleçam relações uns com os outros. Que as normas morais 
sejam consideradas impostas, a priori, ao espírito ou que nos atenhamos aos 
dados empíricos, é sempre verdade, do ponto de vista da experiência 
psicopedagógica, que é nas relações interindividuais que as normas se 
desenvolvem: são as relações que se constituem entre a criança e o adulto ou 
entre ela e seus semelhantes que a levarão a tomar consciência do dever e a 
colocar acima de seu eu essa realidade normativa na qual a moral consiste. 
(PIAGET, 1994, p. 3) 

 

Assim sendo, as interações que os indivíduos mantêm com seus pares evidenciam que 

não existe uma única moral ou um único tipo de reação moral; ao contrário, haverá tantas 

variadas quantas forem as relações individuais e sociais entre as crianças e seu ambiente 

(PIAGET, 1994).  Além disso, o respeito às normas sociais e a percepção da justiça atuarão 

como diretrizes no desenvolvimento dessa(s) moralidade(s) e na compreensão da reciprocidade 

e igualdade entre os seres humanos. 

Mais adiante, Piaget delineia um conjunto de procedimentos relacionados à educação 

moral, propondo que as relações interindividuais favorecem a formação de duas morais que se 

diferenciam durante a infância, mas se reconciliam durante a adolescência. Adicionalmente, o 

autor enfatiza que o respeito é o sentimento primordial que possibilita a assimilação das noções 

morais (PIAGET, 1994). 

Embora "O julgamento moral na criança" seja a obra em que Piaget aborda com maior 

profundidade questões relacionadas à moralidade e à autonomia moral, é através da análise 

global de sua produção intelectual que se torna possível entender a relevância do componente 

moral na constituição psicológica e social das crianças e vislumbrar suas implicações nos 



37 
 

 

comportamentos e nas interações sociais na vida adulta. 

A moralidade, segundo a perspectiva de Piaget, é considerada uma das dimensões mais 

importantes nas áreas da educação e da psicologia do desenvolvimento. Contudo, foi através da 

leitura das contribuições de Vigotski4 sobre os aportes culturais e a interação social que 

identifiquei um caminho analítico promissor para a compreensão do desenvolvimento humano. 

A análise vigotskiana acerca do desenvolvimento moral, em sua relação entre sujeito e 

ambiente, transcende o dualismo clássico entre sujeito e objeto, aprofundando-se no 

funcionamento da mente humana por meio de interações socioculturais (MARTINS; 

BRANCO, 2001).  

Nascidos no mesmo ano, 1896, e comungando do interesse pela gênese dos processos 

psicológicos, Vigotski e Piaget observaram os fatores influenciadores da formação moral e 

psicológica do indivíduo e seus mecanismos de aquisição sob diferentes perspectivas. Enquanto 

Piaget investigava esse desenvolvimento a partir de uma origem biológica, refletindo uma de 

suas formações acadêmicas, Vigotski enxergava na contribuição da cultura, nas relações sociais 

e na perspectiva histórica do desenvolvimento mental os motivadores para a concepção do juízo 

moral (IRIC, 2010). 

Um dos fundamentos centrais na obra de Vigotski era a concepção de que o indivíduo 

se constitui como tal na sua relação com o outro ser social. Para ele, a cultura torna-se parte da 

natureza humana dentro de um processo histórico que molda as funções psicológicas ao longo 

do desenvolvimento tanto da espécie quanto do ser humano (LA TAILLE, 2006). 

Segundo Vigotski, é dentro do grupo cultural que o indivíduo vai desenvolver o universo 

de significados. É por meio da linguagem desse grupo cultural que a criança inicia seu processo 

de formação de conceitos, que serão internalizados e constituirão o material simbólico que 

mediará a relação do sujeito com o objeto de conhecimento (LA TAILLE, 2006). 

Além disso, Vigostski não foi o único a investigar os aspectos culturais como 

influenciadores do desenvolvimento humano. A relação sujeito e cultura também foi objeto de 

estudos do psicólogo estoniano Jaan Valsiner. Em suas investigações sobre o tema cultural na 

transmissão intergeracional do conhecimento humano, numa perspectiva que ele denominou de 

sociogenética, Valsiner delineou dois modelos: o modelo unidirecional e bidirecional 

(VALSINER, 1994). 

 
4 Diante das variações utilizadas na escrita do nome do autor, será utilizada esta grafia quando a ele me referir. 
Todavia, quando se tratar de citação, será mantida a grafia sugerida pela publicação utilizada. 



38 
 

 

Segundo o modelo unidirecional, a transmissão dos valores, crenças e hábitos culturais 

ocorre passivamente, como uma espécie de enculturação. Nesse contexto, pais e professores 

transmitem seus valores culturais de maneira quase idêntica, estabelecendo uma relação 

harmoniosa de aprendizagem que visa à adequação das normas à sociedade. Em contrapartida, 

no processo bidirecional, os valores culturais se transmitem de modo mais amplo, uma vez que 

o desenvolvimento do indivíduo resulta de uma troca ativa entre o sujeito e a cultura. Essa 

última, em constante transformação, interage dinamicamente com os valores pessoais do 

indivíduo, permitindo que ambos participem do processo (VALSINER, 1994). 

Vigotski não categoriza processos de transmissão ou troca cultural nos moldes de 

Valsiner, mas também fez contribuições significativas para os estudos acerca do 

desenvolvimento moral do indivíduo e sua relação com a cultura. Isso é especialmente evidente 

no que diz respeito ao discurso do sujeito, cujas implicações são fundamentais para entender 

como as noções de certo e errado se formam a partir das experiências cotidianas e influenciam 

as relações sociais. 

Os pontos de relevo da teoria vigotskiana acerca do desenvolvimento moral enfatizam 

tanto os fatores socias quanto biológicos. Nesse aspecto, Vigotski alinha-se a Piaget ao 

investigar a influência dos fatores externos e internos na formação do juízo moral; contudo, ele 

destaca o elemento cultural como parte essencial da constituição humana em um processo em 

que o fator biológico — particularmente relacionado ao desenvolvimento cerebral — se 

transforma em elemento sócio-histórico (LA TAILLE, 2006). Os componentes essenciais de 

sua teoria moral referem-se à contingência histórica, à especificidade cultural e à singularidade 

do percurso individual  (LA TAILLE, 2019). 

Ao abordar os fatores biológicos, torna-se relevante traçar um paralelo com Piaget para 

compreender como esses autores percebem tais componentes e aplicam esses conceitos em suas 

análises de maneira diversificada. Enquanto Piaget atribui ao desenvolvimento cognitivo uma 

psicologia da inteligência manifestada pela idade e pela interação com pares — construindo 

assim uma compreensão pautada pelo cumprimento de regras e pelo respeito unilateral na 

formação da moralidade — Vigotski vincula essa formação ao desenvolvimento mental do 

sujeito fundamentado em pesquisas sobre mudanças na história individual sob uma perspectiva 

materialista histórica e dialética  (SOUZA; KRAMER, 1991).  

Assim, constata-se que a vinculação do desenvolvimento moral aos fatores biológicos, 

conforme defendido por Piaget, leva à compreensão de que a formação do juízo moral se alinha 



39 
 

 

ao progresso orgânico do indivíduo, o que pode ser considerado uma restrição em relação ao 

ritmo dessa conscientização moral. Em oposição, as ideias de Vigotski sobre o processo de 

desenvolvimento da moralidade, que enfatizam as influências externas nas interações 

socioculturais, sugerem um ritmo e um processo de desenvolvimento mais rápidos, abrangentes 

e diversos. 

É importante destacar que, embora as teorias de Piaget e Vigotski tenham proporcionado 

contribuições significativas para a compreensão do desenvolvimento infantil, especialmente no 

que diz respeito ao juízo moral abordado neste estudo, não se deve limitar essa compreensão às 

suas teorias. Da mesma forma, não é adequado restringir as crianças a uma única fase de 

desenvolvimento ou a meros sujeitos em formação (SOUZA; KRAMER, 1991). 

Embora Vigotski 5 tenha falecido em 1934, muito antes de Piaget, que aprofundou sua 

teoria até 1980, e tendo diversos pontos de convergência entre ambos os autores, as 

interpretações que Vigotski fez das investigações do biológo suíço geraram inúmeras críticas e 

divergências, especialmente no tocante às relações entre pensamento e linguagem e ao 

egocentrismo infantil (SOUZA; KRAMER, 1991). Por sua parte, Piaget teve a oportunidade de 

analisar as críticas recebidas e refletir sobre a legitimidade delas com base em suas pesquisas 

subsequentes. 

Apesar de revisar suas teorias, Piaget manteve a convicção de que o desenvolvimento 

psicológico e a formação do juízo moral ocorrem sem a influência dos aspectos socioculturais. 

Em outras palavras, as estruturas de seus pensamentos e valores são construídas por meio de 

mecanismos internos, enquanto Vigotski argumenta que esse juízo é uma consequência da 

interação entre o mundo externo e o interno (SOUZA; KRAMER, 1991). Isso implica que o 

indivíduo altera seu ambiente e, ao mesmo tempo, o ambiente também transforma o indivíduo. 

Com a proposta de Vigotski de que a formação psicológica do indivíduo está interligada 

à contribuição cultural e à construção de conceitos para o desenvolvimento do juízo moral, ele 

 
5 Vigotski morreu prematuramente, aos 37 anos de idade, vítima de tuberculose. Apesar de muito jovem, o 
estudioso russo apresentou desde muito cedo o interesse por temas de diferentes campos do conhecimento, 
provavelmente provocado por seu contexto familiar. Até os 15 anos, sua educação foi integralmente em casa, 
estudava sozinho ou com amigos na biblioteca de casa e na biblioteca pública. Vigotski tinha muito interesse pelo 
estudo de línguas estrangeiras, o que permitia o acesso a informações de diversas partes do mundo. Estudou Direito 
e Literatura na Universidade de Moscou, o que fez despertar a curiosidade pelos efeitos da linguagem sobre os 
processos de pensamento. Ele também cursou História, Filosofia e, diante do aumento pelo interesse em 
compreender o desenvolvimento psicológico do ser humano, cursou Medicina. Seu percurso acadêmico permitiu 
transitar por assuntos diversos, tais como artes, literatura, linguística, antropologia, ciências sociais, cultura, 
filosofia, psicologia e, por fim, medicina. Vale destacar que foi no trabalho com professores de crianças com 
defeitos congênitos que Vigotski ampliou seu interesse em compreender os processos mentais humanos, o que 
viria a se tornar o centro de seu objeto de análise (REGO, 2012) 



40 
 

 

se opõe à visão de Piaget. Dessa forma, a cultura torna-se uma categoria essencial para ser 

examinada como um elemento estruturante na formação social. Além da análise das 

observações culturais e da moralidade, a pesquisa sobre a implementação de políticas 

educacionais também se mostra fundamental como ferramenta para fomentar o respeito. 

Em relação às políticas educacionais, Émile Durkheim analisa a formação do juízo 

moral sob o prisma da educação. Segundo ele: 

 

[...] formar moralmente a criança não é despertar nela determinada virtude 
particular, depois aquela outra e ainda uma outra, é desenvolver e mesmo 
constituir integralmente, pelos meios apropriados essas disposições gerais 
que, uma vez formadas, se diversificam com facilidade, de acordo com as 
particularidades das relações humanas. Se conseguirmos descobri-las, teremos 
superado de uma vez por todas um dos principais obstáculos contra os quais 
nossa educação moral tem se chocado. Pois, o que nos faz duvidar da eficácia 
da escola no que concerne à cultura moral é o fato de que esta nos parece 
implicar tal variedade de ideias, de sentimentos, de hábitos, que o mestre, 
durante os breves instantes em que as crianças permanecem sob sua influência, 
não disporia do tempo necessário para despertá-los e desenvolvê-los 
(DURKHEIM, 2012, posição 434).  

 

Durkheim propõe uma educação moral inteiramente racional e sustentada por um 

postulado científico, o racionalismo. O sociólogo francês afirma que “não existe nada na 

realidade que nos autorize a considerá-la como radicalmente refratária à razão humana” 

(DURKHEIM, 2012, posição 192) e acrescenta que “o racionalismo não supõe em absoluto que 

a ciência possa entender-se até os últimos limites do dado; afirma apenas que, no dado, não há 

limites que a ciência não possa jamais transpor” (DURKHEIM, 2012, posição 200). 

Além do caráter racional da educação moral, é fundamental que ela esteja integrada ao 

dia a dia da criança. De acordo com Durkheim (2012, p. 164), “A educação moral não pode 

estar rigorosamente encerrada no horário das aulas; ela não acontece num momento específico 

e predeterminado; ela acontece a todo instante”. Ele também ressalta: “Ela deve mesclar-se a 

toda vida escolar, da mesma forma que a vida moral se mistura em toda a trama da vida 

coletiva”. 

Assim, diante do percurso investigado que abrange aspectos como relações 

interindividuais, educação moral, formação moral, aceitação das normas morais, construção de 

significados e influências culturais, chegamos a um ponto essencial para o foco da pesquisa: o 

respeito. Esse elemento é crucial para o desenvolvimento da consciência de obrigação e servirá 

como base para uma nova e necessária formação cultural visando uma sociedade mais 



41 
 

 

igualitária, especialmente nas relações de gênero. 

O caminho que se percorre na construção de uma sociedade baseada em princípios de 

igualdade e respeito revela a moral como um elemento central, que traz consigo a compreensão 

de justiça, autonomia e empatia. De acordo com Durkheim, “podemos, portanto, afirmar que a 

moral é um sistema de regras que predeterminam a conduta. Elas dizem como devemos agir em 

cada situação; e agir bem é obedecer bem” (DURKHEIM, 2012, posição 482).  

Nesse sentido, Durkheim destaca o valor da moral ao considerá-la um dos fundamentos 

da concepção da natureza humana. Para ele, essa natureza possui uma configuração dualista 

que abrange o corpo e suas necessidades físicas, manifestando-se pela individualidade e pelas 

paixões egoístas, além do espírito, que é constituído pela moralidade enquanto prática racional 

dependente de fatores sociais (SANTOS, 2021)  

Assim, seja nas interações com colegas ou nas relações com os pais, tanto em idade 

precoce quanto em fases mais avançadas da vida, percebe-se que o processo de aculturamento 

na formação do juízo moral favorece a aquisição e prática de valores como o respeito nas 

relações sociais entre os indivíduos. 

O respeito, surgido da compreensão de normas que regem a convivência em sociedade, 

revela a validação das liberdades que são inerentes a cada ser humano, sem distinção de gênero, 

raça, religião, cor ou qualquer outro aspecto natural. A moralidade, desenvolvida no indivíduo 

- seja por influências biológicas como sugere Piaget; culturais, conforme o pensamento de 

Vigotski; ou racionais, na perspectiva de Durkheim - direciona-nos à reflexão e ao 

enfrentamento das desigualdades enraizadas em assimetrias estruturais.  

Desse modo, o fortalecimento de uma cultura do respeito se torna um mecanismo 

fundamental no combate não apenas à violência de gênero, resultante das desigualdades 

históricas e estruturais, mas também às várias injustiças sociais que persistem no cotidiano de 

grupos marginalizados. 

Neste contexto, o propósito desta seção não é apenas listar conceitos relacionados à 

moralidade sem demonstrar a importância do juízo moral e de uma educação ética na construção 

de uma cultura de respeito. Tal fortalecimento deve começar ainda na infância para formar 

adultos que respeitem seus semelhantes sem qualquer forma de discriminação ou violência.  

O intento nessa abordagem é analisar práticas pedagógicas que combatam a violência 

de gênero e permitam a assimilação tanto da educação ética quanto da normativa, por meio da 

educação em direitos humanos e seus princípios e normas, começando desde os primeiros anos 



42 
 

 

de vida escolar. Sobre a educação moral e as práticas pedagógicas, aduz o professor Ives de La 

Taille: 

 

Assim, o adulto preocupado com educação moral terá na frente uma vasta 
gama de opções pedagógicas, frequentemente contraditórias entre si: enfatizar 
relações afetivas entre os filhos e os pais, apelar para a reflexão, confiar na 
“sabedoria” biológica do ser humano, disciplinar as crianças, dar-lhes um 
“banho” de cultura, e outros mais. (LA TAILLE, 2006, p.12) 
 
 

Nesse contexto, La Taille sintetiza, mesmo que não intencionalmente, os aspectos 

destacados pelos teóricos anteriormente mencionados, que visam compreender um tema 

comum, ainda que sob diferentes ângulos: a formação do juízo moral. Esses aspectos, quando 

integrados em práticas pedagógicas, têm o potencial de favorecer uma nova reflexão sobre as 

relações de gênero e fortalecer uma cultura de respeito, desafiando os valores ultrapassados de 

uma sociedade patriarcal.  

Essa cultura de respeito se aproxima das ideias de direitos humanos na luta pela 

erradicação do preconceito, discriminação, desvalorização e violência simbólica. Ela se revela 

como um objetivo imprescindível na busca por uma sociedade igualitária, justa e democrática. 

Para aprofundarmos nossa comprensão sobre a construção dessa cultura voltada para a 

transformação social, é importante analisar o papel das relações sociais no desenvolvimento da 

moral infantil e os elementos fundamentais para essa aprendizagem. 

 

2.2 Relações sociais e seu valor na formação do juízo moral infantil: cooperação e 

integração como bases para o aprendizado do respeito. 

 

No curso do desenvolvimento da moralidade, as implicações do valor das relações 

sociais na formação do indivíduo quanto aos princípios e valores que ele adquire, podem 

influenciar na interação entre suas ações e a legislação. Logo, apesar das normas jurídicas serem 

direcionadas ao comportamento externo do ser humano e as normas morais visem seu 

aprimoramento interno, quando essas duas esferas se relacionam harmoniosamente – sobretudo 

em uma legislação pautada em princípios universais de direitos humanos – entende-se ser 

possível contribuir para a promoção de uma cultura de respeito.  

Em seus estudos acerca do desenvolvimento da moralidade infantil, Jean Piaget 

considera a existência de duas morais: a moral da heteronomia e a moral da autonomia 



43 
 

 

(FREITAS, 2002). Nos capítulos 2 e 3 de sua obra “O julgamento moral na criança” (1994), 

Piaget analisa os efeitos da coação social e da cooperação entre os indivíduos no processo de 

formação da consciência moral.   

Com uma abordagem construtivista6, o epistemólogo suíço dedicou-se a investigar o 

processo de formação do conhecimento e o desenvolvimento do julgamento moral desde o 

nascimento até a maturidade. Seus estudos influenciaram o psicólogo americano Lawrence 

Kolhberg, que assim como seu mestre, acreditava que o desenvolvimento da moralidade ocorre 

por meio de estágios progressivos e é estruturado em aspectos filosóficos, psicológicos e 

educacionais (GERONI; BATAGLIA, 2021). 

Piaget, por sua vez, traz suas ideias inspiradas pelo desenvolvimento moral kantiano e 

na convicção de uma autonomia do sujeito fundamentada na dignidade humana e na sua 

natureza racional, moldada pela boa vontade (ARRUDA; BASTOS, 2021). Nesse contexto, a 

moral é formulada por Kant como algo “independente dos impulsos e das tendências instintivas, 

e a ação moralmente boa é aquela que obedece unicamente à lei moral, estabelecida pela razão” 

(GONÇALVES, 2015, p.15). A análise dessa autonomia nos indicará a relevância de uma 

educação moral voltada à captação de valores como o respeito, a empatia, a justiça e o convívio 

democrático entre os indivíduos.  

No que se refere às questões educacionais, além da abordagem piagetiana – uma das 

mais relevantes na análise do desenvolvimento infantil – as teorias de Paulo Freire também 

subsidiarão o arcabouço teórico de análise educacional e de formação do juízo moral, muito 

embora suas contribuições, na presente pesquisa, se confiram de maneira mais acentuada no 

capítulo destinado ao exame do ensino dos direitos humanos e o papel da escola como um lugar 

de (re) construção das relações sociais.  

É oportuno destacar que embora Freire tenha maior reconhecimento por seus escritos 

no âmbito da educação, suas obras proporcionaram profundas reflexões sobre direitos e justiça 

social. Apesar de ser considerado um teórico, o filósofo brasileiro expressava em seus discursos 

o desconforto em ser rotulado dessa forma, pois sempre se considerou o homem da prática, 

daquele que fez. 

A escolha de analisar Piaget e Freire no contexto da formação do juízo moral infantil 

 
6 Piaget, em sua teoria da epistemologia genética, entende que o conhecimento é construído e formado por meio 
da educação. Na abordagem construtivista, esse saber é adquirido por meio da interação do indivíduo com o seu 
ambiente, e o aluno tem um papel fundamental no processo de aprendizado.  
 



44 
 

 

surge da compatibilidade observada em suas ideias sobre o desenvolvimento da moralidade e 

sua conexão com modos construtivos. Essas ideias abrangem aspectos de respeito unilateral e 

mútuo e a conscientização necessária para construir propostas educacionais que promovam 

transformações socioculturais. 

Partindo da premissa de que a moral pode efetivamente mudar realidades, destaca-se a 

importância da educação moral para o desenvolvimento emocional e intelectual do indivíduo, 

especialmente das crianças. Essa educação repercute, de maneira prática e para além de outras 

espécies de ensino, na forma de pensar as relações sociais, na assimilação de princípios e na 

observância de preceitos e normas.  

Nesse sentido, torna-se oportuno o exame das fases de construção da moralidade 

infantil, dos elementos da cooperação e integração na aprendizagem do respeito, além da 

educação moral como ferramenta de intervenção na formação de uma cidadania igualitária, a 

fim de proporcionar uma maior compreensão teórica sobre o tema. Para tanto, Piaget, Durkheim 

e Freire contribuirão para essa análise. 

Cabe esclarecer que a análise da educação moral como ferramenta para a formação de 

uma sociedade mais equitativa não substitui uma educação normativa, pois a proposta de ensino 

e aprendizagem em direitos humanos no Ensino Básico engloba também a educação normativa 

para a aquisição de conhecimento acerca dos princípios e normas de direitos humanos, sendo 

ambas igualmente essenciais.  

As relações sociais representam um elemento de grande influência nas ações humanas. 

Ao considerar o contexto do desenvolvimento humano, deve-se, entretanto, observar que o 

indivíduo, em especial a criança, tem uma natureza voltada para si mesma, o que conflitua com 

a natureza de uma ética cultural voltada para os outros. Os valores decorrentes das relações 

sociais não são permanentes; eles mudam conforme a cultura e o período histórico. Essas 

relações sociais se concebem em diferentes contextos, principalmente na cultura ocidental. 

Cabe aqui ressaltar que, embora os valores e significados adquiridos das relações sociais 

e de conjunturas culturais influenciem as ações humanas, cada indivíduo tem intrinsecamente 

seus próprios mecanismos de assimilação de informações concedidas pela cultura e pelos 

vínculos que formam com outros indivíduos. Isso significa que a internalização de valores e 

significados ao longo dos anos também é um reflexo da subjetividade pessoal de cada ser 

humano.  

Essa concepção é entendida por Paulo Freire quando expõe acerca da impossibilidade 



45 
 

 

de existir um indivíduo sem cultura. Embora analisemos mais profundamente sua visão sobre 

estudos culturais em um capítulo posterior, é relevante ressaltar sua ideia de que a dimensão 

cultural é fruto da relação com outros sujeitos. A partir desse conceito cultural, Freire 

desenvolve a noção de conscientização, evidenciando a importância da cultura como um fio 

condutor para a educação. 

Nesse ínterim, diante desse encontro da cultura pessoal com a coletiva, a educação moral 

assume um papel significativo no desenvolvimento cognitivo e emocional das crianças. Isso 

ocorre especialmente quando valores como reciprocidade são integrados no cotidiano da vida 

comunitária e norteados pela premissa de que as ações sociais devem ser recíprocas e pautadas 

pelo respeito mútuo. 

Em sede de esclarecimentos, frise-se que não tencionamos fazer uma análise filosófica 

ou sociológica em torno das questões da moral nem nos aprofundarmos em seus fundamentos; 

nossa intenção é observar como se dá o desenvolvimento da moralidade nas crianças para 

entender como normas morais podem direcionar as atividades humanas em direção a uma 

cultura de respeito que favoreça uma redução nos índices de violência contra as mulheres e 

contribua para reduzir também a violência contra outros grupos marginalizados. 

Nesse diapasão, não adentraremos nas discussões entre a moralidade fundamentada no 

pensamento científico e no pensamento pós-moderno, muito embora a influência dos enfoques 

culturais e históricos, em contraponto à visão científica de moralidade, se sobressaia na atual 

pesquisa, mas transitaremos por essas concepções para apresentar um aporte teórico e suscitar 

uma linha de compreensão entre o elemento da moralidade – ainda que sob diferentes 

características e posições – e a construção de uma cultura de respeito vinculada ao ensino em 

direitos humanos. 

Assim, passemos a seguir a analisar o desenvolvimento do juízo moral nas crianças, 

com o objetivo de projetar suas futuras ações em suas relações sociais, especialmente nas 

questões de gênero, com base nas convicções morais adquiridas por meio da educação moral e 

do ensino dos direitos humanos na escola. 

Ao analisar o desenvolvimento do juízo moral nas crianças, Jean Piaget parte da seguinte 

indagação: “mas onde começa a moral?” (PIAGET, 1994, p. 24). A construção de sua teoria 

vai sendo concebida a partir da análise da obediência às regras morais, advinda da observação 

de crianças participantes de um jogo de bola de gude, trazida à baila no tópico anterior.  É dessa 

observação que Piaget começa a definir os conceitos de heteronomia e autonomia. 



46 
 

 

Em relação à consciência das crianças sobre o cumprimento das regras em sua 

perspectiva moral, Piaget ressalta que a idade e o desenvolvimento mental são fatores 

fundamentais. Nesse norte, o autor identifica quatro estágios sucessivos, a saber: o estágio 

motor e individual; o egocêntrico; o da cooperação nascente; e o da codificação das regras. Em 

linhas gerais, os quatro estágios versam sobre a observância às regras guiada pelo senso de 

moralidade (PIAGET, 1994). 

No primeiro estágio, apontado como estágio motor e individual, a criança é guiada pelos 

próprios desejos e hábitos motores, e não por regras coercitivas, sobressaindo-se o individual 

em detrimento do coletivo. Já no segundo estágio, chamado de egocêntrico, no qual Piaget 

enquadra à faixa etária dos dois aos cinco anos, as crianças recebem regras externas codificadas 

que executam sozinhas ou em duplas, mas sempre voltadas para si mesmas sem necessidade de 

vencer as demais. Nesta fase, as crianças veem as regras impostas pelos adultos como algo 

sagrado e qualquer alteração é percebida como uma transgressão. 

No terceiro estágio, que Piaget atribui às crianças de sete a dez anos e a classifica como 

estágio da cooperação nascente, as crianças já são capazes de compreender as diferenças entre 

si mesmas e os outros e a necessidade de controle mútuo e de unificação de regras. Durante 

essa fase, as crianças consideram as regras como uma lei estabelecida pelo consentimento 

mútuo que deve ser respeitada obrigatoriamente. 

Nessa oportunidade, cabe registrar que essa categorização da faixa etária ao estágio da 

cooperação motivou a escolha do campo de pesquisa e a indicação do Ensino Fundamental I 

como âmbito inicial para análise de uma possível transformação sociocultural na forma de 

pensar as relações de gênero e construir, através do ensino e aprendizagem em direitos humanos 

a partir dessas séries, uma cultura de respeito que possa reverberar na diminuição dos índices 

da violência de gênero.  

Após esse breve esclarecimento, que interliga a escolha do campo de pesquisa ao 

terceiro estágio, partimos para a verificação do quarto estágio, o da codificação das regras. 

Nesta última fase, que abrange crianças de onze e doze anos, Piaget atesta a capacidade de 

compreensão e concordância de regras e de suas variações, o que demonstra uma fase propícia 

para a continuidade de uma educação moral, iniciada em um estágio em que as crianças já sejam 

capazes de compreender e cooperar com regras sociais, para se consolidar na etapa da 

codificação das regras e repercutir nas demais fases da vida humana, sobretudo na fase adulta. 

Diante dos estágios práticos de regras que se apresentam sucessivamente, embora não 



47 
 

 

haja um limite intransponível nas faixas etárias, consigna Piaget (1994) sobre a existência de 

dois tipos de respeito às regras, os quais estariam ligados à coação e à cooperação e integração 

social, sendo capazes de suscitar a obediência, quando advindo de um respeito unilateral, ou a 

reciprocidade, quando decorrente de um respeito mútuo.  

Nesse ínterim, observa-se que o respeito unilateral, motivado por uma coação adulta, 

vai gerar na criança um senso de obediência. Trata-se da obediência como elemento de respeito 

à regra e não um mero gosto pelo que é regular. Em oposição, o respeito mútuo ou recíproco 

vai gerar uma conduta de cooperação, de se colocar no ponto de vista do outro e de tratá-lo 

como gostaria de ser tratado. Essa análise de Piaget, que coaduna com a tese kantiana da 

existência de duas morais, conduz para a materialização da moral da heteronomia e a moral da 

autonomia. 

Outro tipo de moral identificado por Piaget é o da anomia, que seria um precursor da 

heteronomia e autonomia. Nesta espécie de moral, o indivíduo desconsidera as regras por não 

as conhecer, sendo, portanto, até difícil afirmar que essa categoria de fato exista. Dado esse 

contexto, Piaget optou por não se esmerar na anomia, dedicando seus estudos à análise da 

heteronomia e, em especial, da autonomia. Já para Durkheim, a ideia de anomia se manifesta 

como uma ausência de normas e alude a uma circunstância social capaz de direcionar o 

indivíduo ao desvio ou ao crime (SANTOS, 2021).  

A moral da heteronomia relaciona o respeito ao cumprimento da regra. É a mera 

obediência sem reflexão. É um efeito da coação moral exercida pelos mais velhos. Segundo 

Piaget (1994, p.93), “a heteronomia não bastava absolutamente para transformar a consciência 

e que entre a coação e o egocentrismo o compromisso era fácil”. Constata-se, portanto, através 

dessa citação, que na moral da heteronomia as regras são seguidas como certas sem qualquer 

interpretação sobre sua causa ou necessidade, mas tão somente uma vinculação de conduta ao 

que lhe é posto. 

Sem intenção de incorrer em uma análise com conotação filosófica, as noções de 

heteronomia e autonomia são aqui apresentadas com o fito de compreender o liame entre essas 

espécies de moral e a materialização de condutas que levem o indivíduo, iniciando pela 

formação de seu juízo moral na infância, a comportamentos compatíveis com uma vida social 

respeitosa, não apenas em obediência às regras impostas no ordenamento jurídico, mas 

decorrentes de uma consciência de reciprocidade que provoque empatia, aceitação e respeito 

mútuo. 



48 
 

 

Em complemento, ainda da análise da moral da heteronomia, Piaget faz uma associação 

entre essa coação moral adulta e o realismo moral, sendo este definido como “a tendência da 

criança em considerar os deveres e os valores a eles relacionados como subsistentes em si, 

independentemente da consciência e se impondo obrigatoriamente, quaisquer que sejam as 

circunstâncias às quais o indivíduo está preso” (PIAGET, 1994, p.93).  

No que concerne ao realismo moral, pelo menos três características são consideradas, a 

saber: primeiro, que o dever é essencialmente heterônomo. Isso posto, todo ato de obediência à 

regra é considerado bom e todo ato em desconformidade à regra é reputado como mau, sendo 

algo externo à consciência; segundo, a regra deve ser observada no espírito e não ao pé da letra; 

e terceiro, que promova uma concepção objetiva de responsabilidade, porquanto se concretiza 

em função da conformidade material com as regras definidas. (PIAGET, 1994). 

Assim, por considerar as regras e os valores como permanentes e obrigatórios, o 

realismo moral, assentado na coação de um adulto e manifesto como expressão do realismo 

infantil, vai encontrar no julgamento moral da criança uma responsabilidade objetiva. Desta 

forma, a criança passa a obedecer fielmente e sem modificações as regras que lhes são impostas 

(ALVES; MONTOYA, 2017). É o período da heteronomia. 

Por outro lado, no que concerne à moral da autonomia, as regras desenvolvidas pelos 

indivíduos se harmonizam com as regras coletivas por meio de um acordo mútuo. Desta forma, 

para que as regras se tornem obrigatórias, elas precisam ser entendidas e anuídas pelo sujeito e 

somente podem ser alteradas quando há consenso entre o indivíduo e o grupo. Essa relação se 

fundamenta na cooperação e requisita que o sujeito tenha capacidade de se colocar no lugar do 

outro e de conceber princípios universais (ALVES; MONTOYA, 2017). 

Corrobora com esse pensamento Yves de La Taille (2019, p.18) ao definir que a 

“autonomia significa ser capaz de se situar consciente e competentemente na rede dos diversos 

pontos de vista e conflitos presentes na sociedade”. Tal etapa do desenvolvimento moral atrela 

a compreensão às regras aos valores nelas implicados por meio da cooperação e interação como 

representação do mais elevado grau de socialização.  

Em decorrência da cooperação interligar o entendimento do dever à regra aos valores 

compreendidos nela, o julgamento moral do indivíduo, contrapondo-se ao identificado no 

realismo moral da heteronomia, é guiado pela responsabilidade subjetiva, prevalecendo os 

propósitos implicados nas circunstâncias e não as consequências materiais provenientes de uma 

obediência irrestrita como produto de uma coação moral. Essa responsabilidade subjetiva 



49 
 

 

propicia que os sujeitos se vejam e se tratem como iguais e, por meio da cooperação, se 

respeitem reciprocamente. 

Dos resultados obtidos de seus estudos, conclui Piaget pela existência de duas morais 

distintas decorrentes de processos formadores e sucessivos, sem necessariamente se 

constituírem em estágios propriamente ditos, sendo a coação moral do adulto o primeiro destes 

processos e que resulta na heteronomia e, por conseguinte, no realismo moral; e o segundo 

sendo a cooperação, que resulta na autonomia e, consequentemente, no respeito mútuo 

(PIAGET, 2014) 

Do mesmo modo, ainda que de base epistemológica diferente, Émile Durkheim 

apresenta uma dicotomia em relação à moral, analisando este elemento dentro de um contexto 

social. Em sua obra “A educação moral”, o sociólogo francês identifica dois elementos distintos 

integrantes da moral, quais sejam: o dever e o bem. Em um resumido conceito, afirma Durkheim 

que “O dever é a moral enquanto ela ordena; é a moral concebida como uma autoridade à qual 

devemos obedecer, porque ela é uma autoridade, e por essa única razão. O bem é a moral 

concebida como uma coisa boa, que atrai a vontade, que provoca espontaneamente o desejo” 

(DURKHEIM, 2012, p. 129). 

Ademais, acrescenta Durkheim (2012) que a moral, em seu aspecto do dever, se 

apresenta como uma legislação imperativa, reclamando de nós uma completa obediência, o que 

se assemelha a certas nuances da ideia de heteronomia apontada por Piaget; enquanto no aspecto 

do bem, que se emparelha à noção de autonomia, há na moral um magnífico ideal sensível ao 

desejo espontâneo, isto é, ao desejo de cooperação. 

Bem e dever são postos pelo autor como palavras abstratas, mas diferentemente de 

aspectos opostos como Piaget coloca a heteronomia e a autonomia, Durkheim as coloca como 

características complementares e necessárias de um ser que é bom e que representa a realidade 

de uma virtude que obriga nossas vontades. Nesse ensejo, o sociólogo questiona: “O que é essa 

realidade? A moral?” (DURKHEIM, 2012, p. 129).  

Em resposta às suas próprias indagações, Durkheim salienta, no contexto do juízo moral 

infantil, que essas questões apontam para a educação como o único modo para formar 

racionalmente o temperamento moral da criança e que o método acertado para que as ideias e 

sentimentos não se manifestem por meios de artifício irracionais ou de uma paixão cega, é 

mediante uma ação nas próprias consciências, colocando-as em contato direto com o que se 

relaciona com as ideias e sentimentos (DURKHEIM, 2012). 



50 
 

 

A educação deve proporcionar às crianças a formação de um temperamento racional 

voltado para a moralidade, o que requer sua integração no ambiente escolar. Nesse contexto, 

destaca-se o caminho adotado na pesquisa para analisar a hipótese de que uma educação 

fundamentada em princípios de direitos humanos pode contribuir, de forma preventiva, para a 

diminuição da violência de gênero. Esta investigação inicia-se com a análise do 

desenvolvimento do juízo moral nas crianças, considerando que tanto a moral quanto a 

educação em direitos humanos estão interligadas e compartilham formas semelhantes de 

intervenção. 

Quanto à educação moral na infância, aduz Durkheim: 

 

Bastará fazer com que essa realidade penetre na escola, fazer dela um 
elemento do meio escolar, apresentá-la à criança, sob seus diferentes aspectos, 
de modo que ela possa exprimir-se em suas consciências. Encontramos, assim, 
ao menos o princípio da prática escolar (DURKHEIM, 2012, p. 130).  

 

Em complemento aos elementos da moral, Durkheim faz uma análise dos elementos 

bem e dever, a partir da perspectiva de outros moralistas. Sem citar nomes, o autor traça a 

concepção de alguns teóricos que passaram a compreender o duplo aspecto da moral levando 

em conta que tais elementos constituem uma unidade no campo do juízo moral. Todavia, essa 

compreensão partiu de diferentes concepções.  

Segundo Durkheim, para alguns teóricos, a noção de dever deriva da noção primitiva 

do bem, no qual deveríamos nos submeter ao dever em razão do ato prescrito ser bom. Tal 

entendimento sofre críticas do sociólogo francês pelo fato de que se alguém desejar fazer algo 

por ser bom não significa que faça por dever porquanto o dever implica um esforço necessário 

motivado por uma constrição moral (DURKHEIM, 2012).  

Em contrapartida, outros teóricos examiram a questão partindo da premissa oposta: o 

bem emana do dever. Para tais estudiosos, não há outro bem senão a realização de seu dever. 

Esse pensamento também foi contestado por Durkheim, pois se assim fosse, a moral estaria 

desprendida de qualquer atrativo, sem relação com sentimento ou com ações espontâneas, 

tornando-se simples ordem imperativa, sem qualquer tipo de interesse. 

Dessa divergência entre moralistas, Durkheim não consente com nenhuma das duas 

vertentes, mas concluí que o bem se liga ao dever sem que se reduzam a uma só realidade ou 

um absorva o outro, pois se assim fosse, estaríamos perante uma moral incompleta e 

empobrecida. A solução é compreender que “esses dois elementos da moral são apenas aspectos 



51 
 

 

diferentes da mesma realidade” (DURKHEIM, 2012, p. 131), muito embora, na prática, somos 

motivados a agir ou por respeito à lei ou por estimar ao bem. 

Nesse diapasão, podemos considerar que o pensamento de Durkheim, quanto à  unidade 

real entre o dever e o sentimento de bem na materialização das ações morais, faz sentido de ser 

na persecução social de que necessitamos agir moralmente, seja por motivo de submissão ao 

que nos é imposto, o que não quer dizer que seja, impreterivelmente, de maneira irrestrita como 

nos moldes da heteronomia de Piaget, seja pelo sentimento de bem coletivo que almejamos, 

mas que o fim propicie um convívio pacífico e respeitoso entre os indivíduos. 

Durkheim não desconsidera as idiossincrasias do indivíduo na justificativa de suas ações 

morais. Suas particularidades individuais revelam qual elemento lhe é mais proeminente em 

seu temperamento moral. Em um sujeito em que se sobressai a afeição à regra, cumprirá seu 

dever sem hesitação, sem exceder seus direitos ou interferir nos dos outros. São indivíduos de 

razão sólida, nos moldes kantianos de pensar, que obedecem às normas, afastando-se da 

sentimentalidade (DURKHEIM, 2012). 

De outro modo, há indivíduos que estimam aderir a algo, são intensos em suas emoções, 

agem moralmente motivados em esgotar suas energias. Para estes, atender ao dever cotidiano e 

regular suas atividades se torna mais difícil. Em contrapartida, são mais sujeitos a manterem 

uma identificação com a fonte das energias morais, qual seja, a sociedade (DURKHEIM, 2012). 

Em suma, Durkheim expõe os elementos da moralidade, assim como as singularidades 

dos indivíduos em seu temperamento moral para culminar na necessidade das regras morais e 

no ensino delas às crianças. Assim, declara o sociólogo: “Nós mesmos já dissemos que é 

fundamental perceber a necessidade das regras morais nos momentos em que nos empenhamos 

em transformá-las”. E complementa: “É preciso desenvolver esse sentimento nas crianças e 

essa é uma tarefa que o educador jamais pode abandonar” (DURKHEIM, 2012, p. 136).   
Em continuação, no tocante ao ensino moral às crianças, justifica Durkheim: 

 

Porque ensinar a moral não é pregá-la, não é inculcá-la: é explicá-la. Ora, 
recusar à criança qualquer explicação desse gênero, não tentar fazê-la 
compreender as razões das regras que ela deve seguir, é condená-la a uma 
moralidade incompleta e inferior. Em vez de enfraquecer a moralidade 
pública, esse tipo de ensinamento é sua própria condição. Seguramente, essa 
não é uma tarefa fácil; é preciso apoiar-se em uma ciência que está apenas em 
vias de se formar. (DURKHEIM, 2012, p. 158)  

 

Ora, se na perspectiva de Durkheim é necessário ensinar à criança sobre moralidade por 



52 
 

 

meio de explicações que lhe fundamente, nada mais plausível para aclarar a hipótese, a ser 

verificada, de uma transformação sociocultural que favoreça a construção de uma cultura de 

respeito, que tal ensino esteja atrelado a uma educação moral e se explique por princípios que 

justifiquem o respeito mútuo, a igualdade, a dignidade da pessoa humana, a valorização da vida, 

entre outros direitos fundamentais nos quais se ancoram os direitos humanos.  

Nesse contexto, não apenas as concepções de Durkheim, dentro de sua base sociológica, 

apontam para uma educação moral fundamentada nos princípios de direitos humanos, como 

também, o entendimento teórico de Piaget acerca das regras morais, dentro de seu campo da 

Psicologia. Na análise de La Taille (2019, p.23), “O mérito de Piaget foi o de integrar essas 

regras ao próprio processo de desenvolvimento, embora sua teoria corra o risco de pretender 

demonstrar o que era, na verdade, pressuposto: o valor ético da igualdade, da liberdade, da 

democracia. Em resumo, o valor dos direitos humanos.” 

Se refletirmos acerca do valor das relações sociais no desenvolvimento do juízo moral 

das crianças para uma aprendizagem do respeito, pensemos como as ações dessas relações 

sociais podem ser conduzidas pelo que Durkheim (2012) classificou de primeiro degrau da 

autonomia moral, qual seja: raciocinar atentamente e tomar consciência de nós mesmos. Para 

tanto, parece-nos compreensível o que Durkheim identificou como terceiro elemento da moral. 

Nesse ponto, afirma Durkheim (2012, p.157) que “para agir moralmente, não é mais 

suficiente apenas respeitar a disciplina, aderir a um grupo”, isto é, agir guiado pelos elementos 

do dever ou do bem, mas “é preciso ainda que, seja no deferimento à regra, seja no devotamento 

a um ideal coletivo, tenhamos a consciência, a mais clara e completa possível, das razões de 

nossa conduta”. E complementa, “Porque é essa consciência que confere a nosso ato essa 

autonomia que a consciência pública atualmente exige de todo ser verdadeiramente e 

plenamente moral. Podemos afirmar, portanto, que o terceiro elemento é a inteligibilidade da 

moral.” Em suma, uma moral racional. 

No tocante à consciência no processo de desenvolvimento da moralidade, não apenas 

Durkheim e Piaget trouxeram esse ponto à baila em suas teorias, apesar de suas origens em 

campos distintos, como, também, o epistemólogo Paulo Freire ao analisar a construção do 

conhecimento por meio da tomada de consciência de suas ações. Embora Freire não tenha 

desenvolvido uma teoria acerca do desenvolvimento moral infantil e seu objeto de relevo nas 

análises seja voltado para o oprimido - o que pressupõe uma consciência mais avançada que a 

de uma criança - suas observações trouxeram grande contribuição para a compreensão da 



53 
 

 

dimensão moral nos indivíduos e na condução de suas ações.    

Em relação à consciência do oprimido observada por Freire, o epistemólogo brasileiro 

verifica uma consciência receptora, que o impede de desenvolver ações de cooperação guiadas 

pela autonomia moral, visto desenvolver uma mera consciência de cumprimento à regra por 

submissão e temor ao opressor, assemelhando-se à coação moral adulta referida na moral 

heterônoma de Piaget. (MONTOYA, 2022). 

Para além da observação de um comportamento heterônomo na consciência do 

oprimido, Freire interliga a consciência do sujeito com a cultura e as relações sociais. Para o 

estudioso, “O ponto de partida para uma análise, da conscientização, deve ser uma compreensão 

crítica dos seres humanos como existentes no mundo e com o mundo” (FREIRE, 2011, p.98). 

Assim como Piaget, Freire aponta para a necessidade de uma relação de autonomia do sujeito, 

que o liberte dessa condição de opressão e coação e o permita viver em uma sociedade justa e 

democrática. 

Essa consciência, inerente ao ser humano, repercute na forma como ele lida com as 

situações, com as regras e com as relações entre seus pares. Nesse contexto, Freire assevera que 

“na medida em que a condição básica para a conscientização é que seu agente seja um sujeito, 

isto é, um ser consciente, a conscientização, como a educação, é um processo específica e 

exclusivamente humana” (FREIRE, 2011, p.98). Esse atributo humano contribui, inclusive, no 

desenvolvimento da própria identidade. 

Quando se discorre acerca da consciência moral, é importante evocar que ela constitui 

o aspecto reflexivo do agir. Deste modo, quando associada ao desenvolvimento da identidade, 

pode contribuir para que o sujeito progrida em sua autonomia e obtenha resultados mais 

positivos em suas relações socias, determinações culturais e quanto aos próprios impulsos. 

Nesse sentido, a consciência moral desempenha um juízo de nossas ações, exercendo uma 

função de avaliador (GONÇALVES, 2015, p. 90-91).    

Dessa linha de raciocínio, retomando a compreensão do desenvolvimento do juízo moral 

na criança, especialmente a partir da fase do desenvolvimento da cooperação nascente, na 

perspectiva de Piaget, arrematamos o entendimento de que a criança, por já ser capaz de 

coordenar pontos de vistas divergentes e compreender as regras e o sentido delas, aproveitando-

se da consciência moral, ainda que em desenvolvimento, se revela como um instrumento 

propício para uma mudança social em busca de coibir a cultura da violência. 

Em acréscimo a essa compreensão, passemos a analisar o combate à cultura da violência 



54 
 

 

a partir do exame da justiça como um elemento racional da noção de moral, nessa perspectiva 

da consciência moral autônoma, para compreender como ela pode influenciar na regulação das 

escolhas e ações do indivíduo, sobretudo na fase adulta. 

 

2.3 Justiça como elemento racional da noção de moral: compreensão do desenvolvimento 

da moralidade para coibir a cultura de violência. 

 

Após breves explanações sobre as perspectivas centrais acerca da noção de moral, suas 

fases e elementos, examinaremos a justiça como um componente regulador do juízo moral. 

Conforme analisado em sessão anterior, o juízo moral apresenta elementos que o constituem e, 

a depender do teórico observado, pode ser compreendido por estágios sucessivos que revelam 

um desenvolvimento moral associado a uma evolução da maturidade. 

De acordo com as teorias explicitadas em torno da heteronomia e autonomia do juízo 

moral, o indivíduo é movido, em suas escolhas e condutas, por uma coação adulta que provoque 

um sentimento de obrigação, motivado pela relevância da autoridade que a exerce e acatado 

sem hesitação pelo sujeito que a recebe (criança ou oprimido) – nos moldes da heteronomia de 

Piaget e da opressão de Freire – ou provocado por uma compreensão advinda de princípios 

internos do bem, da solidariedade e da reciprocidade, na perspectiva de Durkheim. 

Ademais desses elementos, a noção de justiça se apresenta como um elemento racional 

e regulador da moralidade. Tal entendimento é defendido por Piaget, e posteriormente reiterado 

por Kohlberg, seu discípulo, que centraliza a moral em uma estrutura de justiça, numa 

concepção herdada do dualismo kantiano razão-emoção (SILVA, 2021). Por se fazer presente 

nas relações humanas, a despeito de institutos estatais, sobreleva a preocupação em apreciarmos 

a justiça em um contexto que se busca a igualdade e o respeito entre os gêneros.  

Nesse diapasão, sem intentar trazer profundas digressões filosóficas em torno da justiça, 

mas conceituá-la como contributo teórico na compreensão de uma referência de valores morais 

e de um regulador de comportamentos sociais, partiremos da análise da justiça como um 

elemento racional da noção moral, ainda sob a perspectiva piagetiana, para alicerçar o anseio 

de coibir a cultura de violência e erigir uma cultura de respeito em busca de uma cidadania 

igualitária. 

A seu turno, convém destacar que a necessidade de mudar a realidade social na forma 

de pensar as relações de gênero vai além de uma tomada de consciência ou uma conscientização 



55 
 

 

crítica sobre questões estruturais em torno da violência, sobretudo em âmbito doméstico, sem 

pretender quimerizar a ideia salvadora de uma educação moral ou dos próprios direitos 

fundamentais e direitos humanos, o que será alvo de análise crítica em momento posterior, mas 

objetivando evidenciar a necessidade de investimentos em medidas preventivas de combate à 

cultura da violência, de maneira prática e efetiva.  

No contexto da tomada de consciência, ainda que esta produza uma compreensão entre 

as causas e o resultado das ações, sejam elas individuais ou coletivas, precisa estar associada às 

condutas práticas de transformação. Decerto, o grau de consciência e o conhecimento da 

realidade contribuem para uma transformação social, mas a práxis, tão salientada por Paulo 

Freire, implica em ações práticas que favorecem uma renovação social, visto que a mera 

consciência do real só converge para uma evolução social e um tratamento igualitário se vier 

acompanhada de um engajamento prático e de uma concretude de justiça que a transporte do 

domínio das ideias para a materialidade das relações humanas. 

Essa consciência da realidade permite principiar uma conscientização prática no sentido 

de que o tratamento igualitário não corresponde a tratar todos da mesma maneira, visto que a 

igualdade embasada no ideal de justiça não deve ser de uma igualdade absoluta, mas de um 

tratamento condizente com as especificidades de cada grupo ou indivíduo. A ponderação de 

que a justiça deve abarcar uma igualdade diferenciada, como um reconhecimento das 

diferenças, favorece pensar em ações morais racionais que propicie o combate à cultura da 

violência e a proteção de grupos minorizados.  

Diante do fato de analisarmos o desenvolvimento do juízo moral na infância, retornemos 

às observações feitas por Piaget, sobre as regras de jogo, para verificarmos o elemento da justiça 

e sua relação com as atitudes sociais e os movimentos íntimos da consciência, em especial, em 

associação com a fase da autonomia (Piaget, 1994). Para o estudioso suíço, a noção de justiça 

seria a mais racional das noções morais e decorrente da relação de cooperação, respeito mútuo 

e solidariedade entre as crianças. 

À luz de Piaget, a regra de justiça é uma espécie de condição imanente ou de lei de 

equilíbrio das relações em que se destaca a autonomia na medida em que a solidariedade cresce 

entre as crianças (PIAGET, 1994). Tal solidariedade permite a justiça se tornar eficaz entre dez 

e doze anos, pois é “a partir desta idade que a noção igualitária da justiça se impõe até prevalecer 

sobre a autoridade adulta” (PIAGET, 1994, p. 157). Nesse ínterim, o autor passou a investigar 

o juízo das crianças no que concerne à noção de justiça. 



56 
 

 

No âmbito da noção de justiça, Piaget apresenta duas noções distintas assentadas na 

análise da injustiça, quais sejam: uma sanção injusta decorrente da punição de um inocente ou 

da recompensa de um culpado; ou quando há uma repartição injusta que favorece uns à custa 

de outros. Nessa esteira, observava o teórico que, na primeira situação, a noção de justiça era 

indissociável da sanção, apresentando uma relação entre os atos praticados e sua retribuição. Já 

na segunda condição, a noção de justiça estaria atrelada à ideia de igualdade (PIAGET, 1994). 

Em suma, essas sanções correspondem a uma justiça retributiva e uma distributiva (ou 

igualitária).  

Deste modo, no ensejo da relação entre justiça e sanção, Piaget trouxe à reflexão a 

concepção de que a sanção e a punição apontam para a noção de justiça tendo em vista que, 

através delas, as crianças avaliam se tais atribuições são justas ou injustas. Ao analisar se as 

punições dadas pelos pais aos filhos eram justas, o epistemólogo decide fazer o questionamento 

às próprias crianças, utilizando-se de situações práticas do cotidiano para extrair delas essa 

compreensão (PIAGET, 1994).  

A partir dos casos práticos postos às crianças, Piaget tencionou compreender sobre os 

princípios que regulavam aqueles posicionamentos e não sobre o modo como as sanções eram 

aplicadas. Das explicações das crianças, o autor classificou as sanções em duas categorias 

distintas: sanções expiatórias e sanções de reciprocidade.  

No primeiro tipo, as sanções seriam movidas pelos princípios da coação e da autoridade, 

pois tais recolocariam as coisas em ordem e reconduziriam os indivíduos à obediência. Esse 

tipo de sanção se apresenta com um caráter arbitrário, pois não revela relação entre o conteúdo 

da sanção e a natureza do ato praticado, a exemplo de palmadas, privação de brinquedos ou 

copiar cinquenta vezes uma poesia, os quais foram mencionados por Piaget em sua obra (1994). 

Já as sanções de reciprocidade são guiadas pelos princípios da cooperação e da 

igualdade. Nessa categoria de sanção, diante da violação de uma regra, não há necessidade de 

recolocar as coisas em ordem nem de uma repressão dolorosa, pois basta que a ruptura do elo 

social, provocada pelo responsável, faça sentir seus efeitos, isto é, basta que se coloque em 

prática a reciprocidade. Em complemento, necessita apenas que sejam retiradas as 

consequências pela violação da regra de modo que o culpado se sinta isolado e deseje, por si 

próprio, o restabelecimento das relações normais, a exemplo da recusa em brincar com um 



57 
 

 

trapaceiro reincidente (PIAGET, 1994)7. 

Paulo Freire também buscou analisar as sanções impostas pelos pais, quando de sua 

pesquisa empírica sobre os procedimentos da educação moral, inspirada nos trabalhos de Piaget, 

mas diferentemente deste, Freire observou a relação entre justiça e sanção na perspectiva dos 

pais e concluiu que os castigos físicos e a violência na correção das transgressões se davam de 

maneira acentuada e que eles estavam convencidos da eficácia dos castigos severos na 

construção do caráter dos filhos, pois as sanções os fariam fortes para enfrentarem as 

dificuldades da vida (MONTOYA, 2022). 

É nesse contexto de sanção e correção, quando as crianças sofrem injustiças da parte de 

pais e professores, que elas começam a perceber a imperfeição da justiça adulta e passam a 

acreditar cada vez menos numa justiça universal e automática, configurando o processo do 

movimento que conduz a criança da moral da obediência para a da cooperação, ou seja, da 

moral da heteronomia para a autonomia.  (PIAGET, 1994). Em outro momento, Piaget também 

apresenta a ideia de uma justiça imanente em que as sanções automáticas emanariam das 

próprias coisas. Todavia, ele esclarece que esse tipo de justiça é geralmente observado em 

crianças pequenas e costuma desaparecer com o seu desenvolvimento mental (PIAGET, 1994). 

Da análise das situações cotidianas colocadas às crianças, Piaget constatou a evolução 

da noção de justiça, observando a progressão dessa ideia, que parte de uma justiça retributiva, 

ancorada na coação, para uma justiça distributiva, fundamentada na cooperação. No entanto, ao 

comparar esses dois tipos, o epistemólogo buscou verificar os efeitos positivos da cooperação 

no campo da justiça. Eis o que o autor assevera sobre esses efeitos: 

 

Podemos, com efeito, supor, e é o que procuraremos demonstrar, que as ideias 
igualitárias se impõem, em função da cooperação, e constituem, assim, uma 
forma de justiça que, sem estar em contradição com as formas evoluídas da 
justiça retributiva (a sanção por reciprocidade é devida, justamente, ao 
progresso dessas noções), se opõe às formas primitivas de sanção e termina, 
mesmo, por fazer que a igualdade tenha primazia sobre a retribuição, sempre 
que haja conflito entre elas (PIAGET, 1994, p. 200).  

 

Como se observa no excerto, no âmbito da justiça, a cooperação contribui para que a 

 
7 Embora Piaget classifique as sanções, nas quais ele embasa a análise da noção de justiça, em duas categorias, ele 
alude à visão de Durkheim de que uma repreensão advinda de uma consequência “natural” ou uma consequência 
social, para ser eficaz, deve ser acompanhada de uma sanção expiatória, ou seja, uma sanção que unisse 
características da expiatória com a da reciprocidade. Em oposição, Rousseau, Spencer e outros, citados por Piaget, 
defenderam a ideia de que a educação da criança seja disciplinada apenas pela experiência natural (PIAGET, 1994, 
p. 163). 



58 
 

 

ideia de igualdade prevaleça sobre as formas primitivas de sanção, muito embora isso seja mais 

evidente em crianças maiores, em que a justiça distributiva tem primazia sobre a retributiva. Ao 

revés, em crianças menores, a questão da igualdade não se estabelece em virtude do predomínio 

da sanção. Nessa esfera, é importante frisar que em um ambiente em que há uma frequência de 

sanções e castigos, a assimilação e naturalização da violência tende a se estabelecer. 

Nesse contexto, Piaget afirma que “num ambiente onde se pratica a punição em alta 

dose e onde uma regra rígida pesa sobre as crianças, estas, admitindo que não tenham se 

revoltado internamente, admitem, por muito tempo, a primazia da sanção sobre a igualdade” 

(PIAGET, 1994, p. 203). Tal assertiva corrobora com a ideia de que a noção de violência e sua 

assimilação pelas crianças, ainda que inconscientemente, tem intrínseca relação com o ambiente 

em que estão inseridas, com a forma como são criadas ou com a ideia de que uma educação 

punitiva pode estar associada a uma criação “com amor”, como observou Freire ao analisar a 

educação moral pelos pais e suas crenças de que os castigos severos contribuem para a formação 

do caráter dos filhos.     

É essa conjuntura que, a depender do estado em que a sociedade se encontra em relação 

à sua cultura, consubstancia uma cultura de violência que, de maneira estrutural, serve como 

pilar para diversas formas de agressão, incluindo a de gênero, muitas vezes invisibilizada por 

acontecer dentro do ambiente doméstico. Nessa perspectiva, é oportuno salientar que a busca 

por combater a cultura da violência fundamenta-se na necessidade oposta de prevalência de 

uma cultura de paz, de respeito e de igualdade. Nesse ínterim, a compreensão do que seja certo 

e errado, justo e injusto, contribui para regular a consciência e as ações humanas na promoção 

de uma cultura de respeito.   

Assim, no que se refere à questão da justiça, analisada dentro do contexto do 

desenvolvimento moral, a conclusão de Piaget sobre as respostas das crianças diante das 

situações do cotidiano demonstra que a noção de justiça está intrinsecamente relacionada ao 

desenvolvimento mental conforme a idade. Para melhor compreensão, examinaremos o quadro 

a seguir sobre o que as crianças consideraram como injusto8. 

 

QUADRO 1: Exemplos do que as crianças consideram como injusto. 
 

 
8 Piaget observa que o sentido da palavra “injusto” não é bem compreendido por todas as crianças. Assim, nesse 
contexto, prefere substituir pelo sentido de “não justo”, mas ressaltando a cautela de não confundir com a ideia de 
“errôneo” (PIAGET, 1994, p.235).  



59 
 

 

Idade 
(anos) 

Proibido 
- 

Jogos 
- 

Desigualdade 
- 

Injustiças 
sociais 

6 - 8 64% 9% 27% - 
9 - 12 7% 9% 73% 11% 

 

Fonte: Quadro elaborado com base nas informações constantes no livro O Juízo Moral na Criança 
(PIAGET, 1994, p. 235). 

 

De acordo com o Quadro 1, as questões que as crianças consideram como injustas são 

categorizadas conforme a faixa etária. Observa-se que, na primeira categoria, classificada como 

“proibido”, as crianças de 6 a 8 anos consideram que as condutas contrárias às ordens dadas 

pelos adultos, a exemplo de mentir, quebrar, roubar, são mais injustas que as demais, ou seja, 

mentir quando o adulto espera que fale a verdade não é justo. Da mesma forma, roubar não é 

justo, quebrar algo não é justo. Depreende-se, portanto, que nesse domínio, as crianças associam 

a ideia de justiça ao que é correto de ser feito. Logo, em um comportamento contrário, estariam 

realizando algo injusto. 

A segunda categoria, a dos “jogos”, diz respeito às condutas contrárias às regras do jogo. 

Nesse quesito, tanto as crianças mais novas quanto as mais velhas consideram que desobedecê-

las tem um peso de gravidade menor, sendo, portanto, menos injustas. Desse modo, observa-se 

um empate percentual entres as faixas etárias analisadas, evidenciando que o descumprimento 

à regra de um jogo não carece de maturidade mental para considerá-la de maior ou menor 

seriedade. 

Já na categoria da “desigualdade”, as crianças avaliam se as sanções aplicadas por uma 

transgressão são empregadas igualmente para os transgressores. As crianças entre 9 e 12 anos, 

por já terem atingido um grau de maturidade maior, conseguem refletir acerca do equilíbrio e 

da igualdade ao se atribuir uma penalidade ao infrator. Para esse grupo, não seria justo que uma 

criança sofresse sanção mais grave que a outra, ou uma fosse penalizada e a outra não, 

conquanto ambas desobedeceram. Ou, ainda, que uma criança receba uma recompensa melhor 

que a outra tendo as duas obedecido igualmente.  

Por derradeiro, a categoria classificada como “injustiças sociais” apresenta um 

pormenor que incide nos dados auferidos por Piaget em sua pesquisa: o nível de consciência 

em razão da maturidade e do objeto em análise. Essa categoria leva em consideração as 

injustiças de natureza política ou econômica, isto é, aquelas associadas à sociedade adulta, 

sendo, por isso, de difícil compreensão às idades mais tenras. Por esta razão, ela aparece apenas 



60 
 

 

entre as respostas das crianças mais velhas, muito embora em menor proporção que o fator 

“desigualdade”.   

A partir das informações obtidas nas entrevistas realizadas com crianças, Piaget chegou 

à conclusão de que, assim como se pode observar a presença de estágios na vida moral, também 

se pode reconhecer a existência de três grandes períodos no desenvolvimento da concepção de 

justiça infantil, os quais ele classificou conforme a faixa etária. O primeiro grupo abrange até 

os sete ou oito anos, momento em que a noção de justiça está associada à subordinação da 

criança em relação ao adulto. 

O segundo período, que inclui crianças entre aproximadamente oito e onze anos, refere-

se ao estágio do igualitarismo progressivo. Finalmente, a terceira fase inicia-se por volta dos 

onze aos doze anos e caracteriza-se pela moderação da visão meramente igualitária da justiça 

pelos anseios de equidade (PIAGET, 1994). Em breves explanações, detalharemos cada um 

desses três períodos.  

O grupo compreendido até os oito anos considera que a noção de justo e injusto está 

associada às noções de dever e obediência. Logo, o que está de acordo com as ordens 

estabelecidas pelos adultos é justo. Do contrário, é injusto. Neste período, a sanção prevalece 

sobre a igualdade, ou seja, a sanção expiatória predomina sobre a sanção por reciprocidade, e a 

justiça é confundida com a imposição da lei, que por sua vez é heterônoma e imposta pelo 

adulto (PIAGET, 1994). 

O segundo grupo, que se inicia após sete a oito anos, é marcado pelo desenvolvimento 

progressivo da autonomia e pelo predomínio da igualdade sobre a autoridade. Nessa classe, as 

sanções expiatórias da justiça retributiva não são vistas com a tolerância do grupo anterior e as 

sanções reputadas como legítimas são aquelas provenientes da reciprocidade (PIAGET, 1994). 

Por esse mote, infere-se que seja o grupo mais oportuno para a introdução de uma educação 

moral voltada ao ensino em direitos humanos e aos princípios que respaldam uma cultura de 

respeito, já que é a categoria que adentra a esfera do juízo moral e da reflexão. 

Por fim, a terceira categoria, que compreende crianças entre onze-doze anos, 

caracteriza-se pelo senso de equidade, em que o desenvolvimento da igualdade é norteado pela 

relatividade. Em pormenor, a criança já não busca a igualdade na identidade nem estima direitos 

iguais aos indivíduos, mas reputa os direitos relativos às particularidades de cada sujeito. Na 

alçada da justiça, as sanções não são mais aplicadas de maneira uniforme, mas considerando as 

condições pessoais de cada indivíduo sem incorrer no erro de privilegiar um em detrimento de 



61 
 

 

outro, mas, tão somente, tornar a igualdade mais efetiva que outrora (PIAGET, 1994). 

Nesse mesmo sentido do último grupo, o norte-americano Lawrence Kolhberg, a partir 

dos estudos de Piaget, analisou a justiça sob a perspectiva da equidade, de uma distinção na 

igualdade que se equiparasse à universalidade dos direitos humanos. Diferentemente de seu 

mestre, que limitou a análise do juízo moral às fases iniciais da criança, Kohlberg foi além e 

expandiu as ideias de justiça, estendendo seus estudos às idades mais avançadas, como o 

trabalho realizado em Chicago, com 72 meninos de 10 a 16 anos, acompanhando-os por 15 anos 

e entrevistando-os a cada 3 anos (VIDIGAL, 2009). 

Nesse cenário, o discípulo de Piaget depreende que a maturidade moral só será obtida 

quando o sujeito for capaz de compreender que a justiça não é mesma coisa que a lei, pois é 

através dessa compreensão que os indivíduos reconhecem que algumas leis podem ser 

moralmente equivocadas e, portanto, precisam ser transformadas (VIDIGAL, 2009). Inseridas 

no grupo das teorias cognitivo-evolutivas, da mesma forma que Piaget, as pesquisas de 

Kohlberg presumem que o desenvolvimento implica em transformações das estruturas 

cognitivas tendo como uma das questões centrais a teoria dos estágios9, que corresponde a 

estágios de raciocínio de justiça e não de ações ou emoções (BATAGLIA; MORAIS; LEPRE, 

2010, p. 26). 

Ademais das análises acerca do desenvolvimento moral das pessoas, Kohlberg 

desenvolveu programas de educação moral com o objetivo de promover esse crescimento, 

expandindo as concepções de seu mentor de forma prática e introduzindo no âmbito 

educacional uma nova abordagem para a compreensão do desenvolvimento moral e ações 

pedagógicas inovadoras que facilitassem tal objetivo (VIDIGAL, 2009). A proposta de uma 

educação moral por parte de Kohlberg surgiu da necessidade de estabelecer critérios éticos para 

a convivência em sociedade (SILVA; BRABO; MORAIS, 2017).  

É nesse panorama de ações educativas que traçamos um caminho de construção de uma 

cultura de respeito ao passo que almejamos a desconstrução de uma cultura de violência. 

 
9 Kohlberg, ex-aluno de Piaget, expandiu suas ideias no que tange aos estágios do desenvolvimento moral, pois 
concluiu que as noções de heteronomia e autonomia, compreendidas por seu tutor, não bastavam para categorizar 
os tipos de raciocínio moral que ele observou em suas pesquisas com adolescentes e adultos, classificando-os, 
assim, em três níveis (pré-convencional, convencional e pós-convencional), sendo cada etapa subdividida em duas. 
Em resumo, o estágio pré-convencional abrange as crianças que não compreenderam as normas morais e, por isso, 
não as respeitam, convergindo com a ideia da anomia de Piaget; o estágio convencional, que se assemelha à fase 
da heteronomia, visto que nesta etapa, as regras decorrem de uma autoridade e, assim, são obedecidas; e o estágio 
pós-convencional, em que se consideram as regras sociais fundamentadas em princípios morais que as regem 
(VIDIGAL, 2009). 
 



62 
 

 

Embora a cultura seja associada às tradições e legados transmitidos entre gerações, comumente 

de maneira positiva, há uma estrutura simbólica que fundamenta esse conjunto de expressões e 

de saberes e, por vezes, esse arcabouço simbólico é constituído de elementos de opressão e 

intolerância que patrocinam uma cultura negativa, a exemplo da cultura de violência. Alguns 

desses elementos serão examinados no capítulo seguinte. 

Diante do exposto acerca da justiça como elemento racional da noção de moral em busca 

de investigar como esse componente se desenvolve e pode reverberar em ações práticas de 

combate à cultura da violência, elevou-se a necessidade de transpassar a barreira da concepção 

da moralidade, para além de conceitos genéricos, e adentrar nas especificidades das diferenças 

de gênero, objetivando compreender como as particularidades entre meninos e meninas, no 

tocante ao desenvolvimento do juízo moral, se operacionalizam para que seja possível 

implementar ações educativas adequadas a contemplar a construção de uma cidadania 

igualitária. É o que analisaremos a seguir. 

 

2.4 Igualdade e particularidades individuais: a operacionalização do conceito de moral na 

formação de uma cidadania igualitária. 

 

No âmbito da moralidade, cada teórico sustenta suas proposições em premissas 

específicas. Observou-se, em tópicos antecedentes, que o conceito de moral, assim como seus 

elementos e estágios de desenvolvimento, são expostos a partir de matrizes teóricas distintas, 

frequentemente partindo de uma perspectiva masculina. Isso se deve ao fato de que os teóricos 

que adotam uma abordagem universalista da moral são geralmente homens, que não 

considerariam a visão feminina ao formular suas teorias morais.    

Desse modo, infere-se que as supramencionadas análises decorrem de um panorama 

mais abrangente em que aspectos relativos às distinções entre os gêneros, por exemplo, não 

alteram a forma como o juízo moral se desenvolve, isto é, como se não existissem particulares 

individuais que amparassem o modo de agir dos sujeitos, exceto em razão da idade. O 

desenvolvimento cognitivo se enredava com as experiências e a interação com o meio. Assim, 

as teorias vistas em caráter universalista centralizavam o indivíduo dentro de um contexto capaz 

de resolver os dilemas morais de maneira generalizada e a partir de uma perspectiva masculina. 

Nesse diapasão, a questão de gênero foi negligenciada nos estudos dos teóricos mais 

proeminentes do desenvolvimento da moralidade, que o analisava de maneira abstrata e 



63 
 

 

genérica, a exemplo de Piaget e Kohlberg. Todavia, esses teóricos não ficaram isentos de 

relevantes críticas às suas proposições. Pesquisadoras como Carol Gilligan e Martha Minow 

atribuíram diversas críticas às teorias desses autores por se revelarem preocupadas apenas com 

a moralidade masculina, assentada na justiça, sem considerar a dimensão afetiva e as emoções 

associadas à características femininas (BATAGLIA; MORAIS; LEPRE, 2010). 

Assim, tendo em vista as particularidades dos indivíduos, emerge a necessidade de 

examinar as diferenças na moralidade entre os gêneros, mas de maneira pragmática e sucinta, 

para não desviarmos do propósito de analisar a relação entre o desenvolvimento do juízo moral 

que fundamente a pertinência de uma educação em direitos humanos na construção de uma 

cultura de respeito e de uma cidadania igualitária. Não obstante, ao intentar ir além dos limites 

de gênero na teoria moral, procuraremos ponderar em caráter mais universal, sem esquivarmos 

de apresentar problemáticas em torno dessa ideia abrangente ou associá-la aos moldes 

masculinos de compreensão.  

Na verdade, ainda que homens e mulheres possam demonstrar um juízo moral 

diferenciado, ele não se manifesta de maneira contrária, mas se complementa no modo de 

pensar, porém se estrutura em aspectos distintos, o que favoreceu discursões entre importantes 

teóricos da moralidade, resultando, inclusive, em obras significativas na esfera do raciocínio 

moral, a exemplo das oriundas dos debates entre Kohlberg e Gilligan.  

Essas estruturas são classificadas por Carol Gilligan como vozes da moralidade. Em sua 

obra “Uma voz diferente: teoria psicológica e o desenvolvimento feminino” (1982), a autora 

aduz que os problemas morais são resolvidos a partir de duas perspectivas distintas: uma 

masculina e outra feminina. A perspectiva masculina é compreendida como a voz padrão da 

moralidade, na qual as decisões morais são alicerçadas na justiça, no respeito a direitos 

individuais e a normas universais (KUHNEN, 2015).  

Segundo a psicóloga norte-americana, o problema da moralidade feminina não estaria 

no desenvolvimento das mulheres, mas na teoria proposta por Kohlberg, que, em busca de 

compreender a forma como as pessoas respeitam às regras e seu desenvolvimento no decorrer 

da vida, parte de uma estrutura de justiça pautada na racionalidade, sem levar em consideração 

particularidades sentimentais muito evidentes nas mulheres (SILVA, 2017). 

A perspectiva feminina, por sua vez, denominada por Gilligan como uma voz diferente, 

alude para uma maneira distinta de tratar os problemas morais com base nas relações com o 

outro e primando pelo cuidado, que ela classificou como a Ética do Cuidado, desvalorizada na 



64 
 

 

teoria de Kohlberg. Logo, as mulheres não se inquietam com uma estruturação de princípios, 

mas com seu compromisso em cuidar e zelar pelo bem-estar do outro. Por esse raciocínio, 

constata-se que homens e mulheres lidam com os problemas morais de modo diferente 

(KUHNEN, 2015). 

No ensejo da relação entre a moral masculina e a feminina, desponta uma superioridade 

masculina em que os princípios universais e a compreensão de justiça se posicionam 

hierarquicamente acima dos atributos femininos de moral como os sentimentos, as emoções e 

o cuidado. Essa projeção hierárquica e dualista se acosta a uma ideia de dominação que 

fundamenta a subordinação das mulheres e concebe estruturas de opressão (KUHNEN, 2015). 

Nesse sentido, Gilligan analisa a evolução das Ciências Sociais quanto às suas teorias, 

antes consideradas como sexualmente neutras no campo da objetividade científica. Ela ressalta 

que essas diferenças, até então inobservadas entre os gêneros, estão contribuindo para erradicar 

a discriminação entre os homens e mulheres em busca de justiça e igualdade social, ao passo 

que contribuem para o reconhecimento de categorias do conhecimento nas construções 

humanas. Complementa a autora que por muito tempo nos acostumamos a ver a vida pelos 

olhos masculinos (GILLIGAN, 2021).  

Nesse ínterim, a evolução na análise do desenvolvimento da moral se apresenta como 

uma circunstância propícia a enxergar a construção humana por uma ótica mais equitativa. No 

campo da prática e das políticas públicas, o reconhecimento de que medidas não podem ser 

implementadas apenas sob o viés masculino permite um avanço social na concretização de uma 

cidadania igualitária. 

Decerto, esse entendimento das particularidades de gênero, no que concerne ao 

desenvolvimento moral aqui observado de forma genérica, por questões pragmáticas em 

respeito ao cerne deste estudo, não se alinha à perspectiva masculina universal nem às 

abstrações que possam criar um afastamento entre as dificuldades concretas e as reflexões 

morais que poderiam ser tratadas sob uma ótica detalhada.  

Reconhece-se, portanto, a importância de uma apreciação mais individualizada e 

específica na análise do desenvolvimento humano e de sua singularidade.  Dessa forma, o 

propósito de uma investigação abrangente nesta seção não está associado a uma interpretação 

masculina da temática. 

Nesse domínio, a concepção de cuidado com o outro, especialmente entendida como 

um atributo da moral feminina, defendida por Carol Gilligan e posteriormente por Martha 



65 
 

 

Minow, apresenta uma problemática ao se projetar como um meio em que a sociedade deve ser 

transformada para abarcar as diferenças de todos. Isso ocorre porque a moral, o cuidado e a 

própria ética são mais perceptíveis quando empregados nas relações mais próximas e mais 

particularistas que nos moldes de uma universalidade.  

É oportuno salientar que, embora a moral apresente estruturas distintas entre homens e 

mulheres - com vozes padrões que diferem - na perspectiva de Gilligan, é 

frequentemente perceptível que, por vezes, as estruturas sociais erguidas sob peculiaridades 

masculinas são aceitas e compartilhadas também por representantes femininas. 

Frente a isso, o feminismo deve se posicionar como uma força reivindicatória no espaço 

social, apresentando-se como uma voz distinta da norma que relegou as mulheres a uma 

condição desprovida de valor e oportunidades para expressar sua individualidade. Isso ocorre 

em um contexto onde se espera que elas cumpram papéis e padrões sociais impostos em razão 

do gênero, não necessariamente de oposição, mas de complementaridade. É no nível da 

complementaridade que Gilligan afirma ter alcançado a maturidade moral, não na substituição 

do conceito de justiça (KUHNEN, 2015). 

Ora, se a intenção do feminismo for rechaçar o dualismo hierárquico que alicerça uma 

assimetria de poder entre os gêneros, ao se posicionar pela prevalência de uma ética do cuidado 

em face de uma ética de princípios e de justica, acaba culminando no alongamento do próprio 

dualismo e com possibilidade de reiterar o estigma de que as mulheres são conduzidas por 

sentimentalismos irracionais e fadadas apenas a cuidar do outro. Essa perspectiva contraria a 

concepção de maturidade moral proposta por Gilligan. A superação das estruturas de poder e 

dominação reside exatamente na valorização da complementaridade dessas diferenças 

(KUHNEN, 2015). 

Em busca de romper a ideia de uma capacidade moral inferior das mulheres, Gilligan, 

que atuou como assistente de Kohlberg por um extenso período, introduziu diversas críticas à 

teoria de seu colega. Como sucessor de Piaget, Kohlberg revolucionou a psicologia da época 

ao defender a universalidade do desenvolvimento moral, considerando a interação entre o 

indivíduo e seu ambiente em uma sequência contínua de estágios. Em contraste, Piaget abraçava 

a ideia de um desenvolvimento nas estruturas cognitivas, que se desenvolviam paralelamente 

ao juízo moral, emergindo de dentro para fora e sendo construídas gradativamente. 

Por um lado, a teoria kohlbergiana se baseava na universalidade e impessoalidade, 

demonstrando uma competência inferior das mulheres nas decisões morais, pois estas se 



66 
 

 

firmavam em sentimentos e emoções, os quais não eram considerados importantes por 

Kohlberg. Por outro ângulo, o pequeno desempenho das mulheres nos julgamentos morais, 

frequentemente mencionado pelo autor em diversos estudos, não refletia adequadamente sua 

real capacidade e desenvolvimento moral. Gilligan argumentava que tanto a metodologia 

quanto a própria teoria kohlbergiana partiam de um viés androcêntrico e o problema do 

desenvolvimento moral feminino era erroneamente interpretado como inerente à condição do 

gênero. 

Kohlberg dividia o desenvolvimento moral em seis estágios, em que o entendimento de 

certo e errado estava relacionado à noção de justiça e os indivíduos moralmente mais 

desenvolvidos estavam associados a essa perspectiva. Todavia, esse entendimento apresentou 

uma problemática pelo fato do grupo de candidatos utilizado em suas investigações ser 

exclusivamente masculino, o que tornava a sustentação de sua pesquisa empírica tendenciosa à 

visão masculina de moralidade ao passo que excluía um olhar feminino. 

A crítica de Gilligan a Kohlberg é mais evidente quanto ao estágio dos princípios 

universais, classificado de estágio pós-convencional, em que o sujeito se conduz por princípios 

abrangentes e abstratos que, ancorados na justiça, norteiam seus julgamentos e suas decisões. 

Após as críticas, Kohlberg reavalia a proeminência da ideia de justiça como elemento central 

do juízo moral e incorpora um pensamento mais solidário, mais aceito socialmente, um 

princípio de respeito ao ser humano e à dignidade das pessoas que direcione o indivíduo a uma 

moralidade universalizável (KUHNEN, 2015). 

Embora tenha reavaliado algumas de suas concepções teóricas, reconhecendo a 

perspectiva de Gilligan que argumenta que a moralidade transcende o âmbito da justiça, e 

aprimorando sua abordagem metodológica para coleta de dados empíricos, Kohlberg continuou 

a discordar da ideia de que existem diferenças significativas entre os trajetos de 

desenvolvimento moral de homens e mulheres ou que sua teoria apresenta uma perspectiva 

predominantemente masculina. Ele permaneceu comprometido com a definição de justiça como 

uma via para a universalização de princípios morais, considerando-a um núcleo comum mínimo 

que contrasta com convicções relativistas, afastando-se, dessa forma, de visões puramente 

pessoais e subjetivas. (MONTENEGRO, 2003). 

Ao analisar a moral feminina como uma voz diferente do padrão masculino, Gilligan 

compreende que é através dos jogos que as crianças se colocam no lugar da outra, aprendem a 

respeitar as regras e entendem como são feitas e modificadas (GILLIGAN, 2021). Nesse 



67 
 

 

sentido, a autora compartilha da mesma compreensão de Piaget, mas utiliza os estudos de Janet 

Lever para respaldar suas convicções. 

De acordo com Gilligan, Janet Lever buscou investigar a existência de diferenças de 

gênero nas brincadeiras das crianças. Ao analisar um grupo de 181 crianças brancas, oriundas 

da classe média, com idades entre 10 e 11 anos e matriculadas no quinto ano, Lever examinou 

tanto a organização quanto a estrutura dos jogos e atividades. Sua pesquisa revelou que os 

meninos se envolviam em brincadeiras externas com uma frequência maior do que as meninas, 

geralmente participando de grupos maiores e mais heterogêneos em termos de idade.  

Além disso, foi notada uma predileção dos meninos por jogos que exigiam competição 

e que duravam mais tempo em comparação aos jogos escolhidos pelas meninas. Entretanto, o 

fator responsável pelo aumento da duração das brincadeiras não se relacionava necessariamente 

ao elevado nível de habilidade dos meninos, que tornava o jogo mais atrativo; mas sim à sua 

capacidade superior de resolver conflitos de forma mais eficaz do que as meninas.  

Lever observou ainda que, durante as partidas, mesmo diante de frequentes desavenças 

entre os meninos, esses não interrompiam suas atividades por longos períodos. Em situações 

mais sérias, eles optavam por pedir a repetição do jogo em vez de encerrá-lo — uma escolha 

distinta da feita pelas meninas. Esta preferência feminina poderia ser atribuída ao fato de que 

elas tendem a priorizar a manutenção das relações interpessoais sobre a criação de um sistema 

regulamentar para resolução dos conflitos (GILLIGAN, 2021). 

A partir das observações realizadas, é possível estabelecer um paralelo com os trabalhos 

de Piaget, que também investigou o comportamento e a postura de crianças de gêneros 

distintos durante os jogos. Além das análises referentes ao jogo de bola de gude com os 

meninos, discutidas em seção anterior, ele também analisou o comportamento das meninas 

durante a brincadeira de amarelinha. O autor afirmou que “a observação mais superficial foi 

suficiente para mostrar que, em linhas gerais, as meninas têm o espírito jurídico muito menos 

desenvolvido que os meninos” (PIAGET, 1994, p. 69) 

  Em suas investigações, Piaget fez uma comparação entre o jogo de amarelinha e o jogo 

de bola de gude, chegando à conclusão de que o primeiro apresenta regras mais simples e menos 

complexas do que o segundo; por essa razão, seria mais facilmente executado pelas meninas. 

Ademais, constatou que as meninas demonstram uma maior tolerância e pragmatismo em 

relação às regras, além de serem mais propensas a fazer exceções e se reconciliar rapidamente 

diante de novas situações (PIAGET, 1994).  



68 
 

 

Outro jogo analisado por Piaget foi o jogo do “pique”, uma das variantes mais primitivas 

do esconde-esconde. O autor suíço corroborou suas observações acerca das meninas, chegando 

à conclusão de que elas se mostram menos preocupadas com a construção normativa das regras 

e sugerindo que isso indica um desenvolvimento moral inferior em comparação aos meninos 

(PIAGET, 1994).  

Contudo, é crucial destacar que nas suas análises, Piaget dedicou maior atenção ao 

exame do respeito às regras e à cooperação como elementos essenciais para o desenvolvimento 

moral, em detrimento de questões de gênero. Dessa forma, a crítica formulada por Gilligan 

também se aplica à perspectiva de Piaget, refletida nos estudos de Kohlberg, que se apresenta 

como continuador de suas teorias. 

A partir do embate teórico entre Kohlberg e Gilligan, a concepção de moralidade e os 

mecanismos que a sustentam passaram a ser explorados sob uma perspectiva mais ampla e 

diversificada. Esse diálogo incitou uma série de pesquisadores a refletirem sobre as estruturas 

envolvidas, resultando em uma fragmentação no campo da Psicologia do Desenvolvimento 

Moral.  

Essa divisão permitiu a categorização de diversos teóricos, colocando-os entre os 

defensores da Ética da Justiça e os proponentes da Ética do Cuidado, posicionando-se entre as 

teorias de Kohlberg e Gilligan. Contudo, autores como Walker (1984), Brabeck (1983) e 

Biaggio (2017), entre outros, identificaram diferenças sexuais discretas no desenvolvimento 

moral, argumentando que essas variações são mais reflexo de um impulso cultural para ressaltar 

as distinções entre homens e mulheres. 

A importância dos trabalhos de Gilligan vai além das críticas feitas à teoria 

kohlbergiana, pois suas contribuições para os estudos de gênero proporcionaram uma ligação 

entre esse campo e o do desenvolvimento moral. Isso projetou seu pensamento para um âmbito 

prático onde a ética se manifesta através do cuidado e do respeito ao próximo, consolidando 

Gilligan como uma das referências acadêmicas mais analisadas nas discussões sobre juízo 

moral, feminismo e gênero, influenciando outras pesquisadoras como a jurista norte-americana 

Martha Minow. 

Contudo, apesar da ampliação na compreensão do desenvolvimento moral a partir das 

divergências teóricas de Kohlberg e Gilligan, que consideraram as particularidades de gênero, 

é importante adotar uma postura moderada para evitar excessos na dicotomia entre 

racionalidade e cuidado, sobretudo reputando este último como característica específica do 



69 
 

 

feminino de modo que este elemento defina o gênero, pois ao condicionarmos o cuidado à 

mulher, corremos o risco de desconsiderar todo um contexto social que fomenta esse atributo.  

Decerto, como ressaltou a educadora americana Nel Noddings (2003), as mulheres 

possuem um traço evidente de um zelo natural com o outro, sendo que essa disposição para 

cuidar resulta não apenas de fatores biológicos, mas também é verdade que as estruturas 

socioculturais favorecem a prática do cuidado como um modo de pertencimento social, 

permitindo que as mulheres se sintam aceitas exercendo um papel que lhes foi outorgado.  

Ponderou Noddings que:  

 

Se é verdade que as mulheres têm um acesso mais fácil e mais direto ao 
cuidado por meio de fatores biologicamente facilitadores, isso não implica que 
os homens não tenham acesso, mas poderia ajudar a explicar por que os 
homens intelectualizam, abstraem e institucionalizam aquilo que as mulheres 
tratam direta e concretamente (NODDINGS, 2003, p. 63).   

 

Diante do fragmento acima, verifica-se que, apesar da existência de aspectos biológicos 

que fundamentam a faculdade do cuidar pela mulher, persiste o entendimento de que as 

particularidades psicológicas dos homens e das mulheres se diferenciam. Este entendimento 

apoia a perspectiva de Gilligan, que diferencia a voz masculina padrão, associada à noção de 

regras e princípios, da voz feminina alternativa, vinculada ao cuidado e ao altruísmo em relação 

ao outro. Essa diferença de pensamento repercute nas estruturas dos relacionamentos sociais, 

visto que, à luz da teoria de Gilligan, o conceito de justiça direciona para uma igualdade 

genérica, enquanto o cuidado conduz a uma circunstância de não violência. 

Aduz a autora que: 

 

Enquanto a ética da justiça parte da premissa da igualdade – de que todos 
devem ser tratados igualmente – uma ética do cuidado repousa na premissa da 
não violência – que ninguém deve ser ferido. Na interpretação da maturidade, 
ambas as perspectivas convergem na percepção de que como a desigualdade 
adversamente afeta ambas as partes em um relacionamento desigual de modo 
análogo, a violência é destrutiva para todos os envolvidos. Este diálogo entre 
justiça e cuidado não apenas fornece uma melhor compreensão dos 
relacionamentos entre os sexos, mas também faz despontar um retrato mais 
compreensivo do trabalho adulto e dos relacionamentos familiares. 
(GILLIGAN, 2003, p. 317-318).  

 

Observa-se, portanto, dos excertos, que tanto Gilligan quanto Noddings tiveram um 

olhar para o desenvolvimento moral considerando as perspectivas femininas, que, sem rejeitar 



70 
 

 

a moralidade assentada na justiça, complementou com uma moral ancorada no cuidado. Essa 

abordagem enfatiza valores como empatia, respeito e coexistência pacífica.  É a partir dessa 

ética do cuidado, conforme categorizou Gilligan, que Noddings apresentou a proposição: 

“Estou sugerindo que a nossa inclinação para a moralidade – e o interesse nela – derivam do 

cuidado. No cuidado, aceitamos o impulso natural de agir em benefício do outro” (NODDINGS, 

2003, p. 110).  

A proposta de Gilligan, que associa o cuidado a uma característica feminina, foi seguida 

por pesquisadoras de diversas áreas das Ciências Sociais. Contudo, esse pensamento também 

gerou críticas significativas oriundas de grupos feministas, que argumentaram que a noção de 

cuidado perpetua a imagem da mulher como responsável pelo lar, reforçando assim estereótipos 

de gênero. Porém, ao reconhecermos a função do cuidado como uma responsabilidade 

compartilhada entre homens e mulheres, conforme enfatizado por Noddings, podemos 

considerar essa tarefa como um compromisso coletivo e não apenas como um papel atribuído 

exclusivamente às mulheres. 

A teoria da Ética do Cuidado exerceu influência sobre a jurista americana e professora 

na Universidade de Harvard Martha Minow. Suas investigações acerca das desigualdades de 

gênero e das dinâmicas de poder em um contexto patriarcal proporcionaram importantes 

contribuições para o direito americano e possivelmente para o direito brasileiro. Em sua obra 

"Making All the Difference: Inclusion, Exclusion, and American Law", Minow defende a 

concepção do cuidado como parte integrante de um processo social transformador que 

considere as diferenças. 

Segundo a jurista americana, as diferenças pressupõem uma desigualdade que 

considera as pessoas como seres desviantes. Ela assevera que, muitas vezes, as pessoas não se 

sentem reconhecidas e são excluídas ou menosprezadas em função de características como 

sexo, religião, raça, etnia, nacionalidade, idade, altura, peso, filiação familiar, orientação sexual 

ou estado de saúde. A autora problematiza que aqueles que já experimentaram a injustiça 

decorrente de um rótulo de diferença atribuído conseguem compreender o significado de suas 

observações (MINOW, 1990). 

Minow investiga os dilemas relacionados à diferença por meio de casos práticos 

apresentados em sua obra e busca transcender esses desafios conectando tais diferenças aos 

estigmas sociais. Entre os tópicos analisados, destacam-se questões relativas à educação de 

crianças com deficiências físicas e mentais, argumentando que o sistema educacional 



71 
 

 

tradicional negava igualdade no tratamento; assim como as disparidades entre os gêneros no 

mercado de trabalho. Nesta última análise, a autora associa a mulher ao ambiente laboral para 

sustentar que as variações biológicas podem justificar a implementação de acomodações 

especiais para as mulheres, incluindo proteção contra substâncias químicas prejudiciais aos seus 

sistemas reprodutivos e licença maternidade após o parto. 

No âmbito das divergências, Minow (1990) destaca a aparente impossibilidade de 

resolução dos dilemas relacionados à diferença. Ela argumenta que para um indivíduo ser 

considerado igual a outro, é necessário que sejam idênticos. Sob essa ótica, ser diferente implica 

em ser desigual ou, em algumas circunstâncias, desviante. O uso do termo "desviante" é 

fundamentado na perspectiva de Gilligan, que aborda vozes distintas em suas análises sobre o 

desenvolvimento moral, e nos estudos de Audre Lorde (1984), os quais exploram categorias 

como idade, raça, classe e gênero em uma nova abordagem da diferença sob a ótica feminina. 

Martha Minow sugere que qualquer classificação como desviante deve ser 

compreendida à luz da noção de normalidade. Nesse sentido, a posição de igualdade emerge 

como um parâmetro comparativo utilizado para estabelecer relações que não se enquadram 

estritamente nas dicotomias de igualdade ou desigualdade, mas sim nas dinâmicas de 

superioridade e inferioridade. Portanto, “ser diferente é ser diferente em relação a alguém ou 

alguma outra coisa” (MINOW, 1990, p.103). 

Além disso, Minow argumenta que frequentemente assumimos que as diferenças são 

intrínsecas, em vez de reconhecê-las como manifestações de comparações entre os indivíduos, 

fundamentadas em características específicas. Cada um de nós apresenta singularidades 

distintas (MINOW, 1990). Para a jurista, reconhecer os estigmas e rótulos é crucial para superar 

os dilemas relacionados à diferença. É por meio desse reconhecimento e compreensão das 

diversidades que se vincula a noção de cuidado, pois é nesse contexto que a sociedade deve ser 

transformada para incluir as diferenças, garantindo o cuidado com todos. 

Nesse sentido, é essencial entender que o cuidado deve ser encarado como uma 

responsabilidade coletiva. As estruturas que sustentam uma cultura de respeito precisam ser 

construídas levando em conta as diferenças e particularidades dos indivíduos. Em um cenário 

marcado pela violência de gênero, onde, ao longo das décadas, a própria estrutura jurídica 

legitimou essas disparidades, promover uma educação voltada para os direitos humanos desde 

os anos iniciais não é apenas uma necessidade ou uma medida preventiva de combate; trata-se 

também de um chamamento à reparação em nossa legislação para que o direito de receber 



72 
 

 

conhecimento sobre igualdade, dignidade, preservação da vida sem violência seja efetivado, 

contribuindo assim para a construção de uma cidadania igualitária.  

Considerando todo o exposto acerca do desenvolvimento moral humano, especialmente 

durante a infância, que possibilita a identificação da fase mais propensa à introdução do ensino 

em direitos humanos, é relevante destacar que essa transformação de paradigma social na 

formação de uma cultura de respeito representa uma luta histórica. É fundamental reconhecer 

que uma mudança estrutural não ocorre de maneira súbita; trata-se de um processo prolongado 

e contínuo. 

Como cidadãos conscientes de que este é um processo histórico e de que vivenciamos 

um momento significativo para fomentar a empatia, altruísmo, atenção e responsabilidade por 

essa transformação, devemos compreender que a responsabilidade pela (re)construção social 

recai sobre todos nós. Para alcançarmos uma convivência pacífica, é necessário entender as 

regras, conforme proposto por Piaget em suas investigações sobre o desenvolvimento da 

moralidade. Ademais, é por meio do desenvolvimento moral que conseguimos apreender o 

conceito de violência e de decidir pela colaboração ou não com as normas que abarcam essa 

situação. 

Diante do entendimento de que a violência está intrinsecamente vinculada à moralidade 

— já que esta se relaciona ao respeito e aos ideais práticos dos direitos humanos — e 

considerando a relação dos indivíduos com as regras sociais, passaremos a investigar a violência 

como um fenômeno cultural. Nessa perspectiva, identificaremos alguns elementos que podem 

contribuir para a normalização da violência para as crianças e para as dinâmicas de poder 

estabelecidas pelos papéis sociais distintos atribuídos aos homens e mulheres. 

 

  



73 
 

 

3 A VIOLÊNCIA DE GÊNERO COMO UM FENÔMENO CULTURAL E OS 

ELEMENTOS QUE CONTRIBUEM PARA A SUA NORMALIZAÇÃO. 

 

A violência é um fenômeno que ultrapassa espaço, tempo e cultura. Compreendê-la vai 

além das agressões físicas ou psicológicas; envolve uma naturalização e até uma 

tolerância decorrentes de fatores que fazem com que os indivíduos convivam com esse 

fenômeno e o assimilem, muitas vezes sem nem perceber a sua existência. Ela continua 

presente, independentemente do desenvolvimento econômico ou de legislações que busquem 

enfrentá-la.  

Dentre as diversas categorias de violência identificadas na esfera social, sobreleva a 

violência de gênero como uma das mais preocupantes ao Estado. A priori, essa preocupação 

pode transmitir uma ideia de combate à violência e de proteção feminina. No entanto, embora 

as sociedades tenham se dedicado por muito tempo ao controle desta forma de violência, elas 

também são responsáveis por afrouxar as cordas quando lhes convém (COLLING; 

LOSANDRO, 2019). 

No contexto nacional, uma das estratégias adotadas pelo Estado brasileiro para combater 

a violência de gênero consistiu na promulgação de legislações punitivas direcionadas aos 

agressores, como a Lei nº 11.340/06, comumente referida como Lei Maria da Penha, que 

modificou o Código Penal ao instituir o crime de violência doméstica, e a Lei n.º 13.104/2015, 

conhecida como Lei do Feminicídio, que incorporou à lista de crimes hediondos o homicídio 

de mulheres motivado por sua condição de gênero ou por violência doméstica.  

Não obstante essa iniciativa legislativa voltada ao endurecimento das normas e à 

proteção das mulheres contra a violência, os índices de agressões e homicídios permanecem 

elevados, indicando que há fatores subjacentes à legislação que perpetuam a violência no 

âmbito social: a cultura. 

Nesse enfoque, percebe-se uma correlação entre a cultura e a trajetória histórica das 

mulheres, cuja rememoração se faz necessária, ainda que de forma breve e concisa. Não se pode 

dissociar os relevantes períodos pelos quais a humanidade atravessou das evoluções e lutas 

enfrentadas pelas mulheres ao longo do tempo. Isso é fundamental para compreender como uma 

cultura machista ainda mantém relações de poder entre homens e mulheres, contribuindo para 

a permanência da violência de gênero. 

Assim sendo, o próximo passo consiste em analisar como essa cultura da violência é 



74 
 

 

integrada na aprendizagem e desenvolvimento humano, iniciando-se pela infância. Busca-se, 

portanto, investigar os fatores que favorecem a naturalização da violência, de modo a consolidá-

la culturalmente.  Em capítulo posterior, pretende-se discutir estratégias para desconstruir essa 

cultura de violência e promover uma cultura de respeito, utilizando a educação como um meio 

facilitador para essa transformação. 

Assim, o capítulo que se inicia pretende analisar alguns elementos que podem 

influenciar na estruturação e naturalização da violência de gênero, a exemplo do patriarcado, 

estereótipos de gênero, modo de criação dos filhos, educação punitiva e situações de violência 

doméstica presenciadas pelas crianças. Estas investigações serão úteis para tecermos algumas 

considerações acerca da contribuição da cultura na permanência da violência de gênero na 

sociedade e das relações de poder construídas junto aos papéis sociais distintos entre homens e 

mulheres. 

 

3.1 A cultura nas relações de poder como eixo estrutural na violência de gênero. 

 

A história das mulheres aponta para a construção da figura feminina. Essa construção 

revela como as mulheres foram, por muitos anos, uma representação do que os homens 

pensavam delas, pois “a História sempre foi uma profissão de homens que escreveram a história 

dos homens, apresentada como universal, na qual o ‘nós’ é masculino e a história das mulheres 

desenvolve-se à sua margem” (COLLING, 2014, p. 12).  

Na mesma linha de raciocínio de Gilligan ao analisar o desenvolvimento do juízo moral 

feminino como uma voz diferente da voz padrão, reproduzida exclusivamente pelos homens, a 

historiadora brasileira Ana Maria Colling retrata em sua obra “Tempos diferentes, discursos 

iguais: a construção do corpo feminino na história” a mesma constatação de Gilligan ao 

perceber que toda a história das mulheres era contada numa perspectiva masculina. 

Segundo a historiadora Ana Colling, que faz uma análise histórica da evolução do 

pensamento teórico feminino, os homens que descreveram as mulheres as tornaram invisíveis 

e construíram conceitos hierarquizados de valores diferentes, nos quais o sexo masculino é 

constantemente posicionado como superior ao feminino. Assim, até pouco tempo atrás, a 

mulher não existia. Sua história é uma história recente (COLLING, 2014).  

No espaço acadêmico, as mulheres que frequentavam as universidades como alunas e 

professoras buscaram contar a sua história e tamanha foi a surpresa ao se deparar com uma 



75 
 

 

história em que elas não se encontravam. O que puderam observar foi uma representação de 

sua identidade em discursos que não foram elaborados por elas, e durante muito tempo, 

transitaram como estrangeiras usando palavras emprestadas, sendo definidas por uma 

linguagem desenvolvida por terceiros, vivendo em um ambiente moldado por outros e dentro 

de um arcabouço de razões concebido por outrem (COLLING, 2014). 

Nessa mesma perspectiva, a historiadora Gerda Lerner fez uma analogia entre a história 

das mulheres e uma peça teatral na qual homens e mulheres atuariam em papéis previamente 

designados. Segundo ela, esses papéis teriam igual relevância, sendo impossível o progresso da 

peça sem a colaboração dos dois atores. Nenhum deles seria considerado indispensável ou 

secundário; contudo, há um ponto central nesta narrativa: “o cenário é concebido, pintado e 

definido por homens” (LERNER, 2019, p. 38). 

Lerner pormenoriza: “Homens escreveram a peça, dirigiram o espetáculo, interpretaram 

os significados da ação. Eles se autoescalaram para os papéis mais interessantes e heróicos, 

deixando para as mulheres os papéis de coadjuvante” (LERNER, 2019, p. 38). Quanto ao 

desfecho da história, ela observa: 

 

Leva muito tempo para que as mulheres entendam que receber papéis “iguais” 
não as tornará iguais enquanto o roteiro, os objetos de palco, o cenário e a 
direção ficarem estritamente a cargo de homens. Quando as mulheres 
começam a se dar conta disso e se reúnem entre os atos, ou mesmo durante o 
espetáculo, para discutir o que fazer a respeito, a peça chega ao fim (LERNER, 
2019, p. 38). 

  

Ainda com relação à representação do feminino pelos homens, dentro de um contexto 

em que as mulheres foram projetadas para serem esposas e mães perfeitas e que os discursos 

masculinos as impedem de romper o aprisionamento doméstico, erige uma indagação nas 

análises da professora Ana Colling (2014, p. 16): “Como romper com este discurso poderoso?”. 

Por analogia, considerando um entrelaçamento da história das mulheres e a cultura machista 

que fundamenta a violência de gênero, pode-se questionar: Como romper com esta cultura 

predominante? 

Em busca de responder a essa indagação, Colling atesta que a construção do corpo 

feminino não se dá simplesmente por meio de uma construção histórica, mas perpassa pelos 

discursos filosóficos, médicos, pedagógicos, psicológicos e jurídicos que se 

entrelaçavam muitas vezes inconscientemente na definição daquilo que significa ser mulher 

(COLLING, 2014).  Logo, romper com esse discurso não é uma tarefa fácil e, de igual modo, 



76 
 

 

com a cultura. Para essa missão, diversos teóricos contribuíram a pensar. Alguns deles serão 

examinados no decorrer desta sessão10.  

É nesse cenário de inexistência da mulher e de descoberta da construção do feminino 

pelos homens, que teóricas feministas começam a se erguer e romper com a narrativa masculina 

da História. Essas pensadoras colocam a mulher na posição de protagonista de sua própria 

trajetória, evidenciando as opressões decorrentes das relações de poder estabelecidas 

socialmente. Elas se empenhavam em investigar suas origens e seus destinos, sendo essencial 

compreender os motivos pelos quais discursos elaborados sob diferentes perspectivas 

convergiam para mantê-las à sombra. 

Em 1973, a história das mulheres começou a ser contada pela historiadora francesa 

Michelle Perrot, embora Simone de Beauvoir estivesse escrito sua grande obra “O Segundo 

Sexo” em 1949, servindo de referência para os estudos femininos subsequentes. Perrot, a 

precursora da História das Mulheres, tornou-se um parâmetro para as feministas do Ocidente 

ao organizar, em colaboração com George Duby, a obra “História das Mulheres no Ocidente”, 

publicada em cinco volumes. Suas pesquisas influenciaram várias mulheres nas universidades, 

que passaram a escrever sobre a própria história. 

A partir dos estudos e publicações de Perrot, traduzidas em vários idiomas, o movimento 

feminista foi ganhando força e as mulheres passaram a reconhecer que seu corpo lhes pertencia, 

pois, a história narrada pelos homens as esquecia e quando finalmente passou a ser revelada, 

era com o intuito de aprisioná-las em esferas privadas.  

O intento de Perrot e Duby ao narrar a história das mulheres no Ocidente não era de 

torná-las objeto da História, mas de revelar as diversas representações construídas, o seu lugar, 

os seus papéis, as suas formas de ação, o seu silêncio. Trata-se de um lugar de memória, 

conforme anunciado em seu prefácio (DUBY; PERROT, 1990). Esse trabalho contou com uma 

equipe de pesquisadores que foram colocando instigantemente suas descobertas e impressões 

numa notável organização de Perrot e Duby. 

Na introdução, Christiane Kapisch-Zuber acrescenta que a obra organizada por Perrot 

não defende uma tese nem milita em favor de um progresso ou de um afastamento da condição 

feminina em diversos períodos, abordados nos cinco volumes. Além disso, não objetiva 

 
10 Esta seção buscar trazer um breve panorama sobre a construção do feminino utilizando-se de perspectivas 
centrais de alguns teóricos, seguindo a estrutura da historiadora Ana Maria Colling, que, embora destaque os 
teóricos do feminismo marxista, faz alusão a teóricos de outras abordagens, trazendo uma visão mais abrangente 
dos discursos que permearam a história das mulheres em diferentes momentos e diferentes vertentes. 



77 
 

 

reavaliar os grandes problemas discutidos na esfera historiográfica, mas busca fazer uma leitura 

da ideia de que as diferenças entre os gêneros e suas inter-relações intervêm no 

funcionamento social (DUBY; PERROT, 1990). 

“Ao bom e ao mau cavalo, a espora; à boa e à má mulher, um senhor, e por vezes, o 

bastão” (DUBY; PERROT, 1990, p. 27). Assim se inicia o primeiro capítulo da “História das 

Mulheres no Ocidente”, trazendo à luz um provérbio do século XIV que encapsula uma visão 

de mundo ocidental profundamente marcada pela masculinidade. Essa perspectiva não se 

restringia a ditados populares daquela época; encontrava-se igualmente presente em sermões 

religiosos, tratados médicos e ensinamentos morais. Esses princípios moldavam as concepções 

sociais sobre comportamento e ação. Assim, às mulheres restava cumprir as normas de conduta 

estabelecidas, sem jamais possuir o direito de contestá-las. 

No que se refere à submissão feminina, Aristóteles fundamenta a hierarquia dos sexos 

destinando as mulheres ao espaço doméstico ou ao convento, excluindo-as das esferas públicas 

e sublinhando a superioridade da autoridade masculina em relação aos desejos mútuos do casal. 

Ele também justifica a estreita margem concedida às esposas que aspiram a uma vida espiritual 

mais fervorosa no contexto do casamento e destaca seu reduzido papel como mães na educação 

dos filhos (DUBY; PERROT, 1990).  

Um dos fatores que contribuiu para a desvalorização das mulheres, conforme argumenta 

Aristóteles, era o tamanho do cérebro. Essa concepção foi aceita por um extenso período, 

caracterizando a mulher como intelectualmente inferior e, consequentemente, elevando a figura 

masculina ao status de ser mais inteligente (COLLING, 2014). O raciocínio aristotélico que 

sustentava a desqualificação das mulheres e justificava uma hierarquia entre os gêneros não se 

limitou unicamente ao domínio filosófico; pensadores como Platão e Hipócrates também 

teceram considerações similares. No campo jurídico brasileiro, é possível perceber a influência 

desse pensamento na elaboração do Código Civil de 1916, que estabeleceu a incapacidade 

relativa da mulher casada. 

No campo religioso, os clérigos utilizavam-se das Escrituras Sagradas para posicionar 

as mulheres em uma condição subalterna. Além de serem consideradas inferiores moral e 

biologicamente, as mulheres também eram excluídas do sacerdócio.  A pregação era uma 

prerrogativa exclusiva dos clérigos, que eram instruídos a manter uma distância das mulheres. 

Quando sua participação era permitida, ocorria sempre na forma de auditórios mudos 

(COLLING, 2014).  



78 
 

 

Ainda nesse contexto religioso, o sexo que resultou na decapitação de João Batista e 

levou à morte de Sansão não apresentava valores ou virtudes. Era um sexo repleto de desgraça, 

cuja responsabilidade maior recaía sobre Eva, a mulher que se deixou seduzir pela serpente e 

conduziu seu companheiro à desobediência, sendo assim considerada responsável por expulsar 

a humanidade do paraíso.  

Esses argumentos serviam para persuadir os monges a se afastarem das mulheres, que 

eram vistas como moralmente hediondas desde suas origens, pois a proximidade com esse sexo 

considerado desvirtuado poderia resultar em condenação eterna (DUBY; PERROT, 1990). A 

concepção de Eva como a progenitora do mal e da infelicidade é reforçada em outra obra de 

Perrot, intitulada “Os excluídos da história: operários, mulheres e prisioneiros” (PERROT, 

2017).   

Discursos baseados em interpretações de passagens bíblicas foram utilizados para 

legitimar a opressão das mulheres, caracterizando sua submissão aos homens como um 

mandamento divino. Simultaneamente, esses discursos buscavam proteger os clérigos das 

tentações femininas, alertando sobre as implicações de qualquer envolvimento com elas, que 

eram percebidas como fontes de pecado e sensualidade. Com o decorrer do tempo, 

especialmente após a Reforma Protestante, a concepção social acerca da mulher começou a se 

modificar; a imagem da mulher como sendo o ser mais lascivo foi progressivamente substituída 

pela ideia da mulher casta e desprovida de impulsos sexuais (COLLING, 2014). 

Como resultado dessas mudanças nas narrativas sobre as mulheres, surge uma 

categorização conhecida como gênero. Nesse cenário, a historiadora e filósofa norte-americana 

Joan Scott, juntamente com outras teóricas, desenvolve o conceito de gênero entendendo-o 

como uma construção social e histórica dos sexos. Isso leva os estudiosos a reavaliar a 

perspectiva masculina na historiografia e propõe novas reflexões sobre as relações de poder e a 

construção tanto das identidades femininas quanto masculinas (COLLING, 2014). 

Scott apresenta uma obra intitulada “Gênero: uma categoria útil para análise histórica”, 

na qual introduz novas perspectivas sociais referentes à classificação da identidade humana, 

favorecendo uma reflexão sobre a questão da igualdade entre os indivíduos. Após delinear os 

primeiros contornos dessa nova categoria, inicia-se com uma definição gramatical que a 

posiciona como um mecanismo de classificação de fenômenos; como uma caracterização que 

se opõe ao determinismo biológico; ou ainda como uma categoria relacionada ao feminino, 

especialmente em relação às pesquisadoras feministas. A historiadora norte-americana, então, 



79 
 

 

concebe gênero como um elemento fundamental que molda as relações sociais, fundamentando-

se nas diferenças percebidas entre os sexos e também servindo como uma representação das 

relações de poder (SCOTT, 1995). 

Na sequência, Joan Scott, ao examinar as posições de algumas teóricas sobre suas 

definições de gênero, critica o trabalho de Carol Gilligan em relação às conclusões derivadas 

de pesquisas sobre o desenvolvimento moral de meninos e meninas, já discutidas no capítulo 

anterior. Scott (1995, p. 84) aponta que “Gilligan e outros extrapolam sua própria descrição, 

baseados numa pequena amostra de alunos americanos do fim do século XX para todas as 

mulheres”, sublinhando que a generalização resultante da teoria foi formulada a partir da análise 

de um grupo bastante restrito.   

Além disso, Scott articula críticas à definição da moral restringida à dicotomia 

mulher/homem, sustentando que a perspectiva apresentada na teoria de Gilligan é ahistórica. 

Adicionalmente, observa-se que outras teóricas feministas utilizam as pesquisas de Gilligan 

como fundamento para suas análises, o que Scott considera uma forma de reforçar o padrão de 

pensamento que pretendem contestar (SCOTT, 1995), dado que a concepção de gênero para a 

historiadora transcende essa bifurcação entre masculino e feminino. 

Nesse mote, é importante esclarecer que, embora a presente pesquisa concentre sua 

análise na violência de gênero associada às questões de violência contra a mulher, essa 

delimitação emerge como um desdobramento de investigações anteriores. Tais pesquisas, ao se 

proporem realizar um exame mais aprofundado deste grupo minoritário e ao evitarem a 

limitação que negligencia a importância das demais categorias de gênero, restringiram-se à 

análise do binômio feminino/masculino. Contudo, o objetivo de contribuir para a promoção de 

uma cultura de respeito por meio do ensino e da aprendizagem em direitos humanos configura-

se como uma proposta abrangente que inclui todas as minorias, incluindo os indivíduos 

LGBTQI+.  

Prosseguindo com o entendimento da categoria de gênero como um conceito que 

ultrapassa a classificação biológica dos sexos e mantendo a intenção de articular uma 

investigação concisa e prática da história das mulheres com a cultura — sem se limitar à ordem 

cronológica dos eventos ou a uma única perspectiva feminista — é imprescindível reconhecer 

as contribuições de diversos teóricos significativos nessa trajetória. Nesse sentido, podemos 

destacar o pensamento da filósofa pós-estruturalista Judith Butler, amplamente reconhecida 

como uma referência no campo dos estudos de gênero.  



80 
 

 

Butler vai suscitar a ideia de que o gênero não deve ser visto como uma construção 

social do sexo, pois este último também pode ser considerado uma construção social. Desde o 

nascimento, um indivíduo já possui aspectos socialmente determinados, como seu nome, 

comportamento e as cores de suas vestes, evidenciando que o sexo é igualmente uma construção 

sociológica. Assim, essa questão se manifesta em termos de performance e performatividade. 

Baseando-se na teoria de Jacques Derrida, Butler estabelece uma relação entre a performance e 

os discursos sobre gênero, reafirmando a noção de que a linguagem é uma forma de 

performance. 

Sob a perspectiva da teórica feminista pós-estruturalista, a performance desafia as 

distinções habituais entre natural e artificial, profundo e superficial, interno e externo — 

categorias frequentemente utilizadas nos discursos sobre gênero. Nesse contexto, Butler levanta 

a indagação sobre se ser mulher seria um fato natural ou uma performance cultural. 

Alternativamente, questiona se essa "naturalidade" derivaria de atos performativos instigados 

por discursos que configuram o corpo dentro das categorias atribuídas ao sexo e por meio delas 

(BUTLER, 2018). 

A partir dessas provocações, Butler argumenta que as noções relacionadas à categoria 

de gênero, que se referem a uma identidade definida e que foram desenvolvidas ao longo do 

tempo, tiveram um papel fundamental na teoria feminista durante determinado período. 

Entretanto, as mudanças sociais exigem uma abordagem mais abrangente, que não apenas 

promova os interesses feministas em seus discursos, mas também busque representação 

política. Para a teórica queer, essa representação é percebida como essencial para aumentar a 

visibilidade das mulheres; contudo, com o passar do tempo, surgiram discussões entre a teoria 

feminista e a política dentro do discurso feminista (BUTLER, 2018). 

À luz da perspectiva de Butler de que o conceito de mulher não é definitivo — não 

porque ultrapasse as características preestabelecidas da categoria, mas devido ao fato de o 

gênero nem sempre se manifestar consistentemente nos diferentes contextos históricos e sua 

intersecção com aspectos culturais e políticos como raça e classe — observa-se uma evolução 

em torno do feminino. Contudo, essa evolução não ocorre acompanhada por um progresso 

cultural no mesmo ritmo. 

De posse dessa breve análise de determinados aspectos e discursos que moldaram a 

construção do feminino, outras abordagens teóricas se revelam importantes para constituir o 

que hoje conhecemos sobre a história das mulheres. Questões de interseccionalidade de 



81 
 

 

diferentes eixos de opressão vieram à baila através de estudiosas como a africana norte-

americana Kimberlé Crenshaw e a socióloga brasileira Mary Garcia, que evidenciaram a 

importância de se trabalhar a história das mulheres observando as categorias sociais de classe, 

raça, geração, religião. Na questão do recorte racial, os estudos da filósofa norte-americana 

Angela Davis também contribuíram para compreender que a vulnerabilidade feminina se 

acentua nas mulheres negras, não se limitando à dimensão do gênero. 

Desconstruir os discursos e práticas que têm historicamente definido as mulheres, bem 

como abrir novos espaços discursivos que descolonizem o feminino, é fundamental para que 

elas possam contar suas próprias narrativas e se desvincular da cultura hegemônica e das 

relações de poder. Essa temática foi abordada por teóricos como o filósofo franco-magrebino 

Jacques Derrida, o sociólogo francês Pierre Bourdieu e o filósofo francês Michel Foucault, cuja 

análise será explorada posteriormente, uma vez que esses autores oferecem caminhos propícios 

para sustentar uma desconstrução social da cultura machista predominante.  

Dessa breve verificação histórica de formação da figura feminina, é possivel perceber a 

formação cultural em torno da hierarquia entre homens e mulheres, que estrutura as relações de 

poder consolidadas na sociedade. Essas relações são evidenciadas nas análises dos crimes de 

violência doméstica e feminicídio, os quais revelam um desprezo pela condição feminina e 

caracterizam-se como crimes motivados por ódio e intolerância.  

Em pesquisas anteriores (FORMIGA, 2018), foi possível analisar as circuntâncias que 

envolvem crimes de violência contra a mulher, evidenciando, através de uma abordagem 

empírica, que por trás dos motivos que levam o agressor a perpetrar tais atos, encontra-se uma 

causa subjetiva de desapreço à condição feminina. Essa problemática não apenas reflete a 

concepção do autor, mas também expressa uma forma de pensamento disseminada na sociedade 

e na cultura contemporânea. 

Em continuidade, os estudos anteriores indicaram que o modo do agressor enxergar a 

vítima se consubstancializava na forma de cometimento do crime e nos tipos de lesões 

provocados. Essas lesões incluíam desfiguração do rosto, dos seios e da genitália, ademais da 

violência sexual e psicológica que antecediam a morte. As pesquisas destacaram que os 

requintes de crueldade e o sofrimento imposto à vítima demonstravam um pensamento de 

superioridade e autoridade em dispor do corpo da vítima como bem lhe entendia (FORMIGA, 

2018).  



82 
 

 

Diante desse panorama, torna-se evidente a urgência em desconstruir os paradigmas 

culturais e sociais que fundamentam a violência de gênero. Tal consciência tem permeado 

iniciativas contemporâneas de pesquisa e movimentos sociais voltados para o combate à 

violência contra a mulher. Enquanto uma geração de mulheres se dedicou à ampliação de um 

ideal de equidade social, a presente geração está comprometida com uma transformação cultural 

(FRASER, 2007). Assim, “transformações sociais e culturais são necessárias para que o 

machismo, o poder e a violência deixem de ter um caráter positivo e passem necessariamente 

para o negativo” (PUGA, 2015, p. 718). 

Ainda que se constate que a cultura está intrinsecamente ligada ao contexto social — 

que, por sua vez, evidencia uma construção dos papéis atribuídos aos indivíduos em suas 

interações — é imprescindível examinar o conceito de cultura para refletir sobre sua capacidade 

de influência, inclusive no âmbito do ordenamento jurídico, que por muito tempo colaborou na 

formação desses papéis sociais. Para tanto, procederemos à análise da concepção de cultura sob 

a perspectiva de alguns teóricos, com o intuito de compreender a conjuntura na qual 

vislumbramos uma necessidade premente de transformação, sem contudo buscar esgotar o 

entendimento ou estabelecer um conceito rígido do que se entende por cultura.  

Embora seja algo de nosso cotidiano, não é tão simples definir o que seja cultura; tanto 

que ela é objeto de estudo de diversos teóricos em diferentes campos de conhecimento. Para 

delinear um panorama dessas concepções, sem nos desviarmos do nosso propósito principal, 

selecionamos três autores com abordagens distintas: Paulo Freire, Marilena Chauí e Raymond 

Williams. 

 A análise do conceito de cultura na obra de Paulo Freire reveste-se de especial 

importância no contexto das investigações relacionadas às questões educacionais, visto que, 

para Freire, a cultura se configura como o grande condutor para a educação. Apesar de expressar 

um desconforto ao ser chamado de teórico — identificando-se mais como um homem da práxis 

— suas contribuições para o campo educacional provocaram reflexões significativas também 

no Direito, ressaltando a vital relevância da justiça social.  

Nesse contexto, a imprescindibilidade da justiça social se antepõe até mesmo à 

importância da caridade11. Assim sendo, não se pode falar em dignidade humana enquanto 

 
11 O pensamento de Freire acerca da justiça social ficou bastante conhecido, principalmente após sua fala no vídeo 
“O Educador da Liberdade” (1988). Afirmou o epistemólogo brasileiro: “Eu sou um intelectual que não tem medo 
de ser amoroso. Amo as gentes e amo o mundo. E é porque amo as pessoas e amo o mundo que eu brigo para que 
a justiça social se implante antes da caridade”. 



83 
 

 

persistirem desigualdades sociais em larga escala em uma sociedade; tornando-se essencial que 

exista uma justiça social capaz de assegurar dignidade ao ser humano. 

É dentro do conceito de cultura que Freire vai perscrutar a noção de conscientização e, 

ao aprofundar essa reflexão, observa e discorre sobre os dilemas sociais. Seu ponto de partida 

na análise da conscientização é de “uma compreensão crítica dos seres humanos como 

existentes no mundo e com o mundo” (FREIRE, 2011, p. 98). Para o educador e filósofo, esse 

despertar crítico-reflexivo constitui um meio de transformação social; à medida que a 

consciência cresce, o empenho em modificar a realidade também cresce.  

Nesse contexto, o elemento cultural possui um valor social significativo para Freire, 

uma vez que está intrinsecamente ligado ao conhecimento de mundo. Assim sendo, não existe 

indivíduo aculturado; a cultura é uma dimensão essencial do ser humano e de suas vivências. 

Portanto, cada indivíduo é tanto criador de sua própria cultura quanto autor da sua própria 

trajetória histórica.  

Ao examinar a consciência em um ambiente voltado para a libertação de uma cultura 

opressora, Freire promove a ideia de que uma compreensão crítica da realidade possibilita o 

rompimento com a cultura anterior e propicia o surgimento de uma nova cultura por meio da 

ação e da revolução cultural. Nesse sentido, Freire afirma que: 

 

Quando a criação de uma nova cultura é adequada, mas a vemos freada por 
um “resíduo” cultural interiorizado, é preciso expulsar este resíduo, estes 
mitos, por meios culturais. A ação cultural e a revolução cultural constituem, 
em diferentes momentos, os modos apropriados para esta expulsão (FREIRE, 
1979, p. 135). 

 

 Do fragmento acima, verifica-se que os meios culturais referidos por Freire apresentam 

distinções, mas convergem no intuito de estabelecer uma nova cultura. Ele categoriza esses 

meios da seguinte maneira: 

 

A ação cultural para a liberdade empreende-se contra a elite dominadora do 
poder, enquanto que a revolução cultural desenvolve-se em harmonia com o 
regime revolucionário, apesar de isto não significar que esteja subordinada ao 
poder revolucionário. Toda revolução cultural apresenta a liberdade como 
finalidade. Ao contrário, a ação cultural, se for conduzida por um regime 
opressor, pode ser uma estratégia de dominação: nesse caso jamais chegará a 
ser revolução cultural (FREIRE, 1979, p. 143). 

 

 



84 
 

 

A análise da cultura realizada por Marilena Chauí revela que somos seres culturais e 

históricas. A filósofa brasileira menciona que o conceito de cultura é empregado em diversos 

contextos, frequentemente de maneira contraditória. Seu significado pode abranger aspectos 

relacionados à natureza humana; a determinadas classes sociais que demonstram um estilo culto 

de ser; ao comportamento, ideias, valores e estilos de vida; à aquisição de conhecimento; às 

atividades artísticas; e ao que é adquirido por circunstâncias da vida ou relação com o ambiente; 

entre outros (CHAUÍ, 2005). 

Oriunda do verbo colere, que significa “cultivar”, “criar”, “cuidar”, “tomar conta”, a 

noção de cultura na Antiguidade romana estava associada ao cuidado com a natureza, o que é 

possível constatar através do termo “agricultura”. Além desse aspecto relacionado à natureza, 

a cultura também englobava o zelo pelos deuses, o que propiciou o surgimento da expressão 

“culto”, assim como abarcava o cuidado com o corpo e a alma das crianças. Nesse contexto, 

havia uma preocupação em cultivar o espírito infantil para que se tornassem membros virtuosos 

da sociedade mediante o aprimoramento e a valorização de suas qualidades naturais. Deste 

último entendimento deriva-se a expressão puericultura, cuja origem latina consiste em puer – 

menino e puere – menina (CHAUÍ, 2005).). 

Chauí, por sua vez, destaca duas interpretações que considera mais relevantes. A 

primeira refere-se à cultura como um aprimoramento da condição humana por meio da 

educação em um sentido amplo, em que a pessoa culta é aquela que apresenta uma boa 

preparação física, virtudes morais, envolvimento consciente na política e desenvolvimento 

intelectual através das ciências, filosofia e artes. Sob essa perspectiva, não há contradição entre 

cultura e natureza. (CHAUÍ, 2005). 

No segundo entendimento, Chauí aponta para uma dicotomia entre cultura e natureza, 

na qual a natureza opera por uma causalidade necessária em conformidade com leis 

fundamentais de causa e efeito, enquanto o ser humano age guiado por valores e objetivos que 

ele mesmo estabelece e escolhe, dada sua capacidade de razão e liberdade. Justifica a autora 

que:  

 

A cultura é o campo instituído pela ação dos homens, que agem escolhendo 
livremente seus atos, dando a eles sentido, finalidade e valor porque instituem 
as distinções (inexistente na natureza) entre bom e mau, verdadeiro e falso, 
útil e nocivo, justo e injusto, belo e feio, legítimo e ilegítimo, possível e 
impossível, sagrado e profano (CHAUÍ, 2005, p. 246).  

 



85 
 

 

Diante da predominância desse sentido, Chauí afirma que: 

 

[...] a cultura passou também a significar a relação que os seres humanos 
socialmente organizados (isto é, civilizados) estabelecem com o tempo e com 
o espaço, com os outros seres humanos e com a natureza, relações que se 
transformam no tempo e variam conforme as condições do meio ambiente. 
Agora, cultura torna-se sinônimo de história (CHAUÍ, 2005, p. 247). 
 
 

Raymond Williams inicia a análise da cultura constatando a dificuldade e complexidade 

de sua definição. Ao recorrer às concepções de séculos passados, Williams trouxe à baila um 

termo que, traduzido do alemão ou inglês, se refere a uma configuração ou generalização do 

modo de vida global de determinado povo. Em seus estudos sobre sociologia da cultura, o 

sociólogo galês aponta a cultura como o sistema de significações por meio do qual uma 

determinada ordem social é comunicada, vivenciada, reproduzida e estudada (WILLIAMS, 

1992).  

O sociólogo ressalta que tanto a ideia de um modo de vida global quanto de um sistema 

de significações convergem de maneira prática para uma concepção de cultura que 

abrange todas as formas de atividade social, incluindo as atividades artísticas e intelectuais. 

Acrescenta ainda que, em uma análise contemporânea, a ideia de cultura também abarca as 

ideologias, os meios de comunicação de massa e a cultura popular, embora ainda não tenham 

sido testados esses novos elementos (WILLIANS, 1992).  

É nessa perspectiva de Williams, que considera a cultura como um sistema de 

significações que abrange todas as formas de atividades sociais, que observamos uma forte 

presença do machismo que molda as relações sociais, especialmente nas dinâmicas de gênero, 

em decorrência de um contexto histórico específico. Na conjuntura brasileira, essa cultura 

atribuiu significados e configurações simbólicas não apenas ao cotidiano da maioria das 

famílias, mas também ao sistema jurídico, que por muito tempo sustentou a divisão entre os 

âmbitos público e privado e determinou papéis sociais distintos para homens e mulheres. 

Nas primeiras Constituições brasileiras, as mulheres não existiam; não eram 

reconhecidas como cidadãs e estavam privadas do direito de voto. Inicialmente, as mulheres 

nem sequer eram mencionadas nos textos constitucionais, evidenciando, assim, sua exclusão 

tanto social quanto política. Com o advento das Grandes Guerras, que conduziu as mulheres a 

ocupar o lugar da mão de obra masculina nas fábricas, juntamente com a ascensão dos 

movimentos feministas durante a Revolução Industrial, o Estado foi sendo pressionado a 



86 
 

 

permitir uma maior participação feminina no cenário político e social. Gradativamente, a 

legislação brasileira foi sendo alterada para reconhecer as mulheres como titulares de direitos. 

A Constituição Política do Império do Brasil, outorgada pelo Imperador D. Pedro I, em 

25 de março de 1824, e válida por 65 anos, nem ao menos negou prerrogativas às mulheres, 

pois seu destino ao ambiente privado era tão evidente que não houve sequer preocupação em 

fazer menções a possíveis direitos. Os poucos trechos12 que faziam alusão ao gênero feminino 

eram direcionados às princesas e à esposa do imperador, como podem ser observados a seguir: 

 

Art. 108. A Dotação assignada ao presente Imperador, e á Sua Augusta 
Esposa deverá ser augmentada, visto que as circumstancias actuaes não 
permittem, que se fixe desde já uma somma adequada ao decoro de Suas 
Augustas Pessoas, e Dignidade da Nação. 
 
Art. 112. Quando as Princezas houverem de casar, a Assembléa lhes 
assignará o seu Dote, e com a entrega delle cessarão os alimentos. 
 
Art. 117. Sua Descendencia legitima succederá no Throno, Segundo a ordem 
regular do primogenitura, e representação, preferindo sempre a linha anterior 
ás posteriores; na mesma linha, o gráo mais proximo ao mais remoto; no 
mesmo gráo, o sexo masculino ao feminino; no mesmo sexo, a pessoa mais 
velha á mais moça. 
 
Art. 120. O Casamento da Princeza Herdeira presumptiva da Corôa será 
feito a aprazimento do Imperador; não existindo Imperador ao tempo, em que 
se tratar deste Consorcio, não poderá elle effectuar-se, sem approvacão da 
Assembléa Geral. Seu Marido não terá parte no Governo, e sómente se 
chamará Imperador, depois que tiver da Imperatriz filho, ou filha. 
 
Art. 124. Em quanto esta Rogencia se não eleger, governará o Imperio uma 
Regencia provisional, composta dos Ministros de Estado do Imperio, e da 
Justiça; e dos dous Conselheiros de Estado mais antigos em exercicio, 
presidida pela Imperatriz Viuva, e na sua falta, pelo mais antigo 
Conselheiro de Estado. 
 
Art. 125. No caso de fallecer a Imperatriz Imperante, será esta Regencia 
presidida por seu Marido. 
 
Art. 130. Durante a menoridade do Successor da Corôa, será seu Tutor, quem 
seu Pai lhe tiver nomeado em Testamento; na falta deste, a Imperatriz Mãi, 
em quanto não tornar a casar: faltando esta, a Assembléa Geral nomeará Tutor, 
com tanto que nunca poderá ser Tutor do Imperador menor aquelle, a quem 
possa tocar a successão da Corôa na sua falta (BRASIL, 1824, grifo nosso). 

 

 

 
12 A forma original de redação dos textos constitucionais foi preservada. 



87 
 

 

À vista dos mencionados artigos, percebe-se que a Constituição de 1824 não conferia 

direitos às mulheres que não estivessem vinculados à posição de seus maridos, sendo que a 

única circunstância em que poderiam governar era em decorrência de uma sucessão hereditária. 

No entanto, é importante ressaltar que, embora sem referências a direitos sociais, em 15 

de outubro de 1827, por meio da Lei Geral, as meninas brasileiras obtiveram o direito de 

frequentar escolas, embora com conteúdos direcionados às atividades domésticas e menos 

componentes curriculares que os oferecidos aos meninos, conforme estabelecido nos artigos 

11º e 12º. 

 
Art 11º. Haverão escolas de meninas nas cidades e villas mais populosas, em 
que os Presidentes em Conselho, julgarem necessario este estabelecimento. 
 
Art 12º. As mestras, além do declarado no art 6º, com exclusão das noções de 
geometria e limitando a instrucção da arithmetica só as suas quatro operações, 
ensinarão tambem as prendas que servem á economia domestica; e serão 
nomeadas pelos Presidentes em Conselho, aquellas mulheres, que sendo 
brazileiras e de reconhecida honestidade, se mostrarem com mais 
conhecimentos nos exames feitos na fórma do art. 7º (BRASIL, 1827). 

    

Na sequência, a Constituição de 1891, primeira Constituição da República dos Estados 

Unidos do Brasil, promulgada em 24 de fevereiro de 1891, também marginalizou as mulheres 

na condição de cidadã, isto porque o direito ao voto e exercício dos direitos políticos 

permaneciam exclusivos dos homens. Pouco tempo antes da promulgação da Constituição 

seguinte, o direito ao voto foi concedido às mulheres por meio do Código Eleitoral, que foi 

aprovado em 1932. 

Em 1934, foi promulgada a nova Constituição da República. A Magna Carta de 1934 

ratificou o direito ao voto feminino ao preceituar em seu artigo 108 que “São eleitores os 

brasileiros de um e de outro sexo, maiores de 18 annos, que se alistarem na forma da lei” 

(BRASIL, 1934) e equiparou as mulheres aos homens na obrigatoriedade do voto e do 

alistamento nos casos em que elas exercessem função pública remunerada, conforme prescrevia 

o artigo 109: “O alistamento e o voto são obrigatorios para os homens, e para as mulheres, 

quando estas exerçam funcção publica remunerada, sob as sancções e salvas as excepções que 

a lei determinar” (BRASIL, 1934).  

É importante destacar que, embora o artigo 109 estabeleça a obrigatoriedade do 

alistamento das mulheres, o artigo 163 da Constituição de 1934 determina que "as mulheres 

ficam exceptuadas do serviço militar" (BRASIL, 1934). Essa disposição é modificada com a 



88 
 

 

promulgação da Constituição seguinte: a Constituição dos Estados Unidos do Brasil, datada de 

10 de novembro de 1937. 

No que se refere ao serviço militar obrigatório, o artigo 164 da nova Constituição teve 

a seguinte redação: “Art 164 – Todos os brasileiros são obrigados, na forma da lei, ao serviço 

militar e a outros encargos necessários à defesa da pátria, nos termos e sob as penas da lei” 

(BRASIL, 1937), deixando implícita a determinação das mulheres ao serviço militar, em 

equiparação com os homens. Ademais, garantiu às mulheres gestantes um período de repouso 

antes e depois do parto, sem prejuízo do salário, conforme constava em seu artigo 137. 

No âmbito social, as mulheres permaneciam tolhidas do gozo de direitos fundamentais 

de maior relevância. As Constituições, ao passo que, lenta e gradativamente, ampliavam 

prerrogativas ao gênero feminino, se omitiam de tutelar direitos mais substanciais e elas 

continuavam com atuação limitada e direcionada ao espaço privado.  

Em 1946, a Assembléia Constituinte promulgou a Constituição dos Estados Unidos do 

Brasil, a qual ampliou alguns direitos às mulheres, incluindo o direito à previdência e assistência 

em favor da maternidade; preservação do tempo de descanso anterior e posterior ao parto sem 

prejuízo do salário; proibição de diferença salarial entre os sexos; proibição de trabalho 

insalubre nas indústrias; e assistência sanitária, hospitalar e médica preventiva à gestante. Esses 

aspectos podem ser verificados na redação do texto constitucional, especificamente nos artigos 

157, incisos II, IX, X, XIV e XVI, bem como no artigo 164:  

 

Art 157 - A legislação do trabalho e a da previdência social obedecerão nos 
seguintes preceitos, além de outros que visem a melhoria da condição dos 
trabalhadores:  
 II - proibição de diferença de salário para um mesmo trabalho por 
motivo de idade, sexo, nacionalidade ou estado civil; 
 IX - proibição de trabalho a menores de quatorze anos; em indústrias 
insalubres, a mulheres e a menores, de dezoito anos; e de trabalho noturno a 
menores de dezoito anos, respeitadas, em qualquer caso, as condições 
estabelecidas em lei e as exceções admitidas pelo Juiz competente; 
 X - direito da gestante a descanso antes e depois do parto, sem prejuízo 
do emprego nem do salário; 
 XIV - assistência sanitária, inclusive hospitalar e médica preventiva, ao 
trabalhador e à gestante; 
XVI - previdência, mediante contribuição da União, do empregador e do 
empregado, em favor da maternidade e contra as conseqüências da doença, 
da velhice, da invalidez e da morte.  
 
Art 164 - É obrigatória, em todo o território nacional, a assistência à 
maternidade, à infância e à adolescência. A lei instituirá o amparo de famílias 
de prole numerosa (BRASIL, 1946, grifo nosso). 



89 
 

 

A Constituição seguinte foi promulgada em 1967 durante o regime militar e considerada 

a Constituição mais repressiva de todas. A Constituição da República Federativa do Brasil de 

1967 não objetivou conceder direitos às mulheres ou equiparar os gêneros. O único direito em 

favor das mulheres foi a diminuição do tempo de serviço para a aposentadoria de 35 para 30 

anos, conforme previsto no inciso XX do artigo 158: “A Constituição assegura aos 

trabalhadores os seguintes direitos, além de outros que, nos termos da lei, visem à melhoria, de 

sua condição social: XX - aposentadoria para a mulher, aos trinta anos de trabalho, com salário 

integral” (BRASIL, 1967). 

Em 1988, iniciou-se a ampliação dos direitos das mulheres com a promulgação da nova 

Constituição. A Carta Magna de 1988 pode ser considerada um marco jurídico fundamental no 

Brasil para a garantia dos direitos das mulheres e, de maneira mais abrangente, dos direitos 

humanos, tendo influenciado a edição de diversos normativos nessa área. A transição do sistema 

jurídico de um instrumento de repressão para um mecanismo de proteção aos direitos femininos 

será abordada em um capítulo posterior.  

Contudo, embora a Constituição Federal de 1988 tenha fortalecido as garantias em 

defesa das mulheres e inspirado outros regulamentos infraconstitucionais voltados à tutela dos 

direitos femininos, ela teve que coexistir por certo tempo com normas que limitavam os direitos 

das mulheres, a exemplo do Código Civil de 1916. 

O Código Civil de 1916, que permaneceu em vigor até a implementação do Código de 

2002, classificava a mulher casada como um ser relativamente incapaz, subordinando-a 

às vontades do marido. A virgindade era exaltada pela legislação vigente, permitindo ao 

cônjuge masculino a devolução da esposa caso constatasse que ela não era mais virgem no 

momento da união. Ademais, os crimes cometidos em nome da honra, que autorizavam o 

assassinato da esposa em situações de adultério, não resultavam na condenação do perpetrador 

à prisão. 

Uma série de normas jurídicas mantinha as mulheres em uma posição subserviente ao 

âmbito doméstico, sob o domínio das decisões maritais e excluindo-as de sua plena cidadania. 

Essa estrutura reforçava o modelo patriarcal tanto na relação matrimonial quanto na criação dos 

filhos. As meninas eram sujeitas a direitos diferentes dos meninos, com os papéis sociais 

sendo definidos pelo pai como uma forma de perpetuação do padrão social que delimitavam 

quem tinha acesso aos espaços público e privado. Os dispositivos legais que sustentavam a 



90 
 

 

cultura machista e patriarcal, assim como o modelo que norteava a criação dos filhos, serão 

aprofundados na seção subsequente. 

 

3.2 Cultura patriarcal e estereótipos de gênero como norteadores na educação dos filhos.  

 

Em intrínseca relação com a construção do feminino e como elemento de perpetuação 

da desigualdade de gênero, a cultura patriarcal revela uma clara definição de papéis e funções 

sociais estereotipados para homens e mulheres. Essa definição é resultado de uma construção 

social que estabelece atividades, habilidades e espaços para os gêneros, iniciando desde o 

nascimento e abrangendo todas as fases da vida, especialmente a infância, onde a influência da 

autoridade paterna e patriarcal se manifesta de forma mais evidente e com maior profundidade 

de impacto. 

Compreender o conceito de patriarcado é enveredar na compreensão do modo de 

formação social e cultural das instituições que perpetuam a dominação masculina. A estrutura 

familiar patriarcal é uma dessas instituições onde o homem mais velho detém poder e autoridade 

sobre os outros membros. Nessa perspectiva, a compreensão do conceito e da origem do 

patriarcado pode levar à identificação do machismo, opressão e várias formas de violência 

contra as mulheres. 

O termo patriarcado tem sua origem na junção das palavras gregas pater (pai) e arkhe 

(origem, comando). Essa expressão refere-se a um modo de organização familiar e social em 

que um homem, conhecido como patriarca, exerce poder sobre os demais membros da família. 

No Direito Romano, o termo paterfamilias era utilizado para designar o homem que, sem estar 

subordinado a nenhum outro, possuía poder absoluto sobre uma família, seja por parentesco ou 

pelo direito. Foi a figura do paterfamilias que influenciou a estrutura do patriarcado, embora 

originalmente se referisse à questão da propriedade (LIMA, SOUZA, 2015). 

É importante ressaltar que o conceito de patriarcado e o seu significado enfrentam 

alguns problemas, pois se referem a uma forma de poder político que, embora tenha sido 

amplamente debatido pelos teóricos políticos em relação à legitimidade e aos fundamentos 

dessa forma de poder, o modelo patriarcal foi praticamente ignorado no século XX. A visão 

tradicional da história do pensamento político moderno sugere que a teoria e os direitos 

patriarcais estão extintos há 300 anos (PATEMAN, 1993). 

O tema do patriarcado desperta interesse de diversos teóricos, especialmente as teóricas 



91 
 

 

feministas que observam, desde o final do século XVII, que os políticos modernos têm, explícita 

ou implicitamente, defendido o direito patriarcal (PATEMAN, 1993).  

Embora uma das obras mais afamadas sobre o assunto seja a obra de Frederich Engels, 

de 1884, “A origem da família, da propriedade privada e do Estado”, entre as teorias feministas 

brasileiras encontra-se um exemplo de obra dedicada a essa temática: "Gênero, patriarcado, 

violência", escrita pela socióloga marxista Heleieth Saffioti. Nessa obra, a autora explora a 

relação entre patriarcado e capitalismo, conectando a dominação e exploração das mulheres 

com a base estrutural do capitalismo brasileiro.  

Diante da importância de se compreender a influência do patriarcado na educação e 

forma de criação dos meninos e meninas, que aponta para uma gênese de naturalização das 

desigualdades entre os gêneros, evidenciada na fase adulta, passemos a analisar os diversos 

aspectos que envolvem o patriarcado. No entanto, ao contrário da ordem apresentada pela 

socióloga, iniciamos pela compreensão do conceito, seu significado e contexto histórico, em 

vez de abordá-los apenas no final da análise.  

Saffioti (2015) apresenta uma compreensão de patriarcado diferente da noção de gênero, 

apresentada por autoras feministas como a Joan Scott e a Judith Butler, já explicitada em tópico 

anterior, que, embora de bases epistemológicas distintas, convergem na compreensão de gênero 

para uma categoria que ultrapassa a noção de sexo biológico, mas que divergem entre si em 

algumas particularidades da compreensão de gênero e do patriarcado, entre elas: questões 

históricas e políticas, sendo a compreensão de patriarcado mais antiga e menos ideológica que 

a categoria de gênero; e a associação do termo gênero à desigualdade ou, até mesmo, ao próprio 

conceito de mulher.  

A autora marxista justifica que “cada feminista enfatiza determinado aspecto do gênero, 

havendo um campo, ainda que limitado, de consenso: o gênero é a construção social do 

masculino e do feminino” (SAFFIOTI, 2015, p. 47). Ademais, entende que o conceito de 

patriarcado está relacionado exclusivamente ao sistema de dominação-exploração das mulheres 

pelos homens, enquanto que gênero, em especial dentro do contexto da violência de gênero, 

remete a uma esfera mais ampla de opressão que pode ser manifesta tanto por homens quanto 

por mulheres. 

A discussão acerca dos termos utilizados para descrever a violência empregada contra 

as mulheres passou a adquirir uma abordagem neutra nos anos 2000. Embora os documentos e 

a legislação internacional se baseiem na análise histórica da subordinação do gênero feminino 



92 
 

 

ao masculino, é importante destacar, sob a ótica dos direitos humanos, a distinção entre as 

expressões "violência contra as mulheres" e "violência de gênero”.  

Nesse campo, enquanto a primeira é mais utilizada na literatura sociológica para indicar 

que a violência está associada a estereótipos e papéis atribuídos pela sociedade a homens e 

mulheres, a segunda expressão refere-se à violência perpetrada contra alguém, seja homem ou 

mulher, em razão de sua identidade de gênero. Portanto, ela é comumente usada para se referir 

à violência transfóbica ou homossexual (RE, 2020). 

É importante ressaltar que, embora se compreenda a diferença entre essas expressões, a 

presente pesquisa utiliza o termo “violência de gênero” em associação ao termo “violência 

doméstica ou familiar” ou “violência contra as mulheres”, todos eles com uma relação 

intrínseca com o patriarcado. Dessa forma, o raciocínio adotado na pesquisa não se acosta à 

ideia da Saffioti de que não se aplica a semelhança entre esses termos devido à ausência de 

neutralidade política. De fato, é possível reconhecer uma politização no uso dos verbetes, mas, 

levando em consideração que essa premissa não é uniforme entre os estudiosos de gênero, 

optou-se por analisá-los sob uma perspectiva mais neutra, considerando-os assim como 

semelhantes. 

Entretanto, vale frisar que, embora esses termos sejam utilizados como sinônimos na 

presente tese para fins de padronização e de continuação de estudos anteriores, nos aliamos ao 

pensamento da Professora Lucia Re (2020) de que é importante manter o aspecto da violência 

ser baseada no gênero, ou mais precisamente, como mencionada na Convenção de Istambul, 

“violência contra as mulheres baseada no gênero” para se referir à violência que é perpetrada 

contra uma mulher em razão de seu gênero ou que atinge as mulheres de maneira 

desproporcional.  

Nesse norte, algumas teóricas do feminismo, assim como juristas e ativistas, optam por 

utilizar expressões ainda mais específicas para evidenciar as relações de poder envolvidas: 

“violência masculina contra mulheres” ou “violência heterossexual masculina contra as 

mulheres” (RE, 2020). 

Apesar da divergência quanto às terminologias relacionadas à violência de gênero, 

violência contra as mulheres e patriarcado conforme Saffioti (2015), assentimos na 

compreensão de que o patriarcado perpassa toda a sociedade, não se limitando à instituição 

familiar, mas também infiltrando-se na esfera civil e não se restringindo às relações privadas. 

Além disso, concordamos que é necessário discutir alternativas e ações preventivas, 



93 
 

 

pedagógicas e educacionais para lidar com o problema da violência contra as mulheres, que vão 

além do mero cumprimento de penalidades impostas aos agressores. Isso se justifica pelo fato 

de que não podemos considerar a violência como uma disfunção social que apenas se resolve 

com sanções e aplicação de penas. 

Nesse diapasão, a perspectiva saffiotiana que abrange a complementaridade ao Direito 

no combate à violência contra as mulheres, pela via da prevenção educativa, se acosta à ideia 

da presente pesquisa, que visa analisar propostas pedagógicas relacionadas ao ensino e 

aprendizagem em direitos humanos como uma contribuição ao sistema jurídico e como uma 

política de combate à violência de gênero. Nesse sentido, torna-se relevante a análise dos 

elementos que favorecem a formação e naturalização de uma cultura de violência, como o 

patriarcado.   

Saffioti, em sua crítica às feministas que caracterizou como “adeptas do conceito de 

patriarcado” e “as fanáticas pelo [conceito] de gênero” (SAFFIOTI, 2015, p. 47), observou o 

patriarcado como um fenômeno em constante transformação, distanciando-se da concepção de 

uma categoria fixa relacionada a um período específico da história. Ela argumenta que “se na 

Roma antiga, o patriarca detinha poder de vida e morte sobre sua esposa e seus filhos, hoje tal 

poder não mais existe, no plano de jure” (2015, p. 48).  

Ainda assim, reconhece a socióloga que os homens ainda cometem assassinatos e atos 

violentos contra suas companheiras, destacando que o “sexismo reinante na sociedade” 

(SAFFIOTI, 2015, p. 48) contribui para descredibilizar as vítimas no julgamento dos agressores. 

Isto porque, “o sexismo não é somente uma ideologia, [mas] reflete, também, uma estrutura de 

poder, cuja distribuição é muito desigual, em detrimento das mulheres” (SAFFIOTI, 2015, p. 37). 

Ao patriarcado, Saffioti atribui como um dos seus elementos nucleares o controle da 

sexualidade feminina com o intuito de assegurar que a esposa seja fiel ao marido. Um exemplo 

dessa expressão do patriarcado é a mutilação da genitália feminina em algumas sociedades, mas 

que resiste ao tempo devido à justificativa do respeito às especificidades culturais (SAFFIOTI, 

2015). Embora essa prática seja considerada uma atrocidade pela sociedade brasileira, a 

violência perpetrada contra as mulheres no Brasil não se apresenta como de menor gravidade. 

Gerda Lerner afirma que a dominação das funções sexuais e reprodutivas das mulheres 

pelos homens antecedeu o surgimento da propriedade privada e a formação da sociedade de 

classes. A hierarquia e a escravização foram impostas às esposas antes de outros grupos sociais. 

Essa submissão sexual, que a Carole Pateman descreve como um contrato sexual implícito na 



94 
 

 

relação matrimonial, já se apresentava institucionalizada nos primeiros códigos de leis e 

impostas pelo Estado (LERNER, 2019).   

Foi através da subjugação das mulheres que os homens aprenderam a exercer controle 

sobre outras pessoas. Essa dinâmica é resultado de um processo histórico em que se evidencia 

o patriarcado enquanto sistema, tendo, portanto, suas origens na história. Com base nessa 

perspectiva, Lerner sugere que somente por intermédio de um processo histórico será possível 

extinguir o patriarcado; caso contrário, se este fosse fruto de uma origem natural baseada em 

determinismos biológicos, deveria ser modificado pela própria natureza. Nesse contexto, os 

benefícios naturais favoreceram a masculinidade (LERNER, 2019).   

Com efeito, a natureza teria destinado como justa e funcional a divisão sexual do 

trabalho, fundamentada nas diferenças biológicas. Nesse contexto, as mulheres seriam 

atribuídas à função materna como uma necessidade da espécie, conduzindo a sociedade a 

estabelecer uma separação de tarefas e espaços distintos. Isso visaria garantir que as mulheres 

se concentrassem no ambiente doméstico e na criação dos filhos, contribuindo para o 

desenvolvimento social (LERNER, 2019). 

Nesse norte, Saffioti explora a relação entre os espaços público e privado. Antes de 

aprofundar-se nesse âmbito e de recorrer a teóricas como Pateman e sua importante obra “O 

contrato sexual”, Saffioti menciona um caso brasileiro que merece destaque e provoca reflexão. 

Refere-se ao incidente de uma esposa que, após anos de violência perpetrada pelo marido, 

decidiu encomendar sua morte ao funcionário do bar onde trabalhava. Contudo, ambos foram 

surpreendidos em flagrante delito, condenados e encarcerados. Durante uma visita à prisão, ela 

solicitou ao irmão e à sobrinha que não chorassem por sua situação, pois foi naquele contexto 

que encontrou a liberdade (SAFFIOTI, 2015). 

O relato apresentado por Saffioti nos convida à reflexão; apesar de o sistema patriarcal 

associar o espaço público aos homens e o privado às mulheres, a configuração do binômio 

dominação/subordinação transcendia essa mera separação dos ambientes. A questão que se 

coloca é: seria possível encontrar liberdade na condição de aprisionamento? Os grilhões que 

limitavam a esposa não eram de natureza física. A estrutura social e cultural da época — 

incluindo o arcabouço jurídico — sustentava o agressor e perpetuava a hierarquia masculina 

dentro daquela unidade familiar. 

O sexismo, apontado por Saffioti como responsável por desmerecer a vítima nos casos 

de violência, não desempenhou um papel de forma imparcial durante o julgamento da esposa. 



95 
 

 

A ela, o rigor da pena foi aplicado, ainda que não tenha sido suficiente para privá-la do 

sentimento de liberdade que nutria ao longo de sua vida conjugal. A libertação que ela 

almejada não estava no âmbito privado nem tampouco no público, embora muitas mulheres 

ainda a persigam, enfrentando os obstáculos que a cultura e a sociedade insistem em impor. 

Todavia, mesmo que o caso mencionado revele uma ansiada liberdade que ultrapasse a 

mera destinação de espaços sociais e, de modo mais amplo, a liberdade da dominação patriarcal, 

não se pode negar a relação da destinação desses espaços com os estereótipos de gênero, que 

limitam o pleno gozo da cidadania feminina e submetem as mulheres a determinadas condições, 

privando-as de dignidade, autonomia e direitos fundamentais. 

A estrutura familiar patriarcal e a representação da mulher restrita ao espaço privado, 

sujeitando-se à autoridade do esposo, permanecem como paradigmas do relacionamento 

conjugal. Isso se mantém mesmo com a participação feminina na manutenção econômica do lar 

por meio do trabalho fora de casa, o que aparenta contrariar os papéis tradicionais atribuídos ao 

homem como provedor e à mulher como dependente financeiramente. Contudo, esses aspectos 

ainda configuram o patriarcado (LIMA, SOUZA, 2015). 

“Como o dia e a noite” foi a metáfora escolhida por Michelle Perrot para ilustrar as 

diferentes posições ocupadas por homens e mulheres no espaço público (PERROT, 1998, p.70). 

Enquanto o homem público, investido em uma função oficial, desempenha um papel importante 

e amplamente reconhecido, em contrapartida, a mulher que ocupa o mesmo espaço é 

constantemente estereotipada como debochada, depravada e desavergonhada (PERROT, 1998). 

Importante ressaltar que o espaço definido como “público” não se limita a um espaço 

físico, amplo e livre de paredes, mas refere-se àquele em que se formam as concepções gerais, 

a percepção coletiva e a opinião pública. Numa clara definição de Perrot:  

 

“Público” tem aqui dois sentidos que parcialmente se recobrem. A “esfera 
pública”, por oposição à esfera privada, designa o conjunto, jurídico ou 
consuetudinário, dos direitos e dos deveres que delineiam uma cidadania; mas 
também os laços que tecem e que fazem a opinião pública.   
Mais concreto e material, o “espaço público”, amplamente equivalente à 
cidade, é um espaço sexuado em que os homens e as mulheres se encontram, 
se evitam ou se procuram (PERROT, 1998, p. 7-8). 

 

Ainda com relação à compreensão desse espaço e de sua destinação aos homens, é 

possível depreender que, embora as mulheres sejam inseridas no espaço público e a legislação 

ampare sua participação, isso não é suficiente para estender essa proteção quando se encontram 



96 
 

 

no ambiente doméstico.  Para alcançar essa extensão de proteção, seria necessário mais que um 

amparo legal; é imprescindível promover uma mudança de hábitos, comportamentos e 

costumes diários, o que indica um trabalho muito mais árduo na luta pelos direitos das mulheres. 

Em sua brilhante obra, intitulada “Mulheres Públicas”, a historiadora francesa Michelle 

Perrot apresenta ilustrações que revelam o cotidiano das mulheres em sua atuação no espaço 

público. A assimetria de condutas masculinas e femininas, regulada pelas concepções coletivas 

de papéis sociais bem definidos, foi destacada na obra de Perrot através de imagens que 

revelavam as expressões e situações da convivência social dos gêneros.  

No espaço público, as mulheres eram praticamente obrigadas a se embelezar, ostentando 

do luxo e do lazer, sobretudo antes da Primeira Guerra Mundial, enquanto os homens, vestidos 

de roupas escuras, demonstravam estar ocupados, o que refletia um contraste com as mulheres 

ociosas e envolvidas em uma mundanidade frenética e ritualizada (PERROT, 2015). 

 

IMAGEM 1 – Representação da convivência burguesa entre homens e mulheres em 
bordel parisiene. 
 

                      



97 
 

 

Fonte: Imagem contida na obra “Mulheres Públicas” e escolhida pela autora da tese para ilustrar a 
convivência social entre homens e mulheres no espaço público (PERROT, 1998, p. 21). 

 

Conforme se observa na ilustração acima, o homem público era considerado o homem 

bem-sucedido e de valor. Por sua vez, a mulher pública era vista como a mulher de todos, não 

se adequando aos preceitos de castidade e a pureza. Durante a Primeira Grande Guerra, as 

indústrias enfrentaram uma escassez significativa de mão de obra masculina, uma vez que 

muitos homens estavam engajados no conflito bélico. As mulheres, anteriormente consideradas 

frágeis e intelectualmente inferiores, abandonaram seus espartilhos e começaram a integrar o 

mercado de trabalho nas indústrias.  

 Entretanto, com a conclusão da Primeira Guerra Mundial, as mulheres foram 

readmitidas ao espaço privado enquanto os homens reassumiram suas posições como homens 

públicos. Contudo, com o início da Segunda Guerra Mundial e a crescente demanda por mão 

de obra industrial, elas retornaram ao trabalho para preencher as lacunas deixadas pelos 

homens. Ao findar da guerra, elas optaram por não retornar à vida restrita do espaço privado. 

Assim, elas passaram a se estabelecer como mulheres públicas (PERROT, 2015). 

 

IMAGEM 2 – Mulheres trabalhando em fábricas durante a Primeira e Segunda Guerra 
Mundial. 



98 
 

 

  

Fonte: Imagens contidas na obra “Mulheres Públicas” e escolhidas pela autora da tese para ilustrar a 
mão de obra feminina nas fábricas durante as Grandes Guerras (PERROT, 1998, p. 95-96). 
 

Referida tanto por Perrot quanto por Saffioti, Carole Pateman foi uma das principais 

expoentes dos estudos sobre espaço público e privado. Para Pateman, a história do patriarcado 

corresponde à metade perdida da história do contrato social original, pois está interligado ao 

direito sexual masculino, que seria a gênese do direito político. A autora argumenta que, “a 

metade perdida da história conta como uma forma caracteristicamente moderna de patriarcado 

se estabelece. A nova sociedade civil criada através do contrato original é uma ordem social 

patriarcal” (PATEMAN, 1993, p. 16). 

Pateman (1993) estabelece uma relação entre os espaços públicos e privados com os 

conceitos de liberdade e sujeição, associando esses fatores à liberdade masculina e à sujeição 

feminina. Segundo a filósofa britânica, a história do contrato social é considerada como um 

relato da formação da esfera pública e da liberdade civil. A esfera privada, por sua vez, não é 

considerada politicamente relevante. O casamento e o contrato matrimonial também são vistos 

como politicamente irrelevantes.  

Da mesma forma que Perrot, que ao investigar a interação entre homens e mulheres na 

sociedade francesa reconhece o espaço público e o privado como esferas opostas e marcadas 



99 
 

 

por questões de gênero, Pateman examina as relações de gênero na sociedade inglesa, 

compartilhando visões análogas e revelando uma antinomia ainda mais abrangente: tanto o 

público quanto o privado expressam divisões que não apenas separam os sexos masculino e 

feminino, mas também diferenciam o natural do civil.  

Nessa perspectiva, a esfera privada, vinculada ao feminino, seria associada ao natural, 

enquanto a esfera pública, ligada ao masculino, corresponderia ao civil; dessa maneira, a 

primeira é absorvida pela última, visto que as mulheres integram a sociedade civil, ainda que 

estejam afastadas da esfera “civil” (PATEMAN, 1993). 

Após uma análise concisa sobre o patriarcado, incluindo sua definição e origem, 

direcionamos nossa atenção à influência dessa estrutura no processo educacional e na formação 

dos filhos, bem como à manutenção de uma cultura baseada em estereótipos sociais desiguais. 

Tais estereótipos são responsáveis por perpetuar a naturalização da desigualdade de gênero e 

da violência.  

Entretanto, ao considerarmos o papel do patriarcado na educação dos filhos e nas 

dinâmicas relacionadas aos direitos parentais, é imprescindível recordar que antes de se 

tornarem pais ou mães, os responsáveis dentro da família são marido e mulher; assim sendo, os 

direitos conjugais estão subordinados aos direitos parentais (PATEMAN, 1993).  

A seu turno, o direito paterno deve ser entendido como uma dimensão do poder 

patriarcal, não sendo sua parte principal. A autoridade de um homem na figura do pai se 

manifesta após a manifestação do direito patriarcal que ele exerce como esposo sobre a mulher 

em sua condição de esposa.  

O direito patriarcal, inicialmente, não era contestado em seu direito paterno 

(PATEMAN, 1993). Entretanto, ainda que o patriarcado tenha suas origens na relação entre 

marido e esposa — que revela um contrato implícito no contrato social original proposto por 

Rousseau — suas implicações na educação dos meninos e meninas repercutem 

significativamente na formação da sociedade.  

Neste cenário, empregaremos as concepções de Rousseau para analisar a divergência na 

criação de filhos e filhas, que favorece a manutenção de uma cultura patriarcal e das 

desigualdades de gênero. Para isso, utilizaremos os personagens Emílio e Sofia da obra "Emílio, 

ou da Educação", com o intuito de exemplificar um paradigma familiar patriarcal nas 

atribuições sociais atribuídas aos gêneros masculino e feminino, além de evidenciar que, ao 

longo dos séculos, a maneira como meninos e meninas são orientados desde a infância contribui 



100 
 

 

para a continuidade das diferenças. 

Escrita pelo filósofo suíço Jean-Jacques Rousseau entre os anos de 1757 a 1762, a obra 

“Emílio, ou Da Educação” apresenta uma proposta pedagógica utópica de pensar a educação 

como um processo natural, em conformidade com os princípios da ordem natural. Inserida no 

contexto iluminista conhecido como Era da Razão, essa obra é composta por cinco 

volumes, sendo quatro dedicados à vida de Emílio e um destinado à educação de Sofia.  

“Emílio, ou Da Educação” retrata a educação de um menino órfão e rico desde o seu 

nascimento até o casamento. A inspiração para o enredo desse romance pedagógico pode ter 

sido a própria história do autor que, embora não fosse rico, ficou órfão de mãe ao nascer e de 

pai aos 10 anos de idade. Acreditando que, sem influência do meio social a criança é capaz de 

preservar sua própria pureza, uma vez que defendia a ideia do ser humano nascer naturalmente 

bom, Rousseau vai discorrer sobre o modo de criação de Emílio, destinando-lhe o espaço 

público e as atribuições que cabiam a um homem, enquanto em seu último livro, revela a 

educação de Sofia e seu papel na esfera privada para ser formada a mulher ideal para Emílio. 

Não é de se estranhar que Sofia seja preparada para exercer o papel subalterno de esposa, 

apresentando discrepâncias na forma de educação dela com o nobre órfão, já que em sua vida 

privada, o filósofo suíço casou-se com uma jovem criada de um hotel, com quem teve cinco 

filhos. Sua notável inteligência frequentemente lhe conferia uma posição superior em relação à 

sua parceira menos instruída. Apesar disso, embora muitos leitores da obra acreditem ser apenas 

uma mera ficção, é possível identificar a natureza humana que alcança o autor da obra. 

A obra de Rousseau é amplamente reconhecida por sua proposta pedagógica que 

enfatiza a importância do natural, permitindo que a criança se desenvolva sem a imposição de 

um adulto. Embora sua relevância na discussão sobre educação contemporânea seja 

inegável, nosso recorte concentra-se na forma de pensar a educação diferenciada entre meninos 

e meninas, refletindo as ideias predominantes dos filósofos de sua época sobre o papel social 

masculino e feminino. Essa perspectiva não se limita apenas ao entendimento de Rousseau e 

continua a influenciar a sociedade até os dias atuais. 

Logo no início da obra, é possível conjecturar que o filósofo iluminista sustenta uma 

visão mais igualitária dos gêneros, chegando até a induzir uma pretensa exaltação do feminino 

em virtude de sua faculdade de amamentar. Contudo, esse enaltecimento só é perceptível pelo 

leitor que observar sua primeira nota de rodapé:  

 



101 
 

 

A primeira educação é a que importa mais, e esta primeira educação pertence 
incontestavelmente às mulheres; se o autor da natureza quisera que 
pertencesse aos homens, ter-lhes-ía dado leite para nutrir as crianças. Falai 
portanto de preferência sempre às mulheres em vossos tratados de educação; 
pois além de elas estarem à altura de cuidar da educação mais de perto que os 
homens e de elas influírem nela sempre mais, o sucesso interessa-lhes também 
muito mais, uma vez que a maior parte das viúvas encontra-se quase que à 
mercê de seus filhos e que então eles fazem-nas sentir vivamente, para o bem 
ou para o mal, o efeito da maneira com que os criaram (ROUSSEAU, 1995, 
p.9) 
 
 

Não obstante pareça ser Rousseau um defensor da amamentação, o contexto de suas 

falas remete a mulher a uma redução de seus atributos relativos à maternidade e ao exercício 

dessa prática, além da prática sexual. Se há tal defesa, não seria preocupado com a garantia de 

alimentação e de sua qualidade para formar homens fortes? Ou seria alguma perturbação 

emocional em decorrência da perda materna logo após o seu nascimento?. 

 É verdade que há críticas por parte do filósofo sobre a substituição do aleitamento 

materno da mãe por uma ama de leite; mas os seus argumentos revelam a preocupação pela 

formação física, emocional e social do filho, não sendo tratados como uma dádiva ou um direito 

garantido às mulheres, que, inclusive, apresentavam uma diminuição na prática de amamentar, 

especialmente as mulheres da aristocracia. 

A proporção da obra destinada à educação de Emílio em relação à parte reservada à 

educação de Sofia remete a uma representação do espaço social destinado a cada um desses 

gêneros. Isto posto, assim como não possuem o mesmo tratamento no ambiente social, não 

poderiam desfrutar de uma mesma educação. Tal compreensão é salientada por Rousseau ao 

afirmar: “Uma vez demonstrado que o homem e a mulher não devem ser constituídos da mesma 

maneira, nem de caráter nem de temperamento, segue-se que não devem receber a mesma 

educação” (ROUSSEAU, 1995, p. 431). 

Embora defensor de uma educação natural, Rousseau considera as condições sociais 

para pensar na educação de meninos e meninas, apresentando uma desigualdade tradicional de 

deveres entre os gêneros e não levando em conta as diferenças relativas à sua constituição 

biológica e natural. Conquanto destaque a força física do homem e da fraqueza da mulher, suas 

comparações comumente remetem a papéis sociais, ainda que ambos sejam vistos como 

colaboradores de um mesmo fim. Aduz Rousseau nesse sentido: 

 

Na união dos sexos cada qual concorre igualmente para o objetivo comum, 



102 
 

 

mas não da mesma maneira. Dessa diversidade nasce a primeira diferença 
assinalável entre as relações morais. Um deve ser ativo e forte, o outro passivo 
e fraco: é necessário que um queira e possa, basta que o outro resista pouco 
(ROUSSEAU, 1995, p. 424). 

 

Não obstante o filósofo elevar o poder de sedução feminina como artifício para dominar 

o homem, o faz como se fosse algo de sua própria natureza e como se essa qualidade a 

posicionasse em nível superior ao sexo oposto que, pela educação sentimental que recebera de 

sua mãe, consentisse nessa posição naturalmente. Da premissa de que um deve ser forte e o 

outro fraco, Rousseau esclarece como ocorre essa relação: 

 

Estabelecido este princípio, segue-se que a mulher é feita especialmente para 
agradar ao homem. Se o homem deve agradar-lhe por sua vez, é necessidade 
menos direta: seu mérito está na sua força; agrada, já pela simples razão de ser 
forte. Não se trata da lei do amor, concordo; mas é a da natureza, anterior ao 
próprio amor.  
Se a mulher é feita para agradar e ser subjugada, ela deve tornar-se agradável 
ao homem ao invés de provocá-lo (ROUSSEAU, 1995, p. 424). 

 

Se, por um lado, agradar ao homem possa não ser compreendido apenas no aspecto 

sexual, mas de satisfazê-los em suas vontades, por outro lado, essa proeza deve ser realizada 

com aceitação como se procedesse de sua condição imanente e não de injusta determinação. 

Essa dinâmica pode ser observada no excerto abaixo: 

 

A rigidez dos deveres relativos dos dois sexos não é nem pode ser a mesma. 
Quando a mulher se queixa a respeito da injusta desigualdade que o homem 
impõe, não tem razão; essa injusta desigualdade não é uma instituição humana 
ou, pelo menos, obra do preconceito, e sim da razão: cabe a quem a natureza 
encarregou do cuidado dos filhos a responsabilidade disso perante o outro 
(ROUSSEAU, 1995, p. 428). 

 

Além das responsabilidades associadas à reprodução humana, nas quais Rousseau 

aconselha as mulheres a terem múltiplos filhos, ao menos quatro, sob a premissa de que, sem 

tal prática, a espécie estaria condenada à extinção (ROUSSEAU, 1995), são delineados outros 

deveres direcionados (implicitamente) às mulheres. O contexto revela, portanto, as 

características desejáveis na esposa de Emílio: 

 

Não basta, portanto, que a mulher seja fiel e sim que assim seja julgada por 
seu marido, por seus próximos, por todo mundo; importa que seja modesta, 
atenta, reservada, e que apresente aos olhos de outrem, como aos seus 



103 
 

 

próprios, o testemunho de sua virtude (ROUSSEAU, 1995, p. 428). 
 

Vale salientar que, antes da narrativa de critérios imprescindíveis para a esposa 

adequada a Emílio, o autor faz alusão a uma passagem bíblica para ressaltar a necessidade de 

uma consorte para o nobre órfão rico: “Não é bom que o homem fique só. Emílio é homem e 

nós lhe prometemos uma companheira. É preciso dar-lhe. Esta companheira é Sofia? Onde se 

abriga? Onde a encontraremos?”  (ROUSSEAU, 1995, p. 423) 

No decorrer da obra, as interações entre os aspectos naturais e sociais do autor não 

acontecem de maneira igualitária na história de Emílio e de Sofia, sendo esta frequentemente 

destinada ao ambiente privado, tanto pela sua condição natural de genitora quanto por fatores 

relacionados à sua subordinação social dentro de um modelo familiar patriarcal.  

Nesse contexto, Rousseau parece demonstrar preocupação com a interpretação de seus 

leitores, e apressa-se em esclarecer qualquer obscuridade, revelando o devido espaço destinado 

à mulher: o lar, ainda que a intenção tenha sido apontar para uma posição feminina superior. 

 

Prevejo que muitos leitores meus, lembrando-se de que dou à mulher um 
talento natural para governar o homem, me acusarão de contradição; 
enganam-se, entretanto. Há grande diferença entre se arrogar o direito de 
mandar e governar quem manda. O império da mulher é um império de doçura, 
de habilidade e complacência; suas ordens são carinhos, suas ameaças são 
lágrimas. Ela deve reinar na casa como um ministro de Estado, fazendo com 
que comandem o que quer fazer. Neste sentido, os lares mais felizes são em 
geral aqueles em que a mulher tem mais autoridade: mas quando ela despreza 
a voz do chefe, quando quer usurpar os direitos dele e mandar sozinha, o que 
resulta da desordem é miséria, é escândalo, é desonra (ROUSSEAU, 1995, p. 
489-490). 

 

A ponderação entre a mulher governar o lar como ministro de Estado e não desprezar a 

voz do chefe nem usurpar os seus direitos desvela o freio que controla a conduta da mulher no 

espaço privado. Essa visão rousseauniana não ficou limitada à Era da Razão e o modelo de 

educação diferenciada entre meninos e meninas, condizentes com os papéis impostos 

socialmente, se perpetuaram no decorrer dos anos. É possível identificar essas funções 

divergentes na contemporaneidade, onde ainda se manifestam em contextos educacionais, 

segmentos religiosos, literatura, música, entre outros elementos culturais. 

Destaque-se que, mesmo considerando a obra de Rousseau como uma ficção, ela reflete 

o pensamento predominante da sociedade de seu tempo e incorpora características da vida do 

autor. Essas ideias exerceram influência sobre as legislações então vigentes não apenas na 



104 
 

 

Europa, mas em todo o mundo, contribuindo para a manutenção da estrutura patriarcal e da 

subordinação das mulheres, fenômeno que persiste até os dias atuais em várias sociedades.  

O modelo de educação direcionado a filhos e filhas, as funções sociais atribuídas desde 

a infância e as formas simbólicas que permeiam a cultura para estabelecer uma circunscrição 

de espaços públicos e privados, naturalmente tendem a reforçar as desigualdades entre os 

gêneros na sociedade. Esse processo contribui para a naturalização da hierarquização de gênero, 

podendo se materializar por meio da violência.  

Assim, não apenas a permanência da cultura machista e o sistema patriarcal de educação 

favorecem a desigualdade de gênero, mas também o emprego de violência como método 

corretivo na formação das crianças, em certas ocasiões associada ao cuidado e ao afeto, têm 

potencial para tornar a violência um fenômeno natural no desenvolvimento infantil, que 

repercutirá para toda a sociedade. A seguir, abordaremos esse tema com mais profundidade. 

 

3.3 Crianças que apanham “por amor”: a naturalização do conceito de violência pela 

educação punitiva. 

 

 Promover a educação dos filhos é uma responsabilidade contínua dos pais ou 

responsáveis. Compreender sobre os limites e a maneira adequada de estabelecê-los na 

educação das crianças têm se revelado um desafio significativo. Muitos pais ou responsáveis, 

seja por desconhecimento ou por reproduzirem a instrução tradicional que receberam, adotam 

um modelo de educação punitiva assentada em castigos físicos e psicológicos. 

 À semelhança do que foi observado no modelo patriarcal de criação dos filhos, em que 

a formação dos enfantes dá-se de maneira a naturalizar as desigualdades, na educação punitiva 

o convívio com agressões fomenta a naturalização da violência e do que se compreende desse 

fenômeno.  

Nesse sentido, abordaremos a naturalização da violência decorrente de uma educação 

punitiva, na qual se considera que bater é forma de demonstração “de amor e cuidado”, 

conforme observado por Paulo Freire em uma de suas investigações com um grupo de pais, 

mencionada anteriormente. No estudo, os pais indicaram que a punição severa contribui para a 

formação do caráter dos filhos, preparando-os para enfrentar as dificuldades da vida.  

Assim, examinaremos como a educação punitiva favorece uma maneira de pensar as 

relações sociais em desequilíbrio e consolida na mente dos filhos uma concepção natural e 



105 
 

 

aceitável da violência. Para tanto, nos dedicaremos à análise da Pesquisa Nacional da Situação 

de Violência Contra Crianças no Ambiente Doméstico, realizada em 2023 pela ChildFund 

Brasil13. Dentro das dez frentes de resultados apresentadas na pesquisa em comento, faremos 

um recorte dos resultados relativos ao “Sistema de Justiça”, “O Lugar das Escolas”, “As 

Crianças falam” e as “Proposições Legislativas Referentes às Violências contra Crianças” 

(BARRETO; MOUR, 2023).  

A violência doméstica é reconhecida como um grave problema de saúde pública pela 

Organização Mundial da Saúde (OMS), além de ser um fenômeno condenável por outras 

organizações nacionais e internacionais. Embora a mulher seja o maior alvo de atenção quando 

se aborda a questão da violência doméstica, não se pode esquecer que crianças e idosos também 

são vítimas desse evento. 

Ressalta-se, entretanto, que alguns casos de violência envolvendo crianças carregam 

consigo a ideia de educação e de formação de caráter. A retribuição física por condutas 

consideradas erradas pelos pais ou responsáveis é utilizada por famílias que aplicam a educação 

punitiva como forma de criação dos filhos. Todavia, além dos impactos que os castigos físicos 

causam no corpo das crianças, as agressões emocionais também podem deixar marcas 

profundas e sequelas por toda a vida. 

Essa constatação foi apresentada em pesquisa realizada pelo Fundo das Nações Unidas 

para a Infância (UNICEF) através do projeto Primeira Infância para Adultos Saudáveis, 

realizado no estado do Ceará. Os dados coletados sobre medidas punitivas utilizadas no cuidado 

infantil mostraram que 84% dos pais ou responsáveis acreditam que é necessário punir, gritar e 

bater nas crianças para educá-las (ALTAFIM et al, 2020). 

Ainda segundo a pesquisa da Unicef, um dos motivos para os pais utilizarem práticas 

violentas na educação dos filhos decorre da raiva e frustração dos pais, ou ainda, falta de 

conhecimento sobre os danos provocados pelas agressões e de alternativas não violentas na 

disciplina das crianças. Nesse cenário, a pesquisa aponta que muitos pais que participam de 

 
13 ChildFund Brasil é uma agência internacional de desenvolvimento social que, por meio de uma vasta experiência 
na formulação e no monitoramento de programas e projetos sociais, implementa iniciativas de apoio a crianças, 
adolescentes, jovens, famílias e comunidades em situação de vulnerabilidade social. Com uma trajetória de 57 
anos no Brasil, ela beneficia mais de 120 mil pessoas, direta e indiretamente, nos estados brasileiros e municípios, 
somando 7 estados e 55 municípios. Ela integra uma rede global, afiliada ao ChildFund International e ChildFund 
Alliance, presente em 70 nações. A ChildFund Brasil também realiza ações em parceria com a The LEGO 
Foundation, como o projeto “Brinca e Aprende Comigo”, que visa promover intervenções nas comunidades e no 
ambiente familiar através de atividades que conscientizem sobre a importância de parentalidade lúdica e do 
desenvolvimento socioemocional na primeira infância (BARRETO, MOUR, 2023). 



106 
 

 

programas de parentalidade, conseguem romper com o ciclo da violência e aprimorar as suas 

práticas parentais. Para isso, é preciso apoio profissional para auxiliá-los (ALTAFIM et al, 

2020). 

Um outro estudo da UNICEF, publicado em 2017 e intitulado “Um rosto familiar: A 

violência na vida de crianças e adolescentes”, revelou que cerca de 300 milhões de crianças de 

2 a 4 anos em todo o mundo sofrem, de forma habitual, práticas disciplinares violentas por parte 

de seus cuidadores; o que corresponde a três em cada quatro crianças. Além disso, 

aproximadamente 250 milhões, o que equivale a seis em cada dez, são punidas com castigos 

físicos.  

A exposição à disciplina violenta inicia-se em idades ainda mais precoces para muitas 

crianças, conforme evidenciado pelos dados coletados em 30 países, onde seis em cada dez 

crianças entre 12 e 23 meses de idade são submetidas a esse tipo de disciplina. Dessas crianças 

muito pequenas, quase metade sofre castigos físicos, e uma proporção semelhante é exposta a 

abusos verbais (UNICEF, 2017). 

Em uma perspectiva global, cerca de 1,5 bilhão de cuidadores, ou aproximadamente um 

a cada quatro, consideram que a aplicação de punições físicas é essencial para uma educação e 

formação adequadas das crianças. Apenas 59 países possuem leis que proíbem completamente 

o uso de castigos físicos contra crianças em um ambiente doméstico, resultando na falta de 

proteção legal para mais de 600 milhões de crianças menores de 5 anos em países que não 

contam com legislação (UNICEF, 2017). 

Em face das considerações previamente mencionadas, é imprescindível enfatizar que 

não se está argumentando a favor da inexistência de limites ou da disciplina no contexto 

educativo. Ao contrário, busca-se chamar atenção para a confusão existente entre os conceitos 

de disciplina e punição, os quais frequentemente se manifestam por meio de formas de violência 

tanto física quanto psicológica. Em uma etapa subsequente, abordaremos a temática da 

violência sexual perpetrada contra crianças, além de examinar como uma abordagem educativa 

punitiva pode facilitar a ocorrência desse tipo de abuso.  

Dessa forma, torna-se pertinente destacar algumas distinções entre punição e disciplina, 

com o objetivo de elucidar a demarcação que separa esses aspectos e realizar uma análise sobre 

como práticas educativas punitivas podem normalizar a concepção de violência, contribuindo 

para o fortalecimento da cultura violenta na sociedade. Para isso, utilizaremos as distinções 

apresentadas pela UNICEF em sua pesquisa relacionada à primeira infância e ao 



107 
 

 

desenvolvimento saudável na vida adulta. As diferenças serão organizadas em um quadro para 

facilitar o entendimento e a sistematização do conteúdo. 

 

QUADRO 2: Diferenças entre punição e disciplina. 
 

PUNIÇÃO 
 

DISCIPLINA 
 

Machuca a criança tanto física quanto 
psicologicamente; 

Não machuca a criança;  

Nega o direito da criança de ser 
compreendida e percebida como pessoa; 

Os pais possuem expectativas realistas de 
seu filho; 

Pode levar a consequências negativas para 
a saúde da criança; 

Ensina ou apoia o processo de 
aprendizagem de comportamentos 
aceitáveis; 

Não muda o padrão de comportamento da 
criança, mas leva a uma mudança 
temporária de comportamento que logo é 
reprimida; 

A criança muda o padrão de 
comportamento e tem a cooperação dos 
seus pais;  

É baseada no medo; Não é baseada em medo ou ameaças;  

A criança aprende o modelo do agressor; Requer consistência nas ações dos pais; 

Oferece pouca informação, geralmente 
passa uma mensagem do que a criança não 
deve fazer, sem oferecer uma alternativa; 

Envolve estabelecer limites e regras claras 
na família e para a criança; 

Ao punir a criança, os pais afastam a 
criança. 

Ajuda os pais a construir uma relação 
sólida e de respeito com a criança;  

 
Fonte: Elaboração própria com base nas informações constantes na pesquisa realizada pela UNICEF 
através do projeto Primeira Infância para Adultos Saudáveis (ALTAFIM et al, 2017, p.20). 

 

Inobstante as diferenças entre disciplina e punição serem claras, ainda persiste a ideia 

de sinônimo entre elas para a maioria dos pais e responsáveis. O problema se agrava quando as 

punições, camufladas de disciplina em favor do bom desenvolvimento dos filhos, assumem 

proporções alarmantes, culminando em espancamentos e até mesmo em fatalidades.   

Dados da pesquisa da ChildFund Brasil demonstraram que, até o mês de junho de 2022, 

o Disque 100 registrou um total de 197.401 denúncias de violência contra crianças até 9 anos. 

As principais denúncias eram relativas à violência física, violência psicológica e negligência. 



108 
 

 

Quanto ao local de maior ocorrência, as denúncias registraram um percentual de 93,6% em 

ambiente doméstico, correspondendo a 84,4% na residência da vítima e 5,2% na casa do 

suspeito (BARRETO; MOUR, 2023). 

A respeito dos dados referentes ao número de crianças que sofrem violência no contexto 

doméstico, é importante ressaltar um aspecto evidenciado na pesquisa em questão: a 

problemática estrutural da subnotificação. O principal fator identificado para esse problema 

decorre de uma falha histórica nos sistemas responsáveis que monitoram e registram as 

diferentes manifestações de violência no país, englobando também a violência contra outros 

grupos (BARRETO; MOUR, 2023). 

Ademais da subnotificação, a invisibilidade dessa modalidade de violência obstaculiza 

vislumbrar a real dimensão do problema e, consequentemente, dificulta a formulação de 

respostas e medidas de combate que sejam efetivas e eficientes. A pesquisa apresenta, com 

destaque, um dos fatores que justificam essa invisibilidade: “a violência, especialmente a física 

e a psicológica, ainda são validadas como formas de educação das crianças, 

principalmente na esfera doméstica” (BARRETO; MOUR, 2023, p. 10, grifo do autor). 

Uma das razões para esse modo de educação das crianças reside na conservação da 

própria estrutura familiar, incluindo seus costumes e preceitos, conforme discutido no tópico 

anterior. Segundo é evidenciado nas observações realizadas na pesquisa: 

 

Muitas famílias não se reconhecem como violentas pois, em geral, são 
compostas por adultos que foram criados em ambientes onde a disciplina 
violenta é parte da educação dos filhos. Gera-se assim um ciclo perverso 
intergeracional da violência cuja ruptura requer ação em nível estrutural e 
social mais amplo (BARRETO; MOUR, 2023, p. 10).  

 

Soma-se à problemática da invisibilização da violência contra as crianças, a falta de 

reconhecimento da criança como sujeito de direito. Com efeito, isso prejudica o amparo e a 

defesa das mesmas pelos sistemas de proteção. Nesse sentido, aponta a pesquisa da ChildFund 

Brasil que um dos motivos para a dificuldade em traçar um panorama da violência infantil no 

país é a “ausência de reconhecimento e respeito sobre a voz das crianças, derivada de um 

processo de desigualdade de poder, de adultização da sociedade e de desvalorização de 

sua expressão como pessoas capazes” (BARRETO; MOUR, 2023, p. 10, grifo do autor). 

Nessa oportunidade, é importante considerar que essa ausência de reconhecimento e 

desvalorização da pessoa têm intrínseca relação com a hierarquia de poder que aprisiona o 



109 
 

 

sujeito mais vulnerável. Assim, verifica-se uma correlação entre a desigualdade de poder 

opressiva exercida pelos pais sobre os filhos, conforme apontado na pesquisa, e a perspectiva de 

Michel Foucault (1987) sobre a necessidade de punição como um mecanismo de controle sobre 

os corpos, utilizados em diferentes instâncias da sociedade.  

Foucault revolucionou o pensamento da época, ainda que não falasse em revolução, pois 

buscava fazer um diagnóstico do presente. Seu objetivo era fazer uma ontologia histórica de 

nós mesmos para compreendermos melhor o próprio mundo. A despeito de tratar sobre poder, 

o filósofo pensou no sujeito e suas origens, entendendo-o como resultado de uma produção 

cultural e influenciado pelas dinâmicas do poder. Suas ideias incitaram reflexões acerca do 

poder enquanto uma força produtiva ao invés de força repressiva – configurando-se assim como 

uma força que produz os desejos, os espaços e a subjetividade.  

Inobstante nos fazer pensar em mecanismos de poder, Foucault conduziu seus leitores à 

compreensão de que existem múltiplas formas de poder que não incidem apenas sobre a 

consciência, mas incidem sobre tudo e abrangem todos os aspectos do corpo. A ideia da 

sociedade disciplinar surge no momento em que a Revolução Francesa, com seus ideais de 

liberdade, apresenta as prisões como um meio de controle dos corpos. É neste contexto de crise 

das convicções iluministas que o filósofo elabora sua obra “Vigiar e Punir”. 

Esses mecanismos disciplinares de controle dos corpos não se limitam a instituições 

como prisões, quartéis, escolas e manicômios; pelo contrário, atuam também dentro da 

instituição familiar com o intuito de moldar as crianças em corpos obedientes, os quais Foucault 

descreveu como “corpos dóceis”. Um corpo que “se manipula, se modela, se treina, que 

obedece, responde, se torna hábil ou cujas forças se multiplicam” (FOUCAULT, 1987, p. 117). 

Em outra definição, “É dócil um corpo que pode ser submetido, que pode ser utilizado, que 

pode ser transformado e aperfeiçoado” (FOUCAULT, 1987, p. 118). Analisaremos este tema 

com mais profundidade na seção dedicada às escolas. 

Esse aperfeiçoamento na educação dos filhos, que se materializa por meio de punições 

e castigos físicos, objetiva não apenas retribuir uma conduta que não seguiu o modelo de 

obediência e comportamento esperado pelos pais, mas também inibir a repetição do feito e a 

possibilidade de gerar imitadores (FOUCAULT, 1987). Esses atos violentos contra crianças só 

foram reconhecidos durante os anos de 1960, quando os primeiros relatos clínicos descreveram 

situações de violência infantil e, a partir de então, começou a ser tratado como um problema de 

saúde pública (BARRETO; MOUR, 2023).  



110 
 

 

Foi nos Estados Unidos, em 1961, que o abuso infantil começou a ser identificado e 

classificado como a Síndrome da Criança Espancada14. O pediatra norte-americano Henry 

Kempe foi o pioneiro na comunidade médica ao identificar e reconhecer esse tipo de abuso. As 

explicações apresentadas pelos pais costumavam ser inconsistentes e inadequadas. Atualmente, 

é possível analisar de maneira mais aprofundada e identificar o problema devido aos avanços 

médicos, melhorias nas identificações, conquistas na área dos direitos humanos e um maior 

reconhecimento dos direitos das crianças (BARRETO; MOUR, 2023). 

A despeito de existirem diferenças conceituais entre a violência contra a criança e os 

maus-tratos ou abuso infantil, sendo que a primeira categoria é vista numa perspectiva mais 

abrangente, enquanto as outras mais restritas e praticadas pelos adultos responsáveis, todas 

essas práticas convergem em situações de agressão e danos físicos e psicológicos nas crianças. 

A violência, independentemente de sua natureza — intrafamiliar, doméstica, maus-tratos ou 

abusos — viola os direitos fundamentais e inalienáveis de dignidade da pessoa humana, do 

direito à vida e da preservação de sua integridade física e emocional das vítimas, além de expor 

as crianças a conviverem com a cultura da violência. 

Durante o período da pandemia da Covid-19, os casos de violência contra as crianças 

aumentaram consideravelmente. Os números apontados pelo Disque 10015 referentes ao ano de 

2021 mostram um registro de quase 190 mil casos de denúncias de violações de direitos de 

crianças até 9 anos, com predominância das ocorrências relativas à violência física e 

psicológica. O principal fator desse aumento foi a impossibilidade de atuação de instituições 

como escolas, ONGs e conselhos tutelares na proteção e defesa das crianças. Ressalta-se que 

os números seriam ainda maiores se não fossem os casos de subnotificação. 

É possível observar no gráfico abaixo, os tipos de violência identificados e 

categorizados pelo Disque 100 no ano de 2021. 

 

 
14 A síndrome da Criança Espancada geralmente se referia às crianças menores de um ano de idade que sofriam 
ferimentos incomuns, fraturas ósseas, queimaduras, e outros, ocorridos em diferentes momentos e fases de 
cicatrização (BARRETO, MOUR, 2023). 
15 O Disque 100 é o sistema do Governo Federal responsável por receber denúncias relacionadas a violações de 
direitos humanos e fornecer informações sobre violência, tanto aquelas feitas anonimamente quanto as 
personalizadas. Embora não seja destinado apenas a casos de violências contra as crianças, como ocorre com o 
Disque 180, para denúncias de violência contra as mulheres, o Disque 100 recebe denúncias que envolvem pessoas 
em vulnerabilidade social, grupos historicamente marginalizados e casos diversos de violações e abusos de direitos 
humanos. Ainda que nem todas as denúncias recebidas pelo Disque 100 se transformem em registros de ocorrência, 
ele desempenha um papel importante no mapeamento da situação da violência contra as crianças em território 
brasileiro e na identificação das principais formas de violências, permitindo assim que o Estado atue de maneira 
focalizada nessas circunstâncias (BARRETO, MOUR, 2023).  



111 
 

 

GRÁFICO 1: Tipos de violência registradas no Disque 100. 
 

 

 
Fonte: Gráfico contido na Pesquisa Nacional da Situação de Violência Contra Crianças no Ambiente 
Doméstico realizada pela ChildFund Brasil (BARRETO, MOUR, 2023, p.34). 
 

Conforme se evidencia no Gráfico 1, a violência contra a integridade física da criança, 

que envolve maus-tratos, risco à saúde, agressão, lesão corporal ou tortura física, é o tipo de 

violência de maior ocorrência nos lares. Essa modalidade de agressão imputada às crianças 

comumente ocorre durante as repreensões e punições, sendo utilizada como maneira de torná-

las obedientes ou de moldar o seu caráter. Tal prática não apenas legitima a convivência com o 

fenômeno da violência, mas também as disciplina e as torna corpos dóceis e manipuláveis. 

Ademais dos diversos tipos de violência identificados e categorizados pelo Disque 100, 

há também as espécies previstas no Estatuto da Criança e do Adolescente (ECA), na Lei n. 

13.431/2017 — conhecida como Lei da Escuta — e na Lei Maria da Penha. Essas leis 

contemplam formas de violência física, psicológica, sexual, institucional e negligência, que 

igualmente refletem mecanismos de controle, dinâmicas de poder e violações dos direitos das 

crianças, bem como busca por normatizar comportamentos e ações infantis.  

De acordo com os resultados apresentados na pesquisa conduzida pela ChildFund 

Brasil, o local de maior ocorrência da violência contra a criança ou adolescente é o ambiente 



112 
 

 

doméstico, evidenciando que a prática dessas ações é empregada por pessoas que têm o dever 

de protegê-las. Nesse cenário, entende-se que, em muitas dessas situações, o emprego da 

violência contra um ser vulnerável em que há uma responsabilidade de cuidar está associado à 

ideia de ensinamento afetivo. Em síntese, há uma concepção de que se bate porque ama.  

Em análise aos números retratados nos gráficos da pesquisa, uma conclusão acerca do 

fenômeno da violência doméstica contra as crianças realizada pelos pesquisadores da 

ChildFund evidencia as consequências desses episódios e seus reflexos na compreensão da 

violência pela criança.  De acordo com os achados da pesquisa: 

 

A estrutura de violência, portanto, posta questões complexas que geram um 
encadeamento de dificuldades para as crianças, tais como compreenderem que 
suas principais pessoas de referência, são aquelas que as maltratam. Isso 
implica na associação da violência como um ato de amor, na dificuldade 
de reportar os fatos violentos que vivenciam em seus domicílios, em terem 
suas vozes e os seus problemas reconhecidos e credibilizados por outros, 
quando os conseguem relatar, além dos entraves para sobreviver na ausência 
de quem as maltrata (BARRETO; MOUR, 2023, p.36, grifo nosso). 

 

Na dimensão do impacto que essas agressões provocam nas crianças, cabe compreender 

que os danos causados por essa estrutura de violência são mais profundos e densos que as 

feridas deixadas ou os hematomas apresentados, pois ela gera uma relação de interdependência, 

de maneira assimétrica, que envolve diversos aspectos da formação social e psicológica dos 

indivíduos e dificulta enxergar as relações violentas de modo repulsivo. 

Numa perspectiva mais legalista, a violência praticada contra a criança, na concepção 

dos atores do Sistema de Justiça apresentada na Pesquisa da ChildFund Brasil (2023), revela a 

existência de “microviolências”, como chantagens e manipulações psicológicas, além do 

impedimento de lazer, acesso à escola e até mesmo o silêncio com os filhos.  

Os entrevistados também apontaram que o fato das crianças que sofrem violência 

doméstica não terem a quem recorrer, os casos só chegam ao conhecimento do Sistema de 

Justiça para uma intervenção quando atingem um patamar ápice, como a violência física mais 

grave ou violência sexual. Nesse estágio, a violência, antes considerada como privada se 

transforma em violência pública. 

Os atores entrevistados também observam, em suas práticas cotidianas de casos de 

violência doméstica infantil, que a cultura presente na constituição familiar é um fator de 

contribuição para a ocorrência do fenômeno e que, nessas circunstâncias se assemelha ao que 



113 
 

 

ocorre nos casos de violência contra as mulheres. Informa a pesquisa: 

 

Entre as causas mencionadas, observa-se a construção cultural de que no 
ambiente doméstico tudo é permitido, de que os pais têm poder e posse sobre 
os filhos, assim como se tem comumente o imaginário social de que os homens 
têm posse sobre as mulheres. A lógica, na visão dos entrevistados, é muito 
semelhante à lógica de poder aplicada na violência contra as crianças. A 
questão cultural está envolvida intrinsecamente com a reprodução 
intergeracional da violência, em todas as suas formas (BARRETO; MOUR, 
2023, p.87). 
 

Ainda na análise das causas da violência contra as crianças em ambiente doméstico 

terem raízes culturais, a pesquisa aponta que: 

 
No Sistema de Justiça, também se chama atenção para a interseccionalidade 
das violências contra as crianças, violência de gênero, racismo, violência 
patrimonial. Fazendo com que algumas crianças sofram mais violências 
institucionais, por serem crianças de comunidades periféricas, negras, pobres, 
por exemplo. Também considerando a causa central como a cultura e 
construções históricas e sociais. A falta de diálogo dos pais com os filhos 
também é considerada uma causa construída socialmente e aprendida pelos 
pais em suas casas, quando eram crianças, que acabam sendo reproduzidas 
com seus filhos (BARRETO; MOUR, 2023, p.88, grifo do autor). 
 
 

 Do excerto acima, observa-se o destaque da ChildFund para a interseccionalidade das 

violências praticadas contra as crianças, mulheres, negros e pessoas em situação de pobreza. 

Essas violências compartilham uma gênese cultural, histórica e social que se entrelaçam e se 

reproduzem nas gerações seguintes. Sobre isso, discutiremos na próxima seção. De fato, 

conforme apontado pelos entrevistados do Sistema de Justiça, ainda há longos caminhos a 

serem percorridos na tradução da previsão legal de proteção dessas crianças para a esfera social. 

 De maneira análoga à perspectiva dos profissionais do Sistema de Justiça, os educadores 

também percebem a violência doméstica infantil como um obstáculo ao pleno desenvolvimento 

da infância. A pesquisa apresentada na categoria “O Lugar das Escolas” revela que “a violência 

contra as crianças é o impedimento da criança viver a sua infância de forma plena” (BARRETO; 

MOUR, 2023, p. 101).  

Em termos específicos, os professores mencionam diversas formas dessas violências 

que configuram tal impedimento, incluindo: agressões físicas, atos de bater ou cortar, 

negligência nos cuidados com as crianças, sobrecarga de atividades que ocupam toda a rotina 

infantil e dificultam o convívio familiar, além da falta de escuta e consideração em relação às 



114 
 

 

vozes das crianças. 

Além das modalidades previamente mencionadas, os participantes do ambiente escolar 

classificaram a violência direcionada às crianças em duas categorias: violência visível e 

violência oculta. A primeira é exemplificada por lesões físicas, como machucados e 

hematomas, enquanto a segunda abrange a violência psicológica e a negligência afetiva.  

Para além dos tipos de violência observados exercidos sobre as crianças, os 

entrevistados apontaram que essas situações de agressão são frequentemente resultado de um 

desequilíbrio emocional entre os adultos ou responsáveis, sendo que a maioria dessas 

circunstâncias está relacionada a frustrações pessoais ou traumas vividos na infância que se 

refletem nas interações com as crianças (BARRETO; MOUR, 2023). 

Na mesma esteira da raiz cultural identificada como causa pelos atores do “Sistema de 

Justiça”, os agentes do “Lugar das Escolas” também ressaltaram que “a violência é uma questão 

cultural”. Adicionalmente, afirmaram que “o desrespeito das crianças e da infância é construído 

socialmente e historicamente, como um período da vida sem direitos humanos plenos, sem 

direito a uma vida sem violência, independentemente do tipo da violência” (BARRETO; 

MOUR, 2023, p. 103). 

De acordo com o referido estudo, os estereótipos de gênero presentes na educação 

familiar dos filhos também foram observados na investigação dos fatores que favorecem a 

ocorrência de violência doméstica infantil. A pesquisa sugere que a problemática de gênero está 

intrinsecamente ligada aos atos violentos contra as crianças e que, durante as entrevistas 

realizadas com elas, foi possível identificar uma construção de gênero diferenciada entre 

meninos e meninas, resultando em consequências diversas em suas vidas.  

Ainda segundo o estudo, para os meninos, a violência é um fenômeno constante no 

cotidiano, manifestando-se em brincadeiras e relacionamentos interpessoais que são 

frequentemente permeados pela agressividade, tanto em casa quanto na escola, com familiares 

e amigos. Dessa forma, a vivência da violência por parte das crianças desencadeia uma série de 

outras formas de violência e a convivência com essas agressões tende a legitimar 

comportamentos violentos e suas respectivas concepções.  

Nesse sentido, alguns comportamentos apresentados pelas crianças que sofrem 

violência doméstica foram observados pelos professores no ambiente escolar. 

 

 



115 
 

 

GRÁFICO 2: Comportamento de crianças que sofrem violência em casa na visão dos(as) 
professores(as). 

 

 

Fonte: Gráfico contido na Pesquisa Nacional da Situação de Violência Contra Crianças no Ambiente 
Doméstico realizada pela ChildFund Brasil (BARRETO; MOUR, 2023, p.34). 

 

 Conforme apresenta o gráfico acima, 81,9% das crianças vítimas de violência doméstica 

também manifestam comportamentos agressivos com os colegas na escola. Além do baixo 

desempenho acadêmico, do isolamento social e da agitação que as crianças agredidas 

apresentam, se observa a reprodução da violência contra professores e funcionários da escola, 

ratificando a premissa de que crianças sob uma educação violenta, ainda que justificada pelo 

pretexto de correção “por amor”, tendem a naturalizar a concepção de violência e a reproduzir 

espontaneamente. 

 Entre os atores entrevistados na pesquisa, destaca-se a categoria “As crianças falam” 

como a mais relevante nos resultados analisados. É inquestionável que as falas das crianças 

merecem atenção, pois são objeto de estudo tanto na pesquisa em comento quanto na presente 

sessão em análise. Suas perspectivas acerca da violência sofrida no ambiente doméstico e as 

punições como forma de educação são de extrema importância. 

 Vale ressaltar que, embora o intuito seja analisar a perspectiva da criança sobre a 

violência doméstica empregada contra elas, a abordagem feita na pesquisa da ChildFund era de 

extrair essa compreensão indiretamente, sem a intenção de fazê-las vivenciar o sentimento de 

sofrimento ou constrangimento ao expor suas experiências. Logo, as questões versavam acerca 



116 
 

 

de situações amplas, sobre o cuidado, proteção e brincadeiras e, quando abordados temas de 

violência, castigos e possíveis violações de direitos das crianças, eram sempre relacionados aos 

pais e à comunidade em geral. 

 O elemento mais citado nas entrevistas foi a brincadeira. No entanto, algumas crianças 

expressaram uma visão negativa em relação ao brincar, alegando que algumas atividades 

machucam, são violentas e desagradáveis. Entre os meninos, as brincadeiras mais relatadas são 

as que envolvem lutas e agressões, reforçando a ideia de uma construção da masculinidade 

baseada na violência e superioridade da força. 

 Ademais das brincadeiras mencionadas, as crianças também detalharam situações de 

zombaria e palavras jocosas proferidas pelos seus próprios pais ou responsáveis. Tais 

comportamentos, que configuram uma violência psicológica, resultam em baixa autoestima e 

sentimento de não pertencimento à família. Relatos de momentos de abandono ou de realização 

de trabalhos domésticos pesados também foram relatados pelas crianças, além de toques 

inadequados, carícias e abusos. 

 Na oportunidade, cabe pontuar que a educação punitiva também contribui com a 

violência sexual contra crianças, pois uma das práticas utilizadas pelos abusadores para 

silenciar as vítimas é desacreditar sua fala diante dos pais ou responsáveis, alegando que não 

serão aceitas como verdadeiras, além de reforçarem que possivelmente elas sofrerão punições 

físicas de seus genitores caso revelem as situações de abusos. Considerando que muitas crianças 

já estão frequentemente expostas à violência doméstica, elas acabam acreditando nas narrativas 

dos abusadores e silenciando os abusos sofridos. 

 Com o intuito de compreender como as crianças concebem a violência, sem que tal 

questão fosse abordada de forma direta, a pesquisa mencionada indagou sobre as medidas 

adequadas em situações de bagunça ou desobediência. As respostas mais frequentes incluíam a 

aplicação de palmadas, punição por meio de castigos ou encaminhamento à direção escolar 

quando ocorresse no ambiente educacional. A partir dessas respostas, é possível perceber uma 

internalização naturalizada e considerada aceitável da punição e disciplina, o que resulta na 

formação de sujeitos dóceis e manipuláveis, nos moldes apregoados por Foucault (1987). 

 Com a finalidade de analisar alternativas para enfrentar a violência sob a perspectiva 

das crianças, foram realizados questionamentos sobre como elas percebem proteção e 

segurança. As respostas variavam, mas grande parte convergia para a presença dos pais, o 

sentimento de afeto, os carinhos recebidos, a defesa diante de uma agressão e a permanência 



117 
 

 

dentro de casa. 

 Por fim, dentre as frentes de resultados apresentados na Pesquisa da ChildFund Brasil 

(2023) e selecionados para análise nesta sessão, é relevante observar as “Proposições 

Legislativas Referentes às Violências contra Crianças”. Considerando que este estudo propõe 

medidas para o enfrentamento da violência de gênero, torna-se imprescindível examinar as 

políticas públicas e a atuação estatal no combate à violência contra crianças no âmbito familiar. 

Isso se justifica pela constatação de que uma educação violenta na formação dos filhos constitui 

uma das raízes da cultura de violência. 

 Das proposições legislativas coletadas na pesquisa em comento (2023), foram 

analisadas aquelas oriundas das esferas governamentais relativas às assembleias legislativas 

estaduais e ao Congresso Nacional. Para essa análise, foram utilizadas as palavras-chaves 

“violência”, “doméstica” e “criança”, pois a intenção era compreender a organização 

institucional e política referente ao enfrentamento da violência praticada contra as crianças no 

ambiente doméstico.  

 No cenário nacional, foram analisadas 82 proposições legislativas na Câmara dos 

Deputados, entre os anos de 2001 a 2022. Observou-se  que o ano de 2021 foi o ano com maior 

quantidade de proposições legislativas em tramitação na Casa, totalizando 19 proposições. 

Acredita-se que por ser um período pandêmico, em que notoriamente as violações de direitos 

das crianças e suas vulnerabilidades tenham sido expostas, tenha ascendido uma maior 

preocupação e interesse entre os deputados federais em mitigar os efeitos nocivos da violência 

na vida das crianças (BARRETO, MOUR, 2023). 

 

GRÁFICO 3: Número de Proposições Legislativas na Câmara dos Deputados por ano – 
2001 a 2022. 



118 
 

 

 

Fonte: Gráfico contido na Pesquisa Nacional da Situação de Violência Contra Crianças no Ambiente 
Doméstico realizada pela ChildFund Brasil (BARRETO, MOUR, 2023, p.170). 
 
 
 O Gráfico 3 demonstra uma maior efetividade na atuação dos parlamentares entre os 

anos de 2019 a 2022 em defesa da proteção das crianças e de seus direitos. Este período, 

marcado pela pandemia que afetou não apenas o Brasil, mas o mundo todo, resultou na reclusão 

das famílias em seu espaço privado, o que contribuiu para o agravamento de problemas como 

violência doméstica, abusos e desrespeitos. Nesse contexto, tornou-se evidente a urgência de 

medidas efetivas para o enfrentamento dessas questões.  

A pesquisa em questão abordou tópicos como atendimento, notificação, 

responsabilização, prevenção e monitoramento nas propostas legislativas analisadas. Embora a 

responsabilização, com foco na punição dos agressores, tenha sido o principal ponto de 

destaque, as proposições preventivas se mostraram ainda mais pertinentes e necessárias. 

Todavia, é importante avançar na criação de legislações abrangentes e completas que assegurem 

integralmente os direitos humanos das crianças, não se limitando apenas a responsabilizar 

criminalmente os agressores16 (BARRETO; MOUR, 2023). 

Embora tenha havido um aumento considerável nas proposições legislativas voltadas 

para a proteção de crianças entre os anos de 2019 e 2022, o Anuário Brasileiro de Segurança 

 
16 É importante ressaltar que a legislação brasileira possui dois dispositivos legais que abordam a proteção infantil 
em casos de violência doméstica. São eles: a Lei nº 13.010/2014, conhecida como Lei Menino Bernardo, que 
assegura o direito das crianças e adolescentes de serem educados sem o recurso a castigos físicos ou tratamentos 
cruéis e degradantes; e a Lei nº 14.344/2022, chamada de Lei Henry Borel, que estabelece medidas protetivas 
específicas para crianças e adolescentes vítimas de violência doméstica, além de classificar como crime hediondo 
o homicídio de menores de 14 anos. Essas leis emblemáticas foram batizadas em homenagem aos pequenos 
Bernardo Boldrini e Henry Borel, ambos brutalmente assassinados por seus pais ou padrastos e mães ou madrastas. 



119 
 

 

Pública (2023) revela que os índices de violência contra crianças e adolescentes em 2022 

superaram aqueles registrados antes da pandemia de COVID-19. De acordo com o mesmo 

Anuário, os crimes de maus-tratos, conforme definido no art. 136 do Código Penal e no art. 232 

do Estatuto da Criança e do Adolescente, com vítimas na faixa etária de 0 a 17 anos, 

contabilizaram 22.527 casos, indicando um acréscimo de 13,8% em relação ao ano anterior e 

uma taxa de 45,1 registros por 100 mil habitantes dentro dessa mesma faixa etária.  

Frente a essas informações, percebe-se que o Brasil ainda se configura como um 

ambiente hostil para as crianças, tendo em vista que os aspectos culturais presentes na educação 

infantil parecem contribuir para a perpetuação de uma sociedade violenta. A violência na 

infância deixa uma marca que pode impactar toda a vida do indivíduo, levando à reprodução da 

violência, ao distanciamento familiar, convívio marcado pela ansiedade e depressão, além das 

diversas outras consequências possíveis (ANUÁRIO BRASILEIRO DE SEGURANÇA 

PÚBLICA, 2023). 

Dessa forma, após a análise da educação punitiva como um dos elementos que 

propiciam desequilíbrios nas relações sociais e consolidam na mentalidade das crianças uma 

percepção naturalizada da violência, prossegue-se com a investigação dos fatores que 

favorecem a perpetuação da cultura de violência na sociedade, discutindo a questão da 

transmissão transgeracional da violência doméstica no tópico subsequente. 

 

3.4 As consequências transgeracionais da violência de gênero: o impacto em crianças que 

testemunham a violência doméstica e sua reprodução. 

 

A violência de gênero, como já observada, traz implicações que ultrapassam os danos 

causados às vítimas diretas. Os efeitos desse fenômeno se estendem aos filhos e demais pessoas 

próximas à vítima. Há um rastro de prejuízos decorrentes da violência doméstica que afeta, de 

algum modo, todos em sua volta. 

Com raízes em aspectos históricos, culturais, filosóficos, médicos e religiosos, a 

violência contra as mulheres não findou com o passar do tempo. Embora períodos históricos, 

como a Idade Média, tenham sido marcados por forte repressão feminina, as estatísticas atuais 

mostram que a violência de gênero continua presente na sociedade em diferentes formas. 

Apesar dos normativos jurídicos que visam combatê-la, o fenômeno persiste e se desdobra com 

impactos negativos, sobretudo na vida das crianças. 



120 
 

 

O Anuário Brasileiro de Segurança Pública (2023) apresentou um aumento de 6,1% nos 

casos de feminicídio no país em 2022, que resultou na triste estatística de 1.437 mulheres mortas 

pelo simples fato de serem mulheres. Os homicídios dolosos de mulheres também apresentaram 

um crescimento de 0,9% em comparação ao ano anterior. Além dos crimes contra a vida, os 

índices de agressões em contextos de violência doméstica subiram 2,9% com um total de 

245.713 casos; e as ameaças aumentaram 7,2%, resultando em 613.529 ocorrências. 

Ademais desses números, houve um aumento significativo nos registros de assédio 

sexual, com 49,7% a mais, totalizando 6.114 casos em 2022, enquanto a importunação sexual 

teve um aumento de 37%, chegando a 27.530 casos no último ano. Em resumo, os números 

apontam um crescimento alarmante que abrange diversas formas de crimes, desde o assédio até 

o estupro e o feminicídio. 

No ano de 2023, conforme os dados mais atualizados do Mapa Nacional da Violência 

de Gênero, foram contabilizadas 25.458.500 declarações referentes a casos de violência 

doméstica e familiar contra mulheres no Brasil (SENADO FEDERAL, 2023). Dentre as 

características associadas a essa problemática, é possível destacar a relação entre a vítima e o 

agressor, frequentemente identificado como (ex) marido ou companheiro; o domicílio como 

local de maior ocorrência; e o emprego de arma branca como o instrumento mais comumente 

utilizado nas agressões. Ademais, observa-se que a maioria das vítimas consiste em mulheres 

negras e provenientes de condições socioeconômicas desfavoráveis. 

Nesse contínuo cenário, diversos normativos foram editados visando atingir os fins 

sociais de adequação do ordenamento jurídico à realidade social. Isso abtange não apenas a 

ratificação de tratados internacionais pelo governo brasileiro, como a Convenção sobre a 

Eliminação de Todas as Formas de Discriminação contra a Mulher, aprovada pela ONU em 

1979 (Decreto n.4.377/2002), e a Convenção Interamericana para Prevenir, Punir e Erradicar a 

Violência Contra a Mulher, aprovada em Belém do Pará em 1994 (Decreto n. 1973/1996), mas 

também a promulgação de leis específicas de proteção à mulher e combate à violência de gênero 

pelo próprio Estado, a exemplo da Lei nº 11.340/06, designada como Lei Maria da Penha, e da 

Lei nº 13.104/2015, conhecida como Lei do Feminicídio, já citadas anteriormente. 

Paralelamente à violência contra as mulheres, é preciso considerar a preocupação com 

os filhos das vítimas desse fenômeno. Em todo o mundo, uma em cada quatro crianças com 

menos de 5 anos, o que corresponde a 176 milhões, convive com a realidade de ter uma mãe 

que sofre violência por parte de um parceiro íntimo. Segundo dados de atendimentos registrados 



121 
 

 

pelo Ligue 180, em 2016, 78,25% das envolvidas em situações de violência doméstica eram 

mães e 53,40% destas mulheres tinham um ou dois filhos. Das mães que sofriam violência 

doméstica, quase 60% de seus filhos já haviam presenciado as agressões, e 22,27% também 

tinham sofrido algum tipo de agressividade (BRASIL, 2016). 

De maneira análoga, assim como os institutos legais de proteção às mulheres têm como 

objetivo combater a violência perpetrada contra elas, buscando proteger e assistir às vítimas, há 

normativos que visam garantir a proteção das crianças em situações de risco. Isso se aplica não 

apenas às crianças enquanto vítimas diretas das agressões, mas também como testemunhas 

desses atos violentos. Um exemplo disso é a Lei nº 13.431/2017, que estabelece mecanismos 

para prevenir e coibir essa violência, além de determinar medidas de assistência e proteção às 

crianças e adolescentes que presenciam as agressões. 

O artigo 4º da mencionada Lei define as modalidades de violência exercidas contra as 

crianças que necessitam de proteção. Destacamos a alínea c, que estabelece: 

 

Art. 4º Para os efeitos desta Lei, sem prejuízo da tipificação das condutas 
criminosas, são formas de violência: 
I - [...] 
II - Violência psicológica: 
a) [...] 
b) [...] 
c) qualquer conduta que exponha a criança ou o adolescente, direta ou 
indiretamente, a crime violento contra membro de sua família ou de sua 
rede de apoio, independentemente do ambiente em que cometido, 
particularmente quando isto a torna testemunha (BRASIL, 2017, grifo 
nosso). 

 

Constata-se que o dispositivo em questão expressa uma preocupação com a violência 

indireta sofrida pela criança. Os casos de violência doméstica presenciados pelos filhos revelam 

um problema alarmante: os traumas resultantes ao longo do tempo, como depressão, síndrome 

do pânico, dependência química, ansiedade, prejuízos cognitivos, baixa autoestima, 

normalização da violência e alta probabilidade de reprodução dos padrões absolvidos. Esses 

fatores comprometem a saúde biopsicossocial da criança e contribuem para a transmissão da 

violência de uma geração para outra, através do fenômeno da transgeracionalidade.  

Numa sucinta definição, entende-se que a transgeracionalidade consiste nos processos 

transmitidos de uma geração a outra, mantendo-se presentes ao longo da história familiar. 

Assim, diz respeito a padrões relacionais que se repetem, ainda que as pessoas envolvidas não 

percebam (FALCK; WAGNER, 2005). Dessa maneira, em lares conflituosos, em que há 



122 
 

 

ocorrência de violência doméstica, a qual é testemunhada pelos filhos, observa-se uma 

tendência à repetição e perpetuação de comportamentos agressivos e submissos nas gerações 

subsequentes.  

A violência transgeracional configura-se como um problema sério que afeta tanto 

homens quanto mulheres. Os efeitos da violência direta se refletem na continuidade do ciclo 

violento, levando as vítimas indiretas a reproduzi-la em algum momento de sua vida através de 

processos psicológicos internalizados. Para os homens, a tendência é adquirir comportamentos 

agressivos, reproduzindo na vida adulta os padrões de agressividade absorvidos dos pais ou 

companheiros das mães. Por outro lado, as mulheres frequentemente interiorizam a lição de 

submissão transmitida pelas mães, o que facilita a aceitação da obediência e submissão como 

componentes naturais do seu futuro. 

A reprodução de padrões violentos, decorrente da naturalidade com que esse 

comportamento é assimilado pela criança exposta de forma contínua a essa realidade adversa, 

torna-se evidente para familiares e educadores. Conforme evidencia a pesquisa realizada pela 

ChildFund Brasil (BARRETO; MOUR, 2023), ao serem questionados sobre a frequência com 

que conseguem identificar indícios de violência doméstica entre as crianças no ambiente 

escolar, mais de 50% dos professores entrevistados relataram perceber sempre ou quase sempre 

todos os sinais levantados.  

Os indícios que os professores costumam identificar com maior frequência são, em 

ordem decrescente: alterações severas no humor, crianças em estado de alerta, crianças 

desconfiadas em relação ao contato físico com adultos, além de hematomas e ferimentos na 

pele. Adicionalmente, identificaram outros sinais de alerta que refletem a convivência com a 

violência intrafamiliar, os quais estão ilustrados no gráfico abaixo: 

 

GRÁFICO 4: Sinais de violência doméstica em crianças na visão dos(as) professores(as). 
 



123 
 

 

 

Fonte: Gráfico contido na Pesquisa Nacional da Situação de Violência Contra Crianças no Ambiente 
Doméstico realizada pela ChildFund Brasil (BARRETO; MOUR, 2023, p.110). 

 

Com fulcro no Gráfico 4, verifica-se que os sinais são percebidos em decorrência do 

comportamento que as vítimas indiretas apresentam e dos fatores que as circundam. Utiliza-se 

a expressão “vítimas indiretas” para os filhos que presenciam as agressões e que não sofrem 

diretamente a violência física praticada contra sua genitora ou alguém de sua rede de apoio. 

Todavia, é inegável que elas sofrem diretamente uma violência psicológica ao testemunhar tais 

agressões e a permanecer num ambiente hostil e sem proteção. 

Em um diálogo com a Psicanálise, examinamos a transgeracionalidade da violência de 

gênero para  compreender que, além da necessidade de fomentar uma cultura de respeito entre 

as crianças do Ensino Básico, que estão no início de sua formação como sujeitos, muitas delas 

ainda correspondem a uma significativa parcela de indivíduos com potencial de reproduzir os 

padrões de violência doméstica absorvidos no seio familiar e cuja necessidade de intervenção 

nessa transgeracionalidade se revela ainda mais essencial. 

Conforme os estudos psicanalíticos, a transmissão de conteúdos entre gerações ocorre 

de duas maneiras distintas: a transmissão intergeracional, que se realiza através da geração 

imediata, representada pelos pais. Neste caso, os elementos podem ser transformados e 

metabolizados ou, alternativamente, comprometidos e transmitidos à próxima geração. Esse 

processo envolve a passagem de rituais, tradições e legados de uma geração para outra, podendo 

ocorrer de maneira consciente ou inconsciente (REBHEIN; CHATELAR, 2013). 



124 
 

 

Por outro lado, existe a transmissão transgeracional, na qual o material psíquico herdado 

da genealogia é caracterizado por sua natureza inconsciente e não simbólica; trata-se de 

elementos que não estão integrados ao psiquismo e podem englobar valores familiares, 

tradições, habilidades e traumas que são transferidos entre as gerações. Esses padrões tendem 

a persistir ao longo da história familiar e influenciam as dinâmicas familiares (REBHEIN; 

CHATELAR, 2013). 

Segundo Juarez Cirino dos Santos (2011), a Psicanálise, ao reunir conhecimentos 

científicos adquiridos através da exploração analítica do inconsciente – base fundamental do 

trabalho psicanalítico desenvolvido por Freud – oferece valiosas reflexões acerca do 

funcionamento da mente, o qual é essencial para compreender o comportamento humano. 

Ao analisar a relevância dos estudos psicanalíticos, Santos (2021) ressalta o diálogo 

desse ramo da Ciência com outras áreas de conhecimento e assevera que a Criminologia, seu 

principal campo de investigação, não poderia ser considerada uma ciência ou um ramo do saber 

científico sem uma teoria que elucidasse os processos mentais, como é o caso da perspectiva 

proposta pela Psicanálise.  

Em acréscimo, o autor sustenta que a Sociologia não poderia existir sem o estudo das 

relações sociais entre os seres humanos ao longo da história das sociedades; de igual modo, a 

Economia também está intrinsecamente relacionada à dinâmica de produção e distribuição de 

bens entre indivíduos que possuem a capacidade de compreender e interagir com o mundo para 

atender às suas necessidades; assim como o Direito, enquanto disciplina jurídica das relações 

sociais entre pessoas que agem conforme sua percepção do mundo e suas intenções de ação, 

respeitando regras sociais (SANTOS, 2021).  

Nesse diapasão, a interação com outras disciplinas das ciências sociais é fundamental 

para conduzir o Direito no seu dever ser. Portanto, ao analisarmos uma proposta de intervenção 

em um fenômeno tutelado pelo ordenamento jurídico, tal qual acontece com a violência de 

gênero, torna-se imprescindível o diálogo com ciências que estudam o comportamento humano 

como a Psicologia, Sociologia, Filosofia, Antropologia, Educação, entre outras.  

Nesse norte, é oportuno considerar brevemente algumas correntes psicanalíticas acerca 

da agressividade e sua transmissão, sem nos afastarmos do objetivo principal desta seção, que 

é analisar a persistência da violência de gênero entre gerações e seu reforço à cultura da 

violência. De acordo com Santos (2021), as explicações psicanalíticas da agressividade humana 

variam conforme a evolução da teoria freudiana. Esta embasa suas explicações no princípio do 



125 
 

 

prazer (refletindo a frustração da criança) e nas concepções relacionadas ao instinto de morte  

(projeção de impulsos destrutivos), que coexistem com o instinto de vida e são compreendidos 

como os dois impulsos fundamentais do ser humano.  

A partir das reflexões de Freud, contidas em sua obra “O mal-estar na cultura”, Juarez 

dos Santos relata a história humana como um estado de equilíbrio entre as tendências destrutivas 

e as propensões à vida, com a cultura atuando como uma barreira que limita a manifestação 

desses impulsos. No entanto, o autor termina por expressar uma incerteza acerca da eficácia da 

cultura em controlar os impulsos agressivos e autodestrutivos, os quais são considerados 

inerentes à condição humana (SANTOS, 2021). 

Conforme explicitado por Santos (2021), as relações internas entre os elementos do 

sistema psíquico delineadas por Freud não são simples conceitos culturais ou construções 

intelectuais e filosóficas; ao contrário, tratam-se de fatos concretos extraídos da realidade 

empírica, derivados das dinâmicas de poder e dependência específicas que caracterizam 

a estrutura familiar patriarcal da sociedade capitalista. Esses elementos são tão cruciais para a 

formação psíquica do sujeito quanto as relações de poder e de dependência presentes nas 

relações de produção para a construção social, econômica e política dos sujeitos inseridos na 

contradição capital e trabalho assalariado.  

Nesse contexto, torna-se evidente que a estrutura psíquica, conforme descrita pela 

Psicanálise, compreende também a interferência de fatores externos, como a cultura e a 

influência da estrutura familiar, especialmente a patriarcal, na construção do sujeito. Dessa 

forma, dentro do cenário analisado de uma criança que cresce presenciando episódios de 

violência e que tal padrão comportamental é naturalizado dentro de sua conjuntura familiar, 

somado à pressão dos padrões culturais de uma sociedade machista e preconceituosa, destaca-

se a hipótese da transmissão transgeracional desse modelo de agressão e submissão como 

contribuição para a perpetuação da violência de gênero.  

Em suma, essa reprodução de padrões comportamentais apontada pela Psicanálise 

durante a formação do sujeito sofre com a influência recebida das gerações anteriores e da 

herança familiar adquirida, incluindo as heranças culturais, sociais e econômicas. No que diz 

respeito à violência doméstica, observa-se uma possível repetição dos modelos educacionais 

recebidos na infância pelos pais ou mesmo a perpetuação transgeracional do ciclo da violência 

por meio de padrões de comportamento internalizados e repetidos (RAMOS; OLIVEIRA, 

2008). 



126 
 

 

Inobstante os estudos no campo da Psicanálise reconheçam a ocorrência da 

transgeracionalidade, a socióloga brasileira Heleieth Saffioti faz um contraponto à reprodução 

de modelos parentais e de padrões violentos aprendidos com a família de origem. Para Saffioti, 

os cientistas consideram que as vítimas de abusos físicos, psicológicos, morais e/ou sexuais têm 

maior probabilidade de perpetrar, abusar, sodomizar e, em suma, reproduzir as mesmas 

violências que sofreram em outros indivíduos. Além disso, essas vítimas mostram-se mais 

suscetíveis a investidas sexuais ou à violência física ou psicológica por parte de 

terceiros  (SAFFIOTI, 2015).  

Entretanto, Saffioti argumenta que essa hipótese não foi corroborada por suas extensas 

investigações realizadas em várias capitais, no Distrito Federal e em mais de 20 cidades do 

estado de São Paulo. Dentre as vítimas de abuso sexual entrevistadas em sua pesquisa sobre 

violência doméstica, não surgiram evidências que indicassem uma tendência para vitimar outros 

indivíduos ou para se tornarem vulneráveis a tentativas de abuso contra si mesmas (SAFFIOTI, 

2015).  

Embora existam divergências acerca da transgeracionalidade da violência, é indiscutível 

a relevância de investigar questões relacionadas à perpetuação, reprodução, impactos e métodos 

para interromper ciclos violentos. Estes temas são geralmente escassos no meio acadêmico, 

especialmente o jurídico. Refletir sobre novas abordagens da violência familiar e maneiras de 

romper com os ciclos violentos, incluindo a análise dos elementos estruturais e suas 

transmissões nocivas, é fundamental para compreender a desconstrução de uma cultura de 

violência e promoção de uma cultura de respeito.  

A discussão sobre tópicos como violação de direitos, transgeracionalidade e estratégias 

para quebrar esses padrões é vital. Do mesmo modo, é essencial reconhecer a necessidade de 

intervir nos padrões prejudiciais de reprodução, sem estigmatizar os indivíduos envolvidos 

como portadores de um suposto “fardo familiar” ou fracassados na tentativa de romper com os 

ciclos violentos.  

É nesse norte que o capítulo seguinte vai versar sobre o ensino e aprendizagem em 

direitos humanos, não apenas como um direito à educação, mas como uma proposta pedagógica 

de desconstrução dos padrões socioculturais violentos. Além disso, será discutido o papel da 

educação em direitos humanos como um instrumento para promover uma cultura de respeito, 

que favoreça a ressignificação das experiências traumáticas decorrentes da violência no âmbito 



127 
 

 

familiar e na formação do indivíduo enquanto sujeito de direitos. Essa abordagem servirá como 

suporte ao sistema jurídico no combate à violência de gênero.  

 

 

 

 

 

 

  



128 
 

 

4 O DIREITO À EDUCAÇÃO E A EDUCAÇÃO EM DIREITOS HUMANOS COMO 

UM INSTRUMENTO DE APOIO AO SISTEMA JURÍDICO NO COMBATE À 

VIOLÊNCIA DE GÊNERO 

 

A edificação de uma sociedade justa e igualitária demanda o reconhecimento e o 

respeito às diferenças.  Embora essa premissa seja clara, é fundamental que os indivíduos sejam 

reconhecidos como titulares de direitos, o que implica respeitar suas singularidades. Para isso, 

é necessário que valores como igualdade, democracia e promoção dos direitos individuais 

sejam ensinados e vivenciados na sociedade. 

Dessarte, esse aprendizado passa pela relação entre direitos humanos e educação e, para 

tanto, a escola se apresenta como o espaço mais propício para a convivência com as diferenças, 

conhecimentos de valores de direitos humanos e formação da maneira de pensar democrático 

pautada no respeito mútuo e igualitário. Isso porque a educação é um direito humano 

fundamental, salvaguardado pela Constituição Federal e por normas internacionais. 

Diante disso, o capítulo que se inicia busca analisar como o ensino e aprendizagem em 

direitos humanos nas escolas pode contribuir para a formação de uma cultura de respeito e de 

enfrentamento à violência de gênero na sociedade, além de considerar a função da escola nesse 

processo de mudança. Esta seção buscará refletir sobre a introdução da disciplina de direitos 

humanos no currículo do Ensino Básico, iniciando pelo Ensino Fundamental I, e sobre o direito 

à educação enquanto um direito fundamental protegido pela Constituição e por normativas 

internacionais. 

Dentro deste panorama, buscará examinar a escola, não apenas como um ambiente de 

transmissão de conteúdos, mas também como um espaço de transmissão de saberes, 

experiências, valores e reflexões que promovam uma leitura de mundo mais igualitária. Em 

seguida, refletirá sobre a educação em direitos humanos como um direito de reparação pelo 

próprio ordenamento jurídico, ressaltando sua responsabilidade por ter fomentado e até 

legitimado relações de poder que contribuem para a violência contra as mulheres por meio de 

diversas normas. Isso possibilitará uma reflexão crítica sobre a ambivalência do direito. 

Ademais, este capítulo concentra-se na análise da educação em direitos humanos no 

Ensino Básico como uma ferramenta que auxilia o sistema jurídico no enfrentamento da 

violência de gênero. Tal enfoque é fundamentado na realidade de que, apesar do fortalecimento 

das legislações destinadas a enfrentar essa problemática, como a Lei Maria da Penha e a Lei do 



129 
 

 

Feminicídio, os índices permanecem alarmantes. Isso ressalta a necessidade premente de 

políticas públicas voltadas para a prevenção, as quais são fundamentais para fortalecer a atuação 

do sistema jurídico no enfrentamento da violência contra as mulheres. 

 

4.1 O direito à educação e o papel da escola como um lugar de (re) construção e (re) 

significação das relações sociais. 

  

 É na necessidade de formação do sujeito de modo apto a conviver com a diversidade e 

respeitar a pluralidade existente na sociedade que a escola se mostra o lugar mais oportuno para 

conviver com as diferenças e aprender sobre respeito, direitos, cultura, história e demais valores 

morais. Isso é o alicerce para uma coletividade democática. 

 O direito à educação é, sobretudo, um direito humano. Logo, essa prerrogativa está 

salvaguardada na Constituição Federal (CF/88), intitulada de Constituição Cidadã; em leis 

esparsas e codificadas; e em tratados e convenções internacionais. De acordo com o artigo 205 

da Constituição Federal de 1988:  

 

Art. 205 - A educação, direito de todos e dever do Estado e da família, será 
promovida e incentivada com a colaboração da sociedade, visando ao 
pleno desenvolvimento da pessoa, seu preparo para o exercício da cidadania e 
sua qualificação para o trabalho (BRASIL, 1988, grifo nosso). 
 

 Como se observa, o direito à educação garantido na Magna Carta não se restringe a um 

dever do Estado, de maneira que seja oferecido pelo Poder Público sem a necessidade de 

engajamento social, mas corresponde a um direito inerente a todos os indivíduos em cooperação 

com a sociedade, em busca de efetivar o pleno desenvolvimento individual e de gozo de sua 

cidadania, além de capacitar o sujeito para as atividades laborais.  

Na oportunidade, vale ressaltar que embora a educação como direito humano 

pressuponha o desenvolvimento de todas as habilidades e potencialidades humanas, entre elas 

o valor social do trabalho, isso não implica dizer que ela se reduz ao mercado. Pois, embora se 

reconheça a necessidade de pessoas cada vez mais qualificadas para o trabalho, o 

desenvolvimento da pessoa por meio da educação implica em muitas outras dimensões 

(GRACIANO, 2005). 

 Da mesma forma que a educação é um direito fundamental protegido 

constitucionalmente, ela também se encontra respaldada em normas internacionais, que datam 



130 
 

 

de antes mesmo da Constituição Federal, como a Declaração Universal dos Direitos Humanos 

de 1948, influenciando a incorporação desse direito pelos ordenamentos jurídicos de diversos 

países. 

 A sua manifestação remete ao final da Segunda Guerra Mundial, quando as discussões 

acerca da importância da educação como elemento indispensável para a reconstrução do pós-

guerra apareceram nas primeiras atividades da Comissão de Direitos Humanos da ONU. Criado 

em 1946, pelo Conselho Econômico, Social e Cultural da organização, esse órgão tinha como 

propósito desenvolver recomendações que incentivassem o respeito e a observância dos direitos 

humanos, partindo da hipótese não confirmada de que os regimes que respeitam tais direitos 

não entram em guerra com outros regimes semelhantes (CLAUDE, 2005). 

Assim, para promover a paz global, os membros da Comissão deram início aos trabalhos 

em 1947, com Eleanor Roosevelt eleita como presidente. Desde o princípio, todos os integrantes 

da Comissão compreenderam que a elaboração de uma declaração dos direitos humanos era, 

em si, um processo educacional. Nesse ínterim, a Declaração Universal destaca que seus 

criadores reconheceram a falta de neutralidade da educação em termos de valores (CLAUDE, 

2005). 

Nesse domínio, se constata que existe uma conexão indissociável entre os direitos 

humanos e a educação. Para além de ser um direito humano por si só, conforme estabelecido 

na Declaração Universal dos Direitos Humanos (DUDH), a educação é um processo essencial 

para garantir a efetivação dos demais direitos (LAPA; GUSSO; SOUZA, 2018). Ela visa 

promover o pleno desenvolvimento da personalidade em um contexto comunitário, sendo 

também reconhecida como um direito social (CLAUDE, 2005). 

Logo em seu preâmbulo, a DUDH ressalta a necessidade de garantia do direito à 

educação, do respeito aos direitos e liberdades individuais, assim como da preservação desse 

direito por parte de todos os Estados. Preceitua assim: 

 

A Assembléia Geral proclama a presente Declaração Universal dos Direitos 
Humanos como ideal comum a atingir por todos os povos e todas as nações, a 
fim de que todos os indivíduos e todos os orgãos da sociedade, tendo-a 
constantemente no espírito, se esforcem, pelo ensino e pela educação, por 
desenvolver o respeito desses direitos e liberdades e por promover, por 
medidas progressivas de ordem nacional e internacional, o seu 
reconhecimento e a sua aplicação universais e efetivos tanto entre as 
populações dos próprios Estados membros como entre as dos territórios 
colocados sob a sua jurisdição (ASSEMBLEIA GERAL DA ONU, 1948, 
grifo nosso). 



131 
 

 

Além do preâmbulo, o direito à educação também é previsto no artigo 26, que dispõe: 

“Toda pessoa tem direito à educação”. Assim, verifica-se que a Declaração em comento traz 

uma preocupação em inserir a educação como imperativo necessário desde suas ideias 

preambulares e não apenas como um direito a ser resguardado, mas como um importante 

objetivo que necessita de esforço conjunto para que seja alcançado e respeitado.  

É na intencionalidade de promover a educação em nível global que o artigo 26 vai se 

atrelar a três objetivos específicos. São eles: (1) pleno desenvolvimento da personalidade 

humana e fortalecimento do respeito aos direitos do ser humano e às liberdades fundamentais; 

(2) promoção da compreensão, da tolerância e da amizade entre todas as nações e a todos os 

grupos raciais e religiosos; e (3) incentivo às atividades da ONU para a manutenção da paz.  

Com a intenção de delinear uma análise com recorte de gênero na educação em direitos 

humanos nas escolas, destacaremos o primeiro objetivo para maior detalhamento. Embora se 

observe uma abstração na noção de desenvolvimento pleno da personalidade, expresso como 

primeiro objetivo do art. 26 da mencionada Declaração, depreende-se o interesse pelo respeito 

ao indivíduo em sua identidade. Tal propósito é objeto de investigação de Jean Piaget (1975) 

em sua obra “Para onde vai a educação?”.  

Não apenas como teórico do desenvolvimento moral infantil, mas também como 

estudioso do sistema educacional, Piaget esmiuça o art. 26 da referida Declaração com a 

finalidade de compreender a relevância atribuída à educação em busca do pleno 

desenvolvimento da personalidade humana, assim como do reforço dos direitos humanos e de 

suas liberdades fundamentais. Esses objetivos são examinados na obra atrelados ao papel da 

escola no exercício do direito à educação.  

Conforme argumenta o epistemólogo suíço, afirmar que a educação visa ao pleno 

desenvolvimento da personalidade implica reconhecer a necessidade de afastar-se do modelo 

clássico tradicional. Tal mudança exige uma busca pela integração entre a formação individual 

e a participação social na comunidade. Essa posição resulta de sua análise sobre os modos como 

o conhecimento é transmitido nas instituições educacionais convencionais (PIAGET, 1975). 

Ao realizar um paralelo entre os rituais de iniciação vivenciados por jovens em tribos 

primitivas, nos quais são revelados os segredos sagrados destinados a transformar a mentalidade 

livre da infância em uma conformidade ao clã adulto, e a experiência dos estudantes nas escolas 

tradicionais, que se encontram sujeitos à autoridade moral e intelectual do professor e à pressão 

por desempenho positivo nas avaliações finais, percebe-se que o objetivo de alcançar um 



132 
 

 

desenvolvimento pleno da personalidade não está sendo efetivamente atingido. 

Nesse ínterim, Piaget (1975) examina o que constitui o desenvolvimento da 

personalidade, bem como o método para assegurar esse desenvolvimento. Embora também 

reconheça que o texto do artigo 26 não fornece qualquer definição explícita acerca da 

personalidade, ele infere uma concepção a partir do contexto do dispositivo, que é 

complementado pela ideia de respeito aos direitos e liberdades peculiares de cada indivíduo. 

Piaget aprofunda sua análise atestando que, aparentemente, há uma semelhança entre 

personalidade e indivíduo; no entanto, essa concepção carrega implicações significativas. 

Segundo o estudioso da moral infantil, do ponto de vista psicológico e sociológico é 

imprescindível que se estabeleça uma distinção entre esses dois elementos.  

Numa objetiva diferenciação, Piaget define o indivíduo como aquele centrado em si 

mesmo, que obstaculiza, através de seu egocentrismo moral ou intelectual, as relações de 

reciprocidade inerentes a toda vida social evoluída. Já a pessoa, corresponde ao indivíduo que 

aceita espontaneamente uma disciplina ou contribui para o estabelecimento da mesma, 

submetendo-se voluntariamente a um sistema de normas recíprocas. Assim sendo, a 

personalidade pode ser considerada uma manifestação de consciência moral e de consciência 

intelectual. 

De posse dessa sucinta diferenciação entre o indivíduo e a personalidade, Piaget propõe 

um entendimento sobre o objetivo do art. 26 da DUDH em “visar ao pleno conhecimento da 

personalidade humana e ao fortalecimento dos direitos do homem e das liberdades 

fundamentais”. Para ele, esse objetivo “consiste em formar indivíduos capazes de autonomia 

intelectual e moral e respeitadores dessa autonomia em outrem, em decorrência precisamente 

da regra de reciprocidade que a torna legítima para eles mesmos” (PIAGET, 1975, p.61). 

Assim, a compreensão de Piaget acerca do primeiro objetivo do art. 26 em análise se 

coaduna com a proposta de um ensino e aprendizagem em direitos humanos, abrangendo o 

exercício do direito à educação e sob uma perspectiva de gênero. Tal abordagem visa a 

formação de indivíduos dotados de autonomia moral e intelectual, aptos a discernir e respeitar 

a autonomia do outro.  

De maneira mais específica em relação ao presente objeto de estudo, o propósito 

delineado no artigo 26 da DUDH oferece subsídio para a implementação de políticas públicas 

voltadas à educação em direitos humanos tanto para meninos quanto para meninas, 

capacitando-os intelectualmente e moralmente a se respeitarem e a compreenderem sua posição 



133 
 

 

de igualdade em todas as esferas sociais.  

Além das considerações de Piaget em sua busca por compreender os objetivos da 

Declaração Universal dos Direitos Humanos, Richard Claude (2005) realiza uma análise da 

expressão “pleno desenvolvimento”, chegando à conclusão de que esta abrange tanto o direito 

à educação quanto a formação em direitos humanos. Isso implica no desenvolvimento das 

competências pessoais e na garantia de uma vida digna.  

Claude, Professor Emérito da Universidade de Maryland, nos Estados Unidos, 

fundamenta sua interpretação afirmando: “Isso é o que se pode depreender da leitura atenta da 

expressão ‘pleno desenvolvimento da personalidade humana’, seguida imediatamente, sem uma 

vírgula sequer, pela frase: ‘e do fortalecimento do respeito pelos direitos humanos e pelas 

liberdades fundamentais’” (CLAUDE, 2005, p.41). 

Diante do exposto, depreende-se que o direito à educação, consagrado tanto na 

Declaração Universal dos Direitos Humanos quanto na Constituição Federal, implica a 

existência de um ambiente propício para esse pleno desenvolvimento da personalidade humana. 

Este ambiente deve ir além do simples direito ao acesso ao conhecimento; deve ser capaz de 

promover a construção ou reconstrução de relações recíprocas pautadas no respeito mútuo. 

Nesse sentido, a escola se posiciona como o espaço mais apropriado para essa finalidade e 

requer uma análise cuidadosa sobre seu papel dentro da sociedade. 

 Na busca pela realização de sua função social, a escola oferece oportunidades para o 

diálogo com a realidade, embora se reconheça que há contextos sociais que ultrapassam sua 

capacidade de intervenção, especialmente em períodos marcados por extremismos. A 

responsabilidade da escola em promover a socialização de culturas, saberes e valores da 

humanidade, bem como aspectos ambientais e de cidadania, fundamenta-se em uma perspectiva 

orientada para a transformação das desigualdades, injustiças e violências. Isso evidencia a 

relevância crítica da educação como uma possibilidade (SANTOS, 2016). 

 No ensejo dessa análise da função da escola e do seu papel social no exercício do direito 

à educação, destaca-se a provocação de Michael Young: “Para que servem as escolas?” 

(YOUNG, 2007, p.1288). Em resposta a essa questão, o autor britânico argumenta que, na 

ausência das escolas, cada nova geração enfrentaria a necessidade de recomeçar suas 

aprendizagens desde o princípio, ou ainda correria o risco de permanecer estagnada, situação 

comum em sociedades anteriores ao surgimento dessa instituição fundamental. 

 Young salienta, com uma abordagem alternativa em meio aos diferentes 



134 
 

 

posicionamentos sobre as escolas, que elas “são instituições com o propósito específico de 

promover a aquisição do conhecimento” (YOUNG, 2007, p.1288). Além disso, observa que por 

diversos motivos diferentes, a importância do conhecimento e o papel das escolas nesse 

processo de aquisição têm sido desconsiderados por líderes políticos e pesquisadores da área 

educacional, sobretudo os sociólogos da educação. 

 Durante a década de 1970 até a década de 1980, as instituições educacionais foram alvo 

de diversas críticas fundamentadas na noção de que, inseridas em sociedades capitalistas, essas 

escolas teriam como função ensinar à classe trabalhadora qual seria o seu papel social, 

contribuindo para a legitimação das desigualdades sociais. Os poucos alunos provenientes da 

classe trabalhadora que conseguiam acesso ao ensino superior eram considerados como 

legitimadores das desigualdades dentro do sistema educacional (YOUNG, 2007). 

 No intervalo entre os anos de 1980 e 1990, essa percepção de reforço às desigualdades 

se estendeu aos gêneros e aos grupos vulneráveis, sustentando  que as escolas subordinariam 

ainda mais as mulheres e as minorias étnicas. No entanto, essas concepções raramente passavam 

de críticas e  ofereciam uma perspectiva limitada sobre como seriam as escolas em sociedades 

socialistas, não patriarcais e não racistas. Críticas ainda mais radicais defendiam a abolição de 

todas as escolas (YOUNG, 2007). 

 Após os anos de 1990, uma era pós-estruturalista e pós-modernista nas ciências sociais 

despontava com críticas diferentes. As críticas à escolaridade foram se modificando e teóricos 

como Michel Foucault direcionaram seus julgamentos ao sistema de disciplina e de controle, 

que regulava os alunos e normatizava o conhecimento por meio das disciplinas acadêmicas. A 

principal obra de Foucault relativa às escolas foi “Vigiar e Punir”, já observada no capítulo 

anterior (YOUNG, 2007). 

 Na mesma linha de raciocínio percebida na educação punitiva dos filhos, Foucault 

(2015) reputava os alunos como corpos dóceis e manipuláveis. A escola era considerada pelo 

filósofo francês no mesmo patamar de confinamento que as prisões e os hospitais, embora 

reconhecesse as especificidades de cada instituição. Segundo o autor, o corpo humano é 

inserido em um sistema de poder que o examina, o desarticula e o reconstrói.  

Em complemento, assevera Foucault (2015) que o trabalho de disciplina sobre o corpo 

corresponde a uma mecânica de poder, que similarmente pode ser compreendida como uma 

estratégia, que ele denominou de “anatomia política”. Essa anatomia estabelece os métodos 

pelos quais é possível controlar os corpos alheios, não apenas para que sigam ordens, mas para 



135 
 

 

que operem conforme desejado, empregando as técnicas, ritmos e eficácias definidas. Assim, a 

disciplina produz corpos obedientes e treinados, ou seja, corpos “dóceis”. 

Foucault desenvolve sua análise sobre a manipulação das instituições por meio dessa 

estratégia política e afirma ser ela encontrada, desde muito cedo, no funcionamento dos 

colégios; mais tarde nas escolas primárias; no espaço hospitalar e nas organizações militares. 

O filósofo argumenta que a estrutura estabelecida no ambiente escolar foi gradualmente 

desenvolvida para submeter os indivíduos uns aos outros.  

Nesse enfoque, segundo a compreensão do autor francês, a determinação de lugares 

individuais nas escolas tornou possível o controle de cada um e o trabalho simultâneo de todos, 

além de organizar uma nova economia do tempo de aprendizagem e fazer funcionar o ambiente 

escolar como uma máquina de ensinar, mas também de vigiar, de hierarquizar e de recompensar 

(FOUCAULT, 2015). 

Apesar da ascensão dessa perspectiva crítica pós-estruturalista em torno do papel da 

escola, não houve grandes repercussões dessas ideias pelos líderes políticos, pois elas tinham 

muito pouco a certificar sobre as instituições educacionais, exceto para outros cientistas sociais. 

Logo, em paralelo a essas concepções negativas, pensamentos neoliberais surgiram e se 

expandiram nas esferas econômicas, governamentais e educacionais (YOUNG, 2007). 

Um dos reflexos dessa onda neoliberal na educação foi a necessidade de adequar os 

resultados escolares às necessidades da economia, o que acabou deslocando parte do sistema 

educacional para as mãos dos empresários do setor privado e transformando a educação em 

uma mercadoria, fazendo com que as escolas competissem por alunos e rendas. Nesse cenário, 

Michael Young começa a delinear respostas à sua provocação inicial sobre a utilidade da escola.  

Em sua concepção sobre o papel da escola, Young constata que é impossível não 

concordar com a afirmação de John White (2007), um filósofo da educação a quem ele expressa 

profunda admiração, de que as escolas devem promover a felicidade e o bem estar humano. 

Contudo, ele ressalta que essa finalidade também é inerente a outras instituições, com exceção 

das prisões. Assim, para esclarecer mais precisamente a função da escola, Young recorre ao 

pensamento de Foucault para fazer um contraponto à ideia de semelhança funcional entre a 

instituição educacional, a prisional e a hospitalar.  

Em contraposição à concepção foucaultiana de que escola, prisão e hospital se 

enquadrariam na mesma categoria, Young destaca as diferenças históricas de luta política pela 

universalização do ensino, intrínseca ao propósito específico das escolas. Para o sociólogo 



136 
 

 

londrino, essa perspectiva sobre as lutas pelos objetivos enseja duas reflexões importantes. A 

primeira delas diz respeito aos objetivos da emancipação e da dominação.  

No tocante a esses objetivos, Young ressalta que tanto as classes dominantes quanto as 

subordinadas têm buscado usar as escolas para atingir os seus mais diferentes propósitos e, 

portanto, até as escolas mais opressivas e mais dominantes podem ser usadas como 

instrumentos de emancipação. A segunda reflexão enseja duas provocações, a saber: “Quem 

recebe a escolaridade?” e “O que o indivíduo recebe?” (YOUNG, 2007, p.1292).  

Em conclusão, ele considera que o segundo questionamento já está esclarecido com base 

na história de luta pelo acesso à educação no país, que destaca a importância da transmissão do 

conhecimento ao indivíduo, concentrando-se em investigar a resposta à primeira indagação. 

Assim, ele observa que a resposta perpassa inicialmente por uma escolaridade básica gratuita 

no século XIX e progrediu para uma visão de inclusão social e participação mais abrangente.  

Após essas explicações, Young finalmente chega à resposta de sua provocação 

principal: “Portanto, minha resposta à pergunta ‘Para que servem as escolas?’ é que elas 

capacitam ou podem capacitar jovens a adquirir o conhecimento que, para a maioria deles, não 

pode ser adquirido em casa ou em sua comunidade, e para adultos, em seus locais de trabalho.” 

(YOUNG, 2007, p.1294).  

É a partir dessa constatação de que a escola tem o potencial de capacitar os indivíduos 

para a aquisição de conhecimentos que não são que obtidos em casa, na comunidade ou no 

ambiente laboral, que a proposta de um ensino-aprendizagem em direitos humanos como 

contribuição para uma transformação sociocultural na forma de considerar as relações de gênero 

torna-se mais plausível, especialmente quando associado à concepção de Piaget de capacitação 

do indivíduo para a autonomia moral e respeito ao outro.  

Vale ressaltar que, embora se proponha uma capacitação do sujeito através do 

conhecimento formal acerca dos direitos humanos, reconhece-se que a educação escolar por si 

só não é suficiente. A educação deve ser entendida em um sentido amplo, como parte de um 

sistema geral que abarca a formação contínua dos indivíduos. Tal processo educativo é 

fundamental para a formação das pessoas na defesa e promoção dos seus direitos (GRACIANO, 

2005). 

Nesse norte, é importante ponderar que a educação necessita de uma formação contínua 

dos docentes para que esses estejam preparados para ensinar e conduzir o conhecimento de 

forma humana e consciente (FREIRE, 2013). Logo, a transmissão de conhecimento como 



137 
 

 

função social da escola não se restringe a conteúdos e disciplinas, mas como afirmou Paulo 

Freire17: “Ensinar não é transferir conhecimento, mas criar as possibilidades para a sua própria 

produção ou a sua construção.” (FREIRE, 1996, p.21) 

Freire argumenta que todo ser humano possui a capacidade de se educar e se transformar 

em um indivíduo autônomo e independente. No entanto, ele enfatiza o papel do professor como 

agente facilitador desse processo, defendendo a ideia de que ensinar transcende a simples 

transmissão de conhecimento. Para o autor, o aprendizado deve ser compreendido em suas 

múltiplas dimensões — ontológica, política, ética, epistemológica e pedagógica — e deve não 

apenas ser assimilado por professores e alunos, mas também ser continuamente vivenciado e 

testemunhado (FREIRE, 1996). 

A educação, segundo a perspectiva freiriana, vai além da mera transmissão de 

informações; ela deve ser entendida como uma prática que fomenta a liberdade. Para alcançar 

esse objetivo, é fundamental que os indivíduos exerçam autonomia, tenham capacidade para 

tomar decisões e realizar escolhas conscientes. Ademais, é vital que haja um comprometimento 

com a luta pelos direitos de igualdade e participação de todos os segmentos da sociedade, 

assegurando que cada indivíduo tenha acesso à educação e possa desenvolver-se como um ser 

autônomo e capaz (PEREIRA; BARBOSA, 2021).  

Nesse sentido, em um cenário marcado pela desigualdade de gênero e pela violência, 

onde a cultura molda ideias e comportamentos entre homens e mulheres baseados em conceitos 

de superioridade e inferioridade, a escola desempenha um papel social essencial ao libertar os 

indivíduos das concepções estereotipadas e limitadoras, proporcionando-lhes autonomia nas 

suas decisões e ações. 

No entanto, para que essa transformação social se concretize, é crucial que a escola 

exerça sua função libertadora, conforme sugerido por Freire. Isso implica se contrapor ao 

modelo educacional que ele definiu como “bancária”, caracterizado pela transmissão de saberes 

de forma mecânica e desvinculada da realidade vivida. Na abordagem da educação libertadora 

- também considerada por Freire como transformadora - cada indivíduo assume a 

 
17 Paulo Freire contribuiu significativamente para a construção de uma nova abordagem educacional. Ele 
compreendeu a interligação entre educação e sociedade, sempre se opondo à discriminação e à condição de 
inferioridade imposta às pessoas pertencentes a grupos socialmente desfavorecidos. Suas obras acompanharam as 
diversas fases de sua trajetória e receberam a influência de visão de mundo que ele adquiriu em sua formação em 
Direito, experiência de exílio, atuação como assessor do Ministério da Educação Chileno, consultor da Unesco, 
professor em Harvard, consultor especial do Departamento de Educação do Conselho Mundial das Igrejas na Suíça 
e seu retorno ao Brasil (PEREIRA; BARBOSA, 2021). 



138 
 

 

responsabilidade por sua própria evolução de forma humanizada (PEREIRA; BARBOSA, 

2021).  

Além de ser um espaço de convivência, autonomia e transformação, a escola também 

desempenha um importante papel de proteger direitos de crianças e adolescentes e primar pela 

justiça social. Em um elaborado artigo sobre direitos humanos, educação e interculturalidade, 

Vera Maria Candau (2008) procura identificar os desafios envolvidos na promoção de uma 

educação crítica e libertadora, que respeite e promova os direitos humanos, ao mesmo tempo 

que aborda questões relacionadas à igualdade e à diferença.  

O primeiro desafio apontado relaciona-se com a necessidade de desconstrução. De 

acordo com  Candau, para a promoção de uma educação intercultural, é necessário adentrar no 

universo de preconceitos e discriminações que permeiam todas as relações sociais presentes nos 

contextos em que estamos inseridos.  

Um dos elementos que contribui para essa problemática é a “naturalização”, como 

exemplificado pelos fatores que contribuem com a cultura da violência, discutidos no capítulo 

anterior. Isso demanda a implementação de processos de desnaturalização e a exposição da teia 

de estereótipos e preconceitos presentes nos imaginários individuais e sociais em relação aos 

diversos grupos socioculturais, constituindo um aspecto  fundamental para avançarmos nesse 

debate (CANDAU, 2008).  

Uma preocupação adicional refere-se à articulação entre igualdade e diferença no 

contexto das políticas educacionais, assim como nas práticas pedagógicas. Essa preocupação 

implica a aceitação e o reconhecimento das múltiplas culturas, dos diferentes saberes e práticas, 

além da defesa de sua relação com o direito à educação para todos os indivíduos (CANDAU, 

2008). Vale ressaltar que, embora a ideia de ensino reporte às práticas escolares, em âmbito 

formal, a educação também abrange práticas sociais, culturais, entre outras (BORGES, 2009).  

Diante desse cenário, é indiscutível a necessidade de reconstruir aquilo que é percebido 

como comum a todos e garantir que os distintos sujeitos socioculturais possam se reconhecer, 

possibilitando que a igualdade se manifeste nas diferenças que são reconhecidas como um 

referencial compartilhado, rompendo assim com a natureza monocultural da cultura escolar 

(CANDAU, 2008).  

Diante desses apontamentos, é incontroverso que a escola representa um lugar de 

oportunidades de construção e descontrução, de liberdade, autonomia, transmissão de saberes, 

defesa da dignidade humana, dos valores democráticos e da justiça social. Numa perspectiva 



139 
 

 

de gênero, é um espaço de ensino ao respeito às diferenças, de combate aos preconceitos e a 

violência e da aprendizagem de princípios igualitários. 

 No entanto, é oportuno refletir acerca da educação como uma alternativa de combate à 

violência de gênero, sobretudo quando alinhada com o ordenamento jurídico pátrio e com metas 

e objetivos internacionais integrados entre as nações, mas sem negligenciar os desafios 

existentes na aplicação de uma educação equitativa e de qualidade nem quimerizar a ideia 

salvadora da educação. 

 Sabe-se que os desafios enfrentados por diversos países, em especial o Brasil, 

ultrapassam a questão da presença dos alunos em sala de aula. O problema da aprendizagem 

tem se mostrado um grande entrave a ser superado, somado a fatores como má qualidade de 

ensino, necessidade de maior capacitação e formação dos professores, além de uma 

diversificação dos sistemas educacionais que atendam de maneira mais apropriada as diferenças 

existentes na população estudantil.  

 Essas diferenças, quando não observadas e respeitadas, acabam se convertendo em 

malefícios e desvantagens para determinados grupos. Tem-se como exemplo no Brasil, a 

realidade das escolas públicas e privadas, sob a égide da Base Nacional Comum Curricular 

(BNCC), dos Parâmetros Curriculares Nacionais (PCN), entre outros documentos normativos 

e diretrizes educacionais, que são estabelecidos em âmbito geral, sem levar em consideração as 

enormes diferenças e as especificidades existentes entre elas. 

 É uma realidade que as instituições de ensino enfrentam dificuldades para capacitar os 

estudantes na aquisição de conhecimentos significativos. Ademais, observa-se que o sucesso 

acadêmico dos estudantes é variável e está diretamente relacionado à cultura que cada indivíduo 

traz consigo para o ambiente escolar. Culturas mais privilegiadas e menos restritas por questões 

materiais tendem a se alinhar melhor com o processo de aprendizagem, ao contrário das culturas 

menos favorecidas e subordinadas (YOUNG, 2007).  

 Dessa forma, para desempenhar seu papel na promoção da igualdade social, as escolas 

precisam analisar a questão com seriedade e desempenhar um papel importante em fomentar a 

igualdade social. Para tanto, elas precisam considerar seriamente o conteúdo curricular, mesmo 

que isso implique em contrariar as expectativas dos alunos e, por vezes, das suas famílias 

(YOUNG, 2007).  

 Além dos problemas acima apontados, outros entraves se apresentam na educação 

efetiva das crianças e adolescentes na escola. Um exemplo é a violência que esses indivíduos 



140 
 

 

vivenciam no ambiente doméstico, a qual, ao ser transferida para o contexto escolar, acabam 

não encontrando acolhimento e manejo para lidar com a situação. Isso contribui para dificultar 

ainda mais o processo de ensino-aprendizagem. Conforme apontado pela pesquisa da 

ChildFund Brasil, alguns desses entraves são identificados pelos docentes.     

 

FIGURA 1: Entraves para a educação na atuação sobre violência contra crianças. 
 

 

Fonte: Figura contida na Pesquisa Nacional da Situação de Violência Contra Crianças no Ambiente 
Doméstico realizada pela ChildFund Brasil (BARRETO; MOUR, 2023, p.115). 

 

A análise da ilustração apresentada evidencia a existência de diversos obstáculos no 

ambiente escolar que dificultam a realização eficaz da função social da escola, comprometendo, 

assim, a capacidade da educação em promover as transformações desejadas. Além das questões 

relacionadas às crianças que vivenciam ou são vítimas de violência doméstica, existem entraves 

mais genéricos, como a desorganização da parte pedagógica da instituição, o elevado número 

de crianças em sala de aula, a ausência de psicólogos e/ou assistentes sociais no contexto 

escolar, bem como a insuficiência de infraestrutura adequada, incluindo salas preparadas para 

atender à diversidade dos estudantes. 

Frente ao exposto, é inegável que a educação possui um potencial significativo para 

expandir os horizontes tanto individuais quanto coletivos dentro de uma sociedade. Quando 

fundamentada nos princípios de equidade, dignidade e respeito aos direitos humanos, a 



141 
 

 

educação tem o potencial de transformar valores culturais que obstaculizam o avanço das 

sociedades contemporâneas na redução dos índices de violência, especialmente em relação à 

violência de gênero. Contudo, é crucial evitar a idealização da educação como uma solução 

única e infalível para a promoção e proteção dos direitos das mulheres em busca de uma vida 

digna e livre de violências.  

Nesse contexto, a violência e os homicídios de mulheres motivados pela discriminação 

de gênero ressaltam a urgência de se implementar políticas preventivas eficazes para mitigar 

essa situação alarmante (ÁVILA et al., 2020). Essa forma de violência se manifesta tanto nas 

relações interpessoais quanto na esfera social, o que exige transformações culturais, 

educacionais e sociais significativas para seu enfrentamento, levando em consideração também 

as intersecções com raça/etnia, idade e classe social, que intensificam esse fenômeno (BRASIL, 

2011).  

Nesse sentido, a próxima seção abordará a educação em direitos humanos no Ensino 

Básico como uma estratégia preventiva contra a violência de gênero e como um meio para 

fomentar uma cultura de respeito aos direitos humanos das mulheres.  

 

4.2 O ensino e aprendizagem em Direitos Humanos no Ensino Básico para formação de 

uma cultura de respeito aos direitos humanos das mulheres. 

 

Para construir uma verdadeira compreensão sobre os direitos e deveres de cada 

indivíduo, além de assegurar que essas condições sejam plenamente exercidas, é essencial que  

os indivíduos sejam capacitados a conhecer seus direitos e a maneira de exercê-los enquanto 

cidadãos. Ademais, é necessário que compreendam e respeitem a diversidade.  

É essencial reconhecer, à luz dos princípios fundamentais da dignidade humana, da 

justiça social e da igualdade, que todos têm o direito de serem tratados com respeito. Nesse 

contexto, a educação se revela como um caminho para o alcance a outros direitos. É indiscutível 

que a educação aufere relevo quando converge para o desenvolvimento humano e suas 

capacidades, sobretudo ao demonstrar respeito pelas minorias.  

Nesse ensejo, uma formação centrada no ensino dos direitos humanos oportuniza tanto 

o reconhecimento do indivíduo como sujeito de direitos quanto o respeito aos direitos alheios. 

Como dispõe o Plano Nacional de Educação em Direitos Humanos (2018), “Em tempos difíceis 

e conturbados por inúmeros conflitos, nada mais urgente e necessário que educar em direitos 



142 
 

 

humanos, tarefa indispensável para a defesa, o respeito, a promoção e a valorização desses 

direitos.” 

Por conseguinte, é fundamental compreender a concepção de educação em direitos 

humanos, suas origens tanto no contexto internacional quanto nacional, as bases normativas 

que a sustentam, suas metas, sua importância e os desafios que enfrenta. Essa compreensão nos 

permitirá reconhecer o impacto significativo que a educação em direitos humanos pode 

provocar na construção de uma sociedade mais equitativa.  

Nessa perspectiva, traçaremos uma breve digressão histórica sobre a educação em 

direitos humanos no Brasil, destacando os marcos mais relevantes dessa temática em níveis 

nacional e internacional. Inicialmente, examinaremos a educação em direitos humanos sob uma 

perspectiva global, para depois focarmos na realidade nacional, com especial atenção ao Ensino 

Básico e ao contexto das relações de gênero. 

Embora a presente pesquisa adote um viés propositivo voltado para a educação formal 

em direito humanos, é imperativo que essa abordagem não se limite apenas a esse âmbito, mas 

que seja integrada em todas as esferas da vida humana, permeando o cotidiano. Assim sendo, a 

disseminação do conhecimento acerca dos direitos e deveres deve ser acessível a todos os 

indivíduos, conforme estabelecido nos instrumentos internacionais de direitos humanos, com 

especial atenção aos grupos mais vulneráveis (MAIA, 2007).  

Na oportunidade, destaca-se a relevância da atuação dos profissionais da educação na 

missão de disseminar o ensino e a aprendizagem em direitos humanos. No último capítulo, esse 

grupo será mais evidenciado e nos debruçaremos sobre a temática sob a perspectiva desses 

atores, com base nos dados obtidos em uma pesquisa de campo.   

Sem se restringir aos profissionais da Educação Básica, mas também incluindo aqueles 

que atuam em universidades e outras instituições de ensino, todos são convocados a exercer 

uma função relevante tanto no desenvolvimento de programas formativos e de materiais 

educativos quanto na incorporação dos propósitos e objetivos de uma educação voltada para os 

direitos humanos nos currículos em todos os níveis de ensino (MAIA, 2007).   

Nesse contexto, a educação em direitos humanos é reconhecida como uma contribuição 

essencial para a efetivação dos direitos conforme indicado pela comunidade internacional. Seu 

objetivo principal é incentivar uma compreensão coletiva acerca da responsabilidade que cada 

indivíduo possui para fazer dos direitos humanos uma realidade em suas comunidades e na 

sociedade como um todo (UNESCO, 2015).  



143 
 

 

Vale salientar que, inicialmente, os direitos humanos não eram compreendidos como 

teoria, mas após as atrocidades cometidas durante a Segunda Guerra, em que a necessidade de 

proteção aos direitos humanos se evidenciou, os direitos humanos foram elevados num patamar 

internacional e os consagrou universalmente como uma Teoria. 

 Nesse diapasão, diversos órgãos internacionais e agências especializadas, em atuação 

conjunta com a Organização das Nações Unidas (ONU) ascenderam à importância dos direitos 

humanos, elevando-os a uma área de preocupação internacional e convertendo-se no principal 

objetivo das Nações Unidas (BORGES, 2015a). 

Nesse contexto, foi aprovada a Declaração Universal dos Direitos Humanos (DUDH), 

em 1948, e os países Aliados, vencedores da Segunda Guerra Mundial, passaram a instituir uma 

agenda de reconhecimento e de proteção dos direitos humanos no cenário internacional 

(BORGES, 2015a). A Declaração Universal dos Direitos Humanos (DUDH) enquanto 

referência ética-jurídica-política na promoção de uma cultura universal de respeito aos direitos 

humanos, historicamente resultou em diversos processos culturais e políticos, voltados às 

futuras gerações e a todos os povos (ZENAIDE, 2007). 

Apesar da Declaração consistir em uma fonte de interpretação e uma declaração de 

princípios, não sendo, portanto, um instrumento vinculante, ela apresenta em seu preâmbulo o 

que está disposto na Carta da ONU que, por sua vez, possui caráter obrigatório, testificando os 

elementos coativos e obrigatórios da Declaração e não a reduzindo a uma mera declaração de 

princípios (ALVES, 2007). Assim, como entende o professor Cançado Trindade (1997), a 

Declaração Universal serve de inspiração e convergência dos instrumentos sobre direitos 

humanos, mas esses instrumentos, por serem derivados de uma fonte comum, acabam se 

completando na busca pela efetivação dos direitos humanos. 

No contexto jurídico, os princípios contidos na Declaração, ao serem especificados e 

definidos nos Tratados, Convenções e Protocolos internacionais, integram o arcabouço do 

direito internacional dos direitos humanos. Esses tratados adquirem valor e força jurídica a 

partir de sua assinatura e ratificação pelos Estados; dessa forma, eles transcendem o status de 

meras orientações éticas ou normas de direito natural, convertendo-se em um conjunto de 

direitos positivos que condicionam as relações internas e externas dos Estados, sendo 

assimilados e incorporados nas Constituições e, por meio delas, em legislações ordinárias 

(TOSI; FERREIRA, 2014).  

Na década de 1995 a 2004, a temática dos direitos humanos passou a ganhar notoriedade 



144 
 

 

no campo da educação, em razão do compromisso assumido pelas Nações Unidas de 

implementar planos nacionais focados nos direitos humanos, com o intuito de fomentar uma 

cultura de respeito.  

Além disso, no contexto educacional, os direitos humanos exercem um impacto 

significativo na realização de outros direitos. Nesse sentido, Tosi e Ferreira (2014, p. 43) 

sustentam que “a educação para a cidadania constitui uma das dimensões fundamentais para a 

efetivação dos direitos, tanto na educação formal quanto na educação informal ou popular e nos 

meios de comunicação”. 

O Congresso Internacional sobre Educação em Prol dos Direitos Humanos e da 

Democracia, promovido pela ONU em março de 1993, estabaleceu o Plano Mundial de Ação 

para a Educação em Direitos Humanos, o qual foi endossado na Conferência Mundial de Viena 

de 1993, com o propósito de fomentar, incentivar e orientar compromissos em prol da educação 

em defesa da paz, da democracia, da tolerância e do respeito à dignidade da pessoa humana 

(ZENAIDE, 2007).  

O Programa de Viena chamou a atenção para diversas questões importantes, como a 

erradicação do analfabetismo, a inclusão de direitos humanos nos currículos de todas as 

instituições educacionais, incluindo as formais e não-formais, bem como a abordagem dos 

conteúdos da paz, democracia e justiça social. Também destacou a Campanha Mundial de 

Informação Pública sobre Direitos Humanos (ZENAIDE, 2007). 

Com a finalidade de reafirmar a educação em direitos humanos como um componente 

essencial do direito à educação e, simultaneamente, como um direito humano fundamental, 

assegurando que todos os indivíduos tenham acesso à informação, ao conhecimento e à 

compreensão de seus direitos, além de saberem como defendê-los e protegê-los, a Assembleia 

Geral da Organização das Nações Unidas (ONU) instituiu, em dezembro de 1994, a Década da 

Educação em Direitos Humanos, com vigência de 1º de janeiro de 1995 a 31 de dezembro de 

2004 (ZENAIDE, 2007). 

Em 10 de dezembro 2004, as Nações Unidas estabeleceram o Programa Mundial para 

Educação em Direitos Humanos (PMEDH) com o objetivo de alinhavar as ações e impulsionar 

os compromissos dos Estados, buscando avançar na implementação de programas 

educacionais em direitos humanos abrangendo todos os setores (UNESCO, 2015). Este 

Programa foi estruturado em três fases.  

A primeira fase do PMEDH (2005 - 2009) direcionou suas ações para a Educação 



145 
 

 

Básica. Na segunda fase (2010-2014), as ações foram focadas na educação superior, servidores 

públicos e militares. Já na terceira fase, as ações foram voltadas aos profissionais de mídia e 

jornalistas (UNESCO, 2015). Em âmbito nacional, o governo brasileiro instituiu em 2003, o 

Comitê que implementou o Plano Nacional de Educação em Direitos Humanos (PNEDH). 

Após esse momento, surgiram outros documentos internacionais e nacionais abordando 

questões derivadas da Declaração e direcionadas em combater a violência e as desigualdades 

presentes em diversos seguimentos da sociedade. No entanto, mais simples que normas e 

decretos, era preciso que uma cultura de respeito fosse internalizada tanto individualmente 

quanto coletivamente para que os direitos humanos fossem efetivamente assegurados. 

Nesse diapasão, considerando a pretensão da educação em direitos humanos (EDH) no 

que se refere à formação do sujeito em sociedade, entendem Aida Silva e Celma Tavares (2013, 

p. 55) que: “O que a EDH pretende é a constituição de uma cultura de respeito integral aos 

direitos humanos. Assim, sua finalidade é mudar condutas para criar práticas sociais, é formar 

o sujeito de direitos para atuar em consonância com uma cultura de respeito ao outro.”  

Em relação às questões de gênero, a aspiração por respeito e igualdade entre homens e 

mulheres decorre de uma construção social na maneira de perceber as relações de gênero. 

Conforme já abordado anteriormente, é evidente que as questões relacionadas ao 

reconhecimento das diferenças estão intimamente ligadas à promoção dos direitos humanos. 

Dessa forma, torna-se imprescindível a promoção de uma cultura igualitária, inclusiva e plural 

que permita a consolidação de uma sociedade sem preconceitos e discriminações. 

Através de uma abordagem educacional focada no ensino-aprendizagem dos direitos 

humanos, juntamente com uma cultura de paz e respeito, numa perspectiva de gênero, é possível 

desconstruir o ideário de dominação existente na mentalidade individual e coletiva e que se 

evidencia, especialmente, no contexto da educação familiar. Esse pensamento se alinha aos 

objetivos delineados no Plano de Ação do PMEDH, no qual a educação em direitos humanos 

visa “desenvolver o entendimento de que somos todos responsáveis por tornar os direitos 

humanos uma realidade em cada comunidade e em toda a sociedade de modo geral” (UNESCO, 

2015, p.7). 

Neste sentido, o Plano de Ação em questão enfatiza a necessidade de integrar, o mais 

breve possível, os princípios e as práticas de direitos humanos em todos os âmbitos da educação. 

Por exemplo, tanto o conteúdo quanto os objetivos dos currículos escolares devem estar 

alicerçados nos direitos humanos; além disso, as metodologias de ensino precisam ser 



146 
 

 

participativas e democráticas, e todos os materiais didáticos devem estar alinhados com os 

valores inerentes aos direitos humanos. (UNESCO, 2015).   

Nessa perspectiva, a educação em direitos humanos contribui a longo prazo para a 

prevenção de violações aos direitos humanos e para a promoção da igualdade, além de fortalecer 

o engajamento da sociedade nos processos decisórios em um sistema democrático e no 

desenvolvimento de uma cultura pautada no respeito mútuo (UNESCO, 2015). Portanto, se o 

ensino-aprendizagem em direitos humanos for implementado nas escolas, especialmente sob 

uma perspectiva de gênero, poderá contribuir para uma transformação cultural que venha a 

refletir nos índices de violência contra as mulheres. 

É importante ressaltar que não apenas o PMEDH contempla medidas voltadas para a 

educação em direitos humanos, mas que também outros normativos internacionais introduziram 

disposições relativas à educação em direitos humanos e seus princípios. O quadro abaixo 

apresenta alguns desses instrumentos normativos:  

 

QUADRO 3: Normativos internacionais que versam sobre educação em direitos humanos. 
 
 
 
 

Declaração 
Universal dos 

Direitos 
Humanos 

 

 
Art. 26 – 1. Toda a pessoa tem direito à educação. A educação deve ser 
gratuita, pelo menos a correspondente ao ensino elementar fundamental. O 
ensino elementar é obrigatório. O ensino técnico e profissional dever ser 
generalizado; o acesso aos estudos superiores deve estar aberto a todos em 
plena igualdade, em função do seu mérito. 
2. A educação deve visar à plena expansão da personalidade humana e 
ao reforço dos direitos do Homem e das liberdades fundamentais e deve 
favorecer a compreensão, a tolerância e a amizade entre todas as nações e 
todos os grupos raciais ou religiosos, bem como o desenvolvimento das 
atividades das Nações Unidas para a manutenção da paz. [Grifo nosso] 
 

 
Convenção 

Internacional 
sobre a 

Eliminação de 
Todas as 

Formas de 
Discriminação 

Racial 
 

 
Art. 7 - Os Estados Partes, comprometem-se a tomar as medidas 
imediatas e eficazes, principalmente no campo do ensino, educação, da 
cultura e da informação, para lutas contra os preconceitos que levem à 
discriminação racial e para promover, o entendimento, a tolerância e 
a amizade entre nações e grupos raciais e étnicos assim como para 
propagar os objetivo e princípios da Carta das Nações Unidas, da 
Declaração Universal dos Direitos do Homem, da Declaração das Nações 
Unidas sobre a eliminação de todas as formas de discriminação racial e da 
presente Convenção. [Grifo nosso] 
 

Convenção 
sobre a 

 
Art. 10 - Os Estados-Partes adotarão todas as medidas apropriadas 



147 
 

 

Eliminação de 
Todas as 

Formas de 
Discriminação 

contra as 
Mulheres 

 

para eliminar a discriminação contra a mulher, a fim de assegurar-lhe 
a igualdade de direitos com o homem na esfera da educação e em 
particular para assegurarem condições de igualdade entre homens e 
mulheres: [Grifo nosso] 
 
 

 
Convenção 

sobre os 
Direitos da 

Criança 
 

Art. 29 - 1. Os Estados Partes reconhecem que a educação da criança 
deverá estar orientada no sentido de: a) [...] 
b) imbuir na criança o respeito aos direitos humanos e às liberdades 
fundamentais, bem como aos princípios consagrados na Carta das Nações 
Unidas; [Grifo nosso] 
 

 
 
 
 

Convenção 
sobre os 

Direitos das 
Pessoas com 
Deficiências 

 

Art. 4. 1. Os Estados Partes se comprometem a assegurar e promover o 
pleno exercício de todos os direitos humanos e liberdades fundamentais 
por todas as pessoas com deficiência, sem qualquer tipo de discriminação 
por causa de sua deficiência. Para tanto, os Estados Partes se comprometem 
a: 
Art. 8. Os Estados Partes se comprometem a adotar medidas imediatas, 
efetivas e apropriadas para: 
2. As medidas para esse fim incluem:     
b) Fomentar em todos os níveis do sistema educacional, incluindo neles 
todas as crianças desde tenra idade, uma atitude de respeito para com os 
direitos das pessoas com deficiência. [Grifo nosso] 
 

Convenção 
contra a 

Tortura e 
Outros 

Tratamentos 
ou Penas 
Cruéis, 

Desumanos 
ou 

Degradantes 
 

 
Art. 10 - 1. Cada Estado Parte assegurará que a educação e a 
informação relativas à proibição da tortura sejam integralmente 
incorporadas no treinamento do pessoal civil ou militar responsável pela 
aplicação da lei, do pessoal médico, dos funcionários públicos e de outras 
pessoas que possam participar da detenção, interrogatório ou tratamento de 
qualquer pessoa submetida a qualquer forma de detenção ou prisão. [Grifo 
nosso] 
 

 
Fonte: Quadro elaborado com base nas informações constantes no Plano de Ação do Progama Mundial 
de Educação em Direitos Humanos – Primeira Etapa (UNESCO, 2006, p. 9-10).  

 

Assim, estes instrumentos internacionais apresentam elementos que permitem a 

definição da educação em direitos humanos, a qual é entendida pela comunidade internacional 

como “quaisquer esforços de aprendizagem, educação, treinamento ou informação com vistas 

a construir uma cultura universal de direitos humanos (UNESCO, 2015, p.8). Esses esforços 

têm como objetivo: 



148 
 

 

 

(a) fortalecer o respeito aos direitos humanos e às liberdades fundamentais; 
(b) desenvolver de forma plena da personalidade e da dignidade humanas; (c) 
promover a compreensão, a tolerância, o respeito pela diversidade, a 
igualdade de gênero e a amizade entre todas as nações, povos indígenas e 
minorias; (d) capacitar todas as pessoas para participar em uma sociedade livre 
e democrática, regulada pelo Estado de Direito; (e) construir e manter a paz; 
(f) promover a justiça social e o desenvolvimento sustentável centrados nas 
pessoas (UNESCO, 2015, p.8, grifo nosso).  

 
 
Frente aos objetivos da ONU e dos instrumentos internacionais que versam sobre a 

educação em direitos humanos, consideramos a promoção da igualdade de gênero como medida 

de enfrentamento à violência contra as mulheres em todas as suas formas, sobretudo ao 

feminicídio. 

 A UNESCO, agência especializada das Nações Unidas com atuação nas áreas da 

Educação, Ciências Naturais, Ciências Humanas e Sociais, Cultura, Comunicação e 

Informação, desenvolve projetos de cooperação entre as nações visando buscar soluções para 

os problemas da sociedade, além de auxiliar na elaboração de políticas públicas alinhadas com 

as metas estabelecidas entre os Estados-membros da ONU (UNESCO, 2015). 

 Em setembro de 2015, em um desses projetos da UNESCO, representantes dos 193 

Estados-membros da ONU adotaram um documento intitulado “Transformando o Nosso 

Mundo: A Agenda 2030 para o Desenvolvimento Sustentável”. Com este documento, os 

Estados se comprometeram a adotar medidas eficazes para promover o desenvolvimento 

sustentável nos 15 anos subsequentes. 

  A Agenda 2030 consiste num plano de ação que servirá de norte para a comunidade 

internacional, e para as pessoas e o planeta, em busca da erradicação da pobreza e da promoção 

de uma vida digna para todos. No plano, estão previstos 17 Objetivos de Desenvolvimento 

Sustentável (ODS) e 169 metas para serem aplicados pelos Estados-membros de acordo com as 

prioridades de cada um, mas de maneira conjunta, de modo a incentivar e apoiar ações globais 

nas áreas mais importantes para a humanidade, como a econômica, social e ambiental. Essas 

metas constituem o foco da Agenda e têm a finalidade de serem alcançadas até o ano de 2030. 

 Os 17 ODS envolvem temáticas diversificadas, porém de maneira interligada e 

indivisível, buscando sempre estimular e apoiar ações em áreas imprescindíveis para o ser 

humano. Elas englobam erradicação da pobreza; segurança alimentar e agricultura; educação; 

saúde; redução das desigualdades; energia; água e saneamento; mudanças climáticas; padrões 



149 
 

 

sustentáveis de consumo; cidades sustentáveis; proteção e uso sustentável dos ecossistemas 

terrestres e dos oceanos; industrialização e infraestrutura; governança; meios de implementação 

e, o ponto mais relevante para o presente estudo, a igualdade de gênero. 

 Todos esses objetivos visam à melhoria na qualidade de vida da humanidade e 

incentivam à sustentabilidade ambiental como um meio para promover o bem-estar da geração 

atual e das futuras gerações. Eles são resultados do sucesso das metas estabelecidas no ano 2000 

e que foram alcançadas até 2015, contando com a inclusão de novos temas e mais parcerias 

entre governos e a sociedade civil.  

 Dentre os 17 ODS elencados na Agenda 2030 da UNESCO, ressalta-se, para este estudo, 

a importância dos ODS 4 e 5, que versam, respectivamente, sobre educação de qualidade, 

através de uma educação inclusiva, equitativa e de qualidade, com a promoção de novas 

oportunidades de aprendizagem; e a igualdade de gênero, buscando alcançar a igualdade entre 

homens e mulheres e empoderar as mulheres e meninas (UNESCO, 2015).  

 O ODS 4 constitui o ponto focal no âmbito dos ODS, pois tem o papel de impulsionar 

os demais objetivos e mantém íntima relação com as demais metas da Agenda.  É inimaginável 

pensar em igualdade de gênero, erradicação da pobreza, proteção do meio ambiente sem uma 

educação inclusiva, equitativa e de qualidade que promova oportunidades para todos ao longo 

da vida. 

 Das metas voltadas para a implementação de uma educação equitativa, destacamos o 

ODS 4.7 que objetiva: 

 

Até 2030, garantir que todos os alunos adquiram conhecimentos e habilidades 
necessárias para promover o desenvolvimento sustentável, inclusive, entre 
outros, por meio da educação para o desenvolvimento sustentável e estilos de 
vida sustentáveis, direitos humanos, igualdade de gênero, promoção de 
uma cultura de paz e não violência, cidadania global e valorização da 
diversidade cultural e da contribuição da cultura para o desenvolvimento 
sustentável (UNESCO, 2015, grifo nosso). 

 

 Através do Objetivo supracitado, é possível inferir a relevância da educação na 

promoção de cultura de paz e não violência, que por sua vez, está implicada no processo de 

efetivação da igualdade de gênero, no combate à violência doméstica e ao feminicídio e, 

principalmente, no respeito aos direitos humanos. 

O PMEDH também ressalta a importância da implementação de práticas educativas no 

ensino-aprendizagem em direitos humanos, apresentando, inclusive, no Apêndice do Plano de 



150 
 

 

Ação da Primeira Fase do PMEDH, algumas estratégias para a integração da educação em 

direitos humanos nos currículos escolares. Quanto aos deveres das atividades educativas 

previstas no âmbito do PMEDH, destacamos os seguintes: 

  
(b) fomentar o respeito e valorizar a diversidade, e se opor à discriminação 
com base em raça, sexo, gênero, língua, religião, opinião política ou outra, 
origem nacional, étnica ou social, deficiência ou orientação sexual, entre 
outras; 
(h) utilizar pedagogias participativas que incluam o conhecimento, a análise 
crítica e habilidades para ações que promovam os direitos humanos e que 
levem em consideração a idade e as especificidades culturais dos alunos 
(UNESCO, 2015, p.10).  

 

Como propostas educacionais e pedagógicas a serem implementadas em consonância 

com as metas do Objetivo 4.7 da Agenda da UNESCO, sugere-se: a realização de rodas de 

diálogos com os estudantes; a promoção de seminários e debates acerca dos direitos humanos, 

direitos fundamentais, cultura de paz e respeito; a exibição de vídeos e filmes infantis que 

abordem a temática da igualdade entre os gêneros; e dinâmicas em grupo que tratem do 

conteúdo das principais declarações internacionais sobre direitos humanos sob uma perspectiva 

lúdica e com foco em gênero.  

Acrescenta-se, ainda, apresentação de histórias infantis que ilustram o cotidiano das 

interações entre meninos e meninas, permitindo reflexões sobre essas relações e explorando 

possibilidades de intervenção nas situações retratadas pela ótica infantil, dentre outras 

sugestões.  

 Afora, essas medidas se alinham com os objetivos do ODS 5, que dispõe sobre o alcance 

à igualdade de gênero e empoderamento de todas as mulheres e meninas. Especificamente no 

Objetivo 5c, é possível perceber a importância da adoção de práticas educacionais em âmbito 

escolar e para além dos muros institucionais (com atividades extracurriculares que incentivem 

a formação de valores de igualdade, respeito e dignidade), com a adoção e fortalecimento de 

políticas sólidas e legislação aplicável para a promoção da igualdade de gênero e o 

empoderamento de todas as mulheres e meninas em todos os níveis, conforme estipulado pelo 

referido dispositivo. 

Em âmbito nacional. a abordagem da Educação em Direitos Humanos no Brasil, assim 

como na América Latina, teve sua origem nas lutas sociais e populares, sendo vista como uma 

estratégia de resistência cultural contra violações aos direitos humanos, bem como uma base 

essencial para o processo de emancipação na conquista e estabelecimento de direitos. Os 



151 
 

 

alicerces teórico-metodológicos da educação em direitos humanos estão baseados  em uma 

abordagem crítica da educação, que busca promover uma reflexão crítico-transformadora em 

relação aos valores, atitudes, relações e práticas sociais e institucionais. (ZENAIDE, 2007). 

A relação entre direitos humanos e educação passou a ser percebida mais nitidamente 

no Brasil após a sua redemocratização e a promulgação da Constituição Federal de 1988. Com 

efeito, a Constituição Cidadã, redigida logo após o regime ditatorial, refletiu os desejos da 

liberdade e democracia de todos. Foi o meio legítimo para consagrar, com validade jurídica, os 

anseios por justiça social e proteção da dignidade humana de muitos brasileiros, historicamente 

excluídos e marginalizados por uma ordem injusta (SANTOS, 2018). 

Após esse momento, em que o Estado Democrático de Direito foi estabelecido no país, 

o ordenamento jurídico brasileiro passou gradativamente a incluir diversos normativos de 

proteção aos direitos humanos, a exemplo da Lei 7.716/89, que define os crimes resultantes de 

preconceito de raça ou de cor; a Lei 8.069/90, que cria o Estatuto da Criança e do Adolescente; 

a Lei 9.140/95, que cria a Comissão Especial de Mortos e Desaparecidos Políticos durante a 

ditadura militar e a Lei 9.455/97, que tipifica o crime de tortura. 

Ademais, foram criados o Estatuto do Refugiado, por meio da Lei 9.474/97; a Lei 

9.534/97, que institui a gratuidade do registro civil de nascimento e da certidão de óbito, a Lei 

10.098/200, que cria o Programa de Promoção e Defesa dos Direitos da pessoa com Deficiência; 

a Lei 10.741/2003, que cria o Estatuto do Idoso, dentre outros (ZENAIDE, 2007). 

No campo político-institucional, alguns documentos oficiais também foram editados em 

busca de garantir a promoção e proteção dos direitos humanos, incluindo o Programa Nacional 

de Direitos Humanos (PNDH), o Plano Nacional de Educação em Direitos Humanos (PNEDH) 

e as Diretrizes Nacionais para a Educação em Direitos Humanos (DNEDH). A análise detalhada 

desses documentos será realizada na seção seguinte, onde serão tratados como o foco central 

da discussão.  

Além das estratégias educativas implementadas no Brasil, a transformação do cenário 

educacional foi também impulsionada pela mobilização de diversas entidades populares 

oriundas de diferentes setores, que desempenharam um papel significativo no processo de 

implementação de uma educação centrada nos direitos humanos.  

Comissões de direitos humanos, formadas por juristas, membros da Igreja Católica, do 

meio universitário e de movimentos sociais, passaram a envolver-se nas batalhas políticas, 

debates, denúncias, reportagens de jornais e teses acadêmicas. A temática começou a competir 



152 
 

 

por espaço no discurso dominante a nível nacional (SADER, 2007). Entre estas entidades, 

destacam-se18 : 

 

 A Universidade de Brasília (UnB), através da criação do Núcleo de Estudos para 

a Paz e os Direitos Humanos (NEP), em 1986; 

 A Universidade de São Paulo (USP), através da criação do Núcleo de Estudos 

da Violência (NEV), em 1987; 

 A Pontifícia Universidade Católica (PUC) do Rio de Janeiro, através da criação 

da disciplina de Direitos Humanos pelo Departamento de Direito; 

 A Universidade Federal da Paraíba (UFPB), com o desenvolvimento de 

trabalhos nas áreas de extensão e pesquisa na pós-graduação, e da contribuição 

decisiva na criação do Conselho Estadual de Direitos Humanos; 

 A Organização não Governamental (ONG) Novamérica, que, desde o final da 

década de 1980, efetua trabalhos na área de Educação em Direitos Humanos 

conjuntamente com organismos internacionais; 

 A Arquidiocese de São Paulo, através da Comissão de Justiça e Paz, que atuou 

consistentemente no combate à tortura e a outras violações de direitos humanos 

promovidas pelo aparato repressor do Estado, especialmente durante o regime 

militar; 

 A PUC de São Paulo, através do trabalho do Núcleo de Trabalhos Comunitários 

(NTC);  

 O Movimento Nacional de Direitos Humanos (MNDH), fundado em 1982, que 

se constitui atualmente numa importante articulação nacional de luta e de 

promoção dos direitos humanos; 

 A Rede Brasileira de EDH, fundada em 1995 com o objetivo de reunir, em 

atividades articuladas, pessoas e entidades que desenvolvem experiências na 

temática, em diferentes partes do País.  

 

Em linhas gerais, a colaboração dessas organizações, juntamente com a publicação de 

documentos oficiais visando promover uma educação em direitos humanos, revela o 

 
18 Algumas entidades que foram elencadas pela Secretaria de Direitos Humanos da Presidência da República 
(SDH/PR), durante o governo de Dilma Rousseff (BRASIL, 2015).  



153 
 

 

reconhecimento do direito à educação como um direito humano fundamental não apenas pelo 

Estado, mas também pela sociedade civil.  

O reconhecimento dos direitos humanos como um instrumento de emancipação e 

cidadania que alcance toda a sociedade, especialmente os grupos socialmente vulneráveis, 

evidencia a importância de políticas que promovam o conhecimento dos direitos fundamentais 

e, por conseguinte, contribuam para consolidar uma cultura calcada nestes princípios. 

É nesse norte que a inclusão da educação em direitos humanos nas escolas se mostra 

um elemento essencial para difundir o conhecimento socialmente construído e acumulado, e 

para promover a democratização da sociedade. Para que esse processo se concretize e a escola 

possa desempenhar seu papel na educação em direitos humanos, é importante assegurar 

dignidade, igualdade de oportunidades, participação ativa e autonomia aos membros da 

comunidade escolar (BRASIL, 2018). 

Diante dessa necessidade, foi promulgada no Brasil, em 16 de fevereiro de 2017, a Lei 

nº. 13.415/2017, conhecida como Reforma do Ensino Médio, que introduziu modificações na 

organização do Ensino Médio. A nova norma ampliou o tempo mínimo de permanência dos 

estudantes na escola e incorporou ao currículo escolar disciplinas eletivas, denominadas de 

“itinerário formativo”, com o objetivo de complementar os componentes obrigatórios 

estabelecidos pela Base Nacional Comum Curricular (BNCC). Entre os itinerários formativos 

sugeridos, a matéria de Direitos Humanos emergiu como uma alternativa para os alunos desse 

nível educacional, inserindo-se na esfera das ciências humanas e sociais aplicadas.  

No entanto, a referida Reforma propôs mudanças que inevitavelmente foram alvo de 

críticas. Além da redistribuição da carga horária entre as disciplinas obrigatórias e os itinerários 

formativos, resultando na diminuição das disciplinas tradicionais em favor de disciplinas 

consideradas menos relevantes academicamente, houve também a exclusão da Língua 

Espanhola do rol de disciplinas obrigatórias. Houve ainda a valorização dos componentes 

eletivos, sem que houvesse uma adaptação do Exame Nacional do Ensino Médio (Enem) a essas 

novas disciplinas, levando os estudantes a um desinteresse nos itinerários formativos em 

decorrência do não aproveitamento no referido exame.  

A reforma do Novo Ensino Médio, desde então, tem passado por diversas alterações em 

relação ao seu projeto original. Atualmente, em 2024, o projeto se encontra na sua sexta versão 

e, apesar de ainda estar tramitando no Congresso Nacional, já apresenta mudanças 

significativas. Uma delas é o aumento da carga horária para as disciplinas tradicionais e a 



154 
 

 

redução nas disciplinas eletivas, com a proposta de adequar o conteúdo do Enem para incluir 

os temas abordados nos itinerários formativos do ensino regular.  

Uma mudança adicional está ligada à responsabilidade de elaborar as diretrizes 

nacionais para os itinerários formativos, que ficou a cargo do Conselho Nacional da Educação 

(CNE), ao invés do Ministério da Educação, conforme inicialmente proposto. Em termos 

práticos, essa modificação possibilita que membros da sociedade civil discutam esses 

componentes curriculares, uma vez que o Conselho é composto por representantes da sociedade 

indicados pelo MEC.  

 Embora o Ensino Médio corresponda aos três últimos anos do Ensino Básico e permita 

o ensino em direitos humanos, ainda que como componente eletivo, é válido ponderar sobre o 

momento em que os estudantes entram em contato com o conhecimento desses direitos e seus 

princípios, que a priori é na fase da adolescência. Entretanto, apesar da relevância dessa 

inserção na grade curricular, ainda que nos anos finais do Ensino Básico, o conhecimento dos 

direitos humanos, através de aulas, vivências e transmissão de valores no cotidiano escolar, 

pode ser iniciado em idades mais tenras.  

Em rememoração à análise realizada no primeiro capítulo deste estudo acerca do 

desenvolvimento moral na infância, é possível verificar que crianças entre sete e dez anos, 

conforme a classificação de Jean Piaget, encontram-se no terceiro estágio do desenvolvimento 

moral, denominado estágio da cooperação nascente. Nessa fase, essas crianças já são capazes 

de diferenciar entre si e os outros, além de reconhecerem a relevância do controle mútuo e da 

unificação das regras. As regras são percebidas como uma necessidade que resulta de um 

consentimento mútuo e de um respeito que deve ser mantido.  

Logo, a identificação dessa faixa etária com o estágio da cooperação nascente se 

coaduna com as séries do Ensino Fundamental I. Assim sendo, pode-se considerar este período 

como propício para a introdução da educação em direitos humanos, visando promover uma 

transformação sociocultural na percepção das relações de gênero. Através da educação em 

direitos humanos desde os primeiros anos, pode-se desenvolver uma cultura de respeito que, 

sob uma perspectiva de gênero, contribua para a diminuição dos índices de violência contra as 

mulheres ao longo do tempo.  

A relação entre direitos humanos e a formação moral infantil parte da concepção de 

aptidão da criança para compreender e incorporar esses princípios desde cedo, sendo capazes 

de colocá-los em prática sem a necessidade de aguardar o período da adolescência. Afinal, os 



155 
 

 

direitos humanos, sem sua aplicação prática, não resultam em melhoria social. Neste sentido, 

assevera o professor Eduardo Rabenhost (2007, p. 210): “Com efeito, a simples afirmação da 

dignidade humana como petição de princípio não resolve questões éticas e jurídicas cruciais.”  

No que concerne à intersecção entre direitos humanos e moral, Rabenhost observa que: 

  

Os direitos humanos, como sabemos, podem ser definidos como o conjunto 
de faculdades e instituições que buscam concretizar algumas das principais 
exigências concernentes ao reconhecimento da dignidade de todos os homens. 
Tais exigências apareceram, inicialmente, sob a forma de princípios morais, 
porém, gradativamente, elas foram se incorporando ao direito positivo. Em 
virtude dessa dupla constituição, os direitos humanos podem ser concebidos, 
ao mesmo tempo, como “direitos legais” e “direitos morais”. (RABENHOST, 
2007, p. 211). 

 

E justifica: 

 

À primeira vista, a expressão “direitos morais” pode parecer contraditória, 
mas ela pretende destacar um aspecto fundamental, ou seja, o de que os 
direitos humanos não são simples instrumentos jurídicos, mas 
representam, antes de tudo, uma tentativa de se atribuir força jurídica à 
convicção de que o homem é portador de direitos que fazem referência à 
sua qualidade moral, enquanto ser livre e racional. (RABENHOST, 2007, p. 
211, grifo nosso).  

  

Diante dos excertos acima, considerando a capacidade das crianças em assimilar 

princípios e valores relacionados aos direitos humanos, conforme defendido por Piaget e outros 

teóricos do desenvolvimento infantil, torna-se evidente a relevância do ensino desses direitos 

desde o Ensino Fundamental I, isto é, no início do Ensino Básico, ao invés de apenas nos anos 

finais.  

Assim sendo, para que conceitos como igualdade e respeito sejam efetivados de maneira 

concreta na sociedade, é fundamental promover e disseminar esse conhecimento desde a 

infância. Essa abordagem configura-se como uma proposta preventiva eficaz para reduzir as 

desigualdades de gênero e alterar a percepção sobre as relações sociais, especialmente em um 

contexto em que as crianças já começam a formar sua moralidade em ambientes familiares e 

sociais caracterizados por estereótipos de gênero bem definidos, conforme discutido em 

capítulo anterior.  

Nesse diapasão, as ações delineadas na Política Nacional de Enfrentamento à Violência 

contra a Mulher, em sua vertente preventiva, visam implementar iniciativas que desmantelam 



156 
 

 

mitos e estereótipos de gênero, além de promover alterações em padrões sexistas que perpetuam 

desigualdades de poder entre homens e mulheres e favorecem a violência de gênero (BRASIL, 

2011). 

Em arremate ao exposto, infere-se que o processo de ensino-aprendizagem sobre 

direitos humanos nas instituições educacionais procura facilitar a desconstrução da cultura da 

violência; estimular uma construção pautada no respeito à dignidade humana, valorizando a 

diversidade individual; e contribuir, de forma preventiva, para o fortalecimento do sistema 

jurídico no combate à violência contra as mulheres. Nesse sentido, procederemos à análise das 

implicações da educação em direitos humanos como instrumento auxiliar ao Direito no 

enfrentamento da violência de gênero.  

 

4.3 Implicações da educação em direitos humanos como ferramenta de auxílio ao Direito 

no enfrentamento à violência de gênero 

 

 A princípio, é importante ressaltar que o Direito visa garantir a ordem e a harmonia 

sociais, exercendo uma função reguladora sobre a conduta humana. Isso se dá tanto pela 

imposição de obrigações, por meio de punições ou restrições, quanto pela regulação das 

relações interpessoais. Contudo, é igualmente reconhecido que, apesar dos esforços legislativos 

para organizar a sociedade e promover igualdade e justiça entre os indivíduos, o sistema 

jurídico, por si só, não consegue erradicar a desordem e a criminalidade. Portanto, é evidente 

que ferramentas complementares no combate a violações de direitos se mostram extremamente 

necessárias.  

 É nesse contexto que a Educação e o Direito se interligam, caminhando juntas na luta 

contra a violência. Enquanto o Direito se concentra na regulação das ações humana, com o 

objetivo de preservar a ordem e punir os infratores, a Educação atua de maneira incisiva na 

prevenção, promovendo a transmissão de valores e princípios que incentivam o respeito às 

normas, às diferenças e à igualdade entre todos. 

 No que diz respeito à violência de gênero, o ordenamento jurídico se empenha em  

garantir a proteção das vítimas e a penalização dos agressores, mas também desempenha uma  

função preventiva ao estabelecer leis que visam evitar danos maiores à sociedade, políticas de 

segurança pública, programas de prevenção ao crime e leis específicas que buscam coibir 

violações de direitos humanos e práticas discriminatórias.  



157 
 

 

Nesse sentido, a Educação visa capacitar tanto homens quanto mulheres, além de 

meninos e meninas, em temas como igualdade de gênero, resolução de conflitos por meio de 

diálogos, negociação de soluções pacíficas e respeito mútuo às diferenças. A educação em 

direitos humanos, nesse sentido, desempenha um papel fundamental ao informar às mulheres e 

meninas sobre seus direitos, aumentar a conscientização acerca da violência masculina e de 

formas de romper com essa situação, além de fomentar o empoderamento feminino.  

É importante destacar que muitos homens reproduzem padrões culturais assimilados ao 

longo da vida, especialmente ao presenciarem a violência em suas próprias famílias. Dessa 

forma, faz-se necessária uma ressignificação dessas experiências para evitar sua perpetuação 

ao longo das gerações. Nesse aspecto, a educação em direitos humanos surge como um 

instrumento eficaz de intervenção, promovendo reflexões e mudanças de comportamento que 

contribuem para a construção de uma sociedade mais justa e igualitária. 

 No contexto da educação em direitos humanos, percebe-se que ela atua como um 

antídoto contra a violência de gênero, pois possui potencial para evitar danos ou se opor a eles. 

Além de conscientizar as mulheres sobre seus direitos e capacitá-las a enfrentar situações de 

violência, a educação em direitos humanos vai buscar também combater a raiz do problema, ou 

seja, influenciar na maneira como o agressor enxerga a vítima, refletindo a forma como a 

sociedade percebe a relação entre homens e mulheres, marcada por dinâmicas de poder.  

 No entanto, vale salientar que a educação em direitos humanos vai muito além de um 

mero componente curricular nas escolas. Ela não se restringe à educação formal, mas deve ser 

integrada ao cotidiano social em todas as suas dimensões. A sociedade civil, organizações não 

governamentais e as instituições de ensino têm um papel fundamental na promoção dos direitos 

humanos, em colaboração com os governos. Por meio da educação, os cidadãos não apenas 

aprenderão sobre seus direitos, mas também se tornarão agentes de defesa dos direitos humanos 

e da igualdade entre todos. 

 É importante destacar que a base jurídica-normativa da educação em direitos humanos 

no Brasil foi estabelecida pela Constituição de 1988, a qual também assegurou a proteção dos 

direitos humanos, direitos civis e políticos, além da consolidação dos direitos das mulheres. A 

Carta de 1988 representa um grande avanço na garantia dos direitos fundamentais, 

posicionando-se como o documento mais completo e detalhado sobre direitos humanos já 

adotado no país (PIOVESAN, 2016).  

 Nesse contexto, o sistema jurídico começa a revelar sua ambivalência em relação aos 



158 
 

 

direitos das mulheres, pois outrora ele se constituía como um mecanismo de repressão, 

perpetuando a condição subalterna das mulheres, conforme observado nas Constituições 

anteriores. Após a Constituição Federal de 1988, inicia-se uma transição para que esse sistema 

se torne um mecanismo de proteção. Essa mudança contou com a influência de movimentos 

feministas que lutaram pelos direitos das mulheres antes da promulgação da CF/88. 

 Esse processo culminou na elaboração da Carta das Mulheres Brasileiras aos 

Constituintes, que sintetizava as principais demandas do movimento feminista, resultantes de 

um amplo debate e discussão nacional. Em razão da eficaz mobilização do movimento durante 

a elaboração da nova Constituição, muitas das reivindicações das mulheres foram incorporadas 

de forma significativa no texto constitucional de 1988 (PIOVESAN, 2016).  

É amplamente reconhecido que, durante um extenso período histórico, o Estado optou 

por não intervir nas questões da esfera privada; e quando tal intervenção ocorreu, foi para 

fortalecer o modelo patriarcal. Essa dinâmica resultou na marginalização das mulheres em 

relação ao espaço público e contribuiu para a perpetuação da violência de gênero, notadamente 

a violência doméstica (LORETONI, 2006).  

A separação entre as esferas foi um elemento determinante que impediu a integração da 

família como uma parte essencial da sociedade. As mulheres eram confinadas ao interior do lar, 

enquanto os homens ocupavam o domínio das relações políticas e econômicas, um espaço que 

lhes conferia liberdade. Nesse contexto, o Direito não se via compelido a modificar essa 

realidade (LORETONI, 2006). 

Contudo, a atuação do movimento de mulheres em resposta às lacunas e desigualdades 

existentes na legislação resultou em conquistas significativas durante a elaboração da 

Constituição Cidadã de 1988. Os avanços constitucionais em favor das mulheres são claramente 

observáveis nos dispositivos que asseguram a equidade entre os gêneros de maneira geral; a 

proibição da discriminação no ambiente de trabalho com base no sexo; o reconhecimento da 

união estável como uma configuração familiar; a igualdade entre os gêneros nas dinâmicas 

familiares; o planejamento familiar como uma escolha livre do casal; e a responsabilidade do 

Estado em prevenir a violência dentro das relações familiares. São eles: 

 

Art. 5º Todos são iguais perante a lei, sem distinção de qualquer natureza, 
garantindo-se aos brasileiros e aos estrangeiros residentes no País a 
inviolabilidade do direito à vida, à liberdade, à igualdade, à segurança e à 
propriedade, nos termos seguintes: 
I - homens e mulheres são iguais em direitos e obrigações, nos termos desta 



159 
 

 

Constituição; 
 
Art. 7º São direitos dos trabalhadores urbanos e rurais, além de outros que 
visem à melhoria de sua condição social: 
XXX - proibição de diferença de salários, de exercício de funções e de 
critério de admissão por motivo de sexo, idade, cor ou estado civil; 
 
Art. 226. A família, base da sociedade, tem especial proteção do Estado. 
§ 3º Para efeito da proteção do Estado, é reconhecida a união estável entre 
o homem e a mulher como entidade familiar, devendo a lei facilitar sua 
conversão em casamento.   
§ 5º Os direitos e deveres referentes à sociedade conjugal são exercidos 
igualmente pelo homem e pela mulher. 
§ 7º Fundado nos princípios da dignidade da pessoa humana e da paternidade 
responsável, o planejamento familiar é livre decisão do casal, competindo 
ao Estado propiciar recursos educacionais e científicos para o exercício desse 
direito, vedada qualquer forma coercitiva por parte de instituições oficiais ou 
privadas.  
§ 8º O Estado assegurará a assistência à família na pessoa de cada um dos 
que a integram, criando mecanismos para coibir a violência no âmbito de 
suas relações (BRASIL, 1988, grifo nosso). 

 

 

Diante do exposto, pode-se perceber que o Estado brasileiro não apenas promoveu a 

ampliação dos direitos das mulheres e a equiparação de gêneros, mas também assumiu um 

compromisso significativo no enfrentamento da violência de gênero, adotando uma postura 

proativa em relação às ocorrências de violência no âmbito privado.  

Nesse cenário, o Estado brasileiro tornou-se signatário de tratados e convenções 

internacionais voltados para a proteção da vida das mulheres, resultando na elaboração de 

legislações específicas que constituem avanços relevantes na busca pela salvaguarda da 

dignidade e dos direitos humanos femininos, além de promover uma igualdade material entre 

os gêneros (FORMIGA, 2018). 

Assim, a concepção de igualdade de direitos entre homens e mulheres foi incorporada 

nos tratados internacionais e em diversas normas nacionais, estabelecendo o Direito como o 

principal mecanismo de proteção às mulheres e a outras minorias. Fleur Van Leewen (2013, 

p.245) reforça essa afirmação, aduzindo: “The notion that men and women should be able to 

enjoy their human rights on an equal basis is part of all the main international human rights 

instruments19.” 

 
19 “A noção de que homens e mulheres devem ser capazes de usufruir dos seus direitos humanos em igualdade de 
condições faz parte de todos os principais instrumentos internacionais de direitos humanos” (LEEUWEN, 2013 p. 
245) [Tradução livre]. 



160 
 

 

 Ademais dos avanços constitucionais, outras normas foram criadas em defesa dos 

direitos das mulheres, em combate à violência de gênero e na promoção da educação em direitos 

humanos com foco nas questões de gênero. Entretanto, embora a Constituição Federal de 1988 

tenha garantido direitos e promovido a proteção dos direitos humanos em resposta aos anseios 

de movimentos sociais e diversas leis infraconstitucionais tenham sido estabelecidas, o Estado 

nem sempre correspondeu aos interesses da sociedade. Ao contrário, o descompasso entre 

interesses estatais e interesses sociais no âmbito dos direitos humanos era evidente, levando a 

perceber a ambivalência do sistema jurídico no tocante às mulheres (SILVA, 2022). 

Essa ambivalência, que posicionava o Direito ora como arma ora como escudo (SILVA, 

2022) – sendo visto como um privilégio para a classe dominante e como repressão para as 

camadas populares (CHAUÍ, 2022) – se manteve por séculos tanto em relação aos direitos dos 

homens quanto das mulheres. Nesse contexto, o diálogo entre o Direito e a Educação, no tocante 

à educação em direitos humanos numa perspectiva de gênero, deve ser entendida como uma 

forma de reparação do Estado para com as mulheres, uma vez que, em não fazê-la, o Estado 

perde a legitimidade de corrigir as desigualdades que permaneceram assimétricas por tanto 

tempo sob sua própria tutela.   

Entretanto, ao pensar a educação como um direito do cidadão, é necessário ir além da 

mera transmissão de saberes ou da rápida capacitação de indivíduos em busca de inserção no 

mercado de trabalho. Se a educação é, de fato, um direito, deve-se compreendê-la em sua 

essência original, como um processo de formação integral do ser humano e como um preparo 

para a cidadania. Isso significa garantir a todos o direito de se libertar dos grilhões dos 

preconceitos e da violência, além de promover o acesso ao conhecimento e à capacidade de 

geração de conhecimento (CHAUÍ, 2022).  

 Assim, a educação que prioriza os direitos humanos se empenha em desconstruir 

criticamente os preconceitos sociais, políticos e culturais, atuando ativamente contra a violência 

e a aceitação da injustiça e da exclusão de segmentos da humanidade da condição plena de ser 

humano (CHAUÍ, 2022). É nesse contexto que a articulação entre Educação e Direitos 

Humanos nas escolas, sob um viés de gênero, emerge como um importante antídoto no 

enfrentamento à violência contra as mulheres.  

Logo, a primeira abordagem para combater à violência contra as mulheres deve se 

concentrar na transformação dos padrões sociais sexistas que legitimam e incentivam as reações 

 
 



161 
 

 

violentas pelos homens. Isso envolve questionar normas, estruturas e práticas que perpetuam a 

desigualdade de gênero em diferentes áreas da vida social, como escolas, locais de trabalho, 

organizações comunitárias, meios de comunicação, entre outros (ÁVILA et al, 2020).  

Na década de 90, surge as primeiras menções à educação para a equidade de gênero nos 

Parâmetros Curriculares Nacionais do Ministério da Educação (1998), que destacaram a 

importância de discutir as relações de gênero nas escolas, integrando essas discussões nas 

diversas disciplinas como uma forma de promover mudanças tanto em nível social quanto 

individual (PASINATO; LEMOS, 2017). 

Desde então, um sólido arcabouço jurídico foi se estabelecendo e orientando as 

iniciativas no âmbito da educação sobre questões de gênero e diversidade. Como inicialmente 

pontuado, a Constituição Federal representou um importante marco normativo tanto para o 

reconhecimento e ampliação dos direitos das mulheres quanto para a educação. A partir desse 

fundamento, outros normativos enfatizando a defesa dos direitos femininos foram elaborados, 

influenciando diretamente a formulação de políticas públicas no setor educacional. Um 

exemplo significativo é a Lei nº 11.340 de 2006, conhecida como  Lei Maria da Penha, que 

trouxe avanços relevantes na legislação voltada ao combate à violência de gênero, ao 

estabelecer a implementação de mecanismos voltados para a repressão e prevenção da violência 

doméstica e familiar direcionada às mulheres (BRASIL, 2006). 

Com a promulgação da Lei nº 11.340 de 2006, surgiram campanhas de conscientização, 

palestras, jornadas e até leis específicas que incorporaram essa temática no contexto escolar. 

Um caso notável é a Lei Distrital nº 6.325/2019, que instituiu a Semana Maria da Penha nas 

Escolas do Distrito Federal, programada para ocorrer anualmente na última semana de 

novembro, abrangendo tanto escolas públicas quanto particulares, conforme estabelecido em 

seu artigo 1º.  

 

Art. 1º Fica instituída a Semana Maria da Penha nas Escolas, a ser 
comemorada anualmente na última semana do mês de novembro, nas escolas 
públicas e particulares, no âmbito do Distrito Federal, com os seguintes 
objetivos: 
I - contribuir para o conhecimento da comunidade escolar acerca da Lei 
federal nº 11.340, de 7 de agosto de 2006, conhecida como Lei Maria da 
Penha;  
II - impulsionar as reflexões sobre o combate à violência contra a mulher;  
III - conscientizar adolescentes, jovens, adultos, estudantes e professores 
que compõem a comunidade escolar, sobre a importância do respeito aos 
direitos humanos e sobre a Lei federal nº 13.104, de 9 de março de 2015, 
Lei do Feminicídio, prevenindo e evitando as práticas de violência contra 



162 
 

 

a mulher;  
IV - esclarecer sobre a necessidade da efetivação de registros de denúncias 
dos casos de violência contra a mulher nos órgãos competentes, onde quer 
que ela ocorra (BRASIL, 2019, grifo nosso). 

 

Os objetivos destacados no excerto acima revelam a preocupação de não apenas 

disseminar o conhecimento acerca da Lei Maria da Penha, mas também a Lei do Feminicídio, 

fomentando reflexões em toda a comunidade escolar e capacitando alunos e professores em 

relação ao conhecimento e à defesa dos direitos humanos, além da prevenção da violência 

contra as mulheres. 

Na sequência, foi sancionada a Lei Distrital nº 6.367/2019, que incorporou a Lei Maria 

da Penha como um conteúdo transversal no currículo das escolas públicas do Distrito Federal. 

Os artigos 1º e 3º dessa lei evidenciam seu objeto e suas finalidades, demonstrando a sua 

potencial contribuição para o enfrentamento da violência e a promoção da igualdade de gênero. 

  

Art. 1º É incluído, como conteúdo transversal do currículo escolar da rede 
pública de ensino do Distrito Federal, o ensino de noções básicas sobre a Lei 
federal nº 11.340, de 7 de agosto de 2006, Lei Maria da Penha, que cria 
mecanismos para coibir a violência doméstica e familiar. 
 
Art. 3º Esta Lei tem por objetivos:  
I - contribuir para o conhecimento, no âmbito das comunidades escolares, da 
Lei Maria da Penha;  
II - fomentar a reflexão crítica entre estudantes, professores e comunidade 
escolar sobre a violência contra a mulher;  
III - abordar a necessidade de registro, em órgãos competentes, das denúncias 
de casos de violência contra a mulher, bem como da adoção de medidas 
protetivas de urgência previstas na Lei Maria da Penha;  
IV - promover a igualdade de gênero, prevenindo e evitando as práticas de 
violência contra a mulher (BRASIL, 2019). 

 

É importante notar que as supramencionadas leis se complementam ao estabelecer nas 

escolas uma semana dedicada à conscientização sobre a violência de gênero e ao incluir a 

temática de forma contínua no currículo, sendo que a primeira é abordada de maneira pontual, 

durante um período específico, enquanto a segunda é tratada ao longo de todo o ano letivo. 

Esses normativos servem de exemplos para serem implementados em todo o país. 

Assim, essas políticas educacionais voltadas para a equidade de gênero estão alinhadas 

com o que prevê os incisos VIII e IX do artigo 8º da Lei Maria da Penha, assim como o inciso 

I do artigo 27 da LDB (1996). Esses dispositivos abordam a promoção e a disseminação de 

valores éticos que respeitam a dignidade humana sob a perspectiva de gênero; a inclusão da 



163 
 

 

temática de igualdade e violência de gênero nos currículos escolares; e a propagação de valores 

essenciais ao interesse social, aos direitos e deveres dos cidadãos, e o respeito ao bem comum 

e à ordem democrática. 

Esses normativos distritais surgiram como um desdobramento da Lei nº 5.806 de 26 de 

janeiro de 2017, que dispõe sobre a valorização das mulheres e o combate ao machismo na 

Rede Pública de Ensino do Distrito Federal. No artigo 1º, esta Lei determina que “a Rede 

Pública de Ensino do Distrito Federal deve promover ações para valorização das mulheres e 

combate ao machismo”, esclarecendo que, para fins desta norma, considera-se machismo as 

práticas que se baseiam na crença da inferioridade da mulher e da submissão ao sexo masculino 

(BRASIL, 2017).  

Nesse contexto, torna-se evidente a urgência de aprofundar o debate acerca da expansão 

da perspectiva dos direitos humanos, a qual deve ser compreendida como um processo cultural. 

É fundamental que as políticas públicas dessa natureza se disseminem e se integrem à cultura 

nacional, de modo que normativas relacionadas à educação em direitos humanos, igualdade, 

minorias e ao combate à violência – como as implementadas no Distrito Federal para enfrentar 

a violência de gênero – não se restrinjam a respostas a tratados ou convenções internacionais. 

Ao contrário, é necessário que essas normativas transcendam sua natureza meramente 

regulamentar e sejam incorporadas como elementos intrínsecos da cultura e da sociedade. 

Em uma análise comparativa da proposta de implementação da educação em direitos 

humanos com foco de gênero nas escolas, tem-se o exemplo da rede nacional de associações 

italianas Educare alle Differenze. Essa rede desenvolve trabalhos nas escolas com o objetivo de 

promover cidadania, inclusão e igualdade, através de cursos de capacitação que atendam 

instituições de ensino de todos os níveis.  

Ademais, apresenta um conjunto de estratégias de intervenção no ambiente escolar para 

combater a violência de gênero nas suas variadas manifestações, conforme descrito no 

documento intitulado “Che fare? Tutto quello che avreste voluto sapere per contrastare le 

violenze di/del genere a scuola”20. 

De acordo com o documento elaborado pela associação ao longo de dois anos (2022 e 

2023), a origem desse material decorre da consciência do importante papel que as escolas 

 
20 O documento da Educare alle Differenze (Educar para as Diferenças) intitulado “O que fazer? Tudo o que 
querias saber para combater a violência de gênero na escola” [Tradução livre], apresenta diretrizes e estratégias 
para capacitar professores e alunos a combater a violência de gênero e está disponível no sítio eletrônico: 
http://www.educarealledifferenze.it/contrastare-le-violenze-di-del-genere-a-scuola/. 



164 
 

 

podem desempenhar tanto na prevenção como no combate a tais formas de violência, desde que 

consigam implementar uma abordagem sistêmica e práticas adequadas para atuar em diferentes 

níveis. 

O documento esclarece ainda que a educação sobre as diferenças vai além de um simples 

tema ou assunto; trata-se de uma abordagem transversal que permeia toda a educação e que tem 

como propósito fornecer as ferramentas necessárias para enfrentar questões como a violência 

masculina contra as mulheres e a segregação educacional de gênero, além de desconstruir 

estereótipos e modelos sociais que alimentam a discriminação. 

Convém salientar que a intenção desse documento é abordar a educação sobre as 

diferenças a partir de uma perspectiva interseccional, utilizando-se de ferramentas e 

metodologias que auxiliem os alunos a entenderem de forma complexa a realidade e as relações 

que os cercam. Outro ponto relevante para a Educare alle Differenze é a capacitação de quem 

vai conduzir essa intervenção educativa de respeito às diferenças, pois é preciso que o agente 

condutor esteja preparado para manter uma reflexão constante sobre si mesmo, uma vez que a 

educação sobre as diferenças envolve tanto quem ensina quanto quem aprende. 

Além das preocupações e finalidades expressas no referido documento, constata-se que 

uma intervenção eficaz para romper com discriminações e estereótipos que fundamentam uma 

cultura de violência necessita de tempo. Isso evidencia a seriedade e o compromisso em 

empregar ferramentas apropriadas que promovam práticas reflexivas duradouras em âmbito 

escolar, com o intuito de desenvolver uma consciência de igualdade, respeito às diferenças e de 

convivência pacífica e democrática.    

Deve-se destacar que a instituição italiana Educare alle Differenze, que atua em todo o 

país, realiza ações de combate à violência de gênero no campo educacional, os quais estão em 

consonância com os objetivos do Piano Strategico Nazionale sulla Violenza Maschile contro le 

Donne. A cada triênio, esse Plano Estratégico Nacional sobre a Violência Masculina contra as 

Mulheres apresenta estratégias e ações para identificar as estruturas, intervenções e recursos 

adequados no enfrentamento da violência de gênero (ITÁLIA, 2021). 

No triênio 2021-2023, o Plano em questão buscou implementar iniciativas eficazes para 

assegurar a igualdade de oportunidades, dando continuidade aos planos anteriores e 

incentivando a colaboração entre entidades governamentais e associações. Além dessas metas, 

o Plano foi elaborado para impulsionar as ações do Governo a atuar em diversas áreas 

relacionadas às condições de violência: prevenção, proteção das vítimas, penalização dos 



165 
 

 

agressores, formação e educação dos profissionais e da população, informação e sensibilização, 

proteção das mulheres migrantes e vítimas de diversas discriminações, promoção da autonomia 

laboral e financeira, assim como a divulgação de espaços destinados às mulheres (ITÁLIA, 

2021). 

Os princípios que fundamentam os objetivos do Plano e que também se refletem no 

documento produzido pela Educare alle Differenze incluem: o direito de viver sem violência 

tanto no âmbito público quanto privado; a igualdade de gênero; a incorporação da perspectiva 

de gênero em todas os setores da vida econômica, social e política; o empoderamento das 

mulheres como um processo de desenvolvimento econômico e autonomia das vítimas; e a 

abordagem interseccional (ITÁLIA, 2021). 

 Adicionalmente, observa-se que a Lei Maria da Penha (2006) foi impactada pela 

Convenção Interamericana para Prevenir, Punir e Erradicar a Violência contra a Mulher, 

também denominada Convenção de Belém do Pará (1994). Da mesma forma, o referido Plano 

italiano fundamentou-se na Convenção do Conselho da Europa para a Prevenção e o Combate 

à Violência contra as Mulheres e à Violência Doméstica, conhecida como Convenção de 

Istambul de 2011. Os objetivos delineados nesta Convenção revelam sua relevância para o 

Piano Strategico Nazionale sulla Violenza Maschile contro le Donne, a saber:  

 

a) proteger as mulheres contra todas as formas de violência, e prevenir, 
processar criminalmente e eliminar a violência contra as mulheres e a 
violência doméstica;  
b) contribuir para a eliminação de todas as formas de discriminação contra as 
mulheres e promover a igualdade real entre mulheres e homens, incluindo o 
empoderamento das mulheres;  
c) conceber um quadro global, políticas e medidas de proteção e assistência 
para todas as vítimas de violência contra as mulheres e violência doméstica;  
d) promover a cooperação internacional, tendo em vista eliminar a violência 
contra as mulheres e a violência doméstica;  
e) apoiar e assistir organizações e organismos responsáveis pela aplicação da 
lei para que cooperem de maneira eficaz, a fim de adotar uma abordagem 
integrada visando eliminar a violência contra as mulheres e a violência 
doméstica (CONSELHO DA EUROPA, 2011, p.3-4). 

 

Cabe ainda destacar que a mencionada Convenção (2011) propõe, como estratégia de 

prevenção à violência de gênero, a promoção de transformações nos padrões de comportamento 

socioculturais com o objetivo de eliminar os preconceitos, costumes, tradições e quaisquer 

práticas que se baseiem na ideia de inferioridade das mulheres ou nos papéis estereotipados 

atribuídos a homens e mulheres.  



166 
 

 

Além disso, a Convenção estabelece que as Partes deverão implementar ações que 

permitam a inclusão, nos currículos escolares oficiais, em todos os níveis de ensino, de 

conteúdos relacionados à igualdade de gênero, papéis não estereotipados de homens e mulheres, 

respeito mútuo, resolução pacífica de conflitos nas relações interpessoais, violência de gênero 

e o direito à integridade pessoal, adequando essas informações ao desenvolvimento dos alunos 

(CONSELHO DA EUROPA, 2021). 

Considerando que a própria Convenção reconhece a violência contra as mulheres como 

uma violação dos direitos humanos e uma forma de discriminação contra as mulheres, pode-se 

concluir que, nesse contexto, ela propõe ações educativas voltadas ao ensino em direitos 

humanos nas escolas. Logo, percebe-se que tanto os instrumentos nacionais quanto 

internacionais de direitos humanos encontram na educação uma ferramenta valiosa para auxiliar 

o sistema jurídico no combate à violência de gênero.  

Portanto, com base nessas constatações de que é necessário fortalecer e valorizar 

políticas públicas que visam promover a equiparação entre os gêneros e combater à violência, 

passaremos a examinar algumas estratégias para integrar a educação em direitos humanos no 

currículo do Ensino Básico, alinhadas aos princípios expressos no Plano Nacional de Educação 

em Direitos Humanos.  

 

4.4 Medidas de implementação da educação em direitos humanos em conformidade com 

os fundamentos expressos no Plano Nacional de Educação em Direitos Humanos. 

  

 Para aprofundar a compreensão acerca da implementação de uma educação formal em 

direitos humanos nas escolas, mostra-se necessário analisar o principal documento sobre o 

assunto em âmbito nacional – o Plano Nacional de Educação em Direitos Humanos (PNEDH) 

- e observar seus fundamentos, objetivos, ações programáticas e os possíveis impactos dessa 

implementação nas práticas escolares em relação à prevenção e redução da violência de gênero.  

Ademais, é oportuno examinar o PNEDH em três dimensões: conhecimentos e habilidades; 

valores, atitudes e comportamentos; e ações.  

Os direitos humanos, considerados fundamentais e consagrados em constituições, 

convenções e tratados internacionais, seja de forma implícita ou explícita, são implementados 

a partir de uma perspectiva objetiva. Essa abordagem requer tanto ações ativas, que visam à 

realização de determinada ação, quanto ações passivas, que consistem na abstenção de realizar 



167 
 

 

algo. Além disso, sob a ótica subjetiva, a responsabilidade recai sobre o sujeito, sendo a 

concretização dos direitos resultante da atuação do Estado, de um indivíduo, ou de ambos 

simultaneamente (SILVA, 2003).  

Nesse contexto, a implementação da educação em direitos humanos nas escolas efetiva-

se sob a perspectiva objetiva de realizar ações de ensino-aprendizagem de temas de direitos 

humanos, sendo promovida pelo Estado e exercida por meio dos docentes das instituições de 

ensino, numa perspectiva subjetiva, e respaldada por normativos basilares da educação em 

consonância com a Constituição Federal, tratados e convenções internacionais nos quais o 

Brasil é signatário. 

De forma clara, a educação em direitos humanos fortalece nas pessoas o respeito pela 

dignidade humana, os valores democráticos, a tolerância e a convivência em conformidade com 

as normas do estado de direito. Essa educação capacita os indivíduos a assumirem o 

protagonismo de suas próprias histórias, cientes de suas responsabilidades sociais, políticas e 

culturais, além de serem agentes ativos nas transformações necessárias para cada contexto 

(SILVA; TAVARES, 2013).  

Nesse ínterim, a promoção da educação em direitos humanos no Brasil tornou-se uma 

prioridade, dada a necessidade de desenvolver uma formação mais humanizadora e de  

fortalecer os regimes políticos democráticos na sociedade. Isso porque, por meio da educação, 

as pessoas podem se tornar sujeitos de direitos, compreendendo suas histórias e os processos 

que envolvem as conquistas, avanços e retrocessos em relação à concretização e expansão dos 

seus direitos e deveres (SILVA; TAVARES, 2013). 

Assim, em 09 de julho de 2003, foi publicada pela Secretaria Especial de Direitos 

Humanos da Presidência da República (SEDH) a Portaria nº. 98, que estabeleceu o Comitê 

Nacional de Educação em Direitos Humanos (CNEDH). Entre as primeiras atribuições do 

Comitê estava a elaboração do Plano Nacional de Educação em Direitos Humanos (PNEDH), 

cuja versão inicial ocorreu em dezembro de 2003, mas que teve sua versão definitiva 

consolidada no ano de 2006.  

Na sequência cronológica, em 2004, o PNEDH foi discutido e divulgado em seminários, 

conferências e encontros e, em 2005 foram realizados diversos encontros estaduais visando 

difundir ainda mais a existência do referido Plano. Também em 2005, objetivando efetivar a 

implementação do PNEDH, a Secretaria Especial dos Direitos Humanos estabeleceu a 

Coordenação-Geral de Educação em Direitos Humanos, vinculada à Subsecretaria de Promoção 



168 
 

 

e Defesa para implementar iniciativas, projetos e ações. A versão definitiva do PNEDH foi 

finalizada pelo CNEDH em 2006, após um processo de consulta pública online.  

A título de esclarecimento, vale salientar que, embora o PNEDH não tenha força de lei, 

ele representa um importante documento com recomendações e diretrizes para a promoção da 

educação em direitos humanos, não apenas no âmbito formal, mas também no não formal. Em 

sua introdução, o Plano apresenta seus alicerces normativos. Reza assim:  

 

O Plano Nacional de Educação em Direitos Humanos (PNEDH), lançado em 
2003, está apoiado em documentos internacionais e nacionais, demarcando a 
inserção do Estado brasileiro na história da afirmação dos direitos humanos e 
na Década da Educação em Direitos Humanos, prevista no Programa Mundial 
de Educação em Direitos Humanos (PMEDH) e seu Plano de Ação (BRASIL 
2018, p.10). 

 

O aludido documento também apresenta suas contribuições em conformidade com o 

PMEDH. São elas: 

 

 Criar uma cultura universal dos direitos humanos;  
 Exercitar o respeito, a tolerância, a promoção e a valorização das 

diversidades (étnico-racial, religiosa, cultural, geracional, territorial, 
físico-individual, de gênero, de orientação sexual, de nacionalidade, de 
opção política, dentre outras) e a solidariedade entre povos e nações;  

 Assegurar a todas as pessoas o acesso à participação efetiva em uma 
sociedade livre (BRASIL 2018, p.10, grifo nosso). 

 
 

À vista das contribuições elencadas pelo supracitado documento, verifica-se que a 

construção de uma cultura universal de direitos humanos e o respeito aos grupos socialmente 

vulneráveis, incluindo as questões de gênero, são almejados dentro dos propósitos da educação 

em direitos humanos. Portanto, o documento em análise respalda a propositura do presente 

estudo de construção de uma cultura de respeito que seja capaz de ajudar no combate à violência 

contra as mulheres, pois tal proposta mostra-se implícita na finalidade do Plano: “A 

implementação do Plano Nacional de Educação em Direitos Humanos visa, sobretudo, difundir 

a cultura de direitos humanos no país.” (BRASIL 2018, p.12).   

Em linhas gerais, o PNEDH apresenta objetivos, linhas de ação, eixos de atuação, 

concepções, princípios e ações programáticas direcionados aos agentes receptores de cada eixo 

de atuação. Os eixos de atuação dividem-se em: Educação Básica, Educação Superior, 

Educação Não Formal, Educação dos Profissionais dos Sistemas de Justiça e Segurança, 



169 
 

 

Educação e Mídia. Dentre esses, destacaremos os elementos referentes ao Ensino Básico. 

Antes de adentrarmos nas especificidades do PNEDH no tocante ao Ensino Básico, é 

oportuno ressaltar a estrutura e finalidade dessa categoria educacional. Segundo a Lei nº. 

9.394/1996, intitulada de Lei de Diretrizes e Bases da Educação (LDB), em seu artigo 21, I, a 

Educação Básica é formada pela Educação Infantil, Ensino Fundamental e Ensino Médio. 

Quanto à finalidade, proclama a LDB, no artigo 22, que “a educação básica tem por finalidades 

desenvolver o educando, assegurar-lhe a formação comum indispensável para o exercício da 

cidadania e fornecer-lhe meios para progredir no trabalho e em estudos posteriores” (BRASIL, 

1996). 

Em relação aos direitos humanos, a LDB sofreu uma alteração em sua redação através 

da Lei nº 14.164/2021, que incluiu o termo “direitos humanos” em seu texto, sendo a única vez 

que a temática é citada em sua composição. A abordagem dos direitos humanos aparece na 

LDB, em seu artigo 26, § 9º, que prescreve: 

 

§ 9º Conteúdos relativos aos direitos humanos e à prevenção de 
todas as formas de violência contra a criança, o adolescente e a 
mulher serão incluídos, como temas transversais, nos currículos de 
que trata o caput deste artigo, observadas as diretrizes da legislação 
correspondente e a produção e distribuição de material didático 
adequado a cada nível de ensino (BRASIL, 2021ª, grifo nosso).   

 

Na oportunidade, destaca-se a preocupação do documento em abordar conteúdos de 

direitos humanos e de prevenção às formas de violência, ainda que não preveja a disciplina de 

direitos humanos como componente curricular. Destacamos o recorte de gênero para evidenciar 

que o dispositivo atenta para a necessidade de tratar a temática de modo transversal, incluindo 

a questão no material didático adaptada a cada faixa de ensino. 

Retornando à análise do PNEDH, o documento estabelece que a educação em direitos 

humanos no Ensino Básico deve incluir questões relacionadas à educação formal, à escola, aos 

métodos de ensino, às diretrizes e ferramentas que possibilitem uma ação pedagógica 

conscientizadora e emancipatória, visando ao respeito e à valorização da diversidade, aos 

conceitos de sustentabilidade e à promoção da cidadania ativa.  

Ao falar de educação em direitos humanos no Ensino Básico, compete salientar a 

necessidade destacada no referido documento: “É necessário concentrar esforços, desde a 

infância, na formação de cidadãos(ãs), com atenção especial às pessoas e segmentos sociais 



170 
 

 

historicamente excluídos e discriminados” (BRASIL, 2018, p. 19). Para tanto, essa educação 

deve ser fomentada em três dimensões: 

 

a) conhecimentos e habilidades: compreender os direitos humanos e os 
mecanismos existentes para a sua proteção, assim como incentivar o exercício 
de habilidades na vida cotidiana;  
b) valores, atitudes e comportamentos: desenvolver valores e fortalecer 
atitudes e comportamentos que respeitem os direitos humanos;  
c) ações: desencadear atividades para a promoção, defesa e reparação das 
violações aos direitos humanos (BRASIL 2018, p.19, grifo nosso). 
 

 

No que concerne às referidas dimensões da educação em direitos humanos no Ensino 

Básico, sublinha-se que essa educação se efetiva por meio da transmissão de conhecimentos, 

habilidades, valores, atitudes, comportamentos e ações, ou seja, remete ao ensino-aprendizagem 

no campo teórico e prático. Em outras palavras, é necessário assegurar condições teórico-

metodológicas e operacionais para que esse processo educativo se concretize. 

Nesse sentido, pensar a educação em direitos humanos dentro de um projeto educacional 

emancipatório significa buscar fundamentação em práticas que promovam a transversalidade 

com diversas áreas do conhecimento (FERREIRA, 2007). Melhor esclarecendo, a 

implementação da educação em direitos humanos nas escolas requer a interação com outras 

ciências sociais, as quais se revelam necessárias para uma compreensão mais abrangente dos 

princípios e valores implicados na formação de uma sociedade mais justa e democrática. 

No que se refere aos princípios norteadores da educação em direitos humanos expressos 

no PNEDH, compete frisar a intenção em promover uma cultura de direitos humanos, que 

novamente se coaduna com a cultura de respeito apontada como proposta de enfrentamento à 

violência de gênero. Salienta-se três deles para análise: 

 

 A educação deve ter a função de desenvolver uma cultura de 
direitos humanos em todos os espaços sociais; 

 A escola como espaço privilegiado para a construção e 
consolidação da cultura de direitos humanos, deve assegurar 
que os objetivos e as práticas a serem adotados sejam coerentes 
com os valores e princípios da educação em direitos humanos; 

 A educação em direitos humanos deve estruturar-se na 
diversidade cultural e ambiental, garantindo a cidadania, o 
acesso ao ensino, permanência e conclusão, a equidade (étnico-
racial, religiosa, cultural, territorial, físico-individual, 
geracional, de gênero, de orientação sexual, de opção política, 



171 
 

 

de nacionalidade, dentre outras) e a qualidade da educação; 
(BRASIL 2018, p.19, grifo nosso). 

 
 

 Com efeito, os princípios norteadores apresentados evidenciam que a escola é um lugar 

privilegiado para a disseminação de uma cultura de direitos humanos, embora se reconheça que 

esta cultura deve alcançar todos as esferas sociais, pois embora esses princípios sejam postos 

como norteadores de uma educação formal, o mencionado documento explicita também a 

importância de uma educação em direitos humanos não formal. Quanto aos componentes  

abarcados na educação em direitos humanos, destacamos a equidade de gênero como necessária 

às relações sociais e de formação do indivíduo. 

No que diz respeito às ações programáticas contidas no PNEDH no campo da Educação 

Básica, convém destacar cinco ações entre as vinte e sete elencadas. São elas: 

 

 Propor a inserção da educação em direitos humanos nas diretrizes 
curriculares da educação básica. 

 Incentivar a utilização de mecanismos que assegurem o respeito aos 
direitos humanos e sua prática nos sistemas de ensino. 

 Tornar a educação em direitos humanos um elemento relevante para 
a vida dos(as) alunos(as) e dos(as) trabalhadores(as) da educação, 
envolvendo-os(as) em um diálogo sobre maneiras de aplicar os 
direitos humanos em sua prática cotidiana. 

 Fomentar a inclusão, no currículo escolar, das temáticas relativas 
a gênero, identidade de gênero, raça e etnia, religião, orientação 
sexual, pessoas com deficiências, entre outros, bem como todas as 
formas de discriminação e violações de direitos, assegurando a 
formação continuada dos(as) trabalhadores(as) da educação para lidar 
criticamente com esses temas. 

 Incentivar a elaboração de programas e projetos pedagógicos, em 
articulação com a rede de assistência e proteção social, tendo em 
vista prevenir e enfrentar as diversas formas de violência 
(BRASIL 2018, p.20-21, grifo nosso). 
 

 

 Em face dessas ações programáticas, compete enfatizar a inserção da disciplina de 

direitos humanos nas diretrizes curriculares da Educação Básica como ação prioritária na 

efetivação das demais propostas. Percebe-se que, além de fomentar a inclusão no currículo 

escolar, o Plano em comento também pontua temáticas a serem abordadas. Destacamos a 

preocupação com as questões de gênero e com o combate a todas as formas de discriminação e 

violações de direitos, como também foi observado na LDB. Além disso, destaca-se a intenção 

em elaborar ações de prevenção e enfrentamento às diversas formas de violência.  



172 
 

 

Ante o exposto, é relevante acrescentar que, embora o Plano Nacional de Educação em 

Direitos Humanos tenha se originado há mais de duas décadas, ainda há muito desconhecimento 

acerca de sua existência e seu conteúdo. A necessidade de divulgação e conhecimento de suas 

diretrizes se mostra crucial para a efetivação do ensino-aprendizagem em direitos humanos, que 

naturalmente pode trazer impactos nas práticas escolares e, em especial, nas relações de gênero.  

O último capítulo do presente estudo retomará essa discussão e apresentará, por meio 

de uma pesquisa empírica, dados acerca da consciência da existência do PNEDH e possíveis 

reflexos nas práticas escolares segundo os docentes entrevistados. 

Nesse norte, convém examinar a propagação desses documentos basilares e da temática  

da educação em direitos humanos, por meio de seminários, congressos, eventos educacionais, 

jurídicos, entre outros, que possibilitem a ampla discussão do tema, de medidas de 

implementação e de promoção do conhecimento acerca da importância e da necessidade de se 

educar em direitos humanos, sobretudo na infância. 

Nesse contexto, destacamos a retomada do tema no I Seminário de Educação em 

Direitos Humanos e Democracia21, promovido pelo Ministério dos Direitos Humanos e da 

Cidadania (MDHC), em agosto de 2023, em Brasília, objetivando reabrir o diálogo entre  

sociedade civil e governo acerca da temática da Educação e Cultura em Direitos Humanos no 

Brasil. 

O Seminário abordou diversos aspectos da educação em direitos humanos iniciando 

com a pergunta: “Qual é o conceito de Educação em Direitos Humanos?” (BRASIL, 2023). 

Entre o público presente estavam educadores, gestores públicos, pesquisadores e defensores da 

educação em direitos humanos de diversas partes do país. Na ocasião, foi apresentado o 

resultado de uma pesquisa feita com 34 profissionais que trabalham com políticas públicas 

relacionadas à educação em direitos humanos e destes, apenas 11 mencionaram o PNEDH e 5 

mencionaram as DNEDH.  

O questionamento buscava compreender a percepção que os atores que lidam com a 

temática tinham a respeito da educação em direitos humanos e se eles conheciam e seguiam as 

diretrizes estabelecidas nos documentos norteadores. Através das entrevistas realizadas em 

diferentes estados do país foi possível perceber que apesar de toda luta para a elaboração dos 

 
21 A primeira edição do Seminário de Educação em Direitos Humanos e Democracia aconteceu nos dias 09 e 10 
de agosto de 2023, em Brasília, de maneira híbrida, sendo um evento aberto ao público e transmitido ao vivo pelo 
canal do Ministério dos Direitos Humanos e da Cidadania (MDCH) no YouTube. O evento contou com cinco 
mesas que abordaram as perspectivas regionais sobre o tema. A transmissão do seminário está disponível em 
https://www.youtube.com/watch?v=efox4V_LiK0.  



173 
 

 

documentos, eles não são conhecidos e não estão sendo utilizados. O mesmo questionamento 

foi realizado em entrevistas com docentes de uma escola pública modelo para esta tese e que 

será examinado em sessão posterior. 

Outro questionamento realizado e divulgado no Seminário versava sobre qual era o 

contexto da educação em direitos humanos. O objetivo desta pergunta era compreender, na ótica 

dos atores entrevistados, em que contexto se encontrava a educação em direitos humanos no 

Brasil entre o período de 2019 a 2022. A resposta mais frequente estava relacionada com 

questões ideológicas ligadas ao momento político que o país se encontrava, em especial, à 

denominada “ideologia de gênero”. 

Além dos questionamentos e discussão das respostas, diversos pontos relevantes foram 

expostos no referido Seminário, tais como: panorama da educação em direitos humanos no 

Brasil; principais temas de direitos humanos abordados pelos estados; educação midiática; 

perfil dos alunos por região, análise dos Comitês Estaduais de Educação em Direitos Humanos, 

cultura de direitos humanos, entre outros. 

Ante o exposto, percebe-se a importância, não apenas da existência dos documentos 

basilares da educação em direitos humanos como instrumentos de orientação para a construção 

de uma cultura de direitos humanos, mas também a realização de conferências, seminários, 

encontros e demais eventos que propiciem discussão, reflexões e divulgação como medidas de 

implementação e consolidação da EDH nas políticas educacionais, sistemas de ensino, nos 

currículos e nos projetos político-pedagógicos das escolas. 

Em complemento, o presente estudo sugere a criação de um núcleo de direitos humanos 

nas escolas, em harmonia com o princípio da prevalência dos direitos humanos, em busca de 

promover a paz, o respeito à dignidade humana e à igualdade, especialmente à igualdade de 

gênero, que envolva a participação de toda a comunidade escolar para que os direitos humanos 

sejam vivenciados e aprendidos em suas experiências e práticas.  

Ademais, sugere-se a elaboração de uma cartilha ou manual destinado às escolas, com 

orientações sobre como abordar ou discutir questões relacionadas à violência de gênero de 

maneira transversal nos diferentes componentes curriculares; trata-se de um material que 

servirá como guia para os docentes. É nessa direção que a seção subsequente buscará investigar, 

por meio de uma pesquisa empírica, se o Plano Nacional de Educação em Direitos Humanos 

está sendo implementado nas escolas e quais são os possíveis reflexos dessa implementação nas 

práticas educacionais.  



174 
 

 

5 POSSIBILIDADES DE IMPLEMENTAÇÃO DO PNEDH NA ESCOLA MODELO, 

SEUS REFLEXOS NAS PRÁTICAS E CONTEÚDOS ESCOLARES, E POTENCIAIS 

RESULTADOS NA REDUÇÃO DOS ÍNDICES DE VIOLÊNCIA DE GÊNERO NA 

COMUNIDADE COMO CONSEQUÊNCIA DE SUA APLICAÇÃO: UM ESTUDO DE 

CASO 

 

 Ao intentar educar em direitos humanos desde a infância, procura-se atacar inicialmente 

a violência simbólica existente nas práticas cotidianas, pois até a consumação de um ato de 

violência física há etapas de violência simbólica que já aconteceram e que se construíram na 

mentalidade do indivíduo. Assim, para que uma cultura de respeito permeie nas práticas 

educativas, no currículo escolar, no processo formal de ensino e na capacitação dos agentes 

escolares é preciso que o ensino e aprendizagem em direitos humanos seja implementado logo 

nos primeiros anos do Ensino Básico.  

Nesse sentido, a escola e todos os seus participantes não devem se eximir do seu papel 

na formação de princípios e valores, pois, nas suas atividades diárias, transmitem mais do 

apenas os conteúdos curriculares; fornecem exemplos e comportamentos que estão 

intrinsecamente relacionados aos direitos humanos (SILVA; TAVARES, 2013). Portanto, é 

fundamental que haja a capacitação e o conhecimento dos normativos e diretrizes que orientam 

a educação em direitos humanos.  

Dessa forma, este capítulo visa alcançar o objetivo de propor uma nova compreensão 

sobre como ações de prevenção e redução da violência de gênero contribuem para o 

fortalecimento de uma cultura de respeito aos direitos humanos das mulheres, além de 

contribuir para a construção de uma cidadania igualitária.  

Isso se dá por meio do ensino e aprendizagem em direitos humanos, verificando se o 

PNEDH está sendo ou não implementado na Escola modelo selecionada, se os professores têm 

consciência da existência do Plano e de como isso pode afetar as práticas pedagógicas da Escola 

modelo, os conteúdos e as atividades em sala de aula e o conhecimento dos docentes, como 

formadores de agentes de mudança, acerca dos direitos humanos e de uma educação em direitos 

humanos.  

O intuito dessa investigação é compreender, no campo fático, a contribuição do ensino 

e aprendizagem em direitos humanos para a construção de uma cultura de respeito e formação 



175 
 

 

de agentes de direitos humanos que venham auxiliar preventivamente o ordenamento jurídico 

no enfrentamento à violência de gênero.  

Para tanto, partiremos da premissa de que se os atuais índices de violência contra as 

mulheres têm relação com a cultura machista e patriarcal, se houver uma desconstrução dessa 

cultura e a constituição de uma nova realidade baseada no respeito, na paz e nos princípios de 

direitos humanos, além da capacitação de meninos e meninas para atuarem como 

disseminadores dos direitos humanos, é razoável supor que esses índices naturalmente poderão 

diminuir. 

É oportuno reconhecer que uma análise dessa natureza demanda outros pontos de 

investigação para uma maior estimativa da realidade. Contudo, esse estudo inaugural permite 

traçar um panorama do cenário em que se encontra a aplicação do Plano Nacional de Educação 

em Direitos Humanos em âmbito escolar, ao menos na esfera da educação pública.  

Além disso, examina como os atores escolares compreendem os direitos humanos e o 

ensino desses direitos no Ensino Básico, destacando suas percepções quanto aos efeitos desse 

ensino no combate à violência de gênero e sua relevância na disseminação do conhecimento e 

na formação de agentes defensores de direitos humanos. 

 

5.1 Percurso metodológico da pesquisa 

 

Frente aos objetivos apresentados nesta seção, trata-se de uma pesquisa empírica de 

abordagem qualitativa, pois retrata informações da realidade que não são quantificadas, mas 

que revelam significados e intenções típicas dos atos, das relações e estruturas sociais, bem 

como da compreensão, crenças e interpretações dos participantes quanto ao tema examinado 

(MINAYO, 2004).  

Ademais, a abordagem de natureza qualitativa é aplicada no presente estudo através 

de uma análise interpretativa dos dados, englobando estudos de linha qualitativa e de 

investigações indutivas (LOWENBERG, 1993). Essa abordagem possibilita ao pesquisador 

desenvolver reflexões teóricas baseadas nos dados coletados, no contexto dessas coletas e na 

relação que mantém com os sujeitos envolvidos.  

A pesquisa em questão utilizou o método de estudo de caso, conforme descrito por 

Robert K. Yin (2001), uma vez que esta abordagem se revela adequada para a exploração de 

fenômenos sociais complexos inseridos em contextos reais específicos. O foco da análise — 



176 
 

 

as práticas pedagógicas relacionadas ao ensino de direitos humanos no Ensino Básico, com 

ênfase na formação de uma cultura de respeito como estratégia para enfrentar a violência de 

gênero — requer uma abordagem que possibilite a compreensão das diversas dimensões que 

influenciam o ambiente escolar. 

Conforme enfatizado por Yin (2001), o estudo de caso é particularmente apropriado 

quando se pretende responder a questões do tipo “como” e “por que”, em circunstâncias nas 

quais o pesquisador não exerce controle direto sobre os eventos, e em que o fenômeno sob 

investigação está intrinsecamente ligado ao contexto em que ocorre. Tal situação se aplica às 

práticas educativas em direitos humanos, as quais estão intimamente moldadas por fatores 

institucionais, culturais e subjetivos presentes nas instituições escolares. 

A escolha por esse tipo de investigação se justifica pela possibilidade de se obter 

uma compreensão mais abrangente acerca do problema estudado, a partir da análise da 

perspectiva de um grupo particular, permitindo a identificação de prováveis causas e nuances 

que impactam e colaboram com o fenômeno em análise (GIL, 2002). 

Nessa esteira, é importante destacar que a investigação científica é compreendida como 

um processo reflexivo, sistemático, controlado e crítico, que possibilita a identificação de novos 

fatos, dados, relações ou princípios em diversas áreas do conhecimento. Além disso, é entendida 

como um procedimento formal que emprega métodos específicos para abordar questões, 

compreender a realidade e gerar conhecimento. O objetivo primordial da pesquisa científica 

reside na formulação de explicações acerca da realidade (DIAS; PEQUENO, 2014).  

Nesse contexto, a intenção em coletar dados em uma escola pública de Ensino 

Fundamental é de demonstrar que a educação em direitos humanos, a partir das séries iniciais 

do Ensino Básico, pode se constituir em um instrumento de apoio preventivo ao sistema 

jurídico no combate à violência de gênero, pois, como observado no capítulo inaugural desta 

tese, as crianças já são capazes de compreender e internalizar princípios e regras e de se 

conduzirem por esses princípios, conforme a teoria do desenvolvimento moral de Piaget.  

Desta forma, diante do cenário escolhido para o estudo de caso, a pesquisa se divide 

em duas etapas. A primeira consiste em delinear um panorama do público-alvo por meio da 

análise de um questionário sociodemográfico aplicado aos participantes durante as entrevistas. 

Nessa fase, busca-se investigar não apenas características pessoais, como idade, gênero e 

religião — que podem impactar a percepção sobre a temática — mas também as experiências 

e conhecimentos dos indivíduos em relação ao assunto, considerando sua formação acadêmica 



177 
 

 

e profissional. Essa análise abrange fatores como nível de instrução e exposição a disciplinas 

relacionadas a gênero e direitos humanos. 

A segunda etapa envolve a análise das respostas obtidas através de um roteiro de 

entrevistas semiestruturadas com os participantes da escola modelo selecionada. O objetivo é 

explorar, segundo suas perspectivas, como a abordagem do ensino-aprendizagem em direitos 

humanos pode contribuir para a promoção de uma cultura de respeito e de que maneira essa 

cultura pode repercutir nos índices de violência contra as mulheres.  

Além disso, procura-se compreender as concepções dos educadores sobre direitos 

humanos, educação em direitos humanos e o conhecimento do Plano Nacional de Educação 

em Direitos Humanos, bem como os reflexos dessas percepções nas práticas pedagógicas, 

conteúdos ministrados e atividades realizadas em sala de aula. 

Destaque-se que, embora este estudo pertença ao campo das Ciências Jurídicas, 

costumeiramente dedicado às análises teóricas, na intersecção entre Direito e Educação, não 

se pode escusar-se de uma investigação prática que busque investigar como a Educação pode 

contribuir com a legislação na luta contra a violência de gênero.  

Cabe salientar que a presente pesquisa doutoral seguiu todos os procedimentos 

éticos, sendo autorizada pela Secretaria de Educação e Cultura de João Pessoa (Sedec-JP)22, 

pois o ensino público fundamental é de competência do Município; e aprovada pelo Comitê 

de Ética em Pesquisa do Centro de Ciências da Saúde da Universidade Federal da Paraíba, 

conforme se observa no Parecer Consubstanciado, constante no Anexo I.  

A solicitação feita à Secretaria de Educação de João Pessoa para a realização da pesquisa 

ocorreu em setembro de 2023, com a anuência recebida em outubro do mesmo ano. Todavia, 

devido ao tempo dedicado ao cumprimento da cotutela internacional na Università degli Studi 

di Firenze, em Florença, Itália, que se iniciou em outubro de 2023, a pesquisa in loco só foi 

realizada após o retorno, em meados de abril de 2024.  

Além disso, também foi necessário aguardar o Parecer Consubstanciado do CEP 

autorizando as pesquisas, que só ocorreu no início de junho de 2024. A partir desse momento, 

as pesquisas foram iniciadas na instituição de ensino e finalizadas em julho do presente ano. 

Adiante, passaremos a detalhar os elementos basilares desse tipo de estudo. 

 

 
22 A Carta de Anuência para a realização da pesquisa na escola modelo, emitida pela Secretaria de Educação e 
Cultura de João Pessoa-PB, não foi anexada à tese em virtude de constar o nome da referida escola, tendo sido 
anexada ao projeto de pesquisa que foi submetido ao Comitê de Ética e Pesquisa (CEP) da UFPB.  



178 
 

 

5.2 Apresentação do estudo de caso 

 

 A seção dedicada à apresentação do estudo de caso envolve a análise dos elementos que 

o compreendem, sendo eles: o objeto da pesquisa, o lócus onde as entrevistas são realizadas, os 

sujeitos entrevistados, o procedimento e os intrumentos utilizados na coleta de dados. Por 

derradeiro, em seção posterior, apresenta-se a descrição dos dados coletados e a análise dos 

resultados.  

   

      5.2.1 O lócus da pesquisa 

 

 O local escolhido para o estudo de caso é uma escola pública municipal de Ensino 

Fundamental na cidade de João Pessoa – PB. A escolha do local se justifica em razão de ser o 

ambiente de trabalho do público-alvo, isentando os participantes da necessidade de 

deslocamento para a realização da pesquisa, o que poderia ocasionar empecilhos e recusas; e 

por ser o local relacionado à proposta da tese.  

 Em busca de preservar a identidade da instituição de ensino e dos sujeitos entrevistados, 

são usados codinome e códigos para se referir a ambos, pois o objetivo desta pesquisa não é 

fiscalizar o trabalho dos sujeitos ou da instituição nem expor suas fragilidades, mas investigar 

os objetivos propostos buscando a maior aproximação possível da realidade. Para referenciar a 

escola modelo, utilizamos o codinome Escola Floresta23. Todavia, algumas características de 

estrutura física e organizacional que contextualize e forneça uma melhor compreensão do 

cenário de pesquisa serão postos nesta seção.  

 A Escola Floresta, fundada há aproximadamente sessenta anos, é uma instituição que 

trabalha com alunos do Ensino Fundamental I, ou seja, com alunos do 1º ao 5º ano, nos turnos 

matutino e vespertino. No turno da noite, a escola atende alunos em cursos da modalidade 

Educação de Jovens e Adultos (EJA), que tem a finalidade de alfabetizar jovens, adultos e 

idosos que não concluíram a Educação Básica na idade adequada. A estrutura física da escola 

é de médio porte, possuindo oito salas de aulas, que são utilizadas nos três turnos, sendo uma 

delas com acessibilidade para pessoas com deficiência ou mobilidade reduzida. 

 
23 O codinome Escola Floresta inspira-se na figura de Nísia Floresta, pseudônimo de Dionísia Gonçalves Pinto, 
que foi pioneira do feminismo, do jornalismo e da literatura escrita por mulheres no Brasil. Ela é reconhecida como 
a primeira educadora do país a defender o direito à educação científica para meninas e é conhecida por ter fundado 
um dos primeiros colégios exclusivamente femininos, que se destacava por incluir disciplinas curriculares que 
eram tipicamente lecionadas apenas em instituições masculinas. 



179 
 

 

 Além das salas de aula, a Escola Floresta dispõe de sala de diretoria, sala de secretaria, 

sala de professores, sala de recursos multifuncionais para atendimento educacional 

especializado (AEE), sala de leitura, biblioteca, cozinha, despensa, refeitório, parque infantil, 

pátio coberto, laboratório de informática, almoxarifado, banheiro adequado à educação infantil, 

banheiro adequado ao uso de pessoas com deficiência ou mobilidade reduzida e banheiro 

exclusivo para os funcionários. 

 Quanto ao corpo discente, até o mês de julho de 2024, o número total de alunos era de 

440 (quatrocentos e quarenta), distribuídos da seguinte forma:  

 

QUADRO 4: Número de alunos por turmas na Escola Floresta. 
 

 A B C 
1º Ano 28 27 26 
2º Ano 22 28 - 
3º Ano 24 26 27 
4º Ano 24 23 29 
5º Ano 25 24 - 

Ciclo24 I 22 - - 
Ciclo II 19 - - 
Ciclo III 38 - - 
Ciclo IV 28 - - 

 

Fonte: Quadro elaborado com base nas informações fornecidas pela secretaria da Escola Floresta 

 

 Em relação aos professores, a Escola Floresta conta com um total de 33 (trinta e três) 

docentes, sendo 22 (vinte e dois) professores efetivos/concursados e 11 (onze) professores em 

contratos temporários, dispostos da seguinte maneira: 

 

QUADRO 5: Número de professores por categoria na Escola Floresta. 
 

Educação Básica I 16 

Educação Básica II 5 

 
24 A divisão de turmas em Ciclos é uma classificação utilizada para categorizar as turmas da EJA, ou seja, para 
alunos que cursam o Ensino Fundamental acima dos 16 anos de idade. O Ciclo I corresponde ao 2º e 3º anos; Ciclo 
II corresponde ao 4º e 5º anos; Ciclo III corresponde ao 6º e 7º anos; e o Ciclo IV corresponde ao 8º e 9º anos. Os 
ciclos possuem duração de 6 meses, permitindo que os estudantes que estão fora da faixa etária concluam o Ensino 
Fundamental I e II na metade do tempo normal. 
 



180 
 

 

Educação Física 1 

Ensino Religioso 1 

História 1 

Inglês 1 

Matemática 1 

Português 1 

Polivalente 3 

EJA 2 

Sala de Recursos 1 

Fonte: Quadro elaborado com base nas informações fornecidas pela secretaria da Escola Floresta 

 

 A escolha da instituição de ensino foi motivada pelas indicações de profissionais que 

atuam em escolas públicas em João Pessoa, a exemplo de assistentes sociais, psicólogos 

educacionais e professores. As indicações eram fundamentadas na abertura da direção da escola 

às pesquisas científicas, a receptividade e participação dos funcionários, além de se tratar de 

uma instituição com o critério de inclusão adotado, ou seja, uma escola pública de Ensino 

Fundamental I.  

  

    5.2.2 O público-alvo 

 

 O público-alvo deste estudo consiste em uma amostra de dez voluntários que 

concordaram em participar da pesquisa. É importante salientar que essa amostra não se aplica 

como parâmetro estatístico, pois se reconhece que dentro do grupo de sujeitos que se enquadram 

na mesma categoria, o número de amostragem é considerado reduzido. No entanto, mesmo 

sendo um grupo pequeno, a abordagem qualitativa utilizada na pesquisa não demanda 

quantidade na investigação de um determinado fenômeno, permitindo uma reflexão válida e 

pormenorizada sobre a realidade do que está sendo estudado.  

 Para a inclusão dos participantes na pesquisa, foram adotados os seguintes critérios: a 

adesão voluntária à pesquisa; atuação como docente em turmas de Ensino Fundamental I, uma 

vez que a proposta deste estudo doutoral é a implementação da educação em direitos humanos 

nesse nível de ensino; e um tempo de experiência docente não inferior a cinco anos, considerado 

um tempo razoável para ter contato com temas e projetos ligados a direitos humanos e/ou ao 



181 
 

 

enfrentamento da violência de gênero, e para ter conhecimento da existência do PNEDH.  

 Por outro lado, os critérios que levam à exclusão dos participantes da pesquisa incluem: 

a recusa em participar do estudo; não atuar como docente em turmas do Ensino Fundamental I; 

e ter menos de cinco anos de experiência docente. Vale ressaltar que, antes de iniciar a coleta 

de dados, os participantes eram informados sobre a possibilidade de desistir de sua participação. 

 Quanto ao perfil dos participantes, foi aplicado um questionário sociodemográfico aos 

docentes para investigar idade, gênero, naturalidade, etnia, religião, nível de instrução, tempo 

de docência e disciplinas de gênero e/ou de direitos humanos cursadas. O perfil traçado com 

base nos dados levantados com o questionário será demonstrado mais adiante, na seção relativa 

à discussão dos resultados. Ressalta-se que os partipantes não serão identificados, sendo 

nomeados por meio de códigos pelos mesmos motivos expostos no tópico anterior. 

 

 5.2.3 Procedimento e instrumento de coleta de dados 

 

 Para a construção dos dados, a pesquisa empírica foi realizada presencialmente na 

escola escolhida. Após a autorização da Secretaria de Educação e Cultura de João Pessoa e da 

aprovação do projeto pelo Comitê de Ética e Pesquisa da UFPB, iniciaram-se as visitas à Escola 

Floresta com todos os instrumentos necessários para a coleta. A pesquisa foi inicialmente 

apresentada à gestora da escola que prontamente comunicou o estudo às docentes presentes. 

 No local da pesquisa, foram feitas observações acerca da rotina escolar, do espaço físico, 

do comportamento dos alunos e sua relação com as professoras, da relação das docentes com a 

gestora e a equipe pedagógica, e da reação das participantes durante a coleta dos dados. Todas 

as observações eram registradas em um diário de campo pela pesquisadora para melhor 

compreensão do contexto no momento da análise dos dados. Todavia, a pesquisa se limitou à 

análise de conteúdo das entrevistas e dos formulários sociodemográficos, pois a observação 

participante não constava na metodologia apresentada no projeto ao CEP/UFPB. 

 Em um ambiente reservado, a pesquisa era apresentada a cada participante de maneira 

individual, permitindo que se expressassem livremente, sem críticas ou pressões, já que é 

evidente que a temática da violência de gênero se entrelaça com a realidade de muitas pessoas. 

De início, foram esclarecidos os principais elementos da pesquisa como o objeto, os objetivos 

e os materiais utilizados para a coleta dos dados.  

Antes de iniciar a coleta, o Termo de Consentimento Livre e Esclarecido (Apêndice C) 



182 
 

 

era apresentado e, em seguida, assinado pela pesquisadora e pelo participante em duas vias, 

uma para cada um. Durante esse processo, além de informar sobre os aspectos do estudo e 

garantir a preservação do anonimato, também foi explicado sobre a possibilidade de desistir da 

participação a qualquer momento, caso desejassem. 

Ademais do TCLE, apresentava-se também o Termo de Autorização para Uso de Voz 

e/ou Imagem (Apêndice D), solicitando aos participantes a anuência para gravar as entrevistas, 

um recurso utilizado para tornar a coleta das informações mais célere e mais espontânea. Este 

documento também era assinado pela pesquisadora e pelos sujeitos participantes e cada um 

ficava de posse de um exemplar. Posteriormente, as gravações eram transcritas e se iniciava o 

procedimento de análise dos dados. 

Como instrumentos, foram utilizados o Formulário de Caracterização Sociodemográfica 

(Apêndice A) e o Roteiro de Entrevista Semiestruturado (Apêndice B). O formulário foi usado 

para traçar o perfil do público investigado, abordando aspectos pessoais como idade, 

naturalidade, etnia, gênero e religião, além de questões formativas e profissionais, incluindo 

nível de instrução, tempo de experiência docente e disciplinas cursadas relacionadas ao objeto 

da pesquisa. 

No tocante ao roteiro de entrevista, foram desenvolvidos tópicos sobre o tema, buscando 

certa flexibilidade da pesquisadora no momento da coleta dos dados. Esses tópicos tiveram 

como finalidade investigar a percepção dos educadores da escola selecionada acerca da 

educação em direitos humanos e sua contribuição para a construção de uma cultura de respeito, 

além de analisar como essa cultura pode impactar os índices de violência de gênero e a 

consciência sobre a existência do PNEDH e seus efeitos nas práticas escolares e nas relações 

de gênero. 

Os dados levantados nesse estudo foram submetidos a uma análise de conteúdo, que se 

caracteriza não como um único método, mas como um conjunto de técnicas para examinar as 

informações contidas nas mensagens (BARDIN, 2016). Conforme aduz Bardin (2016), a 

análise de conteúdo pode ser uma análise dos significados, a exemplo de uma análise temática, 

ou dos significantes, como acontece na análise lexical. O objetivo desse tipo de análise é inferir 

conhecimentos sobre as condições de produção, utilizando para isso indicadores, sejam eles 

quantitativos ou não. 

Nesse contexto, o analista é comparado a um arqueólogo que explora os documentos 

como vestígios que permitem a extração de deduções lógicas, ou seja, realiza inferências a partir 



183 
 

 

das mensagens analisadas. Para tanto, é preciso iniciar com a descrição desses documentos, 

interpretá-los e, posteriormente, realizar as inferências (BARDIN, 2016). Nesse caminho, 

procederemos com a descrição dos dados coletados do corpus documental deste estudo, 

possibilitando uma análise que leve a conclusões racionais. 

 

5.3 Descrição dos dados coletados e Análise dos Resultados 

 

 Nesta seção, organizaremos as informações em duas categorias: a descrição e análise 

dos dados obtidos pelo Formulário de Caracterização Sociodemográfica e a descrição e análise 

dos dados coletados por meio do Roteiro de Entrevista Semiestruturado, ambos utilizados nas 

entrevistas do estudo de caso realizadas na escola Floresta.  

Os dados levantados serão examinados de forma contextual, servindo como uma fonte 

de evidência. Embora não sejam a única maneira de analisar a implementação do ensino em 

direitos humanos no Ensino Básico, eles serão relacionados à análise dos normativos jurídicos 

e educacionais relativos aos Direitos Humanos e da educação em Direitos Humanos, além dos 

fundamentos teóricos discutidos nos capítulos anteriores de modo a estabelecer uma conexão 

contínua na pesquisa.  

 

   5.3.1 Do formulário de caracterização sociodemográfica 

  

 Em sede de esclarecimentos, o formulário de caracterização sociodemográfica 

(APÊNDICE A) foi utilizado com o intento de delinear um perfil do grupo investigado, 

facilitando assim a compreensão das informações fornecidas através do roteiro de entrevista, 

pois aspectos como idade, religião e contato com disciplinas relacionadas à temática podem 

influenciar na maneira como os participantes consideram o fenômeno analisado. 

 O referido formulário é estruturado com nove inquirições objetivas, das quais cinco 

oferecem opções de resposta, duas possuem espaços para preenchimento, e uma combina ambos 

os procedimentos. As inquirições com opções de escolha referem-se ao gênero, etnia, nível de 

instrução e cursos realizados na área do estudo. As questões que requerem preenchimento estão 

relacionadas à idade e ao tempo de docência. A questão acerca da religião inclui opção de 

escolha, além de um campo para especificar qual a religião, caso a opção afirmativa tenha sido 

selecionada. Para uma abordagem mais prática, a seguir, serão descritos os quesitos, 



184 
 

 

associando-os aos objetivos correspondentes, juntamente com os dados auferidos, seguidos de 

interpretação e inferência.  

 Como primeira inquirição do formulário, foi investigada a idade dos participantes. 

A finalidade deste quesito é observar se a faixa etária do grupo é uniformemente distribuída ou 

se há uma variedade de idades. Os dados obtidos com o formulário estão dispostos no gráfico 

abaixo: 

 

GRÁFICO 5: Faixa etária do público-alvo. 

 
 
Fonte: Elaboração própria com base nas informações constantes no Quesito 1 do formulário de 
caracterização sociodemográfica. 
 

 De acordo com o Gráfico 5, todas as pessoas entrevistadas possuem mais de 40 

(quarenta) anos, o que sugere uma homogeneidade considerável nesse aspecto. Embora o 

gráfico não permita uma conclusão definitiva, suscita-se a hipótese de que pessoas mais jovens 

sejam mais receptivas à inclusão da disciplina de direitos humanos no currículo do Ensino 

Básico, já que as temáticas de Direitos Humanos e Educação em Direitos Humanos têm se 

mostrado em ascensão nos componentes curriculares de cursos de graduação e pós-graduação.  

 Outra hipótese acerca da EDH nas escolas, em relação com a faixa etária, sugere que 

pessoas mais velhas podem ser mais avessas à educação em direitos humanos sob uma 

perspectiva de gênero, pois essa abordagem costuma ser associada à expressão “ideologia de 

gênero”, que tem sido propagada e rechaçada por significativa parte da sociedade, 

especialmente entre os grupos mais conservadores. 

59
54

46
50

43

57
52

41 44

52

1 2 3 4 5 6 7 8 9 10

An
os

Participante

Idade



185 
 

 

 Subsequentemente, a segunda inquirição do formulário questiona acerca do gênero, 

oferecendo como opções de resposta o gênero feminino, masculino, trans e outros. O intento 

desse quesito é observar a predominância da identidade de gênero entre os docentes do Ensino 

Fundamental I. Os resultados apontaram para uma homogeneização do público-alvo. 

 

GRÁFICO 6: Identidade de gênero do público-alvo. 

 

Fonte: Elaboração própria com base nas informações constantes no Quesito 2 do formulário de 
caracterização sociodemográfica. 
 

 Observa-se no Gráfico acima, que todos os sujeitos participantes eram mulheres, 

evidenciando assim a predominância do gênero feminino nos cursos de pedagogia e em cursos 

de atuação com o público infantil. O efeito desse resultado pode ser observado nos dados 

coletados através do roteiro de entrevistas, uma vez que os tópicos discutidos versavam sobre 

violência contra as mulheres. No ponto 5.3.2, serão analisados os resultados do referido roteiro 

de entrevista e apresentadas as percepções das participantes numa temática que lhes toca. 

A terceira inquirição de caracterização sociodemográfica constante no formulário é o 

da naturalidade. A intenção desse questionamento é tão somente verificar a predominância 

regional das docentes e observar se é um público majoritariamente nordestino, ou, mais 

especificadamente, paraibano. Os dados estão posicionados em ordem de entrevista no Quadro 

abaixo: 

  

 

0

10

0 0
0

2

4

6

8

10

12

MASCULINO FEMININO TRANS OUTROS

Gênero



186 
 

 

QUADRO 6: Naturalidade do público-alvo. 

Naturalidade 
Bonito de Santa Fé – PB 

João Pessoa – PB 
Alagoa Grande – PB 

Patos – PB 
João Pessoa – PB 
Itaporanga – PB 

Lagoa de Dentro – PB 
João Pessoa – PB 
João Pessoa – PB 
João Pessoa – PB 

 
Fonte: Elaboração própria com base nas informações constantes no Quesito 3 do formulário de 
caracterização sociodemográfica. 
 

 De acordo com o Quadro 6, as participantes são todas da Região Nordeste, 

pormenorizando, são todas do estado da Paraíba, ainda que de cidades distintas. É oportuno 

ressaltar que, embora esse aspecto possa mostrar-se sem relevância de influência nas pesquisas, 

é fato que cada região possui traços culturais marcantes que interferem no modo de enxergar 

determinados fenômenos ou situações. Sabe-se também que a Região Nordeste apresenta altos 

índices de violência contra as mulheres e uma forte cultura machista, sendo apontada como a 

região mais violenta do Brasil, segundo dados recentes do Atlas da Violência 2024.  

 Ainda segundo o Atlas da Violência 2024, a manutenção da taxa de homicídios de 

mulheres dentro de casa, mesmo com a diminuição da taxa de homicídios fora de casa, 

evidencia a necessidade de um enfrentamento mais direcionado à violência doméstica, que 

frequentemente se apresenta em formas menos severas de violência antes de culminar no 

desfecho letal. Para isso, destaca ainda o Atlas que “para além das nuances regionais, é preciso 

também um olhar direcionado para as particularidades da violência contra a mulher enquanto 

fenômeno” (CERQUEIRA, 2024, p.37). 

 Além do aspecto de maior incidência da violência ser no ambiente doméstico, a 

mencionada pesquisa também destaca a interseccionalidade de gênero e raça e, nesse aspecto, 

as mulheres negras despontam como as maiores vítimas, resultando na triste constatação: “Em 

todos os estados da Região Nordeste, a chance de uma mulher negra ser vítima de homicídio é 

pelo menos duas vezes maior do que a de uma mulher não negra” (CERQUEIRA, 2024, p.42).  

 Nesse sentido, o presente estudo incluiu no panorama da caracterização 



187 
 

 

sociodemográfica, a quarta inquirição, que aborda a etnia do público investigado, cujo 

resultado da coleta de dados se apresenta no gráfico a seguir: 

 

GRÁFICO 7: Etnia do público-alvo. 

 
Fonte: Elaboração própria com base nas informações constantes no Quesito 4 do formulário de 
caracterização sociodemográfica. 
 

 Segundo observado no Gráfico 7, mais da metade das entrevistadas se autodeclaram 

pardas. Conforme definido pelo Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística (IBGE, 2023), 

pardo é o indivíduo que se reconhece como parte de uma mistura de duas ou mais raças ou 

cores, incluindo branca, preta e indígena. As pessoas pardas podem ser descendentes de brancos 

e negros (mulatos), brancos e ameríndios (caboclinhos), negros e indígenas (cafuzos) ou 

mestiços. 

 Outra constatação do IBGE no Censo 2022 é que, pela primeira vez, desde 1991, a 

maioria da população brasileira (45,3%) se identificou como parda; o que equivale a 

aproximadamente 92,1 milhões de pessoas (IBGE, 2024). Antes disso, o maior percentual 

pertencia àqueles que se declaravam brancos. Essa nova realidade reflete os dados coletados 

com o público investigado, que mostra um percentual de 60% de autodeclaração étnico-racial 

parda.  

É importante ressaltar que, embora não seja possível atestar a relação entre essa 

identificação e a percepção da violência de gênero e da educação em direitos humanos pelas 

10%

30%

60%

Etnia

Negra

Branca

Parda

Indígena

Não Declarada



188 
 

 

docentes, é possível sugerir que uma mudança na maneira de se enxergar e se aceitar como 

pertencente às minorias sociais indica uma inclinação do pensamento coletivo a entender os 

problemas sociais e a necessidade de superá-los. 

 Em complemento, a quinta inquirição investiga a religião do público-alvo. Como já 

foi mencionado, esse quesito apresenta uma estrutura mista de resposta, iniciando com um 

questionamento acerca da adesão a alguma religião, permitindo respostas afirmativas ou 

negativas, seguida de uma questão sobre a intensidade da prática religiosa. Por fim, havia um 

espaço destinado à especificação da religião, em caso de ter assinalado a opção afirmativa. 

 

GRÁFICO 8: Religião do público-alvo. 

 
Fonte: Elaboração própria com base nas informações constantes no Quesito 5 do formulário de 
caracterização sociodemográfica. 
 
 
 Conforme se depreende do Gráfico 8, todas as participantes informaram pertencer a 

alguma religião. Destas, apenas 1 (uma) informou ser evangélica e as demais se revelaram 

católicas. Em relação à intensidade de sua prática religiosa, as docentes se classificaram da 

seguinte forma: 2 (duas) são católicas, sem definição; 4 (quatro) católicas são praticantes 

moderadas; 3 (três) são católicas praticantes fervorosas; e 1 (uma) é evangélica moderada. 

Assim, observa-se que todas as entrevistadas são cristãs.  

Nesse cenário, é importante destacar que a religião cristã desempenhou um papel 

significativo na gênese dos direitos humanos, uma vez que propagava a igualdade entre todas 

3

4

1

2

0 0,5 1 1,5 2 2,5 3 3,5 4 4,5

CATÓLICA - PRATICANTE FERVOROSO

CATÓLICA - PRATICANTE MODERADO

EVANGÉLICA - PRATICANTE MODERADO

CATÓLICA

Religião



189 
 

 

as pessoas, reconhecendo-as como criaturas feitas à imagem e semelhança de Deus. Embora 

considere a teologia cristã como uma fonte desviada, Michel Villey (2016) argumenta que os 

grandes filósofos modernos buscavam articular os direitos humanos em consonância com os 

princípios do cristianismo, especialmente os ensinamentos de Santo Thomás de Aquino. 

 Entretanto, também é importante notar a presença de religiosos que possuem atitudes 

intolerantes e preconceituosas, especialmente em relação às questões de gênero. No entanto, 

conforme será abordado na seção seguinte, a análise dos dados coletados nas entrevistas revelou 

que as participantes tinham percepções positivas sobre a educação em direitos humanos nas 

escolas sob uma perspectiva de gênero, indicando que o preconceito e a resistência às questões 

de gênero e direitos humanos não refletem completamente o pensamento do grupo religioso. 

 A sexta inquirição versa sobre o nível de instrução do público-alvo. O objetivo neste 

ponto é analisar o grau de formação acadêmica das participantes. Com base nessa informação, 

procura-se verificar, em consonância com as entrevistas, se indivíduos com maior educação 

formal demonstram opiniões mais abertas e empáticas em relação à igualdade de gênero. Os 

dados podem ser vistos no gráfico abaixo: 

 

GRÁFICO 9: Nível de instrução do público-alvo. 

 
Fonte: Elaboração própria com base nas informações constantes no Quesito 6 do formulário de 
caracterização sociodemográfica. 

 

Como ilustrado no Gráfico 9, todas as docentes que participaram da pesquida possuem 

curso superior completo, e 80% delas avançaram na sua formação, possuindo pós-graduação. 

20%

80%

Nível de Instrução

Ensino Médio Completo

Ensino Técnico Profissionalizante Incompleto

Ensino Técnico Profissionalizante Completo

Ensino Superior Incompleto

Ensino Superior Completo

Pós-Graduação Incompleta

Pós-Graduação Completa



190 
 

 

Adicionalmente, o formulário destinado às entrevistadas investiga, em sua sétima inquirição, 

o tempo de docência do público-alvo. Vale salientar que este elemento era parte dos critérios 

de inclusão da pesquisa, podendo ser considerado como participantes apenas aquelas com no 

mínimo cinco anos de atuação na docência. 

  

GRÁFICO 10: Tempo de docência do público-alvo. 

 
Fonte: Elaboração própria com base nas informações constantes no Quesito 7 do formulário de 
caracterização sociodemográfica. 

 

 Conforme demonstrado no Gráfico 10, o tempo de docência das participantes revelou 

uma gama de dados, destacando-se pelo tempo superior a 15 (quinze) anos de experiência 

docente. Verificou-se que 2 (duas) participantes possuem tempo de docência menor de 25 (vinte 

e cinco) anos; 3 (três) têm entre 25 (vinte e cinco) e 30 (trinta) anos; e 5 (cinco) têm tempo 

superior a 30 (trinta) anos de atuação.  

Esses dados nos permitem inferir que o tempo de serviço na educação possibilitava o 

acesso à discussão e realização de projetos pedagógicos em temáticas de gênero e de direitos 

humanos, além do conhecimento sobre o PNEDH, que já existe há mais de 20 (vinte) anos. Para 

complementar essa avaliação, analisaremos a oitava inquirição, que investiga se o público-

alvo cursou alguma disciplina relacionada a gênero. 

Nesse contexto, busca-se avaliar se as docentes possuem conhecimento acerca da 

temática de gênero, adquirido por meio de cursos ou disciplinas durante a graduação, pós-

1 1

2

1 1 1

2

1

15 ANOS 21 ANOS 25 ANOS 28 ANOS 29 ANOS 33 ANOS 35 ANOS 36 ANOS

N
úm

er
o 

de
 p

ar
tic

ip
an

te
s

Tempo de Docência



191 
 

 

graduação ou em programas de formação, considerando que, em eventual implementação dos 

direitos humanos no currículo escolar, elas atuarão como facilitadoras do conhecimento e terão 

o papel de formar futuros defensores e multiplicadores desses direitos. Doravante, o Gráfico 11 

apresentará um panorama dessa situação. 

 

GRÁFICO 11: Análise de disciplinas de gênero cursadas pelo público-alvo. 

 
Fonte: Elaboração própria com base nas informações constantes no Quesito 8 do formulário de 
caracterização sociodemográfica. 

 

 Observa-se no Gráfico acima, que apenas 2 (duas) participantes cursaram alguma 

disciplina relacionada à gênero, representando 20% do total analisado. Os dados revelam que, 

caso haja a inserção do ensino e aprendizagem em direitos humanos nas escolas, essas 

profissionais necessitarão de preparo e capacitação que lhes tornem aptas a transmitir o 

conhecimento acerca dos princípios que regem esse campo do Direito e de assuntos correlatos, 

tais como igualdade de gênero, inclusão, combate à violência, empoderamento feminino, entre 

outros, não apenas em seus discursos, como também na prática. 

 Dando continuidade, o formulário também investigou em sua última e nona inquirição, 

a experiência das entrevistadas com disciplinas específicas de direitos humanos em 

qualquer fase de sua formação acadêmica. Os resultados foram semelhantes aos apresentados 

na inquirição anterior. Observa-se abaixo:  

 

 

2

8

0

1

2

3

4

5

6

7

8

9

Sim Não

Cursou alguma disciplina de Gênero



192 
 

 

GRÁFICO 12: Análise de disciplinas de direitos humanos cursadas pelo público-alvo. 
 

 
Fonte: Elaboração própria com base nas informações constantes no Quesito 9 do formulário de 
caracterização sociodemográfica. 

 

 Conforme indicado no Gráfico 12, a quantidade de docentes que cursaram disciplinas 

de direitos humanos é bastante reduzida, com apenas 3 (três) informando ter cursado alguma 

disciplina na área, todas em programas de pós-graduação. Logo, sugere-se que disciplinas sobre 

direitos humanos, bem como relacionadas à temática de gênero, também sejam incorporadas 

entre os componentes curriculares dos cursos superiores, especialmente nos cursos de 

pedagogia, capacitando os profissionais da educação a atuar na disseminação desse 

conhecimento. 

 Após esse panorama do público investigado, passemos a analisar os dados obtidos por 

meio do roteiro de entrevistas. Seguindo a mesma proposta de apresentação dos dados coletados 

no formulário de caracterização sociodemográfica, os resultados extraídos do roteiro de 

entrevistas serão descritos, analisados e interpretados simultaneamente para fins objetivos e 

didáticos.  

 

  5.3.2 Do roteiro de entrevista semiestruturado 

 

 Neste segmento, procederemos à análise qualitativa dos dados obtidos por meio das 

entrevistas realizadas com as docentes da escola modelo selecionada. Utilizando um roteiro 

3

7

0

1

2

3

4

5

6

7

8

Sim Não

Cursou alguma disciplina de Direitos 
Humanos



193 
 

 

semiestruturado (APÊNDICE B), buscaremos compreender a percepção das professoras em 

relação ao PNEDH, bem como suas opiniões sobre os impactos que a implementação do Plano 

pode ter nas práticas pedagógicas e nos possíveis reflexos nos índices de violência de gênero 

na comunidade. Tal investigação se fundamenta na promoção de uma cultura de respeito, 

iniciada pelo ensino e aprendizagem em direitos humanos no currículo do Ensino Básico.  

Nessa esteira, cada uma das questões será apresentada nesta seção, porém 

concentraremos nossa análise em duas delas, que guardam relação direta com o último objetivo 

da tese, visando uma investigação mais aprofundada sobre o objeto de pesquisa. As questões 

em destaque referem-se aos possíveis efeitos da implementação do PNEDH nas práticas 

escolares e aos potenciais reflexos dessa implementação nos índices de violência de gênero na 

comunidade. Outras duas, interligadas a essas, também serão analisadas, embora em menor 

ênfase: a contribuição do ensino em direitos humanos na escola para a construção de uma 

cultura de respeito; e a influência da edificação de uma cultura de respeito nos índices de 

violência de gênero. 

O método de análise empregado neste estudo é a análise de conteúdo dos depoimentos 

coletados das participantes, fundamentado na teoria proposta por Bardin. De acordo com essa 

abordagem, a análise de conteúdo é composta por um conjunto de técnicas que visam examinar 

as comunicações, utilizando procedimentos sistemáticos e objetivos para descrever o conteúdo 

das mensagens. Tais procedimentos permitem a obtenção de indicadores (sejam eles 

quantitativos ou não) que possibilitam inferências sobre as condições de produção e recepção 

(variáveis inferidas) dessas mensagens (BARDIN, 2016). 

A finalidade dessa abordagem é realizar deduções lógicas e justificadas acerca da 

origem das mensagens consideradas (BARDIN, 2016). Nesse contexto, o pesquisador busca 

construir conhecimento a partir da análise dos depoimentos, considerando tanto o significado 

das mensagens, termos, proposições e enunciados contidos nos textos de estudo ou nas 

entrevistas realizadas quanto à organização dos termos empregados pelo emissor (DIAS; 

PEQUENO, 2014). 

É fundamental esclarecer que o objetivo de realizar uma pesquisa empírica voltada à 

análise da contribuição ao Direito no enfrentamento à violência de gênero se origina da 

constatação de que as inquietações dos juristas contemporâneos mudaram do domínio da 

argumentação para o da implementação. Especificamente, o jurista não se limita mais a 

argumentar em favor de um direito fundamental dentro da teoria jurídica, mas busca investigar 



194 
 

 

se tal direito é capaz de provocar resultados tangíveis na vida dos indivíduos. 

Assim, destaca-se a importância de investigar a elaboração de instrumentos eficazes 

para assegurar a realização dos direitos sociais - como o direito à educação - considerando que 

a simples confirmação desses direitos não assegura, por si só, sua eficácia, o que requer uma 

análise fática. No âmbito do Direito, tem-se observado um papel significativo na análise das 

políticas públicas, levando em conta a relação entre essas áreas ao longo da implementação dos 

direitos sociais. 

 Vale lembrar que, enquanto um direito social inalienável da pessoa humana, a educação 

se configura como uma potente ferramenta de construção sociocultural. Ela se manifesta por 

meio de um ato humano multifacetado, que apresenta diferentes intensidades e formas, sendo a 

educação em direitos humanos um exemplo notável. Este último tem como objetivo promover 

a formação de indivíduos capacitados para defender e proteger a dignidade humana, além de 

fomentar a democracia e a cultura da paz (SANTOS, 2018). 

 Adicionalmente, ao abordar os direitos humanos, é comum fazer referência às violações 

explícitas dos direitos do outro, tais como crimes contra a vida e a honra, racismo, machismo e 

ofensas à propriedade privada. No contexto da educação em direitos humanos, parte-se do 

princípio de que é por meio da aceitação das diferenças que se educa para evitar a transgressão 

da ética que fundamenta a humanidade do outro. Essa ética não apenas solidifica sua dignidade, 

mas também o reconhece como sujeito de direitos (SANTOS, 2018).  

 Diante do exposto, abordaremos as informações obtidas por meio do roteiro de 

entrevista aplicado às participantes, iniciando pela instrumentalização adotada nessa coleta. 

Como informado no Termo de Consentimento Livre e Esclarecido (TCLE) direcionado às 

docentes, com o intuito de garantir o anonimato das participantes da pesquisa, optamos por 

empregar códigos para referir-nos às entrevistadas. Os códigos escolhidos farão alusão à função 

de professora e à ordem em que as entrevistas foram realizadas. Assim, nas análises, as 

participantes serão identificadas pela letra maiúscula “P” seguida do número correspondente à 

sequência das entrevistas, resultando em dez códigos de identificação: P1 a P10. 

 Como já foi mencionado, o método adotado para a análise de conteúdo das falas das 

participantes é aquele proposto por Laurence Bardin. De acordo com sua abordagem teórica, 

essa análise ocorre em etapas, dividindo-se nas seguintes fases: pré-análise, exploração do 

material e tratamento dos resultados obtidos, além da interpretação (BARDIN, 2016). 

 A fase de pré-análise consiste na seleção dos documentos que serão submetidos à 



195 
 

 

análise, seguida pela formulação de hipóteses e objetivos, bem como pela elaboração de 

indicadores que sustentam a interpretação final (BARDIN, 2016). No que diz respeito ao 

material documental analisado, foram utilizadas as entrevistas realizadas com as docentes, 

verificando sua representatividade e pertinência. A formulação das hipóteses e dos objetivos 

abarcou as percepções das entrevistadas acerca da implementação do PNEDH na escola modelo 

e seus impactos na formação de uma cultura de respeito e nos índices de violência de gênero na 

comunidade.  

Em relação aos indicadores que fundamentam a interpretação final, recorremos às 

categorias para classificar os efeitos do PNEDH mencionados pelas entrevistadas em: efeitos a 

curto prazo e efeitos a longo prazo; unidade de contexto, que se refere às respostas expressas 

pelas docentes; e unidade de registro, onde optamos por selecionar as palavras mais 

mencionadas nas respostas a cada questão. Estes indicadores serão detalhados posteriormente. 

Após a etapa de pré-análise, inicia-se a exploração do material e o tratamento dos 

resultados obtidos. De acordo com Bardin, essa fase de exploração abrange predominantemente 

operações de codificação, decomposição ou enumeração, conforme as diretrizes previamente 

estabelecidas. Tais operações podem ser executadas manualmente ou com o auxílio de software 

especificamente desenvolvido para refinar os dados brutos e transformá-los em gráficos, tabelas 

e diagramas (BARDIN, 2016).  

Nesta fase, será empregado o software Interface de R para Análises Multidimensionais 

de Textos e Questionários (IRaMuTeQ). A escolha pelo IRaMuTeQ se deve ao fato de ser um 

software de código aberto que segmenta o corpus em unidades de análise denominadas 

segmentos de texto (ST), os quais são constituídos por conjuntos de palavras com 

aproximadamente três linhas. Esses segmentos são definidos automaticamente pelo programa 

e extraídos por meio da análise lexicográfica. A partir dessa análise, o software também elabora 

um dicionário de formas reduzidas, identificando as formas ativas e suplementares, que 

funcionam como base para as demais análises realizadas pelo programa. 

Por fim, após o aprimoramento dos dados que culmina na produção de múltiplos 

gráficos, de acordo com a metodologia de análise empregada, procederemos à interpretação e 

inferência dos resultados. Essas interpretações surgirão a partir de deduções lógicas que 

“oscilam entre os dois polos de rigor da objetividade e da fecundidade subjetiva” (BARDIN 

2016, p. 15), sendo validadas pela aplicação das técnicas utilizadas. 

Após a explanação sucinta da metodologia empregada na análise dos dados coletados 



196 
 

 

por meio das entrevistas, iniciaremos a investigação dos dados propriamente ditos e a discussão 

dos resultados obtidos. Primeiramente, serão apresentadas as questões contidas no roteiro de 

entrevista, que estavam organizadas em formato de tópicos, e as perguntas relacionadas que 

foram conduzidas pela pesquisadora de uma maneira contextualizada, favorecendo um diálogo 

aberto. Essa abordagem permitiu às entrevistadas expressarem suas opiniões com liberdade e 

se sentirem confortáveis ao compartilhar suas perspectivas. 

A primeira questão aborda a compreensão das entrevistadas acerca dos direitos 

humanos. Nesse aspecto, buscou-se entender qual é o conceito que as docentes possuem sobre 

os direitos humanos, qual a extensão desses direitos e quais temas estão relacionados à questão. 

Para essa análise, empregamos a técnica de análise lexical, que envolve o exame das palavras 

mais frequentemente mencionadas nas respostas. 

Ao aplicar essa metodologia, iremos calcular o total de palavras presentes, que Bardin 

denomina “ocorrências”, e em seguida utilizaremos os vocabulários, que a teórica classifica em 

duas categorias: as “palavras plenas”, que são aquelas "portadoras de sentido", como 

substantivos, adjetivos e verbos; e as “palavras-instrumento”, que incluem palavras funcionais 

de conexão como artigos, preposições, pronomes, e conjunções, entre outros (BARDIN, 2016).  

A partir das respostas oferecidas pelas dez entrevistadas à primeira questão, 

contabilizou-se um total de 476 ocorrências. As palavras que mais se destacaram em termos de 

frequência foram: direitos (14)25; respeitar (7); respeito (6); direito (6); humanos (5); deveres 

(4) e sociedade (4). A análise discursiva extraída da questão 1 possibilitou a criação de uma 

Nuvem de Palavras, que constitui uma ferramenta gráfica empregada para evidenciar a 

frequência e a relevância das palavras dentro de um contexto específico.  

Para a elaboração do gráfico, pode-se optar pela utilização de palavras ativas, 

complementares ou uma combinação de ambas. Essa decisão está vinculada à importância das 

classes gramaticais que o pesquisador julga pertinente para a constituição do corpus textual em 

análise.  

A modalidade de palavras selecionadas para a Nuvem de Palavras foi a forma ativa, que 

abrange a escolha de substantivos, verbos, adjetivos e advérbios; enquanto as complementares 

referem-se às classes gramaticais que desempenham predominantemente funções de ligação, 

como preposições, artigos e pronomes. Tal escolha teve por objetivo evitar que uma quantidade 

 
25 Os valores entre parênteses representam a frequência com que as palavras foram mencionadas pelas 
entrevistadas ao responderem a uma pergunta específica. 



197 
 

 

excessiva de palavras irrelevantes resultasse em sobreposição na Nuvem. O resultado desta 

análise pode ser observado abaixo: 

 

FIGURA 2: Nuvem de Palavras sobre o significado de direitos humanos para o público 
entrevistado. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
Fonte: Elaboração realizada com o auxílio do software IRaMuTeQ, com base nas informações 
coletadas da Questão 1 presente no roteiro de entrevista. 
 
 
 Conforme evidenciado na Nuvem de Palavras 1, os termos “direitos”, incluindo suas 

variantes, e “respeitar”, junto às suas variações, são as expressões que mais se relacionam com 

a concepção de direitos humanos, segundo as docentes da Escola Floresta. Para aprofundar a 

análise do sentido em que essas palavras (e suas variantes) foram utilizadas, apresentamos 

breves trechos das falas26 das participantes para contextualizar seu uso. 

 Para P2, os direitos humanos referem-se ao “direito que todo ser, toda pessoa tem que 

ter desde o nascimento e que seja respeitado diante da Constituição Federal.” Por outro lado, 

P6 define que “direitos humanos é o que as pessoas têm de direito, como respeito, dignidade, 

participação na sociedade, eu vejo direitos humanos como isso” [Grifo nosso]. Além disso, para 

P10, o conceito de “respeito” apresenta uma importância significativa em sua interpretação dos 

direitos humanos, o que pode ser percebido pela ênfase que ela atribui em sua declaração: 

 
26 A transcrição das falas das participantes foi realizada de forma literal, preservando a maneira como foram 
expressas. Dessa forma, a escrita reflete com precisão a forma oral utilizada durante as entrevistas. 



198 
 

 

 

Seria justamente essa questão de você respeitar o outro. Então, o direito 
humano, pra mim é você respeitar o outro. Sabe? Acho que o respeito é você 
ensinar seu filho, desde pequeno; respeitar quando um amiguinho vai 
brincar com outro e você respeitar a opinião dele.  
Eu vejo que ele começa desde o início, de você educar, de você respeitar o 
outro e saber até onde você pode ir pra você viver numa sociedade mais livre, 
né? Então, é isso; basicamente, é isso. É o respeito (P10, Grifo nosso). 

 

 Com efeito, os excertos discutidos acima indicam que a compreensão dos direitos 

humanos está intrinsecamente ligada ao respeito, entendido como o “sentimento que impede 

uma pessoa de tratar alguém mal, ou de agir com falta de consideração na maneira como se 

comporta com o outro” (DICIO, 2022, s/p). Nesse contexto, nota-se que a noção de "respeito" 

e suas variações são empregadas com uma conotação que se alinha ao domínio da moralidade. 

Isso implica que comportamentos como tratar bem, não ofender e agir com consideração são 

expressões intimamente associadas à ética. 

 Nesse norte, apesar de ser reconhecida a distinção entre direito e moral, ambas se 

manifestam na percepção dos indivíduos de forma profundamente imbricada. Assim sendo, a 

investigação acerca do juízo moral nas crianças se justifica pela necessidade de analisar sua 

capacidade de internalizar tanto princípios morais quanto normas jurídicas vinculadas aos 

direitos humanos e aos direitos fundamentais, conforme as concepções sociais sobre esses 

direitos. 

 Assim, pode-se compreender que os direitos humanos, entendidos socialmente como o 

respeito aos direitos do próximo, podem ser assimilados por crianças que se encontram em uma 

fase de desenvolvimento moral adequada. É pertinente relembrar que, embora essa análise tenha 

sido embasada em dados obtidos de um pequeno grupo de professoras, tal abordagem inicia-se 

a partir de situações concretas para alcançar conclusões mais amplas. 

 Ainda que esta pesquisa esteja mais alinhada com as perspectivas vigotskianas — as 

quais consideram a contribuição cultural, as relações sociais e o contexto histórico como fatores 

essenciais no desenvolvimento mental e na formação do juízo moral (IRIC, 2010) — a 

abordagem utilizada para examinar o desenvolvimento da moralidade infantil em relação ao 

ensino e aprendizagem dos direitos humanos para promover uma cultura do respeito é inspirada 

na teoria piagetiana. Esta última considera o critério etário vinculado ao desenvolvimento 

cognitivo, justificando assim a escolha do campo investigativo voltado para o Ensino 

Fundamental I. 



199 
 

 

Nesse panorama, segundo Piaget (1994), crianças na faixa etária entre sete e dez anos 

estão situadas no estágio denominado cooperação nascente; nesta fase já demonstram 

capacidade para reconhecer diferenças entre si próprias e os outros, além da necessidade de 

controle mútuo e unificação das regras.  

Ademais, considerando as afirmações de Rabenhost (2011) sobre os direitos humanos 

enquanto algo mais profundo do que meros instrumentos jurídicos — representando uma 

tentativa significativa de conferir força jurídica à ideia de que cada indivíduo possui direitos 

intrinsecamente relacionados à sua dignidade moral — torna-se plenamente viável incluir o 

ensino desses conceitos na formação inicial dos indivíduos. 

Além dos vocábulos “direitos”, “respeito” e suas variantes, também aparecem inclusos 

na Nuvem de Palavras termos como sociedade, igualdade, dignidade, deveres, entre outros. 

Esses vocábulos não apenas se associam com os direitos humanos, mas também ao processo de 

ensino e aprendizagem desses direitos, especialmente em contextos voltados para o 

enfrentamento da violência de gênero. Nesse sentido, avançaremos para a análise do segundo 

item do roteiro da entrevista. 

Em relação ao segundo questionamento, busca-se compreender o que se entende por 

educação em direitos humanos. Essa pergunta apresenta-se como um desdobramento da 

questão anterior.  A partir das perspectivas compartilhadas pelas entrevistadas na primeira 

questão, pretende-se esclarecer em que se constitui o ensino e a aprendizagem desses direitos 

conforme seu entendimento. Para essa investigação, também será empregada a técnica de 

análise lexical combinada com a análise do contexto e a frequência de palavras, resultando no 

gráfico a seguir: 

 

FIGURA 3: Nuvem de Palavras sobre o significado de educação em direitos humanos para 
o público entrevistado. 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 



200 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Fonte: Elaboração realizada com o auxílio do software IRaMuTeQ, com base nas informações 
coletadas da Questão 2 presente no roteiro de entrevista. 

 

A Nuvem de Palavra da Figura 3 foi criada por meio do IRaMuTeQ, a partir da análise 

das 37 palavras que mais frequentemente apareceram nas 772 ocorrências extraídas dos 

segmentos textuais, em resposta ao segundo item do roteiro de entrevista. É importante ressaltar 

que, para essa análise, foram consideradas apenas as palavras ativas (substantivos, verbos, 

adjetivos e advérbios). Na nuvem gerada, observa-se um destaque para os termos: direito (24), 

não (11), humano (9), criança (7), educação (7), respeito (7), precisar (5), entender (4) e 

igualdade (4), além de outras expressões que, embora apresentem uma frequência menor, estão 

inseridas em contextos discursivos bem fundamentados. 

No que diz respeito ao termo “direito”, este era utilizado em contextos variados. Nota-

se, no discurso de P4, que o significado de direito era concebido como uma prerrogativa da 

criança, englobando tanto o direito de aprender sobre os direitos humanos quanto a própria 

educação, que já é um direito garantido: “Quando você fala de educação em direitos humanos, 

você está falando do direito da criança estudar; do direito, da qualidade e dela aprender sobre 

os direitos humanos, que é um direito, né? Que já é um direito. A educação já é um direito. Já 

é um direito” [Grifo nosso]. 

Nesse sentido, o discurso apresentado por P4 se alinha com a análise realizada no item 

4.1, que sustenta que o direito à educação é, primordialmente, um direito humano. Embora 

constitua uma garantia prevista na Constituição, esse direito transcende a mera obrigação do 



201 
 

 

Estado, configurando-se como um direito intrínseco a todos os indivíduos, que deve ser 

exercido em colaboração com a sociedade, visando ao pleno desenvolvimento pessoal e à 

fruição da cidadania. 

O direito à educação é, assim, um direito de natureza fundamental e histórico. Em sua 

essência, ele se mostra imprescindível para assegurar a sobrevivência humana; em uma segunda 

perspectiva, desempenha um papel significativo na obtenção e na manutenção da cidadania. É 

necessário ressaltar que a educação assume uma função central no âmbito cultural, sendo vital 

para a vida em sociedade, pois estabelece e constrói padrões de convivência e fomenta a 

dignidade da pessoa humana. Tais aspectos, por si sós, são suficientes para evidenciar sua 

relevância (CARVALHO, 2014). 

Conforme previamente discutido, a educação é sustentada não apenas pela Constituição 

brasileira, mas também por normativas internacionais que antecedem a própria Constituição 

Federal. Um exemplo disso é a Declaração Universal dos Direitos Humanos de 1948, que 

exerceu influência na adoção desse direito nos sistemas jurídicos de diversos países. 

Diante da compreensão de que a educação constitui um processo fundamental para 

assegurar a efetivação dos outros direitos (LAPA; GUSSO; SOUZA, 2018), e considerando a 

sua condição intrínseca de direito, os demais vocábulos que aparecem com maior recorrência, 

em especial o “respeito”, são apresentados entrelaçados à educação. Essa perspectiva se torna 

evidente nos relatos da participante P7 ao explicitar sua concepção sobre educação em direitos 

humanos, sobretudo com a utilização de expressões carregadas de significados: 

 

É educar no cerne ali, no início, de forma que as crianças entendam essa 
igualdade. A igualdade do direito, a igualdade do ir e vir, o direito a 
respeitar e de ser respeitado também, independente de você ser homem ou 
mulher. Você tem o direito de entrar e sair; você tem o direito e a 
obrigatoriedade de respeitar o outro, tal qual ele é branco, preto, rico, pobre, 
menina ou menino. Ou, às vezes, até os meninos que são mais afeminados  —
eles precisam também ser respeitados. É respeitar você como ser humano e 
toda a sua totalidade, com as suas características: no seu gênero, no seu 
aspecto físico, no seu aspecto social, cultural, religioso, de gênero... O que for, 
você precisa ser respeitado (P7, Grifo nosso). 
 

 

Nessa esteira, a entrevistada P9 destaca a concepção de educação em direitos humanos 

não apenas como um processo de familiarização com a legislação pertinente, mas como uma 

etapa inicial para a conscientização acerca dos direitos e para a formação de uma nova maneira 

de pensar e agir. Contudo, reconhece que os resultados dessa abordagem não se manifestarão 



202 
 

 

imediatamente; ainda assim, representa um recurso significativo para promover uma 

convivência social pautada no respeito, dispensando uma quantidade excessiva de normativas 

reguladoras: 

 

Seria mais uma introdução a essa vivência. Os direitos humanos, a gente vai 
mais pra parte de leis, de direitos normativos, e eu acho que a educação seria 
o começo dessa conscientização, dessa construção de um novo pensar e 
agir, pra que, lá na frente, a gente não precisasse de tantas leis, e isso fosse 
uma coisa normal no nosso meio. Porque a proposta nem é a curto prazo, 
né? Seria uma vivência do que eles têm que saber, que têm que viver, pra que 
a gente não precise de tantas leis. Vai ficar se criando leis, mas, se não tem a 
conscientização, se não tem aquela vivência mesmo do que é importante, do 
que é certo, do que é direito, não vai adiantar nada (P9, Grifo nosso). 

 

No que se refere às normas jurídicas e sua relação com a educação em direitos humanos, 

a docente P5 não se manifesta acerca do volume de legislações, mas ressalta que, na formação 

do cidadão, é fundamental o entendimento dessas normas desde a infância. Isso possibilita que 

ele não apenas tenha conhecimento de seus direitos, mas também atue como um agente de 

transformação social. Suas considerações são evidenciadas pelo excerto: 

 

É você formar um cidadão para que ele conheça as leis do seu país, ele 
conheça os seus direitos já desde pequeno; e, a partir do momento que ele 
conhece, ele vai ser um agente transformador nesse meio, onde ele não vai 
aceitar algumas situações que são propostas até pelo meio, pela sociedade; e 
ele vai lutar para que ele transforme o mundo (P5, Grifo nosso). 

 

No fragmento acima, observa-se uma perspectiva positiva em relação à transformação 

social por meio da educação em direitos humanos. Isso se deve ao fato de que a educação 

capacita os indivíduos a assumirem um papel ativo na defesa de seus direitos, facilitando a 

compreensão de suas trajetórias e dos processos que permeiam as conquistas, avanços e 

retrocessos na efetivação e expansão de seus direitos e deveres (SILVA; TAVARES, 2013). 

Nesse ensejo, com o objetivo de aprofundar a compreensão sobre a implementação de 

uma educação formal em direitos humanos nas instituições de ensino, decidiu-se, 

primeiramente, investigar a percepção das docentes em relação à existência do Plano Nacional 

de Educação em Direitos Humanos (PNEDH). Posteriormente, buscou-se analisar se as 

participantes haviam se envolvido em projetos ou eventos relacionados aos direitos humanos 

ou à violência de gênero e se tinham abordado temas referentes à violência de gênero ou aos 

direitos humanos durante suas aulas. 



203 
 

 

Dessa forma, dando prosseguimento a esta análise, o terceiro aspecto investiga se os 

professores da Escola Modelo têm conhecimento acerca da existência do PNEDH ou se 

compreendem seu conteúdo. Embora essa investigação tenha sido conduzida por meio de 

perguntas com respostas abertas, após as transcrições, as respostas foram organizadas em 

categorias, as quais estão descritas e ilustradas no gráfico a seguir: 

 

GRÁFICO 13: Análise da consciência do público-alvo acerca da existência do Plano 
Nacional de Educação em Direitos Humanos (PNEDH).  
 

 
Fonte: Elaboração própria com base nas informações constantes no Quesito 3 do roteiro de entrevista 
semiestruturado. 

 

De acordo com o Gráfico 13, 50% das docentes participantes demonstram ter 

consciência da existência do PNEDH; contudo, esse grupo carece de qualquer entendimento 

acerca de seu conteúdo. A participante P2 expressou essa limitação ao afirmar: “Só de ouvir 

falar, mas não de conhecer, de pegar, ler e colocar em prática”. De maneira semelhante, a 

docente P10 afirmou: “Eu já ouvi falar, mas eu não sei o significado”. Em contraste, a outra 

metade das entrevistadas relatou desconhecimento total sobre a existência deste documento, 

como evidenciou a professora P6 ao declarar: “Não, nunca ouvi”. 

Em complemento a essa investigação, e considerando os dados coletados por meio do 

formulário de caracterização sociodemográfica do público-alvo, que revelou que apenas 20% 

do total analisado de professoras havia cursado disciplinas relacionadas ao gênero e 30% tinha 

participado de disciplinas sobre direitos humanos em sua formação, é necessário investigar no 

5

5

0

0 1 2 3 4 5 6

NÃO, NUNCA TEVE CONHECIMENTO

SIM, JÁ TEVE ALGUMA INFORMAÇÃO, MAS NÃO 
CONHECE O ASSUNTO

SIM, JÁ TEVE CONHECIMENTO E SABE DO QUE SE REFERE

CONHECIMENTO SOBRE O PNEDH



204 
 

 

quarto tópico, se essas docentes já estiveram envolvidas em projetos ou eventos que 

tratassem de direitos humanos ou violência de gênero, proporcionando-lhes contato com tais 

temas mesmo após a conclusão de sua formação acadêmica.  

A finalidade deste complemento à questão anterior é avaliar se, na eventualidade de 

implementação do PNEDH na instituição escolar, a equipe pedagógica estaria adequadamente 

preparada para promover esse ensino e transmitir esse conhecimento não apenas através de 

discursos, mas também em suas práticas. De maneira análoga à abordagem adotada para a 

apresentação dos dados referentes à consciência do Plano, as respostas abertas foram 

categorizadas após a transcrição dos depoimentos e podem ser visualizadas no gráfico 

representativo a seguir: 

 

GRÁFICO 14: Análise da participação do público-alvo em projetos ou eventos 
relacionados aos direitos humanos ou à violência de gênero.  
 

 
Fonte: Elaboração própria com base nas informações constantes no Quesito 4 do roteiro de entrevista 
semiestruturado. 
 

De acordo com as informações apresentadas no Gráfico 14, metade do público-alvo 

nunca se envolveu em projetos ou eventos que tratem de questões relacionadas a direitos 

humanos ou gênero. A outra metade do grupo já teve alguma experiência com esses temas por 

meio da participação nessas atividades. Dentre as que tiveram contato, duas pessoas 

participaram exclusivamente de projetos ou eventos focados em direitos humanos.  

É oportuno esclarecer que projetos são definidos como um conjunto orgânico de ações 

5

2

1

2

0 1 2 3 4 5 6

NÃO, NUNCA PARTICIPOU

SIM, JÁ PARTICIPOU DE PROJETOS OU EVENTOS 
RELACIONADOS APENAS AOS DIREITOS HUMANOS

SIM, JÁ PARTICIPOU DE PROJETOS OU EVENTOS 
RELACIONADOS APENAS À VIOLÊNCIA DE GÊNERO

SIM, JÁ PARTICIPOU DE PROJETOS OU EVENTOS 
RELACIONADOS A AMBOS OS TEMAS

PARTICIPAÇÃO EM PROJETOS OU EVENTOS RELACIONADOS 
AOS DIREITOS HUMANOS OU À VIOLÊNCIA DE GÊNERO



205 
 

 

que devem expor os fundamentos, princípios, objetivos e propostas voltadas ao 

desenvolvimento de conhecimentos específicos, além de abordar questões relevantes para uma 

instituição ou comunidade particular (SILVA; TAVARES, 2013). Nesse contexto, a docente 

P4 menciona: “Já participei de alguns projetos relacionados a direitos humanos”.  

Em contrapartida, a entrevistada P9 expressa que sua participação foi limitada e sem um 

aprofundamento significativo: “Eu participei na época da minha graduação, mas foi muito 

pouco, superficial”. Ainda entre as participantes que tiveram contato com as temáticas, uma 

esteve envolvida apenas em iniciativas que discutiram gênero: “Eu trabalhei em cima dessa 

questão de gênero” (P8), e duas participaram de ambos os tipos de eventos ou projetos: “Já, já, 

já, já na Universidade Federal” (P7). 

Apesar das informações fornecidas pelas participantes parecerem incongruentes em 

relação à questão analisada anteriormente, pois o grupo que afirmou não ter participado não 

necessariamente coincide com aquele que desconhecia o PNEDH, é possível inferir que as 

docentes possam ter participado de eventos que abordavam temas de direitos humanos, sem que 

estes estivessem diretamente ligados à educação em direitos humanos ou, mesmo que houvesse 

alguma relação, o PNEDH pode não ter sido discutido. Ademais, mesmo nos casos em que o 

Plano foi mencionado nesses encontros, é provável que tal referência tenha ocorrido sem um 

exame aprofundado do seu conteúdo. 

Na continuidade desse raciocínio, a quinta questão examina a abordagem de assuntos 

pertinentes à violência de gênero ou aos direitos humanos em sala de aula. O intuito dessa 

investigação consiste em complementar a análise acerca da possibilidade de se implementar o 

ensino e a aprendizagem dos direitos humanos sob uma perspectiva de gênero nas instituições 

de ensino, avaliando se os educadores, independentemente de sua experiência com o tema, 

procuram integrar esses conteúdos em suas atividades pedagógicas. As informações coletadas 

foram categorizadas da seguinte maneira: 

 

GRÁFICO 15: Análise da abordagem de temas relacionados à violência de gênero ou aos 
direitos humanos em sala de aula.  

 



206 
 

 

 
Fonte: Elaboração própria com base nas informações constantes no Quesito 5 do roteiro de entrevista 
semiestruturado. 

 

Conforme evidenciado no Gráfico 15, a quantidade de professoras que abordaram 

temáticas relacionadas aos direitos humanos e/ou gênero em suas aulas é superior àquelas que 

nunca integraram tais conteúdos em suas atividades pedagógicas. Especificamente, três 

docentes relataram ter discutido temas de direitos humanos, enquanto cinco mencionaram 

abordar tanto os direitos humanos quanto questões de gênero, totalizando oito participantes em 

uma amostra de dez. 

Esses dados indicam que, apesar de metade do grupo não estar ciente da existência do 

PNEDH e não ter participado de eventos ou cursado disciplinas pertinentes a essas áreas, elas 

já incorporaram esses tópicos em suas práticas pedagógicas. Um exemplo dessa realidade é o 

depoimento da professora P1: “Sim, a gente trabalha muito; independente da disciplina em que 

se está trabalhando ou quando surge alguma situação em que se faz necessário que a gente 

reforce esses temas”. 

É importante ressaltar que, embora algumas docentes demonstrem um compromisso 

mais profundo na abordagem desses conteúdos, outras o fazem de maneira mais superficial. Por 

exemplo, P6 afirma: “A gente trabalha a questão do combate ao bullying, do respeito entre os 

alunos e com os demais membros da escola; que não deixa de ser direitos humanos, mas de 

forma bem tangencial”; enquanto P3 menciona fazê-lo “indiretamente”. Mesmo assim, essas 

professoras conseguem superar lacunas formativas devido à relevância atribuída ao ensino 

2

3

0

5

0 1 2 3 4 5 6

NÃO, NUNCA ABORDOU

SIM, JÁ ABORDOU TEMAS RELACIONADOS APENAS AOS 
DIREITOS HUMANOS

SIM, JÁ ABORDOU TEMAS RELACIONADOS APENAS À 
VIOLÊNCIA DE GÊNERO

SIM, JÁ ABORDOU A AMBOS OS TEMAS

ABORDAGEM DE TEMAS RELACIONADOS À VIOLÊNCIA DE 
GÊNERO OU AOS DIREITOS HUMANOS EM SALA DE AULA



207 
 

 

dessas questões. 

Diante desses breves apontamentos, procederemos a uma análise mais detalhada das 

duas questões subsequentes, uma vez que estão intrinsecamente relacionadas ao objetivo 

principal deste capítulo. As duas questões finais, que se sucederão às que receberão maior 

atenção, serão tratadas de forma complementar e, por conseguinte, serão abordadas com menor 

extensão para destacar os temas centrais desta seção.  

Sendo assim, a sexta questão visa analisar os possíveis efeitos da implementação do 

PNEDH segundo as perspectivas das professoras entrevistadas. Nesse sentido, procurou-se 

compreender os impactos que as docentes participantes consideram que poderão ocorrer na 

instituição de ensino selecionada com a efetiva aplicação deste documento orientador sobre 

educação em direitos humanos. 

Para conduzir essa análise, será novamente empregada a técnica de análise lexical, 

considerando as palavras mais frequentemente mencionadas nas respostas referentes ao sexto 

tópico, juntamente com o exame do contexto por meio dos relatos dos sujeitos envolvidos. Além 

disso, será utilizada a Nuvem de Palavras para destacar os termos mais citados e, para uma 

exploração mais profunda da temática em questão, aplicaremos a Árvore de Similitude, uma 

vez que esta questão está diretamente alinhada aos objetivos centrais da pesquisa. 

Após a organização do corpus textual contendo os depoimentos das entrevistadas sobre 

o tema abordado na sexta questão, obteve-se um total de 664 ocorrências por meio do software 

IraMuTeQ. Essas ocorrências foram distribuídas em 21 segmentos de texto (ST), utilizando 

apenas palavras ativas; dentre elas, 31 que apresentaram maior frequência foram selecionadas 

pelo software para compor a Nuvem de Palavras apresentada abaixo: 

 

FIGURA 4: Nuvem de Palavras dos possíveis efeitos da implementação do PNEDH nas 
práticas e conteúdos escolares na perspectiva do público-alvo.  



208 
 

 

 
Fonte: Elaboração realizada com o auxílio do software IRaMuTeQ, com base nas informações 
coletadas da Questão 6 presente no roteiro de entrevista. 

 

 A análise apresentada na Figura 4, que ilustra a Nuvem de Palavras, revela que o termo 

“gente” se destaca, sendo o mais citado nas respostas à questão em exame. Embora essa palavra 

não esteja relacionada a um um efeito esperado associado à implementação do PNEDH no 

ambiente escolar, sua ocorrência é quase recorrente nos depoimentos, frequentemente na forma 

da locução pronominal “a gente”, que remete semanticamente ao pronome pessoal “nós”. 

Nesse contexto, a utilização frequente desse termo sugere que as docentes entrevistadas 

se percebem como parte de um coletivo integrado, assemelhando-se a uma família institucional 

que assume conjuntamente a responsabilidade. Essa percepção é evidenciada tanto pela 

centralidade observada na Nuvem de Palavras quanto pelos relatos da docente P1. 

 

Eu acho que isso traz mais benefícios. A gente já trabalha assim, de formas 
mais esporádicas, mas não deixa de acontecer no dia a dia. Porque, como eu 
já lhe falei, os textos que vêm, as dinâmicas que são feitas, o que é nos 
oferecido nesse sentido, os trabalhos que são voltados para a escola. Não há 
espaço melhor do que a escola para a gente implementar, a gente trabalhar 
a questão de valores, de respeito e dos direitos humanos como um todo (P1, 
grifo nosso). 

  

Além do termo “gente”, o vocábulo “porque” ocupa a segunda posição entre as 

expressões mais citadas. Com a mesma base de entendimento sobre a recorrência de uso da 

palavra “gente”, “o termo porque” é mencionado nas entrevistas associadas a uma explicação 



209 
 

 

sobre os impactos do PNEDH sugeridos. Ainda que a pergunta fosse direcionada a elencar 

fatores, era habitual que as participantes complementassem suas percepções com justificativas. 

Isso pode ser ilustrado pelos relatos de P2: 

 

Iria avançar muito mais, porque cada conhecimento que a gente tem, em 
cima do trabalho com essa prática, vai ajudar no desenvolvimento da criança 
— nos momentos que ela está na rotina da escola, em casa, na rua. Porque isso 
não afeta só na escola; vem de casa, traz para a escola, em qualquer ambiente 
que ela está, ela vai reproduzir. Porque quando a gente ampliar esse 
conhecimento em direitos humanos, a gente vai saber também ampliar o 
trabalho que vai ser feito na escola com as crianças. Porque os direitos 
humanos trabalham justamente esses valores: da igualdade, do respeito, da 
dignidade da pessoa humana, de como a gente pode ajudar nos mínimos 
detalhes (P2, grifo nosso). 

 

 Ademais do sentido com que essas palavras foram utilizadas, o ponto de relevo dessa 

investigação é o que as docentes acreditam que impactará nas práticas escolares com a 

implementação do PNEDH na condução do ensino e aprendizagem em direitos humanos. Nesse 

contexto, as palavras “violência”, “diminuir”, “direito”, “respeito”, “conhecimento”, 

“professor”, entre outras mencionadas, constituem o arcabouço estruturante de suas percepções 

sobre os possíveis efeitos. 

 

Eu digo assim, que ia se colher no futuro, né? Eu acho que esses índices iam 
diminuir bastante, né? A violência contra a mulher; a questão mesmo da 
desigualdade social em relação ao emprego. Eu acho que isso ia diminuir 
bastante, porque a sociedade futura são eles, que estão aqui na sala de aula, 
aprendendo. 
Então, acredito que, se a gente trabalhasse mesmo, com e devida importância, 
com respaldo, eu acho que, no futuro, esses índices, a gente talvez nem 
escutasse mais (P5, grifo nosso). 
 

  

Do fragmento da fala de P5, observa-se uma crença positiva em relação, não apenas às 

práticas pedagógicas, mas também aos reflexos delas na questão da violência contra a mulher 

e até das desigualdades de gênero no campo trabalhista, a partir da aplicação do PNEDH na 

escola. No entanto, as docentes ressaltaram também que esse impacto postivo tem relação com 

a capacitação dos professores.  

Nessa vertente, alega P9 que: “Até é necessário, tanto pra o conhecimento dos alunos, 

dos seus direitos, como dos professores, em como agir, como passar, transmitir tudo isso. São 

conflitos em casa que vêm pra escola, e a gente não sabe como lidar”. O depoimento de P10 



210 
 

 

também corrobora com esse pensamento: 

 

Eu acredito na educação. Eu acredito que o professor é um agente de 
transformação. Eu tenho que abraçar, amar aquilo ali que eu vou fazer, para 
poder fazer diferente, porque a gente se acostuma, se acomoda nas situações 
— e a gente tem que fazer algumas coisas diferentes. A gente tem que plantar 
a sementinha (P10, grifo nosso). 

 

A educadora Maria Elizete Carvalho endossa a ideia de que é fundamental capacitar os 

docentes para a instrução em direitos humanos. Para ela, a educação deve ser vista como um 

recurso indispensável que contribui para a proteção da vida e para a promoção de condições 

dignas de existência, sendo dever do Estado assegurar sua disponibilização em conformidade 

com a obrigação de garantir o bem-estar de todos os cidadãos (CARVALHO, 2014). 

Adicionalmente, afirma: “Nessa perspectiva, colocamos a formação docente em Direitos 

Humanos como necessidade e como direito” (CARVALHO, 2014, p. 177). 

Ainda em consonância com o relato de P10, a professora Carvalho (2014, p. 178) 

enfatiza que: “é necessário pensar o educador como um agente de transformação, em articulação 

com seu tempo e contexto histórico”. De acordo com sua perspectiva, a incorporação de 

conhecimentos relacionados aos direitos humanos na formação do educador contribui para o 

aprimoramento da maturidade profissional, ética e cultural. Este processo fundamenta-se em 

princípios de justiça, solidariedade e igualdade na diversidade, em que a reflexão sobre a 

realidade sociocultural e educacional exerce uma função essencial nas ações e decisões dos 

docentes (CARVALHO, 2014). 

Prosseguindo com os impactos da implementação do Plano Nacional de Educação em 

Direitos Humanos na escola modelo e fazendo alusão à afirmação da docente P10 sobre o papel 

do professor como aquele que planta a semente, analisemos a figura 5, que representa a Árvore 

de Similitude gerada pelo IraMuTeQ com base nas respostas dadas à sexta questão do roteiro 

de entrevista. 

Para fins de esclarecimento, a análise de similaridade compreende a construção de um 

gráfico que ilustra o grau de semelhança entre as palavras mais frequentemente empregadas 

pelas participantes, levando em conta a conectividade entre as formas reduzidas. Para efetuar 

essa análise, foram preservados tanto o número de ocorrências quanto as palavras ativas 

identificadas na Nuvem de Palavras apresentada na Figura 4. 

 



211 
 

 

FIGURA 5: Árvore de Similitude dos possíveis efeitos da implementação do PNEDH nas 
práticas e conteúdos escolares na perspectiva do público-alvo.  

 

 

Fonte: Elaboração realizada com o auxílio do software IRaMuTeQ, com base nas informações 
coletadas da Questão 6 presente no roteiro de entrevista. 

 

Conforme demonstrado na Árvore de Similitude acima, os termos mais fortemente 

destacados na Nuvem de Palavras se interconectam com base no sentido utilizado pelas 

entrevistadas. É importante notar que esses vocábulos emanam do centro da palavra “porque” 

e se relacionam com os termos ao seu redor. Observa-se que a palavra central “porque” se liga 

a outros três grupos por meio das palavras principais desses grupos, quais sejam: “gente”, 

“escola” e “achar”. 



212 
 

 

Como constatado na Nuvem de Palavras, a frequência do uso da palavra “porque” 

decorre do fato de que as respostas costumam vir acompanhadas de justificativas: “porque a 

gente”; “porque a escola”; “porque eu acho”. Essas expressões dão origens a diversas razões, 

relacionadas às palavras nas extremidades. No entanto, ao entorno do termo central “porque”, 

aparecem as palavras “mais”, “criança”, “só”, “vir” e feminicídio”. Essa conexão semântica 

aponta para os motivo dos efeitos percebidos, que na totalidade das respostas apontaram para 

aspectos positivos ligados ao protagonismo infantil. Essa inferência pode ser ilustrada por meio 

do relato de P8:   

 

É o efeito mais positivo possível, porque uma criança que não entende 
quais são os seus direitos só sabe dever, dever, dever. Quais são os seus 
direitos, de fato, sabe? A gente peca por falta de conhecimento. Então, se a 
gente não conhece, a gente não tem como mudar. Eu preciso conhecer —  
e era preciso que isso fosse implementado no currículo. Era preciso que isso 
estivesse dentro da grade, né?, das escolas. A gente não tem a BNCC? Pois 
era preciso (P8, grifo nosso). 

 

Do excerto acima e da Figura 5, que ilustra a Árvore de Similitude, pode-se inferir que 

a conexão entre “porque”, “gente” e “escola” evidencia que o efeito positivo relatado por P10 

com a implementação do PNEDH na escola incide na aquisição do conhecimento dos direitos 

pela criança. Nesse contexto, essa educação em direitos humanos permite à  criança reconhecer-

se como sujeito de direitos. 

Além disso, conforme o gráfico e o testemunho de P8, a justificativa expressa pelo 

vocábulo “porque” se relaciona com o termo “gente” pelo mesmo motivo percebido 

anteriormente: um senso de responsabilidade e de pertencimento de grupo. Entretanto, nesse 

contexto, a docente não se posiciona do lugar de fala enquanto professora, mas enquanta cidadã. 

Como destacado em seu depoimento, P8 faz uma autocrítica: “A gente peca por falta de 

conhecimento”; “se a gente não conhece, a gente não tem como mudar”. 

Uma questão salientada não apenas pela entrevistada P8, mas também por outras 

educadoras, refere-se à Base Nacional Comum Curricular (BNCC), que se configura como um 

documento orientador das práticas pedagógicas. Este documento apresenta um caráter 

normativo, estabelecendo um conjunto orgânico e progressivo de aprendizagens fundamentais 

que todos os alunos devem adquirir ao longo das diferentes etapas e modalidades da Educação 

Básica. O objetivo da BNCC é garantir aos estudantes seus direitos de aprendizagem e 

desenvolvimento, em consonância com as diretrizes estipuladas pelo Plano Nacional de 



213 
 

 

Educação (PNE), sendo sua aplicação restrita ao âmbito da educação escolar (BRASIL, 2018). 

Entretanto, embora a BNCC expresse a preocupação com a garantia do direito à 

educação, no que se refere à educação em direitos humanos, o referido documento faz menção  

apenas tangencialmente, apontando normativos que versem sobre a possibilidade desse ensino 

e aprendizagem no currículo escolar, como se observa na referência ao Plano Nacional de 

Educação (PNE) e ao Programa Nacional de Direitos Humanos – Diretriz 3 (PNDH-3).  

De acordo com a Base Nacional Comum Curricular (BNCC), é responsabilidade dos 

sistemas e das redes de ensino, assim como das instituições escolares, nas suas respectivas áreas 

de autonomia e competência, integrar nos currículos e nas propostas pedagógicas a discussão 

de temas contemporâneos que impactam a vida humana em níveis local, regional e global, 

preferencialmente de maneira transversal e integradora (BRASIL, 2018). 

Entre os temas que podem ser incorporados aos currículos, a BNCC destaca:  

 

Direitos da criança e do adolescente (Lei nº 8.069/199016), educação para o 
trânsito (Lei nº 9.503/199717), educação ambiental (Lei nº 9.795/1999, 
Parecer CNE/CP nº 14/2012 e Resolução CNE/CP nº 2/201218), educação 
alimentar e nutricional (Lei nº 11.947/200919), processo de envelhecimento, 
respeito e valorização do idoso (Lei nº 10.741/200320), educação em direitos 
humanos (Decreto nº 7.037/2009, Parecer CNE/CP nº 8/2012 e Resolução 
CNE/CP nº 1/201221), educação das relações étnico-raciais e ensino de 
história e cultura afro-brasileira, africana e indígena (Leis nº 10.639/2003 e 
11.645/2008, Parecer CNE/CP nº 3/2004 e Resolução CNE/CP nº 1/200422), 
bem como saúde, vida familiar e social, educação para o consumo, educação 
financeira e fiscal, trabalho, ciência e tecnologia e diversidade cultural 
(Parecer CNE/CEB nº 11/2010 e Resolução CNE/CEB nº 7/201023) 
(BRASIL, 2018, p. 19-20, grifo nosso). 

 

Observa-se no trecho acima, que a educação em direitos humanos é um dos temas a 

serem abordadas no Ensino Básico. Todavia, o normativo alude ao Decreto nº 7.037/2009, ao 

Parecer CNE/CP nº 8/2012 e à Resolução CNE/CP nº 1/2012 para delinear suas diretrizes e 

formas de implementação. É importante destacar o Decreto mencionado, que aprova o Plano 

Nacional de Direitos Humanos (PNDH-3) e estabelece outras disposições, especialmente com 

relação ao Eixo Orientador V, que trata da Educação e Cultura em Direitos Humanos. 

A Diretriz 18 do respectivo Eixo aborda a “efetivação das diretrizes e dos princípios da 

política nacional de educação em Direitos Humanos para fortalecer uma cultura de 

direitos” [Grifo nosso]. Por sua vez, a Diretriz 19 sublinha o “fortalecimento dos princípios 

da democracia e dos Direitos Humanos nos sistemas de educação básica, nas instituições 



214 
 

 

de ensino superior e nas instituições formadoras” [Grifo nosso]; ambas as diretrizes evidenciam 

os impactos positivos que um ensino voltado para direitos humanos pode ter nas instituições 

educacionais. 

À luz desses elementos, observa-se que a BNCC, embora de forma discreta, contempla 

a possibilidade de incorporar a educação em direitos humanos ao currículo escolar. No entanto, 

contrariamente à escassez de conhecimento que as docentes manifestaram acerca do PNEDH, 

é notável que a BNCC possui ampla circulação no meio educacional, apesar de muitos 

educadores não possuírem um entendimento profundo sobre seus preceitos.  

Assim, a implementação da educação em direito humanos, bem como do PNEDH nas 

instituições de ensino, tem potencial para produzir efeitos benéficos nas práticas escolares. Essa 

perspectiva é corroborada pelo depoimento de P2, que também recorre ao "porque" para 

fundamentar sua argumentação: 

 

Porque quando a gente ampliar esse conhecimento em direitos humanos, 
a gente vai saber também ampliar o trabalho que vai ser feito na escola 
com as crianças. Porque os direitos humanos trabalham justamente esses 
valores da igualdade, do respeito, da dignidade da pessoa humana — de como 
a gente pode ajudar nos mínimos detalhes (P2, grifo nosso). 

 

Nesse contexto, em resposta à sexta questão, as docentes entrevistadas apontaram que a 

adoção do PNEDH não apenas é capaz de “melhorar o comportamento dos meninos, o 

crescimento, a maturidade — mesmo eles vivendo em um lar onde tem a violência, onde tem a 

falta de respeito”, mas também que eles “iriam ter um novo pensamento; iriam levar o exemplo 

pra casa; serem agentes multiplicadores” (P3).  

É nesse sentido das declarações de P3 que procederemos à análise do sétimo quesito, 

que investiga os possíveis reflexos da implementação do PNEDH nos índices de violência 

de gênero na comunidade sob a ótica do público alvo. 

A sétima questão busca, portanto, examinar se as práticas escolares, após a 

implementação do PNEDH na Escola, podem influenciar, de alguma maneira, nos índices de 

violência de gênero na comunidade, segundo a perspectiva das docentes participantes. Para 

conduzir essa investigação, adotaremos a mesma metodologia da questão anterior, iniciando 

pelo levantamento das palavras mais recorrentes nas respostas dadas pelas professoras a essa 

indagação. 

Ademais, será realizada uma análise de conteúdo observando o contexto em que os 



215 
 

 

vocábulos aparecem, os quais serão representados por meio de uma Nuvem de Palavras, 

utilizando os depoimentos das entrevistadas e embasamento teórico. Também será feita uma 

análise dos discursos por meio da Árvore de Similitude. No âmbito das análises referentes aos 

possíveis reflexos sobre os índices de violência de gênero, buscaremos identificar, nos relatos, 

quais são os impactos tanto a curto quanto a longo prazo. 

Após a sistematização do corpus textual, que reúne os dados das entrevistadas referentes 

à sétima questão, foram registradas 1002 ocorrências através do software IraMuTeQ. Essas 

ocorrências foram organizadas em 31 segmentos de texto (ST), considerando apenas palavras 

ativas. Dentre elas, o software selecionou 48 palavras com maior frequência para integrar a 

Nuvem de Palavras exibida a seguir: 

 

FIGURA 6: Nuvem de Palavras dos possíveis reflexos da implementação do PNEDH nos 
índices de violência de gênero na comunidade sob a ótica do público alvo. 
  

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Elaboração realizada com o auxílio do software IRaMuTeQ, com base nas informações 
coletadas da Questão 7 presente no roteiro de entrevista. 

 

Conforme evidenciado na Nuvem de Palavras apresentada, os vocábulos “não” (20), 

“criança” (13), “porque” (12), “achar” (10), “momento” (8), “comunidade” (7), 

“conhecimento” (7) e “escola” (7) são os termos que mais se destacam nas respostas à sétima 



216 
 

 

pergunta. 

Embora o termo “não” se configure como o mais frequente na questão que explora os 

potenciais reflexos da implementação do PNEDH sobre os índices de violência de gênero na 

comunidade, sua análise em um contexto semântico revela que não implica em um viés negativo 

acerca dos possíveis efeitos. Na verdade, muitos elementos sugeridos são frequentemente 

apresentados de maneira oposta, como ilustra o relato da participante P9: “Se fosse feito um 

trabalho legal, a longo prazo, nós iríamos ter crianças e adolescentes, sujeitos de direitos, 

conscientes das suas... dos seus direitos mesmo; o que é que pode e o que é que não pode”. 

A partir da declaração de P9, nota-se que algumas participantes apontaram possíveis 

efeitos considerados para curto ou longo prazo e que foram divididos nessas duas categorias. É 

importante destacar que a definição dessas categorias pode ser realizada pelo pesquisador antes 

ou após as entrevistas e podem até mesmo ser combinadas. No entanto, neste estudo específico, 

a categorização entre efeitos a curto e longo prazo foi realizada após a coleta de dados, quando 

se observou que as próprias entrevistadas indicavam elementos com impacto em suas realidades 

em diferentes momentos. 

De acordo com o relato da participante P9, a implementação do PNEDH geraria efeitos 

no aprendizado dos alunos a longo prazo, o que por sua vez resultaria em crianças e adolescentes 

reconhecendo-se como sujeitos de direitos, plenamente cientes de suas responsabilidades e 

deveres. A docente P2 também justifica que os efeitos positivos mencionados por ela não 

aconteceriam em pouco espaço de tempo, mas necessitaria de persistência para que as mudanças 

fossem visíveis. P2 expressa sua perspectiva da seguinte maneira: 

 

Eu acho que surte efeito, porque, a partir do momento que os pais não 
têm conhecimento, eles também não vão saber lidar. E, quando esse 
conhecimento começa da criança, da maneira mais simples, que vai 
chegando na conversa, como se expressar. Às vezes, a mãe reage de um 
jeito: “olha, isso acontece, você faça assim”. Aí a criança diz: “Não... 
mas hoje eu vi o filme, a tia conversou, disse que a gente tem que 
realizar assim” — e vai tendo esse momento. É algo que tem que ser 
diariamente. Não vai ser só uma semana, num mês; tem que ser 
continuamente, porque a mudança começa nesse pensamento (P2, 
grifo nosso). 

 

No início do trecho, verifica-se a associação entre os termos “acho”, “efeito”, “porque”, 

“momento” e “conhecimento”, evidenciando a opinião da entrevistada quanto ao marco 

temporal em que surgem os efeitos, indicando ser a partir do momento de implementação do 



217 
 

 

PNEDH na escola. É pertinente notar que tais expressões figuram entre as mais frequentemente 

mencionadas nos relatos. 

Em outro relato, esse marco também é destacado como o princípio do impacto dessa 

implantação no ambiente escolar. Contudo, além desse aspecto, a declaração da participante 

ressalta que tal implementação não deve limitar-se às atividades dentro do espaço educacional; 

é imprescindível que sua atuação se estenda às famílias, de modo que elas possam contribuir 

conjuntamente para uma transformação social na comunidade e, consequentemente, afetar 

positivamente os índices de violência de gênero. O depoimento de P6 ilustra essa observação: 

 

A partir do momento que a criança aprende a respeitar qualquer tipo de 
gênero — pode ser feminino, homossexual, qualquer problema relacionado a 
gênero — eu acho que, a partir dessa formação, as crianças iriam 
respeitar mais, iriam ver com outros olhos, iriam trabalhar também para 
que isso acontecesse mais, que a sociedade vivesse de uma forma mais 
justa, mais respeitosa por todos. Então, eu vejo muito essa implementação 
aqui e esse reflexo na comunidade, justamente fazendo essas crianças 
serem agentes de mudança — e esse conhecimento não ficar entre as paredes 
da escola.  
Eu vejo também que, hoje em dia, as escolas também já abrem mais as 
portas para trazer a família e a comunidade para dentro da escola, para 
participar dos eventos, o que eu acho que é uma coisa que também iria 
contribuir muito (P6, grifo nosso). 
 

 

Além de corroborar com a concepção de P2 em relação aos efeitos positivos da 

implementação do Plano na escola, momento que marca o início da transformação, a docente 

P6, ainda que implicitamente, destaca efeitos que podem ser observados a curto prazo. Tais 

resultados incluem: o respeito a todas as formas de gênero; a prática da empatia em relação ao 

outro; e a promoção de um ambiente onde o respeito seja exercido com mais frequência, 

permitindo uma convivência mais justa e respeitosa. Em síntese, isso possibilitaria que as 

crianças se tornassem "agentes de mudança". 

Ademais desse efeito de incidência de menor tempo, através do depoimento da docente 

P5, evidencia-se outro resultado de grande relevância: a capacidade de identificar a violência e 

denunciá-la. De acordo com P5, essa aprendizagem nas escolas proporciona às crianças “o 

poder de denunciar, de ter coragem de denunciar, porque vai ter uma lei que vai respaldar, que 

vai estar junto [...], os assistentes sociais, a própria comunidade; ter a lei junto”. Ela conclui 

afirmando: “e a própria criança, eu acho também, sabe indentificar”.  

Como evidenciado pela fala de P5, a aquisição do conhecimento que gera consciência 



218 
 

 

sobre a inaceitabilidade da violência promove não apenas o empoderamento das crianças, mas 

também dos seus familiares, por meio delas, e das iniciativas da escola estendidas às famílias. 

Isso visa capacitá-los para que realizem denúncias e rompam o ciclo de violência. Nesse norte, 

a professora P8 igualmente reconhece a criança como um agente de transformação em seu 

contexto social:  

 

A criança tem um poder fora do comum de levar para dentro das suas 
casas esse poder transformador. Ela se transforma. Porque, quando a gente 
diz que ela tem que economizar água, dentro da casa dela, ela fecha a torneira 
e não deixa ninguém abrir. Elas são agentes de mudança (P8, grifo nosso). 

 

Essa perspectiva de considerar a criança como um canal de transmissão de princípios e 

valores relacionados aos direitos humanos, com impactos a curto prazo no enfrentamento da 

violência de gênero, não se baseia apenas na transmissão de conteúdos. Ela também depende 

da experiência vivenciada em torno dos direitos humanos, que tem seu início no educador, 

refletido em seus discursos e práticas. Nesse cenário, a capacitação do professor também 

constitui um importante fator nesse processo. 

Por meio do ensino e aprendizagem em direitos humanos, os alunos começam a 

vivenciar o aprendizado, aplicando na prática os conhecimentos adquiridos teoricamente; essa 

experiência resulta na formação de hábitos e costumes. Como já afirmara Rousseau em sua obra 

"Emílio, ou da Educação" (1995), discutida no item 3.2, o ser humano nasce intrinsecamente 

bom, mas suas atitudes e pensamentos podem ser corrompidos pela influência dos outros.  

Nesse raciocínio, tanto as más quanto as boas influências exercem impacto sobre o 

indivíduo. Para a docente P7, “o conhecimento arrasta porque, a partir do momento que ele 

começa a respeitar o coleguinha dele dentro da escola, esse coleguinha vai chegar em casa e vai 

dizer: ‘mamãe, fulano me tratou tão bem hoje’” (P7).  

Portanto, segundo as docentes entrevistadas, o saber adquirido na instituição escolar, 

aliado à exemplificação prática dos valores referentes aos direitos humanos, possui potencial 

para transformar hábitos e costumes dentro do ambiente familiar. Para uma análise mais 

aprofundada dessas perspectivas, é pertinente observar as semelhanças nas narrativas do 

público-alvo representadas na Árvore de Similitude: 

 

 

 



219 
 

 

FIGURA 7: Árvore de Similitude dos possíveis reflexos da implementação do PNEDH nos 
índices de violência de gênero na comunidade sob a ótica do público alvo. 

 

Fonte: Elaboração realizada com o auxílio do software IRaMuTeQ, com base nas informações 
coletadas da Questão 7 presente no roteiro de entrevista. 

 

A análise da Árvore de Similitude apresentada na Figura 7 revela que os termos centrais 

que conectam as narrativas das entrevistadas são “porque”, “não” e “criança”. Conforme 

evidenciado na Nuvem de Palavras ilustrada na Figura 5, o advérbio de negação “não” é 

utilizado em um contexto onde as ideias são frequentemente expostas de maneira contrária. 

Essa escolha lexical ressalta a forma e o padrão regional pelo qual o público-alvo se comunica, 

sem sugerir um sentido negativo em relação ao objeto da indagação, que se refere aos potenciais 



220 
 

 

efeitos da implementação do PNEDH nas práticas escolares e sua capacidade de reduzir os 

índices de violência de gênero na comunidade. 

Nesse mesmo contexto, a conjunção causal ou explicativa “porque” surge como um 

elemento conectivo entre os impactos percebidos pelas docentes e suas respectivas 

justificativas. O vínculo entre esse termo e a palavra “criança” destaca o protagonismo infantil, 

indicando que essas figuras constituem o foco principal da análise, para as quais os benefícios 

devem ser atribuídos. 

É possível observar que a palavra "porque" aparece em seu núcleo associada ao termo 

"momento", evidenciando que as explicações relacionadas às suas percepções sobre os 

potenciais impactos na comunidade estão vinculadas ao momento da implementação do Plano. 

Isso enfatiza que, em sua perspectiva, a integração do PNEDH nas práticas escolares terá 

repercussões na questão da violência de gênero na comunidade, por meio da influência do 

aprendizado das crianças e do convívio em um ambiente que promove os valores dos direitos 

humanos.   

No núcleo do termo "criança", destacam-se conectados os termos “conhecimento”, 

“comunidade”, “escola” e “família”. Desse cerne, infere-se a ideia de que o conhecimento em 

direitos humanos adquirido na escola é transmitido pelas crianças às suas famílias, as quais, por 

sua vez, impactam a comunidade. Essa inferência pode ser verificada nos discursos das 

docentes P2, P5, P6 e P7 mencionados anteriormente. Contudo, ela é particularmente ilustrada 

no depoimento de P1: 

 

Eu creio que a tendência é só melhorar. Então, eu creio que se a gente começa 
a formar, a passar de uma forma muito significativa para a criança, para 
o adulto, para a família também — porque a escola traz muito a 
comunidade para nós. Vem pai, vem mãe, vem... sabe? E, assim, esse 
trabalho pode ser voltado para beneficiar mais ainda toda a comunidade. 
Porque a escola, o foco dela é a comunidade. Ela vai muito além das 
paredes. Então, vai só beneficiar. E aí, eu creio que a comunidade vai ser 
atingida de uma forma muito positiva (P8, grifo nosso). 

 

Diante dessas considerações, torna-se claro que a escola desempenha uma função crucial 

no desenvolvimento cognitivo da criança. Como mediadora ou desafiadora, dependendo da 

abordagem metodológica adotada, a instituição educacional facilita o aprendizado e a aquisição 

de conhecimentos. Nesse cenário, quando o ensino se concentra em conteúdos relacionados aos 

direitos humanos, ele se revela capaz de fomentar processos educativos que favorecem a 



221 
 

 

construção da cidadania, a qual é formada e entendida por meio do conhecimento dos direitos 

fundamentais, assim como pelo respeito à pluralidade e às diversidades (CALISSI, 2014). 

Entretanto, deve-se reconhecer que o currículo escolar necessita incorporar novos tipos 

de conteúdos, novas metodologias de estudo e novos objetivos a serem atingidos. A inclusão 

dos direitos humanos na educação abrange diversas questões sociais e requer um entendimento 

holístico, estabelecendo conexões entre os saberes no processo de ensino-aprendizagem. 

Tradicionalmente, esses saberes são organizados na escola através de uma divisão e 

especialização das disciplinas acadêmicas (CALISSI, 2014). 

Além disso, para trabalhar esse tipo de conteúdo, é fundamental a interação entre 

diversas áreas do conhecimento, uma vez que essa forma de educação se manifesta em múltiplas 

dimensões, incluindo as jurídicas, sociopolíticas e culturais (CALISSI, 2014). É importante 

ressaltar que, para a Educação em Direitos Humanos ser integrada nos currículos escolares, ela 

deve estar presente no Projeto Político-Pedagógico (PPP) da instituição de ensino, funcionando 

como se fosse uma Declaração Universal dos Direitos Humanos no âmbito escolar. A inserção 

da EDH no PPP representa uma declaração de intenções de natureza ético-política cidadã que 

a Escola demonstra querer implementar na instituição (SILVEIRA, 2014). 

Diante das considerações acerca das implicações do PNEDH na escola modelo e seus 

efeitos nos índices de violência de gênero na comunidade, as duas perguntas a seguir serão 

analisadas com um enfoque mais superficial, pois constituem especificações simples das 

questões seis e sete. As indagações direcionarão a pesquisa para as perspectivas das docentes 

sobre a avaliação da cultura de respeito sob dois aspectos: se o ensino em direitos humanos na 

escola pode favorecer a construção dessa cultura e se essa construção pode impactar os índices 

de violência de gênero. 

Diante disso, visando uma análise mais detalhada do raciocínio das entrevistadas, que 

abrange desde a interpretação dos direitos humanos até suas implicações nos índices de 

violência de gênero, o oitavo quesito examina se a educação em direitos humanos nas 

instituições de ensino pode contribuir para o desenvolvimento de uma cultura de respeito. 

Nesta investigação, restringiremos nossa abordagem às narrativas das professoras por meio das 

expressões mais frequentes, as quais serão apresentadas através da Nuvem de Palavras, e seu 

respectivo contexto.  

Após a organização do conjunto textual proveniente das informações coletadas nas 

entrevistas pertinentes à oitava questão, o software IraMuTeQ registrou 876 ocorrências. Essas 



222 
 

 

ocorrências foram classificadas em 26 segmentos de texto (ST), considerando unicamente 

palavras ativas. Dentre elas, o software evidenciou 47 palavras com maior frequência, as quais 

compõem a Nuvem de Palavras que será apresentada a seguir: 

 

FIGURA 8: Nuvem de Palavras sobre a contribuição do ensino em direitos humanos na 
Escola para o desenvolvimento de uma cultura de respeito, considerando a perpectiva do 
público-alvo. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Fonte: Elaboração realizada com o auxílio do software IRaMuTeQ, com base nas informações 
coletadas da Questão 8 presente no roteiro de entrevista. 
 

A Nuvem de Palavras apresentada na Figura 8 exibe características análogas às 

observadas em nuvens de questões anteriores, notadamente pela preponderância dos termos 

"gente", "porque", "não" e "achar". As justificativas para a recorrência dessas palavras nas 

respostas da oitava questão são as mesmas que se aplicam às questões anteriores. Portanto, 

procederemos à análise do contexto em que tais vocábulos emergem.  

O objetivo desta questão consiste em examinar a cultura de respeito como um princípio 

a predominar sobre a cultura da violência e o machismo, que perpetuam a violência de gênero. 

Ademais, busca-se investigar, sob o ponto de vista das docentes envolvidas, como a educação 

em direitos humanos no Ensino Básico pode contribuir para o fortalecimento dessa cultura de 

respeito. A perspectiva da professora P6 exemplifica como essa cultura pode ser cultivada por 

meio da influência da Educação em Direitos Humanos (EDH) nas instituições escolares. 



223 
 

 

 

A partir da formação da criança, ela pode expandir esse conhecimento 
para os seus..., para a família, para os amigos. E isso, eu acredito, que 
contribui para essa cultura de respeito. E, dentro da escola também — 
que ele respeite o colega, que respeite os professores, que respeite todos 
os funcionários. É uma questão de se relacionar bem com os outros, de 
respeitar, de viver bem, de procurar fazer o que é certo. Eu vejo por aí; de se 
colocar no lugar do outro (P6, grifo nosso). 

 

Conforme o relato de P6, a escola é vista como o ambiente onde se aplica o 

conhecimento adquirido a respeito dos direitos humanos e da convivência respeitosa. Neste 

contexto, o vocábulo “conhecimento” destacou-se como um dos mais frequentes nas respostas 

do público-alvo. É importante frisar que a produção do conhecimento com relevância social 

envolve um imprescindível compromisso com a autonomia do pensamento. A consciência sobre 

a condição de ser-no-mundo se revela como um instrumento que favorece a formação de 

sujeitos sociais críticos e atuantes em suas respectivas sociedades, conscientes de suas 

limitações e, por consequência, capacitados a serem protagonistas de sua própria trajetória 

(DIAS, 2007). 

A proposta de respeito ao saber alheio, que se torna efetiva apenas por meio de práticas 

educativas baseadas no diálogo, possibilita a colaboração entre educadores e educandos na 

construção de processos emancipatórios. Esses processos influenciam profundamente suas 

formas de sentir, pensar e agir em relação ao mundo, aos outros indivíduos sociais e a si mesmos 

(DIAS, 2007).  

De maneira similar, o conceito de "escola" frequentemente se destaca em associação ao 

"conhecimento". Segundo a perspectiva da professora P6, é a escola que propaga o respeito, 

inicialmente alcançando a família e posteriormente a comunidade. Essa visão é reforçada pela 

docente P8 que declara: 

 

Olha, eu acho que seria por todas as vias. Se essa construção se desse por 
meio dessa implementação, começasse o trabalho com os professores — 
porque nem todo mundo, como a gente viu aqui, quase ninguém conhece não, 
só o termo, como essa política toda fez esse trabalho. A partir disso aí, a 
gente vai trabalhar dentro de sala, que vai trabalhar na comunidade. Não 
há como não haver essa mudança, não há. Essa escola aqui é uma escola 
que consegue transformar a comunidade. E não estou falando porque eu 
estou nela, não (P8, grifo nosso).    

 

Nesse contexto, depreende-se que a educação em direitos humanos, mesmo diante da 



224 
 

 

falta de familiaridade da maioria dos educadores com seu Plano orientador, tem o potencial de 

transformar a percepção e a compreensão das relações de gênero. Além disso, essa educação 

contribui para o fomento da tolerância e do respeito à diversidade, impactando não apenas as 

crianças envolvidas no processo educacional, mas também suas famílias e a comunidade na 

qual estão inseridas. É nesse cenário que a nona e última pergunta do roteiro de entrevistas 

examina, sob a ótica do público analisado, como a promoção de uma cultura de respeito 

pode afetar os índices de violência de gênero. 

O intento desta questão, que, embora guarde semelhança com o sétimo item discutido, 

se diferencia ao focar na contribuição específica para a diminuição dos índices de violência de 

gênero na comunidade. Enquanto a indagação anterior examinava a correlação entre a 

implementação do PNEDH e a redução dos casos locais de violência de gênero, nesta se realiza 

uma investigação sobre a relação entre a promoção da cultura do respeito e essa redução. 

De forma semelhante e concisa, é pertinente analisar a percepção das educadoras em 

relação a essa provocação. É importante destacar que a metodologia empregada para a análise 

da nona questão consiste na análise de conteúdo dos depoimentos das professoras, com um 

levantamento das expressões mais frequentes, ilustradas pela Nuvem de Palavras, levando em 

consideração os contextos nos quais essas palavras são utilizadas e as ideias que elas traduzem. 

Dessa maneira, após a sistematização do conjunto textual correspondente às 

informações coletadas sobre o último tópico do questionário, foram registradas 790 ocorrências 

utilizando-se o software IraMuTeQ. Essas ocorrências foram organizadas em 25 segmentos de 

texto (ST), considerando apenas palavras ativas. O software destacou 47 termos que apareceram 

com maior frequência, como “não” (16), “porque” (12), “achar” (11), “muito” (11), “assim” 

(9), “né” (7), “criança” (6), “saber” (6), “diminuir” (5), “entender” (5) e “mudança” (5). Esses 

termos estão representados na Nuvem de Palavras apresentada a seguir: 

 

FIGURA 9: Nuvem de Palavras sobre sobre a relação entre a promoção de uma cultura 
de respeito e seus efeitos nos índices de violência de gênero, conforme a análise do público 
investigado. 
  

 

 

 

 



225 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Fonte: Elaboração realizada com o auxílio do software IRaMuTeQ, com base nas informações 
coletadas da Questão 9 presente no roteiro de entrevista. 

 

 A despeito da recorrência de expressões como “não”, “porque” e “achar”, previamente 

analisadas em seu uso e contexto nas questões anteriores, é possível notar na Nuvem de Palavras 

apresentada a predominância dos termos “diminuir”, “mudança”, “entender” e “saber”. Essas 

palavras estão diretamente associadas aos efeitos que as educadoras acreditam provocar ao 

promover uma cultura de respeito em relação à violência de gênero dentro da comunidade. 

 Observa-se que as docentes possuem uma perspectiva bastante otimista quanto à 

transformação da realidade local por meio do fortalecimento dessa cultura, em oposição a uma 

cultura marcada pela violência. Entretanto, reconhece-se que tais efeitos não se manifestarão 

no curto prazo, como destaca a professora P2: “ Porque eles vão ver as mudanças nos mínimos 

detalhes. Não serão grandes mudanças, nem será assim repentinamente, mas a mudança já 

começa aí”. Em ratificação a esse pensamento, acrescenta P6: 

 

[...] Eu acho que, a partir do momento que a criança compreende que o 
respeito é importante —  tanto para com o outro quanto com ele mesma —
eu acho que, a partir daí, muda o comportamento; e, com isso, vai mudar 
todo o ambiente. Tanto o ambiente escolar como o ambiente em casa, e, 
possivelmente, na sociedade. Eu acho que uma coisa depende da outra. O 
que ele aprende na escola, ele leva para casa (P6, grifo nosso). 
 



226 
 

 

 Considerando o momento de compreensão e internalização do respeito pelo indivíduo 

como ponto de partida para a promoção de uma mudança social, conforme sugerido pela 

participante P6, pode-se invocar a expressão da educadora Vera Maria Candau (2007, p. 399): 

“Este é o nosso momento”. Esta declaração foi feita em sua análise acerca dos desafios 

contemporâneos da educação em direitos humanos, levando em conta o atual contexto 

internacional que se apresenta como desfavorável à consolidação de uma cultura dos direitos 

humanos. 

 De acordo com Candau, o “nosso momento” refere-se à oportunidade que dispomos 

para procurar, em meio a tensões, contradições e conflitos, alternativas que promovam a 

afirmação de uma cultura dos direitos humanos. Tal cultura deve permear todas as práticas 

sociais e facilitar processos de democratização, articular a promoção dos direitos fundamentais 

de cada indivíduo e grupo sócio-cultural, especialmente os direitos sociais e econômicos, junto 

ao reconhecimento das diferenças (CANDAU, 2007).  

Nesse sentido, a participante P3 também pondera que o conhecimento e a aquisição do 

respeito constituem momentos adequados para promover transformações: 

 

Acho que diminuiria bastante, né? Acho que diminuiria muito, muito, muito 
mesmo. Porque, assim, a partir do momento que eu aprendo, que eu 
assimilo aquilo ali, eu vou saber que aquilo está errado, então eu vou tentar 
não fazer — porque eu vou ter uma punição, eu vou ter o conhecimento. 
Então, assim, eu acho que ajudaria bastante. De um modo geral, você 
ajudou muito. Você pensa que não ajudou, mas não tem noção de como ajudou 
(P3, grifo nosso). 

 

Além da aquisição de conhecimento e da internalização do respeito às diversidades, é 

essencial que o exercício dos direitos seja realizado de maneira equitativa por todas as pessoas, 

a fim de que se estabeleça efetivamente uma sociedade justa, democrática e igualitária. Nesse 

contexto, a crença das educadoras entrevistadas em relação ao impacto positivo de uma 

formação voltada para a cultura do respeito nos índices de violência de gênero na comunidade 

se fundamenta não apenas na influência sobre a construção de relações sociais saudáveis na 

mente das crianças, futuros cidadãos da comunidade, mas também na potencial iniciativa da 

Escola em integrar a participação das famílias nesse processo educativo atual.  

Por fim, corroborando essa perspectiva, o relato da docente P7: 

 
Totalmente; com certeza, ela vai diminuir drasticamente. Porque, olha, 
quando o meu aluno entende — e ele não vai entender no primeiro ano que 



227 
 

 

for visto — ele vai ver no primeiro, no segundo, no terceiro, no quarto, no 
quinto... e vai dar continuidade. 
Quando ele chegar na adolescência, que ele começar a ter as relações mais 
aprofundadas, ele mesmo vai entender e vai ser o agente de mudança. E 
ele vai ser o agente de mudança porque ele é dentro de casa; ele mostrou isso. 
Mas eu acho que, quando há essa construção, esse tipo de educação, além de 
chegar aos alunos, deveria também ser uma forma de construção das famílias. 
Porque, assim, não adianta só o aluno estar sabendo, embora que muitos 
pais não consigam ainda entender esse papel de relevância deles na 
transformação. Cada um pode seguir sua vida — é essa cultura que precisa 
ser desconstruída urgentemente: essa cultura patriarcal machista, que dá 
obrigatoriedade à mulher para estar ali com o homem até o dia que ele quiser 
(P7, grifo nosso). 

 

  Diante da explanação apresentada, e considerando um contexto em que se 

observam progressos legislativos no agravamento das normas penais, mas que não têm se 

refletido de maneira equivalente na redução dos índices de violência contra as mulheres e de 

feminicídio, a perspectiva dos profissionais que atuam cotidianamente na transmissão do 

conhecimento e na formação do indivíduo sustenta a hipótese de que o ensino e a aprendizagem 

em direitos humanos podem constituir um recurso valioso de apoio ao sistema jurídico no 

enfrentamento da violência de gênero dentro da comunidade. 

  



228 
 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

A presente tese analisou de que modo o ensino e a aprendizagem em direitos humanos 

no Ensino Básico podem constituir-se como ferramenta de apoio ao sistema jurídico no 

enfrentamento à violência de gênero. O percurso dessa investigação iniciou-se a partir da 

constatação de que avançar no enrijecimento da legislação penal não representa a alternativa 

mais eficaz para reduzir a violência contra as mulheres. 

Nesse contexto, buscou-se analisar estratégias para enfrentar a violência de gênero que 

fortalecessem o sistema jurídico ao abordar as causas fundamentais do problema. Constatou-

se, com base em estudos anteriores sobre legislações brasileiras mais rigorosas voltadas ao 

enfrentamento da violência de gênero, que medidas preventivas, associadas ao sistema jurídico, 

tendem a produzir efeitos mais significativos nos índices de violência de gênero no âmbito  

comunitário. 

Ao investigar as origens da violência contra as mulheres, identificou-se a persistência 

de uma cultura machista e patriarcal como um dos fatores de perpetuação do problema. Assim, 

concluiu-se que uma abordagem mais efetiva consistiria na desconstrução dessa cultura 

desigual e violenta e na promoção de uma nova lógica social, pautada no respeito aos direitos 

humanos e à valorização das diversidades. Tal transformação poderia ser viabilizada por meio 

da educação e da disseminação sistemática do conhecimento. 

Neste contexto, considerando que a reformulação do Ensino Médio introduziu os 

itinerários formativos nos componentes curriculares, que se referem às disciplinas eletivas que 

complementam as disciplinas tradicionais e incluem os direitos humanos como um desses 

itinerários, surgiu a necessidade de uma investigação mais aprofundada sobre o ensino em 

direitos humanos nas escolas. Após experiências práticas da pesquisadora ao lecionar para 

turmas dessa categoria, verificou-se a importância de investigar a educação em direitos 

humanos em idades tenras, considerando que os valores morais e conhecimentos normativos 

podem ser assimilados desde o início da formação como indivíduo. 

Assim, tornou-se pertinente analisar se as crianças em idade escolar seriam capazes de 

internalizar princípios e normas orientados pelos direitos humanos, de modo a proporcionar 

uma visão equilibrada das relações sociais, especialmente no que se refere às relações de 

gênero. Para embasar tal análise, recorreu-se a referenciais teóricos fundamentais acerca do 

desenvolvimento moral infantil, com destaque para os aportes de Jean Piaget e Lev Vygotsky, 



229 
 

 

cujas contribuições permitiram refletir sobre as potencialidades da aprendizagem ética e 

normativa na infância.  

A partir das reflexões fundamentadas nas teorias de Piaget e Vygotsky, concluiu-se que 

crianças entre seis e sete anos já demonstram capacidades cognitivas e socioafetivas que lhes 

permitem compreender diferenças, desenvolver empatia e aderir a princípios e regras. Isso 

ocorre tanto devido à sua estrutura orgânica quanto às influências externas decorrentes de suas 

interações sociais e culturais. Portanto, essa faixa etária — correspondente aos anos iniciais do 

Ensino Fundamental — revela-se adequada para a introdução de conteúdos relacionados aos 

direitos humanos, seus normativos e princípios orientadores. Essa escolha etária justifica o 

público-alvo e o local selecionados para o estudo de caso desenvolvido no último capítulo.  

Dando continuidade à investigação da violência de gênero enquanto um fenômeno 

cultural, foram examinados diversos fatores que podem contribuir para a consolidação de uma 

cultura machista e violenta, bem como para a normalização da violência na percepção infantil. 

Primeiramente, analisou-se de que modo a cultura influencia as dinâmicas de poder e se 

configura como um eixo estrutural na manifestação da violência de gênero. 

Nesse contexto, verificou-se que a cultura se desenvolveu historicamente atrelada com 

a construção do feminino; e a forma como a sociedade posicionou homens e mulheres impactou 

diretamente na maneira como as crianças eram educadas. A definição de papéis sociais bem 

estabelecidos, que atribuía aos homens o espaço público e às mulheres o privado, fortalecia as 

desigualdades entre os gêneros e condicionava os homens a agirem com uma mentalidade 

superior, ao mesmo tempo em que naturalizava a inferioridade do gênero feminino, reforçando 

estereótipos e moldando a subjetividade das crianças desde a primeira infância. 

Além disso, práticas de punição física e emocional — muitas vezes justificadas como 

demonstrações de afeto ou cuidado — colaboraram para a normalização da violência no 

ambiente doméstico, ensinando às crianças, desde cedo, que a violência pode ser uma forma 

legítima de mediação de conflitos ou controle de condutas, refletindo-se nas relações 

interpessoais na fase adulta. A presença recorrente da violência doméstica em muitos lares 

contribuiu, ainda, para a internalização dessa dinâmica, estabelecendo um padrão relacional que 

tende a se repetir ao longo das gerações, processo conhecido como transgeracionalidade. 

A análise desses elementos evidenciou que a violência de gênero se sustenta em um 

conjunto complexo de fatores históricos, culturais, familiares e subjetivos, cuja desconstrução 

não pode ser alcançada exclusivamente por meio de mecanismos jurídico-penais. Nesse 



230 
 

 

cenário, a educação se apresenta como um instrumento complementar ao Direito, com potencial 

para atuar de maneira preventiva e transformadora. Por meio de propostas educativas orientadas 

pelos princípios dos direitos humanos, é possível não apenas reagir aos episódios de violência 

já consumados, mas também intervir nas estruturas que os originam, buscando desmantelar as 

bases que solidificam o problema da violência de gênero.  

Com o intuito de atuar nessas duas frentes — abordando tanto os efeitos quanto as 

causas da violência de gênero — foi examinada a educação em direitos humanos em sua função 

como suporte ao sistema jurídico. Durante esta investigação, analisou-se o papel da escola na 

formação de uma cultura de respeito e observou-se que, apesar das falhas do sistema 

educacional e dos numerosos desafios enfrentados, essa instituição se configura ainda como um 

espaço propício para ensinar o respeito às diferenças, combater preconceitos e violência e 

promover a aprendizagem de princípios igualitários. 

Ademais, a pesquisa evidenciou que a educação se configura, por si só, como um direito 

humano, consubstanciado em diversos instrumentos normativos internacionais. Salienta-se que, 

embora a Declaração Universal dos Direitos Humanos — que consagra o direito à educação — 

não possua um caráter vinculante com força legal, os princípios nela contidos tornam-se 

efetivos quando incorporados aos Tratados, Convenções e Protocolos internacionais 

devidamente ratificados pelos Estados, como ocorre no Brasil. Assim, esses princípios 

transformam-se em direitos positivos, com fundamento jurídico, que, no contexto do direito à 

educação, exercem uma influência direta na efetivação de outros direitos. 

Além dos aspectos mencionados, a investigação analisou a ambivalência do sistema 

jurídico em relação aos direitos das mulheres, constatando que, em suas fases iniciais, esse 

sistema se configurou como um instrumento de repressão, legitimando e perpetuando a 

condição subalterna das mulheres, conforme evidenciado nas primeiras Constituições 

brasileiras. Posteriormente, o sistema passou a atuar como um mecanismo de proteção, não 

apenas expandindo os direitos femininos e promovendo a equidade entre os gêneros, mas 

também comprometendo-se na luta contra a violência de gênero e assumindo uma postura 

proativa frente às situações de violência privada, com essa transição sendo marcada pela 

promulgação da Constituição Federal de 1988. 

Nesse contexto, diversas convenções e tratados internacionais passaram a reconhecer a 

violência contra as mulheres como uma violação dos direitos humanos, 

destacando expressamente o papel estratégico da educação no combate à discriminação e à 



231 
 

 

violência. No âmbito nacional, foram instituídas normas e diretrizes relacionadas à educação 

em direitos humanos, como o Plano Nacional de Educação em Direitos Humanos (PNEDH). 

Dessa forma, tanto os instrumentos normativos internacionais quanto os nacionais reafirmam a 

centralidade da educação como ferramenta imprescindível de apoio ao sistema jurídico na 

superação das desigualdades estruturais, dos preconceitos históricos e das múltiplas formas de 

violência. 

Neste sentido, o presente trabalho propôs uma nova perspectiva sobre como iniciativas 

voltadas à prevenção e à redução da violência de gênero podem colaborar para a consolidação 

de uma cultura que respeite os direitos humanos das mulheres e promova uma cidadania 

equitativa. Para tanto, realizou-se uma pesquisa empírica em uma escola pública municipal de 

Ensino Fundamental situada na cidade de João Pessoa – PB. 

A investigação, de natureza qualitativa e realizada através de um estudo de caso, 

verificou a implementação do PNEDH na Escola selecionada, investigando  a consciência das 

docentes quanto à existência do referido Plano, bem como seu nível de conhecimento sobre 

direitos humanos e sobre educação em direitos humanos. Ademais, examinou-se, sob a ótica 

das profissionais entrevistadas, os possíveis reflexos dessa implementação nas práticas 

pedagógicas da instituição, nos conteúdos abordados em sala de aula, nas atividades 

desenvolvidas e, de forma mais ampla, nos índices de violência de gênero na comunidade. 

A pesquisa foi estruturada em duas fases: inicialmente, aplicou-se um questionário 

sociodemográfico a uma amostra composta por dez docentes voluntárias, com o intuito de traçar 

um perfil do grupo investigado. Em seguida, realizaram-se entrevistas semiestruturadas com 

essas educadoras, a fim de compreender suas percepções acerca da educação em direitos 

humanos e seu papel na construção de uma cultura respeitosa. Adicionalmente, analisou-se as 

possíveis influências dessa cultura na redução da violência de gênero e na internalização dos 

princípios do PNEDH e seus impactos nas práticas escolares e nas relações interpessoais entre 

os gêneros. 

Para o tratamento e interpretação dos dados obtidos, foi empregada a técnica de análise 

de conteúdo, sustentada pela teoria proposta por Laurence Bardin. Essa abordagem permitiu a 

elaboração de diversos gráficos, com análises realizadas de forma contextualizada, visando 

proporcionar uma dedução lógica sobre as perspectivas do público-alvo. 

Após o levantamento e a análise de todos os dados coletados junto às professoras da 

Escola selecionada, chegou-se à conclusão de que o PNEDH não é implementado nesta 



232 
 

 

instituição de ensino. Entretanto, apesar dessa realidade, foi possível identificar entre as 

docentes participantes uma crença positiva e um entendimento claro sobre o potencial 

transformador da educação em direitos humanos. Tal percepção confirma a hipótese inicial de 

que o ensino e a aprendizagem sobre esses direitos podem fomentar uma cultura de respeito e 

atuar de forma preventiva no enfrentamento à violência de gênero, contribuindo, a médio e 

longo prazo, para a redução desse fenômeno na comunidade. 

Por fim, ao sintetizar as principais contribuições da pesquisa e confrontá-las com as 

hipóteses propostas, ressalta-se que esta tese não pretende esgotar a complexidade da temática 

nem quimerizar a ideia salvadora da educação, desconsiderando suas limitações e desafios. 

Contudo, espera-se oportunizar debates e abrir caminhos para futuras investigações voltadas ao 

aprimoramento de estratégias preventivas baseadas na educação em direitos humanos, em 

consonância com o fortalecimento do sistema jurídico. 

Nesse sentido, sugere-se como continuidade da pesquisa e estímulo à reflexão, a 

avaliação da viabilidade de criação um núcleo de direitos humanos nas instituições 

educacionais, fundamentado no princípio da primazia dos direitos humanos. Este núcleo 

poderia envolver a participação integral da comunidade escolar, permitindo que os direitos 

humanos fossem vivenciados e assimilados nas experiências e práticas cotidianas. 

Essa proposta se configura como uma futura expansão das investigações, quiçá em um 

estudo pós-doutoral, possivelmente por meio da implementação de experiências-piloto em 

escolas públicas, ou através da elaboração de uma cartilha ou manual que oriente as instituições 

sobre como abordar ou discutir questões relacionadas à violência de gênero, de forma 

interdisciplinar nos diversos componentes curriculares, funcionando como um recurso 

orientador para os educadores. 

 

  



233 
 

 

REFERÊNCIAS 
 

ALTAFIM, E.R.P., SOUZA, M., TEIXEIRA, L., BRUM, D., VELHO, C. O Cuidado 
Integral e a Parentalidade Positiva na Primeira Infância. Brasília, DF: Fundo das 
Nações Unidas para a Infância (UNICEF), 2020. Disponível em: 
https://www.unicef.org/brazil/biblioteca. Acesso em 26/01/2024. 

 
 

ALVES, Sabrina Sacoman Campos; MONTOYA, Adrian Oscar Dongo. A relação entre o 
desenvolvimento moral e violência: contribuições para a educação. Revista Eletrônica de 
Psicologia e Epistemologia Genéticas, Marília, 2017. Volume 9 Número 1 – Jan-Jul/2017. 
Disponível em: https://revistas.marilia.unesp.br/ . Acesso em 12/01/2023.  
 
 
ANUÁRIO BRASILEIRO DE SEGURANÇA PÚBLICA 2023. São Paulo: Fórum 
Brasileiro de Segurança Pública, ano 17, 2023. ISSN 1983-7364. Disponível em: 
https://publicacoes.forumseguranca.org.br/handle/fbsp/57. Acesso em 01/07/2024. 
 
  
ARRUDA, Antonio Carlos Jesus Zanni de; BASTOS, Jackson Valentim. A educação moral 
em Kant. Desenvolvimento Moral e Educação em Valores: Estudos e Pesquisas. 
organizadores, LEPRE, R. M.; ALVES, C. P.; BATAGLIA, P. U. R.; ARRUDA, A. C. J. Z. 
- Bauru, SP: Gradus Editora, 2021.   
 
 
ASSEMBLEIA GERAL DA ONU. DECLARAÇÃO UNIVERSAL DE DIREITOS 
HUMANOS, 1948. Disponível em: https://www.ohchr.org/en/human-rights/universal-
declaration/translations/portuguese?LangID=por. Acesso em: 11/07/2024. 
 
 
ÁVILA, Thiago Pierobom de; MEDEIROS, Marcela Novais; CHAGAS, Cátia Betânia; 
VIEIRA, Elaine Novaes; MAGALHÃES, Thais Quezado Soares; PASSETO, Andrea 
Simoni de Zappa. Políticas públicas de prevenção ao feminicídio e interseccionalidades. 
Revista Brasileira de Políticas Públicas, Brasília, v. 10, n. 2, p. 383-415, 2020. 
 
 
BARDIN, Laurence. Análise de Conteúdo.Tradução de Luís Antero Reto e Augusto 
Pinheiro. São Paulo: Edições 70, 2016. 
 
 
BARRETO, Águeda Pacheco de Melo; MOUR, Cristiano Silva de. Pesquisa Nacional de 
Violência contra as Crianças no Ambiente Doméstico. 1. ed. Belo Horizonte, MG: 
Fundo Para Crianças, 2023. Disponível em: https://www.childfundbrasil.org.br/cfb/wp-
content/uploads/2023/03/pesquisa-nacional-da-situacao-de-violencia-contra-as-criancas-no-
ambiente-domestico.pdf. Acesso em: 30/01/2024. 
 
  
BATAGLIA, P. U. R.; MORAIS, A.; LEPRE, R. M. A teoria de Kohlberg sobre o 



234 
 

 

desenvolvimento do raciocínio moral e os instrumentos de avaliação de juízo e 
competência moral em uso no Brasil. Estud. psicol., Natal, v. 15, n. 1, p. 25-32, jan./abr., 
2010. Disponível em:  http://dx.doi.org/10.1590/S1413-294X2010000100004. Acesso em: 
20/01/2023. 
 
 
BIAGGIO, AM. Um estudo de desenvolvimento do julgamento moral de crianças e 
adolescentes brasileiros. Revista Interamericana de Psicología/Interamerican Journal 
of Psychology , [S. l.] , v. 1 e 1 2, 2017. Disponível em: 
https://journal.sipsych.org/index.php/IJP/article/view/749. Acesso em: 15/08/2023. 
 
 
BORGES, Maria Creusa de Araújo. Do direito à educação nos documentos 
internacionais de proteção dos direitos humanos – o caso da educação superior. 2009. 
98 f. Dissertação (Mestrado em Ciências Jurídicas) – Centro de Ciências Jurídicas, 
Universidade Federal da Paraíba, João Pessoa, 2009. 
 
 
BORGES, Maria Creusa de Araújo. O direito à educação na normativa internacional de 
proteção dos direitos humanos e sua regulação no ordenamento jurídico nacional: análise 
preliminar a partir da Declaração Universal dos Direitos Humanos e do Pacto Internacional 
dos Direitos Econômicos, Sociais e Culturais. CONPEDI LAW REVIEW, v. 1, n. 3, p. 
219-234, 2015a. Disponível em: 353 
https://www.indexlaw.org/index.php/conpedireview/article/view/3405/2921. Acesso em: 
05/04/2023. 
 
 
BRABECK, M. Moral judgment: theory and research on differences between males and 
females. Developmental Review, v. 3, p. 274-291, 1983. Disponível em: 
https://www.sciencedirect.com/journal/developmental-review/vol/3/issue/3. Acesso em: 
17/08/2023. 
 
 
BRASIL. Comitê Nacional de Educação em Direitos Humanos. Plano nacional de 
educação em direitos humanos: 2018. Brasília: Ministério dos Direitos Humanos. 50 p. 
Disponível em: https://www.gov.br/mdh/pt-br/navegue-por-temas/educacao-emdireitos-
humanos/DIAGRMAOPNEDH.pdf. Acesso em: 03/07/2024. 
 
 
BRASIL. CONSTITUIÇÃO DA REPÚBLICA FEDERATIVA DO BRASIL DE 1988. 
Brasília, DF.  Disponível em: 
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm. Acesso em: 
06/07/2023. 
 
 
BRASIL. CONSTITUIÇÃO DA REPÚBLICA DOS ESTADOS UNIDOS DO BRASIL 
(DE 16 DE JULHO DE 1934). Disponível em: 
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao34.htm?TSPD_101_R0=f16



235 
 

 

4e65bd3b8aafbe0962d25f59edd87h6100000000000000009c1a15c9ffff0000000000000000
0000000000005b1e984d0090e03690. Acesso em: 02/08/2024. 
 
 
BRASIL. CONSTITUIÇÃO DA REPÚBLICA DOS ESTADOS UNIDOS DO BRASIL 
(DE 10 DE NOVEMBRO DE 1937). Disponível em: 
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao37.htm. Acesso em: 
02/08/2024. 
 
 
BRASIL. CONSTITUIÇÃO DA REPÚBLICA DOS ESTADOS UNIDOS DO BRASIL 
(DE 18 DE SETEMBRO DE 1946). Disponível em: 
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao46.htm. Acesso em: 
03/08/2024. 
 
 
BRASIL. CONSTITUIÇÃO DA REPÚBLICA FEDERATIVA DO BRASIL DE 1967. 
Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao67.htm. 
Acesso em: 03/08/2024. 
 
 
BRASIL. CONSTITUIÇÃO POLITICA DO IMPERIO DO BRAZIL (DE 25 DE 
MARÇO DE 1824). Constituição Política do Império do Brasil, elaborada por um 
Conselho de Estado e outorgada pelo Imperador D. Pedro I, em 25.03.1824. Presidência da 
República, 1824. Disponível em: 
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao24.htm. Acesso em: 
02/08/2024. 
 
 
BRASIL. Decreto nº 7.037, de 21 de dezembro de 2009. Aprova o Programa Nacional de 
Direitos Humanos – PNDH-3 e dá outras providências. Diário Oficial da União, Brasília, 22 
de dezembro de 2009. Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-
2010/2009/decreto/d7037.htm. Acesso em: 03/09/2024. 
 
 
BRASIL. LEI DE 15 DE OUTUBRO DE 1827. Dispõe sobre a criação de escolas de 
primeiras letras em todas as cidades, vilas e lugares mais populosos do Império. Disponível 
em: https://www2.camara.leg.br/legin/fed/lei_sn/1824-1899/lei-38398-15-outubro-1827-
566692-publicacaooriginal-90222-pl.html. Acesso em: 02/08/2024.  
 
 
BRASIL. LEI Nº 9.394, DE 20 DE DEZEMBRO DE 1996.  Lei de Diretrizes e Bases da 
Educação Nacional. Estabelece as diretrizes e bases da educação nacional. Disponível em: 
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l9394.htm#:~:text=22.,trabalho%20e%20em%20
estudos%20posteriores. Acesso em: 30/07/2024. 
 
 
BRASIL. LEI Nº 11.340, DE 07 DE AGOSTO DE 2006. Cria mecanismos para coibir a 



236 
 

 

violência doméstica e familiar contra a mulher, nos termos do § 8º do art. 226 da 
Constituição Federal, da Convenção sobre a Eliminação de Todas as Formas de 
Discriminação contra as Mulheres e da Convenção Interamericana para Prevenir, Punir e 
Erradicar a Violência contra a Mulher; dispõe sobre a criação dos Juizados de Violência 
Doméstica e Familiar contra a Mulher; altera o Código de Processo Penal, o Código Penal e 
a Lei de Execução Penal; e dá outras providência. Disponível em: 
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2004-2006/2006/lei/l11340.htm. Acesso em 
22/07/2024. 
 
 
BRASIL. LEI Nº 6.325, DE 10 DE JULHO DE 2019. Institui a Semana Maria da Penha 
nas Escolas, a ser realizada anualmente no mês de novembro em todo o Distrito Federal. 
Disponível em: 
https://www.sinj.df.gov.br/sinj/Norma/ca464948e9694f7998534ddeca96e5ed/Lei_6325_10
_07_2019.html. Acesso em 22/07/2024. 
 
 
BRASIL. LEI Nº 6.367, DE 28 DE AGOSTO DE 2019. Dispõe sobre a inclusão do ensino 
de noções básicas sobre a Lei Maria da Penha como conteúdo transversal do currículo nas 
escolas públicas do Distrito Federal. Disponível em: 
https://www.sinj.df.gov.br/sinj/Norma/92afff678c9346e5912c8cd8fb6005a3/Lei_6367_28_
08_2019.html. Acesso em 22/07/2024. 
 
 
BRASIL. LEI Nº 5.806, DE 26 DE JANEIRO DE 2017. Dispõe sobre a valorização das 
mulheres e o combate ao machismo na Rede Pública de Ensino do Distrito Federal. 
Brasília, DF. Disponível em: Lei 5806 de 26_01_2017 (se.df.gov.br). Acesso em 
22/07/2024. 
 
 
BRASIL. LEI Nº 13.415, DE 16 DE FEVEREIRO DE 2017. Altera as Leis n º 9.394, de 
20 de dezembro de 1996, que estabelece as diretrizes e bases da educação nacional, e 
11.494, de 20 de junho 2007, que regulamenta o Fundo de Manutenção e Desenvolvimento 
da Educação Básica e de Valorização dos Profissionais da Educação, a Consolidação das 
Leis do Trabalho - CLT, aprovada pelo Decreto-Lei nº 5.452, de 1º de maio de 1943, e o 
Decreto-Lei nº 236, de 28 de fevereiro de 1967; revoga a Lei nº 11.161, de 5 de agosto de 
2005; e institui a Política de Fomento à Implementação de Escolas de Ensino Médio em 
Tempo Integral. Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2015-
2018/2017/lei/l13415.htm. Acesso em 22/07/2024. 
 
 
BRASIL. LEI Nº 13.431, DE 4 DE ABRIL DE 2017. Estabelece o sistema de garantia de 
direitos da criança e do adolescente vítima ou testemunha de violência e altera a Lei nº 
8.069, de 13 de julho de 1990 (Estatuto da Criança e do Adolescente). Disponível em: 
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2015-2018/2017/lei/l13431.htm. Acesso em: 
09/07/2024. 
 
 



237 
 

 

BRASIL. Ligue 180 Central de Atendimento à Mulher. Balanço Anual 2016. Disponível 
em: https://www.gov.br/mdh/pt-br/centrais-de-conteudo/ligue-180/balanco-ligue-180-
2016.pdf. Acesso em 03/07/2024. 
 
 
BRASIL. Educação em direitos humanos: contruindo uma cultura de igualdade, liberdade e 
respeito à diversidade. Coleção Caravana de Educação em Direitos Humanos. In: 
CAMBA, Salete Valesan (Org.). Secretaria de Direitos Humanos. Brasília, 2015. 
 
 
BRASIL. Ministério da Educação. Base Nacional Comum Curricular: Brasília, 
2018. Disponível em: 
http://basenacionalcomum.mec.gov.br/images/BNCC_EI_EF_110518_versaofinal_site.pdf. 
Acesso em:05/08/2024. 
 
 
BRASIL. Política Nacional de Enfrentamento à Violência contra a Mulher. Brasília: 
SPM, 2011.  
 
 
BUTTLER, Judith P. Problemas de gênero: femminismo e subversão da identidade. 
Tradução Renato Aguiar. 1. Ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2018. 
 
 
CALISSI, Luciana. A Escola como espaço de formação/ transformação: estratégias 
metodológicas para educação em/para os Direitos Humanos. In: FLORES, Elio Chaves; 
FERREIRA, Lúcia de Fátima Guerra; MELO, Vilma de Lurdes Barbosa e (Orgs.), 
Educação em Direitos Humanos & Educação para os Direitos Humanos, João Pessoa: 
Editora da UFPB, 2014. 
 
 
CANDAU, Vera Maria. Educação em direitos humanos: desafios atuais. In: SILVEIRA, 
Maria Rosa Godoy, et al (Orgs.). Educação em Direitos Humanos: fundamentos teórico-
metodológicos. João Pessoa: Editora Universitária, 2007. 
 
 
CANDAU, Vera Maria. Direitos humanos, educação e interculturalidade: as tensões entre 
igualdade e diferença. Revista Brasileira de Educação, Rio de Janeiro. v.13, n.37, jan/abr. 
2008. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/rbedu/a/5szsvwMvGSVPkGnWc67BjtC/?format=pdf&lang=pt. 
Acesso em 10/04/2024. 
 
 
CARVALHO, Maria Elizete Guimarães. Direitos Humanos e Educação: a formação 
docente como um direito. In: FLORES, Elio Chaves; FERREIRA, Lúcia de Fátima Guerra; 
MELO, Vilma de Lurdes Barbosa e (Orgs.), Educação em Direitos Humanos & 
Educação para os Direitos Humanos, João Pessoa: Editora da UFPB, 2014. 
 



238 
 

 

 
CERQUEIRA, Daniel; BUENO, Samira (coord.). Atlas da violência 2024. Brasília: Ipea; 
FBSP, 2024. Disponível em: https://repositorio.ipea.gov.br/handle/11058/14031. Acesso 
em: 16/08/2024. 
 
 
COLLING, Ana Maria. Tempos diferentes, discursos iguais: a construção do corpo 
feminino na história. Dourados, MS: Ed. UFGD, 2014. 
 
 
CONSELHO DA EUROPA. Convenção do Conselho da Europa para a Prevenção e o 
Combate à Violência Contra as Mulheres e a Violência Doméstica. Istambul, 11 maio 
2011. Disponível em: https://rm.coe.int/168046253d. Acesso em: 16/08/2024. 
 
 
CHAUÍ, Marilena. A Cultura. In: Convite à Filosofia 13 ed São Paulo; Ática, 2005.  
 
 
CHAUÍ, Marilena. Direitos Humanos e Educação. Revista Interdisciplinar de Direitos 
Humanos, Bauru, v. 10, n. 2, p. 23–26, 2022. DOI: 10.5016/ridh.v10i2.166. Disponível em: 
https://www2.faac.unesp.br/ridh3/index.php/ridh/article/view/166. Acesso em: 12 ago. 
2024. 
 
 
CLAUDE, Richard Pierre. Direito à educação e educação para os direitos humanos. Sur, 
Revista internacional de direitos humanos. São Paulo, v. 2, n. 2, p. 36-63: 2005. 
Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/sur/a/Ts7CK9xQgFjBwJP5DRBFvJs/?lang=pt&format=pdf. Acesso 
em: 13/07/2024. 
 
 
DIAS, Adelaide Alves. Da educação como direito humano aos direitos humanos como 
princípio educativo. In: SILVEIRA, Maria Rosa Godoy, et al (Orgs.). Educação em 
Direitos Humanos: fundamentos teórico-metodológicos. João Pessoa: Editora 
Universitária, 2007 
 
 
DIAS, Adelaide Alves; PEQUENO, Marconi José Pimentel. Os fundamentos e as regras 
essenciais da pesquisa científica em educação em direitos humanos. In: FLORES, Elio 
Chaves; FERREIRA, Lúcia de Fátima Guerra; MELO, Vilma de Lurdes Barbosa e (Orgs.), 
Educação em Direitos Humanos & Educação para os Direitos Humanos, João Pessoa: 
Editora da UFPB, 2014.  
 
 
DICIONÁRIO ONLINE DE PORTUGUÊS (DICIO). Disponível em: 
https://www.dicio.com.br/moral/, acesso em: 02/11/2022. 
 
 



239 
 

 

DUBY, Georges; PERROT, Michele. História das Mulheres no Ocidente. Vol I. Lisboa: 
Afrontamento, 1990.  
 
 
DURKHEIM, Émile. A Educação Moral. Tradução de Raquel Weiss. Editora Vozes. 2º 
ed. Petrópolis, RJ, 2012. Versão digital Scribd.  
 
 
DURKHEIM, Émile. A Educação Moral. Tradução de Raquel Weiss. Editora Vozes. 2º 
ed. Petrópolis, RJ, 2012. Versão Kindle.  
 
 
EDUCARE ALLE DIFFERENZE. Che fare? Tutto quello che avreste voluto sapere per 
contrastare le violenze di/del genere a scuola. Roma, 2023. Disponível em: 
http://www.educarealledifferenze.it/contrastare-le-violenze-di-del-genere-a-scuola/. Acesso 
em:15/08/2024. 
 
 
FALCKE, D., WAGNER, A. A dinâmica familiar e o fenômeno da transgeracionalidade: 
Definição de conceitos. In A. Wagner (Org). Como se perpetua a família? A transmissão 
dos modelos familiares. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2005. 
 
 
FERREIRA. Lúcia de Fátima Guerra. Memória e educação em direitos humanos. In: 
SILVEIRA, Maria Rosa Godoy, et al (Orgs.). Educação em Direitos Humanos: 
fundamentos teórico-metodológicos. João Pessoa: Editora Universitária, 2007. 
 
 
FOUCAULT, Michel. Vigiar e punir: nascimento da prisão. Tradução de Raquel 
Ramalhete. Petópolis, Vozes, 1987. 
 
 
FORMIGA, Fernanda Fernandes de. Lei do Feminicídio como instrumento de reação 
penal ao assassinato de mulheres: uma análise sociojurídica a partir da realidade de 
João Pessoa-PB. Dissertação (Mestrado) – UFPB/CCJ. João Pessoa. 2018 
 
 
FRASER, Nancy. Mapeando a imaginação feminista: da redistribuição ao reconhecimento e 
à representação.  Estudos Feministas. Florianópolis, 15(2): 291-308, maio-agosto/2007  
 
 
FREIRE, Paulo. Ação cultural para a liberdade e outros escritos. 14. ed. rev. atual. — 
Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2011.   
 
 
FREIRE, Paulo. Conscientização. São Paulo: Cortez e Moraes, 1979. 
 
 



240 
 

 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia - saberes necessários à prática. São Paulo: Paz e 
Terra, 1996. – (Coleção Leitura) 
 
 
FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. 4. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2013. 
 
 
FREITAS, Lia Beatriz de Lucca. A moral na obra de Jean Piaget: um projeto 
inacabado. São Paulo: Cortez, 2003.  
 
 
FREITAS, Lia Beatriz de Lucca. Autonomia moral na obra de Jean Piaget: a 
complexidade do conceito e sua importância para a educação. Educar, Curitiba, n. 19, p. 
11-22. 2002. Editora da UFPR.  
 
  
GERONI, Lucas Guilherme Tetzlaff de; BATAGLIA, Patricia Unger Raphael. O percurso 
filosófico na teoria do desenvolvimento moral e educacional em Kohlberg. 
Desenvolvimento Moral e Educação em Valores: Estudos e Pesquisas. organizadores, 
LEPRE, R. M.; ALVES, C. P.; BATAGLIA, P. U. R.; ARRUDA, A. C. J. Z. - Bauru, SP: 
Gradus Editora, 2021.   
 
 
GIL, Antônio Carlos. Como elaborar projetos de pesquisa. 4ª. ed. São Paulo: Editora 
Atlas S.A, 2002. 
 
 
GILLIGAN, Carol. Uma voz diferente : teoria psicológica e o desenvolvimento 
feminino; tradução de Renan Marques Birro. – Petrópolis, RJ : Vozes, 2021. Versão digital. 
 
 
GONÇALVES, Maria Augusta Salin. Construção da identidade moral e práticas 
educativas. Papirus Editora, 1ª ed. 2015.  
 
 
GRACIANO, Mariângela (org). Educação também é direito humano. São Paulo: Ação 
Educativa, Plataforma Interamericana de Direitos Humanos, Democracia e 
Desenvolvimento – PIDHD, 2005. 
 
 
INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA (IBGE). A população por 
cor ou raça. Censo Demográfico 2022: Identificação étnico-racial da população, por 
sexo e idade. Rio de Janeiro, 2023. Disponível em: 
https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/media/com_mediaibge/arquivos/13ee0337cffc1de37bf
0cd4da3988e1f.pdf. Acesso em: 22/08/2024. 
 
 
INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA (IBGE). Conheça o 



241 
 

 

Brasil – População: cor ou raça. IBGEeduca. Rio de Janeiro, 2024. Disponível em: 
https://educa.ibge.gov.br/jovens/conheca-o-brasil/populacao/18319-cor-ou-raca.html. 
Acesso em: 22/08/2024. 
 
 
ITÁLIA. Piano Strategico Nazionale sulla Violenza Maschile contro le Donne 2021-
2023. Presidenza del Consiglio dei Ministri Dipartimento Pari Opportunita. Roma, 2021. 
 
 
IVIC, Ivan. Lev Semionovich Vygotsky. Fundação Joaquim Nabuco, Edgar Pereira Coelho 
(org.) – Recife: Editora Massangana, 2010.  
 
 
KUHNEN, Tânia Aparecida. O princípio universalizável do cuidado: superando limites 
de gênero na teoria moral. Tese de doutorado. Florianópolis, 2015. 383p. 
 
 
LAPA, Fernanda Brandão; GUSSO, Luana de Carvalho Silva; SOUZA, Sirlei de. Direito 
humano à educação (art. 26 na DUDH): os desafios para implementar uma educação em 
Direitos Humanos no Brasil. Diálogo. Canoas, n. 39, p. 119-132, 2018. UnilaSalle Editora, 
2018.  
 
 
LA TAILLE, Yves de La; OLIVEIRA, Marta Kohl de; DANTAS, Heloysa. Piaget, 
Vigotski, Wallon: teorias psicogenéticas em discussão São Paulo: Summus, 2019. Versão 
digital. 
 
 
LA TAILLE, Yves de. Moral e ética: dimensões intelectuais e afetivas. Porto Alegre: 
Artmed, 2006.   
 
 
LERNER, Gerda. A criação do patriarcado: história da opressão das mulheres pelos 
homens. Tradução: Luiza Sellera. São Paulo: Cultrix, 2019. 
 
 
LIMA, Lana Lage da Gama; SOUZA, Suellen André de. Patriarcado. In: COLLING, Ana 
Maria; TEDESCHI, Losandro Antonio (Orgs.). Dicionário crítico de gênero. Dourados, 
MS: Ed. UFGD, 2015. 
 
 
LORETONI, Anna. Estado de direito e diferença de gênero. In: COSTA, Pietro; ZOLO, 
Danilo. O Estado de direito. São Paulo: Martins Fontes, 2006. 
 
 
LOWENBERG, JS. Interpretive research methodology: broadening the dialogue. ANS 
Adv Nurs Sci. 1993 Dec;16(2):57-69. doi: 10.1097/00012272-199312000-00006. PMID: 
7508706. Disponível em: 



242 
 

 

https://journals.lww.com/advancesinnursingscience/Abstract/1993/12000/Interpretive_resea
rch_methodology__Broadening_the.6.aspx. Acesso em: 08/05/2024. 
 
 
MAIA, Luciano. Educação em direitos humanos e tratados internacionais de direitos 
humanos. In: SILVEIRA, Maria Rosa Godoy, et al (Orgs.). Educação em Direitos 
Humanos: fundamentos teórico-metodológicos. João Pessoa: Editora Universitária, 2007. 
 
 
MARTINS, Lincoln Coimbra; BRANCO, Ângela Uchoa. Desenvolvimento moral: 
considerações teóricas a partir de uma abordagem sociocultural construtivista. 2001. 
Disponível em: https://www.scielo.br/j/ptp/a/mRW3nztcprnbNgNXhHkmTkS/?lang=pt#. 
Acesso em: 08/02/2023. 
 
 
MINAYO, Maria Cecília de Souza et al. (Org.). Pesquisa social: teoria, método e 
criatividade. 19. ed. Petrópolis: Vozes, 2004. 
 
 
MINOW, Martha. Making all the difference: inclusion, exclusion, and the American 
law. Cornell: Cornell University, 1990. 
 
 
MONTENEGRO, Tânia. Diferenças de gênero e desenvolvimento moral das mulheres. 
Estudos Feministas, Florianópolis, v. 11, n. 2, p. 493-508, jul./dez., 2003. 
 
 
MONTOYA, Adrian Oscar Dongo. Freire e Piaget no Século XXI: personalidade 
autônoma, práxis e  educação. - 1. ed. - Curitiba : Appris, 2022.  
 
 
NODDINGS, Nel. O cuidado: uma abordagem feminina à ética e à educação moral. 
São Leopoldo: Unisinos, 2003. 
 
 
PASINATO, Wania; LEMOS, Amanda Kamanchek. Lei Maria da Penha e prevenção da 
violência doméstica e familiar contra a mulher. In: VIZA, Ben-Hur; SARTORI, Myrian 
Caldeira; ZANELLO, Valeska (orgs.). Maria da Penha vai à escola: educar para 
prevenir e coibir a violência doméstica e familiar contra a mulher. Brasilia: TJDFT, 
2017. p. 11-23. 
 
 
PATEMAN, Carole. O contrato sexual. Rio de Janeiro: paz e Terra, 1993. 
 
 
PEREIRA, Rosilene de Oliveira; BARBOSA, Regina Coeli. Reflexões acerca do 
pensamento de Paulo Freire sobre educação. Revista Educação em Foco. Juíz de Fora. 
Vol. 25, nº Esp. 02, 2021. 



243 
 

 

 
 
PERROT, Michelle. Mulheres públicas. Tradução: Roberto Leal Ferreira. São Paulo;. 
Fundação Editora da UNESP, 1998. 
 
 
PIAGET, Jean. O juízo moral na criança. Tradução de Elzon Lenardon. 4. ed. São Paulo: 
Summus, 1994. Trabalho original publicado em 1932. 
 
 
PIAGET, Jean. Para onde vai a educação?. Tradução de Ivette Braga. 3ª. Ed. Rio de 
Janeiro:  Livraria José Olympio. Editora UNESCO. 1975. 
 
PIOVESAN, Flávia. Igualdade de gênero na Constituição Federal: os direitos civis e 
políticos das mulheres no Brasil. Volume I - Constituição de 1988: O Brasil 20 anos 
depois. Os Alicerces da Redemocratização. Brasília, 2016. 
Disponível em: https://www12.senado.leg.br/publicacoes/estudos-legislativos/tipos-de-
estudos/outras-publicacoes/volume-i-constituicao-de-1988/principios-e-direitos-
fundamentais-igualdade-de-genero-na-constituicao-federal-os-direitos-civis-e-politicos-das-
mulheres-do-brasil/view. Acesso em: 02/08/2024.  
 
 
PUGA, Vera Lúcia. Violência de Gênero/ Intolerância. In: COLLING, Ana Maria; 
TEDESCHI, Losandro Antonio (Orgs.). Dicionário crítico de gênero. Dourados, MS: Ed. 
UFGD, 2015.  
 
 
RABENHORST, Eduardo Ramalho. O valor do homem e o valor da natureza. Breve 
Reflexão Sobre a Titularidade dos Direitos Morais. In: SILVEIRA, Maria Rosa Godoy, et 
al (Orgs.). Educação em Direitos Humanos: fundamentos teórico-metodológicos. João 
Pessoa: Editora Universitária, 2007. 
 
 
RAMOS, Maria Eveline Cascardo; OLIVEIRA, Kamilla Dantas. Transgeracionalidade 
percebida nos casos maus-tratos. In: Penso, M. A. & Costa, L. F. (Org.). A transmissão 
geracional em diferentes contextos: da pesquisa à intervenção. São Paulo: Summus, 
2018. 
 
 
RE, Lucia. Combating violence against women: a political and cultural challenge. 
Periódico do Núcleo de Estudos e Pesquisas sobre Gênero e Direito – Universidade 
Federal da Paraíba, v.9 – nº04 – Ano 2020. 
 
 
REGO, Teresa Cristina. Vygotsky: Uma perspectiva histórico-cultural da educação. 
Petrópolis: Editora Vozes, 2012.  
 
 



244 
 

 

REHBEIN, Mauro Pioli; CHATELARD, Daniela Scheinkman. Transgeracionalidade 
psíquica: uma revisão de literatura. Fractal, Rev. Psicol., v. 25 – n. 3, p. 563-584, Set./Dez. 
2013. Disponível em: http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1984-
02922013000300010. Acesso em 09/07/2024. 
 
 
ROUSSEAU, Jean-Jacques. Emílio, ou Da Educação. São Paulo: Martins Fontes, 1995. 
 
 
SADER, Emir. Contexto histórico e educação em direitos humanos no Brasil: da ditadura à 
atualidade. In: SILVEIRA, Maria Rosa Godoy, et al (Orgs.). Educação em Direitos 
Humanos: fundamentos teórico-metodológicos. João Pessoa: Editora Universitária, 2007. 
 
 
SAFFIOTI, Heleieth Iara Bongiovani. Gênero, patriarcado, violência. 2.ed.—São Paulo : 
Expressão Popular : Fundação Perseu Abramo, 2015. 
 
 
SANTOS, Émina. A educação como direito social e a escola como espaço protetivo de 
direitos: uma análise à luz da legislação educacional brasileira. 2018. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/ep/a/8pQkJ9rFx8cLKswHFWPfVTG/. Acesso em: 02/08/2024. 
 
 
SANTOS, José Carlos dos. Psicologia e desenvolvimento moral da pessoa. Mariana: 
gráfica e editora Dom Viçoso, 2018. Versão Kindle. 
 
 
SANTOS, Juarez Cirino dos. Criminologia: contribuição para crítica da economia da 
punição [livro eletrônico]. 1ª ed. São Paulo. Tirant lo Blanch. 2021. 
 
 
SANTOS, Maria do Carmo Gonçalo. As contribuições do currículo da formação para a 
prática pedagógica docente com gênero e sexualidade  na educação básica. Tese de 
doutorado. Recife, 2016. 401p. 
 
 
SCOTT, J. Gênero: uma categoria útil de análise histórica. Educação e Realidade. Porto 
Alegre. v. 16, n. 2, p. 5-22, jul/dez, 1990. 
 
 
SILVA, Aida Maria Monteiro; TAVARES, Celma. Educação em direitos humanos no 
Brasil: contexto, processo de desenvolvimento, conquistas e limites. Educação. Porto 
Alegre (impresso), v. 36, n. 1, p. 50-58, jan./abr. 2013. Disponível em: 
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=84825694008. Acesso em: 31/07/2024. 
 
 
SILVA, Janaína Gomes da. Defesa dos direitos humanos na Paraíba durante a Ditadura 
Militar: da campanha da anistia ao movimento de revisão da Lei nº 6.683/1979. Tese 



245 
 

 

de doutorado. João Pessoa, 2023. 452p. 
 
 
SILVA, M. E. F. da. Afinal, o que foi o debate Kohlberg-Gilligan?. Schème – Revista 
Eletrônica de Psicologia e Epistemologia Genéticas, Marília, 13(1), 2021.  
 
 
SILVA, M. E. F. da; BRABO, T. S. A. M.; MORAIS, A. de. Educação em direitos 
humanos e desenvolvimento moral na formação docente: a influência da religiosidade em 
tempos de “ideologia de gênero”. Revista online de Política e Gestão Educacional, 
Araraquara, v. 21, n. esp. 2, p. 1260-1282, nov., 2017. Disponível em: 
https://periodicos.fclar.unesp.br/rpge/article/view/10173/7029 . Acesso em: 15/03/2023. 
 
 
SILVA, Pietra Vaz Diógenes. Mobilização do direito e qualidade da lei como recurso de 
lutas sociais. Revista de Ciências do Estado, Belo Horizonte, Vol. 7, N. 2, 2022. 
 
 
SILVEIRA, Rosa Maria Godoy. Educação em Direitos Humanos e Currículo. In: In: 
FLORES, Elio Chaves; FERREIRA, Lúcia de Fátima Guerra; MELO, Vilma de Lurdes 
Barbosa e (Orgs.), Educação em Direitos Humanos & Educação para os Direitos 
Humanos, João Pessoa: Editora da UFPB, 2014. 
  
  
SOUZA, Solange Jobim e; KRAMER, Sonia. O debate Piaget/Vygostky e as políticas 
educacionais. Cad. Pesq (77) maio. p. 69-80, 1991.  
 
 
TORRES, Victor de Saulo Dantas; DIAS, Adelaide Alves. Gênero, orientação sexual e 
direitos humanos: articulações na política pública para a educação básica.In: 
RECHEMBACH, Fabiana; ANDRADE, Fernando Cezar Bezerra de (Orgs.), Educação em 
Direitos Humanos - construindo políticas públicas, Curitiba, Editora CRV, 2016. P. 93-
106.  
 
 
TOSI, Giuseppe; FERREIRA, Lúcia de Fátima Guerra. Educação em direitos humanos nos 
sistemas internacional e nacional. In: FLORES, Elio Chaves; FERREIRA, Lúcia de Fátima 
Guerra; MELO, Vilma de Lurdes Barbosa e (Orgs.), Educação em Direitos Humanos & 
Educação para os Direitos Humanos, João Pessoa: Editora da UFPB, 2014. 
 
 
UNESCO. Educação 2030 no Brasil. Disponível em: 
https://pt.unesco.org/fieldoffice/brasilia/expertise/education-2030-brazil. Acesso em: 
04/05/2023. 
 
 
UNESCO. Plano de ação – Programa Mundial para educação em direitos humanos: 
Primeira etapa. 2006. Disponível em: 



246 
 

 

https://www.dhnet.org.br/dados/textos/edh/br/plano_acao_programa_mundial_edh_pt.pdf. 
Acesso em: 02/07/2024. 
 
 
UNESCO. Plano de Ação - Programa Mundial para Educação em Direitos Humanos: 
Terceira fase. Brasília, 2015. 
 
 
UNICEF Brasil. Um rosto familiar: A violência na vida de crianças e adolescentes. 
2017. Disponível em: https://prceu.usp.br/wp-
content/uploads/2021/04/violencia_na_vida_de_criancas_e_adolescentes_unicef2017_resu
mo_port.pdf. Acesso em: 03/07/2024. 
 
 
VALSINER, J. Bidirectional Cultural Transmission and Constructive Sociogenesis. In: de 
Graaf, W., Maier, R. (eds) Sociogenesis Reexamined. Springer, New York, NY., 1994. 
Disponível em: https://doi.org/10.1007/978-1-4612-2654-3_4 . Acesso em:  02/07/2023 
 
 
VIDIGAL, Sônia Maria Pereira. Kohlberg e a ideia de justiça. Seminários de Estudos de 
Epistemologia e Didática (SEED). 1º semestre de 2009 (ano XIII). Universidade de São 
Paulo – Faculdade de Educação – Programa de Pós-Graduação. Disponível em: 
https://www.nilsonjosemachado.net/20090605.pdf. Acesso em: 02/07/2023.  
 
 
VILLEY, Michel. O direito e os direitos humanos. São Paulo: Martins, 2016. 
 
 
WALKER, Lawrence J. Sex differences in the development of moral reasoning: a critical 
review. Child Development, v. 55, n. 3, p. 677-691, 1984. Disponível em: 
https://doi.org/10.2307/1130121. Acesso em: 19/08/2023. 
 
 
WILLIANS, Raymond. Cultura. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1992. 
 
 
WINNICOTT, D.W. A Criança e seu mundo. 6ªed. Rio de Janeiro: LTC, 2008. 
 
 
WHITE, John. What schools are for and the reasons why? Impact Paper, Philosophy of 
Education Society of Great Britain, 2007.  
 
 
YIN, Robert k. Estudo de caso: planejamento e métodos. Trad. Daniel Grassi – 2ª ed. – 
Porto Alegre: Bookman, 2001. 
 
 
YOUNG, Michael. Para que servem as escolas?. Educação & Sociedade. Campinas, vol. 



247 
 

 

28, n. 101, p. 1287-1302, set./dez. 2007. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/es/a/GshnGtmcY9NPBfsPR5HbfjG/?format=pdf&lang=pt. Acesso 
em: 12/07/2024. 
 
 
ZENAIDE, Maria de Nazaré Tavares. Introdução. In: SILVEIRA, Maria Rosa Godoy, et al 
(Orgs.). Educação em Direitos Humanos: fundamentos teórico-metodológicos. João 
Pessoa: Editora Universitária, 2007. 
  

 
  



248 
 

 

APÊNDICE A: Formulário de caracterização sociodemográfica 
 
 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA – UFPB 

 CENTRO DE CIÊNCIAS JURÍDICAS – CCJ  

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM CIÊNCIAS JURÍDICAS – PPGCJ  

 

 

FORMULÁRIO DE CARACTERIZAÇÃO SOCIODEMOGRÁFICA  

 

 

1. IDADE: _______ ANOS 

 

2. GÊNERO:  

(   )  FEMININO  (   ) MASCULINO    (   )TRANS     (   ) OUTROS  

 

3. NATURALIDADE: ____________________________  

 

4. ETNIA:  

(   ) BRANCA  (   ) NEGRA (   ) INDÍGENA  (   ) PARDA (   ) NÃO DECLARADA   

 

5. RELIGIÃO: (   ) NÃO    (   ) SIM: ____________________  

(   ) NÃO PRATICANTE    (   ) PRATICANTE MODERADO  

(   ) PRATICANTE FERVOROSO  

 

6. NÍVEL DE INSTRUÇÃO: 

(   ) ENSINO MÉDIO COMPLETO  

(   ) ENSINO TÉCNICO PROFISSIONALIZANTE INCOMPLETO  

(   ) ENSINO TÉCNICO PROFISSIONALIZANTE COMPLETO  

(   ) ENSINO SUPERIOR INCOMPLETO  

(   ) ENSINO SUPERIOR COMPLETO  

(   ) PÓS-GRADUAÇÃO INCOMPLETA  

(   ) PÓS-GRADUAÇÃO COMPLETA 



249 
 

 

  

7. TEMPO DE DOCÊNCIA: _______ ANOS 

 

8. CURSOU ALGUMA DISCIPLINA DE GÊNERO:  

(   ) SIM        (   ) NÃO       

 

9. CURSOU ALGUMA DISCIPLINA DE DIREITOS HUMANOS:  

(   ) SIM        (   ) NÃO       

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



250 
 

 

APÊNDICE B – Roteiro de entrevista individual 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA – UFPB 

CENTRO DE CIÊNCIAS JURÍDICAS – CCJ 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM CIÊNCIAS JURÍDICAS – PPGCJ 

 

ROTEIRO DE ENTREVISTA INDIVIDUAL 

 

 

 O que entende por direitos humanos; 

 O que entende por educação em direitos humanos; 

 Já ouviu falar no Plano Nacional de Educação em Direitos Humanos (PNEDH) ou sabe 

do que se trata; 

 Já participou de algum projeto ou evento na área de direitos humanos ou de violência 

de gênero; 

 Já trabalhou questões de violência de gênero ou direitos humanos nas aulas; 

 Quais os possíveis efeitos da implementação do PNEDH nas práticas escolares; 

 Quais os possíveis reflexos da implementação do PNEDH nos índices de violência de 

gênero na comunidade; 

 Como o ensino em direitos humanos na escola pode contribuir para a construção de uma 

cultura de respeito; 

 Como a construção de uma cultura de respeito pode influenciar nos índices de violência 

de gênero. 

 

 

 

 
 
 
 
 
 

  



251 
 

 

APÊNDICE C: Termo de Consentimento Livre e Esclarecido Destinado aos Professores. 
 
 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA – UFPB 
 CENTRO DE CIÊNCIAS JURÍDICAS – CCJ  

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM CIÊNCIAS JURÍDICAS – PPGCJ  
 
 

TERMO DE CONSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO DESTINADO AOS 
PROFESSORES 

 
 

Prezado(a) participante, 

 

Você está sendo convidado(a) a participar da pesquisa intitulada “ENSINO E 

APRENDIZAGEM EM DIREITOS HUMANOS E CONSTRUÇÃO DE UMA CULTURA DE 

RESPEITO: proposta pedagógica de enfrentamento à violência de gênero” a ser realizada pela 

doutoranda Fernanda Fernandes de Oliveira Formiga, vinculada ao do Programa de Pós-

Graduação em Ciências Jurídicas da Universidade Federal da Paraíba, matrícula n° 

20191017387, sob orientação do Prof. Dr. Gustavo Barbosa de Mesquita Batista.  

O objetivo geral do estudo é analisar como o ensino e aprendizagem em direitos 

humanos nas escolas, desde o ensino fundamental, pode contribuir na construção de uma cultura 

de respeito e de enfrentamento à violência de gênero. A etapa empírica busca investigar o perfil 

e a formação dos professores em disciplinas de Direitos Humanos ou de gênero, se eles têm 

conhecimento sobre o Plano Nacional de Educação em Direitos Humanos (PNEDH) e se há 

ações desenvolvidas por meio de planos ou projetos na escola escolhida na área de direitos 

humanos ou contra a violência de gênero e sua compreensão acerca dos direitos humanos e da 

educação em direitos humanos.  

Buscaremos, ainda, averiguar quais os impactos nas práticas pedagógicas escolares com 

a implementação do PNEDH na perspectiva dos sujeitos entrevistados. Quanto à parte 

documental, pretende-se verificar se os conteúdos registrados pelos professores, previstos na 

BNCC, permitem discutir a violência de gênero ou se são ao menos referenciados pelos 

professores. A etapa empírica será composta por um por um formulário de caracterização 

sociodemográfica e um roteiro de entrevista estruturado com pontos conexos ao escopo do 

estudo. 

Esta pesquisa se justifica diante da necessidade de compreender propostas de 



252 
 

 

intervenção preventiva contra a violência de gênero e favorecer a construção de uma base de 

dados com aportes teóricos e evidências científicas, por meio de uma pesquisa qualitativa, que 

pode fundamentar a criação ou aprimoramento de ações voltadas à educação em direitos 

humanos ou ao combate à violência de gênero. 

Portanto, solicitamos seu consentimento para participar da pesquisa e para que os dados 

obtidos possam ser apresentados em eventos e publicados em revistas científicas. Vale ressaltar 

que seu nome será mantido em sigilo, garantido o seu anonimato, inclusive se não concordar 

em participar do estudo, bem como assegurada sua liberdade para desistir de colaborar antes, 

durante ou mesmo após a realização da pesquisa. Reiteramos que sua participação no estudo é 

voluntária e, portanto, você não é obrigado(a) a fornecer as informações e/ou colaborar com as 

atividades propostas.  

Caso decida não participar, ou resolva desistir de participar da pesquisa a qualquer 

momento, você não sofrerá nenhum dano. Os riscos envolvidos com sua participação são: 

possibilidade de desconforto  ou constrangimento pelo processo de observação e de respostas 

às perguntas; cansaço no decorrer da entrevista. Serão seguidos todos os preceitos éticos para 

que estes riscos sejam minimizados. 

 

CONSENTIMENTO PÓS-ESCLARECIDO 

 

Declaro para os devidos fins que eu concordo em participar da pesquisa. Desse modo, 

desde a presente data, o conteúdo da minha participação pode ser utilizado integral ou 

parceladamente pela pesquisadora para fins acadêmico-científicos, sob a guarda da 

Universidade Federal da Paraíba, sem restrições de prazo e citação. Da mesma forma, autorizo 

sua publicação e divulgação em trabalhos e eventos científicos, bem como permito o uso de 

suas citações a terceiros. Diante do exposto, confirmo que fui devidamente esclarecido(a) e 

manifesto o meu consentimento para participar da pesquisa e para publicação dos resultados. 

Ademais, estou ciente que receberei uma cópia do presente documento. 

 João Pessoa, ____ de ____________de 2024.  

 

 

____________________________                    _______________________________ 

         PARTICIPANTE                       PESQUISADORA RESPONSÁVEL 



253 
 

 

 

 
 

_____________________________________ 
 

Caso necessite de maiores informações, favor entrar em contato com a pesquisadora responsável Fernanda 
Fernandes de Oliveira Formiga através do e-mail fernandafernandes_adv@hotmail.com. Endereço profissional: 
Programa de Pós-graduação em Ciências Jurídicas do Centro de Ciências Jurídicas da Universidade Federal da 
Paraíba – PPGCJ/CCJ/UFPB, Campus I/ Cidade Universitária, s/n, CEP 58051- 900, João Pessoa- PB, telefone 
(83) 3216-7627, e-mail <ppgcj.ufpb@gmail.com>. Autorização para a realização da pesquisa: Comitê de Ética em 
Pesquisa do Centro de Ciências da Saúde da Universidade Federal da Paraíba – CEP/CCS/UFPB, Campus I/ 
Cidade Universitária, s/n, CEP 58051-900, João Pessoa/PB, telefone/fax (83) 32167791, e-mail 
eticaccs@ccs.ufpb.br. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  



254 
 

 

APÊNDICE D – Termo de Autorização para uso de voz/e ou imagem 
 
 
 

TERMO DE AUTORIZAÇÃO PARA USO DE VOZ E/OU IMAGEM  

 
 

 
Eu,_______________________________________________________________, de 

posse do TERMO DE CONSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO da pesquisa intitulada 

“ENSINO EM DIREITOS HUMANOS E CONSTRUÇÃO DE UMA CULTURA DE 

RESPEITO: proposta pedagógica de enfrentamento à violência de gênero”, após ter ciência e 

entendimento quanto aos riscos e benefícios que essa pesquisa poderá trazer e (ii) métodos que 

serão usados para a coleta de dados; e por estar ciente da necessidade da gravação de áudio para 

fins exclusivos de transcrição e/ou fotografia para utilização no trabalho final de tese, 

AUTORIZO, por meio deste termo, que o(a)(s) pesquisador(a)(s) FERNANDA FERNANDES 

DE OLIVEIRA FORMIGA capture(m) fotografia e/ou filmagem e/ou gravação de voz de 

minha pessoa para fins EXCLUSIVOS da referida pesquisa científica e com a condição de que 

esse material, na sua forma original, não seja divulgado. Nessas condições, apenas o material 

derivado do original poderá, nos termos desta autorização, ser divulgado em meios científicos, 

tais como, teses, dissertações, trabalhos de conclusão de curso, artigos em periódicos, 

congressos e simpósios ou outros eventos de caráter científico-tecnológico – no sentido de 

preservar o meu direito ao ANONIMATO e demais direitos, como definido na regulamentação 

ética da pesquisa envolvendo seres humanos no Brasil.  

As fotografias, filmagens e gravações de voz ficarão sob a propriedade e a guarda do 

pesquisador responsável pela pesquisa, cujo acesso aos arquivos será somente da pesquisadora 

FERNANDA FERNANDES DE OLIVEIRA FORMIGA.  

Esta AUTORIZAÇÃO foi concedida mediante o compromisso do(s) pesquisador(es) 

citados em garantir-me que:  

1. a transcrição da gravação de minha voz me seja disponibilizada, caso a solicite;  

2. os dados coletados serão usados exclusivamente para gerar informações para a 

pesquisa aqui tratada e outras publicações científicas dela decorrentes;  

3. a minha identificação não será revelada em nenhuma das vias de publicação científica 

das informações geradas pela pesquisa;  

4. a utilização das informações geradas pela pesquisa para qualquer outra finalidade não 



255 
 

 

especificada no TCLE somente poderá ser feita mediante minha autorização;  

5. os dados coletados serão armazenados por 5 (cinco) anos, sob a responsabilidade 

do(s) pesquisador(es) responsável(véis) pela pesquisa; e, após esse período, serão destruídos;  

6. a interrupção de minha participação na pesquisa poderá ser feita a qualquer momento, 

sem nenhum ônus, mediante mera comunicação à pesquisadora responsável, que, nesse caso, 

deverá providenciar a devolução (e adoção de medidas condizentes com essa situação) do 

material relacionado a esta autorização.  

 

Valido esta autorização assinando e rubricando este documento em duas vias de igual 

teor e forma, ficando uma em minha posse.  

 

____________, ____de____________,____  

 

_____________________________________________ 

Participante da Pesquisa 

 

 ______________________________________________________ 

Assinatura do Participante da Pesquisa  

 

______________________________________________________ 

Nome e Rubrica do Pesquisador Responsável 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  



256 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



257 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



258 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



259 
 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 



260 
 

 

 


