
1 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA 

CENTRO DE EDUCAÇÃO 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM CIÊNCIAS DAS RELIGIÕES 

TIAGO ALVES CALLOU 

TRANSVIVÊNCIAS NOS TERREIROS: TRANSGENERIDADES E RELIGIÕES 

AFRO-BRASILEIRAS 

JOÃO PESSOA – PB 

2024 



2 
 

TIAGO ALVES CALLOU 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

TRANSVIVÊNCIAS NOS TERREIROS: TRANSGENERIDADES E RELIGIÕES 

AFRO-BRASILEIRAS 

 

 

 

 

 

Defesa apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Ciências das Religiões da 

Universidade Federal da Paraíba, como 

exigência parcial para obtenção do título de 

Doutor em Ciências das Religiões.  

Orientação: Drª. Dilaine Soares Sampaio. 

 

 

 

 

 

JOÃO PESSOA – PB 

2024 



3 
 

  



4 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA  

CENTRO DE EDUCAÇÃO 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM CIÊNCIAS DAS RELIGIÕES 

 

 

TRANSVIVÊNCIAS NOS TERREIROS: TRANSGENERIDADES E RELIGIÕES AFRO-

BRASILEIRAS 

 

 

TIAGO ALVES CALLOU 

 

 

Tese apresentada à banca examinadora formada pelos seguintes especialistas. 

Dilaine Soares Sampaio  

(orientadora) 

Nilza Menezes Lino Lagos  

(membro-externo/TJRO) 

 

(membro-externo/UFJF) 

Vicente Tchalian  

(membro-externo/UFMT) 

 

Rita Cristiana Barbosa (membro-interno) 
 
 

 

 

Aprovada em 29 de julho de 2024 

 

 

 

André Sidnei Musskopf  



5 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico esta pesquisa primeiramente a todas as 

pessoas trans* que resistem e sobrevivem todos 

os dias nessa sociedade patriarcalista, 

transfóbica e sexista. Que esse trabalho possa 

ser fonte de resistência e inspiração como foi 

para mim. Também dedico a minha família, que 

mesmo não compreendendo meu amor pela 

temática, nunca tolheu meus sonhos 

acadêmicos.  

  



6 
 

AGRADECIMENTOS 

 

Inicialmente, gostaria de agradecer a todas as pessoas trans* que contribuíram com o 

presente trabalho, seja com entrevistas, conversas, inquietações ou críticas. Em especial à Mãe 

Ana, Lucas e George, interlocutores/as da pesquisa, que, mesmo não sendo seus nomes 

verdadeiros — pois optei pelo uso de nomes fictícios para preservar suas identidades —, foram 

fundamentais para os debates levantados. Esses diálogos das transvivências foram primordiais 

para a construção da tese e para a minha construção plural de mundo. 

Agradeço à minha orientadora, a professora Dra. Dilaine Soares Sampaio, por vários 

motivos: o primeiro, por ter acreditado na minha pesquisa e na relevância dos estudos da 

transgeneridade e religião; o segundo, por toda a empatia e acolhimento para comigo durante 

os meus processos de adoecimento depressivo e ansioso ao longo da jornada do doutoramento; 

o terceiro, por todos os conselhos e apoio para a vida acadêmica e pessoal, por toda a 

disponibilidade e apoio. Dilaine, muito obrigado! 

Não poderia esquecer do meu primo, quase irmão, Leonardo Calou, por todas as 

conversas, desabafos, reclamações e risadas. Obrigado por sempre estar presente na minha vida, 

mesmo na distância. Gratidão.  

Agradeço à minha mãe por sempre me apoiar e estar ao meu lado, acreditando em tudo 

que me proponha a fazer, que sonha comigo e sempre me impulsiona a ser o meu melhor todos 

os dias. 

Por fim, agradeço a todas/os que colaboraram de alguma forma na produção dessa 

pesquisa.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



7 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Mandiga de travesti só bixa sabe desfazer. E mandiga de bixa só travestir consegue 

desmontar. É feitiço que traz aqué e coragem para dançar e roubar heranças. É macumba 

braba que protege os testículos femininos e massageia os músculos das que dão a cara à tapa 

todo dia. Eu escolho canela-de-velho, arnica e cera de carneiro para curar minhas dores do 

gênero. Eu consagro hibisco e cera de abelha com águas das cachoeiras, e espalho essa 

pomada em minha pele negra quando estou perdida na ventania e preciso aterrissar” 

(BRASILEIRO, 2019, p.08). 



8 
 

RESUMO 

 

A presente pesquisa visou abordar as trajetórias das pessoas trans* dentro de três religiões afro-

brasileiras – Umbanda, Candomblé e Catimbó/Jurema –, em uma perspectiva ampla, a partir da 

etnografia multisituada, perpassando pelas transições, histórias de vida e violências sofridas 

pelas/os interlocutoras/es. Tratou-se de um trabalho no âmbito das Ciências Empíricas da 

Religião, em diálogo com a Antropologia. A análise abordou a construção do conceito de 

gênero e da transgeneridade, bem como as suas problematizações, transpassando pelas religiões 

afro e afro-indígenas, principalmente sobre a pertença dos corpos trans* nas ritualísticas afro-

brasileiras. Como objetivo geral, foram analisadas as trajetórias das pessoas transgêneras dentro 

das religiões afro-brasileiras e as respectivas implicações das suas transições dentro do 

ambiente religioso. Já os objetivos específicos foram: realizar um debate sobre a construção da 

categoria gênero e a evolução até os estudos da transgeneridade; analisar os debates sobre a 

transgeneridade e as religiões afro-brasileiras, dentro dos autores considerados clássicos e 

dentro de um estado da arte; abordar a transfobia religiosa dentro das religiões afro-brasileiras, 

bem como  as violências que as/os adeptas/os sofrem; analisar as trajetórias e transvivências 

nos terreiros e as resistências das pessoas transgêneras na religião. A relevância da pesquisa se 

alicerça na escassez de trabalhos debatendo transgeneridade nas religiões afro-brasileiras, 

principalmente dentro da área de Ciências da Religião, que apesar de ter análises sobre gênero 

e religião, ainda estão, na grande maioria, dentro de concepções binárias e feministas. Ao final, 

pretendeu demonstrar que a inserção dos corpos trans* dentro das ritualísticas pode ocorrer a 

partir do conceito de Butler (2018) de performance corpórea e a reinvindicação do espaço pela 

simples presença dos corpos, independentemente de verbalizações. Assim, as transvivências 

nos terreiros são uma manifestação silenciosa de reivindicações de pertença e espaço, 

combatendo as cisnormas nos terreiros e transfobias religiosas dentro da religião e da 

ritualística, local em que seus corpos devem ser respeitados, bem como as suas identificações 

de gênero.    

 

Palavras-chave: Transgeneridade. Religiões Afro-indígenas brasileiras. Violência. Histórias 

de vida. Ciências Empíricas da Religião.  

 

 

 

 

 

 

 

  



9 
 

ABSTRACT 

 

The present research aimed to address the trajectories of trans* individuals within three Afro-

Brazilian religions – Umbanda, Candomblé, and Catimbó/Jurema – from a broad perspective, 

using multisited ethnography and considering transitions, life histories, and experiences of 

violence endured by the interlocutors. This study was situated within the field of Empirical 

Sciences of Religion, in dialogue with Anthropology. The analysis examined the construction 

of the concept of gender and transgenerity, as well as their problematizations, traversing Afro 

and Afro-Indigenous religions, with particular attention to the belonging of trans* bodies within 

Afro-Brazilian ritual practices. The general objective was to analyze the trajectories of 

transgender individuals within Afro-Brazilian religions and the implications of their transitions 

in religious contexts. The specific objectives were: to engage in a debate on the construction of 

the category of gender and its development toward the studies of transgenerity; to analyze the 

debates on transgenerity and Afro-Brazilian religions in relation to both classical authors and 

the state of the art; to address religious transphobia within Afro-Brazilian religions, as well as 

the forms of violence experienced by adherents; and to analyze trajectories and trans-lived 

experiences in terreiros, as well as the resistances of transgender individuals within religion. 

The relevance of this research lies in the scarcity of studies addressing transgenerity in Afro-

Brazilian religions, particularly within the field of Religious Studies, which, despite engaging 

with analyses of gender and religion, largely remain within binary and feminist frameworks. 

Ultimately, the research sought to demonstrate that the inclusion of trans* bodies in ritual 

practices can occur through Butler’s (2018) concept of bodily performance and the 

reivindication of space through the simple presence of these bodies, regardless of verbal 

articulations. In this way, trans-lived experiences in the terreiros represent a silent manifestation 

of claims for belonging and space, challenging cisnormativity in terreiros and religious 

transphobia within both religion and ritual, where their bodies and gender identifications must 

be respected. 

 

KEYWORDS: Transgenderism. Afro-Brazilian Religions. Violence. Life Stories. Empirical 

Sciences of Religion. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



10 
 

LISTA DE ABREVIAÇÕES 

 

 

ANTRA 

ADI 

ADO 

ADPF 

GGB 

IPEA 

LGBTQIAPN+ 

LGBTQQICAAPF2K+ 

Associação Nacional de Travestis e Transexuais 

Ação Direta de Inconstitucionalidade 

Ação Direta de Inconstitucionalidade por Omissão 

Ação de Descumprimento de Preceito Fundamental 

Grupo Gay da Bahia 

Instituto de Pesquisa Econômica Aplicada 

Lésbicas, gays, bissexuais, transgêneros, queer, intersexuais, 

assexuais, pansexuais, não-binários e mais 

lésbicas, gays, bissexuais, transgêneros, queer, questionando, 

intersexuais, curiosos, assexuais, aliados, pansexuais, 

polissexuais, familiares, 2-espíritos e kink 

STF 

Trans* 

UFPB 

UFRN 

TGEU 

Supremo Tribunal Federal 

Termo guarda-chuva para identidades não cisgêneras 

Universidade Federal da Paraíba 

Universidade Federal do Rio Grande do Norte 

Trangender Europe 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



11 
 

 

Sumário 

INTRODUÇÃO .......................................................................................................... 12 

1 O CORPO EM CONSTRUÇÃO .............................................................................. 21 

1.1 A construção da categoria gênero....................................................................... 22 

1.2 Pessoas transgêneras e a construção da subjetividade. ........................................ 29 

1.3 Considerações parciais ....................................................................................... 38 

2 LACRANDO NAS PESQUISAS AFRO: OS PESQUISADORES SÃO DO BABADO?

 ................................................................................................................................... 40 

2.1 Os caminhos do gênero e da transgeneridade na produção acadêmica afro-brasileira.

 ................................................................................................................................ 40 

2.2 Um sobrevoo nas pesquisas sobre transgeneridade e religiões afro-brasileiras. ... 49 

2.3 Nos caminhos da transvivência os encontros se tornam histórias de vida. ........... 56 

2.4 Considerações parciais ....................................................................................... 63 

3 A DOR SILENCIADA NOS TERREIROS .............................................................. 64 

3.1 Transcídio, transfobia e direitos humanos: re(significações) no território brasileiro65 

3.2 Processos transfóbicos e cisnorma dos/nos terreiros ........................................... 75 

3.3 Considerações parciais ....................................................................................... 82 

4 TRANSVIVÊNCIAS NOS TERREIROS................................................................. 83 

4.1 As idas e vindas na busca do equilíbrio entre corpo e religião. ........................... 84 

4.2 O orixá proibiu? Dilemas sobre a transição de gênero nos terreiros. ................... 91 

4.3. Meu corpo, minhas regras e meu orixá: resistências trans* nas vivências de terreiro.

 ................................................................................................................................ 95 

4.4. Considerações parciais .................................................................................... 100 

CONSIDERAÇÕES FINAIS .................................................................................... 102 

REFERENCIAS ....................................................................................................... 104 

APÊNDICE .............................................................................................................. 109 

GLOSSÁRIO ........................................................................................................ 110 

 

 

 

 

 

  



12 
 

INTRODUÇÃO 

Inicialmente, gostaria de explanar os caminhos que percorri e que me trouxeram ao 

debate da temática apresentada nessa tese de doutoramento. Desde de 2015, implicado pela 

minha própria busca de identificação com uma forma de gênero e de sexualidade, bem como 

um desejo de conhecer melhor a multiplicidade de produções que se apresentam sobre esses 

modos de vida (Foucault, 2015), direcionei meu olhar para os estudos sobre essas categorias, 

buscando me aprofundar sobre a que me sentia mais implicado, a transgeneridade e as questões 

que a envolvem. No início dessa trajetória por um eixo de estudos, estava com o olhar mais 

voltado para as perspectivas feministas, sob uma análise binária e cisgênera1, engatinhando e 

descobrindo o universo dos estudos de gênero. Universo esse, que possui uma tendência a 

expandir em perspectivas cisgêneras, principalmente nas análises feministas, que dependendo 

da abordagem feminista, pode até segregar e marginalizar corpos que não seguem a estética e 

padronização sociocultural do ser dito como feminino2. 

Quando decidi ingressar na pós-graduação, resolvi pesquisar transgeneridade, 

inicialmente na interseção com o Direito, pensando o acesso à justiça e resolução de conflitos 

no processo civil para este público (Callou, 2017), que resultou no trabalho de conclusão do 

curso de especialização em Processo Civil, ofertado pela Universidade Regional do Cariri – 

URCA. Posteriormente, passei para os estudos de religião e no mestrado analisei as histórias de 

vida das travestis e mulheres transexuais nas romarias de Padre Cícero (Callou, 2019), pesquisa 

essa que me possibilitou ampliar o universo de debates sobre gênero e religiões e, 

principalmente, questionar: por que as temáticas da transgeneridade e religião são pouco 

pesquisadas? Ou indo além, porque a transgeneridade é pouco pesquisada? 

É evidente que na última década houve um crescimento dos debates sobre a população 

LGBTQIAPN+3 no Brasil, principalmente com a invasão da temática nas mídias, nas revistas 

culturais e do entretenimento, podendo ser constatado, por exemplo, com a presença de um 

personagem transgênero na novela “A força do querer”4 exibida na Rede Globo de Televisão, 

                                                             
1 Cisgeneridade é o termo utilizado para designar pessoas que se identificam com o gênero dito como 

correspondente ao sexo biológico.  
2 É necessário citar o embate existente entre as feministas radicais – RADFEM e o transfeminismo, uma vez que 

as RADFEM não reconhecem as mulheres trans* como mulheres.  
3 Uma das possíveis siglas que representa o movimento de lésbicas, gays, bissexuais, transgêneros, queer, 

intersexuais, assexuais, pansexuais, não-binários e mais. 
4 Telenovela brasileira da escritora Glória Perez, que teve seu primeiro episódio na data de 03 de abril de 2017, 

finalizando na data de 20 de outubro de 2017.  



13 
 

onde a personagem Ivana realizava um processo de transição de gênero no decorrer da trama, 

finalizando a telenovela identificando-se como Ivan. 

Também é importante já pincelar algumas críticas as cobranças sociais feitas sobre os 

corpos transgêneros. Nem todas as pessoas que transitam de gênero desejam alterar seus corpos 

ou seguir normas socioculturais de comportamentos ditas como de um determinado gênero. 

Inclusive têm pessoas que não desejam se enquadrar com um gênero ou com nenhum. E todo 

esse processo, ou não processo, não pode ser utilizado para validar ou desvalidar uma vivência 

transgênera. Esses corpos vão além da estética e das expectativas projetadas por uma sociedade 

cisheteronormativa5.    

No final do meu curso de mestrado em Ciências das Religiões pela Universidade Federal 

da Paraíba – UFPB, questionei-me sobre a inserção da população transgênera nas religiões afro-

brasileiras, em especial as suas trajetórias, vivências e proibições, principalmente dentro da 

ritualística religiosa, refletindo como esses corpos são aceitos no rito, como essas vivências são 

incorporadas na religião e quais seriam os procedimentos de acolhimento dessas pessoas.   

Esse despertar para a temática surgiu no meio de uma das minhas entrevistas da 

dissertação (Callou, 2019), quando uma das interlocutoras se apresentou como católica 

umbandista, relatando essa múltipla pertença religiosa, e narrando sobre como foi aceita pela 

umbanda, espaço em que poderia ser “ela mesma”, ou seja, uma mulher transexual.   

Sempre ouvi, no meio popular, que as religiões afro-brasileiras são as mais inclusivas, 

crença que afirma aceitar a todas as pessoas sem restrições. Todavia, quando se aborda a 

temática da transgeneridade, é comum se deparar com interditos, proibições, divergências, 

mesmo que sejam sutis, disfarçadas, discretas. A cisgeneridade cria normas e padrões que 

segregam e subalternizam a população LGBTQIAPN+, e o meio religioso não escapa dessas 

influências normativas sociais, podendo as reproduzir ou ressignificar.  

Nesse contexto, surgiu a ideia de abordar sobre as transvivências nas religiões afro-

brasileiras. Assim, pretendia analisar as vias, os caminhos que as pessoas transgêneras 

percorrem no âmbito religioso para ter acesso a suas crenças. O que passaram e passam, as 

proibições, violências e segregações que tiveram que se submeter, na busca da aceitação e do 

sentimento de pertença, bem como as estratégias de resistência que produzem para fugir das 

normas religiosas que lhes impedem de manifestarem na construção de outros corpos 

gendrados.  Também procurei compreender como a percepção dos pais e mães de santo podem 

                                                             
5 Nomenclatura que reúne as concepções de normatividade social, cisgeneridade e heterossexualidade. 



14 
 

alterar as passagens dessas/es filhas/os por suas casas, bem como analisar as divergências de 

entendimentos das casas de axé.   

A sociedade brasileira é embutida de padrões socioculturais sexistas, racistas, 

lgbtqiapn+fóbicos, que segregam e marginalizam quem não se enquadra nesse local de sujeito 

branco, homem, cisgênero, heterossexual e classe média; realizando recortes de gênero, sexo, 

sexualidade, raça, classe, entre outros. Esses conjuntos de preconceitos reforçam a 

marginalização da população subalternizada que fomenta as violências, limitações de acesso à 

educação, trabalho, entre outros.  

Aqui começo alguns questionamentos/hipóteses que acabam sendo levantados no 

acompanhar das pessoas transgêneras nas práticas religiosas que vivenciam. A partir de 

algumas percepções me pergunto por que a população transgênera não tem acesso as religiões, 

as crenças que desejam seguir ou aderir? A concepção da vontade não consegue ultrapassar as 

barreiras sociais da segregação, que cerceiam essas pessoas. Em alguns casos, existem em 

credos e crenças, obrigatoriedades que colocam a cisgeneridade como pré-requisito para a 

vivência religiosa. Todavia, até que ponto isso é uma norma da religião/crença e até onde é uma 

internalização dos preconceitos socioculturais? Surge assim, uma linha tênue de debate, 

questionando o papel da/o adepta/o e da/o religiosa/o. De um lado, o seu direito de expressão e 

pertença religiosa, do outro, a manifestação e projeção no meio religioso de subalternizações e 

cerceamento religioso.    

A relevância e justificativa da pesquisa está pautada na escassez de estudos sobre a 

transgeneridade dentro da área que intersecciona conteúdos de assuntos sobre gênero e religião, 

principalmente no que diz respeito às suas inserções em religiões afro-brasileiras. Considerando 

a transversalidade religiosa que tal campo de cultos se pluraliza, considerei restringir a pesquisa 

a Umbanda, o Candomblé e o Catimbó/Jurema, por considerar necessário fazer um recorte 

metodológico, mas também pelo encontro com os sujeitos da pesquisa e as religiões que se 

identificam.  

É importante, mesmo que de forma breve, pois não é o foco da presente tese, tecer uma 

crítica à área das ciências das religiões e seu déficit em estudos voltados para a transgeneridade, 

seja no âmbito de pesquisas desenvolvidas nos departamentos, ou seja nas estruturas 

curriculares das graduações. A título de exemplo o bacharelado e licenciatura em ciências das 



15 
 

religiões da Universidade Federal da Paraíba não possui no seu projeto pedagógico do curso6 

disciplinas que trabalhem transgeneridades e religião. Havendo apenas as seguintes disciplinas: 

Gênero e Religião7 e Gênero, Sexualidade e Religião8, que possuem ementário totalmente 

binário, cisgênero e utilizando o termo gênero como sinônimo de feminismo.  

Ao pesquisar por trabalhos nessa temática, especialmente no banco de dados da 

CAPES9, inseri como parâmetros de pesquisa as palavras: transgeneridade, travestilidade, trans 

e religiões afro-brasileiras. Essa busca resultou numa lista imensa de trabalhos, mas quando 

analisados, tratavam de outros assuntos, como homossexualidade, gênero em uma análise 

cisgênera, aspectos das religiões, entre outros. Sobre a temática da transgeneridade e religiões 

afro-brasileiras em específico, não.  

Entre essas pesquisas, gostaria de destacar: “Tradição e tabu: um estudo sobre gênero e 

sexualidade nas religiões afro-brasileiras”, de autoria do pesquisador Milton Silva dos Santos, 

da Pontifícia Universidade Católica de São Paulo – PUC/SP; e “Loce Loce Metá Rê Lê! 

Homossexualidade e transe(tividade) de gênero no candomblé-de-nação”, de autoria de Luís 

Felipe Rios do Nascimento, da Universidade Federal do Pernambuco – UFPE. Ambas as 

pesquisas de mestrado que trabalharam com as religiões afro-brasileiras e aspectos da 

homossexualidade na religião.   

 Quando se pensa nos clássicos sobre as pesquisas de gênero10 (em uma concepção 

cisgênera) e sexualidades no contexto religioso afro, é corriqueiro se remeter a Peter Fry (1977; 

1982) e Ruth Landes (2002).  No tocante a Landes (2002), em sua obra A cidade das mulheres, 

alude-se quando numa análise, ainda muito engendrada por olhares heteronormativos da 

homossexualidade, coloca o sujeito gay passivo como um indivíduo que deseja ou assume o 

papel de sujeito feminino ou da fêmea, dentro de uma concepção binária masculino/feminino, 

macho/fêmea. É necessário realizar algumas ressalvas no tocante a essa crítica à Landes, uma 

vez que a sua pesquisa foi realizada no final da década de 30, período em que não existiam os 

                                                             
6 Conforme dispõe no site da Universidade Federal da Paraíba, o plano político pedagógico do curso de 

bacharelado em ciências das religiões foi regulamentado pela resolução nº 52/2021, datado de 17 de novembro de 

2021. 
7 Ementa: As deusas primitivas. A mulher na mitologia. Matriarcado e Matrilinearidade. A mulher nas religiões 

monoteístas. Consequências da Revolução Sexual dos anos 60. Novos conceitos de Mulher e Feminino. 
8Ementa: As deusas primitivas. Matriarcado e Matrilinearidade. Desvalorização da mulher nas religiões 

monoteístas. Revolução Sexual dos anos 60 e suas consequências. Pedofilia e religião. 
9 O banco de dados da CAPES foi escolhido para realizar a pesquisa por ser um dos maiores bancos de dados 

contendo dissertações e teses. Todavia, existem vários outros bancos de dados e sites para realização das buscas 

de publicações.  
10 “As pioneiras nas abordagens de gênero dentro das práticas religiosas afro-brasileiras foram Ruth Landes (1967), 

Patrícia Birman (1995), Laura Segato (1995) e Terezinha Bernado (2005)” (LAGOS, 2012, p. 35).  



16 
 

debates da transgeneridade e afins. No entanto, é preciso relatar e problematizar a forma que 

essas pessoas eram compreendidas e descritas nas pesquisas.  Essa temática será aprofundada 

no tópico 2.1. 

No tocante a Peter Fry, ele é o primeiro a falar de homossexualidade nos cultos afro-

brasileiros, depois do trabalho de Landes (Birman, 2005, p. 407), lançando em 1977 o texto 

“mediunidade e sexualidade”, e, posteriormente, em 1982, “homossexualidade masculina e 

cultos afro-brasileiros”. Destaco ainda que é de sua autoria a apresentação de 2ª edição do livro 

de Ruth Landes A cidade das Mulheres, lançado em 2002.  

  Existem intervalos/lacunas entre os clássicos da literatura e as novas publicações. 

Pensando em um levantamento do estado da arte desse conjunto, considerei necessário fazer 

um aprofundamento sobre as temáticas da transgeneridade dentro do ambiente religioso afro-

brasileiro. 

A religiosidade afro-brasileira constitui-se num tema bastante explorado em pesquisas 

antropológicas e sociológicas. Embora muitas pesquisas tenham sido dedicadas a 

temas relativos à cultura e às religiões afro-brasileiras, as questões de gênero foram 

pouco contempladas (Lagos, 2012, p. 34). 

 

 Nesse contexto, é de suma importância dar destaque as falas e histórias de vida das 

pessoas transgêneras dentro das religiões afro-brasileiras, perpassando por suas transições, 

aceitações e exclusões, no qual, busquei evidenciar as realidades que esses sujeitos vivem 

dentro dos ambientes religiosos, sejam eles de liberdade e acolhimento ou de exclusão e 

julgamento.  

 Assim, a partir dessas histórias, serão traçadas as violências sofridas nas religiões afro 

e questionar se elas são realmente as mais inclusivas nas temáticas de gênero; ou se reproduzem 

as segregações patriarcalistas, sexistas e transfóbicas, reforçadas socialmente.  

Como tese, pretendo defender que a simples presença do corpo transgênero na 

ritualística afro-brasileira representa a reinvindicação de pertença à religião, através da 

performatividade corpórea (ou performatividade de assembleia/das massas). Ou seja, não é 

necessário verbalizar a reinvindicação para ser membro da religião; o simples fato do sujeito 

transgênero estar participando da ritualística – seja como filha/o ou visitante – já é uma 

reinvindicação de pertença e de inserção na religião. Soma-se a isso, o reconhecimento das 

demais pessoas de aqueles sujeitos – transgêneras/os – serem filhas e filhos de santo e que seus 

nomes e corpos devem ser respeitados.  



17 
 

Para tal, será utilizado a teoria performativa das massas ou de assembleia, proposta pela 

filósofa Judith Butler (2018), deslocando essa teoria do campo filosófico/político para o 

religioso, compreendendo que, a reunião das pessoas transgêneras para as vivências da 

ritualística afro-brasileira é um encontro de massas/assembleia, e como tal, a partir da teoria 

performativa, esses corpos reivindicam direitos, simplesmente por sua presença no ambiente, 

independentemente da verbalização.   

Como objetivo geral desta tese, foi analisado as trajetórias das pessoas transgêneras 

dentro das religiões afro-brasileiras e as respectivas implicações das suas transições dentro do 

ambiente religioso. 

Como objetivos específicos que direcionam e modelam a pesquisa, enumero quatro a 

serem alcançados, são eles:  

1) realizar um debate sobre a (des)construção da categoria gênero e a evolução até os 

estudos da transgeneridade;  

2) analisar os debates sobre a transgeneridade e as religiões afro-brasileiras, tanto na 

perspectiva das autoras e dos autores considerados clássicos quanto no olhar de 

autoras/res mais recentes, através da elaboração de um estado da arte; 

3) abordar a transfobia religiosa no âmbito das religiões afro-brasileiras, bem como as 

violências que as/os adeptas/os sofrem; 

4) analisar as transvivências nos terreiros e as resistências das pessoas transgêneras na 

religião.  

Na área da religiosidade afro-brasileira, existe um vasto campo de pesquisa, assim, a 

presente tese será limitada as histórias de vida das pessoas transgêneras participantes das 

religiões afro, entre elas o Candomblé, Umbanda e o Catimbó/Jurema. Proponho através do 

estudo do presente tema, realizar uma pesquisa etnográfica multisituada com os relatos das 

pessoas transgêneras participantes dos contextos religiosos citados, bem como analisar as suas 

trajetórias e subjetividades que perpassam as suas transições, sejam elas religiosas, sociais ou 

de gênero.  

Para chegar a esta concepção multisituada do metier antropológico é fundamental, 

primeiro, considerar a complexidade da vida moderna, nas suas variadas formas de 

redes e teias de relações sociais, e, em segundo lugar, mudar os formatos 

“tradicionais” da própria pesquisa etnográfica. Num formato “tradicional” de se fazer 
etnografia clássica, indica Wolf (2003), teríamos geralmente a descrição concentrada 

de uma cultura associada a um pequeno grupo social, ou, até mesmo, a uma nação. 

Com relação a isso, o autor propõe uma visão mais ampla, interconectada, até mesmo 

rizomática sobre os termos cultura, ação social e sociedade, buscando compreender 



18 
 

melhor como os agentes se relacionam em redes de relações locais, regionais, 

nacionais e até mesmo internacionais (BAEZ, 2016, p.19). 

 

Optei pela metodologia etnográfica multisituada por permitir uma análise mais ampla 

do campo, ultrapassando métodos tradicionais da antropologia, em que se analisava um único 

local ou comunidade. A população trans*, adepta às religiões afro- brasileiras, não se encontra 

concentrada em um determinado terreiro/casa ou uma localidade, está espalhada em vários 

terreiros/casas, cidades e estados. Assim, a pesquisa em múltiplos locais, seguindo conexões, 

proporcionou uma melhor análise, percepção e construção do campo a partir de pessoas trans* 

adeptas às religiões afro-brasileiras. 

O trabalho de campo foi realizado nos estados da Paraíba, Pernambuco, Alagoas, 

Rondônia e Ceará, principalmente por entrevistas on-line, mas com algumas visitas in loco. 

Devido a pandemia de Covid-1911 , causada pelo vírus SAR-CoV-2, houveram alterações na 

execução da pesquisa. A pandemia começou após o aparecimento dos primeiros casos em 

dezembro de 2019 na República Popular da China, que se espalhou pelo mundo. No Brasil, ela 

teve início com a incidência do aparecimento do vírus no carnaval seguinte, no ano de 2020. O 

Covid-19 afetou e continua afetando pessoas de diferentes formas, principalmente no âmbito 

emocional e psíquico. 

Em decorrência do acontecimento e acometimento da pandemia, a pesquisa que antes 

previa a realização de entrevistas presenciais, bem como a defesa para o ano de 2023, precisou 

ser repensada e reformulada, se produzindo outro caminho metodológico, no qual foi pensado 

como estratégia o uso dos recursos virtuais e tecnológicos como as entrevistas através do 

aplicativo zoom e google meet, para obtenção de dados.  

Para a presente pesquisa foram realizadas quatro entrevistas: uma com uma participante 

que se autoidentificou como mulher transexual, duas com participantes que se 

autoidentificaram como homens transexuais e uma com um pai de santo que se autoidentificou 

como cisgênero. 

Nome12 Autoidentificação de gênero Religião 

                                                             
11 Segundo a Organização Pan-Americana de Saúde, em 11 de março de 2020, a COVID-19 foi reconhecida como 

uma pandemia pela Organização Mundial de Saúde. 
12 A escolha dos nomes fictícios foi realizada de forma aleatória, utilizando o primeiro nome que vinha à cabeça 

no momento das transcrições. A utilização desses nomes surge de uma demanda pessoal de não prejudicar as/os 

entrevistadas/os na sua vida de práticas religiosas. 



19 
 

George Homem Trans Umbanda 

Ana Mulher Trans Candomblé/Catimbó 

Lucas Homem Trans Não Binário Umbanda 

Pai André Homem Cis Candomblé 

 

As entrevistas foram realizadas de forma livre, em um diálogo com o propósito de obter 

a narrativa das histórias de vidas das/os interlocutoras/es, bem como as suas trajetórias 

religiosas, sendo utilizados nomes fictícios das/os entrevistadas/os, com a respectiva 

autorização. 

Em relação as transcrições das entrevistas, não foram realizadas alterações, nem 

correções de palavras. Da forma que as/os interlocutoras/es falaram, foi transcrito. Essa forma 

de trabalhar com as transcrições é uma escolha pessoal, na qual busco dar ênfase a forma e 

construção das narrativas compartilhadas nas entrevistas, preservando assim aspectos 

linguísticos, vícios de linguagem e gírias que podem identificar regionalidades e as culturas nas 

quais os sujeitos estão inseridos.    

Os caminhos percorridos na composição da tese me levaram a propor quatro capítulos, 

sobre os quais penso ser necessário explaná-los para que se compreenda o percurso de todo o 

trabalho. O primeiro capítulo irá abordar os debates sobre a categoria gênero e suas 

interlocuções com a transgeneridade, problematizando os conceitos e apontando percepções 

contemporâneas. O segundo capítulo trará os debates sobre a transgeneridade nos estudos afro-

brasileiros, perpassando pelos clássicos até os trabalhos atuais (estado da arte), observando 

problemáticas nessa intersecção de análise e questionando a estrutura das performatividades de 

gênero nas ritualísticas afro-brasileiras. 

No tocante ao terceiro capítulo, será trabalhada a dor silenciada nos terreiros. As 

violências que perpassam os corpos transgêneros, que podem ser desde violências simbólicas 

até violências físicas, bem como a resistência da população transgênera de terreiro, mesmo 

submetidas ao silenciamento. O quarto e último capítulo tratará sobre as transvivências nos 

terreiros, os percursos desse grupo de pessoas dentro do axé e as ações e relações dos adeptos 

com as lideranças religiosas, o meio religioso (terreiro) e com os orixás.  

Por fim, é salutar explanar o lugar de fala que parto em rumo à análise da pesquisa 

pretendida. “O lugar social não determina uma consciência discursiva sobre esse lugar. Porém, 



20 
 

o lugar que ocupamos socialmente nos faz ter experiências distintas e outras perspectivas” 

(RIBEIRO,2019, p. 69). Sou um homem branco, cisgênero, politeísta e gay. Demarco esses 

marcadores para relatar meu ponto de partida em busca dos estudos de gênero, compreendendo 

os meus privilégios e que a minha interpretação dos fatos analisados é uma entre várias 

possibilidades.  

Mesmo fazendo parte da sigla LGBTQIAPN+, compreendo que não existe uma luta 

uníssona de reinvindicações, e entre elas, as lutas das pessoas transgêneras são subalternizadas 

e invisibilizadas, por vários fatores que serão analisados no decorrer da tese. Necessário se faz 

abordar a sigla e seu crescimento nos últimos anos. Existem dois movimentos, opostos, quando 

se trata da sigla da comunidade.  

O primeiro reivindica a inserção de novas letras, e por consequência, gerar visibilidade 

para mais grupos. Destaco que essas lutas perpassam por disputas de poder, políticas públicas 

e, principalmente, a busca por um lugar de fala.  

Na contramão, existe um movimento que critica o aumento da sigla por torná-la 

impronunciável e incompreensível para a população no geral, por envolver muitas 

denominações e grupos, acarretando embaralhamento das definições dos componentes da sigla. 

Não existe um termo correto, podendo se observar no campo várias formas de se referências a 

comunidade, desde GLS13, primeira sigla utilizada, passando por LGBT14 - meados da década 

de 90-, que foi a mais difundida, até chegar na LGBTQQICAAPF2K+15, última alteração após 

a entrada de novos grupos na sigla.  

Mas, antes de compreender os debates da inserção dos corpos transgêneros nas religiões 

afro-brasileiras e as temáticas de subalternização social, é necessário entender os caminhos de 

construção, reconstrução e desconstrução do gênero.  

 

                                                             
13 Sigla que significa Gays, Lésbicas e Simpatizantes.  
14 ““O GLS é uma sigla do mercado e não do movimento. Não há um movimento de negros e simpatizantes ou de 

sem-terra e simpatizantes”, era uma afirmação insistentemente repetida nesse período. Essa explicitação de uma 
demarcação de limites entre movimentos e mercado tinha diversas origens. Tais origens iam além da postura, 

defendida atualmente pelo grupo, que aponta mercado e movimento como iniciativas com origens e objetivos 

distintos, e para um cuidado em preservar a autonomia do movimento frente às ações do mercado. Naquele 

contexto, uma dessas origens era a crítica a “uma ilusão de cidadania” construída a partir do potencial de consumo 

e de diversificação de ofertas do mercado segmentado, que estava, também, de certo modo, ligada, no discurso de 

alguns militantes, à ideia de uma contraposição entre vivência da homossexualidade restrita aos limites do “gueto” 

e adesão a um modelo mais politicamente engajado de vivência da homossexualidade”. (FACCHINI, 2002, p. 

200). 
15 Sigla que significa lésbicas, gays, bissexuais, transgêneros, queer, questionando, intersexuais, curiosos, 

assexuais, aliados, pansexuais, polissexuais, familiares, 2-espíritos e kink. 



21 
 

1 O CORPO EM CONSTRUÇÃO  

 

Quando abordamos as temáticas da construção do corpo e da corporeidade bem como 

da identidade estética corporal transpassamos por várias subjetividades que constroem o ser 

humano nas suas singularidades. Nesse aspecto, compreender a diferença entre corpo e 

corporeidade é de fundamental importância: 

Corpo e corporeidade possuem significados diferentes, embora estejam imbricados. 

(...) O termo corporeidade, quando abordado, mostra-se mais amplo que o corpo, pois 

abarca a “influência dos pertencimentos culturais e sociais na elaboração da relação 
com o corpo” (LE BRETON, 2011, p. 65). Ou seja, a corporeidade é o corpo em 

relação com o ambiente, com a cultura, com a sociedade e com o outro (Sampaio, 

2020, p. 31). 

 

Assim, para fins dessa pesquisa, entende-se corporeidade como essa relação do corpo 

com o ambiente, cultura e sociedade, com ênfase aos padrões socioculturais, influenciados pelo 

patriarcalismo e sexismo, que ditam normas de como o corpo deve ser e permanecer. 

Levando-se em conta essa perspectiva de corporeidade, não podemos criar a ilusão da 

liberdade das construções corporais, uma vez que esse processo está embutido de normas 

patriarcalistas, binárias, cisgêneras, construções ditatoriais de gênero que cerceiam as 

liberdades dos sujeitos. 

Mas o que seria essa liberdade? Em breves considerações iniciais, seria a autonomia dos 

sujeitos de ter a construção do seu corpo à maneira que melhor o representar. Seja um corpo 

gordo, magro, preto, seja um corpo com alterações cirúrgicas, com deficiências, entre outras 

possibilidades. 

As determinações do que deva ser o masculino e o feminino ultrapassam os padrões 

corporais e adentram nas peculiaridades das gesticulações, trejeitos, timbre vocal, modo de 

andar e se sentar, entre outros. E nesse ponto, surge uma bifurcação dessa temática, que se 

embrica com a sexualidade, pois quando o sujeito não corresponde com os padrões esperados 

para o gênero imposto ao nascimento, surgem os questionamentos – levantados conforme as 

normativas das representações de gênero – sobre a sua sexualidade. De forma genérica, caso 

seja um sujeito que nasça com o órgão genital masculino, no nascimento é lhe imposto o gênero 

masculino, e caso ele não corresponda aos padrões socioculturais impostos a esse gênero, já 

lançam essa pessoa no campo da sexualidade homoafetiva. Ela pode ser gay, mas também pode 

não o ser; todavia, a produção subjetiva que modula seu corpo não é pensada, ou levada em 



22 
 

consideração, mas apenas categorizada e enquadrada numa espécie de sujeito (Foucault, 1999), 

na qual é produzida para representar o desvio das normatividades e padrões contidos nos 

gêneros. 

A construção da corporeidade, nas acepções socioculturais ocidentais majoritárias, está 

ligada às imposições do binarismo de gênero. Assim, quando se fala em um corpo masculino, 

por exemplo, espera-se um sujeito forte, com muita massa muscular, viril, que não demonstre 

emoções, com voz grossa e comportamento marcado pela autoridade, imposição e seriedade. 

Trata-se de uma construção que se opõe àquela atribuída às mulheres, que devem ser magras, 

altas, pacientes, ter voz delicada, saber realizar afazeres domésticos e possuir seios e glúteos 

avantajados — já que esse corpo passa por outro processo implícito: o da objetificação sexual 

—, devendo ainda ser fiel e submisso ao companheiro. 

Essa ditadura do dever ser, uma vez que a maioria das pessoas não alcançam esses ideais 

de estética e comportamento, vão de encontro com a realidade do ser16 – que apesar de ser um 

ideal coletivo, ainda resguarda uma ideia imagética da subjetividade –, da liberdade da 

construção das subjetividades que perpassam os sujeitos e as formas de se expressar ao mundo. 

Expressões essas que representam a perspectiva da essência de quem as constroem e não a 

reprodução de conceitos ditatoriais de uma sociedade que vigia e fiscaliza o que pode ou não 

ser realizado no corpo. Então, somos ou não somos livres para ter os corpos que queremos? E 

mais importante, quem resolve lutar contra as imposições sociais possui estabilidade emocional 

para permanecer reivindicando as suas construções de subjetividades? Essas são algumas 

questões que serão abordadas nesse capítulo a partir desse momento.  

 

1.1 A construção da categoria gênero17  

 

Os debates sobre gênero já transpassaram muitas instâncias, desde o uso do gênero como 

categoria de análise, aos debates dentro do binarismo, as temáticas da transgeneridade, até 

perspectivas pós-identitárias e de não categorização do gênero. Assim, “discutir gênero é 

transitar por um conjunto de teorias e de concepções e explicações sobre o que é ser masculino 

e feminino” (Bento, 2017, p. 107). 

                                                             
16 A perspectiva utilizada na presente tese sobre a realidade do ser é uma perspectiva normativa, uma representação 

construída a partir de normas sociais coletivas. Uma produção normativa que busca fazer representar. 
17 O termo está rasurado propositalmente, pois será tratado a partir da categoria de rasura de Hall (2014).  



23 
 

Na tentativa de compreender essa construção do surgimento e definição do que se é 

gênero, busquei analisar algumas pontuais arguições e seus conteúdos que constroem um 

percurso de pensamento, sentidos e significados para a estruturação da categoria gênero e o que 

a fundamenta na dualidade, na divisão binária.  

O conceito de gênero possui as suas raízes na obra do psicólogo e sexólogo John Money, 

quando em 1955 lançou o texto “Hermaphroditism, Gender and Precocity in 

Hyperadrenocorticism: Psychologic Findings”, o qual utilizava o termo para diferenciar o sexo 

biológico dos papeis de gênero. Já em 1972, a socióloga britânica Ann Oakley lançou o seu 

livro “Sex, Gender and Society”, argumentando que as diferenças entre homens e mulheres 

percorriam construções sociais e não meramente biológicas. Em seguida, no ano de 1986, a 

historiadora Joan Scott lançou a sua famosa obra “Gender: A Useful Category of Historical 

Analysis”, estabelecendo o gênero como uma categoria analítica e ressaltando as suas relações 

para a compreensão das estruturas de poder e interações sociais. 

De início, já se percebe que existe uma diferenciação entre as categorias de gênero e 

sexo biológico, sendo ambas distintas e autônomas. O gênero foi lançado no campo da 

identidade – subjetividade, enquanto o sexo no campo do anatômico, no sentido materializado 

no corpo dos sujeitos.  

Revisando as origens do conceito de gênero, é possível perceber que, em sua gênese, 

embora traga as marcas de cada cultura, restringiu-se, por um tempo, à experiência da 

mulher cis, heterossexual, branca, de classe média, magra, sem deficiências – que 

ocupa uma posição superior e de privilégio social, sendo o ideal performativo a ser 

alcançado por todas as mulheres (Nascimento, 2021, p. 26). 

 

Sobre a temática do gênero, Joan Scott em entrevista concedida à Revista Mandrágora, 

ao ser questionada se gênero ainda pode ser considerada uma categoria útil para a análise 

histórica, respondeu que:  

Scott: Eu penso que gênero ainda é uma categoria útil, apesar de sua cooptação por 

muitas agências internacionais, ONGs, governos e afins. Para mim, gênero representa 
uma pergunta a ser feita por qualquer sociedade, em qualquer momento: como 

mulheres e homens estão sendo definidos, um em relação ao outro? Dito de outra 

forma, dada a impossibilidade de realmente dizer o que as diferenças físicas entre os 

sexos significam, como as sociedades têm tentado impor significados e mantê-los no 

lugar? Como os indivíduos têm se imaginado, não se encaixando nessas categorias? 

Gênero é, em outras palavras, uma norma regulamentadora que nunca funciona 

plenamente. Assim, as perguntas interessantes são: quem estabelece as definições? 

Para que fins? Como elas são aplicadas? Como indivíduos e grupos resistem às 

definições? Se usada dessa maneira, como um conjunto de perguntas cujas respostas 

não sabemos de antemão, o gênero ainda é uma categoria útil de análise. (Lemos, 

2013, p. 162). 



24 
 

Assim, entendendo que a palavra gênero é muito mais do que a sua definição pode 

suportar, optei pela utilização do conceito de Stuart Hall (2014) de “sob rasura” para trabalhar 

com a concepção de gênero. Dessa forma, a partir desse momento, a palavra gênero aparecerá 

rasurada, caracterizando essa outra forma de trabalhar com o conceito: gênero. 

O sinal de “rasura” (X) indica que eles não servem mais – não são mais “bons para 

pensar” – em sua forma original, não reconstruída. Mas uma vez que eles não foram 

dialeticamente superados e que não existem outros conceitos, inteiramente diferentes, 

que possam substituí-los, não existe nada a fazer senão continuar a se pensar com eles 

– embora agora em suas formas destotalizadas e desconstruídas, não se trabalhando 

mais no paradigma no qual eles foram originalmente gerados (Hall, 1995). As duas 

linhas cruzadas (X) que sinalizam que eles estão cancelados permitem, de forma 

paradoxal, que eles continuem a ser lidos (Hall, 2014, p. 104). 

 

Vale destacar que a concepção do “sob rasura” de Stuart Hall foi pensada para se 

articular com um “X” sobre a palavra rasurada, todavia, por questões práticas optei por utilizar 

a palavra tachada, riscando o texto traçando uma linha ao meio dele. Mesmo com essa alteração, 

a proposta não muda, que é trabalhar o conceito de forma destotalizada e desconstruída.  

Dentre os debates de gênero, podemos dividir, principalmente, as discussões acerca do 

feminismo, binarismo, transgeneridade, concepções não identitárias, entre outras.  

Pensando no binarismo dos gêneros, compreende-se a dualidade de polos, entre o 

masculino e o feminino, embutidos de normas sociais a serem seguidas, partindo da 

identificação genital designada ao nascimento, ou até mesmo a partir do exame de 

ultrassonografia realizado pelas gestantes, que pode identificar o órgão genital do feto. A partir 

da ciência da genitália, já inicia o ritual de preparação para o nascimento, que perpassa pela 

compra do enxoval em uma cor que corresponda a genitália da futura criança, por exemplo, 

menino – azul, menina – rosa.   

A hipótese de um sistema binário dos gêneros encerra implicitamente a crença numa 

relação mimética entre gênero e sexo, na qual o gênero reflete o sexo ou é por ele 
restrito. Quando o status constituído do gênero é teorizado como radicalmente 

independente do sexo, o próprio gênero se torna um artifício flutuante, com a 

consequência de que homem e masculino podem, com igual facilidade, significar 

tanto um corpo feminino como um masculino, e mulher e feminino, tanto um corpo 

masculino como feminino (Butler, 2016, p. 26). 

 

O gênero não é algo cristalizado ou definido, ele se materializa no corpo por meio de 

repetições de padrões impostos, uma performatividade de gênero, utilizando o conceito de 

Butler (2003), no qual esse processo não possui um ponto de partida/início ou um de 

chegada/fim, sendo algo reproduzido/feito e não algo natural, nato de corpos/sujeitos. Dessa 



25 
 

forma, “o que Butler quer dizer é que o gênero é um ato ou uma sequência de atos que está 

sempre e inevitavelmente ocorrendo, já que é impossível alguém existir como um agente social 

fora dos termos de gênero” (Salih, 2017, p. 68). 

Nessa linha de pensamento de um processo de desenvolvimento, podemos verificar um 

imbricamento entre a concepção de gênero proposta por Butler e a de identificação, proposta 

por Hall (2014). Assim,  

Na linguagem do senso comum, a identificação é construída do reconhecimento de 

alguma origem comum, ou de características que são partilhadas com outros grupos 

ou pessoas, ou ainda a partir de um mesmo ideal. 

[...] 

Em contraste com o “naturalismo” dessa definição, a abordagem discursiva vê a 

identificação como uma construção, como um processo nunca completado – como 

algo sempre “em processo” (Hall, 2014, p. 106). 

 

Já para Butler (2003): 

Se há algo de certo na afirmação de Beauvoir de que ninguém nasce e sim torna-se 

mulher decorre que mulher é um termo em processo, um devir, um construir de que 

não se pode dizer com acerto que tenha uma origem ou um fim. Como uma prática 

discursiva contínua, o termo está aberto a intervenções e re-significações. Mesmo 

quando o gênero parece cristalizar-se em suas formas mais reificadas, a 

“cristalização” é uma prática insistente e insidiosa, sustentada e regulada por vários 

meios sociais (Butler, 2003, p. 33). 

 

Nessa perspectiva, tanto a identificação do sujeito quanto o gênero que ele performatiza 

constituem um processo que está sempre em construção — um processo inacabado, cuja 

completude é inalcançável. Trata-se de uma dinâmica em simbiose entre identificação, 

performatividade e a busca pela materialização do gênero nos próprios corpos.  “[...] o gênero 

é um processo que não tem origem nem fim, de modo que é algo que “fazemos”, e não algo que 

“somos” (Salih, 2017, p.67). Dessa forma, o gênero pode ser visto enquanto uma categoria 

múltipla de se pensar a identificação das pessoas.   

No tocante a teoria da performatividade, é necessário esclarecer, que segundo Butler 

(2018), o gênero performativo pode ser compreendido como uma representação:  

Então, em primeiro lugar e acima de tudo, dizer que o gênero é performativo é dizer 

que ele é um certo tipo de representação; o “aparecimento” do gênero é 

frequentemente confundido com um sinal de sua verdade interna ou inerente; o gênero 

é induzido por normas obrigatórias que exigem que nos tornemos um gênero ou outro 
(geralmente dentro de um enquadramento estritamente binário); a reprodução do 

gênero é, portanto, sempre uma negociação com o poder; e por fim, não existe gênero 

sem essa reprodução das normas que no curso de suas repetidas representações corre 

o risco de desfazer ou refazer as normas de maneiras inesperadas, abrindo a 



26 
 

possibilidade de reconstruir a realidade do gênero de acordo com novas orientações 

(Butler, 2018, p. 39-40). 

 

As imposições sociais do binarismo cerceiam as liberdades individuais dos sujeitos, que 

são submetidos a regras pré-estabelecidas, lhes emoldurando num quadro de referências que 

devem ser cumpridas para o alcance do gênero. Essas imposições também entram em choque 

com a realidade da intersexualidade, que por se só, coloca em cheque o binarismo genético-

biológico, mostrando que a própria natureza é mutação e processo, não determinada por 

oposições, mas continuas transformações. Dessa forma, como estabelecer um padrão quando o 

sujeito transita entre esses dois universos estabelecidos? 

A intersexualidade pode ser compreendida como “[...] a pessoa que nasceu fisicamente 

entre (inter) o sexo masculino e o feminino, tendo parcial ou completamente desenvolvidos 

ambos os órgãos sexuais, ou um predominando sobre o outro. Popularmente era conhecido 

como hermafrodita” (Pereira, 2018, p. 39). 

Existia uma prática médica de que, quando nascia uma criança intersexual, analisava-se 

qual era o órgão genital mais desenvolvido e submetia o recém-nascido a uma cirurgia para a 

retirada do órgão menos desenvolvido. Chegando-se, assim, ao extremo da tentativa de 

padronização da corporeidade das pessoas. Ao retirar as subjetividades e individualidades dos 

sujeitos em nome de padrões socioculturais, não se considerava se aquele indivíduo poderia 

sofrer algum desconforto psíquico decorrente das alterações impostas ao seu corpo. 

Os sujeitos intersexuais, que não são poucos, são os mais invisíveis de todas as 

categorias sexuais. Provavelmente porque é a que mais desafia o binarismo sexual.  A 

forma de obrigá-la a permanecer invisível é fazendo a cirurgia em idade precoce, para 

“corrigir”, “normalizar” e transformar o sujeito em uma das duas categorias que 

sustentam ideologicamente na heteronormatividade. É assim que a cirurgia, e 

tratamentos hormonais, são impostos como necessidade, sem considerar a violação ao 

corpo. Essa tentativa de normalização estética do corpo atende aos desejos de quem 

vê de fora, isto é, ao incômodo causado aos pais, à família e ao campo social. Ao usar 
as tecnologias para a normalização não se leva em conta que naquele corpo há um 

sujeito que pode ter sua identidade, ainda a ser construída, violada pela ideologia do 

binarismo sexual. Tal ato afronta ao princípio constitucional da dignidade humana. 

(Pereira. P. 47. 2018). 

 

Então no binarismo, o gênero e o sexo só pode ser uno? Pensando esse questionamento 

sobre a óptica hegemônica binária, a resposta seria sim, mas não representaria a pluralidade de 

subjetividades das pessoas que compõe a sociedade. Existe a tendência de submeter os corpos 

a esses padrões, independentemente da vontade, visando o inconformismo e incômodo das 

normas e representações de gênero. Ou seja, uma pessoa intersexual não necessariamente terá 



27 
 

objeções ao próprio corpo. No entanto, por desafiar a noção de naturalidade do gênero e suas 

normas — que, teoricamente, não deveriam sequer admitir a existência de exceções —, essas 

pessoas acabam sendo tratadas como anomalias. Em razão disso, são frequentemente 

submetidas a procedimentos cirúrgicos ou segregadas por suas corporalidades, sofrendo 

processos de marginalização social, silenciamento e invisibilidade. 

Todos os corpos não hegemônicos são marginalizados, não se podendo criar uma 

hierarquia de quem é mais violentado pelo silenciamento. Todavia, como Pereira (2018) mesmo 

informa, o público intersexual é o mais invisibilizado dentro das categorias sexuais, e ao mesmo 

tempo, o que mais desafia o binarismo sexual, por romper com a naturalidade normativa e 

permanecer em um entrelugar de dupla pertença.     

Essa desestabilização do binarismo que move a necessidade social de colocar esse 

sujeito em uma caixa e fomentar os procedimentos estéticos para determinar qual o órgão sexual 

deve permanecer e qual deve ser retirado. Essa dupla pertença é indesejada e aflora 

questionamentos ao “cistema” (cisgeneridade + sistema), principalmente acerca da 

possibilidade da transitoriedade da identificação e do processo de construção do gênero. 

Identificação essa que não necessita mais permanecer no campo do ideal cristalizado, imposto 

e pré-determinado. O sujeito se vê no lugar da escolha, podendo permanecer, mudar ou transitar, 

nessa fluidez da construção de si.  

“Assim, o processo de patologização, criminalização e subalternização das identidades 

trans* faz parte do interesse do CIStema colonial moderno de gênero” (Nascimento, 2021, p. 

101). Sendo empregado a outros campos além das identidades trans* essa concepção de 

estruturação de uma sistemática cisgênera estruturante das relações interpessoais e de poder. 

Podendo se compreender também, um heterosistema, que exclui as sexualidades dissidentes e 

padrões ditos e afirmados como desviantes.   

O respeito à identificação das pessoas é de suma importância, tanto no quesito da boa 

convivência social, como garantia da dignidade da pessoa humana, princípio previsto na 

Constituição Federal de 1988, que desencadeou vários direitos e garantias para as/os 

brasileiras/os, em especial para as/os subalternizadas/os, promovendo uma tentativa de 

isonomia social.  

É de conhecimento comum que o Brasil marca recordes em violências de gênero, só no 

ano de 2021, segundo o Instituto de Pesquisa Econômica Aplicada – IPEA, houveram mais de 



28 
 

3.858 homicídios cometidos contra mulheres no Brasil18, além de violências morais, 

patrimoniais, psicológicas, físicas e sexuais, que atingem principalmente a população mais 

carente. Mesmo com políticas públicas e institucionais para dirimir tal realidade, se verifica 

falhas, como por exemplo, a delegacia da mulher não funcionar 24 horas e aos finais de semana, 

sendo que o maior índice de violência a essa população é acometido no período noturno e aos 

finais de semana.  

Todavia, o Brasil conseguiu alguns avanços na temática de gênero, como: a Lei Maria 

da Penha, autorização da alteração do nome civil e sexo no registro de nascimento sem a 

necessidade de cirurgia de readequação sexual, equiparação dos crimes de LGBTQIAPN+fobia 

ao crime de racismo, entre outros. Apesar do judiciário brasileiro ser conservador, já existe 

alguns debates avançados, como a possibilidade de se inserir na certidão de nascimento a não-

binariedade. Todavia, a Declaração de Nascido Vivo – DNV, regulada pela lei nº 12.662 de 05 

de junho de 2012, documento obrigatório para a lavratura do assento do registro de nascimento, 

só prevê a inserção do sexo do indivíduo, podendo ser masculino, feminino ou não identificado, 

portanto, não abrindo margem para a não-binariedade. Assim, os intersexos são classificados 

com o sexo não identificado19.   

Esse debate abre margem para se questionar sobre perspectivas da inclusão e exclusão 

da subalternidade, entendendo esse grupo de pessoas, como os marginalizados, perpassando 

por aspectos do patriarcado, colonialidade, sexismo, cisgeneridade, heterossexualidade, 

imposições e constructos sociais que classificam sujeitos, distribuindo poder para uns e 

segregando outros.  

Quando se pensa em um Estado de Direito Isonômico, cria-se essa acepção de uma 

pseudo tentativa de igualdade social, reconhecendo as desigualdades e buscando o acesso de 

todos a garantias básicas para os cidadãos brasileiros. Mas na realidade, na contramão, surge a 

institucionalização de segmentos sociais na tentativa de se manter o poder a quo, por exemplo, 

o patriarcalismo que se reproduz em seara institucional, entre outras, fomenta a segregação 

entre homens e mulheres, acarretando salários diferentes, bem como na dificuldade das 

mulheres conseguirem alcançar cargos de chefia etc.  

                                                             
18 Para mais informações, consultar o Atlas da Violência do Instituto de Pesquisa Econômica Aplicada – IPEA. 

Link: https://www.ipea.gov.br/atlasviolencia/arquivos/artigos/1504-dashmulherfinalconferido.pdf. 
19 Para mais informações consultar a lei nº 12.662/12 e a reportagem: https://g1.globo.com/pop-

arte/diversidade/noticia/2022/06/27/orgulho-de-ser-quem-se-e-o-direito-a-cidadania-de-pessoas-intersexo.ghtml.  



29 
 

Na mesma linha de pensamento, a transfobia institucionalizada cria barreiras que 

impedem mulheres transgêneras de acessar o mercado de trabalho, empurrando muitas delas 

para ocupações quase exclusivamente ligadas à prostituição.  

Então, temos inclusão de gênero na sociedade brasileira? Infelizmente esse 

questionamento é respondido com “depende”. Se tratarmos de um espectro de gênero dito e 

reconhecido como eurocêntrico, cisgênero, heterossexual, entre outros, poderemos tentar 

abordar a inclusão, mas lembrando que essa é uma gradação empírica dos grupos 

marginalizados. Quanto mais próximo do ideal imposto socialmente, mais esse corpo poderá se 

sentir incluso e menos violências sofrerá. Todavia, quem se encontra na outra ponta, sofrerá o 

máximo de exclusão e violência.  

Uma mulher branca cisgênera não compartilha das vivências de uma mulher negra 

cisgênera, que, por sua vez, também não experienciará o que vive uma mulher negra 

transgênera. Como já mencionado, não se trata de estabelecer uma hierarquia das violências, 

mas é possível reconhecer uma gradação entre os grupos menos subalternizados e aqueles mais 

intensamente marginalizados. E, na base dessa estrutura, encontram-se as pessoas transgêneras, 

que lutam cotidianamente pelo direito à existência e pela própria sobrevivência em um sistema 

social que violenta seus corpos de múltiplas formas. 

 

1.2 Pessoas transgêneras e a construção da subjetividade.  

 

E não precisa ser Amélia pra ser de verdade 

Cê tem a liberdade pra ser quem você quiser. 

Seja preta, indígena, trans, nordestina. 

Não se nasce feminina, torna-se mulher. 

 (Não precisa ser Amélia – Bia Ferreira).   

 

As trajetórias de vida das pessoas transgêneras perpassam por várias subjetividades que 

as constituem e constroem as suas identificações. Talvez o conceito de identificação20 devesse 

ser trabalhado “sob rasura” da mesma forma que Stuart Hall (2014) trabalha o conceito de 

                                                             
20 “O conceito de “identificação” acaba por ser um dos conceitos menos bem desenvolvidos da teoria social e 

cultural, quase tão ardiloso – embora preferível – quanto o de “identidade”” (Hall, 2014, p. 105).  



30 
 

identidade21. Todavia, mesmo com as problemáticas envolvendo esse debate, optei por 

trabalhar com a concepção de identificação, no lugar de identidade.  

A construção de formas de existências não cisgêneras perpassa por um leque de 

identificações que não necessariamente possuem nomenclaturas para defini-las ou as colocam 

em caixas classificatórias. Podemos trabalhar com as categorias de transexualidade, 

travestilidade, transgeneridade, mas essas não exaurem a totalidade das identificações e das 

subjetividades desse grupo. 

Para se trabalhar com esse grupo diverso, surge a possibilidade de os referenciar como 

Trans*, vejamos: 

É importante demarcar que o termo “trans*”, com asterisco, sinaliza a ideia de abarcar 

uma série de identidades não cisgêneras. De modo particular, as seguintes identidades 

estão contempladas no termo “trans*”: transexuais, mulheres transgêneras, homens 

transgêneros, transmasculines e pessoas não binárias. Já o termo “mulheres trans” 

refere-se a mulheres transexuais e mulheres transgêneras 22(Nascimento, 2021, p. 18-

19). 

  

O presente trabalho não possui a intenção de classificar as identificações trans*, mas 

apresentar a pluralidade desse grupo e demonstrar que mesmo sem alguns sujeitos constarem 

na sigla LGBTQIAPN+, essas pessoas existem e reivindicam suas existências, vivências e 

subjetividades. Assim, na tentativa de abarcar o maior número possível de identificações, adota-

se, a partir deste ponto, o uso da categoria Trans*. 

Com o crescimento dos debates em torno do transfeminismo, tem-se colocado em pauta 

a pluralidade da categoria “mulher”, passando-se a pensar em mulheridades — englobando 

todas as identificações que atravessam a construção social do ser mulher. Trata-se de uma 

proposta que oferece um olhar ampliado e diferenciado ao feminismo, ao reconhecer 

experiências múltiplas e marginalizadas no interior dessa categoria23. 

                                                             
21 “A identidade é um desses conceitos que operam “sob rasura”, no intervalo entre a inversão e a emergência: 

uma ideia que não pode ser pensada da forma antiga, mas sem a qual certas questões-chave não podem ser sequer 

pensadas” (Hall, 2014, p. 104).  
22 Faz-se necessário esclarecer os termos mulheres transexuais e mulheres transgêneras. O primeiro era utilizado 

até final do século XX e início do século XXI para identificar as pessoas que transitavam de gênero – do masculino 

para o feminino – e realizavam a cirurgia de redesignação sexual, como narra Dom Kulick (2008) em suas 

pesquisas. Já o termo mulheres transgêneras é um conceito guarda-chuva que identifica tanto as travestis, como as 

mulheres transexuais. Ou seja, é utilizado para denominar pessoas que transitaram do gênero masculino para o 

feminino. Ressalta-se que apesar de existir distinções entre os conceitos no campo, bem como a tentativa de criar 

distinções entre os sujeitos enquadrando-os nessas categorias, atualmente o critério utilizado é a autoidentificação 

do sujeito, independentemente de cirurgia de redesignação sexual ou alterações corporais.   
23 “O transfeminismo, entretanto, oferece um olhar diferente sobre o feminismo considerado padrão, assim como 

o feminismo negro, o feminismo lésbico, entre outras perspectivas, também oferecem. Nossas experiências como 



31 
 

[...] é que o transfeminismo é uma corrente teórica e política vinculada ao feminismo 

que se divide em várias correntes exatamente pela compreensão, de certo modo 

comum, de que é impossível permanecer insistindo em mulher, no singular, numa 

condição universalizante, como sujeita única do feminismo (Nascimento, 2021, p.68). 

 

Ao se analisar a pluralidade de mulheres que constroem o feminismo, torna-se pertinente 

questionar se ainda faz sentido afirmar uma identidade no singular — como se houvesse uma 

única autora, pensadora ou vivenciadora do feminismo. 

Firmar mulheres trans, travestis, transexuais e transgêneras dentro do feminismo não 
é dispersão, tampouco divisão, mas reconhecer como o conceito de gênero propõe a 

diversidade de performances e experiências femininas ou estabelece negociações 

culturais estratégicas e de representação política com as mulheridades (Nascimento, 

2021, p.41). 

 

É necessário pensar a construção desse ser mulher.  Beauvoir (2019) explica que a 

mulher está na categoria do “outro”: “A mulher determina-se e diferencia-se em relação ao 

homem, e não este em relação a ela; a fêmea é o inessencial perante o essencial. O homem é o 

sujeito, o absoluto; ela é o outro” (Beauvoir, 2019, p. 12-13). Mas é importante salientar que 

essa construção de outro está sob a ótica da mulher branca, cisgênera, eurocêntrica e 

heterossexual. 

Essa marcação se faz necessária, porque como afirma a autora Grada Kilomba (2019), 

se assim o é a mulher eurocêntrica, a mulher negra seria como o Outro do Outro, uma vez que 

a mulher negra não possui uma relação de reciprocidade com o homem branco e negro, bem 

como com a mulher branca. “A falha no pensamento beauvoriano é pensar tanto o homem como 

universal, sem entender que ele também apresenta intersecções, quanto a mulher em uma falsa 

relação de reciprocidade com o homem, e também numa condição universal” (Nascimento, 

2021, p.51-52). 

A partir dessas concepções de outreridades, surge a perspectiva do Outro do Outro do 

Outro. Essa análise vem abordar a vulnerabilidade que as travestis e mulheres transexuais 

perpassam por não terem uma relação de reciprocidade, seja com homens brancos ou negros, 

seja com mulheres cisgêneras brancas ou negras.  

Como mulheres transexuais e travestis, os deslocamentos das outreridades se movem 

de modo a produzir a vulnerabilização de nossas existências. Nossas outreridades 

estão além; somos, de certa maneira, o Outro do Outro do Outro, uma imagem distante 

daquilo que é determinado normativamente na sociedade como homem e mulher. 

Nesse sentido, é difícil para homens e mulheres cis, brancos e negros e com tantos 

                                                             
mulheres transexuais e travestis são contribuições para o modo como entendemos o feminismo no campo das lutas 

políticas e das proposições teóricas” (Nascimento, 2021, p. 21).  



32 
 

outros marcadores reconhecer que as materializações de gênero performadas por 

mulheres transexuais e travestis possam estar nas lutas feministas ou ser reconhecidas 

dentro das mulheridades e feminilidades (Nascimento, 2021, p. 52).  

 

Esse marcador de reconhecimento das outreridades é importante, principalmente para o 

transfeminismo, no sentido de reconhecer a vulnerabilidade e lutar pela inclusão dessa 

diversidade dentro da pauta do feminismo. Ainda existe relutância em aceitar as mulheres trans* 

dentro do movimento feminista, especialmente em reconhecer essas mulheridades como 

sujeitos que devem ter suas existências reconhecidas e reivindicadas pelo movimento feminista. 

Uma vertente feminista que carrega em suas análises discursivas a ideia de naturalidade e 

essência de gênero, marcada pelo objeto sexual “natural”, conhecida como feminismo radical 

(radfem), tende a defender posições de exclusão e impedimento do reconhecimento social de 

mulheres trans* que, querendo ou não, acabam por difundir transfobias.    

Assim, podemos ver a fragmentariedade das lutas pretendidas pelos vários segmentos 

do feminismo, bem como a importância do transfeminismo enquanto reivindicador de espaço e 

visibilidade de um grupo subalternizado, inclusive pelo próprio feminismo.  

Para compreender melhor as trajetórias da transgeneridade, é importante ter noção de 

alguns conceitos e percepções sobre a temática em uma ótica sociocultural que, por anos, vem 

delegando a marginalidade, entre outros papeis, esse grupo. O Brasil24 está em primeiro lugar 

no ranking internacional entre os países que mais matam pessoas LGBTQIAPN+, conforme 

relatórios do Grupo Gay da Bahia – GGB e da Associação Nacional de Travestis e transexuais 

- ANTRA, ultrapassando países que ainda possuem penas de morte para esse grupo. Mesmo 

sendo um país democrático, presando pelas liberdades dos cidadãos, a transfobia 

institucionalizada invisibiliza e reforça a marginalização das pessoas trans*, no qual dificulta o 

acesso a setores públicos, como delegacias e hospitais, nos quais não possuem pessoal 

preparado para atender essas pessoas, que acabam evitando o atendimento por medo de 

sofrerem mais violências simbólicas.  

De um ponto de vista social, a população trans* foi empurrada para a vida noturna, a 

prostituição, entre outros locais. A prostituição em si não é o problema, inclusive é uma 

atividade lícita no Brasil, mas a problemática surge quando a população trans* é obrigada a se 

                                                             
24 “No Brasil, a população que é diariamente dizimada é de pessoas trans (travestis, transexuais, transgêneros). De 

forma geral, os assassinatos dessa população são contabilizados (equivocadamente, ao meu ver) e classificados 

como assassinatos contra lésbicas e gays. O que sugiro nomear como transfeminicídio tem um campo de 

intersecção com o assassinato de lésbicas e gays, mas tem diferenças consideráveis” (Bento, 2017, p. 59-60).   



33 
 

prostituir como único meio de subsistência. Como se não possuíssem aptidão para outras 

atividades laborativas.        

O antropólogo Don Kulick realizou, entre 1996 e 1997, uma pesquisa na cidade de 

Salvador, Brasil, com travestis, abordando temáticas como prostituição, sexo, gênero e cultura. 

Segundo ele: 

As travestis geralmente se referem ao momento de entrada na atividade de prostituição 
com a expressão “cair na vida”. A expressão traduz com ironia o reconhecimento de 

que a prostituição de rua é considerada uma das ocupações menos valorizadas que um 

indivíduo pode exercer e, além disso, reflete o fato de a prostituição ser designada em 

todo o Brasil como “a vida” ou a “vida fácil”. A maioria das travestis de Salvador “cai 

na vida” com a ajuda de outras travestis mais velhas e experientes (Kulick, 2008, p. 

151).    

 

Mesmo sendo a obra citada do final da década de 1990, e embora as temáticas 

envolvendo gênero tenham sido amplamente debatidas e desenvolvidas desde então, a 

prostituição continua sendo associada à acepção de “vida fácil” e a um caminho que a sociedade 

tenta naturalizar para a população trans*. A prostituição segue desvalorizada e, junto a ela, 

observam-se altos índices de violência, bem como a permanência do estigma do HIV/AIDS, no 

qual se estabelece uma associação entre a prática laboral e a doença, reforçada pelo próprio 

discurso médico ao afirmar que trabalhadores e usuários constituem um “grupo de risco”. “Se, 

por um lado, é difícil saber se a morte de uma travesti foi causada por Aids, por outro é muito 

fácil saber quando a morte decorre da violência. O Brasil é uma sociedade violenta” (Kulick, 

2008, p. 46).    

A construção das identificações e das corporeidades trans* perpassa muitas 

subjetividades que, dentro de concepções patriarcalistas, sexistas, transfóbicas e colonialistas, 

mergulham esses sujeitos em categorias como prostituição, soropositividade, pecado, 

criminalidade, patologização e marginalidade. 

O problema, entretanto, é que as travestis ‘são’ ameaçadoras. Os meios de 

comunicação no Brasil retratam-nas como marginais, isto é, delinquentes perigosas 

ou criminosas. Durante toda a minha permanência no país, fui seguidamente advertido 

por algumas pessoas para que não me aproximasse das travestis, não confiasse nelas, 

não permitisse que elas chegassem perto de meus pertences, não acreditasse em nada 

do que elas porventura me dissessem, enfim, e de modo geral, que eu ficasse longe 

delas [...]. A caracterização das travestis meramente como ‘invertidos’ é incapaz de 

transmitir ou descrever adequadamente a repulsa e o medo profundos que elas podem 

despertar em muitos brasileiros. É incapaz, tampouco, de explicar a atração eletrizante 

que as travestis provocam, onde quer que estejam (Kulick, 2008, p. 26).     

 



34 
 

Nessa perspectiva, podemos observar o duplo papel que a população trans* assume na 

sociedade brasileira: medo e curiosidade. O medo é fomentado porque esse grupo é colocado 

como sinônimo de periculosidade e criminalidade; ao mesmo tempo, desperta curiosidade e 

interesse por realizar uma ruptura no sistema binário de gênero, situando essas pessoas em um 

espaço “entre” os gêneros, o que gera tanto curiosidade quanto fetichização. Esse fetiche 

impulsiona a procura por pessoas trans* na prostituição, motivada pelo desejo do curioso, do 

novo e do misterioso. Alguns homens buscam relações sexuais com mulheres trans* com o 

intuito de serem penetrados por elas. O fetiche construído e a narrativa de que, ao serem 

penetrados por uma mulher, estariam afastados da homossexualidade decorrem do tabu em 

torno do prazer anal masculino. 

Também existe a construção social de uma repulsa total as existências trans*, um 

sentimento criado dentro dos padrões de performatividades sexistas e de gênero, enquanto uma 

performatividade dos atos da fala, que impõe, através da nomeação, uma situação e uma 

consequência de efeitos. “[...] a performatividade é um modo de nomear um poder que a 

linguagem tem de produzir uma nova situação ou de acionar um conjunto de efeitos” (Butler, 

2018, p. 35). A teoria performativa dos atos da fala não se confunde com a teoria performativa 

de gênero. A primeira, caracteriza os “(...) enunciados linguísticos que, no momento da 

enunciação, faz alguma coisa acontecer ou traz algum fenômeno à existência. J. L. Austin é 

responsável pelo termo (...)” (Butler, 2018, p. 35). Já a segunda:  

(...) aparece, portanto, como uma chave normativa de compreensão da própria 

fundamentação do gênero, baseada em um processo de repetição e citação das normas 

(a essência presumida do masculino e do feminino é efeito de um conjunto de 

discursos que promovem as distinções entre homens e mulheres), mas também de 

revisão e paródia da lei (Caminhas, 2017, p.4-5). 

 

Corroborando com o pensamento de Butler (2018), poder-se-ia dizer que o ato de 

nomear o outro como repulsivo o desqualifica e desvaloriza, reforçando a subalternização da 

população trans*.  

Se as mulheres não trans são identificadas como o gênero vulnerável, inferiorizado, 

quando os sujeitos negam o gênero de origem e passam a demandar o reconhecimento 

social como membro do gênero desqualificado, desvalorizado (o gênero feminino), 

teremos como resultado uma repulsa total às suas existências. Dessa forma, um 

homem que nega sua origem de gênero e identifica-se como mulher estará quebrando 

a coluna dorsal das normas de gênero, porque: 1. Nega a determinação biológica das 

identidades de gênero; 2. Identifica-se como o desvalorizado socialmente. O feminino 
que seus corpos encarnam é uma impossibilidade existencial e a relação que se 

estabelece com eles é de abjeção. (Bento, 2017, p. 60).    

 



35 
 

A enunciação da repulsa, juntamente com a quebra da construção binária do gênero gera 

uma instabilidade da norma, aumentando a violência com esses corpos, mas ao mesmo tempo, 

a tentativa de padronização e o reencaixe dessas vivências dentro de um possível binarismo. Ou 

seja, uma inclinação para que as pessoas trans* alterem suas corporeidades e se submetam a um 

teórico enquadramento da estética do corpo com o gênero que expressam. Mesmo com isso, o 

sistema binário continua instável e propenso ao declínio.  

A pessoa não precisa de cirurgias, tratamento hormonal, laser, binder, packer, cabelo 

curto ou comprido, gostar do gênero oposto, odiar a genitália para ser trans “de 

verdade”. Se quiser se valer de alguns desses elementos, bem, mas, se quiser pensar 
outras formas, não previstas nessa lista, bem também. A verdade da pessoa trans não 

pode ser averiguada com base em um conjunto fechado de regrinhas, como a Medicina 

insiste em nos dizer. Acima de tudo, precisamos entender que, se no passado os 

modelos de masculinidade e feminilidade à disposição não levavam em conta o 

próprio corpo das pessoas trans, agora quando mais elas vão conseguindo ocupar a 

sociedade, mais vão poder se espelhar em si mesmas para pensar seus próprios 

modelos de masculino e feminino, a forma como querem existir (Jesus, 2017, p. 11).  

 

Durante a pesquisa de Kulick (2008), observa-se que existia uma distinção entre as 

categorias mulher transexual e travestis, no qual as mulheres transexuais eram as que 

realizavam a cirurgia de redesignação sexual, enquanto as travestis (que permaneciam com o 

órgão genital masculino) estavam ligadas a prostituição e marginalização. Todavia, “a questão 

central na definição trans reside na autoidentificação” (Jesus, 2017, p. 11). 

  O gênero se manifesta na corporeidade, sendo por intermédio do corpo que a 

performatividade de gênero se materializa e reproduz os padrões normativos. O corpo não é só 

uma matéria, ele interage e é construído socialmente. “A expressão corporal é socialmente 

modulável, mesmo sendo vivida de acordo com o estilo particular do indivíduo” (Le Breton, 

2006, p. 9). Os corpos trans* também representam a extensão da sua essência enquanto sujeito 

perpassado de subjetividades que constroem a sua identificação social e de gênero.  

Pela corporeidade, o homem faz do mundo a extensão de sua experiência; 

transformando-o em tramas familiares e coerentes, disponíveis à ação e permeáveis à 

compreensão. Emissor ou receptor, o corpo produz sentidos continuamente e assim 

insere o homem, de forma ativa, no interior de dado espaço social e cultural (Le 

Breton, 2006, p. 8).   

 

O corpo interage com o meio, e essa construção tem que ser pautada na liberdade do 

sujeito de se manifestar e interagir com o mundo. Ditar como o corpo deve ser fere as 

subjetividades dos sujeitos e reforçam padrões sociais quase inalcançáveis. A “ditadura” do 

corpo não é recente. Historicamente as mulheres são coagidas a seguirem padrões sociais de 

beleza, que ditam o modelo de corpo ideal, aceito ou tolerado; e qual deve ser evitado, oprimido 



36 
 

e rejeitado. Mas quando se adentra nos debates trans*, esses padrões vão além. É exigido a 

realização de cirurgias e procedimentos estéticos para que ocorra uma teórica adequação do 

corpo ao gênero expressado, quase como se fosse impensável ter o gênero feminino e externar 

uma corporeidade dita como masculinizada; ou o inverso, ter o gênero masculino e externar 

uma corporeidade feminilizada.    

De fato, o corpo quando encarna o homem é a marca do indivíduo, a fronteira, o limite 
que, de alguma forma, o distingue dos outros. Na medida em que se ampliam os laços 

sociais e a teia simbólica, provedora de significações e valores, o corpo é o traço mais 

visível do ator. Segundo as palavras de Durkheim, o corpo é um fator de 

“individualização” (Le Breton, 2006, p. 10).   

 

Exigir que seja realizada alguma alteração corporal para validar a identificação de 

gênero de alguém é inaceitável. Não se pode vincular a validação da identidade de gênero das 

mulheres trans* à realização de uma cirurgia de redesignação sexual ou a procedimentos 

cirúrgicos para a colocação de próteses de silicone nas mamas, nem a dos homens trans* à 

retirada das mamas ou a procedimentos estéticos. Isso deve ficar a critério de cada pessoa, 

decidir ou não submeter-se a alterações corporais. A estética corporal não necessariamente 

representa o que é lido como um determinado gênero, essa construção social pode ser seguida 

ou não. Tudo vai depender de como o sujeito deseja performatizar seu corpo em sociedade. 

 Essa trajetória de compreensão da transgeneridade, mudanças de paradigmas e até 

história da população trans* é importante para se compreender os percursos que levaram até as 

acepções atuais. “Para termos consciência de quem somos precisamos de memória, de ter 

conhecimento de nossa história, de onde viemos, de que a nossa população lutou, e morreu, 

para que tivéssemos os mínimos direitos dos quais hoje gozamos” (Jesus, 2019, p. 254). Como 

Jaqueline Gomes de Jesus, mulher trans* e psicóloga, relata, é necessário conhecer da história 

da população trans* e não tem como deixar de relatar a história de Xica Manicongo25, africana 

do Congo escravizada, em meados de 1591, vendida para um sapateiro, na cidade de Salvador 

(Jesus, 2019).  

 

                                                             
25 “O registro da existência de Xica Manicongo se deve à extensa pesquisa de Luiz Mott sobre a perseguição aos 

chamados “sodomitas” no Brasil, a partir da documentação inquisitorial encontrada no arquivo da Torre do Tombo, 

em Lisboa, Portugal.” (Jesus, 2019, p.252). 



37 
 

Figura  1 - Capa do cordel Sertransneja. Xilogravura de Xica Manicongo 

 

Fonte: Rede mundial de computadores 

 

Xica era uma mulher trans* que foi denunciada à Igreja durante a primeira visita da 

Inquisição ao Brasil, denominada de visitação, no qual foi acusada pelo crime de sodomia. “O 

que se comenta é que Xica, para continuar viva, abriu mão de se vestir como lhe convinha e 

adotou o estilo de vestimenta tradicional para os homens da época...” (Jesus, 2019, p. 253).  

Xica, por medo, teve que performatizar um gênero que ela não se identificava e usar o 

nome de batismo, Francisco, como mecanismo de sobrevivência. Medo esse que ainda é 

realidade para a população trans* no século XXI, principalmente no Brasil que é considerado 

o país que mais mata pessoas LGBTQIAPN+ no mundo. “É importante ressaltar que, na 

perspectiva do feminismo decolonial, não podemos deixar de destacar as questões de raça e 

classe (exploração capitalista) no exemplo de Xica Manicongo, que, certamente, numa 

dimensão interseccional, aumentaram sua vulnerabilidade” (Nascimento, 2021, p.49).  



38 
 

Jesus (2019) ainda narra que durante séculos Xica foi chamada por Francisco nas 

pesquisas, quando lembrada em alguma nota, sendo apontada como homem, até que sua história 

foi resgatada. Mesmo no século XXI ainda é uma prática comum colocarem pessoas trans* no 

gênero dito como o correspondente ao sexo biológico e enquadrarem essas pessoas no campo 

da homossexualidade, reforçando a invisibilidade das pessoas trans*.   

A partir dessa construção e debate acerca do gênero e da transgeneridade, irá se iniciar 

na presente pesquisa as discussões sobre essas temáticas juntamente com os imbricamentos das 

religiões afro-brasileiras, iniciando com um panorama dos estudos sobre Umbanda, Candomblé 

e Catimbó/Jurema e passando para as problemáticas envolvendo a população trans*. 

 

1.3 Considerações parciais 

 

Ao longo deste capítulo foi abordado as complexidades e nuances envolvidas na 

construção e identificação das corporeidades, destacando como essas construções estão 

profundamente enraizadas em normas socioculturais, binárias, patriarcalistas e cisgêneras. 

Essas normas não apenas moldam as expectativas de gênero, mas também limitam as liberdades 

individuais dos sujeitos na construção de suas próprias identificações corporais. 

A liberdade na construção do corpo deve significar a autonomia dos indivíduos em 

moldar suas próprias corporeidades de acordo com suas preferências e identificações, seja 

através de cirurgias, aceitação de seus corpos, ou outras formas de expressão corporal. No 

entanto, essa liberdade é constantemente cerceada por imposições sociais e culturais que ditam 

padrões rígidos de gênero e sexualidade. 

A análise das categorias de gênero e a discussão sobre a performatividade de gênero 

mostraram como essas identificações são construídas e continuamente negociadas dentro das 

normas sociais. O conceito de intersexualidade foi especialmente relevante para desafiar o 

binarismo de gênero, evidenciando que a própria concepção de “natureza” não é fixa, mas sim 

fluida e mutável. 

Os avanços legais e institucionais no Brasil, como a Lei Maria da Penha e a possibilidade 

de alteração do nome civil sem cirurgia, mostram progressos importantes, mas ainda há um 

longo caminho a percorrer para garantir a verdadeira igualdade e respeito às identidades 

diversas. 



39 
 

Concluímos que a luta pela liberdade na construção do corpo é também uma luta contra 

as normativas opressivas da sociedade. É essencial promover um entendimento mais inclusivo 

e respeitoso das múltiplas formas de ser e existir, reconhecendo a importância da subjetividade 

e da autonomia de cada indivíduo na construção de sua identificação corporal. 

  



40 
 

2 LACRANDO NAS PESQUISAS AFRO: OS PESQUISADORES SÃO DO BABADO?  

 

A palavra “lacrar” vem do pajubá26, que traz o sentido de arrasar, fazer sucesso, mandar 

bem, algo positivo. Segundo Guilherme Eler (2018), escritor do site da revista Super 

Interessante, o dialeto é “nascido na ditadura e com origem no iorubá e nagô, vocabulário reúne 

apropriações linguísticas feitas por homossexuais e travestis”.  

Da mesma forma é a palavra “babado”, que também possui origem no pajubá, no 

entanto, ela é polissêmica, podendo ser utilizada em vários sentidos, como sinônimo de fofoca, 

beleza, dificuldade, dependendo da construção da frase.  

O intuito da construção desse capítulo é compreender e analisar como a temática da 

transgeneridade perpassou os estudos afro e se os pesquisadores compreenderam e 

demonstraram a realidade das pessoas transgêneras, ou simplesmente reproduziram concepções 

sociais de que pessoas trans* são homossexuais afeminados ou lésbicas masculinizadas, dentro 

de estereótipos ditados socioculturalmente.  

Apesar da evidência da temática no século XXI, percebe-se que já existem registros de 

pessoas trans* desde 1591, com Xica Manicongo, mas que devido a um processo de 

invisibilização de sua identificação de gênero, ficou esquecida por vários anos. Então onde 

estavam as pessoas trans* nas religiões afro quando os clássicos foram escritos? Essa é uma 

pergunta genérica e hipotética, mas que vale ser pensada, porque essa população existia, mas 

não foi relatada. Não existiam no campo de pesquisa ou suas existências não foram notadas? 

Não foram valorados ao suficiente para serem narrados e introduzidos no cenário afro?  

Essas inquietações não serão respondidas no presente trabalho, mas foram mola 

propulsora para se levantarem questionamentos que serão tratados nesse capítulo, a fim de 

fomentar o debate entre transgeneridade e estudos afro-brasileiros.    

 

2.1 Os caminhos do gênero e da transgeneridade na produção acadêmica afro-brasileira. 

 

                                                             
26 “Também chamada de bajubá (com “b” ao invés de “p”) a linguagem pode ser definida como o “repertório 

vocabular e performativo de certa parcela da comunidade LGBT (Lésbicas, Gays, Bissexuais e Transexuais)”, 

explicou à SUPER Carlos Henrique Lucas Lima, [...] “É uma série de palavras que tem sua origem no nagô e no 

iorubá [grupos étnico-linguísticos africanos], e considera apropriações linguísticas feitas por homossexuais e 

travestis”. Tanto o nagô quanto o iorubá, falados em países da África Ocidental, chegaram ao Brasil com escravos 

africanos” (Eler, 2018).  

 
 



41 
 

A conjuntura cultural brasileira, no tocante a sua história de colonização e resistência 

de seus povos – negros e indígenas -, fomentou as práticas religiosas do Candomblé, Umbanda 

e Catimbó/Jurema, acarretando os seus desenvolvimentos e originando características próprias, 

ocasionando distinções entre as ritualísticas realizadas no Brasil com as do continente africano. 

Em território brasileiro, a prática dessas religiões pode ser encontrada desde as florestas da 

Amazônia até a fronteira do Uruguai, ao longo do litoral atlântico (Bastide, 2001, p. 29). 

Reconstruir o processo histórico de formação das religiões afro-brasileiras não é, 

contudo, uma tarefa fácil. Primeiro, porque sendo religiões originárias de segmentos 

marginalizados em nossa sociedade (como negros, índios e pobres em geral) e 
perseguidas durante muito tempo, há poucos documentos ou registros históricos sobre 

elas. E, entre esses, os mais frequentes são os produzidos pelos órgãos ou instituições 

que combateram essas religiões e as apresentam de forma preconceituosa ou pouco 

esclarecedora de suas reais características (Silva, 2005, p. 11-12). 

 

Tais religiões são de tradição oral, ou seja, não possuem livros sagrados, sendo seus 

ensinamentos passados pelos mais velhos e experientes. Para Ferreti (2009, p. 123), “as 

religiões afro-brasileiras têm sido apresentadas, desde Nina Rodrigues, como iniciáticas, de 

transmissão oral, e a oralidade tem sido encarada como fidelidade a tradições africanas e como 

algo que deve ser perpetuado por todas as denominações religiosas”. No entanto, a oralidade 

não é um impeditivo para a produção de livros, livretos, entre outros, bem como a divulgação 

por meios digitais, ampliando os meios de transmissão do saber afro. Nesse sentido, Campos 

(2013, p. 18) alerta que “no caso das religiões afro-brasileiras, as novas configurações são 

bastante nítidas no que se refere à utilização de recursos tecnológicos e, em alguns casos, do 

uso do texto escrito em detrimento do conhecimento perpetuado pela oralidade”. Ressalto que 

como são religiões de cunho iniciático, alguns dos ensinamentos e tradições só serão repassados 

para os sujeitos iniciados na religião, podendo até ser exigido possuir algum cargo na hierarquia 

religiosa para ter acesso ao saber mais específico.  

Diante disso, iremos abordar a Umbanda, o Candomblé e o Catimbó/Jurema, como 

religiões bases para o desenvolvimento da presente pesquisa, ressaltando que o campo das 

religiões afro-brasileiras é bastante amplo, fato que demanda traçar alguns limites como meio 

de melhor explanar a temática, devido aos recortes metodológicos realizados para o 

desenvolvimento da presente tese.  

Assim, a Umbanda surge acompanhando as mudanças sociais, principalmente com o 

êxodo rural e a urbanização da sociedade que se deslocava em busca de uma organização, de 

uma nova ordem social industrializada. Para Ortiz (1999, p. 32) “a umbanda não é uma religião 



42 
 

do tipo messiânico, que tem uma origem bem determinada na pessoa do messias, pelo contrário, 

ela é fruto das mudanças sociais que se efetuam numa direção determinada".  Exprimindo, 

assim, as modificações e movimentos advindos da sociedade urbanizada que estava se 

formando através da industrialização. 

A umbanda, como culto organizado segundo os padrões atualmente predominantes, 

teve sua origem por volta das décadas de 1920 e 1930, quando kardecistas de classe 

média, no Rio de Janeiro, São Paulo e Rio Grande do Sul, passaram a mesclar com 

suas práticas elementos das tradições religiosas afro-brasileiras, e a professar e 

defender publicamente essa “mistura”, com o objetivo de torná-la legitimamente 

aceita, com o status de uma nova religião (Silva, 2005, p. 106).  

 

Silva (2005) coloca o marco temporal de surgimento da Umbanda na transição das 

décadas de 20 para 30, no entanto, Ortiz (1999) já explica que o nascimento da Umbanda surge 

com a transformação global da sociedade a partir dos anos 30, senão vejamos:  

É importante notar que a formação da Umbanda segue as linhas traçadas pelas 

mudanças sociais. Ao movimento de desagregação social corresponde um movimento 

larvar da religião, enquanto que ao movimento de consolidação da nova ordem social 

corresponde a organização da nova religião. Também para os umbandistas, os anos 

30 significam uma ruptura com o passado, passado simbólico, bem entendido, o que 

permite a reinterpretação das antigas tradições. O nascimento da religião umbandista 

deve ser apreendido neste movimento de transformação global da sociedade (Ortiz, 

1999, p. 32). 

 

Não é o intuito dessa pesquisa problematizar esses marcos temporais, mas demonstrá-

los, uma vez que compreendo que existem muitas divergências sobre as origens da Umbanda, 

bem como o seu surgimento em diferentes localidades do Brasil. Dando continuidade, é 

importante salientar que dentro do panteão de entidades da umbanda existem entidades 

africanas, caboclos, santos do catolicismo, entre outros. Para Silva (2005, p. 120), “na umbanda, 

as entidades situam-se a meio caminho entre a concepção dos deuses africanos do candomblé 

e os espíritos dos mortos dos kardecistas”. O autor ainda relata que os orixás são entendidos e 

cultuados dentro da ritualística da umbanda com outras características. Assim, os umbandistas 

realizaram novas reinterpretações das tradições afro-brasileiras, acarretando a codificação de 

novas normas. “Foi este o trabalho dos intelectuais umbandistas: canalizar uma situação de fato 

para constituir uma nova religião” (Ortiz, 1999, p. 33). 

Adentrando na temática dos Candomblés, reforçando essa pluralidade em decorrência 

das diferentes tradições e nações que podem ter práticas e ritualísticas distintas27; observa-se 

                                                             
27 “É possível distinguir essas “nações” uma das outras pela maneira de tocar o tambor (seja com a mão, seja com 

varetas), pela música, pelo idioma dos cânticos, pelas vestes litúrgicas, algumas vezes pelos nomes das divindades, 

e enfim por certos traços do ritual” (Bastide, 2001, p. 29). 



43 
 

que é uma religião afro-brasileira com origens nas tradições africanas, mas que foi 

ressignificada no Brasil, a partir dos negros e negras escravizados e escravizadas no processo 

de colonização, chegando nas terras brasileiras para se submeterem a trabalhos degradantes.  

Para Bastide (2001, p. 29) “os candomblés pertencem a “nações” diversas e perpetuam, 

portando, tradições diferentes: angola, congo, jeje (isto é, euê), nagô (termo com que os 

franceses designavam todos os negros de fala iorubá, da Costa dos Escravos), queto, ijexá”.  

Os Candomblés podem possuir várias denominações, tendo em vista que “as religiões 

afro-brasileiras se desenvolveram praticamente em todos os estados onde houve a presença do 

negro e de seus descendentes” (Silva, 2005, p.82). Entre essas denominações podemos 

encontrar Candomblé, Batuque, Xangô, Tambor-de-mina, Cabula, Macumba, Candomblé de 

Caboclo, entre outros (Silva, 2005). Dessa forma, as pesquisas que se debruçam sobre as 

religiões afro-brasileiras, necessitam realizar demarcações demográficas, de cultos, 

terreiros/casas, para não acarretar generalizações dos cultos e criar uma falsa homogeneização, 

principalmente quando lembramos do ditado que “cada casa é um caso”; ou seja, podemos 

encontrar uma infinidade de realidades diferentes entre os vários terreiros dentro do território 

brasileiro. Tal diversidade já era percebida desde Edson Carneiro, um dos pioneiros dos estudos 

afro-brasileiros entre os anos de 1930 e 1940:  

Com efeito, candomblé, macumba, xangô, batuque, pará, babaçuê, tambor não seriam 

designações de cultos diferentes, distintos uns dos outros? À meia-noite, numa 

cerimônia de macumba carioca ou paulista, todos os crentes são possuídos por Exu – 

uma prática que constitui um verdadeiro absurdo para os fregueses dos candomblés 

da Bahia. O tocador de atabaque de qualquer ponto do país ficará surpreendido e 

atrapalhado ao encontrar esse instrumento montado sobre um cavalete, 

horizontalmente, com um couro de cada lado, no Maranhão. Que o pessoal das 

macumbas do Rio de Janeiro se apresente uniformizado, e não com vestimentas 

características de cada divindade, não pode ser entendido por quem frequente os 

candomblés da Bahia, os xangôs de Recife ou os batuques de Porto Alegre. E, vendo 

dançar o babaçuê do Pará com lenços (espadas) e cigarros de tauari, os crentes de 
outros Estados certamente franzirão o sobrolho. Se tais coisas normalmente 

acontecem, não será porque esses cultos são diversos entre si? (Carneiro, 2008, p.6). 

 

Essa pluralidade de manifestações religiosas afro-brasileiras é bem demarcada no Brasil, 

principalmente quando se leva em conta as suas dimensões continentais, gerando especificações 

nas práticas desses cultos em suas localidades e divergências comparados com outros locais e 

estados.   

O candomblé é ressignificado no Brasil nesse contexto de escravização e tráfico de 

pessoas, ressaltando que, segundo Carneiro (2008, p. 7) “todas as tribos africanas que nos 

forneceram escravos tinham as suas religiões particulares”. Dessa forma, houve um intercâmbio 



44 
 

religioso e linguístico, entre outros, decorrente do tráfico negreiro da época. Assim, a “cidade 

santa por excelência”, como Bastide (2001, p. 29) se referia à Bahia, foi o espaço onde houve 

a disseminação das religiões afro-brasileiras, juntamente com os estados de Pernambuco e 

Maranhão.  

Já quando adentramos na temática do Catimbó-Jurema28 observa-se que houve 

inicialmente uma concentração nas regiões norte e nordeste do Brasil, mas atualmente já passam 

por um processo de transnacionalização (Sampaio, 2017). 

É muito difícil distinguir fronteiras nítidas entre o catimbó, a pajelança e a cura (ou 

mesa de cura). De qualquer modo, por esses nomes, entre outros, chama-se a religião 

de caráter essencialmente mágico-curativo, baseado no culto dos “mestres”, entidades 

sobrenaturais que se manifestam como espíritos dos índios (caboclos), de animais ou 

de antigos e prestigiados chefes de culto (Silva, 2005, p. 88-89). 

 

Essas religiosidades afro-brasileiras foram pouco analisadas academicamente, quando 

se comparam com as pesquisas acerca do Candomblé e da Umbanda, mas possuem suas 

particularidades e compreensões. A Jurema acaba sendo uma palavra polissêmica, 

representando a religião, o rito, a árvore e a bebida utilizada.   

Em trabalhos anteriores (Sampaio, 2016: 153), já ressaltamos a importância de atentar 

para a polissemia da palavra “jurema”. Utilizada nas “mesas de Catimbó”, tratava-se 

de bebida ritual, feita a partir da tronqueira da árvore chamada jurema. Desde então 

denomina, além da bebida e da árvore, uma religião – a Jurema ou a Jurema Sagrada, 

como vem sendo chamada; o rito a ser realizado – Jurema de chão, Jurema batida, 

Jurema na mata etc.; uma cidade encantada, o reino dos mestres, a dimensão espiritual; 

uma entidade, a cabocla Jurema, dentre outras significações (Sampaio, 2018, p. 267). 

 

Essa explanação acerca das religiões afro-brasileiras, que serão trabalhadas nessa 

pesquisa, não tinha a intenção de exaurir a temática, mas dar um panorama básico e sucinto 

sobre as religiões antes de adentrar na temática do gênero e da transgeneridade nos clássicos 

das pesquisas sobre essas religiões. De início, ressalto logo que nenhum dos clássicos trabalhou 

ou pincelou temáticas envolvendo a transgeneridade ou outra nomenclatura que representasse 

a população trans* à época.  

De antemão, antes que possam suscitar alegações de possível anacronismo ou que na 

época dos clássicos não existia as nomenclaturas atuais para representar a população trans*, é 

                                                             
28 “A preferência pelo uso do termo unificado “Catimbó-Jurema” se dá pelo fato de melhor explicitar aquilo que 

encontramos nas pesquisas de campo. Neste universo do Catimbó-Jurema, há o uso pelos adeptos de ambos os 

termos, ainda que atualmente o vocábulo “Jurema” ou ainda “Jurema Sagrada” estejam sendo mais utilizados, há 

aqueles que fazem questão de serem denominados como “catimbozeiros”, sendo, portanto, praticantes de Catimbó” 

(Sampaio, 2018, p.266). 



45 
 

necessário lembrar que Jesus (2019) já mencionava que em 1951existiam pessoas como Xica 

Manicongo, em Salvador, Bahia, que se identificava como mulher, apesar de ter nascido com 

órgãos sexuais masculinos.  

Quando se pensa nos clássicos das pesquisas em afro, podemos citar Nina Rodrigues, 

Arthur Ramos, Edson Carneiro, Ruth Landes, Roger Bastide, entre outros. No entanto, suas 

pesquisas não focavam as temáticas de gênero, com exceção de Ruth Landes (2002), que 

escreveu a obra “A Cidade das Mulheres”. 

As abordagens de gênero nas práticas religiosas afro-brasileiras têm como pioneiro o 

trabalho da antropóloga americana Ruth Landes (1967), em pesquisa realizada no 

final da década de 1930, nos terreiros de candomblé da cidade de Salvador, Bahia. Em 

“A Cidade das Mulheres” ela levantou questões que permitem pensar as relações de 

gênero. Tais questões foram retomadas por Patrícia Birman (1995), Laura Segato 

(1995) e Terezinha Bernardo (2005), entre outras que contribuíram com os estudos na 

perspectiva de gênero (Lagos, 2012, p. 34-35). 

 

Apesar de existir essa discussão sobre gênero, ela está dentro do campo do binarismo 

cisgênero, ou seja, trabalhava com a categoria mulher em uma perspectiva cisgênera e dentro 

da dicotomia masculino-feminino. Não obstante, essa perspectiva faz sentido para a época das 

pesquisas dos/as autores/as clássicos/as, uma vez que não havia o debate sobre transgeneridade, 

não-binaridade e as teorias queer e de performance de gênero, que ganharam destaque com a 

filósofa Americana Judith Butler, em especial, com a sua obra “Problemas de Gênero”, lançada 

em 1990.  

O foco da pesquisa é tratar sobre a categoria trans*, em uma perspectiva mais ampla 

sobre gênero, dessa forma, não será aprofundado esse debate nos clássicos sobre gênero na 

perspectiva binária, mas sim, questionado alguns pontos sobre os estudos das sexualidades, com 

ênfase na obra de Ruth Landes (2002), sobre a construção do homossexual afeminado e 

questionar: a descrição do sujeito homossexual que queria ser uma mulher é realmente a 

narrativa de um homem cisgênero afeminado - “que assumem o papel da fêmea” (Landes, 2002, 

p. 320) -  ou a perspectiva cisheteronormativa sobre o corpo de uma pessoas trans* que não era 

visto dessa forma?   

Birman (2005) explica que dentro da temática dos estudos de sexo e homossexualidade 

nos cultos afro-brasileiros, depois do trabalho pioneiro de Ruth Landes, vieram as pesquisas de 

Peter Fry, seguido de Leni Silverstein29; mas nenhum trabalhando as categorias de 

                                                             
29 “Peter Fry, em 1977, é o primeiro, depois do trabalho pioneiro de Ruth Landes, a falar de sexo e de 

homossexualidade nos cultos afro-brasileiros. O trabalho seguinte é de Leni Silverstein, em 1979, que reafirma e 



46 
 

travestilidade ou transexualidade, ressaltando que o termo transgender foi cunhado nos anos 

7030. 

Landes (2002) aborda na sua obra a temática da homossexualidade nas religiões afro-

brasileiras, narrando alguns entendimentos culturais e religiosos. Todavia, será realizado 

algumas análises das narrativas abordadas pela autora. Inicialmente, Landes (2002, p. 320) 

expõe que “no Brasil, a condenação aos homossexuais passivos os coloca no grupo proscrito, 

enquanto os seus parceiros passam despercebidos e são, muitas vezes, homens importantes. 

Contudo, não são perseguidos”. De imediato, observa o reforço aos padrões normativos das 

estruturas de gêneros binários, reforçando o estereótipo cultural da masculinidade. Os 

homossexuais ativos – aqueles que penetram o parceiro – não são segregados socialmente, 

possuindo um estereótipo do homem másculo, não questionado.  Enquanto o homossexual 

passivo – o que é penetrado – sofre a marginalização.  

 É importante abordar essa dicotomia para desmistificar que o sujeito passivo, 

obrigatoriamente tem que ser afeminado, enquanto o ativo, reforçar o estereótipo social da 

masculinidade. Bem como nessa análise binária não se leva em consideração os sujeitos 

versáteis – aqueles que são tanto passivos como ativos nas relações sexuais. Existe uma 

tendência de aproximação do sujeito homossexual cisgênero masculino com uma concepção 

sociocultural de mulher; da mesma forma acontece com as mulheres cisgêneras lésbicas que 

são aproximadas a uma concepção sociocultural de homem.   

Nossa sociedade, em razão de vários aspectos da evolução social e embasada por 

conceitos conservadores, acabou por estabelecer como sendo o “padrão” de identidade 

do indivíduo o homem-heterossexual-masculino e a mulher-heterossexual-feminina. 

Qualquer forma de construção da identidade que difira deste “padrão” é vista por 

muitos como um desvio de conduta e, na maioria das vezes, o indivíduo que construiu 
sua identidade fora desse “padrão” acaba por ser alvo de segregação social (Mora et 

al, 2012, P. 357). 

 

Assim, existe a tendência de condicionar os sujeitos as normas sociais, 

independentemente das suas construções de identificação. O sistema sexo-gênero tem que ser 

seguido e quem desvia, precisa ser corrigido. Dessa forma, o sujeito homossexual que segue os 

                                                             
defende, do ponto de vista feminista, o poder social e político das mães-de-santo baianas. A partir dos anos de 

1980, o número de pesquisas que exploram essa temática aumenta significativamente” (Birman, 2005, p. 407).  
30 “O termo Transgender foi cunhado nos anos 70 do século passado por Virginia Prince nos USA – com o sentido 

estrito de definir sua própria condição peculiar. O significado que no Brasil damos a Travesti, muito antes de 

Virginia Prince. Com o tempo, politicamente a comunidade travesti – bem mais numerosas que outras 

comunidades como transexuais – procurou impor politicamente essa terminologia como um termo “guarda-chuva” 

para todas as condições de disforias de gênero (quem vive a condição de um mal-estar de gênero – em qualquer 

intensidade) nos EUA e consequentemente no mundo” (Freitas, 2012, p. 301). 



47 
 

padrões socioculturais de comportamento sofre menos segregações, podendo até não sofrer 

nenhuma violência, de qualquer âmbito, dependendo dos marcadores de gênero, raça e classe 

que perpassem esse corpo.  

Seguindo com a linha de raciocínio de Landes (2002, p. 320), “os homossexuais 

passivos se propõem nas ruas em sussurros obscenos e se fazem notar pelo exagero da fala, pelo 

exagero no falsete, pelo uso de modismos femininos. Todas as suas energias se endereçam para 

a consecução do ato sexual em que assumem o papel da fêmea”. Por essa narrativa, observa-se 

a construção de um estereótipo de identificação com o dito socialmente como feminino. Uma 

voz falseada, que provavelmente deveria ser mais fina e aguda, próximo da tonalidade de voz 

das mulheres, decorrente da estrutura da laringe e pregas vocais do sexo feminino; e o modismo 

feminino, que seria a utilização de vestimentas e acessórios ditos como do gênero feminino. 

Por essa narrativa, dá para se questionar acerca desses sujeitos. Eram realmente 

homossexuais afeminados ou pessoas trans* que eram colocadas como homossexuais? Se 

analisarmos esse discurso dentro do binarismo sexualidade-gênero, observamos que são duas 

coisas distintas. A manifestação do desejo e atração sexual não se confunde com a construção 

da identificação do sujeito. Ou seja, o fato dele ser homossexual não o coloca dentro da 

construção do estereótipo feminino, nem o coloca como perseguidor desse ideal de 

feminilidade. E por que só o homossexual passivo está no campo da feminilidade? O fato de 

ser passivo, deixar ser penetrado, não aproxima os papeis no ato sexual com os das mulheres, 

dentro da performance do sexo. 

Nesse contexto, importante se faz a obra de Ruth Landes (2002) quando aborda a 

questão da sexualidade, expressando alguns entendimentos culturais e religiosos sobre 

a temática. Apesar de alguns conceitos errôneos para o século XXI, mas que eram, e 

ainda são utilizados na contemporaneidade. Um desses casos é colocar os 

homossexuais passivos como os “que assumem o papel da fêmea” (ibidem, p.320) nas 

relações sexuais. Ainda é disseminado, a partir do conhecimento popular, a 

necessidade de heteronormatizar as relações homoafetivas, bem como tornar binário 

os papeis dos sujeitos nos atos sexuais, sendo que não existe papel de “macho” ou 
“fêmea”, mas sim, dois homens ou duas mulheres, no caso das relações homoafetivas. 

Ressalta-se que a temática da sexualidade é vasta e a homoafetividade é somente uma 

das formas de se vivenciar a sexualidade dos sujeitos (Paz; Callou, 2020, p. 189).  

 

Nessa linha de raciocínio, corrobora-se que existe mais uma tentativa de 

heteronormatizar as relações homoafetivas, engendrando os papeis nos atos sexuais, do que 

uma aproximação do homossexual passivo à construção do papel designado à mulher. Esse 

ideário do homossexual passivo ser aproximado da feminilidade é reforçado pelo sistema 

sociocultural – uma vez que se deixa ser penetrado - e reprovado ao mesmo tempo, uma vez 



48 
 

que foge da heteronorma que é imposta e reproduzida pelos sujeitos. No entanto, ressalto, que 

o fato de ser afeminado não é sinônimo de ser passivo. Não existe essa correção direta, mas sim 

uma pluralidade de manifestações de corporalidades e subjetividades que constroem as 

identificações dos sujeitos; e essas, não estão ligadas diretamente as suas orientações sexuais.  

Para finalizar essa breve análise, Landes (2002, p. 320), ainda narra: 

Repelidos pelo homem que desejam, afirma-se que caem de joelhos e imploram, aos 
soluços. Habitualmente se propõem a homens normais, que se valem deles somente 

quando não têm mulher à mão. Esses homens, pelo que se diz, os tratam com muita 

rudeza. Oferecer-se, entretanto, não pode ser um meio de ganhar a vida. Eles não têm, 

como as prostitutas na Bahia, um status legal, o direito de exigir uma certa paga e de 

viver em determinadas ruas; ao contrário, são delinquentes menores, caçados nas ruas 

e sem direito a pagamento (Landes, 2002, p. 320)  

 

 Essa narrativa lembra a pesquisa de Don Kulick (2008), quando analisa o cenário da 

prostituição das travestis na cidade de Salvador. No entanto, as travestis recebem para se 

prostituir, apesar de sofrerem perseguição. São tratadas com rudeza também e possuem seus 

pontos de trabalho, não podendo invadir ruas de outras travestis.  

Na perspectiva de manter relações sexuais com mulheres cisgêneras, esse fato também 

foi narrado por Kulick (2008, p. 174), sendo que “(...) a maioria esmagadora dos clientes se 

define como heterossexual e mantém relações com mulheres” .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               

Essa construção narrativa realizada por Ruth Landes (2002) poderia ser aplicada a 

mulheres trans* da época da pesquisa, mas que não eram vistas e identificadas como tais. 

Mesmo que não existissem as nomenclaturas travestis ou transexuais no campo realizado, a 

narrativa está mais próxima da comunidade trans* do que dos homossexuais, mesmo que sejam 

os afeminados. Ressalto que já existiam relatos de Xica Manicongo31, pessoa que se identificava 

como mulher, em 1591, na cidade de Salvador, Bahia, mesma cidade da pesquisa de Landes. 

Principalmente quando se relata a aspiração a exercer o papel de mãe de santo.  

Ainda com relação à questão da sexualidade, Ruth Landes (1967), assim como Edson 

Carneiro (1978), não pouparam os homossexuais afirmando que eles aspiravam ao 

papel de “mãe”, frisando que isso não os tornava solidários com o grupo. Para 

Carneiro (1978, p. 327), os homossexuais refletiam a masculinidade cultural patriarcal 

em que viviam” (Lagos, 2012, p. 40). 

 

Dessa forma, a busca por ser esse ser feminino, pode ser enquadrado melhor dentro de 

uma perspectiva de identificação de gênero, do que dentro de um espectro das sexualidades. 

                                                             
31 Para mais informações, voltar ao tópico 1.2.  



49 
 

Vale ressaltar também que a pesquisa de Landes sofreu fortes críticas por Arthur Ramos, como 

explica Birman (2005, p. 405), com ênfase nas concepções de matriarcado nas religiões afro-

brasileiras e no de um possível “homossexualismo ritual”, para usar as palavras de Ramos 

(1942). 

Para dar continuidade a esse debate, necessário se faz sobrevoar um possível estado da 

arte sobre as pesquisas da transgeneridade e as religiões afro-brasileiras, principalmente devido 

a inserção nessas pesquisas de conceitos atuais sobre a população trans*.  

 

2.2 Um sobrevoo nas pesquisas sobre transgeneridade e religiões afro-brasileiras. 

 

 Existe uma disseminação no conhecimento popular que as religiões afro-brasileiras são 

as que mais acolhem e permitem a presença da população LGBTQIAPN+ na sua ritualística. 

Todavia, tal informação possui contradições, existindo casos específicos. Os entendimentos das 

casas e terreiros das religiões afro-brasileiras não são unificados, podendo existir assim, uma 

dissonância de interpretação acerca da participação dos membros LGBTQIAPN+: 

Importante salientar que neste processo de exclusão motivada pela identidade de 

gênero e pela orientação não heterossexual, muitos sujeitos religiosos sofrem os mais 

distintos interditos, como por exemplo, na Nigéria a religião do Isésé Lagbá (Ifá) 

excluí sujeitos LGBT de muitos processos religiosos e de aprimoramento religioso; já 

no Brasil, existem, nas diferentes “Nações do Candomblé” expressa proibição 

direcionada às mulheres transexuais e às travestis de usarem vestuários femininos ou 

de serem iniciadas como Ajoyès ou Ekedjis no Candomblé; de receberem a titulação 

de Ìyáolóòrìsás, bem como, de mulheres lésbicas tocarem atabaques ou de homens 

transexuais usarem vestuários masculinos ou de serem iniciados como Ògáns ou 

Bàbálóòrìsás; já no Ifá, vigoram impedimentos e ações de preconceito em relação a 

“gays assumidos” de serem consagrados como Bàbálawós, Olùwós, Òjés, etc. (Melo, 

2017, p.97). 

 

Dentro das casas e dos terreiros existem papéis a serem seguidos, bem como a 

performatividade dos corpos impostas ao sexo biológico dos indivíduos, independentemente do 

gênero que eles se identificam e expressão. O sexo biológico toma grande importância para 

definir os cargos e os limites, tal como, a inclusão e a exclusão do sujeito na ritualística e no 

espaço sagrado.  

Dependendo da casa/terreiro, pode ocorrer que os cargos, funções e atribuições sejam 

determinados pelo sexo biológico. Landes (2002, p. 321) explica que “esses sacerdócios nagô 

na Bahia são quase exclusivamente femininos. A tradição afirma que somente as mulheres estão 

aptas, pelo seu sexo, a tratar as divindades e que os serviços dos homens são blasfemo e 



50 
 

desvirilizante”. É visível uma cisão de papeis, apesar de embasado na tradição e influências das 

mulheres cisgêneras dentro das religiões afro-brasileiras. Sobre isso, Santos (2013, p. 4) explica 

que “novamente a cosmovisão da religião fortalece o espaço e o papel da mulher, do feminino 

nos rituais do candomblé ao destacar os feitos prodigiosos e os poderes das Yabás (orixás 

femininos)”.   

[...] uma tensão constante parece não querer desvincular sexualidade e religiosidade 
afro-brasileira. Quer em uma versão que supõe maior possibilidade de liberdade e 

autonomia com relação às movimentações e escolhas no mundo secular, quando 

comparada a outras formas religiosas, quer em uma leitura que toma liberdade e 

autonomia como sinonímia de libertinagem e promiscuidade, a temática da 

sexualidade e os grupos de candomblé continuam alimentando teorias e imaginários. 

(Mesquita, 96, 2004) 

 

Nesse contexto, verifica-se uma incompatibilidade dentre a aceitação e a exclusão 

desses indivíduos da prática religiosa. Ao mesmo tempo em que se dissemina a inclusão da 

população LGBTQIAPN+, verifica-se normas estruturais que tolhem a liberdade de 

participação nos cultos. Os indivíduos têm o direito de ter acesso a sua religiosidade, bem como 

a prática sem serem tolhidos nas suas participações ritualísticas devido às limitações de gênero 

e sexualidades.  

Apesar da fama de ser uma religião inclusiva, no caso dos homossexuais e das 

lésbicas, o candomblé mantém como base de entendimento, uma divisão binária de 

gênero. Dessa forma, muitos pais e mães-de-santo, independentemente de o iniciado 

ser um homem e o orixá ser uma yabá, não permitem que o sujeito seja paramentado 

de forma totalmente feminina (saias, brincos, e demais adereços femininos). (Santos, 

2013, p.8). 

 

Os membros não cisgêneros, dentro da ritualística afro, podem ter seus corpos 

questionados32, deslegitimando, sofrendo interditos e segregações. Nem sempre seus nomes e 

vestimentas são respeitados, gerando constrangimento público, uma vez que são submetidos a 

situações na frente de seus irmãos de santo, entre outros, como por exemplo, ter que usar uma 

roupa que não corresponde com a sua identificação de gênero.  

                                                             
32 “O corpo questionado surge a partir da necessidade da comprovação de pertencimento aos padrões 

socioculturais, em que a mulher transgênera é coagida a realizar a cirurgia de redesignação sexual para ser 

“verdadeiramente” uma mulher para, assim, poder exercer a sua religiosidade como tal; caso contrário haverá a 

exclusão dessa mulher transgênera das atividades/cargos ditos como destinados a mulheres cisgêneras. Em alguns 

casos, mesmo com a cirurgia de redesignação sexual, esse sujeito não poderá exercer o papel desejado, pois é 

necessário possuir além da genitália, um útero e ovários. Em todo caso é preciso ressaltar que a coação pode ser 

manifestada de várias formas, mas que a violência simbólica demonstrada através da exposição do seu corpo como 

sujeito errado e em não conformidade com o conceito de normalidade gera grandes danos aos indivíduos” (Paz; 

Callou, 2020, p. 192). 



51 
 

 As violências podem ter vários graus, desde insultos a violências físicas. Sobre essas 

situações, vejamos a narrativa de Santos (2013, p. 9), que aborda o seguinte depoimento:  

Inicio este parágrafo com um depoimento de Lia, mulher transexual que participou da 

minha pesquisa de doutorado. Lia se converteu ao candomblé ainda jovem, quando 

efetuava a sua transição corporal pelo uso de hormônios e, posteriormente silicone 

industrial que modelou seu corpo em um design considerado feminino. De acordo 
com a sua narrativa, na sua cidade de origem, fez seus rituais de passagem na 

hierarquia do candomblé de keto sempre com nomes e vestes femininas. Quando 

necessitou mudar de cidade, retomou sua vida religiosa na Casa de um dos seus irmãos 

de santo, que desconfiava de que ela não era operada, mas não tinha certeza. Lia 

revelou-me angustiada e muito chorosa em uma das nossas noites de conversa, que o 

seu irmão de santo, líder da casa que agora ela frequentava, violou a sua intimidade e, 

guiado por uma desconfiança incontrolável, a viu tomando banho e percebeu aquilo 

que ainda a ligava anatomicamente ao universo dos homens. Contou-me que ele nem 

se constrangeu em ser descoberto na sua ação desrespeitosa, porque se mostrou feliz 

em descobrir que ela “não era mulher de verdade”. Lia se sentiu humilhada e 

violentada, pois, além de descobrir que ela ainda não era operada, seu irmão-pai de 
santo, revelou seu segredo a alguns membros da casa e começou a exigir que ela se 

trajasse com vestes masculinas nos rituais. Além disso, o companheiro do pai de santo, 

que é gay, começou a trata-la sempre no artigo masculino, deixando-a por diversas 

vezes extremamente constrangida. (Santos, 2013, p. 9). 

 

Dessa forma, percebe-se a exclusão do sujeito por não pertencer aos padrões 

socioculturais heteronormativos e ao mesmo tempo, quebra um discurso de inclusão do 

movimento LGBTQIAPN+ nas religiões afro-brasileiras. Ao mesmo tempo, aparece a 

possibilidade de exclusão de uma mulher transgênera por um homem gay, que na teoria, deveria 

ter uma maior compreensão e aceitabilidade com a própria comunidade que faz parte.  

 Esse processo violento de exclusão – pensando a violência além da comumente 

abordada, que é a física, englobando a psicológica, moral, simbólica e material – acarreta um 

reforçamento excludente pautado em compreensões patriarcalistas, socioculturais e sexista. 

Mas em contrapartida é compreensível, tendo em vista que “não há espaço, numa sociedade 

hierarquizada, que não seja hierarquizado e que não exprima as hierarquias e as distâncias 

sociais” (Bourdieu, 2003, p. 160).  

 As temáticas da transgeneridade são visualizadas por diversas ópticas religiosas, como 

por exemplo a compreensão de pecado para o catolicismo. Mas quando nos pautamos no 

contexto afro-religioso, embasado na oralização da transmissão do conhecimento das 

casa/terreiros, vislumbramos um défice de padronização de compreensão acerca da temática, 

podendo ocorrer extremos, como a total participação da pessoa transgênera até o ponto da 

perseguição, humilhação, exposição e restrição visualizado no depoimento supracitado.  



52 
 

 Dessa forma, quando pensamos em gênero33, bem como na sua fluidez e 

performatividade34, tendo em vista a teoria de Butler (2015), alguns questionamentos surgem, 

dentre eles me instiga um que levanta Maranhão Fº:   

As pessoas, desde a infância, aprendem que devem ter identidades fixadas 

binariamente dentro do sistema sexo/gênero: ou são mulheres ou são homens, ou são 

femininas ou são masculinas. Além disto, espera-se que as mesmas alinhem-se à 

heterossexualidade compulsória. Mas afinal, “mulher” e “homem” são conceitos 

acabados (no sentido de finalizados) ou acabados (no sentido de obsoletos)? 

(Maranhão Fº, 2015, p. 32). 

 

 Questiono então: nas religiões afro, qual o conceito de “acabado” está pautando a 

relevância do gênero para a participação nas ritualísticas e permanência na religiosidade? O 

gênero está consolidado dentro dos padrões cisgêneros ou já se encontra obsoleto abrindo 

margem para uma fluidez? Ou ainda, pode-se adaptar o cargo religioso para a fluidez do meu 

gênero ou sempre estará ligado ao sexo biológico designado na formação embrionária? O corpo 

é mais importante do que a espiritualidade ou a espiritualidade mais importante do que o corpo? 

São muitos questionamentos que direcionam o pensar sobre identificações.  

As pessoas transgêneras já são subalternizadas no âmbito social por sua 

identidade/expressão de gênero, sofrendo mais preconceito por serem adeptas das religiões de 

matrizes africanas, ou seja, uma dupla subalternização, devido aos altos índices de intolerância 

religiosa ocorridos no território brasileiro. Quando elas são marginalizadas dentro da própria 

crença religiosa, sustenta-se sobre esse sujeito um terceiro preconceito, reflexo das 

compreensões sociais e de certo modo, legitimado pela religião que o reproduz e reforça o não-

lugar daquela pessoa no espaço reivindicado por ela. O sujeito transgênero é diabolizado num 

discurso duplo de categorização, uma vez por ser uma pessoa transgênera e outra por pertencer 

a uma religião afro-brasileira.  

Esses sujeitos, carregam nas suas histórias, marcas pelas quais se constroem as suas 

trajetórias dentro (e fora) das práticas religiosas, gerando caminhos (trans)viados de um sujeito 

cisgênero, ou seja, a transgeneridade percorre obstáculos que a população cisgênera não tem 

                                                             
33 “Embora Butler afirme que o gênero é limitado pelas estruturas de poder no interior das quais está situado, ela 

também insiste sobre as possibilidades de proliferação e subversão que se abrem a partir dessas limitações” (Salih, 

2017, p. 72).   
34 “Esses atos, gestos e atuações, entendido em termos gerais, são performativos, no sentido de que a essência ou 

identidade que por outro lado pretendem expressar são fabricações manufaturadas e sustentadas por signos 

corpóreos e outros meios discursivos. [...]. Em outras palavras, os atos e gestos, os desejos articulados e postos em 

ato criam a ilusão de um núcleo interno e organizador do gênero, ilusão mantida discursivamente com o propósito 

de regular a sexualidade nos termos da estrutura obrigatória da heterossexualidade reprodutora” “(Butler, 2015, p. 

235). 



53 
 

experiência, nunca vivenciou, podendo ser possível ter apenas uma compreensão do que ocorre, 

uma vez que seus privilégios sociais as/os impedem de passar por tais situações.  

As vidas são marcadas por suas transições, sejam elas sociais, religiosas ou de gênero, 

no qual as valorações subjetivas que perpassam cada uma, gerará um impacto único e exclusivo, 

acarretando aspectos positivos ou negativos. Na minha pesquisa de campo de mestrado, no ano 

de 2017/2018, tive a oportunidade de entrevistar uma transexual35 que me relatou sobre sua 

infância no catolicismo, na qual confessa que existia uma imposição familiar, mesmo assim 

frequentava a igreja, sendo que com o decorrer da sua transição não se sentia mais acolhida 

espiritualmente, tornando o motivo de se afastar das práticas religiosas. Posteriormente se 

encontrou na Umbanda e se sentia acolhida podendo expressar seu gênero e vivenciar uma fé.   

Maranhão Fº (2016) trata da discriminação de mulheres transexuais nas religiões afro-

brasileiras na internet, realizando um debate sobre o caso da ex-BBB Ariadna e os comentários 

ofensivos que lhes foram direcionados acerca da sua participação na Umbanda. 

O autor do textimagem faz indagações mescladas com uma afirmação: “mesmo com 

a aparência (sic) feminina eles são apenas homens “operados””. Ao 

entender/denominar travestis e mulheres transexuais como homens, parece 

desconhecer ou não levar em conta as concepções de tais pessoas, que preferem ser 

identificadas e referidas no feminino. A expressão “apenas homens operados” 

apresenta o esforço de aniquilação em três referentes: apenas, homens, operados. As 

demais referências masculinas complementam tal exercício de 

destruição/estigmatização da figura “do outro” (na perspectiva do autor do 

textimagem, nem se pode pensar na figura da outra!): “um transexual operado”, “um 

pai de santo Transexual”, “um Ogã trevesti (sic)”, “eles são apenas homens 

“operados”, “como se fossem MULHERES”). Ele indaga ainda: “o Orixá passa a ver 

seu filho como filha?”. (Maranhão, 2016, p. 353).  

 

Como vislumbrado na citação, mesmo com a transição de gênero das pessoas 

transgêneras, ainda é reafirmado um não-lugar dessas pessoas na sua identificação/expressão 

de gênero, colocando-as como homens operados. Até quando o sexo biológico ditará as ações, 

funções e condições das pessoas? Mesmo com a performatividade dos corpos dentro dos 

padrões ditos como femininos pelo patriarcado, existe uma relutância em compreender e 

assimilar as transições dos sujeitos. “O gênero não é simplesmente performativo (isto é, um 

efeito das práticas culturais linguístico-discursivas) como desejaria Judith Butler. O gênero é, 

antes de tudo, prostético, ou seja, não se dá senão na materialidade dos corpos” (Preciado, 2014, 

p. 29). Existe a materialidade do gênero, bem como a performatividade dos corpos dessas 

mulheres, então por que a relutância em reconhecer seus corpos? E se não existisse a 

                                                             
35 Ela se autoidentificava como transexual na época do diálogo.  



54 
 

materialidade, seus corpos seriam deslegitimados e sua identificação/expressão de gênero 

seriam descredibilizadas? Os papeis de gênero são fluidos e é necessária uma maior 

sensibilidade social para escutar as autoidentificações das pessoas para iniciar um processo de 

respeito, acolhimento e compreensão.  

Dentro dessa temática de análise dos estudos da transgeneridade e religiões afro-

brasileiras, importante se faz destacar o trabalho de Kaio Lemos (2019), considerado por 

Capponi (2019, p. 15) “como um trabalho pioneiro que aborda uma das questões ainda pouco 

analisadas nos estudos de gênero contemporâneos: a transgeneridade “F to M” nos contextos 

Afro-religiosos”. 

“F to M” é a abreviação de “female to male”, que em uma tradução livre para o 

português, significa “feminino para masculino, ou seja, vem designar as pessoas trans* 

masculinas ou como é mais conhecido, homens transexuais. A pesquisa de Lemos (2019) 

aborda a trajetórias de homens transexuais dentro dos Candomblés e as dificuldades 

encontradas para serem inseridos dentro da ritualística da religião, principalmente para serem 

iniciados como homens, que os são. Em sua narrativa etnográfica, e arrisco denominá-la 

também autoetnográfica, uma vez que a sua trajetória dentro do candomblé também é 

partilhada, questiona que “mesmo o candomblé ter ganhado a fama de religião inclusiva nos 

resta perguntar a quem o candomblé está incluindo? A quem o candomblé está excluindo? E, 

no caso de pessoas LGBTI+, a que sigla específica o candomblé inclui?” (Lemos, 2019, p. 84). 

Pelo exposto até aqui, percebe-se que a grande problemática está na letra “T” da sigla 

do movimento, que, entre as alegações, pode-se verificar o discurso de que o orixá não irá 

identificar o filho/filha após a transição. 

O que se fala entre os adeptos/seguidores, Babalorixás, Ialorixás, filhas e filhos de 

santo é que entender a performance de um homem cis gay é possível, já a de pessoa 
trans se torna impossível, segundo alguns: “O Orixá da pessoa não seria capaz de 

reconhecer aquele corpo e que estaria sendo o contrário daquilo que nasceu, aquilo 

que deve permanecer para sempre” – fala de um iniciado no Candomblé (Lemos, 

2019, p. 85). 

 

No entanto, se o orixá conhece a essência do seu filho ou filha, e se ele sempre foi 

daquele jeito – uma pessoa trans* -, como a alteração corporal geraria a falta de identificação 

entre pai/mãe-orixá e o sua filha/o–adepta/o? Será que a religião gera esse processo de 

segregação ou é o líder religioso que a está interpretando dessa forma? Sobre a temática da 

inclusão/exclusão, Jesus (2020) explica que:  



55 
 

Entretanto, sempre há e houve frestas. Dentre as religiões brasileiras, certamente as 

de matriz africana foram as que mais abraçaram a população trans, por séculos, 

mesmo que, por vezes, não as compreendenda plenamente. Gosto de sempre de 

lembrar, como um exemplo prático, que o pajubá das travestis nasceu nos terreiros. 

Ressoa em meus ouvidos o desafio lançado pela jovem e sábia filha de Oxum Geovana 

Soares, de Aracaju, Sergipe, contra os que acreditam que a descriminação seja algo 

“natural” do Candomblé: “Mostre para mim um único itan que justifique transfobia”! 

Não há (Jesus, 2020, p. 8).  

 

Se nenhum dos itans narra algo que fundamente esses interditos, então poderia alegar 

que a/o líder religioso que realiza interpretações segregacionistas, subalternizando a população 

Trans*, mas a temática é mais complexa do que aparenta, sendo aprofundada mais adiante, nos 

próximos capítulos.  

Outro autor que trabalha com essa temática é Claudenilson da Silva Dias (2020), que 

pesquisou identidades trans em candomblés, problematizando situações como vestuário 

religioso, inter-relações nas comunidades-terreiro, divisão social do trabalho litúrgico, entre 

outros assuntos envolvendo o processo de aceitação e rejeição de pessoas trans* nos 

candomblés.   

A religião afro-brasileira, embora se anuncie como acolhedora de todas as pessoas, 

possui restrições a certas presenças, como sugere a autora, pois “não se pode negar o 

sexismo das religiões” (Vuola, 2015, p. 43), portanto, no Candomblé não seria 
diferente. Então, por que não pensar em processos interseccionais nos quais as 

relações de poder, ora transfóbicas, ora sexistas, se interpõem entre pessoas trans* e 

suas comunidades religiosas? (Dias, 2020, p. 37). 

 

Já passou do momento de as religiões realizarem uma autocrítica sobre as suas ações e 

as reproduções de práticas transfóbicas nos seus ambientes, principalmente no tocante ao 

fomento à discriminação; ressaltando que a transfobia foi equiparada ao crime de racismo pelo 

Supremo Tribunal Federal e apesar de existir uma ressalva para líderes religiosos durante as 

práticas religiosas, que eles podem se manifestar contra homossexualidade e as identificações 

trans*, isso não permite o fomento ao discurso de ódio e a discriminação.  

Dentro desse debate sobre o exercício das identidades de gênero, a pesquisadora Kallile 

Sacha da Silva Araújo (2023), escreveu um capítulo de livro, na obra organizada pelo professor 

Luiz Assunção36, intitulado “a festa do mestre cobra coral como microcosmo para as 

negociações de gênero de Dandara: um corpo trans na cozinha do terreiro” que aborda a 

trajetória de uma mulher transexual dentro do contexto de um terreno de Jurema Sagrada, em 

                                                             
36 O livro organizado pelo Professor Luiz Assunção no ano de 2023 e intitulado “EGBÉ: ancestralidades, 

articulações e patrimônio”. 



56 
 

especial, o espaço da coxinha, dentro das narrativas e ritualísticas da festa para o mestre cobra 

coral.  

Uma pesquisa interessante, mas que não é especificamente dentro das religiões afro-

brasileiras, é o artigo publicado na revista Religare da UFPB em 2022 intitulado: “a mística-

minoritária: um conceito para a análise da experiência religiosa de homens transexuais”, dos 

pesquisadores John Elton Costa dos Santos e Maria Teresa Nobre. O texto discute “a 

experiência religiosa de homens transexuais em espaços de congregação religiosa e tem como 

objetivo apresentar o conceito de mística-minoritária, como ferramenta para discutir esse 

fenômeno” (Santos; Nobre, 2022, p. 140). 

Por fim, destaco outro autor, Wanderson Flor do Nascimento, que publicou o artigo 

intitulado Transgeneridade e Candomblés: notas para um debate. Assim como os autores 

citados anteriormente, Nascimento (2019) também trabalhou com os debates envolvendo corpo 

e modificações corporais, o uso de vestimentas, as atribuições de cargos, bem como 

problematizou a ideia de tradição dentro das religiões afro-brasileiras.  

Nesse momento, para dar prosseguimento ao debate da transgeneridade e religiões afro-

brasileiras, necessário se faz conhecer os caminhos que levaram aos contatos com as/os 

interlocutoras/es dessa pesquisa, e os laços que se tornaram fios de histórias.  

 

2.3 Nos caminhos da transvivência os encontros se tornam histórias de vida. 

 

Inicialmente, e praticamente impossível não relatar, faz-se necessário mencionar as 

dificuldades impostas pela pandemia de COVID-19, que gerou impacto em toda a sociedade 

global. No caso das pesquisas brasileiras, em especial a presente, houve várias dificuldades e 

readaptações para garantir o prosseguimento; uma delas foi a alternativa — e praticamente o 

único meio — da migração para o ambiente virtual. 

Assim, surge o processo de desenvolvimento da tese e a busca pelos interlocutores que 

ajudariam e explicariam as trajetórias nas religiões afro-brasileiras, tudo de forma virtual, 

adaptando-se com as ferramentas possíveis e disponíveis. Mas como realizar entrevistas on-line 

com interlocutores que não possuem acesso à internet de qualidade? O fator classe seria um 

impeditivo nessa trama de encontros e desencontros? Nesse momento, tive que me reinventar 

e tentar, na medida do possível, uma saída. 



57 
 

Antes de iniciar as entrevistas, durante o segundo semestre do ano de 2021, resolvi 

realizar campo em um terreiro de Umbanda que me informaram existir na cidade onde meus 

pais moram no interior do Ceará. A irmã da cunhada da minha cunhada frequentava essa casa, 

e disse que poderia intermediar a minha visita, uma vez que, devido a pandemia o acesso estava 

mais restrito.  

Pois bem, em um domingo pela manhã, fomos e, ao chegar ao local, vi que era uma casa 

pequena, com uma sala, dois quartos, um corredor, uma cozinha e um quintal. Aparentemente, 

o Pai de santo residia no local, sendo o primeiro quarto o seu e o segundo destinado à realização 

dos trabalhos.  

Quando chegamos, houve de imediato uma estranheza, pois apenas eu e minha 

intermediadora estávamos usando máscara. Todas as filhas e filhos, inclusive o pai de santo, 

não usavam, e, assim que ele nos avistou, já pediu para retirarmos as máscaras. Nesse momento, 

pairou o medo entre agradar o campo e continuar com a pesquisa ou contrariar e correr o risco 

de não ter mais acesso ao local, principalmente quando se trata da primeira visita e contato com 

o ambiente. 

Por medo de perder o acesso àquele campo, as máscaras foram retiradas, mas o medo 

de me contaminar com o vírus da COVID-19 era gigantesco. Minutos depois de chegar no local, 

fomos direcionados para a sala, onde nos sentamos no sofá e, logo após, o pai de santo chegou 

e começou a conversar. Entre as conversas, perguntei o que ele achava da população trans* nos 

terreiros e casas de religiões afro, e ele respondeu de forma vaga, dizendo que, na casa dele, 

todos eram bem-vindos. Logo depois, mudou de assunto.  

Depois de alguns 30 minutos, os trabalhos começaram. O quarto era pequeno tinha um 

altar com muitas entidades, todas amontoadas uma ao lado da outra. O pai de santo tinha uma 

ajudante, que não ficou claro o seu cargo e seu nome, mas que sempre estava ao seu lado, 

entregando bebida e fumo, quando era solicitado. Fizemos uma roda e logo o pai de santo 

começou a receber entidades. Eram pretos-velhos, pombas-giras e até erês. Só ele incorporava 

e, a partir da décima entidade, parei de contar.  

Sempre que ele recebia uma nova entidade, pedia uma doze de cachaça, que variava 

entre a branca e a amarela, bem como era servido a todas/os as/os filhas/os em uma cabaça (uma 

única cabaça que todos bebiam). Algumas/Alguns filhas/os bebiam, outras/os não, mas nós 

como convidados sempre era ofertado e a entidade insistia que bebêssemos. Depois da 



58 
 

quarta/quinta doze de cachaça, não aceitei mais. No geral, toda a ritualística durou em média 

umas três horas, seguidas de várias incorporações de entidades e regada a muita bebida e fumo.  

Posteriormente, houve alguns atendimentos com um preto velho, momento que 

consegui conversar com algumas/alguns das/os filhas/os da casa e falar um pouco da minha 

pesquisa. Foi unânime, entre as/os que conversei em uma pequena roda, que a umbanda aceita 

todas as pessoas e que elas devem ser respeitadas como são, independentemente de qualquer 

coisa, e que o pai de santo da casa aceita a todos. O importante é não fazer mal a ninguém.   

Por motivos de segurança com a minha saúde e com a das pessoas que convivo, resolvi 

interromper as visitas a essa casa e não retornar mais, tendo em vista que não havia nenhuma 

precaução com a possibilidade de se contaminar com a COVID-19. As pessoas não usavam 

máscaras, álcool gel e compartilhavam os mesmos copos e cabaça.  A partir de então, a pesquisa 

migrou para o meio virtual. 

Na trajetória do desenvolvimento da presente tese, é necessário, mesmo que seja de 

forma resumida, explanar e contextualizar as pessoas que fizeram parte e contribuíram para o 

trabalho desenvolvido. Principalmente realizando uma contextualização dos seus locais de fala, 

como meio de compreender as suas narrativas e vivências dentro dos campos do gênero e da 

religiosidade afro-brasileira.  

Reforço que, como anunciado na introdução, serão utilizados nomes fictícios, bem como 

suprimidos as informações que possam a vir identificar os interlocutores. Assim, passo a 

apresentar o primeiro entrevistado.  

O primeiro entrevistado, que irei chamar de George, é um homem transexual que possui 

base familiar cristã, mas que já frequentou terreiros de candomblé e umbanda, identificando-se 

atualmente como umbandista. 

George é uma pessoa aparentemente branca, apesar de não ter ocorrido esse 

questionamento na entrevista, e está cursando pós-graduação stricto sensu. Com essas duas 

informações, já podemos realizar alguns recortes, como privilégios da branquitude e 

educacionais. Esses marcadores são importantes para compreender o local de partida do 

entrevistado e o debate por ele levantado. 

Tem mais ou menos uns três (03) anos, assim, na verdade eu fui criado numa família 

católica, é... minha mãe é espírita né, assim ambos são católicos mas minha mãe 

enveredou durante muito tempo pelo espiritismo né, e aí então eu fui criado dentro, 

mais dentro mesmo da igreja católica. Eu vim ter contato com, com terreiros mais ou 

menos de três (03) a quatro (04) anos atrás assim, chegou uma, uma... enfim, veio uma 

coisa assim dizer: ó cê tá precisando ir num terreiro e aí foi quando eu... porque até 

então assim, eu nunca tinha nem assim, nem escutado né, porque muita gente fala 
assim ah por que perto de casa né, ou enfim... hoje mesmo por exemplo o meu terreiro 



59 
 

é numa rua que do lado tem uma vila, assim, então com certeza as pessoas escutam 

né, então nunca, nunca na vida, é... passou pela minha cabeça ir num terreiro assim, 

pelo menos anteriormente né, então tem mais ou menos uns quatro (04) anos que eu 

comecei, mas o terreiro especificamente que hoje eu frequento né, que hoje eu sou 

filho de santo, tem seis (06) meses (George, Entrevista realizada em 14/04/2022). 

 

Na fala do entrevistado vislumbramos que, à época da entrevista, ele possuía 04 anos de 

contato com as religiões afro-brasileiras e apenas 06 meses no terreiro de umbanda em que é 

filho de santo.  

É importante destacar que, nos três anos e meio anteriores ao ingresso no atual terreiro 

em que é filho, George transitou entre dois terreiros de candomblé e um de umbanda, não 

permanecendo neles por questões de falta de acolhimento em relação a sua identidade de 

gênero.  

Isso. Porque assim, eu... é, eu passeei um bocadinho assim, de terreiro em terreiro né, 

tanto em terreiros de Candomblé quanto em terreiros de Umbanda né, é... e aí eu é, é, 

eu inclusive, até, até eu chegar nesse terreiro assim, demorou, e eu precisava me sentir 

muito seguro pra ficar no terreiro, porque na verdade quando eu entendi que eu 

precisava ir pra um terreiro eu já sabia que eu ia ter que assumir determinados 

compromissos, então eu fui postergando isso um pouco por conta de demandas da 

vida né, então assim, é, é, aí nesse, nesse tem, tem esse tempo e nos outros, por 

exemplo, é, como tem uma questão é, em relação a Umbanda e o Candomblé, 

especificamente no Candomblé né, de você encontrar casas que, que acolham a 

questão da identidade de gênero né, então eu acabei não ficando em casas de 

Candomblé, pelo menos as que eu frequentei até então, por conta disso né, e aí na casa 

que eu frequento, isso é respeitado, assim na Umbanda, acabou que foi onde eu fiquei, 
por mais que eu gostasse bastante, gosto bastante do Candomblé né, eu já joguei, tem 

um caminho, mas assim, isso me travou né, me travou e aí por isso eu fiquei nessa 

casa (George, Entrevista realizada em 14/04/2022). 

 

Dentro dessa realidade do entrevistado, já se pode levantar questionamentos, como o de 

Lemos: “mesmo o candomblé ter ganhado a fama de religião inclusiva nos resta perguntar a 

quem o candomblé está incluindo? A quem o candomblé está excluindo? E, no caso de pessoas 

LGBTI+, a que sigla específica o candombe inclui?” (Lemos, 2019, p. 86). George passou por 

duas casas de candomblé e não se percebeu respeitado no tocante a sua identidade de gênero 

enquanto homem trans, fatos que também se repetiram na primeira casa de umbanda que 

frequentou.  

No tocante a utilização de vestimentas que não correspondem as identificações de 

gêneros dos sujeitos, Dias (2020, p. 137), em uma narrativa de sua interlocutora – mulher trans*, 

relata que “o respeito à sua identidade de gênero se esvanecia quando era solicitada a trajar 

roupas (lidas como) masculinas. Sobre isso diz: “Lá eu tenho que vestir uma máscara, lá eu 

tenho de ser uma pessoa que eu não sou!” e por esse motivo, afastou-se da comunidade”.  Da 



60 
 

mesma forma aconteceu com George, o fato de não ser respeitado como é, acarretou o 

afastamento do meio religioso, até encontrar outra casa que o acolhesse.  

A individualidade das casas/terreiros de religiões afro-brasileira precisa ser frisada, mas, 

apesar de não ser algo generalizado e presente em todos os ambientes de religiosidade afro-

brasileira, a segregação da transgeneridade é algo presente e vivenciado pelos corpos trans*.   

A finalidade do presente tópico não é exaurir as entrevistas, mas introduzir e 

contextualizar os entrevistados, dessa forma, vamos verificar a entrevista 02, que será 

identificada pelo nome fictício de Ana.  

A segunda entrevista foi realizada com Ana, uma mulher preta e trans*, residente no 

estado de Pernambuco, local em que é líder religiosa no seu terreiro de Candomblé e Juremeira 

Mestra, atuando no seu terreiro com ambas as religiões. Ela é filha de uma família tradicional 

de Candomblé pernambucana. 

Conheci Ana em um evento que assisti pelo facebook, no ano de 2020. Ela fez uma fala 

sobre pessoas trans* nas religiões afro-brasileiras e as dificuldades que passam para resistir na 

religião. Após esse primeiro contato de forma virtual, consegui encontrá-la na rede social 

instagram, espaço no qual enviei mensagem pedindo para ela me conceder uma entrevista.   

No final da década de 70, foi fundado o Ilê Axé, no qual Ana é sacerdotisa, e que teve 

de assumi-lo muito jovem. Aos 23 anos, ela assumiu sua identidade de gênero — “sair do 

armário”, nas suas palavras — e, nesse momento, percebeu a transfobia na religião, uma vez 

que pessoas se afastaram e saíram do seu terreiro quando ela se identificou como uma mulher 

transexual. Mas ela não desistiu. Permaneceu em sua luta e conseguiu novos filhos e clientes, 

sendo aceita e acolhida. 

Ana relatou que existe muito preconceito dentro do próprio movimento LGBTQIAPN+, 

onde já ouviu muitas falas fortes contra pessoas trans*, partindo de pais de santo gays. E que 

inclusive questionam o seu cargo como sacerdotisa, uma vez que falam da impossibilidade de 

se ter uma sacerdotisa com órgãos genitais masculinos.  

(...) né, assim, eu vejo o preconceito com as pessoas trans dentro do próprio meio 

LGBT, (...) que é ser como você é, com (...) da natureza, (...) aonde a gente manipula 
águas com ervas, com o ar, com a terra, enfim, tem toda uma hierarquia né, ancestral, 

ancestral e eu não sabia que até dentro do movimento LGBT existia esse preconceito, 

de eu ver falas fortes até de pai de santo LGBT, mães de santo LGBTs, enfim... aí o 

que é que acontece, eu vejo que muito também, muitos sacerdotes e sacerdotisas, eles 

falam questão de órgão genital, “ah, mas pessoas trans não podem ser sacerdote, 

sacerdotisas porque tem o órgão genital masculino...” ou seja (...) palavra da boca dos 

Orixás que manipula, (...) o jogo de búzios de uma maneira diferente, questionando o, 

é, se é trans não pode ser sacerdotisa por que ela não tem o órgão genital reprodutor, 



61 
 

todo mundo nasce perfeito se uma pessoa trans não poder ser uma sacerdotisa, um pai 

de santo gay ou uma mãe de santo lésbica também não pode ser, eles questiona muito 

o órgão genital, (...). (Ana, Entrevista realizada em 14/04/2022). 

 

Além dos questionamentos acerca da possibilidade ou não de ser aceito no candomblé 

uma mãe de santo trans*, Ana já sofreu atentados de morte no ano de 2020 e ataques ao seu 

terreiro, como: tiro nas paredes, apedrejamento e incêndio. 

O terceiro entrevistado vai ser identificado como Lucas. Ele é um homem trans* não 

binário que se identifica com os pronomes neutros e os masculinos. Assim, para facilitar a 

escrita do texto, e uma vez que o entrevistado também se identifica com os pronomes 

masculinos, irei me referir a ele no masculino.  

Nesse ponto, abro aspas para inserir outro assunto, pois creio ser importante frisar sobre 

a importância da linguagem não binária como ato de respeito e dignidade da pessoa que não se 

identifica dentro da normativa binária dos gêneros. E sendo salutar o questionamento de quais 

os pronomes representam determinado sujeito, a fim de não gerar constrangimentos e 

violências. Fecho as aspas.  

Lucas é natural do estado de Rondônia, mas à época da entrevista, 2022, estava residindo 

no estado e Pernambuco, local em que atuava como professor. Importante destacar que ele é 

graduado em psicologia e atua com atendimento clínico online somente com pessoas trans*.  

Esses marcadores de gênero, educação e atuação profissional trazem uma noção do local 

de fala do entrevistado, que mesmo estando no mesmo grupo do primeiro entrevistado – homem 

trans – traz um outro marcador da não binariedade, que amplia o debate e os questionamentos 

dos estudos de gênero nas religiões afro.  

Lucas é filho de pastor, criado na Assembleia de Deus e somente aos 21 anos teve 

contato com a umbanda. Sofreu preconceito em algumas casas e atualmente se considera “na 

encruzilhada de religiões” uma vez que transita entre a umbanda, candomblé e possui interesse 

em conhecer a jurema.  

Olha, eu sou... eu sou filho de pastor, então eu fui criado na Assembleia de Deus até 
os quinze (15) anos, assim, de domingo a domingo, e aí dos quinze (15) aos vinte (20), 

eu tava numa outra igreja que era a (...) que era por influência da minha irmã. Com 

vinte (20) que eu saí dessas religiões evangélicas, e aí fiquei um tempo afastado, e aí 

nos vinte e um (21) anos, aí eu conheci a Umbanda, lá em Porto Velho tinha um 

terreiro que é de Umbandaime na verdade, que é de Umbanda e toma o Daime e 

começava os rituais umbandistas né, aí eu fiquei lá em torno de um (01) ano, um 

pouquinho mais e aí lá tinhas os preconceitos e eu não fiquei confortável e saí. 

Encontrei outro terreiro que era só de Umbanda, aí fiquei nesse terreiro por um bom 

tempo, eu ficava indo e voltando né, pra esse terreiro, assim eu nunca fiz os rituais de 

iniciação mesmo lá, mas eu aproveitava bastante, aí nesse meio tempo eu fui em casa 



62 
 

que era Umbanda com Candomblé, cheguei a ir no terreiro da Nilza também que é de 

(...) e aí, eu me interessei bastante, hoje eu não... eu digo as vezes que eu sou 

umbandista, mas por uma referência, mas eu não me considero estritamente 

umbandista, eu tô por aí nas religiões de matriz afro, num geral sabe, e tô super curioso 

pra conhecer a Jurema por aqui, então... por enquanto eu tô nesse momento assim, na 

encruzilhada de religiões. (Lucas, Entrevista realizada em 14/04/2022).        
                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  

Como verificado em outras narrativas, a violência decorrente dos preconceitos que 

perpassam os corpos trans* também foi uma pauta levantada por Lucas, que deixou de 

frequentar o terreiro de umbandaime em decorrência de preconceitos que sofria e acarretaram 

desconforto, ao ponto de ter que deixar o terreiro.  

Por fim, o quarto entrevistado vai ser chamado de André. Ele é um pai de santo no 

candomblé e homem cisgênero. A sua participação no presente trabalho surge pela necessidade 

de se ter uma perspectiva sobre o debate das identidades de gênero do ponto de vista do 

sacerdote. Em especial, um sacerdote cisgênero.  

Pai André era católico romano, chegando a ser monge, mas que durante a graduação 

teve contato com as religiões afro e, em suas palavras: 

 (...) eu tive o que eu chamo de retorno, de reencontro com aquela diáspora que em 

algum determinado momento da minha história, na minha história antepassada, eu fui 

afastado de alguma forma e essa foi a forma que a ancestralidade encontrou de me 

trazer de volta para esse caminho diaspórico. (Pai André, Entrevista realizada em 

14/04/2022). 

 

A perspectiva desse sacerdote é de inclusão em seu terreiro, apesar da resistência de 

algumas pessoas com relação aos debates de gênero e da transgeneridade.  

(...) ainda na época de noviço da minha religião afro, eu já via de uma forma positiva, 

eu já via exatamente da forma que eu vejo hoje, de uma forma inclusiva, apesar de 

que no meio existe muita resistência, existe muita... é... muita dureza de algumas 

pessoas em relação ao respeito nessa questão de gênero, de transsexualidade, de 

transgeneiridade, e etc. (Pai André, Entrevista realizada em 14/04/2022). 

 

O objetivo desse tópico não é exaurir os relatos das entrevistas, mas introduzi-los para 

nos próximos capítulos aprofundar os diálogos entre a teoria e as narrativas do campo. Assim, 

passaremos a abordar a dor silenciada nos terreiros pelos adeptos trans*, que perpassam por 

várias violências na busca de encontrar um espaço que sejam respeitados e possam vivenciar o 

seu axé.  

 



63 
 

2.4 Considerações parciais 

 

O capítulo debate as religiões afro-brasileiras, explorando como elas se entrelaçam com 

as questões de gênero e transgeneridade. O debate demonstra que, apesar da crescente 

visibilidade das temáticas de gênero no século XXI, há uma lacuna histórica significativa na 

representação das pessoas trans* nos estudos afro-brasileiros. Esta ausência é ilustrada pela 

figura de Xica Manicongo, cuja identidade de gênero foi esquecida por muitos anos devido a 

processos de invisibilização. 

Ao analisar os clássicos da pesquisa afro-brasileira, percebe-se que temas envolvendo a 

transgeneridade não foram abordados. Pioneiros como Nina Rodrigues, Arthur Ramos, Edson 

Carneiro e Roger Bastide contribuíram enormemente para o entendimento das religiões afro-

brasileiras, mas suas obras não contemplaram a diversidade de gênero além do binarismo 

cisgênero. Ruth Landes, com sua obra "A Cidade das Mulheres", foi uma exceção ao trazer 

questões de gênero, embora dentro de uma perspectiva cisnormativa. 

É necessário desafiar as normas sociais e culturais que perpetuam a segregação e 

marginalização das pessoas trans*. A interseção entre raça, classe e gênero nas religiões afro-

brasileiras oferece um grande campo para a análise de identidades complexas e a ressignificação 

de práticas e crenças. 

Assim, é essencial continuar fomentando o debate sobre transgeneridades e estudos 

afro-brasileiros, promovendo uma compreensão mais inclusiva e diversificada das identidades 

de gênero. Dessa forma, espera-se uma narrativa mais justa e abrangente, que inclua a 

pluralidade e a resiliência das tradições afro-brasileiras e das pessoas que as praticam, 

principalmente as trans*. 

  



64 
 

3 A DOR SILENCIADA NOS TERREIROS 

 

Já foi abordado, mesmo que de forma superficial, que a população trans* sofre 

violências dentro dos terreiros e casas das religiões afro-brasileiras. Realidade que se estende 

para outras denominações religiosas, como no catolicismo (Callou, 2019). No entanto, movidos 

pela busca da espiritualidade e querendo se inserir na comunidade religiosa, algumas pessoas 

trans* se submetem a essas violências para permanecerem na religião, enquanto outras 

abandonam ou migram de casas/terreiros e/ou denominação religiosa. 

Essa dor vivenciada pelos corpos trans* perpassa segregações e construções sociais, 

bem como pela transfobia. Esse capítulo pretende analisar e debater, a partir do campo, como 

ocorre as várias formas de violência e as saídas tomadas pelas/os adeptas/os interlocutoras/es. 

Até que ponto performar algo que não corresponde à sua realidade/existência é viável para 

vivenciar a espiritualidade? E quais os agenciamentos da estrutura religiosa embutida de 

aspectos patriarcais, sexistas e transfóbicos corroboram para alimentar esse sistema de 

violências?   

Não há porque esse caboclo se incomodar com a minha bixalidade travesti, pois ele é 

uma vida que está num Tempo-espaço em que as compreensões daquilo que aqui 

chamamos de sexualidade, não são feitas de modo colonial. Se as culturas ocidentais 
não são universais, logo é preciso construir um outro corpo para conseguir viver essa 

dimensão invisível de nossa existência. Tais invisibilidades são de outras ordens que 

não aquelas criadas pelo mundo colonial. Então me diga, em Aruanda há racismo ou 

bixafobia? E me responda do porquê de algumas travestis poderem usar saias em 

terreiros e em outros não! Nossas tradições tem sido inventadas na cultura colonial. 

Então esse caboclo é decolonial? Que porra de decolonial é isso? (Brasileiro, 2019, P. 

14). 

 

Castiel Vitorino Brasileiro (2019), travesti e psicóloga, lançou um livreto intitulado 

Quando encontro vocês: macumbas de travesti, feitiços de bixa, questionando, a partir de suas 

vivências, entre outras coisas, a construção colonial da ritualística afro-brasileira, que se utiliza 

de concepções eurocêntricas para regrar a vivência das/os adeptas/os. Será que a entidade 

realmente questiona a sexualidade e a expressão de gênero dos filhos e filhas da casa? Ou este 

questionamento surge a partir das subjetividades que perpassam a construção da/o líder 

religiosa/o, sujeito que faz a interpretação das demandas da entidade?  

Assim, a partir desses questionamentos e inquietações, o presente capítulo será 

formulado abordando sobre a construção da transfobia religiosa e seus impactos no ambiente 

religioso e nas/os adeptas/os.  

 



65 
 

3.1 Transcídio, transfobia e direitos humanos: re(significações) no território brasileiro 

 

De partida, necessário se torna a definição dos conceitos elencados no título do tópico, 

para depois dar prosseguimento no debate. Sobre o transcídio, esse termo é debatido na Europa 

e na América do Sul para tratar dos homicídios das pessoas trans*.  

O relatório sobre violência homofóbica no Brasil, realizado pelo Governo Federal no 

ano de 2012, aponta que as violações dos direitos humanos relacionados à orientação 

sexual e à identidade de gênero são agravadas por outras formas de violência, ódio e 

exclusão associados a idade, religião, raça/cor, deficiência e situação socioeconômica, 

sendo o homicídio a mais grave e extrema dentre tantas outras. Na Europa e na 

América do Sul já se fala sobre a criação do termo “transídio” e uma campanha 

intitulada “Parem o Genocídio Trans”. (Jorge; Travassos, 2018, p. 14).  

 

O transcídio não é uma pauta nova para o movimento LGBTQIAPN+, apesar do termo 

não ser muito difundido. Os índices de homicídios de pessoas trans* são alarmantes e 

infelizmente o Brasil está entre os países com maiores taxas de transcídio.  

Conforme levantamentos levantados pelo “Observatório de Mortes e Violências 

LGBTI+ no Brasil”, no ano de 2023 houveram 230 mortes e violências de pessoas 

LGBTQIAPN+, sendo: 142 mulheres trans e travestis mortas; 59 gays mortos; 80 vítimas pretas 

e pardas, 70 brancas e 01 indígena; 120 vítimas entre 20 a 39 anos; 70 mortes por armas de 

fogo; 69 mortes em período noturno e 11 suicídios por pessoas trans.  

Esses dados possibilitam ter uma noção de um panorama das vítimas de violência, seja 

homofóbica ou transfóbica, com recortes de raça e idade, sexualidade e identidade de gênero, 

entre outros. Vamos dar ênfase nos índices que envolvem as pessoas trans*, uma vez que é o 

foco da tese.  

Envolvendo pessoas trans* foram 142 mortes e 11 suicídios, computando 

aproximadamente uma violência envolvendo uma pessoa trans* a cada dois dias. Os números 

são menores, comparados com o relatório emitido no ano de 2022, que alertou para as 273 

mortes violentas envolvendo LGBTQIAPN+, das quais 159 foram de mulheres trans* e 

travestis.  

 

 



66 
 

Figura  2 - Número de mortes violentas de LGBTI+ no Brasil entre 2000 a 2023 

 

FONTE: Acontece LGBTI+. Grupo Gay da Bahia. Observatório de mortes e violências contra LGBTI+ no 

Brasil. 202337 

 

Os resultados dos relatórios do “observatório de mortes e violências contra LGBTI+ no 

Brasil” demonstra uma oscilação nos dados quantitativos das violências, ocorrendo um pequeno 

declínio a partir de 2022, mas continua alertando para os altos quantitativos de violências contra 

a comunidade LGBT e entre essas, os índices de transcídio no Brasil.  

A Associação Nacional de Travestis e Transexuais – ANTRA, lançou em janeiro de 

2024 o dossiê “assassinatos e violências contra travestis e transexuais brasileiras em 2023”, o 

qual, em divergência com os dados levantados pelo “observatório de mortes e violências 

LGBTI+ no Brasil”, informou que em 2023 houveram 145 assassinatos de pessoas trans* no 

Brasil.  

 

 

                                                             
37 Para mais informações: https://observatoriomorteseviolenciaslgbtibrasil.org/dossie/mortes-lgbt-

2023/#:~:text=O%20Brasil%20assassinou%20um%20LGBT%20a%20cada%2038%20horas%20em%202023&t

ext=Em%202023%20foram%20230%20mortes,ainda%20s%C3%A3o%20subnotificados%20no%20Brasil. 



67 
 

Figura  3 - Dados dos assassinatos de pessoas trans no Brasil entre 2008 e 2023 

 

FONTE: ANTRA - dossiê “assassinatos e violências contra travestis e transexuais brasileiras em 2023”. 

 

Assim, se verifica, conforme a ANTRA, que o Brasil possui uma média anual de 126 

assassinatos de pessoas trans*, sem adentrar nos dados estatísticos de outros membros da 

comunidade LGBTQIAPN+.  

Importante frisar que o dossiê da ANTRA elencou alguns elementos que corroboram 

para os elevados números de transcídio, vejamos:  

Figura  4 - Cenário geral dos assassinatos de pessoas trans no Brasil em 2023 

 



68 
 

FONTE: ANTRA - dossiê “assassinatos e violências contra travestis e transexuais brasileiras em 2023” 

 

O primeiro elemento a ser ponderado é o “seguiu na liderança como o país que mais 

assassina pessoas trans do mundo”. O Brasil já possui esse histórico de líder em quantitativos 

de assassinatos e violências contra pessoas da comunidade LGBTQIAPN+. No que se refere ao 

índice internacional de violências contra pessoas trans*, esse é realizado pela Trangender 

Europe – TGEU, uma organização sem fins lucrativos liderada por pessoas trans* que 

defendem os direitos das pessoas trans* na Europa e na Ásia Central. 

Em novembro de 2023 a TGEU realizou a atualização global de monitoramento de 

assassinatos trans* em 2023 (trans murder monitoring 2023) que elencou dados alarmantes, 

como: 

 320 pessoas trans e de gêneros diversos foram assassinadas. 

 94% das vítimas eram mulheres trans ou pessoas transfemininas. 

 Globalmente, quase metade (48%) das pessoas trans assassinadas cuja profissão é 

conhecida eram profissionais do sexo. Isto salta para três quartos (78%) na Europa. 

 Pessoas trans afetadas pelo racismo representam 80% dos assassinatos relatados, 

um aumento de 15% em relação ao ano passado. 

 45% das pessoas trans relatadas como assassinadas na Europa, cujos antecedentes 

migratórios são conhecidos, eram migrantes ou refugiados. 

 A faixa etária com mais vítimas de homicídio foi dos 19 aos 25 anos. De todos os 

casos com dados de idade disponíveis, três quartos (77%) tinham entre 19 e 40 anos. 

 Quase três quartos (73%) de todos os homicídios registados foram cometidos 

na América Latina e nas Caraíbas; quase um terço (31%) do total ocorreu 

no Brasil. 

 Assassinatos na Arménia, Bélgica e Eslováquia foram relatados pela primeira vez. 

 Quase metade dos assassinatos relatados (46%) foram tiroteios. 

 Pouco mais de um quarto (28%) dos homicídios registados ocorreram na rua e outro 

quarto (26%) na própria residência da vítima. (Transgender Europe, 2024) 

 

Entre as informações elencadas, se evidencia a alta taxa de vítimas transfemininas, 

sendo 94% dos casos, bem como o impacto do racismo, com 80% de vítimas trans. Já em 

relação ao levantamento dos Estados, verifica-se que o Brasil alcançou a marca de 31% (um 

terço) dos assassinatos mundiais levantados pela organização.  

Em relatório realizado pela TGEU (Trans Murder Monitoring Update - Trans Day of 

Remembrance 2023), entre outubro de 2022 e setembro de 2023, foram relatados 100 

assassinatos de pessoas trans* no Brasil, de um total global de 321. Destaca-se que os números 



69 
 

elencados são relativos a subnotificações, uma vez que os levantamentos são realizados pelas 

próprias ONG’s, pois falta aparato Estatal para realizar a coleta desses dados.  

Com esse gancho, já adentro no segundo elemento da ANTRA que é “falta de dados 

e/ou subnotificações governamentais”. A falta de dados oficiais de violências contra membros 

da comunidade LGBTQIAPN+ prejudica o levantamento estatístico realizados pelas ONG’s, 

bem como pode gerar divergência numérica entre os relatórios das organizações, que acabam 

não sendo uníssonos, mas chegam a levantamentos aproximados.  

A própria ANTRA em seu dossiê dos assassinatos do ano 2023 informa que os dados 

são levantados a partir de fontes primárias e secundárias. As primeiras são: governamentais, 

segurança pública, processos judiciais e mídia/jornais. Já as secundárias são: ativistas e 

defensores dos direitos humanos, redes sociais, relatos testemunhais e fontes não classificadas. 

À vista disso, cada relatoria/dossiê possui suas peculiaridades e divergências em relação às 

fontes.  

Em decorrência dessas peculiaridades dos levantamentos é que se pode observar os 

dados já elencados, como: 142 assassinatos de pessoas trans* segundo o Grupo Gay da Bahia 

– GGB; 145 assassinatos, conforme o dossiê da ANTRA; e 100 assassinatos segundo a TGEU.  

Para tentar materializar essa narrativa das violências físicas sofridas, acho importante 

trazer o relato de uma das entrevistadas na pesquisa que sofreu tentativa de homicídio em seu 

terreiro, local em que morava, vejamos: 

(...) contrataram quatro (04) pessoas pra me matar. Em dois mil e vinte eu estava 

operada, era uma época de São João, e... era dia, na verdade era dia da festa junina, 

dia de São João, que aqui nós temos a tradição de acender as fogueiras... e as três e 

meia da manhã (03:30) chegou quatro (04) homem  no terreiro pra me estuprarem e 

(...) a mando dessas duas mulheres, e eu tenho uma cachorrinha pinsher, que ela tinha 
parido e os cachorrinhos já tava começando a andar, a darem seus primeiros passos, a 

minha valia eu devo muito hoje, a essa cachorrinha, que inclusive ela, véve até aqui 

comigo né, é meu xodó... é uma cachorra pinsher. Quando esses homens, eles 

começaram a forçar o cadeado do terreiro, ela não deixou... ela ia e mordia pra que 

eles não quebrassem aquele cadeado pra eles invadirem o terreiro e eu escutei ela 

gritando né, ela gritou muito, aí eu levantei né, eu tava cirurgiada, e fui olhar por uma 

das janelas do terreiro e vi a sombra deles lá do lado de fora... e vi quando a cachorra 

deu um grito. Aí eu fui, me levantei, abri a porta, coloquei a cachorra pra dentro e eles 

tinham enfiado um pau pegando fogo no rosto da cachorra... queimou o focinho da 

cachorra. (Ana, entrevista concedida em 21/04/2022). 

 

Com o relato de Ana, podemos ter uma noção concreta das violências perpetradas e 

sofridas, uma vez que, com a tentativa de invasão, estando a entrevistada em pós-operatório, 



70 
 

como consta na narrativa, poderia ter sido estuprada, morta e ter seu terreiro e casa incendiados, 

se não fosse o alerta de sua cachorra. 

Ana tinha realizado a cirurgia de redesignação sexual na época do ocorrido e uma das 

possíveis mandates do ato criminoso era uma assistida do terreiro, que já era acompanhada há 

cerca de 10 (dez) anos, e residia em uma casa invadida vizinha ao terreiro. Em entrevista, Ana 

relatou que:  

aí eu, certa vez eu vi essa mulher dizendo (...) que Candomblé era do demônio (...) 

que eu tinha que morrer, (...) de pessoas de alta sociedade, e aí ela começou, todos 

clientes do (...), ela não deixava essas pessoas bater no terreiro, você so pode bater aí 
se pagar o pedágio, dez (10) reais, ela já começou a extorquir as pessoas, filhos de 

santo, clientes, pessoas da minha família... e eu sempre (...) e eu penando que ela ia 

mudar, eu pensava que ela iria mudar, por que tem tanta gente aí que muda, que precisa 

de uma oportunidade né, pra mudar, precisa de uma ajuda... (Ana, entrevista 

concedida em 21/04/2022). 

 

Pelo narrado, percebe-se que além de uma tentativa de transcídio, o ato praticado contra 

Ana estava perpassado de transfobia, e porque não, inclusive, transfobia religiosa. Além da 

perseguição ao gênero da interlocutora, também foi pauta para os seus agressores a sua religião, 

sendo considerada algo diabólico. Esse entrelaçamento de preconceitos, que perpassam gênero 

e religião, são utilizados como base para prática delituosa que ferem fisicamente, 

psicologicamente e emocionalmente os membros da comunidade LGBTQIAPN+.  

Já que a pauta da transfobia religiosa foi levantada, creio que seja necessário à sua 

contextualização e conceituação para melhor compreensão e debate da temática.  

Segundo o dicionário Aurélio, transfobia pode ser definida como “ódio patológico 

direcionado aos transexuais, às pessoas que não se identificam com o seu gênero de nascimento, 

esse ódio pode ser manifestado pela violência física ou verbal contra essas pessoas” (Aurélio 

Online). O ódio faz parte da constelação emocional da emoção da raiva, essa última sendo uma 

emoção básica, universal ou primária (Possebon, 2017). 

Assim, como explica a professora Elisa Possebon (2017), “as emoções básicas são inatas 

e estão presentes em todas as culturas, revelando um padrão universal biológico de resposta, 

claramente identificado através do comportamento, da ativação corporal e da expressão facial” 

(Possebon, 2017, p.67). A raiva está presente em todos os seres humanos, podendo ser 

despertado por um padrão situacional desencadeante relativo a uma ofensa, ameaça ou 

obstáculo.  



71 
 

Já em relação a emoção do ódio, esse é uma potencialização da raiva. “O ódio é um 

sentimento intenso da raiva, é uma manifestação dos mais primitivos sentimentos do homem 

animal, sob as formas de defesa, de amor próprio” (Branco e Krieger, 2013. P. 62). Dessa forma, 

a transfobia passa por um processo de potencialização da raiva injustificada gerida por uma 

pessoa, que a partir da sua intensificação, acarreta no ódio, um ódio patológico que é a base dos 

crimes pautados na lgbtfobia.  

A partir dessa contextualização, retorno ao debate da transfobia como um ódio 

patológico direcionado as pessoas transexuais, mas, aplicando esse debate dentro do âmbito 

religioso, e assim, falar sobre a transfobia religiosa. “Comentando sobre transfobia religiosa e 

espiritualista ‘expressão que pode ser definida como 

aversão/discriminação/intolerância/violência a pessoas transgêneras a partir de concepções, 

pressupostos e/ou dogmas religiosos ou espiritualistas’” (Eduardo Meinberg, 2014, p. 322 apud 

Eduardo Meinberg, 2022, p. 181). 

Dessa forma, percebe-se que o ambiente religioso pode criar, resignificar, modificar 

ações, comportamentos, compreensões religiosas que se transformam em instrumentos 

fomentadores e reprodutores de transfobias religiosas, institucionais e institucionalizantes que 

reforçam a segregação e subalternização desse grupo.  

Foi possível verificar a transfobia religiosa como um discurso complexo de grande 

herança histórica, os alicerces da teologia heteronormativa não apenas estão presentes 

no imaginário brasileiro, mas é incentivado pelas grandes instituições religiosas 

dominantes, que usam do fundamentalismo bíblico bastante seletivo para que 

ditadores de específica fé continuem construindo hierarquias humanas entre o 

“normal” ou “anormal”, garantindo a “verdade” acima do próprio direito à existência 

(Barbosa e Silva, 2016, p. 130). 

 

A cisnormatividade ultrapassa as relações interpessoais de interação social e adentra nas 

relações religiosas entre os adeptos, os líderes religiosos e as normas impostas pela conjuntura 

religiosa. “Não há espaço, numa sociedade hierarquizada, que não seja hierarquizado e que não 

exprima as hierarquias e as distâncias sociais” (Bourdieu, 2003, p. 160). A cisnorma binária 

está pautada na estrutura do cistema que determina padrões sociais, acarretando em 

hierarquizações normativas que refletem seus efeitos, estigmas, padrões e segregações nas 

relações religiosas. Assim, como expõe Bourdieu, e trazendo a reflexão para o debate da tese, 

em uma sociedade pautada hierarquicamente na cisnormatividade heterossexual, todos os 

espaços, inclusive os religiosos, irão exprimir essas hierarquias e distâncias sócias, acarretando 

em subalternizações do dito diferente.  



72 
 

Apesar da citação de Barbosa e Silva (2016) está marcada por uma referência as grandes 

instituições religiosas dominantes e aos fundamentos bíblicos, a incidência da transfobia 

religiosa não está restrita a esses campos, podendo ser evidenciada em todas as denominações 

religiosas e em crenças que não possuem a bíblia como livro sagrado a ser seguido. A 

segregação estrutural que a cisheteronorma gera nas relações socioculturais ultrapassam as 

bolhas de classe social, raça, cor, religião, entre outras, e adentram profundamente nas 

construções e percepções dos indivíduos com relação a conceitos de certo e errado, natural e 

não natural, humano e não humano.  

A perseguição e subalternização dos membros da comunidade LGBTQIAPN+ acarreta 

em uma descaracterização da humanidade dessas pessoas, como se esses indivíduos não 

possuíssem direitos humanos inerentes a todos, principalmente à dignidade da pessoa humana, 

podendo se dar ênfase ao direito ao nome, uso de banheiro correspondente ao seu gênero, 

professar a sua fé livremente nos espaços religiosos, e principalmente, o direito à vida, uma vez 

que o Brasil está entre os países que mais mata pessoas LGBTQIAPN+. Na prática, é como se 

o direito à vida dessas pessoas fosse ceifado, algo a se lutar diariamente. Dessa forma, uma 

questão a ser levantada é: a quais humanos os direitos humanos protegem?   

Os debates sobre os direitos humanos são muito recentes no mundo ocidental. Apesar 

das normativas legais serem estabelecidas no século XIX, somente no século seguinte 

com os horrores do holocausto na 2ª guerra mundial, e as bombas atômicas em 

Hiroshima e Nagasaki é que a sociedade começou a debruçar-se efetivamente com a 

garantia dos direitos humanos. Apesar disso, questão de gênero, ou a reivindicação 

dos direitos humanos para as mulheres, ainda está em construção. A violência contra 

as mulheres e contra os homossexuais apresenta-se como um desafio a ser vencido 

para quem almeja uma sociedade mais justa e igualitária para todos e todas (Tedeschi 

e Colling, 2014, p. 34).  

 

Apesar de existirem normas que garantem os direitos humanos (em âmbito 

internacional) e direitos fundamentais (em âmbito nacional), quando se adentram na seara dos 

diretos de gênero e sexualidade, existem barreiras sociais que tolhem a efetivação dessas 

normas. Juridicamente todas as pessoas possuem direitos e garantias de forma igualitária, mas 

no ato da efetivação dessas normas, existe variações dependendo do grupo que essas pessoas 

são colocadas socialmente, subalternizadas.  

Antes de continuar o debate sobre essa temática, creio ser oportuno a distinção entre os 

conceitos de direitos humanos e direitos fundamentais, para depois, seguir utilizando um 

conceito e evitar confusões e/ou embaralhamento das terminologias, vejamos: 

Por direitos humanos pode-se entender o conjunto de bens jurídicos, prerrogativas, 

franquias e instituições que explicitam e concretizam o princípio da dignidade da 



73 
 

pessoa humana, com o fim de assegurar uma existência mais solitária, igual e fraterna 

entre as pessoas.  

Já no que se refere ao conceito de direitos fundamentais tem-se que estes são os 

direitos humanos incorporados à ordem jurídica de cada Estado. Ou seja, é o vocábulo 

utilizado em cada Estado, por meio de suas Constituições, para explicitar os direitos 

humanos por eles protegidos (Nápoli, 2024, p.147).    

 

Dessa forma, já podemos distinguir os direitos humanos dos direitos fundamentais, mas 

compreendendo que ambos possuem como base o princípio da dignidade da pessoa humana. 

Isto posto, a partir desse momento, passarei a trabalhar com o conceito de direito fundamental, 

para abordar a materialização da dignidade da pessoa humana dentro da legislação brasileira, 

bem como os direitos humanos internalizados no Estado brasileiro.  

Na busca pela efetivação da dignidade da pessoa humana, em específico, das pessoas 

LGBTQIAPN+, podemos vislumbrar que existe um défice na proteção dos direitos desse grupo 

subalternizado, perpassando pelo direito ao nome, e percorrendo temáticas como uso de 

banheiros, casamento, doação de sangue, entre outros.  

Sobre a utilização de banheiros, temática que aparentemente deveria ser simples de 

resolver, uma vez que é um espaço para realização das necessidades fisiológicas das pessoas e 

deveria corresponder ao seu gênero, todavia, existe uma resistência social relutante em 

concordar e aceitar que pessoas transgêneras utilizem os banheiros que condizem com sua 

identidade de gênero. Tal temática agora é pauta em ações no Supremo Tribunal Federal - 

STF38, em que a Associação Nacional de Travestis e Transexuais (ANTRA) requer que seja 

garantido as mulheres trans* o direito de utilizarem banheiros femininos, bem como os demais 

espaços que são destinados a esse público, sem a incidência de discriminações e segregações.  

Para a comunidade LGBTQIAPN+ não é novidade a necessidade de recorrer ao 

judiciário para conseguir ter seus direitos garantidos e efetivados. A mesma coisa aconteceu 

com: a união homoafetiva39 (Ação Direta de Inconstitucionalidade – ADI nº 4277 e Arguição 

de Descumprimento de Preceito Fundamental – ADPF nº 132); a doação de sangue por 

homossexuais40 (Ação Direta de Inconstitucionalidade – ADI nº 5543); o reconhecimento do 

                                                             
38 “Nas Arguições de Descumprimento de Preceito Fundamental (ADPF) 1169, 1170, 1171, 1172 e 1173, a Antra 

questiona leis municipais de Novo Gama (GO), Sorriso (MT), Cariacica (ES), Londrina (PR) e Juiz de Fora (MG) 

que proíbem a instalação, a adequação e o uso comum de banheiros por pessoas de sexo biológico diferente em 

todos os estabelecimentos públicos e privados” (Portal do STF). 
39 O Supremo Tribunal Federal, de forma unânime, em maio de 2011, reconheceu a união homoafetiva como 

núcleo familiar, equiparando as relações entre pessoas do mesmo sexo às uniões estáveis entre homens e mulheres.   
40 O Supremo Tribunal Federal – STF considerou inconstitucional a portaria 158/2016 do Ministério da Saúde e a 

resolução RDC 34/2014 da Agência Nacional de Vigilância Sanitária, que proibiam homossexuais de doarem 



74 
 

crime de homofobia e transfobia41 (Ação Direta de Inconstitucionalidade por Omissão – ADO 

26 e Mandado de Injunção –MI 4733); a possibilidade de alteração do nome e gênero no registro 

civil sem a necessidade de realização de cirurgia de adequação sexual (Ação Direta de 

Inconstitucionalidade – ADI nº 4275); entre outros direitos. 

Como averiguado, a luta da comunidade LGBTQIAPN+ pela efetivação dos direitos 

fundamentais é algo moroso e que muitas vezes só possui um desfecho após decisões do 

Supremo Tribunal Federal, a última instância do poder judiciária brasileiro e que só aborda 

questões constitucionais. Assim, todos os direitos mencionados são constitucionais, uma vez 

que foram analisados pelo STF, bem como, podem ser compreendidos como intrínsecos ao 

conceito pautado no artigo 5º da Constituição Federal de 1988: “Todos são iguais perante a lei, 

sem distinção de qualquer natureza, garantindo-se aos brasileiros e aos estrangeiros residentes 

no País a inviolabilidade do direito à vida, à liberdade, à igualdade, à segurança e à propriedade, 

nos termos seguintes” (Constituição Federal). 

Uma problemática que pode ser levantada com a garantia desses direitos pelo STF é a 

falta de estabilidade e ininterrupção das normas asseguradas pelo judiciário. Como os direitos 

foram reconhecidos por intermédio de demandas judiciais, eles podem ser alterados caso o 

tribunal altere o seu entendimento ou com o advento de uma lei que regulamente a matéria. 

Assim, apesar dos grandes avanços já ocorridos, é necessário que o congresso nacional aprove 

leis que assegurem esses direitos à comunidade LGBTQIAPN+ e, dessa forma, garanta mais 

estabilidade e proteção.  

O fato da análise das matérias pelo STF não exime o congresso que aprovar leis sobre 

esses direitos, e assim, acarrete na efetivação dos direitos fundamentais dos grupos 

marginalizados. Para além do debate internacional dos direitos humanos, é necessário a 

incorporação no direito brasileiro dessas garantias, para que assim, possa iniciar uma trajetória 

de maior salvaguarda dos direitos fundamentais.  

Após esse itinerário entre o debate de conceitos entre transcídio, transfobia religiosa e 

direitos humanos/fundamentais, passo a adentra na discussão acerca da transfobia nos terreiros 

das religiões afro-brasileiras estudadas, bem como nos seus processos de manifestação e 

materialização nas vidas trans* 

                                                             
sangue, pois correlacionavam esse grupo com à possibilidade de contágio por infecções sexualmente 

transmissíveis (IST). 
41 O STF teve o entendimento que o Congresso Nacional foi omisso por não elaborar lei que criminalizasse os atos 

de homofobia e transfobia no território brasileiro, acarretando em uma omissão inconstitucional.  



75 
 

 

3.2 Processos transfóbicos e cisnorma dos/nos terreiros 

 

As religiões afro-brasileiras são reconhecidas como as mais inclusivas, principalmente 

quando se aborda a temática da população LGBTQIAPN+, todavia, apesar das práticas de 

acolhimento, não estão isentas das incidências de transfobias, sejam elas dentro ou fora das 

ritualísticas religiosas.  

Alguns autores, como Claudenilson da Silva Dias (2020) e Kaio Lemos (2019) 

abordaram a temática da transfobia nos terreiros, apesar de não ser o centro do debate das suas 

obras. A aversão às pessoas trans*, que pode se manifestar em vários graus, apresenta-se de 

maneira peculiar dentro da óptica da transfobia religiosa, utilizando-se de instrumentos, 

conceitos, dogmas, crenças, da prática religiosa para fundamentar as segregações.   

O candomblé é marcado por binarismos de gênero bastante definidos. Por isso, as 

pessoas trans*, em geral, encontram vários entraves para se estabelecer nesse espaço 

de contato com o sagrado. Várias questões estruturantes dificultam suas vivências 

religiosas. Entretanto, há maneiras de pensar os possíveis agenciamentos delas, por 

exemplo, quando constituem suas próprias casas de culto religioso e, com maestria, 

agregam sujeitos ao seu em torno (Dias, 2020, p. 80).  

 

Dentro das religiões afro-brasileiras, verifica-se um marcador de gênero definido, 

pautado em uma norma binária cisgênera de performatividade do masculino e feminino, no 

qual, o gênero define alguns papeis a serem desenvolvidos dentro das estruturas dos terreiros. 

Esses marcadores acarretam em obstáculos para a população trans*, que pode ter a sua vivência 

religiosa ceifada, por ser posto que, naquele espaço, a sua identidade de gênero não pode ser 

reconhecida por fugir da cisnorma do terreiro.  

Os terreiros, como todos os outros espaços de interação social, são transpassados por 

normas socioculturais, imbricadas entre as perspectivas dos adeptos, líderes religiosos, tradição 

religiosa, visitantes, entre outros agentes, que criam e ressignificam, naquele espaço, a cisnorma 

do terreiro. Uma releitura das normas cisgêneras de performatividade do masculino e feminino 

dentro do espaço religioso.  

É importante entender que cisgeneridade não é uma marca identitária, não é 

meramente uma proposta de definição para os corpos não trans*. Mais do que isso, é 
uma categoria analítica usada pelo transfeminismo para questionar os privilégios dos 

corpos que se entendem dentro de uma perspectiva naturalizante e essencialista de 

gênero (Nascimento, 2021, p. 100). 

 



76 
 

 

A professora Doutora Letícia Nascimento, mulher travesti, alerta para a categoria 

analítica da cisgeneridade como meio de se questionar os privilégios desses corpos cisgêneros. 

Da mesma forma, é necessário realizar provocações e inquietações sobre a construção da 

cisnorma, dentro de um cistema que exclui sujeitos postos como divergentes. Nascimento 

(2021) ainda alerta que dentro dos interesses do cistema colonial de gênero, faz parte: o 

processo de patologização, criminalização e subalternização das identidades trans*.  

Contudo, mesmo o candomblé sendo esta religião conhecida pelos processos de 

inclusão social, como no caso das pessoas homossexuais, ainda assim essa religião 
está ancorada nas bases do binarismo, ou seja, no entendimento de um homem e uma 

mulher CIS biológicos, mais especificamente de mulheres de vagina e homens de 

pênis, parecendo prevalecer esse corpo biológico e não mais a natureza das pessoas, 

fugindo do diálogo de identidades de gênero [...] (Lemos, 2019, p.36). 

 

A cisnorma do terreiro é pautada no sexo biológico dos adeptos, homens e mulheres cis 

e, como o pesquisador Kaio Lemos, homem trans, expos: mulheres de vagina e homens de 

pênis. É importante frisar essas marcações, uma vez que a identificação do sujeito, por si só, 

não é suficiente. É necessária uma dupla verificação: a primeira elencada na sua identificação 

e a segunda no sexo biológico.   

Em entrevista realizada com George, ao abordar a temática do acolhimento nas casas de 

Candomblé, questionei se a falta de acolhimento relatada era no sentido da não identificação 

dele com a religião, ou se a construção social do terreiro que não dava espaço para ele 

permanecer. Em resposta, George explicou que era:  

a construção social, porque por exemplo, tem um terreiro aqui, que eu adoro, tenho 

um grande respeito, é, pelo terreiro, né, inclusive é hoje a principal, é a Ialorixá mais 

velha que a gente tem né no estado de Alagoas, então, é... é um espaço lindo, eu tenho 

amigos que são de lá e tal, mas é, é uma casa de Candomblé jeje né então, é uma das 

nações acho que mais tradicionais, né, vamos pensar nesses termos né que assim, que 

tem entre as nações, né... e aí, eu conversando né com um colega e um outro pai de 

santo né, filho da, da mãe de santo da casa e ele falando assim, olha se você vier pra 

cá, você vai ter que usar saia, você vai ter que cumprir as funções femininas... então 

assim, isso naquele momento, eu disse, não, eu não vou... por todo respeito que eu 
tenho, mas assim, e principalmente pelo respeito que eu tenho a mim, né? É, eu sei 

que se eu tiver que tá numa casa, eu vou ter que ser respeitado enquanto homem que 

sou, né, e aí não me cabe enquanto alguém que tem pouquíssimo chão né, em 

comparação, eu não vou, é... não vou questionar uma mãe de santo, assim com seus 

sessenta (60), setenta (70) anos de Candomblé, né? Assim, independente do, do 

processo que eu concorde, que eu discorde, que eu entenda como se tudo tá construído 

socialmente, enfim, todo o processo, mas assim, não sou eu que vou chegar (...) 

(Entrevista concedida por George em 14/04/2022). 

 



77 
 

George expõe uma das suas vivências no Candomblé, sendo importante relembrar que 

ele tentou ser adepto do candomblé, mas em decorrências de algumas resistências encontradas 

em decorrência da sua identidade de gênero, migrou para a Umbanda, local que foi acolhido.  

No relato, percebe-se o carinho e admiração que George tem pela casa de candomblé 

mencionada, contudo, essa relação não seria recíproca, uma vez que os entendimentos da 

Ialoxirá da casa sobre gênero não seriam de acolhimento da diversidade, mas sim reforçadores 

da segregação, deslegitimando a identidade de gênero de George. 

Antes de frequentar a casa, já em diálogos com colegas que são filhos de santo da 

Ialorixá, já ficou posto que naquele ambiente, uma vez que George é homem trans, deveria se 

usar saia e cumprir as funções femininas. Assim, verifica-se que nesse contexto42 o destaque 

está no sexo biológico do/a adepto/a e não como ele/a se identifica. 

Os ritos do Candomblé são, em geral, bem específicos. Há funções que competem a 

homens e a mulheres (a partir de uma compreensão cisgênera de mundo) unicamente, 

como informa Maria Lina Leão Teixeira (2004), enfatizando que há uma relação 

mítica na divisão do trabalho de acordo com o orixá de cada pessoa (TEIXEIRA, 

2004, p. 210). Nestes termos, o que percebo é uma relação de lugares definidos, 

exclusivamente, a partir da noção equivocada de biologização dos corpos (Dias, 2020, 

p. 80). 

 

  Dias já aborda a biologização dos corpos dentro dos ritos do Candomblé, mas que 

poderia facilmente ser estendida as demais religiões afro-brasileiras, que também pautam seus 

ritos, cargos e funções no sexo biológico. Essa biologização acarreta em afastamentos de 

adeptos/as, como ocorreu com George, que após saber que deveria usar saia e cumprir as 

funções femininas, decidiu não permanecer na casa que almejava, destacando que a sua decisão 

era principalmente pelo respeito que tinha consigo mesmo, bem como, se fosse para estar em 

uma casa, deveria ser respeitado enquanto homem que é.  

Esse entrave sobre a corporeidade dos/as adeptos/as também possui raízes no medo do 

diálogo e questionamentos sobre as questões de gênero com os líderes religiosos. Esse medo 

foi evidenciado na fala de George quando alega que não iria questionar uma mãe de santo com 

seus sessenta/setenta anos de Candomblé. Nas religiões afro-brasileiras existe um ditado que 

“antiguidade é posto”, assim, para George, indagar uma mãe de santo com mais de sessenta 

anos de terreiro é algo impensável. A idade de trajetória na religião da Ialorixá é um cargo que 

lhe traz sabedoria e perícia na ritualística da prática religiosa, dessa forma, George não ousa 

                                                             
42 Deixo claro essa marcação de espaço sobre o relato, uma vez que não há uma universalização de compreensões 

nas religiões afro-brasileiras. Cada casa/terreiro possui os seus entendimentos sobre gênero e sexualidade.  



78 
 

duvidar ou tentar ressignificar os debates de gênero no espaço do terreiro, apesar de não 

concordar com as imposições colocadas sobre o seu corpo.  

Nesse ponto sobre o diálogo, entendo ser necessário uma quebra dos ciclos de silencio 

entre os/as adeptos/as e os/as líderes religiosos/as. Momento em que deve ser perguntado as 

razões pelas segregações e qual a base para tais práticas. Essa construção, desconstrução e 

reconstrução dos papeis de gênero, dos corpos e suas atuações na ritualística necessita ser 

dialogada para iniciar um movimento inicial de conhecer o quem são as pessoas trans* e as 

diversas formas de manifestação dos gêneros e das corporeidades, para em seguida, pensar esses 

corpos na religião.  

Importante destacar a diferença entre o citado ciclo de silêncio com o silenciamento 

sofrido pelos/as adeptos/as. O primeiro se refere ao silencio ocasionado pelos adeptos/as trans* 

que são filhos e filhas de santo, ou mesmo visitantes dos terreiros, que por medo não questionam 

os papeis designados, os processos de inclusão e exclusão dos terreiros, as compreensões acerca 

do gênero na ritualística, entre outras coisas. Esse silêncio pode estar ligado ao medo de ser 

considerado insubordinado, ou de questionar um líder da religião, mas parafraseando o autor 

transmasculino Kaio Lemos, “até onde as identidades e sexualidades podem ser vivenciadas em 

suas subjetividades? É possível fazer uma leitura das pessoas trans cuja suas identidades 

descontroem essa estrutura do candomblé e questiona seu lugar dentro dos terreiros? ” (Lemos, 

2019, p. 84). 

Dentro desses questionamentos sobre subjetividades, identidades e lugares nos terreiros, 

é necessário criar diálogos sobre a inserção dos corpos trans* e biologização dos corpos. Esse 

debate pode acarretar em novas compreensões sobre as ritualísticas afro-brasileiras, como a 

percepção da mãe de santo, mestra de Jurema e mulher trans* Ana, que em entrevista falou 

sobre a problemática envolvida no uso do pano da costa por mulheres trans*, vejamos:  

Vamo lá, e eles questiona tanto, que o pano das costa, protege o órgão reprodutor (...) 

de quê? Um pano ele vai proteger o quê? Por que se, se a mulher, ela usa esse pano 

das costas, por que ela te esse órgão reprodutor, e o homem também num tem (...) 

então o homem pode também  usar o pano das costas. Agora os preconceituosos ne, 

os preconceituosos, esse preconceito assim  muito velado nas casas matrizes né, do 

Brasil, enfim, eu, eu acho isso uma, uma desconstrução... por que se na igreja católica 

não se aceita pessoas trans, mesmo tendo alguns padres LGBTs existindo, se dentro 

da... do, da neopentecostal, não aceita porque falam na Bíblia, mas em que passagem 
da Bíblia fala sobre isso? Sobre o homossexualismo? Por que eu já li a Bíblia tanto, e 

não vejo essa condenação que esses senhores que se dizem ser pastor, porque 

conhecemos que pastor, a igreja, a Bíblia verdadeira só deixou um que foi Jesus 

Cristo... e o resto são, são... é... como se diz (...) é, uma coisa do evangelho que foi 

adotada pra dentro do Candomblé, mas no Candomblé nós não conhecemos, a gente 

não sabe quem é esse tal de, de, demônio, que eles tanto falam e ironizam (...) que 

matou muitos de nossos, né, que demonizou o povo de Candomblé, né, por que nós 



79 
 

cultuamos a natureza, nós povo de Candomblé, a gente num sabe, demônio num tem 

dentro da religião da gente, nós não sabe o que é, é... pecado... pecado pertence a outra 

religião (Entrevista concedida por Ana em 21/04/2022).  

 

Ana, a partir do seu local de fala imbricado com suas experiências religiosas, questiona 

a proteção do pano da costa para com o órgão reprodutor feminino, bem como se a função é 

essa, porque não poderia ser usado pelos homens e proteger os seus órgãos reprodutores. É 

alegado que mulheres trans* não podem usar o pano da costa por não possuir útero, mas essa 

proibição é estendida as mulheres cisgêneras que realizaram histerectomia43? Ou está no campo 

impeditivo apenas das mulheres trans*? Sobre esse debate, o entrevistado Pai André, líder 

religioso e homem cisgênero, explica que: 

É pano da costa, como muita coisa no Candomblé se refere a costa como a costa da 

mina, tem sabão da costa, pano da costa, por conta da costa da mina. Eu vejo o 

seguinte, e é um questionamento que eu faço a muita gente e as pessoas não sabem 

responder. É, o preconceito, numa religião, cuja tradição é oral, algumas pessoas 

usam, se escudam na seriedade desta oralidade, para ou satisfazerem os seus egos ou 

disfarçarem seus preconceitos em alguns casos. Muita coisa na tradição existe 
fundamento, se não para tudo, eu diria para quase tudo, existe um fundamento, uma 

história, pelo menos um itan, uma lenda sagrada por trás daquele fundamento, né. Por 

exemplo, se Xangô entra Xangô paramentado, no salão pra dançar, tudo o que estiver 

encima do Orixá tem fundamento, lógico, tem uma explicação, tem uma história por 

trás, por que ele usa a coroa, por que ele usa o oxê, que é o machado na mão, por que 

em algumas qualidades de Xangô ele usa um xeré, que é como um chocalho na outra 

mão, por que ele usa mariuô, que é uma saia de tiras com guizos nas pontas, tudo tem 

uma explicação lógica, e tudo leva algum itan, mas a questão do pano da costa, como 

proteção uterina não encontrei até hoje, nenhum pai de santo ou mãe de santo, dos 

mais novos aos mais velhos que conheço ou que já ouvi falar, dos famosos aos 

anônimos, que tenha uma explicação lógica, plausível, fundamentada, sobre essa 
questão da proteção uterina do pano da costa. Não encontrei. Que é uma indumentária 

que delimita em algumas nações de Candomblé, os postos femininos sim, sim. Até a 

altura do pano da costa delimita. Por exemplo, as mais novas, usam o pano da costa 

cruzado na parte de cima, as mais velhas (...) usam o pano da costa na cintura, mas só 

como elemento estético, assim como os (...) são, como o turbante na cabeça também 

é, como o eketé, o chapeuzinho na cabeça do homem também é, elemento estético, 

eketé quem usa, os homens. Independente se seja cis, trans, mas é uma indumentária 

masculina, você não vai ver uma mãe de santo com um eketé na cabeça. Porque? Por 

que é um traje típico, nigeriano, masculino. Não existe nenhum itan, nenhuma lenda 

sagrada, que alguém tenha inventado, não, o eketé só quem pode usar é homem por 

que... sei lá, no ori do homem existe um lado masculino, num sei o que... ninguém 

inventou nada pra isso. E se você pegar algumas tradições como a minha que é Jeje 
por exemplo, existem determinadas cerimônias, como o gboitá, se escreve gboitá, é 

como se fosse ‘guiboitá’, mas se lê ‘boitá’, que uma procissão que só os homens 

fazem, as árvores sagradas que são plantadas no terreiro, rezando cânticos de 

fundamento e depositando em cada árvore (...) a oferenda (...) própria daquela árvore, 

daquela divindade, daquele vodum que mora na árvore, e para isso todos os homens 

devem estar com o pano da costa na cintura, comprido até os pés, por que para o Jeje, 

aí sim existe um fundamento da tradição Jeje: o homem usa o pano da costa na cintura 

nessa cerimônia, alguns sem camisa, em casas mais antigas, sem camisa, para 

proteger, não é pra proteger, é para esconder o apã, que são os testículos, da presença 

de Nanã, que seria um desrespeito, o homem com os testículos a mostra na presença 

                                                             
43 Cirurgia que tem por finalidade a retirada do útero.  



80 
 

de Nanã, pela sua senhoridade, né por ela ser um vodum, um Orixá, muito velho, do 

sexo feminino, por ser uma afronta o homem estar com os órgãos a mostra, se passa 

o pano da costa na cintura, isso aí tem um fundamento, tem uma história. Mas quando 

chega na, no barrar o pano da costa na cintura, eu acredito que é mais uma homofobia 

essa história do útero, é uma questão homofóbica, né, por que muitos homossexuais, 

nas nações de Ketu por aí, usam o pano da costa na cintura por que acham mais 

cômodo, eu acredito que não seja nem pra querer se feminilizar, eu acredito que é por 

uma questão estética de, mais cômoda, por que os fios de ponta, eles geralmente são 

compridos até a altura do umbigo ou quatro (04) dedos abaixo do umbigo, e tem 

determinadas pessoas na casa, que as mulheres elas tem uma indumentária na 
vestimenta chamada cinta, que é um panozinho de quatro (04) dedos, que elas passam 

na cintura por cima da bata, que é justamente pra amarrar, pra prender, esses fios de 

ponta, pra na hora que ela se abaixar pra pegar alguma coisa, não fique caindo, não 

fique atrapalhando o movimentar delas. Eu acredito que essas pessoas que usam, esses 

homens que usam um pano amarrado na cintura seja mais pra isso mesmo, por uma 

questão estética, pra pender as pontas, num seja pra querer se feminilizar, ne? Porque 

se fosse assim, eles iam querer botar toda indumentária, iam botar a saia, bata, (...) 

enfim, não ia colocar apenas um pano na cintura. Aí eu acho que algumas mulheres 

mais velhas, com raiva, se sentindo desrespeitadas, inventaram essa história do útero, 

que até hoje eu não encontrei o fundamento. Quando eu encontrar, se um dia, tudo 

pode acontecer, encontrar uma mais velha que diga, olhe, isso aí vem disso, disso, 
disso e disso, aí sim, eu sei como explicar né? Eu posso até não concordar, até por que 

para a minha nação, não serve, por que os homens usam, mas possa explicar a outras 

pessoas: olha algumas mais velhas se sentem desrespeitadas, por conta disso, disso e 

disso, mas até agora a explicação que eu encontrei foi nenhuma. (Entrevista concedida 

por Pai André em 05/06/2023). 

 

A fala de Pai André aborda vários pontos sobre o debate do uso do pano da costa, em 

que, um deles, é o preconceito em uma religião de tradição oral, no qual algumas pessoas usam 

da seriedade da oralidade para: ou satisfazer seus egos, ou disfarçar seus preconceitos. No 

decorrer do trecho da entrevista, fica claro a existência de uma homotransfobia presente nos 

discursos da proibição do pano da costa por mulheres trans*, inclusive, Pai André acha que 

algumas mulheres mais velhas, com raiva, inventaram a história da proteção do útero, por se 

sentirem desrespeitadas.  

Dentro das ritualísticas afro-brasileiras não existe uma exclusividade do uso do pano da 

costa por mulheres (cisgêneras), tendo a possibilidade, como citado na entrevista, do uso por 

homens dentro da cerimônia do Gboitá, na tradição Jeje, em que só os homens fazem uma 

procissão às árvores sagradas e usam pano da costa na cintura até os pés. Diferente da proibição 

do uso do pano da costa por mulheres trans*, o uso por homens na mencionada cerimônia possui 

fundamento na tradição Jeje, o qual não está ligado à proteção os órgãos reprodutores, mas sim 

esconder os órgãos genitais masculinos na presença de Nanã, uma vez que seria considerado 

desrespeitoso os homens com os testículos a mostra na presença da Vodum.  

Outro ponto que mais se escuta no candomblé é que a base da religião está na hierarquia e as 

vestes estão ligadas à hierarquia. O simples fato de usar saia nesse território e na hierarquia 

não é mais tão simples assim. Surge uma complexa cadeia de significados, rituais, tradições, 

costumes e principalmente marcadores de gênero, identidade (Lemos, 2019, p. 98). 



81 
 

 

As roupas/vestimentas usadas na ritualística transcendem a finalidade de cobrir partes 

do corpo e/ou seguir padrões estéticos das tendências da moda, elas adentram, como 

mencionado por Lemos (2019), em uma cadeia de significados, rituais, tradições, entre outros. 

A partir desse contexto também se pode analisar o pano da costa, quando usado na ritualística, 

com base em significados e costumes, mas com a finalidade estética, como mencionado na fala 

de Pai André, em que na nação de Ketu, muitos homossexuais usam o pano da costa na cintura 

para segurar os fios de ponta, que geralmente vão até a altura do umbigo. O Pai de Santo ainda 

destaca seu ponto de vista em achar que o mencionado uso não está ligado a uma tentativa de 

feminilização dos homens, mas sim na comodidade que a veste proporciona.   

O   marcador   de   gênero   nas   religiões   afro-ameríndias   não   se   reduz   aos   

corpos sexualizados.  Pontos cantados, gestos sagrados e até objetos litúrgicos são 

imageticamente associados aos universos masculinos e femininos, seja esse universo 

o das relações nos terreiros ou dos planos míticos. Discursos como “Isso é coisa de 

homem e isso é coisa de mulher” são muitas vezes utilizados para mencionar os 

objetos associados às entidades e deidades. Através desse mesmo conjunto de 

elementos materiais, a naturalização do que seriam “coisas de homens e coisas de 

mulheres” também é constantemente posta em xeque: o que ocasiona conflitos (Lira 

e Medeiros, 2023, p. 65). 

 

A pesquisadora Larissa Sarmento Lira, doutora em Ciências das Religiões e o 

pesquisador Lucas Gomes de Medeiros, doutor em História Social da Cultura Regional, 

abordam a utilização das vestes dentro das religiões afro-ameríndias, bem como o debate sobre 

a associação imagética de pontos, gestos e objetos aos universos masculinos e femininos. Nesse 

ponto, faço uma ligação com o debate de biologização dos corpos (Dias, 2010) e a cisnorma 

dos terreiros, que criam binarismos de gêneros e normas pautadas nos órgãos 

sexuais/reprodutores para desenvolver as relações, hierarquias e funções nos terreiros.  

Assim, a divisão entre masculino/feminino adentra no campo dos objetos, e por 

consequência, nas vestimentas dos/as adeptos/as. O pano da costa entra na associação imagética 

do feminino, como uma veste a ser utilizada somente por mulheres e acaba gerando um reforço 

e reprodução de significados e costumes sobre a utilização da indumentária.  

Retornando ao debate levantado por Pai André, em suas palavras, ele acredita ser uma 

homofobia a história do pano da costa proteger o útero das mulheres, bem como não possui 

fundamento para tal entendimento. Dessa forma, as vestes adentram os processos transfóbicos 

que segregam as pessoas trans*, reforçando a cisnorma dos terreiros. Destaco que a roupa/veste 

em si não gera segregações, mas a partir dos significados dados a essas roupas/vestes, com a 



82 
 

reprodução e reforço dos costumes, elas ganham um status de ferramenta segregadora que 

fomenta a transfobia religiosa.  

 

3.3 Considerações parciais 

 

O Brasil permanece em primeiro lugar entre os países com maiores índices de crimes 

lgbtfóbicos, dentre esses, altos números de transcídio. Os atentados contra à vida das pessoas 

trans* é reflexo da falta de políticas públicas para esses grupos, bem como resistência 

parlamentar em positivar normas internacionais sobre direitos humanos no ordenamento 

jurídico brasileiros e acarretar em mais direitos fundamentais para proteção dos grupos 

subalternizados.  

Além das violências em âmbito social, a população trans* ainda é atravessada por 

transfobias religiosas dentro do espaço das religiões afro-brasileiras e nas ritualísticas da 

religião, que estão imbuídas de biologização dos corpos, cisnormas dos terreiros e associação 

imagética dos universos masculinos e femininos para as vestimentas e objetos. Dias relata que 

“uma possível solução para tal situação [violências simbólicas], na concepção delas/es 

[adeptos/as trans*], tem sido unânime: o afastamento da comunidade religiosa” (Dias, 2020, 

p.146). Essa violência transfóbica, repleta de significados, costumes e tradições afastam os/as 

adeptos/as, que não encontram no ambiente religioso acolhimento e compreensão da sua 

identidade de gênero, nome, performance e pluralidade.  

É necessário incentivar o início de diálogos entre as pessoas trans* e os/as líderes 

religiosos/as para desmistificar a transgeneridade e suas múltiplas facetas, para assim, quebrar 

tabus e preconceitos. O medo de questionar as mães e pais de santo é algo presente. Como se 

questionar as compreensões sobre a transgeneridade fosse considerado desrespeitoso, pois 

estaria indo em confronto com a compreensão e ensinamentos postos naquela casa. E em alguns 

casos, o questionamento pode ser entendido como um desrespeito a própria tradição.  

Por fim, verifica-se que os processos transfóbicos estão evidenciados em várias 

situações do cotidiano das pessoas trans*, desde a utilização do seu nome até proibição de estar 

em espaços religiosos. No entanto, destaco que esses casos irão depender de muitas variantes, 

dependendo do terreiro, líder religioso, acolhimento dos adeptos, entre outros. Não podendo 

criar generalizações e padrões de comportamento dentro das religiões afro-brasileiras.  



83 
 

4 TRANSVIVÊNCIAS NOS TERREIROS 

  

As transvivências nos terreiros estão ligadas as vivências das pessoas trans* dentro do 

ambiente religioso e nas performances das ritualísticas religiosas, perpassando por 

acolhimentos, violências, segregações, exclusões, sofrimentos, entre demais coisas, que 

transpassam os corpos trans*.  

É necessário frisar, que o termo transvivência é um jogo de palavras entre as várias 

vias/percursos que a população trans* faz – ou é subjugada a fazer – dentro dos espaços 

religiosos. Tal perspectiva diverge da utilização do termo “Transvi@ados” usado pela socióloga 

brasileira Berenice Bento (2017), que o usa como sinônimo dos estudos queer. Essa demarcação 

do termo é importante para se evitar confusões, principalmente porque a presente tese ainda 

debate a binariedade dos gêneros, uma vez que os/as entrevistados/as não estão dentro da 

performance queer, bem como reivindicam o reconhecimento como homens e mulheres, 

incluindo os respectivos marcadores dos gêneros. 

Os estudos envolvendo a binariedade de gênero ainda pautam a construção sociocultural 

do masculino e feminino, com seus reflexos em todas as áreas, incluindo a religião. Mas, além 

de impor os modos de ser/agir no gênero, com as influências do patriarcalismo, cisnorma, 

heteronorma, entre outras, a binariedade reforça a construção da ‘normalidade’ e da 

‘anormalidade’, no qual, o que não se encaixa no binarismo é lançado na perspectiva do 

‘anormal’44.  

A autora Berenice Bento em entrevista realizada por Felipe Padilha e Lara Facioli, 

posteriormente compilada na obra “transviad@s: gênero, sexualidade e direitos humanos”, ao 

abordar sobre a disputa teórica de desconstrução do normal e patologização das identidades 

trans* explica que: 

Essa disputa está instaurada, principalmente depois dos movimentos sociais em torno 

dos gêneros dissidentes. Quando alguém diz ‘você não é mulher’, imediatamente se 

pergunta ‘o que é mulher para você?’. Seja nos dispositivos discursivos que 

localizarão a verdade dos gêneros nos hormônios, nos cromossomos, nas estruturas 

neurais ou nas instituições disciplinares, em processos históricos culturais e políticos, 

enfim, para onde quer que nos viremos, uma verdade é posta em cena: não há nenhum 

consenso sobre o que faz o feminino-feminino e o masculino-masculino. Existe um 

                                                             
44 “É importante salientar que aos primeiros sinais da sexualidade, as pessoas trans* são questionadas sobre sua 

condição de (a)normalidade – para as concepções hegemônicas – e passam a vivenciar processos de segregação 

nos locais onde iniciaram suas relações com a religião. Com esse dilema de seguir ou não a vida religiosa, elas 

mantêm uma relação direta com Deus sem o intermédio de padres, pastores, zeladores de santo e afins, muito 

embora apresentem uma forte ligação com os dogmas judaico-cristãos como de respeito e amor ao próximo (Dias, 

2020, p. 120). 



84 
 

fato irrelativizável: a concepção de gênero que hegemonizou historicamente o 

feminismo, que define as políticas públicas ou que atravessa as concepções médico-

psi-biológicas excluiu de suas fileiras as pessoas trans (Bento, 2017, p. 125).  

 

A população trans* sofreu um apagamento histórico na construção da concepção de 

gênero, o que resultou em sua patologização, na ausência de políticas públicas voltadas a grupos 

subalternizados e na segregação dentro do movimento feminista. Essa conjuntura fomenta o 

enquadramento dessa população em uma concepção errônea da anormalidade, segundo a 

construção imposta pelo gênero.  

Esse dimensionamento do dito anormal gera reflexos para a população trans* no 

contexto religioso, em que seus corpos e identidades são questionados e violentados, 

produzindo desqualificações acerca de quem essas pessoas realmente são. Soma-se a isso o 

constante questionamento sobre a legitimidade de suas transições. Assim, inicia-se as idas e 

vindas das pessoas trans* nas religiões afro-brasileiras, em busca de acolhimento. Contudo, 

quando esse acolhimento não se concretiza, desencadeia-se uma procura pela religião em vários 

terreiros/casas e, consequentemente, novas vivências de violências. 

A partir dessas inquietações surge o questionamento se dentro das casas e terreiros a 

resistência para o acolhimento das pessoas trans* está nas ialorixás e babalorixás, que 

reproduzem transfobias na religião ou, se o próprio ou a própria orixá não os aceita. Dessa 

forma, o debate acerca da transfobia religiosa ganha novos rumos e debates, podendo, inclusive, 

incluir os/as orixás na cadeia de reprodução das segregações. 

Assim sendo, esse contexto constitui ponto de partida para o desenvolvimento dos 

debates acerca das lutas e resistências das pessoas trans* nas religiões afro-brasileiras, bem 

como para a argumentação em torno da reinvindicação de espaços religiosos por meio da 

presença de seus corpos nas práticas ritualísticas religiosas.  

Apesar da subalternização e da violência sofridas pelos corpos trans*, eles resistem e 

ressignificam seus pertencimentos, reivindicando espaços de acolhimento, assim como o direito 

de praticar e expressar suas fés.  

 

4.1 As idas e vindas na busca do equilíbrio entre corpo e religião. 

 



85 
 

Como já mencionado anteriormente, algumas pessoas trans* realizam quase uma 

peregrinação entre os terreiros/casas de religiões afro-brasileiras em busca de serem aceitas 

como são, sem a imposição de lembrar constantemente seus nomes de batismo, utilizar roupas 

de gênero que não se identificam, entre outras situações constrangedoras e degradantes.  

Assim, surge a busca por um equilíbrio entre a vivência religiosa e a corporeidade dos 

sujeitos trans*, que muitas vezes abdicam de subjetividades para se adequarem ao contexto do 

terreiro/casa, as deliberações dos pais e mães de santo, as pretensões dos irmãos de santo e 

demais membros.  

Destaco que nem todos os sujeitos trans* se submetem a essas situações, afastando-se 

do contexto religioso ou migrando de religião. Bem como nem todas as casas/terreiros 

reproduzem transfobias religiosas e/ou cisnormas, existindo líderes religiosos extremamente 

inclusivos e abertos ao acolhimento. No entanto essa não é uma realidade predominante. A 

partir desse contexto, e com base nas entrevistas realizadas, vou debater essas migrações e 

ressignificações realizadas pelas pessoas trans*, perpassando suas peculiaridades, vivências e 

subjetividades.  

Em entrevista realizada com Lucas, homem transmasculino não binário que se identifica 

prioritariamente com os pronomes masculinos ou neutros (ele/dele – elu/delu), opto, por 

questões de facilidade na escrita, por referir-me ao entrevistado no masculino. Lucas é 

psicólogo e atua clinicamente exclusivamente com pessoas trans*, o que lhe possibilita um 

aprofundamento acerca das vivências trans*, além da sua própria experiência. Em sua trajetória 

religiosa, foi criado no cristianismo, tendo sido membro da Assembleia de Deus até os 15 anos, 

posteriormente migrando para outra denominação até os 20 anos. Após um período afastado da 

religiosidade, aos 21 anos, conheceu a Umbandaime, na qual permaneceu cerca de um ano. 

Entretanto, após sofrer preconceito, migou para outro terreiro de Umbanda, além de visitar 

também um terreiro de Umbanda com Candomblé. Segundo ele:  

(...) eu digo as vezes que eu sou umbandista, mas por uma referência, mas eu não me 

considero estritamente umbandista, eu tô por aí nas religiões de matriz afro, num geral 

sabe, e tô super curioso pra conhecer a Jurema por aqui, então... por enquanto eu tô 

nesse momento assim, na encruzilhada de religiões (Entrevista concedida por Lucas 

em 13/06/2023).  

 

O entrevistado se considera na encruzilhada das religiões afro-brasileiras, transitando 

entre algumas e disposto a conhecer novas, na busca dessa conexão com a espiritualidade e 

principalmente na procura do respeito à sua dignidade enquanto ser humano.   



86 
 

Voltando ao preconceito sofrido no terreiro de Umbandaime, Lucas relatou que:  

(...)Aí na questão de gênero tinha uma certa ressalva, as pessoas de diversidade sexual, 
a diversidade de gênero nem chegava ainda... então por exemplo, o filho, o filho 

adotivo da mãe de santo, ele era muito feminino, aí seguravam sabe? A coisa pra ele, 

não expressar. Mulher não podia tocar tambor, porque... diziam que... era como, 

chamava assim: ‘mulher que bate tambor é maria-macho’, num sei, tipo, como se 

fossem lésbica, e tinham essas falas, essas piadinhas (...) essas ofensas, (...) que essas 

foram as que mais me chamaram atenção assim... (entrevista concedida por Lucas em 

13/06/2023). 

 

Conforme o relato, embora Lucas se reconheça como homem transmasculino não 

binário e tenha permanecido cerca de um ano no terreiro de Umbandaime, os debates sobre 

diversidade de gênero ainda não estavam presentes; em outras palavras, não se discutia a 

transexualidade nem as formas de inclusão de adeptos/as trans*. Em vez disso, manifestavam-

se práticas de homotransfobia, nas quais até mesmo o filho da mãe de santo sofria restrições 

por ser afeminado, sendo obrigado a conter seus gestos corporais para se enquadrar nas normas 

socialmente ditas como masculinas. 

Dessa forma, surgem as cisnormas nos terreiros, permeadas por discriminações e 

estigmas sociais, que reforçam comportamentos binários considerados aceitáveis para trejeitos 

reconhecidos como masculinos ou femininos. Não foi mencionado se o filho da mãe de santo 

era gay, mas, aparentemente, independentemente de sua orientação sexual, havia a exigência 

de que seguisse os padrões impostos ao seu gênero de nascimento. 

Lucas acrescenta que as mulheres não podiam tocar tambor, pois, caso o fizessem, eram 

pejorativamente chamadas de “maria-macho”, em alusão à ideia de que seriam lésbicas. A 

justificativa para a proibição, no contexto do terreiro, não está embasada em um Itã ou na 

tradição da religião, mas sim no estereótipo do que seria uma ‘maria-macho’, sendo empregador 

um sentido negativo e depreciativo para essas mulheres.   

Outra problemática enfrentada pelas/os interlocutoras/es são as formas de violência 

simbólica que vivenciam no cotidiano dos terreiros. É recorrente o tratamento em 

termos masculinos para as mulheres, femininos para os homens, quando não 

ultrapassam para a seara da agressão verbal com insultos às suas identidades de 
gênero. Uma possível solução para tal situação, na concepção delas/es, tem sido 

unânime: o afastamento da comunidade religiosa (Dias, 2020, p. 146).  

 

Dias (2020), ao analisar o seu campo de pesquisa envolvendo pessoas trans* e os 

candomblés, descreve as violências simbólicas vivenciadas no cotidiano dos terreiros, podendo 

chegar ao ponto de agressões verbais. Esse contexto pode ser verificado na narrativa de Lucas 

e no comportamento dos filhos do terreiro de Umbandaime, quando chamaram as mulheres que 



87 
 

tocavam tambor de “maria-macho”. Inclusive, a solução levantada pelas/os interlocutoras/es de 

afastamento da comunidade religiosa foi usada na realidade de Lucas, uma vez que os 

preconceitos sofridos foram a causa da migração da Umbandaime para à Umbanda.  

Ao questionar Lucas sobre os papéis desempenhados no terreiro e a possível existência 

de um discurso que vinculasse a energia sexual do/a adepto/a à função exercida — como, por 

exemplo, a ideia de que para tocar tambor seria necessário possuir energia sexual masculina e 

testículos —, ele explicou que: 

Não fizeram, ah, de chegarem a falar do órgão genital e do funcionamento hormonal, 

mas foi esse próprio guri, o filho da mãe de santo que falou que só podia tocar tambor 

lá homens, por que mulheres iriam ser maria-macho, e aí falou inclusive pra uma 

pessoa que na época se identificava como mulher lésbica, aí ela foi e respondeu que 

tipo, ela já era e que não tinha problema ela tocar tambor, e aí ele desconversou 

(Entrevista concedida por Lucas, em 13/06/2023). 

 

Nessa fala, destacam-se dois pontos relevantes. O primeiro refere-se ao ciclo de 

reprodução de violências por parte de quem também as sofre. O filho da mãe de santo, 

considerado muito afeminado e obrigado a conter seus gestos e comportamentos para se 

enquadrar na norma de masculinidade imposta no terreiro, foi o mesmo que reproduziu 

violências ao discriminar as mulheres que tocavam tambor, chamando-as de “mulher-macho”. 

O segundo ponto está relacionado a falta de fundamento e justificativa para que 

mulheres não tocassem tambor. Alegavam que se as mulheres o fizessem seriam ‘maria-

macho’, e usavam o termo pejorativamente para correlacionar a ação de tocar com a sexualidade 

lésbica. No entanto, ao confrontarem o filho da mãe de santo, e uma mulher lésbica informar 

que não se importava com a nomenclatura de ‘mulher-macho’, não houve resposta e mudaram 

de assunto. Dessa forma, o que transparece é que utilizam o termo ‘mulher-macho’ para gerar 

medo nas mulheres e fazerem com que elas percam o interesse em tocar tambor, uma vez que, 

ao fazê-lo, estariam sujeitas a violências simbólicas e verbais, sendo marginalizadas e 

segregadas no ambiente religioso. 

Assim, fica evidente a prática homotransfóbica para com os/as adeptos/as, “A voz dos 

dirigentes é uníssona em não “permitir” a existência trans* nos terreiros trajados de acordo com 

suas identidades de gênero, afinal “o que essas mais velhas todas vão falar?”. Então para 

elas/eles, é “preciso manter a ordem na minha casa!”” (Dias, 2020, p. 146). Os/as líderes usam 

do discurso para exercer poder sobre seus filhos e filhas, utilizando da narrativa para realizarem 

as suas vontades e externar os seus preconceitos. O ‘manter a ordem na casa’ é impor cisnormas 



88 
 

nos terreiros e, muitas vezes, externar transfobias religiosas, o que acarreta o afastamento de 

fiéis e provoca peregrinações entre diferentes terreiros, casas ou até mesmo religiões. 

Ao analisar a entrevista de George, observa-se que sua trajetória não difere da de Lucas, 

uma vez que se repetem os processos de preconceito e as idas e vindas na busca por uma 

vivência religiosa que respeitasse sua identidade de gênero. George era católico e, há cerca de 

quatro anos, decidiu migrar para o Candomblé, vivenciando uma trajetória marcada por 

deslocamentos entre Candomblés e Umbandas, pois necessitava sentir-se muito seguro para 

permanecer em um terreiro. 

Sentir-se seguro constitui um ponto central nas trajetórias das pessoas trans*, uma vez 

que o medo da violência é uma realidade no contexto brasileiro. O ambiente religioso deve 

transmitir acolhimento e segurança para que os/as adeptos/as trans* se reconheçam como 

compreendidos/as e acolhidos/as. De modo geral, todas as pessoas buscam um ambiente 

religioso seguro e acolhedor, no entanto, em decorrência dos altos índices de violências contra 

a comunidade LGBTQIAPN+, esse tópico se torna ainda mais relevante para a comunidade 

trans*.  

Sobre as violências vivenciadas por George, ao ser questionado se já sofreu desrespeito 

relacionado à sua identidade de gênero, ao uso do nome ou à imposição de funções que não 

correspondessem ao seu gênero no espaço religioso da Umbanda — religião que atualmente 

frequenta —, o entrevistado explicou que: 

É, eu não, eu não acredito que seja necessariamente um padrão da Umbanda, né, eu 

sei que na Umbanda a gente vai ter algumas... porque, enfim, como a Umbanda é um 

negócio muito mais complexo, acho que assim, as nações de Candomblé, apesar das 

diferenças específicas regionais e culturais e mais locais, mas as nações têm uma 

estrutura mais bem elaborada né, vamos dizer assim, né mais bem elaborada, mas 
assim acho mais rígido mesmo, é que aí a Umbanda, ela acaba, enfim, movimentando 

outras coisas né, [...]  

é, eu não acredito que seja necessariamente da Umbanda, eu acho que é de fato sim, 

as casas né que eu acabei frequentando, né, não por que... existe, é claro, por exemplo, 

no Candomblé mulher não toca, né, no Candomblé mulher não toca! E assim, e eu 

sabia que eu ia pra tocar, né, que eu ia pra tocar, tanto que a casa que eu frequentava 

anteriormente né, que eu passei basicamente acho que quase dois (02) anos na outra 

casa, era uma casa que não tinha atabaque, não se toca atabaque né, se chama 

Umbanda de mesa branca, então não, não, não tinha, você tinha as cantigas pra que 

viessem as entidades mas não, não se tocava, então eu sabia que eu tava ali 

temporariamente, que eu precisava encontrar uma casa que eu fosse tocar, então pense 

assim, tá num, num espaço em que eu não fosse tocar, né por exemplo no Candomblé, 
se eu tivesse numa casa que de repente é pelo sexo biológico, eu não tocaria, né, 

então... tem, tem dessas coisas, eu sei que tem outras casas aqui, né, que... que 

compreendem isso e acolhem isso, né, mas assim eu nunca cheguei a visita-las, eu 

nunca cheguei a participar delas, né, então, de Candomblé né no caso, então assim, 

não tenho nem como dizer, mas em relação a Umbanda eu vejo isso especificamente 

como uma questão da casa assim, eu não, eu não conseguiria afirmar, compreendendo 

hoje, é... como é a Umbanda né, enfim e todas essas, todas essas disputas né, é uma 



89 
 

religião muito em disputa, eu percebo a Umbanda, assim, essa coisa: ah, é uma religião 

brasileira, não é uma religião brasileira, né, enfim, é uma disputa muito grande com 

campo social, então é da casa mesmo, até, até coisas assim de tipo assim, mesmo, é... 

e na Umbanda inclusive mulheres tocam, também tem isso, mulheres tocam na 

Umbanda e aí... por exemplo, até essa coisa  do, do... de sei lá, tá gira e se de repente 

alguma menina quiser usar calça, porque se sente mais confortável usando calça do 

que saia, isso acontece lá no terreiro, é provável que talvez em outros terreiros mesmo 

que eles respeitem por exemplo a sua transgeneridade, eles digam assim: não mas é o 

seguinte, ou você usa calça ou você usa saia, né, não tenha essa, não vai ter essa 

maleabilidade, então assim, é particularmente uma visão da minha mãe e do meu pai 

de santo (Entrevista concedida por George em 14/04/2022).  

 

A partir da narrativa de George é levantado vários tópicos que precisam ser debatidos e 

analisados para compreender a sua trajetória e escolha pela Umbanda. O primeiro deles é 

quando o interlocutor afirma acreditar que as práticas transfóbicas não são um padrão na 

Umbanda, dependendo da realidade de cada casa/terreiro. Já foi mencionado anteriormente, 

mas creio ser o caso de repetir o ditado afro que diz: “cada casa um caso”. Esse ditado se encaixa 

na fala de George, uma vez que não tem como realizar generalizações sobre os padrões de 

comportamento e entendimentos reproduzidos nas casas/terreiros afro-brasileiros. A prática de 

transfóbias religiosas e reproduções de cisnormas nos terreiros transpassam vários agentes, 

como os/as líderes, os/as adeptos/as, os/as orixás, as entidades, entre outros.  

Ainda quando estava frequentando um terreiro de Candomblé, George já sabia que iria 

tocar atabaque, no entanto, sendo um homem trans*, e principalmente se a casa tivesse uma 

interpretação biologizante dos corpos, tal função seria impossível de ser desenvolvida. Em 

decorrência disso, a sua iniciação no Candomblé seria inviável, pois não abriria mão de tocar 

atabaque.  

Como alerta Lépine (2004), o Candomblé possui uma dinâmica própria no que se 

refere à sua organização política. Concordo com essa perspectiva e costumo dizer que 

as ações dos indivíduos pertencentes às religiosidades afro-brasileiras são de sua 

inteira responsabilidade. Percebo nos discursos das/os dirigentes de terreiro uma 

tensão sobre os aspectos e reverberações que as transidentidades podem ocasionar 

para as comunidades religiosas. E isso, ao meu ver, é muito significativo! (Dias, 2020, 

p. 145).  

 

George afirmou que, em sua perspectiva, as nações de Candomblé possuem estruturas 

mais elaboradas e rígidas, o que, em sua visão, pode gerar maior segregação no contexto 

religioso. Assim, os Candomblés apresentariam mais resistências para aceitar e inserir pessoas 

trans* nos terreiros, em comparação com a Umbanda. Todavia, esse argumento não se sustenta 

diante das pluralidades de entendimentos existentes nas religiões afro-brasileiras. Não é 



90 
 

possível determinar qual religião seria mais inclusiva ou excludente, pois tal aspecto depende 

de cada contexto religioso específico. 

Dias (2020) relata que as ações dos/as adeptos/as das religiões afro-brasileiras são de 

sua inteira responsabilidade. Assim, as transfobias religiosas e cisnormas dos terreiros são de 

responsabilidade de seus reprodutores e não da religião em si. Não pode excluir a compreensão 

da transfobia religiosa estrutural e estruturante que permeia os terreiros/casas, mas essas 

possuem origem nos reprodutores dessas normas, que dependendo, principalmente, da 

compreensão do/a líder religioso/a, podem sofrer modificações e ressignificações.  

Essa nova forma de rever e interpretar a religião dá surgimento a novas perspectivas de 

inclusão das pessoas trans*, que conforme o relato de George, na casa de Umbanda que 

frequenta atualmente, possui a flexibilização do uso das roupas para se adequar ao gênero do/a 

filho/a, partindo esse entendimento do seu pai e mãe de santo. Todavia, ainda existe uma tensão 

em torno dos/as líderes religiosos/as sobre as identidades trans* nos terreiros e casas afro-

brasileiras (Dias, 2020). 

A realidade das peregrinações entre religiões, motivadas pela busca de vivenciar a fé e 

obter aceitação da identidade de gênero e do corpo tal como são, não marcou a trajetória da 

entrevistada Ana, mulher transexual e negra, Juremeira Mestra e mãe de santo em seu terreiro 

de Candomblé. Por liderar seu próprio espaço religioso, Ana tem a possibilidade de desenvolver 

práticas inclusivas voltadas à comunidade trans*, promovendo a ruptura com o sistema de 

reprodução de transfobias religiosas e cisnormas. 

Contudo, o fato de ser líder religiosa não a isenta das violências sociais, físicas e 

simbólicas cometidas contra pessoas trans* no Brasil. Ana relatou, inclusive, ter sofrido uma 

tentativa de homicídio dentro de seu próprio terreiro. As violências também atingem seus pares 

que, segundo ela, em sua cidade têm “uma ou é duas sacerdotisas trans, mas que ela não interage 

muito com as outras pessoas porque elas não aguentam, é sofrer piadinha dentro da própria 

religião” (Entrevista concedida por Ana, em 21/04/2022). 

Assim, a transfobia religiosa não é uma ação/omissão realizada somente entre o/a líder 

para com o/a adepto/a, podendo se manifestar entre adepto/a para com o/a líder religioso/a, 

adepto/a para com adepto/a e, líder religioso/a para com líder religioso/a. Bem como pode se 

ocorrer entre pessoas da própria comunidade LGBTQIAPN+ e grupos subalternizados, como 

foi relatado por Lucas, quando o filho da mãe de santo, que era recriminado por ser afeminado, 

segregava as mulheres que tocavam tambor, chamando-as de ‘mulher-macho’.  



91 
 

 

Figura 05. Correlações da transfobia religiosa. 

Fonte: Arquivo do autor.  

 

Essas violências geram profundo desconforto nas pessoas trans*, que acabam migrando 

de religião ou até mesmo afastando-se definitivamente, em razão do cansaço de serem alvo de 

piadas, segregações e subalternizações. “Os terreiros de Candomblé são exemplos de lugares 

nos quais as situações para pessoas trans* são bastante tensas (...)” (Dias, 2020, p. 72). Além 

dos Candomblés, essa tensão entre a identidade de gênero, biologização dos corpos e 

reconhecimento da dignidade dos/as adeptos/as perpassam todas as demais religiões afro-

brasileiras, transpassando por toda a hierarquia na religião, e incluindo até os orixás e entidades.  

Isso posto, passarei a abordar os dilemas envolvendo a transição de gênero nos terreiros 

e casas afro-brasileiras, principalmente trazendo à baila o debate sobre possíveis proibições e 

autorizações dos/as orixás para com os seus filhos e filhas acerca das suas 

identidades/expressões de gênero. 

 

4.2 O orixá proibiu? Dilemas sobre a transição de gênero nos terreiros. 

 

Esse tópico já surge com uma pergunta inquietante tanto para o pesquisador como para 

o campo de pesquisa: o orixá proibiu? Essa indagação gera muitos reflexos para os/as 

adeptos/as, pois, caso o orixá não permita que seu filho ou sua filha realize a transição de 

gênero, surge um imbróglio envolvendo pai/mãe de santo, orixá e adepto/a.  

O debate sobre a interferência do Orixá na transição de gênero dentro das religiões afro-

brasileiras se debruça no ponto de quem irá interpretar o posicionamento do Orixá, 

principalmente porque essa análise será realizada por líderes religiosos, babalorixás e yalorixás. 

Esses sujeitos possuem opiniões, sendo seres humanos com as suas próprias vontades. Assim, 

surge a linha tênue entre o que é realmente a manifestação do Orixá e o que é a manifestação 



92 
 

do ser humano que está realizando a interpretação, pois “Ialorixás e Babalorixás não são seres 

divinos e sim pessoas com opiniões formadas também. São em grande maioria pessoas 

cisgêneros, heterossexuais e brancos que expressam suas opiniões” (Lemos, 2019, p. 82). 

Assim, surge uma relação de poder entre Orixá, Babalorixá/Ialorixá e adepto/a trans*, 

que chamarei de relação triangular. Essa relação possui um jogo de poderes45, lembrando que 

nas religiões afro-brasileiras hierarquia também é poder, no qual o orixá irá ditar a norma, o/a 

líder religioso/a irá interpretar e o/a adepto/a seguir. Todavia, essa relação não é linear em 

decorrência das suas peculiaridades.  

 

 

Figura 06. Relação triangular de poder. 

Fonte: Arquivo do autor.  

 

Se o/a Orixá reconhece o/a seu/ua filho/a pelo orí, então existe uma ligação de 

identificação direta entre Orixá e adepto/a. Todavia, o/a líder religioso/a faz a intermediação 

com o/a Orixá, surgindo tensões e conflitos quando o debate se encontra dentro de um espaço 

biologizante dos corpos, reprodutores de cisnormas e transfobias religiosas.  

Kaio Lemos, homem transmasculino, relata que em conversa com um interlocutor da 

sua pesquisa, o Egbome João Batista, ao perguntar se ele compreendia sobre pessoas trans* e 

se haviam pessoas trans* no seu terreiro, obteve a seguinte resposta:  

Egbome João Batista: “O candomblé abraça. O Orixá vê a gente pelo orí, essa parte 

aqui [ele aponta para a cabeça], aqui é carne e matéria [fala apontando para o restante 

do corpo], mas o Orixá vê pelo olho espiritual. No caso dos homens trans, se for um 

homem que nasceu num corpo de mulher ou uma mulher que nasceu no corpo de 

                                                             
45 O principal elemento envolvido para a composição/conformação das religiões são as relações de poder, que 

evidenciam o lugar de cada sujeito na organização social desses espaços. De modo que os dogmas e ritos, ao 

refletirem as noções de crença, são o pano de fundo para a normatização das práticas religiosas (Dias, 2020, p. 78). 



93 
 

homem o Orixá reconhece sim porque ele vai pela cabeça e as casas de candomblé 

elas não têm esse conhecimento, na nossa casa tem alguma trans?” [ele pergunta para 

o Babá Kekere Domingos] não tem. E olhe que é uma casa grande (Lemos, 2019, p. 

74).  

 

Conforme esse entendimento, o Orixá vê o seu filho e filha pelo orí, pela essência de 

cada um. Então, independentemente da identidade ou expressão de gênero do adepto/a o Orixá 

iria reconhecer o seu filho e filha. Dessa forma, a questão do gênero cai para segundo plano, 

sendo mais importante a vivência do/a adepto/a e suas obrigações para com a religião.  

Em entrevista realizada com Pai André, homem cisgênero, abordando essa temática, 

perguntei se para ele fazia sentido a frase: o Orixá conhece a essência e não a materialidade do 

corpo. E ele afirmou que: 

Total e absoluta. Porque quando... quando nós nascemos, o Orixá já nos conhece desde 

o nosso nascimento, o Orixá ele já sabe a ancestralidade, o Orixá (...) ele já sabe os 

caminhos que nós percorremos antes de chegar até aqui, antes dessa vida atual que 

nós tivemos, por isso que eu digo que a gente se reconecta através da religiosidade à 

diáspora que nós fomos separados, fomos tirados, em algum momento da nossa vida, 
da nossa história, então o Orixá nos conhece, ele conhece o nosso DNA, quanto mais 

a nossa personalidade (Entrevista concedida por Pai André, em 05/06/2023). 

 

Dessa forma, reforça-se o entendimento de que o Orixá conhece a essência de seus filhos 

e filhas por meio do orí. Assim, caso ocorra uma transição de gênero, esse fato não modificará 

a relação já estabelecida, não havendo necessidade de o/a adepto/a mudar de cargo, utilizar 

vestimentas em desconformidade com seu gênero ou alterar sua vinculação com a casa/terreiro, 

pois o Orixá sempre soube quem seu/sua filho/a realmente era e é como pessoa. 

Em consonância com Pai André, o/a Orixá conhece o nosso DNA, sabe da nossa 

ancestralidade e da nossa personalidade. Ele nos conhece desde o nascimento. Nesse ponto, 

destacam-se duas questões: a primeira diz respeito ao conhecimento do DNA e a segunda ao 

conhecimento desde o nascimento. Quanto ao primeiro aspecto, é importante salientar que o 

interlocutor se referiu ao conhecimento da essência do sujeito em seu estado mais íntimo. O 

Orixá conhece o DNA, o âmago, sem estabelecer qualquer correlação com a perspectiva 

biologizante presente em algumas interpretações das religiões afro-brasileiras. Assim, ainda 

que a mulher trans* possua DNA com cromossomos XY, o Orixá reconhece que ela sempre foi 

e será uma mulher, pois a conhece desde sua ancestralidade. O mesmo ocorre em relação aos 

homens trans*. 



94 
 

O segundo ponto é sobre o conhecimento desde o nascimento. O/A Orixá acompanha a 

trajetória dos seus filhos e suas filhas desde a sua vinda ao mundo, conhecendo, portanto, todo 

o percurso vivido e os dilemas da transição de gênero. Assim, de acordo com a fala de Pai 

André, uma possível conclusão que se pode chegar é que não seria uma novidade para o Orixá 

a transição de gênero em si, pois ele já saberia de todo o percurso traçado até aquele ponto da 

existência do/ adepto/a. 

Apesar desses posicionamentos, a compreensão que o Orixá reconhece a essência não é 

uníssona, havendo relatos em contrário.  

O que se fala entre os adeptos/seguidores, Babalorixás, Ialorixás, filhas e filhos de 

santo é que entender a performance de um homem cis gay é possível, já a de pessoas 

trans se torna impossível, segundo alguns: “O Orixá da pessoa não seria capaz de 

reconhecer aquele corpo e que estaria sendo o contrário daquilo que nasceu, aquilo 

que deve permanecer para sempre” – fala de um iniciado no candomblé. Nesse 

sentido, percebe-se que a genitália, para a grande maioria das casas ainda é o fato 

predominante e que esse pensar tem imperado em detrimento da natureza biológica 

do universo (Lemos, 2019, p. 85). 

 

À vista disso, Lemos traz a partir do seu campo uma realidade de segregação pautada 

no discurso biológico dos corpos, no qual a genitália do sujeito é mais importante do que a sua 

identificação de gênero. Essas falas criam quase sentenças para as pessoas trans*, impondo uma 

impossibilidade definitiva para a sua transição de gênero. 

Esses discursos pautados na transfobia religiosa e na cisnorma dos terreiros evidenciam 

a pluralidade de pensamentos e práticas realizadas nos terreiros/casas afro-brasileiras. Apesar 

de existirem locais abertos a pluralidade e acolhimento das pessoas trans*, ainda resiste um 

movimento conservador, que tolhe as vivencias religiosas, reforçando estigmas e 

subalternizações.  

Em relação a essas violências, a entrevistada Ana, Juremeira Mestra e Mãe de Santo, 

relatou que realiza uma política pública, no qual alerta a comunidade trans* para não 

frequentarem terreiros LGBTfóbicos: 

Eu faço uma política pública aonde eu digo às pessoas trans, que elas não procurem 

terreiros de pessoas homofóbicas, transfóbicas, terreiros de pessoas preconceituosas, 

eu sempre digo as pessoas trans: se vocês chegarem em um terreiro e o pai de santo e 
a mãe de santo vim questionar a sua veste, de que você vai ser obrigado a usar roupa 

de homem ali dentro daquele Candomblé, você não frequente, porque você vai se 

sentir um peixe fora do aquário... por que sempre vão, é, vão contestar roupas dessas 

pessoas, é difícil, é muito difícil, né. Eu sempre tenho, eu tenho essa fala aí com elas, 

eu digo não façam obrigação em terreiros de pais e mães de santo que não aceitem 

vocês como são. Ué, desde quando eu nasci (...) se fosse errado meu pai Odé num me 

incorporava, o meu mestre, a minha entidade num incorporava a minha pessoa, né 

isso? Se Oxóssi, se Oxóssi me aceitou como eu sou, se as minhas entidades, a minha 



95 
 

mestre, o meu mestre, o meu guia, me aceitou como eu sou... essa fala eu tenho pra 

todo mundo, todos pode me abandonar, só não eles, só não os encantados, os 

invisíveis, os inquices, (...) e os Orixás, mas o resto a gente supera (Entrevista 

concedida por Ana, em 21/04/2022). 

 

A ação desenvolvida por Ana é uma saída para que pessoas trans* se empoderem e não 

aceitem mais ser submetidas a violências e transfobias religiosas, reconhecendo ter direito à 

vivência da sua fé sem serem marginalizadas. O fato de Ana ser Mãe de Santo e Juremeira 

Mestra traz uma representatividade e visibilidade para as pessoas trans* nas religiões afro-

brasileiras, demonstrando que existem vários espaços a serem ocupados na religião por essas 

pessoas, bem como a possibilidade de experimentar um verdadeiro acolhimento. 

Por fim, Claudenilson da Silva Dias questiona: se os Orixás não se opõem à iniciação 

das pessoas trans* na religião, então porque os dirigentes não podem acolher essas pessoas?  

Se as/os Orixás que regem a vida de pessoas trans* não se opõem ao rito de iniciação, 

(embora muitas delas/es tenham passado pela transição após o rito), à possessão, a sua 

corporeidade, dentre outras questões, e acolhem essas pessoas como filhas/os, por que 

os dirigentes (e as comunidades religiosas) não podem acolher de modo irrestrito as 

pessoas trans*, de forma incondicional e respeitando as particularidades de cada uma 

delas? (Dias, 2020, p. 77).  

 

Uma possível conclusão para essa situação é a manifestação da transfobia religiosa dos 

dirigentes das casas/terreiros, que por preconceitos internalizados, os reproduzem na religião, 

segregando a população trans*. Nesse ponto, estabeleço uma correlação com a triangulação do 

poder mencionada anteriormente, em que pode ocorrer de o/a Orixá aceitar seu/sua filho/a, mas 

o Pai ou a Mãe de Santo subalternizá-lo/a, impondo suas concepções acima da vontade do 

Orixá. 

Assim sendo, passarei a abordar as resistências trans* nas vivências dos terreiros, bem 

como a reivindicação de espaço a partir da presença das suas corporeidades nos espaços 

religiosos.  

 

4.3. Meu corpo, minhas regras e meu orixá: resistências trans* nas vivências de terreiro. 

 

A população trans* resiste e ressignifica os espaços que transita, reivindicando práticas 

e vivências. No entanto, muitas vezes essa trajetória é marcada por cicatrizes decorrentes de 

violências simbólicas, psicológica, moral, físicas, segregações e marginalizações. Essa 



96 
 

realidade ultrapassa o contexto social e adentra no contexto religioso, uma vez que dentro de 

um contexto social hierarquizado, não há espaços que não reprodução essas hierarquias e 

distâncias sociais (Bourdieu, 2003, p. 160).  

A conjuntura social brasileira sobre as violências para com as pessoas trans* é 

alarmante, com altos índices de transcídio e agressões corporais. Em decorrência disso, os 

demais espaços também reproduzem essas condutas, inclusive na religião. Esse cenário reforça 

nos terreiros/casas afro-brasileiras uma biologização dos corpos, bem como uma determinação 

de uma suposta ordem de gênero. “Nas religiões afro-brasileiras há certa tolerância, desde que 

se mantenha uma ordem de gênero preestabelecida” (Dias, 2020, p. 123).  

Essa ordem de gênero preestabelecida possui correlação com a imposição de um corpo 

cisgênero dentro da concepção imposta de performatividade estabelecida socialmente, ou seja, 

mulheres cis que reproduzam feminilidades e homens cis que reproduzam masculinidades. 

Dessa forma, os corpos trans* sofrem a tentativa de apagamento e deslegitimação por se 

manifestarem de diferentes formas, sem existir a obrigatoriedade de realização de cirurgias, 

modificações corporais ou até mesmo mudar as vestimentas usadas. Essas particularidades irão 

depender de cada sujeito e da forma que se identifica/expressa.  

Para a psicóloga social e transfeminista Jaqueline Gomes de Jesus (2012, p.9), a 

experiência trans* pressupõe a não identificação “com o gênero que lhes foi 

determinado” quando do seu nascimento, o que não significa que exista uma fórmula 

para ser uma pessoa trans*. A economista, mestra em Cultura e Sociedade e 

transfeminista Viviane Vergueiro (2014), por sua vez, argumenta que o gênero como 

“marcador de diferenças” reforça a invisibilidade das experiências de “gêneros 

inconformes” (Dias, 2020, p. 35).  

 

A transgeneridade não possui uma fórmula única de ser ou existir, podendo manifestar-

se de diferentes formas e legitimando-se nas aparências e corpos que a constituem. Todavia, 

essa diversidade reforça a invisibilidade da comunidade trans*, por confrontar as 

cisheteronormas já impostas dentro e fora da religião. 

No entanto, apesar da subalternização, essas corporeidades reivindicam os espaços a 

partir dos seus corpos presentes dentro das ritualísticas religiosas afro-brasileiras, uma vez que 

a sua performance, mesmo que sem verbalizações, já expressa a sua requisição de manifestação 

da fé. A filósofa estadunidense Judith Butler aborda a temática da performatividade corpórea, 

que em suas palavras: 

Do meu ponto de vista mais limitado, quero sugerir somente que quando corpos se 

juntam na rua, na praça ou em outras formas de espaço público (incluindo os virtuais), 

eles estão exercitando um direito plural e performativo de aparecer, um direito que 



97 
 

afirma e instaura o corpo no meio do campo político e que, em sua função expressiva 

e significativa, transmite uma exigência corpórea por um conjunto mais suportável de 

condições econômicos, sociais e políticas, não mais afetadas pelas formas induzidas 

de condição precária (Butler, 2018, p. 17). 

Nesse ponto, irei realizar uma aproximação entre o debate filosófico de Butler (2018) 

com as resistências trans* nas vivências dos terreiros e casas afro-brasileiras. A população 

trans* dentro da ritualística ou mesmo no espaço religioso “exerce um direito plural e 

performativo de aparecer”, transmitindo assim uma exigência corpórea de reivindicação do 

direito de professar e vivenciar a sua fé46, “(...) o que vemos quando os corpos se reúnem em 

assembleia nas ruas, praças ou outros locais públicos é o exercício – que se pode chamar de 

performativo – do direito de aparecer, uma demanda corporal por um conjunto de vidas mais 

vivíveis” (Butler, 2018, p. 31). Uma resistência as cisnormas dos terreiros e transfobias 

religiosas, questionando os lugares das pessoas LGBTQIAPN+ na ritualística e na hierarquia 

da religião.  

Essa performance corpórea não necessita de verbalizações, uma vez que o simples fato 

dos corpos trans* estarem ocupando um espaço dito como não pertencente a eles já manifesta 

a sua luta e exigência por ter direito a fazer parte e ressignificação do local. “(...) os corpos 

reunidos “dizem” não somos descartáveis, mesmo quando permanecem em silêncio” (Butler, 

2018, p. 24). 

Esse silêncio, dentro do contexto religioso afro-brasileiro, pode decorrer do medo dos/as 

adeptos/as trans* em questionar os/as líderes religiosos/as, como já mencionado no capítulo 

anterior, quando o interlocutor George narrou que, por ter pouco tempo na religião, não lhe 

cabia questionar uma mãe de santo com seus sessenta/setenta anos de Candomblé. 

Na conjuntura das religiões afro brasileiras “o corpo é um elemento representacional e 

fundamental para os processos ritualísticos” (Dias, 2020, p. 80). Assim os corpos trans* 

acarretam várias imbricações, pois estão em desconformidade com a cisnorma biologizantes e 

de gênero.  

A pequena presença de pessoas trans* nos cultos públicos das casas de Candomblé 
reflete o projeto silencioso e bem orquestrado de apagamento dessas identidades. 

Embora não vislumbre a presença de mulheres e homens trans* em muitas casas que 

visito, isso não quer dizer que em tantas outras elas/eles não se façam presente. 

Sempre se levantam questões sobre “mulheres” tocando atabaques, “homens” sendo 

confirmados Equedes ou “mulheres” sendo confirmadas Ogãns, dentre outras 

questões com as quais questiono se não temos aí representações trans* que são 

deslegitimadas por uma ideia equivocada e unívoca de uma “verdade absoluta do 

                                                             
46 “Então, embora o corpo em sua luta contra a precariedade e a persistência esteja no coração de tantas 

manifestações, ele também é o corpo que está exposto, exibindo o seu valor e a sua liberdade na própria 

manifestação, representando, pela forma corpórea da reunião, um apelo ao político” (Butler, 2018, p. 23-24). 



98 
 

gênero”, com as quais mais pessoas trans* vão sendo escamoteadas (Dias, 2020, p. 

172).  

 

O questionamento levanta a problemática da pouca quantidade de pessoas trans* nas 

festas e cultos públicos das casas/terreiros afro-brasileiros. Onde estão essas pessoas? Bem 

como as interrogações sobre as mulheres que tocam atabaque e/ou são confirmadas ogãns e os 

homens que são confirmados como equedes. Esses sujeitos são pessoas cisgêneras ou 

transgêneras? Dias (2020) alerta sobre um projeto silencioso e orquestrado de apagamento das 

pessoas trans*, delegando a elas locais de invisibilidade nos terreiros. Uma mulher cisgênera 

tocando atabaque gera menos incômodo que um homem trans* o fazer. Como já mencionado 

por Lemos (2019, p. 85), compreender a performance de um homem cis gay nos terreiros é 

possível, já a performance que uma pessoa trans* não. Aqui, estendo essa linha de pensamento 

para considerar que a performance de uma pessoa cisgênera é aceita independentemente do 

cargo ou função que deseje desempenhar, ao passo que, no caso das pessoas trans*, sempre lhes 

são impostas normas biologizantes e padronizadas sobre seus corpos. 

Não se pode excluir as novas casas/terreiros que possuem uma política internalizada de 

inclusão e acolhimento das pessoas trans*, com Babalorixás e Ialorixás que entendem a 

transição realizadas pelos/as filhos/as. Todavia, esse movimento ainda é reduzido e está 

emergindo aos poucos. Assim, é de suma importância a performance corpórea da comunidade 

LGBTQIAPN+, reivindicando espaços e a própria religião para si. Esse direito de aparecer 

declara e implanta no contexto religioso uma exigência, a partir do corpo, por melhores 

condições de inclusão e acolhimento na religião, rechaçando a transfobia religioso institucional 

e institucionalizante, assim como a cisnorma dos terreiros.   

Acerca das novas perspectivas para a religião e as temáticas trans*, o interlocutor Pai 

André explicou que: 

As perspectivas que eu vejo são as mais positivas possíveis. Porque, há 30 (trinta) 

anos atrás, claro, eu sou muito novo na religião, tenho apenas 15 (quinze) anos de 

religião, sou estudioso, conheço pessoas (...), e gosto muito, mesmo antes de ser de 

Candomblé, eu sempre gostei de andar com pessoas mais velhas, de conversar com as 

pessoas mais velhas, ouvir as suas histórias, suas experiências e pelo arcabouço 

teórico que eu tenho sobre Candomblé, eu vejo que há 30 (trinta) anos atrás, essa era 

uma discussão impossível. Impossível mesmo. Ao ponto de dizerem assim, ‘olhem’, 

e eu ainda escuto algumas pessoas dizerem isso: ‘não são as religiões que precisam se 

adequar as pessoas, são as pessoas que precisam se adequar as religiões’. Porque por 

exemplo, você não vê uma mulher na igreja católica, brigando, você não as mulheres 

católicas, brigando, lutando, pelo direito de ser padre. Como você não vê os padres 

católicos brigando, lutando pelo direito de serem freiras. Na igreja protestante você já 
vê, mulheres pastoras, né, mulheres missionárias, igrejas protestantes, é... da questão 

trans mesmo, especificas para o público LGBT, para  público trans e etc., mas dentro 

da igreja católica não, então muitos transgêneros partem por esse trilho, olhe se eu 



99 
 

vou para o Candomblé, e eu sei que tem cargos exclusivamente masculinos e 

exclusivamente femininos... não sou eu, aliás, não é a religião que tem que se adequar, 

sou eu, porque antes de eu nascer aquilo dali já existia. Essa é a prerrogativa deles, 

das pessoas mais velhas, mas hoje eu acho que já se muda essa discussão. Nós temos 

um terreiro de Angola, em Salvador, antigo, eu só não me recordo o nome agora, [...], 

mas tem esse terreiro de Angola em Salvador, se você for pesquisar, não é difícil 

descobrir não, que uma mulher trans, ocupou o posto mais elevado da casa Ialorixá, 

de sucessão viu? De sucessão. Por que o que é que acontece quando morre o dirigente 

da casa: lideranças de outras casas antigas se reúnem e vão escolher quem vai fazer o 

jogo de sucessão. No jogo de sucessão, começa assim, todo um mistério, né, o Orixá 
não diz logo quem é aquela pessoa, são várias etapas de jogos, feitos por várias mãos 

e nesses jogos, geralmente, sem saber o que foi que deu no jogo anterior, eu vou jogar, 

eu faço parte da equipe, eu não posso saber o que foi que deu no jogo anterior, porque 

o meu jogo tem que confirmar tudo aquilo que foi dito no anterior e trazer novo 

elementos que vão ser confirmados no posterior, entendeu como é? E tudo isso (...) 

pra que uma mulher trans ocupasse de Ialorixá da casa, no caso é uma, (...) um terreiro 

de Angola, e os velhões, as velhonas tiveram que engolir, tiveram que aceitar, porque 

não foi a antiga Ialorixá que morreu que botou a mão sobre ela e disse assim ‘não, ela 

é a minha protegida’, não, foi o próprio Orixá quem disse. Então eu acredito que muita 

coisa, vai ser mudada assim, e aquilo que não for mudado, como toda tradição, é 

inventada, é criada, quem sabe se o Orixá também não pega um grupo de pessoas 
dessa perspectiva e cria uma nova religião? E cria um novo Candomblé ou uma nova 

religião que cultue o Orixá e tenha uma outra nomenclatura, onde essas pessoas 

possam ter seus postos determinados ou que possam ter postos comuns a todas as 

pessoas, mas nesse momento, em relação a Candomblé, as minhas perspectivas são 

positivas por conta dessas discussões que há 30 (trinta), 30 (trinta) anos é ontem! Eu 

tenho 44 (quarenta e quatro), e há 30 (trinta) anos atrás eu já existia e era impossível, 

impossível, indiscutível, inviolável, essa questão do gênero. (Entrevista concedida por 

Pai André, em 05/06/2023). 

 

Pai André relata algumas mudanças já ocorridas em terreiros, como a escolha de uma 

mulher trans* para ser Ialorixá em um terreiro de Angola através do jogo de sucessão, no qual 

quem escolhe a nova líder da casa é o Orixá através dos búzios. Mesmo que as pessoas mais 

tradicionais descordassem, o Orixá escolheu. Não é a vontade humana que prevalece, mas sim 

a da entidade. Dessa forma, já surgem precedentes importantes dentro da religião para 

reconhecer as pessoas trans* nos mais variados cargos. Uma mulher transexual escolhida pelo 

Orixá para liderar um terreiro vai em confronto com todos os discursos biologizantes que 

questionavam a aceitação das pessoas trans* pelo seu/sua Orixá. Assim, o que prevalece é o 

orí, a essência, e não a matéria da corporeidade.  

Essas novas ressignificações da religião acabem refletindo nos/as novos/as adeptos/as 

que já adentram nas casas/terreiros com novas perspectivas de gênero. Inclusive, Pai André 

ainda relata que, como toda tradição é criada/inventada, existe a possibilidade do/a Orixá criar 

um Candomblé só com pessoas trans* ou um Candomblé onde os cargos possam ser ocupados 

independentemente do gênero que o sujeito expresse ou se identifique.  



100 
 

A população trans* resiste nos terreiros, apesar das cisnormas e transfobias religiosas, 

reivindicando seus corpos e a sua religiosidade, criando laços com seus/suas Orixás, bem como 

as suas regras de vivência na religião. O pesquisador Kaio Lemos (2019) realiza alguns 

questionamentos, entre eles: “o ato de usar ou não uma saia é mais importante do que as 

vivências espirituais diárias? E essa tradição, é possível questioná-la? Existe dinâmica na 

tradição? O que significa esses símbolos para os Orixás? Quem realmente vê o uso ou não uso 

da saia?” (Lemos, 2019, p. 86). O presente trabalho não tem como objetivo oferecer respostas 

universais para os dilemas existentes no ambiente religioso. Contudo, a partir dos debates 

apresentados, percebe-se que os interditos impostos à população trans* decorrem, sobretudo, 

de concepções biologizantes dos/as líderes religiosos/as. Observa-se que, no campo analisado, 

não houve a preocupação em consultar os/as Orixás sobre a aceitação da transição de gênero, 

do uso de vestimentas ou de outras práticas. A proibição é imposta previamente. 

No tocante a tradição, essa pode ser dinâmica e criada, como relatado por Pai André, 

todavia, esse movimento depende da iniciativa dos/as Orixás, da vontade das entidades, 

surgindo uma possibilidade de movimento.  

Por fim, a performance corpórea levantada por Butler (2018) pode perfeitamente 

dialogar com as transvivências da população trans*47, que a partir dos seus corpos nos espaços 

religiosos reivindicam suas vivências, independentemente da verbalização.  

 

4.4. Considerações parciais 

 

A população trans* dentro do contexto religioso afro-brasileiro, em decorrência das 

violências sofridas, realiza uma jornada em busca de conhecer um terreiro/casa que possua uma 

política de acolhimento das transgeneridades. Muitas vezes, para se inserir na religião, os/as 

adeptos/as trans* abrem mão de “coisas caras” para a sua subjetividade, como o uso do nome e 

vestimentas correspondentes ao seu gênero, em uma espécie de troca, para ter acesso a vivência 

religiosa.  

A construção social dos terreiros está perpassada por cisnormas e transfobia religiosa, 

que juntamente com o discurso biologizante dos corpos, subalternam e invisibilizam as 

                                                             
47 “Porque quando corpos se unem como o fazem para expressar sua indignação e para representar sua existência 

plural no espaço público, eles também estão fazendo exigências mais abrangentes: estão reivindicando uma vida 

que possa ser vivida” (Butler, 2018, p. 33). 



101 
 

transgeneridades. Dentro dessa conjuntura surge o que chamei de relação triangular de poder, 

que transpassa os/as orixás, os/as líderes religiosos/as e os/as adeptos/as. Nesse jogo, surge o 

questionamento de quem proíbe as vivências trans* nos terreiros? Será o/a Orixá que proíbe ou 

é a manifestação do preconceito internalizado do/a líder religioso/a?  

Com base no debate levantado, existe a possibilidade do/a Orixá proibir, no entanto, o 

que se verifica é a manifestação de cisnormas biologizantes, que antes mesmo do/a Orixá ser 

consultado/a, já é imposto vedações para a população trans*. Assim, manifesta-se mais o 

posicionamento do Babalorixá ou Ialorixá do que do/a Orixá.  

Por fim, trago o debate da performance corpórea para analisar a reivindicação da religião 

pelas pessoas trans* a partir da inserção dos seus corpos no ambiente religioso. A participação 

dessas pessoas na ritualística, nas festas públicas e até mesmo o transito dentro do terreiro, 

independentemente de verbalizações, já é um ato de visibilidade que demarca a resistência pelo 

direito de se inserir na religião sem sofrer violências.  

  



102 
 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Esta tese abordou a complexa relação entre a população transgênera e os espaços 

religiosos afro-brasileiros, destacando as manifestações da cisnorma nos terreiros e a transfobia 

religiosa que ainda persistem nesses contextos. Apesar da aceitação dos/as Orixás em relação 

às pessoas trans*, há uma resistência significativa por parte dos/as dirigentes religiosos/as, que 

muitas vezes colocam suas concepções pessoais acima das divindades que dizem servir. 

Foi debatido a construção da categoria gênero, bem como a utilização do conceito de 

“sob rasura” de Stuard Hall (2014), usando a palavra gênero rasurada, uma vez que a 

nomenclatura não dá conta da pluralidade que o termo alcançou na contemporaneidade, mas 

ainda não existe outra que a substitua. O gênero ultrapassou as concepções binárias, alcançando 

infinitas possibilidades de ser identificado e expressado, dependendo da construção subjetiva 

de casa indivíduo.  

Também foi realizado um estado da arte e levantamento das pesquisas que trabalharam 

a temática da transgeneridade dentro das religiosidades afro-brasileiras, retornando desde a obra 

A cidade das mulheres, da autora Ruth Landes, que em uma análise engendrada por perspectivas 

heteronormativas da homossexualidade, enquadrava homossexuais passivos como sujeitos que 

desejavam o papel de mulher. Esse levantamento intitulado “lacrando nas pesquisas afro: os 

pesquisadores são do babado?” percorreu até trabalhos mais recentes sobre identidades trans* 

nas religiões afro-brasileiras, como as obras de Dias (2020) e Lemos (2019). 

Os/as interlocutores/as tiveram papel fundamental na compreensão das vivências nos 

terreiros, tendo sido realizadas quatro entrevistas, entre elas: George, homem trans*; Mãe Ana, 

mulher trans*; Lucas, homem trans*; e Pai André, homem cis. A partir dessas narrativas, foram 

debatidos: as transfobias religiosas, cisnormas nos terreiros e principalmente as idas e vindas 

das pessoas trans* nas religiões afro-brasileiras, quase uma peregrinação dos/as adeptos/as em 

busca de um terreiro/casa que os/as acolha sem passarem por violências e subalternizações.   

A pesquisa demonstrou que a população trans* enfrenta diversas formas de violência 

simbólica, psicológica e física, tanto na sociedade quanto nos ambientes religiosos. Esta 

violência é reforçada por uma ordem de gênero preestabelecida que não reconhece ou respeita 

as identidades trans*, buscando muitas vezes apagá-las ou deslegitimá-las. 

No entanto, apesar das dificuldades encontradas, as resistências trans* emergem de 

forma potente dentro dos terreiros, onde essas pessoas reivindicam espaços e direitos, 



103 
 

redefinindo práticas e vivências de maneira que afirme suas identidades. A presença de líderes 

religiosos trans*, como Mãe Ana, que é Juremeira Mestra e Ialorixá, é fundamental para a 

visibilidade e empoderamento dessas comunidades, demonstrando que é possível experienciar 

um acolhimento verdadeiro nas religiões afro-brasileiras. 

Como tese, pretendi defender que as pessoas trans* podem reivindicar sua participação 

nas religiões afro-brasileiras e combater as cisnormas nos terreiros e transfobias religiosas a 

partir da performance corpórea, no qual, a partir do exercício do direito de aparecer, exigem 

inserção na religião de forma plena. 

A conclusão central deste trabalho é que a inclusão das pessoas trans* nos espaços 

religiosos depende da superação dos preconceitos internalizados pelos/as dirigentes e da 

abertura para um diálogo sobre transgeneridade e consulta aos Orixás, que já acolhem essas 

pessoas de maneira incondicional, pois reconhecem os/as seus/uas filhos/as por sua essência, 

pelo seu orí. Somente assim será possível construir comunidades religiosas mais inclusivas e 

respeitosas com todas as suas particularidades. 

Dessa forma, reafirma-se a importância da luta por direitos e espaços para a população 

trans* em todos os contextos, incluindo o religioso, promovendo um ambiente de respeito, 

acolhimento e valorização da diversidade. 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



104 
 

REFERENCIAS 

 

ARAÚJO, A. J. de S. OLIVEIRA, G. F. de. Ciência e Subjetividade: histórias de vida como 

metodologia. Tendências Caderno de Ciências Sociais: Ciência e Experiência – artigos e 

ensaios sobre espiritualidade. Crato – CE, n. 3, p. 17 – 38, set. de 2005. 

ARAÚJO, Kallile Sacha da Silva. A festa do Mestre Cobra Coral como microcosmo para as 

negociações de gênero de Dandara: um corpo trans na cozinha d terreiro. In: ASSUNÇÃO, Luiz 

(org.). EGBÉ: ancestralidades, articulações e patrimônio. Natal: Caravela, 2023. p. 101-124. 

BAEZ, Gustavo Cesar Ojeda. Mestres, territórios e identidades pesqueiras em João Pessoa: 

etnografia dos sistemas culturais da pesca artesanal nos bairros da Penha e 

Jacarapé. 2016. 269 f. Tese (Doutorado) - Curso de Ciências Sociais, Universidade Federal de 

Campina Grande, Campina Grande, 2016. Disponível em: 

<file:///C:/Users/Usuario/Downloads/GUSTAVO%20CESAR%20OJEDA%20BAEZ%20-

%20TESE%20PPGCS%202016..pdf>. Acesso em: 25 abr. 2019. 

BARBOSA, Bruno Rafael Silva Nogueira; SILVA, Laionel Vieira da. "Os cães do inferno se 

alimentam de blasfêmia": religião e transfobia no ciberespaço. Ciencias Sociales y Religión/ 

Ciências Sociais e Religião, Porto Alegre, v. 18, n. 24, p. 110-133, jul. 2016. 

BASTIDE, Roger. O candomblé da Bahia: rito nagô. São Paulo: Companhia das Letras, 2001. 

BEAUVOIR, Simone de. O segundo sexo: fatos e mitos. 5. ed. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 

2019. 

BENTO, Berenice. TRANSVIAD@S: gênero, sexualidade e direitos humanos. Salvador: 

Edufpb, 2017. 

BIRMAN, Patrícia. Transas e transes: sexo e gênero nos cultos afro-brasileiros, um 

sobrevôo. Estudos Feministas [ONLINE], Florianópolis, v. 13, n. 2, p. 403-414, mai/ago. 

2005. 

BOURDIEU, Pierre. A economia das trocas simbólicas. 3ª ed., São Paulo, Perspectiva, 2003. 

BRASILEIRO, Castiel Vitorino. Quando encontro vocês: macumbas de travesti, feitiços de 

bixa. Vitória: Editora da Autora, 2019. 

BUTLER, Judith. Corpos em aliança e a política das ruas: notas para uma teoria performativa 

de assembleia. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2018. 

______________. Problemas de Gênero: feminismo e subversão da identidade. Tradução 

de Renato Aguiar. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2003. 

______________. Problemas de Gênero: feminismo e subversão da identidade. Tradução 

de Renato Aguiar. 9° ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2015. 

CALLOU, Tiago Alves. Dar "Close" nas Romarias: percursos de vidas transexuais e travestis 

nas peregrinações e devoções a padre cícero. 2019. 00 f. Dissertação (Mestrado) - Curso de 

Ciências das Religiões, Universidade Federal da Paraíba, João Pessoa, 2019. 

CAMINHAS, Lorena Rúbia P.. BUTLER ALÉM DO GÊNERO: a performatividade na política 

de reconhecimento. In: SEMINÁRIO INTERNACIONAL FAZENDO GÊNERO 11 & 13TH 

WOMEN’S WORLDS CONGRESS, 2017, Florianópolis. Anais Eletrônicos. Florianópolis: 

S.I.., 2017. p. 1-13. Disponível em: 

http://www.en.wwc2017.eventos.dype.com.br/resources/anais/1517835509_ARQUIVOMode

looficialFazendooGenero2017.pdf. Acesso em: 29 maio 2022. 



105 
 

CAMPOS, Zuleica Dantas Pereira. De Xangô a Candomblé: transformações no mundo afro-

pernambucano (From Xangô to Candomblé. Horizonte, [s.l.], v. 11, n. 29, p.13-28, 27 mar. 

2013. Pontifícia Universidade Católica de Minas Gerais. 

CAPPONI, Giovanna. Apresentação. In: LEMOS, Kaio. No candomblé, quem é homem e 

quem não é? Rio de Janeiro: Metanoia, 2019. p. 15-16. 

CARNEIRO, Edson. Candomblés da Bahia. 9. Ed. São Paulo: WMF Martins Fontes, 2008. 

CRESWELL, John W.. Investigação qualitativa e projeto de pesquisa: escolhendo entre 

cinco abordagens. 3. ed. Porto Alegre: Penso, 2014. 

ELER, Guilherme. O que é o pajubá, a linguagem criada pela comunidade LGBT. 

Disponível em: https://super.abril.com.br/cultura/o-que-e-o-pajuba-a-linguagem-criada-pela-

comunidade-lgbt/. Acesso em: 07 jun. 2022. 

FACCHINI, Regina. "Sopa de Letrinhas"? - Movimento homossexual e produção de 

identidades coletivas nos anos 90: um estudo a partir da cidade de São Paulo. 2002. 245 f. 

Dissertação (Mestrado) - Curso de Mestrado em Antropologia Social, Universidade Estadual 

de Campinas, Campinas, 2002. 

FERRETTI, Mundicarmo. Oralidade e transmissão do saber nas religiões afro-brasileiras. In: 

ALMEIDA, Adroaldo J.; SANTOS, Lyndon de A.; FERRETTI, Sergio F. (Org.). Religião, 

raça e identidade. São Paulo: Paulinas, 2009. p. 123-128. 

FREITAS, Martha. Transgêneros (travestilidades). In: VIEIRA, Tereza Rodrigues (Org.). 

Minorias Sexuais: Direitos e preconceitos. Brasília: Consulex, 2012. p. 301-317. 

FRY, Peter. Para inglês ver: identidade e política na cultura brasileira. Rio de Janeiro: Zahar, 

1982. Disponível em: 

<https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/4413192/mod_resource/content/1/Fry%2C%20Pete

r_Para-Ingles-Ver-Identidade-e-Politica-Na-Cultura-Brasileira.pdf>. Acesso em: 05 mar. 2019. 

HALL, Stuard. Quem precisa da Identidade. In: SILVA, Tomaz Tadeu da (org.). Identidade e 

diferença: a perspectiva dos estudos culturais. Petrópolis: Vozes, 2014. p. 103-133. 

JESUS, Jaqueline Gomes de. Apresentação. In: MOIRA, Amara et al. Vidas Trans: A coragem 

de existir. Bauru: Astral Cultural, 2017. p. 9-12. 

_______________________. O axé transpondo preconceitos. In: DIAS, Claudenilson da 

Silva. Identidades trans em candomblés: entre aceitações e rejeições. Salvador: Devires, 

2020. p. 7-9. 

_______________________. Xica Manicongo: a transgeneridade toma a palavra. Revista 

Docência e Cibercultura, Rio de Janeiro, v. 3, n. 1, p. 250-260, jan/abr. 2019. Disponível em: 

https://www.e-publicacoes.uerj.br/index.php/re-doc/article/view/41817/29703. Acesso em: 01 

jun. 2022. 

KILOMBA, Grada. Memórias da plantação: episódios de racismo cotidiano. Rio de Janeiro: 

Cobogó, 2019. 

KULICK, Don. Travesti: Prostituição, sexo, gênero cultura no Brasil. Rio de Janeiro: Fiocruz, 

2008. 

LAGOS, Nilza Menezes Lino. Segredos e Intigras: Relações entre violências de gênero e o 

processo de masculinização nas lideranças de práticas religiosas afro-brasileiras em Porto 

Velho (RO). 2012. 220 f. Tese (Doutorado) - Curso de Ciências da Religião, Universidade 

Metodista de São Paulo, São Bernardo do Campo, 2012. Disponível em: 

<http://pct.capes.gov.br/teses/2012/33017018001P0/TES.PDF>. Acesso em: 18 abr. 2019. 



106 
 

LANDES, Ruth. A cidade das Mulheres. 2. ed. Rio de Janeiro: Editora UFRJ, 2002. 

LE BRETON, David. A sociologia do corpo. 2. ed. Petrópolis: Vozes, 2006. 

LEMOS, Fernanda. Entrevista com Joan Scott. Mndrágora, v. 19, n. 19, p. 161-164, 2023. 

LEMOS, Kaio. No candomblé, quem é homem e quem não é? Rio de Janeiro: Metanoia, 

2019. 

LIRA, Larissa Sarmento; MEDEIROS, Lucas Gomes de. ENTRE VESTES E OBJETOS: 

gênero e cultura material nas religiões afro-ameríndias. Revista Transversos, [S.L.], v. 1, n. 

29, p. 55-77, 23 dez. 2023. Universidade de Estado do Rio de Janeiro. 

http://dx.doi.org/10.12957/transversos.2023.79535. 

LOZANO, J. E. A. Prática e estilos de pesquisa na história oral contemporânea. In: AMADO, 

J. FERREIRA, M. de M. (Coord.). Usos e abusos da história oral. 5º ed. Rio de Janeiro: 

Editora FGV, 2002. 

MARANHÃO F°, Eduardo Meinberg de Albuquerque. “Admita que vc não tem útero”: 

violências de candomblecistas a mulheres transexuais e travestis do candomblé no 

facebook. Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 18, n. 32, p.343-370, dez. 2016. 

Disponível em: <http://ojs.ufgd.edu.br/index.php/FRONTEIRAS/article/view/5866/3005>. 

Acesso em: 18 abr. 2019. 

MARANHÃO FILHO, Eduardo Meinberg de Albuquerque. Amar e mudar as coisas no arco-

íris de Euá: sagrado não binário, epistemologia do a(fé)to e teologia queer de orixá como 

alternativas à transfobia religiosa. Mandrágora, São Paulo, v. 28, n. 2, p. 169-198, jan. 2022. 

MARANHÃO Fº, Eduardo Meinberg de Albuquerque. Desestabilizando e rasurando conceitos 

(sobr)e identidades. Agenda Social, S.i., v. 9, n. 2, p.30-45, 2015. Disponível em: 

<http://www.revistaagendasocial.com.br/index.php/agendasocial/article/view/219/0>. Acesso 

em: 05 abr. 2019. 

MELO, Miguel Angelo Silva de. Lgbtfobia na tradição religiosa Iorubá do Ifá: especulações e 

práticas da heteronormatividade. Odeere (uesb), [s.l.], v. 3, n. 3, p.94-130, jan/jun. 2017. 

Universidade Estadual do Sudoeste da Bahia/Edicoes UESB. 

http://dx.doi.org/10.22481/odeere.v3i3.1575. Disponível em: 

<http://periodicos2.uesb.br/index.php/odeere/article/view/1575/1358>. Acesso em: 20 jun. 

2018. 

MESQUITA, Ralph Ribeiro. Entre homens, mulheres e deuses: Identidade, gênero e 

(homo)sexualidade no contexto religioso afro-brasileiro. Gênero, Niteroi, v. 4, n. 2, p.95-117, 

1. sem. 2004. Disponível em: <http://www.revistagenero.uff.br/index.php/revistagenero 

/article/view/248/168>. Acesso em: 09 jun. 2018. 

MORA, Edinei Aparecido et al. A utilização do nome social por travestis e transexuais na rede 

de ensino como forma de inclusão social. In: VIEIRA, Tereza Rodrigues (org.). Minorias 

sexuais: direitos e preconceitos. Brasília: Consulex, 2012. p. 353-374. 

NÁPOLI, Edem. Direito constitucional: na medida certa para concursos. São Paulo: Editora 

JusPodivm, 2024. 

NASCIMENTO, Letícia Carolina Pereira do. Transfeminismo. São Paulo: Jandaíra, 2021. 

NASCIMENTO, Wanderson Flor do. Transgeneridade e Candomblés: notas para um 

debate. Revista Calundu, [S.L.], v. 3, n. 2, p. 18, 30 dez. 2019. Biblioteca Central da UNB. 

http://dx.doi.org/10.26512/revistacalundu.v3i2.28957. 



107 
 

OLIVEIRA, L. de. O uso de histórias de vida na pesquisa sobre a família e orientação sexual. 

In: CORDEIRO, D. S. (Org.). Temas Contemporâneos em Sociologia. Fortaleza: Editora Iris, 

2013. 

ORTIZ, Renato. A morte branca do feiticeiro negro: umbanda e sociedade brasileira. 2. ed. 

São Paulo: Brasiliense, 1999. 

PAZ, Renata Marinho; CALLOU, Tiago Alves. O corpo questionado: consideração acerca da 

participação de transgêneras/os nas religiões afro-brasileiras. Paralellus, Recife, v. 11, n. 27, 

p. 179-195, mai/ago. 2020. 

PEREIRA, Rodrigo da Cunha. Para além do binarismo: transexualidades, homoafetividades e 

intersexualidades. In: DIAS, Maria Berenice (org.). Intersexo. São Paulo: Revistas dos 

Tribunais, 2018. p. 29-48. 

PODESTÀ, Lucas Lima de. Ensaio sobre o conceito de transfobia. Revista de Estudos 

Indisciplinares em Gêneros e Sexualidades, Salvador, v. 1, n. 11, p. 363-380, mai/out. 2019. 

POLLAK, Michael. Memória, Esquecimento, Silencio. Estudos Históricos, Rio de Janeiro, v. 

2, n. 3, p.3-15, 1989. 

POSSEBON, Elisa Gonçalves. O universo das emoções: uma introdução. João Pessoa: 

Libellus, 2017. 

PRECIADO, Beatriz. Manifesto Contrassexual. São Paulo: N-1 Edições, 2014 

RAMOS, Arthur. A aculturação negra no Brasil. Rio de Janeiro: Biblioteca Pedagógica 

Brasileira, 1942. 

RIBEIRO, Djamila. Lugar de fala. São Paulo: Pólen, 2019. 

SALIH, Sara. Judith Butler e a Teoria Queer. Belo Horizonte: Autêntica, 2017. 

SAMPAIO, Dilaine Soares. Catimbó-Jurema: narrativas encantadas que contam histórias. In: 

SILVEIRA, Emerson Sena da; SAMPAIO, Dilaine Soares (org.). Narrativas Míticas: análises 

das histórias que as religiões não contam. Petrópolis: Vozes, 2018. p. 265-291. 

SAMPAIO, Dilaine Soares. CATIMBÓ E JUREMA: UMA RECUPERAÇÃO E UMA 

ANÁLISE DOS OLHARES PIONEIROS. Debates do Ner, [s.l.], v. 2, n. 30, p.151-194, 15 fev. 

2017. Universidade Federal do Rio Grande do Sul. http://dx.doi.org/10.22456/1982-

8136.63469. Disponível em: <https://seer.ufrgs.br/debatesdoner/article/view/63469>. Acesso 

em: 19 abr. 2019. 

SAMPAIO, Dilaine Soares. Corporeidade e religião. In: RIBEIRO, Claudio de Oliveira; 

ARAGÃO, Gilbraz; PANASIEWICZ, Roberlei (org.). Dicionário do Pluralismo Religioso. 

São Paulo: Recriar, 2020. p. 31-37 

SANTOS, Ailton da Silva. O gênero na berlinda: reflexões sobre a presença de travestis e 

mulheres transexuais nos terreiros de candomblé. in: seminário internacional enlaçando 

sexualidades, 3., 2013, Salvador. Anais.... Salvador: Uneb, 2013. p. 1 - 19. Disponível em: 

<http://www.uneb.br/enlacandosexualidades/files/2013/06/O-g%C3%AAnero-na-berlinda-

reflex%C3%B5es-sobre-a-presen%C3%A7a-de-travestis-e-mulheres-transexuais-nos-

terreiros-de-candombl%C3%A9.pdf>. Acesso em: 05 jul. 2018. 

SANTOS, John Elton Costa dos; NOBRE, Maria Teresa. A mística-minoritária: um conceito 

para a análise da experiência religiosa de homens transexuais. Religare, João Pessoa, v. 19, n. 

2, p. 140-163, dez. 2022. 



108 
 

SILVA, Vagner Gonçalves da. Candomblé e Umbanda: caminhos da devoção brasileira. 2. 

ed. São Paulo: Selo Negro, 2005. 

TRANSGENDER EUROPE. Atualização global de monitoramento de assassinatos trans 

em 2023. Disponível em: https://tgeu.org/trans-murder-monitoring-2023-global-update/. 

Acesso em: 26 maio 2024. 

TRANSGENDER EUROPE. Trans Murder Monitoring Update Trans Day of 

Remembrance 2023. Disponível em: https://transrespect.org/wp-

content/uploads/2023/11/TvT_TMM_TDoR2023_Table.pdf. Acesso em: 26 maio 2024. 



109 
 

                                                   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

APÊNDICE 

  



110 
 

GLOSSÁRIO 

 

A 

Aqué – Palavra em pajubá que designa dinheiro.  

Assexualidade – Termo para designar pessoas com falta de interesse ou desejo sexual. São 

pessoas que não expressam atração sexual significativa para com outras pessoas.  

B 

Binarismo de gênero – Compreensão que o gênero é pautado em masculino e feminino, não 

englobando outras formas identidárias.  

Bissexualidade – Orientação sexual caracterizada pela atração sexual, afetiva, emocional e/ou 

romântica por pessoas de ambos os gêneros – homens e mulheres. Bissexuais podem sentir 

atração por pessoas do mesmo gênero, quanto de gêneros diferentes.  

C 

Cisgênero – Termo para designar as pessoas cuja a identidade de gênero corresponde ao sexo 

atribuído no nascimento. 

Cisheteronormatividade – Termo que engloba crenças e normas que privilegiam a 

cisgeneridade e heterossexualidade.  

Cisnormatividade – Termo usado para designar a presunção de que todas as pessoas são 

cisgêneras, bem como a sua superioridade. 

Cistema – Termo utilizado para representar sistema de normas, valores e estruturas que 

perpetua a cisnormatividade. 

G 

Gay - Termo que designa um homem que tem atração sexual, afetiva, emocional e/ou romântica 

por outro homem. 

H 

Heteronormatividade – O termo faz referência a uma suposição/hipótese de que a 

heterossexualidade é a orientação sexual posta como normal e natural 

Homonormatividade – É um conceito que descreve a incorporação de normas 

heteronormativas dentro da comunidade LGBTQIAPN+. 

Homossexualidade – Orientação sexual caracterizada pela atração sexual, afetiva, emocional 

e/ou romântica por pessoas do mesmo sexo/gênero.  

Heterossexualidade - Orientação sexual caracterizada pela atração sexual, afetiva, emocional 

e/ou romântica por pessoas do sexo/gênero oposto. 



111 
 

Heterosistema – Conceito que se refere a uma estrutura institucionalizante, social e/ou cultural 

que gera privilégios a normaliza a heterossexualidade, enquanto subalterniza as demais 

orientações sexuais.  

I 

Intersexuais – São pessoas que nascem com uma variação biológica (genital, cromossômica, 

hormonal e/ou secundária) e consequentemente com características sexuais que não se 

enquadram tipicamente e/ou exclusivamente nas definições de masculino e feminino.   

K 

Kink – Termo que se refere a práticas sexuais e/ou fetiches considerados como não 

convencionais ou tradicionalmente aceitos. 

L 

Lésbica – Termo que designa uma mulher que tem atração sexual, afetiva, emocional e/ou 

romântica por outra mulher.   

N 

Não binário - É uma identidade de gênero que não se enquadra exclusivamente nas categorias 

tradicionais de masculino ou feminino. 

P 

Pansexualidade – Termo que definem pessoas que tem atração sexual, afetiva, emocional e/ou 

romântica por pessoas, independentemente das suas identidades de gênero. 

Q 

Queer – O termo pode ser usado como conceito guarda-chuva para abranger uma variedade de 

identidades não heterossexuais e não cisgêneras.   

S 

Sexista – O termo designa atitudes ou práticas que fomentam a discriminação/preconceito tendo 

como base o sexo ou o gênero.  

T 

Travesti – O termo travesti faz referência a uma identidade de gênero, presente principalmente 

na América Latina, sendo pessoas que nasceram com o órgão genital masculino e designadas 

ao sexo masculino, mas que se identificam com o gênero feminino e, geralmente, assumem a 

expressão de gênero feminina. Destaco que diferentemente das mulheres transexuais, muitas 

travestis não se identificam, necessariamente, como mulheres, sendo uma identidade própria 

dentro do guarda-chuva do gênero.  

Trans* - O asterisco tem por finalidade realizar a marcação de um termo guarda-chuva – 

umbrela term – que se refere a diversas experiências de gênero não normativas. 



112 
 

Transvi@do – Termo utilizado pela socióloga Berenice Bento como sinônimo para teoria 

queer. Faz referência as pessoas que desafiam as normas tradicionais de gênero e/ou 

sexualidade. 

Transfeminismo – É uma perspectiva/movimento dentro do feminismo centrado nas vivências 

e vozes das pessoas transgêneras.   

Transgênero – Termo utilizado abrangente para descrever pessoas que possuem identidade de 

gênero diferente ao sexo atribuído ao nascimento.   

Transgeneridade – Termo que engloba as várias identidades/expressões de gênero que 

divergem da cisnormatividade e ao sexo atribuído ao nascimento.  

Transexuais – Termo que define pessoas cuja a identidade de gênero diverge do sexo atribuído 

ao nascimento.  

# 

2-espíritos – O termo é uma expressão utilizada por alguns povos indígenas das Américas para 

descrever pessoas que possuem expressão de gênero que combinam características masculinas 

e femininas, bem como características sociais e espirituais.  

 

 


	INTRODUÇÃO
	1 O CORPO EM CONSTRUÇÃO
	1.1 A construção da categoria gênero
	1.2 Pessoas transgêneras e a construção da subjetividade.
	1.3 Considerações parciais

	2 LACRANDO NAS PESQUISAS AFRO: OS PESQUISADORES SÃO DO BABADO?
	2.1 Os caminhos do gênero e da transgeneridade na produção acadêmica afro-brasileira.
	2.2 Um sobrevoo nas pesquisas sobre transgeneridade e religiões afro-brasileiras.
	2.3 Nos caminhos da transvivência os encontros se tornam histórias de vida.
	2.4 Considerações parciais

	3 A DOR SILENCIADA NOS TERREIROS
	3.1 Transcídio, transfobia e direitos humanos: re(significações) no território brasileiro
	3.2 Processos transfóbicos e cisnorma dos/nos terreiros
	3.3 Considerações parciais

	4 TRANSVIVÊNCIAS NOS TERREIROS
	4.1 As idas e vindas na busca do equilíbrio entre corpo e religião.
	4.2 O orixá proibiu? Dilemas sobre a transição de gênero nos terreiros.
	4.3. Meu corpo, minhas regras e meu orixá: resistências trans* nas vivências de terreiro.
	4.4. Considerações parciais

	CONSIDERAÇÕES FINAIS
	REFERENCIAS
	APÊNDICE
	GLOSSÁRIO




