UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAIBA
CENTRO DE EDUCACAO

PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM CIENCIAS DAS RELIGIOES

MONICY ARAUIJO SILVA

VISUALIZANDO A GUERRA: arte e cultos odinicos na Escandinavia dos séculos VI ao XI

JOAO PESSOA

2025



MONICY ARAUIJO SILVA

VISUALIZANDO A GUERRA: arte e cultos odinicos na Escandinavia dos séculos VI ao XI

Trabalho apresentado ao Programa de Pos-
Graduacdo em Ciéncias das Religides da
Universidade Federal da Paraiba para a obtengao

do titulo de doutora em Ciéncias das Religides.

Linha de Pesquisa: Abordagens Filosoéficas,

Histodricas e Fenomenoldgicas das Religides.

Orientador: Prof. Dr. Johnni Langer

JOAO PESSOA

2025



Catalogagdo na publicagéo
Segdo de Catalogagdo e Classificagéo

S586v Silva, Monicy Araujo.

Visualizando a guerra : arte e cultos odinicos na
escandindvia dos séculos VI ao XI / Monicy Araujo
Silva. - Joao Pessoa, 2025.

210 £. : 1il.

Orientag¢do: Johnni Langer.
Tese (Doutorado) - UFPB/CE.

1. Religido - Arte. 2. Fenomenoldgicas das
Religides. 3. Religides Nordicas antigas. 4. Abordagens

filoséficas. I. Langer, Johnni. II. Titulo.

UFPB/BC CDU 2:7(043)




UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAIBA
CENTRO DE EDUCAGCAO
PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM CIENCIAS DAS RELIGIOES

VISUALIZANDO A GUERRA: ARTE E CULTOS ODINICOS NA ESCANDINAVIA DOS
SECULOS VI AO XI.

MONICY ARAUIJO SILVA

Tese apresentada a banca examinadora formada pelos seguintes especialistas.

Johnni Langer
(orientador)

Alberto Robles Delgado
(membro-externo)

Documento assinado digitalmente

AJ SANDRO TEIXEIRA MOITA
g We Data: 01/08/2025 12:31:32-0300

Verifique em https://validar.iti.gov.br

Sandro Teixeira Moita
(membro-externo)

Pablo Gomes-de Miranda
(membro-externo)

Vitor'Chaves de Souza
(membro-interno)

Aprovada em 30 de julho de 2025.



AGRADECIMENTOS

A Deus, pois tudo acontece na forma e no tempo dele.

Nestes agradecimentos ndao cabem todas as pessoas que me ajudaram de forma direta
ou indireta nos caminhos que me trouxeram até aqui, mas sou profundamente grata a todas as
palavras e acdes de cada um, pois foram fundamentais nessas trilhas até aqui. De maneira

muito especial, agradeco aos meus pais.

Agradeco profundamente ao meu orientador, que orientou nao s esta pesquisa, mas
toda minha vida académica e por acreditar e incentivar novamente a constru¢ao de mais um
trabalho. Ao grupo de pesquisa NEVE pelas varias trocas de conhecimento que possibilitaram

a construgdo desta pesquisa.

De maneira muito especial e carinhosa agradeco a Raquel de Lourdes de Miranda
Guedes Pinheiro pela acolhida e cuidados que teve comigo durante os meses da minha

gravidez durante o doutorado.

Agrade¢co ainda, ao Programa de Poés-Graduagdo em Ciéncias das Religides,
coordenadores e docentes que ajudaram na construgdo desse estudo e aos funcionarios pela
ajuda na solugcdo dos problemas burocraticos. Por fim, a CAPES, Coordenagdao de

Aperfeicoamento Pessoal de Nivel Financeiro, pelo apoio financeiro dado a essa pesquisa.



Para minha deusa, Artemis.



He rides across land, sea, and air from the land of the living

To the land of the dead.

He is the bringer of the valiant dead from the battlefield to Valhalla!
Carry we who die in battle

Over land and sea

Across the rainbow bridge

To Valhalla

Odin's waiting for me

On his back the war God Odin rides
Sword and magic spear held high
Ride down from Asgard

To the battlefield

Bringer of the Valiant Dead

Who died but never yielded

Carry we who die in battle

Over land and sea

Across the rainbow bridge

To Valhalla

Odin's waiting for me

Manowar- Sleipnir (2007)



RESUMO

Ao lado do aspecto marcial e das questdes religiosas, a arte e as figuragdes sdo sem duvida, as
caracteristicas mais discutidas e analisadas no que diz respeito a Escandindvia. Sendo uma
area rica em imagens, que vao desde pinturas rupestres, passando pelas pedras ilustradas, que
sao exclusivas da ilha de Gotland, e pelas pedras runicas, chegamos até as figuras
tridimensionais de metal e as imagens feitas em metal, ferro, ouro e bronze, como as
bracteatas que, aqui, serdo objetos de andlise, bem como as outras citadas. Ainda que toda a
Escandinavia seja ricamente ilustrada, nas pesquisas feitas sobre o assunto, alguns periodos
estdo mais presentes em face de outros, seja por relevancia a pesquisa, seja pelas poucas
imagens obtidas sobre determinado periodo e, na presente pesquisa, estamos fazendo um
recorte que vai do século VI ao século XI. A andlise dos vestigios materiais e das Religides
Nordicas Antigas, passa por diversos interesses e intengdes que cada autor pretende com sua
pesquisa, nesta, buscamos compreender a representacdo de guerreiros e o contexto religioso
ou ritual no qual essas imagens foram feitas e difundidas, pois ainda que essas imagens nao
sejam expressoes diretas da realidade, entendemos que elas nos ajudam a entender as nuances
dessas religides e podemos compreender o uso feito desses objetos. Para a construcdo desta
pesquisa, partimos da hipdtese de que as representacdes de guerreiros nos monumentos e
artefatos estdo relacionadas ao contexto religioso e ritual, além disso, essas representacdes
estdo ligadas a ritos de batalhas reais, demostrando um vinculo marcial com o deus Odinn, e
ainda como hipdtese secunddria, da presente pesquisa, entendemos que as figuragdes mostram
outros aspectos do culto odinico. Partido dessas hipoteses, a presente pesquisa tem como
objetivo principal, compreender as formas de representacdao dos guerreiros € o contexto
religioso ou ritual, no qual as imagens foram feitas e difundidas e como um dos objetivos
secundarios, analisar os aspectos religiosos e guerreiros na arte e nos achados arqueologicos,
demostrando um vinculo marcial com os espiritos animais e com o deus Odinn, revelando um

outro aspecto importante da Religides Nordicas Pré-Crista voltadas para a guerra.

Palavras-chave: Cultura Material; Arte: Religido; Guerra; Bracteatas.



ABSTRACT

Alongside the martial aspect and religious issues, art and figurations are undoubtedly the most
discussed and analyzed characteristics about Scandinavia. Being an area rich in images,
ranging from cave paintings, through illustrated stones, which are exclusive to the island of
Gotland, and runic stones, we reach three-dimensional metal figures and images made in
metal, iron, gold and bronze, such as the bracteates that, here, will be the object of analysis, as
well as the others mentioned. Although all of Scandinavia is richly illustrated, in the research
done on the subject, some periods are more present than others, either due to their relevance
to the research or due to the few images obtained from a given period and, in the present
research, we are making a cut that goes from the 6th century to the 11th century. The analysis
of material remains, and Ancient Nordic Religions involves different interests and intentions
that each author intends with their research. In this research, we seek to understand the
representation of warriors and the religious or ritual context in which these images were made
and disseminated, because even though these images are not direct expressions of reality, we
understand that they help us understand the nuances of these religions and we can understand
the use made of these objects. To construct this research, we started from the hypothesis that
the representations of warriors in the monuments and artifacts are related to the religious and
ritual context, furthermore, these representations are linked to real battle rites, demonstrating a
martial link with the god Odinn , and also as a secondary hypothesis, of the present research,
we understand that the figurations show other aspects of the Odinic cult. Based on these
hypotheses, the present research has as its main objective to understand the forms of
representation of warriors and the religious or ritual context in which the images were made
and disseminated. As a secondary objective, to analyze the religious and warrior aspects in art
and archaeological findings, demonstrating a martial link with animal spirits and the god

Odinn, revealing another important aspect of Pre-Christian Nordic Religions focused on war.

Keywords: Material Culture; Art; Religion; War; Bracteates.



INDICE DE FIGURAS

FIGURA 1: OG 178-VADSTENA (FRENTE E VERSO).

FIGURA 2: OG 178-VADSTENA ((IK 377,1.)

FIGURA 3: OG 178-VADSTENA (EM DESENHO PARA VISUALIZACAO DAS RUNAS)

FIGURA 4: BRACTEATA DE TJURKO (DR BR75).

FIGURA 5: DETALHE DA INSCRICAO DA BRACTEATA DE TJURKO (DR BR75).

FIGURA 6: ACHADOS DE BRACTEATAS DE OURO ESCANDINAVAS.

FIGURA 7: MAPA DE BRACTEATAS CONTINENTAIS, NUMERADOS DE ACORDO COM IK.

FIGURA 8:FAMILIA DE DESIGN B7, CHAMADAS DE BRACTEATAS FEMININAS.

FIGURA 9: BRACTEATA TIPO A

FIGURA 10: BRACTEATA TIPO B.

FIGURA 11: BRACTEATA TIPO C.

FIGURA 12:BRACTEATA TIPO D.

FIGURA 13: BRACTEATA TIPO M

FIGURA 14: BRACTEATA TIPO M.

FIGURA 15: ESTILO ANIMAL DE SALIN.

FIGURA 16: IK 58 BRACTEATA DE FUNEN (DR BR42).

FIGURA 17: BRACTEATA DE FUNEN (DR BR43).

FIGURA 18: DR BR61 SIZLLAND 2 (IK98).

FIGURA 19: BRACTEATA DE VINDELEV- FRENTE (SECULO V).

FIGURA 20: BRACTEATA DE VINDELEV- VERSO (SECULO V).

FIGURA 21: DEMAIS OBJETOS ACHADOS ENCONTRADOS JUNTOS AS BRACTEATAS.

FIGURA 22: O TESOURO DE VINDELEV. FOTO DO MUSEU VEIJLE.

FIGURA 23: VINDELEV X4. RAIO-X DE SIGNE NYGAARD, KONSERVERINGSCENTER VEJLE.
91

FIGURA 24: DISTRIBUICAO DE TODAS AS REPRESENTACOES COM ELMOS COM CHIFRES.

FIGURA 25: EXEMPLOS DO PRIMEIRO SUBGRUPO.

FIGURA 26: EXEMPLO DO SEGUNDO SUBGRUPO.

FIGURA 27: EXEMPLOS DO TERCEIRO SUBGRUPO.

FIGURA 28: EXEMPLOS DO QUARTO SUBGRUPO.

FIGURA 29: EXEMPLO DO QUINTO SUBGRUPO.

FIGURA 30: EXEMPLO DO SEXTO SUBGRUPO.

FIGURA 31: PAINEIS DE ELMOS COM MOTIVO DE UM GUERREIRO COM LANCAS.

FIGURA 32:BAINHA DE ESPADA DE GUTENSTEIN, ALEMANHA.

52
53
54
55
56
57
58
62
67
68
68
69
70
70
74
78
79
81
82
83
85
86
88

92
93
95
96
97
97
98
99



FIGURA 33: DETALHE DO ELMO DE VALSGARDE 7. 100

FIGURA 34: PLACA DO ELMO DE TORSLUNDA, OLAND. PERIODO VENDEL. 100

FIGURA 35: PLACAS DE ELMO DE TORSLUNDA, OLAND, SUECIA. SEcULOS VI- VIII, PERIODO

VENDEL. 101
FIGURA 36: ELMO DE VALSGARDE 7, UPPLAND, SUECIA, SECULO VIL. 103
FIGURA 37: ELMO DE VALSGARDE 7, UPPLAND, SUECIA, SECULO VIL. 103
FIGURA 38: RECONSTRUCAO DO ELMO DE SUTTON HOO. 104
FIGURA 39: RECONSTRUCAO DO ELMO DE SUTTON HOO. 104
FIGURA 40: REPRESENTACAO DE UMA AVE NA FRONTE DO ELMO DE SUTTON HOO. 106

FIGURA 41: ESTELA DE GOTLAND BRO KYRKA I (TIPO A) NA PAREDE DA IGREJA (FOTO DE M.

EGELER). 109
FIGURA 42:CRONOLOGIAS DOS VARIOS EDITORES. 112
FIGURA 43:QUATRO TIPOS DE ESTELAS SEGUNDO ANDREN., 114
FIGURA 44: FORMATO GERAL DAS ESTELAS. 114
FIGURA 45: ESTELA G21 ARDRE KYRKA VIII, GOTLAND, SUECIA, SECULO IX-X. 121
FIGURA 46: ARDRE VIII SOB A TECNICA RTI. FOTOGRAFO: BENGT A. LUNDBERG. 123

FIGURA 47: DETALHE 'CENTRAL' DA ESTELA G21 ARDRE KYRKA VIII, GOTLAND, SUECIA,
SECULO IX-X. 124

FIGURA 48: DETALHE DA PARTE SUPERIOR (COM MODIFICACOES) DA ESTELA G21 ARDRE KYRKA

VIII, GOTLAND, SUECIA, SECULO IX-X. 125

FIGURA 49: ESTELA GP 390 STENKYRKA LILLBJARS III, PAROQUIA DE STENKYRKA. SECULO
VII-X. 128

FIGURA 50: DETALHE INFERIOR (COM MODIFICACOES) DA ESTELA GP 390 STENKYRKA
LILLBJARS III 130
FIGURA 51: GP 339 RUTE ST. VALLE 2. 131

FIGURA 52: IMAGEM DE FRAGMENTO DE PEDRA DE STORA VALLE NA PAROQUIA DE RUTE EM
GOTLAND (GF (C9212:20; RAA RUTE 23). IMAGEM RTI, MODO DE RENDERIZAGCAO

APRIMORAMENTO. 132

FIGURA 53: IMAGEM RTI RETOCADA COM ENFASE. 132

FIGURA 54:DETALHE SUPERIOR (COM MODIFICACOES) DA ESTELA GP 390 STENKYRKA

LILLBJARS III 134

FIGURA 55: ESTELA GP0258 (LARBRO TANGELGARDA I). 137

FIGURA 56: ESTELA GP0258 (LARBRO TANGELGARDA I); MODIFICADA, DETALHE SUPERIOR 139

FIGURA 57: LARBRO TANGELGARDA I, DETALHES TRACADOS NA FOTO DE L. ESHLEMAN. 140



FIGURA 58:GP 253 LARBRO STORA HAMMARS I, PAROQUIA DE LARBRO, SUECIA, (700-1000
D.C.). 142

FIGURA 59:GP 253 LARBRO STORA HAMMARS I, PAROQUIA DE LARBRO, SUECIA, (700-1000

D.C.); MODIFICADO, DETALHE INFERIOR 143

FIGURA 60:GP 253 LARBRO STORA HAMMARS I, PAROQUIA DE LARBRO, SUECIA, (700-1000

D.C.); MODIFICADO, DETALHE CENTRAL. 144

FIGURA 61:GP 253 LARBRO STORA HAMMARS I, PAROQUIA DE LARBRO, SUECIA, (700-1000

D.C.); MODIFICADO, DETALHE SUPERIOR 146

FIGURA 62: PLANTA DE PEDRAS RUNICAS COLOCADAS COMO FUNDAMENTOS PARA OS PILARES

DO PRESBITERIO DA CATEDRAL GOTICA EM UPPSALA. 153
FIGURA 63: PERFIS DE SERPENTES DE ANNE-SOFIE GRASLUND. 155
FIGURA 64: TIPOS DE CRUZES. 158
FIGURA 65: U678 SKOKLOSTER KYRKA. 160
FIGURA 66: U678 SKOKLOSTER KYRKA. 161

FIGURA 67: ESQUEMA COMPLETO DA U678 SKOKLOSTER KYRKA MOSTRA AMBOS OS LADOS. 162

FIGURA 68: U1034 TENSTA KYRKA. 164
FIGURA 69:RUNSTEN SO 112. 165
FIGURA 70: SO 86. 166
FIGURA 71:SLM D1-152 — RUNSTEN I SLABRO, NYKOPING. 166
FIGURA 72: VG56 KALLBY, KALLBYAS, DETALHE DA FIGURACAO. 168
FIGURA 73: VG56 KALLBY, KALLBYAS. 169
FIGURA 74: OG 181 LADO A. 173
FIGURA 75: OG181 LEDBERG FACE OESTE. 174
FIGURA 76: OG181 LEDBERG LADO B. 175

FIGURA 77: OG181 LEDBERG, DETALHE LADO B. 178




SUMARIO

INTRODUCAO

1

TABELA 1: ESTILOS DE ARTE PRE-VIKING

3

TABELA 2: ESTILOS DE ARTE DA ERA VIKING

4

QUADROS CRONOLOGICOS DOS OBJETOS EM ANALISE

16

CAPITULO 1: RELIGIOES NORDICAS PRE-CRISTA: CONCEITO, TEORIA E

METODO

18

1.1 RELIGIOES NORDICAS ANTIGAS

19

1.2 APONTAMENTOS TEORICOS

28

1.3 SOBRE O METODO

35

1.4 USO DE OBJETOS E IMAGENS NA RELIGIAO

40

CAPITULO 2- PROTECAO NA GUERRA: BRACTEATAS E PLACAS DE ELMOS 47

2.1 BRACTEATAS: CRONOLOGIA E ANALISE

59

FLUXOGRAMA 1: TIPOLOGIAS FEITAS NO SECULO XIX

60

FLUXOGRAMA 2: TIPOLOGIA CLASSICA E OUTRAS TIPOLOGIAS PARALELAS

60

2.1.1 CLASSIFICACAO DE ACORDO COM AS IMAGENS

67

2.1.2 CLASSIFICACAO DE ACORDO COM AS RUNAS

71

2.2 BRACTEATAS: DR BR42, DR BR43, SEELAND II E DE VINDELEV

73

2.3 PLACAS DE ELMOS DO PERIODO VENDEL

89

CAPITULO 3- VISUALIZANDO A GUERRA: ESTELAS DE GOTLAND

3.1 ASESTELAS DE GOTLAND: CLASSIFICACAO

3.2 ESTELAS DE GOTLAND: UMA ANALISE

3.3 ESTELA GP 21 ARDRE KYRKA VIII

3.4 ESTELA GP 390 STENKYRKA LILLBJARS III

3.5 ESTELA GP0258 (LARBRO TANGELGARDA I)

3.6 ESTELA GP 253 LARBRO STOLA HAMMARS I

CAPITULO 4- MONUMENTOS: AS PEDRAS RUNICAS

4.1 PEDRAS RUNICAS: CONTEXTO HISTORICO, CRONOLOGIA E DISTRIBUICAO

4.2 PEDRAS RUNICAS: QUESTOES DE ANALISE

108

111
116
121
128
137
142

149

150
155



5.1 U678 SKOKLOSTER KYRKA

5.2 VG56 KALLBY, KALLBYAS

5.3 OG 181 LEDBERG

CONSIDERACOES FINAIS

BIBLIOGRAFIA

FONTES PRIMARIAS

OBRAS DE REFERENCIA

MATERIA EM SITE E SITES DE CONSULTA

160
168
173

180

188

188
189
198



INTRODUCAO

A partir do século XX, observamos um aumento no nimero de pesquisas, no Brasil,
sobre religiosidades da Europa antiga e medieval, principalmente sobre as Religides Nordicas
Antigas, com as primeiras produgdes académicas sobre o tema comecando ainda na década de
1950. Entre as décadas de 1960 a 1990 temos praticamente uma auséncia em pesquisas
académicas sobre a religiosidade nordica, porém, a década de 1990 trouxe novas luzes ao
estudo académico da Escandindvia medieval, principalmente pela multiplicacdo de
especialistas, centros de pesquisa e tradugdes de manuais sobre historia e cultura dos nordicos
e a popularizacdo da temdtica por meio da tradu¢do de algumas fontes e estudos sobre
mitologia nérdica e a tradugdo de produgdes estrangeiras (Langer, 2016, p. 914). A partir dos

anos 2000, temos um aumento significativo de trabalhos em portugués sobre a tematica.

O fascinio pela sociedade noérdica durante a Era Viking, fomentou diversos trabalhos,
incluindo pesquisas sobre vestuario, configuracdo social, alimentagdo, diversos outros
assuntos e principalmente, religido e guerra. O fascinio por esses ultimos temas se da, seja
pelo interesse em trabalhar as deidades (que vao figurar em filmes ou em outros veiculos de
massa), seja pelo crescimento do paganismo ou pela motivagdo de recriar em algum nivel os
armamentos ou taticas de guerra empreendida por eles. Os trabalhos, entdo, vao girar em
torno de cada um desses aspectos, analisando-os de forma separada e pormenozidas,
entretanto, ao olharmos para essa sociedade, principalmente durante o periodo mencionado,
percebemos que ambos as tematicas entdo imbricadas de tal forma que nos parece estranho
nao serem utilizados como tematica principal em mais trabalhos académicos. Nos voltando
para as Ciéncias das Religides, no Brasil, percebemos que grande parte das pesquisas voltadas
para as religides, possuem, principalmente, um foco voltado mais para as questdes espirituais,
ritualisticas, para a relagdo entre agentes religiosos e a comunidade, bem como também, a
dicotomia entre o sagrado e o secular, e menos voltado para o imbricamento tratado nesta

pesquisa.

A presente pesquisa parte de uma inquieta¢do e da necessidade de um maior niimero
de pesquisas que explorem tanto religido, quanto guerras nessas sociedades antigas, ja que
tendemos a ver ambos 0s aspectos como algo separado ou distante. Dessa forma, esta analise,
surge também de uma inquieta¢do advinda da dissertacdo de mestrado, nesse sentido, vamos

buscar, na perspectiva material das Religides Nordica Antigas, elementos que nos ajudem a



compreender a interagdo entre as representagdes dos guerreiros € os aspectos religiosos que
estdo retratados na arte religiosa feita pelos escandinavos, bem como a sociedade lidava com

essa cultura material, que era até certo ponto voltada para a guerra e para a religido.

Em grande parte das sociedades antigas ndo havia uma clara divisdo entre guerra e
religido e entre estes e os demais aspectos da sociedade e ainda na modernidade ou pds-
modernidade essa delimitagdo ainda se apresenta de forma borrada. Junto & capacidade de
produzir e transmitir cultura, a experiéncia religiosa ¢ a marca mais distintiva da humanidade
e assim como a guerra, a religido! ¢ parte constituinte e muitas vezes fundamental para as
sociedades e em algumas delas, ela pode até direcionar a¢des no ambito politico. A relagdo
entre religido e guerra ¢ muito complexa e essa complexidade, surge da ambiguidade das
atitudes religiosas em relacdo a guerra, haja vista que, assim como os diversos aspectos da
vida cotidiana e da paisagem possuem diversos elementos religiosos, a guerra também os
possui. Esta relacdo ndo é percebida apenas em ritos ou rituais, mas também ¢ visto na
materialidade das religides. O estudo da materialidade, em Ciéncias das Religides, ndo ¢é
recente, porém, ainda ndo hd muitos trabalhos voltados para este aspecto das religides, sendo
preferido outros aspectos, como os rituais, por exemplo, além de outros aspectos imateriais

das religioes.

O ritual e o mundo sobrenatural - a “religido”, em certo sentido - era tdo importante
para o combate nas lutas quanto a afiagdo das espadas (Price, 2002, p. 26-27) e isso ficou
claro também pela presenca de simbolos e aspetos bélicos retratados na arte feita por essa
sociedade. Ao lado da guerra, sem duvida um dos aspetos mais lembrados, ao tratar dos
escandinavos, sdo os achados arqueoldgicos e artisticos produzidos por eles. Segundo Oliveira
(2017), a arte fo1 um trago bastante marcante na sociedade escandinava e abrangeu um leque
de materiais, sendo presente em todos os espagos da vida cotidiana, assim, presente na
religido e em certa medida na guerra. Os estilos, motivos e materiais estavam diretamente
ligados a tendéncia e ao contexto histérico no qual foram produzidos e através da cultura

material perceberemos esses aspectos. Mesmo recebendo influéncias externas, hd uma notoria

! Entendemos a religido aqui como um aspecto cultural de cada sociedade, sendo um fendmeno com
caracteristicas especificas em cada época e periodo, logo, mutavel em alguns aspectos. (Adendo
nosso).



expressdo de um estilo propriamente escandinavo nas execugdes artisticas, essas primeiras

expressdes vio remontar ao século V2.

Para Oliveira (2017), os estilos das produgdes foram posteriormente divididos de
forma cronologica, porém a cronologia ¢ flexivel, j4 que ainda que uma nova tendéncia
surgisse, a anterior ndo deixaria de existir ou era esquecida, ou seja, ainda que cada estilo
possuisse caracteristicas sobressalentes, ele nao estava totalmente desvinculado do estilo
anterior ou posterior. Nesse sentido, costuma-se dividir, ainda que cronologicamente, as
producgdes em estilos distintos. Em 1904, Bernhard Salin criou uma sistematizagdo, desta
forma, temos trés estilos distintos de produgdes artisticas escandinavas anteriores a Era Viking
propriamente dita, seriam expressoes de arte pré-viking que serviram de base para os seis
estilos da Era Viking. Nas tabelas abaixo descrevemos os estilos para melhor entendimento

deles:

TABELA 1: ESTILOS DE ARTE PRE-VIKING

Estilos Pré-viking Datacio Caracteristicas
(ornamentacio
animal germénica)

Estilo I Séculos V- | Inspirado em modelos romanos, com uma arte naturalista de
VI otima qualidade. Utiliza uma técnica derivada do chip-

carving.
Estilo 11 Fim do Baseada em animais ndo naturalistas em forma de fita

século VII | usados para formar padrdes entrelagados. Estes padroes
entrelagados se expandiram e passaram a representar o javali

€ 0 corvo, junto com animais como cavalo e cavaleiro.

2 A tradi¢do da ornamentagdo animal germanica, que formaria a base da arte viking, pode ter sido
criada na Dinamarca no final do século V, em resposta a decoragdo entdo usada em metalurgia
(Graham-Campbell, 2021).



Estilo III  (estilo Inicio da  Foi subdividido em trés grupos (C, D e E), alguns autores,
Broa) Era Viking  como Graham-Campbell (2021), definem esse estilo apenas
(VIII) como ‘estilo E’. Possui animais estilizados de forma mais
abstrata, introduzindo a gripping beast, o estilo langa as

bases para o desenvolvimento da arte viking.

Fonte: produzida pela autora

TABELA 2: ESTILOS DE ARTE DA ERA VIKING

Estilos de arte da Era Datacgao Caracteristicas
Viking
Estilo Oseberg Fim do século VIII Presenca do elemento

gripping beast de forma mais
clara. Nao ¢ caracterizado
por inovacdes de motivos,
mas sim, por ajustes nas
formas do estilo Broa.

Estilo Borre Meados do século IX Mantém o elemento gripping
beast, mas ha adaptagdes
para preencher 0s espagos.
Este estilo estd mais presente
em trabalhos feitos em
metais.

Desenvolvimento do estilo
de anel encadeado, que ¢
caracterizado por adornos
encadeados seccionados por
cabecas de animais formando
figuras geométricas.

Estilo Jelling Fim do século XI- XII Arranjo mais aberto e fluido
do animal, porém os animais
aparecem retorcidos;

Célice de Thyra inaugura o
estilo e foi encontrado na
regido de Jelling, Dinamarca.

Grande inovagao nas
representacoes artisticas.



Estilo Mammen

Estilo Ringerike

Estilo Urne

Século X-XI

Fim do século X-XI

Século XI-XII

Ascensao dos motivos
vegetais.

Recebe 0 nome devido a uma
lamina de machado
ornamentada;

Insercdo de espirais nos
corpos dos animais

Motivos animais e vegetais
possuem a mesma
importancia, sendo vistos
com a mesma importancia;

Pequenos cachos inseridos
nos animais sdo os elementos
marcantes desse estilo.

Recebe esse nome pelos
detalhes esculpidos na igreja
de Urnes, Noruega;

Estilizagdo dos corpos de
animais e popularizagdo de
serpentes e dragdes como
principal caracteristica.

Presente também em pedras
rinicas.

Fonte: produzido pela autora baseado em Oliveira, 2017 e Graham-Campbell, 2021

Assim, temos o estilo I, estilo II, estilo III (‘estilo Broa’), estilo Oseberg, estilo Borre,

estilo Jelling, estilo Mammen, estilo Ringerike e estilo Urne. Destacamos aqui o estilo I, que

compreende os séculos V e VI e corresponde a obras inspiradas nos modelos romanos,

utilizando uma técnica derivada do chip-carving’. Neste estilo estdo os medalhdes chamados

de bracteatas, que serdo utilizadas como fonte nesta pesquisa. As ornamentacdes da arte

viking, possivelmente tinham um significado religioso e simbdlico, sendo assim, ndo eram

meramente decorativas.

Ao tratarmos de arte, tocamos em um conceito sensivel, principalmente quando as

fontes trabalhadas sdo provenientes da Antiguidade ou do Medievo. Nesses casos, devemos

3 A técnica seria “esculpir em lascas”, nela sdo retiradas lascas, pedagos pequenos de uma superficie
plana para formar desenhos em revelo.



ressaltar que, o entendimento moderno do que seria ‘arte’ pode ndo ser cabivel para as
expressoes criadas por aquelas sociedades ou podem ndo abarcar, na totalidade, as produgdes
criadas pelas sociedades trabalhadas. Graham-Campbell (2021, p.12-13), aponta que o proprio
termo ‘Arte Viking’ pode ndo ser apropriado para tratar a arte produzida por essa sociedade, ja
que a arte, no contexto aqui trabalhado, ndo se restringe a “belas artes”, ou seja, uma ‘arte’
que vai ser apenas observada, visualizada, aqui, a arte foi feita para ser utilizada, sendo,
portanto, uma arte funcional, além de ser, também, decorativa, feita com fino acabamento.
Ainda assim, a questdo da arte durante o Medievo, se mostra de forma complexa, e para a
presente pesquisa estamos entendendo como arte, as ornamentacdes e imagens criadas pelas
sociedades, aqui em recorte, tendo sempre em vista que a arte produzida ndo era meramente
ilustrativa e bem como as imagens, ela possuia objetivos e significagdes. Como aponta Pereira
(2010), arte e bem como imagens, no Medievo, ¢ um assunto complexo, pois elas iam além de
uma funcao didatica, ou seja, eram feitas para além da func¢do de ensinar os iletrados. Olhando
para as pedras runicas, analisadas no capitulo 4, elas tinham também uma funcao
memorialista, as bracteatas, analisadas no capitulo 2, tinham fungdes principalmente

religiosas, mas também politicas em certa medida.

Todas as imagens, e a arte produzida tém sua razdo de serem feitas, elas exprimem e
comunicam sentidos, sendo carregadas de valores simbodlicos e podem cumprir fungdes
religiosas, politicas ou ideoldgicas, prestando-se, dessa forma, a usos pedagogicos, liturgicos
e mesmo magicos. Segundo Schimitt (2007), tornou-se lugar-comum dizer que entramos
numa “civiliza¢do da imagem”, entretanto, ainda segundo ele, a cultura ocidental, por suas
ligagdes com as civilizagdes antigas € mais ainda com o cristianismo medieval, hd muito
tempo situa as imagens no centro de seus modos de pensar e de agir. Olhando para a pesquisa,
aqui pretendida, podemos observar que ndo entramos ‘“na civilizacdo das imagens”,
entendemos que ela esta ativa desde a Antiguidade, tendo em vista que a producao de imagens
ocorreu nas mais diferentes sociedades e épocas, o que podemos observar ¢ que ha certa
predilecao no uso de fontes literarias em relacdo as fontes visuais e a cultura material. Nesse
sentido, a ndo utilizacdo de imagens e da cultura material como fonte se d4, em muitos casos,
com a dificuldade de leitura que pode ser feita sobre o material, principalmente de um
passado mais recuado no tempo e espago. Dai a falta de entendimento e nao percepgao de que
as imagens estdo presentes em vdrios niveis, locais e nichos das sociedades em todos os

tempos.



As imagens s3o mais que simples representagdes, elas sdo transmissoras de ideias,
com um vocabulario e validade proprios, frequentemente complementares aos textos escritos,
mas de certa forma independente deles. O uso de imagens, enquanto fontes em si, € ndo de
forma secundaria ou ainda de forma complementar ou ilustrativa, ainda passa por certas
duavidas quanto ao uso, principalmente em func¢do do elemento interpretativo, porém ha que se
levar em consideragdo o alto conteudo simbolico presente em pinturas, esculturas e outros
objetos semelhantes. Assim, o conteido simbdlico ¢ um dos aspectos mais relevantes das
fontes visuais, especialmente quando buscamos compreender o pensamento ¢ a mentalidade

de uma época.

O vocabulario préprio das imagens ndo € estatico ou absoluto e varia de acordo com a
sociedade e muda ao longo do tempo, desta forma, como as palavras, as imagens sdo usadas
para transmitir uma mensagem e ao trabalharmos com elas, devemos levar em considerag@o o
vocabulério visual do publico-alvo (Bradley, 2012), haja vista, que cada sociedade “1€” as
imagens preservadas de outras culturas e sociedades, a partir do seu referencial historico e
cultural. Tendo o vocabulario como um plano de fundo, devemos nos atentar para a
interpretagdo que cada imagem tera, sempre levando em consideracdo a sociedade e o recorte
de cada pesquisa. Inicialmente, as imagens de outras culturas sdao geralmente
incompreensiveis e as interpretamos esteticamente ou de acordo com as ‘visdes’ de nossa
propria sociedade, mas isto poderia ser uma ma interpretagdo da mensagem e ainda ignorar a
fun¢do pretendia. Nesse sentido, as imagens nao apenas se adaptam aos seus contextos, bem
como também, nos ajudam a moldar esse contexto e a influenciar as tradi¢des, o que nos leva
a entender que as imagens sdo metaforas e podem ser alteradas ou perder seu significado
original, devido a mudangas no contexto e na mentalidade, e este ¢ um dos desafios da
presente pesquisa, compreender o significado das imagens dos guerreiros e dos simbolos

relacionados a guerra na arte religiosa.

A constru¢do de um vocabulario de metaforas visuais proposta por Bradley (2012),
nos da um suporte metodolégico por nos proporcionar um aprofundamento na compreensao
da imagem e do contexto, ou seja, nos ajuda a compreender as ideias, intencdes, atitudes e
preocupacdes da sociedade que produziu aquelas imagens. Esse aprofundamento nos permite
apreender diversos aspectos, como crenca € costumes populares, por exemplo, a partir das
imagens e outras representacdes visuais religiosas, que muitas vezes derivam de imagens
“primarias”, isso mostra que ainda que muito tenha sido suprimido ou perdido, ainda podemos

ter uma ideia das crencas e atitudes populares e da elite. Como explanado anteriormente, as



imagens frequentemente foram usadas para ilustrar um ponto, confirmar outras fontes ou
mesmo de forma imprecisa, fora do contexto, como decoracdo ou ainda como uma
confirmacao de fontes escritas mais tradicionais, porém ¢ crescente o uso de fontes visuais

como protagonistas, o que nos leva a exigéncia de uma metodologia cuidadosa e especifica.

Como aponta Bradley (2012), as imagens sdo uma boa maneira de mapear como as
ideias e atitudes variam de um lugar para outro, tendo em vista que cada sociedade tem seu
proprio estilo e sua maneira de ver as coisas, o que afeta o uso das imagens em varios
aspectos. Ao utilizarmos as imagens como fonte principal ou primdaria, devemos levar em
consideragdo que as imagens estdo vulneraveis a destruicdo e danos intencionais ou ndo,
como, por exemplo, a degradagdo natural e podem, ainda, ser alteradas para se adequarem ao
modo de ver de outras épocas, tornando-as ‘adequadas’ as ideias do periodo. Essas mudancas
podem indicar uma alteracdo nas ideias ou atitudes, ja a permanéncia de um tipo de imagem
pode demonstrar que uma determinada atitude permaneceu inalterada. Além do que ja foi
explicitado acima, outro ponto importante no que diz respeito ao uso das fontes visuais, seria
0 meio no qual a imagem foi criada, tendo em vista que ele também pode afetar a forma como
uma cena ¢ representada, assim € necessario observar o meio em que as imagens foram feitas
e a partir disto, outras fontes primarias podem ser um meio de verificar e reverificar uma

interpretacdo, de modificar ou mesmo revisa-la completamente.

A interacdo entre mundo e expressdo, entre contexto € imagem, ilumina ambos, ou
seja, a imagem ajuda a ver o ponto de vista daqueles que a fizeram, e sem o contexto, a
imagem perde muito de seu significado. Deste modo, ¢ importante ndo apenas olhar para uma
imagem isoladamente, mas sim dentro de seu contexto iconografico, pois ha sempre a
tendéncia de ver cada imagem isoladamente, porque a nossa forma de ver, atual, se baseia
menos em imagens como texto, formas de comunica¢do € mais como ilustracdo ou decoracao
(Bradley, 2012). Entendemos, nesta pesquisa, que as imagens podem nos mostrar modos de
pensamento € no caso aqui pretendido, podem nos mostrar como a guerra estava inserida

nessa sociedade para além do combate propriamente dito.

Ainda no ambito do método aqui escolhido, a Cultura Visual, enquanto um campo
disciplinar em ascensdo, que trata do estudo das expressdes de crenga tangiveis e perceptivas,
ou seja, as expressoes visuais € mentais, nos da um suporte para esta pesquisa. Segundo
Harvey (2011), essa abordagem busca entender como as ideias, doutrinas e convic¢des sao
articuladas visualmente, para os de dentro e para os de fora, das comunidades religiosas e

ainda, as maneiras pelas quais a cultura visual constr6i e molda ativamente os conceitos



religiosos. Para além disso, esse campo busca compreender o significado da cultura visual
para as religides e seu culto, fazendo comparacdes entre os artefatos visuais e suas ideias em
relagdo aos referentes textuais e dos artefatos com os contextos culturais, geograficos e
histéricos. Para esta pesquisa, esse método se mostra de grande importancia e relevancia por
ter justamente como objetos de estudo, artefatos de arte, objetos de artesanato, dentre outros,
que foram adaptados ou adotados para fins de culto, ensino, comemora¢do e propaganda,
tendo em vista, que buscamos, aqui, compreender quais outras funcionalidades haviam como,

por exemplo, nos adornos usados.

Como apontado por Harvey (2011), ndo existe um paradigma Unico para uma
investigacdo metodoldgica da cultura visual da religido, porém, existe a convic¢do de que a
expressdo visivel de uma cultura religiosa ¢ tanto um repositério e uma articulagdo de
pensamento, identidade, valores, ideias e prioridades, como também representacdes textuais e
orais de determinada cultura, buscando deslocar, dessa forma, um pouco as atengdes quase
exclusivas da cultura literaria e oral das religides. Pretendemos, nesta pesquisa, justamente
deslocar essa atencdo dada de forma majoritaria para as fontes literdrias e orais, ou seja,
compreender a relagdo entre as imagens dos guerreiros e os aspectos religiosos na cultura
material. Assim, a presente abordagem metodologica examina imagens e objetos associados a
doutrina e crenca, comportamento religioso, comemoragdo, memoria, culto, cerimonias e
rituais das religides. A religiosidade humana raramente estd separada do ambiente material,
através do qual € expressa, e conceber a cultura material e a cultura religiosa como esferas
opostas ou mutuamente exclusivas da experiéncia e atividade humanas, ¢ limitar nossa
compreensio de ambos os campos. A nivel popular, as religides do mundo sdo
frequentemente caracterizadas pelas suas marcantes identidades materiais. Essa materialidade,
se refere a compreensdo pelas quais a vida, as agdes e as experiéncias religiosas estdo
intimamente ligadas aos aspectos materiais do mundo. Em face disto, a arqueologia ¢ um
campo util para tal exame porque, como observado acima, estd principalmente preocupada

com a materialidade humana.

O exame da religido material inclui todos os objetos que constituem uma religido
vivida, os seus usos e 0s seus papéis. A religido material ndo ¢ apenas um exame de como as
coisas materiais refletem ou sdo moldadas pela religido vivida, ou como as pessoas religiosas
entendem as ‘coisas’ religiosas (como a iconografia, as reliquias, a arte e assim por diante),
mas também, como apontado por Droogan (2013), a religido material seria um

reconhecimento de “o que as proprias imagens, objetos ou espagos o fazem, como envolvem



10

os crentes e que poderes possuem”. Além disso, este trabalho identifica uma série de maneiras
pelas quais a religido ¢ incorporada na cultura material, especialmente na cultura material do
passado arqueologico. Isto refere-se principalmente a forma como os objetos do passado
arqueologico podem ser percebidos como sendo religiosamente potentes e ativos pelas

comunidades no presente.

A guerra e a religido sdo tracos culturais que se entrelagam desde tempos mais antigos,
haja vista que a historia esta cheia das chamadas ‘guerras santas’. Segundo Popovski (2009),
guerras interreligiosas ou ‘sagradas’ existiram por séculos, mesmo que os ensinamentos
religiosos condenem as guerras. Os ensinamentos religiosos, podem dar justificativas claras
para a guerra quando todas as outras medidas fracassam, assim, ainda que ambas, guerra e
religido, sejam estudadas ou ignoradas em maior ou menor grau, elas ainda fazem parte da
vida humana, da historia humana, do passado, do presente ¢ do futuro, como apontado por
Popovski (2009, p. 11). As religides como um todo importam, pois, as suas conformagdes
acabam por preservar ou manter aspectos culturais da sociedade nas quais estio estabelecidas.
Price (2002), nos atenta para o fato de entendermos a guerra somente como algo logistico,
com elementos taticos, estratégicos e estruturados e ndo incluirmos nenhum aspecto religioso,
como se tal, fosse um elemento separado ou que ndo entrasse nesse esquema. A violéncia €
cada vez mais reconhecida ndo apenas como uma faceta proeminente da vida cotidiana
durante a Era Viking*, mas também como uma faceta profundamente enraizada nas estruturas
sociopoliticas, juridicas e religiosas (Price; Raffield, 2023). As guerras, o carater guerreiro, 0s
aspectos taticos e armamentos, de certa forma, sdo pesquisados com mais frequéncia quando
se trata de nodrdicos, haja vista que, os nordicos, durante a Era Viking, sdo lembrados
principalmente por suas incursdes, aspectos guerreiros € pilhagens que resultavam em
combates, porém, as expressdes de arte produzidas durante o periodo estdo encharcadas de
aspectos voltados para a guerra ou em entrelace com os aspectos religiosos. Nas Religides
Nordicas Antigas, a vida cotidiana e a paisagem estdo conectadas, ou seja, 0 ambiente estaria

repleto de interpretacdes culturais.

Um ponto importante a ser discutido e aprofundado no capitulo 1, se refere ao

entendimento e delimitagdo do que estamos entendendo por Religides Nordica Antigas. De

4 A sociedade escandinava desta época ¢ frequentemente descrita como marcial ou militarizada, porém
nos séculos anteriores a Era Viking, ja se pode ser vista uma forma ostentosa de identidade marcial
entre as elites da Escandinavia. Essa identidade pode ser vista nas armas e equipamentos recuperados
durante escavagdes em cemitérios como Valsgérde e Vendel, na Suécia (Price and Raffield, 2023).



11

uma maneira geral, alguns pesquisadores preferem o termo Forn Sidr’ (traduzido como antiga
tradi¢do) para designar as praticas religiosas que ocorriam durante a Era Viking. Outros, em
menor namero, utilizam o conceito de religiosidade nordica, a fim de expressar essa
diversidade de crengas (Davidson, 2004). Na presente pesquisa, optamos por utilizar o termo
Religides Nordicas Antigas e as entendemos como um conjunto de praticas complexas, outra
forma de olhar para o mundo, um entendimento que ¢ alheio ao que o Cristianismo® entende
por religido. Podemos compreender a relacdo entre elementos bélicos, ou relacionados a
guerra, ¢ a religido nos achados arqueoldgicos como, por exemplo, nos amuletos magicos
produzidos pelos escandinavos. Eles foram utilizados para protecdo do portador contra
infortinios ou conceder algum poder especial e, segundo a arqueologia, tanto os germanicos
antigos quantos os escandinavos faziam uso de amuletos. Esses amuletos eram de origem
animal, vegetal ou mineral (pedagos de ossos, conchas, mandibulas de animais, raizes,
fragmentos de ambar etc.), porém, o mais comum era que fossem fabricados com metal
(Langer, 2015), como as bracteatas que utilizamos como fontes para a presente pesquisa e que

explicaremos no capitulo 2.

Alguns pesquisadores veem a associagao entre divindades e amuletos como duvidosas
e outros que os amuletos ndo se relacionariam diretamente com prote¢do magica, mas
estabeleceriam uma conexdo com uma deidade em particular. A exemplo, pequenos martelos
do deus Thor foram utilizados como pingentes-amuletos (em contraposi¢do aos crucifixos)
como simbolos da fé pagd durante o processo de conversdo da Escandinavia, e armas em
miniaturas e pequenas pontas de lanca podem significar a conexdo com a devogio a Odinn,
como ¢ visto nas bracteatas. De maneira geral, o uso masculino estava relacionado como/para
prote¢ao marcial e o uso feminino estava voltado para fins mégicos de fertilidade. Nesse
sentido, inegavelmente a arte pré-crista estava de alguma forma baseada ou ligada a conceitos

religiosos. Ainda como exemplo, temos as imagens das placas dos elmos do Periodo Vendel e

5 Sior tem um significado muito mais amplo em nérdico antigo, incluindo religido, fé, moralidade,
costume e tradigdo. O termo compreende visdes e valores tradicionais sobre como as coisas deveriam
ser feitas. O contexto histérico e uma longa perspectiva temporal sdo, portanto, fundamentais para
interpretar Forn Sidor (Jennbert, 2011).

% Aqui estamos nos referindo ao Cristianismo que foi introduzido na Escandindvia, ao que estava em
contato com essa sociedade durante o periodo aqui tratado. Néo obstante, o entendimento das religides
praticadas durante o periodo também se mostra como algo alheio para o Cristianismo praticado na
atualidade, tendo em vista que alguns autores dentro das Ciéncias das Religides observam as religides
pagas, como subrreligides ou ainda estando em um patamar inferior em relagdo as “religides
institucionalizadas” ou ainda as religides reveladas.



12

outros equipamentos guerreiros que vao ter ligacdo com o deus Odinn ou com conceitos

especificos do culto dele, conforme explicaremos no capitulo 2.

A pesquisa tem como um de seus objetivos, compreender a relagdo entre guerreiro-
divindade-imagem religiosa por meios de achados arqueoldgicos € monumentos pétreos,
sendo os achados: as bracteatas, placas de elmos do Periodo Vendel e os monumentos: as
pedras runicas e as estelas de Gotland. As bracteatas sdo um tipo de medalhdo produzido na

Idade do Ferro Germanica’

, entre os séculos V e VI, sendo que a maioria possuia ilhds
(ganchos) como indicativo de um ornamento para ser usado no pescoc¢o. Segundo Ayoub
(2017), provavelmente eram utilizadas por aristocratas, ja que a maioria era feita de ouro, e
este sempre foi um item caro. Elas foram divididas, por estudos arqueoldgicos, em 7 tipos,
levando em consideragdo os motivos gravados, classificados dessa forma em A, B, C, D, E, F
e M. Foram achados mais de 970 bracteatas dos tipos A, B, C, D, E e F, destas, cerca de 135
possuem inscri¢des rinicas com caracteres do futhark antigo. Ainda segundo Ayoub (2017), as
gravacdes runicas das bracteatas demonstram a importincia da arte de gravar runas como
instrumento de a¢cdo magica que favorece o contato entre os homens e o sagrado por meio da
gravacao desses artefatos. Cerca de 270 bracteatas do tipo E (pertencentes ao Periodo Vendel,
logo, posteriores a maior parte das bracteatas que sdo da Era das Migragdes) foram
encontradas apenas na ilha de Gotland, e foram feitas em prata e bronze, diferentemente das
demais que foram feitas em ouro. Ainda segundo Ayoub (2017), os achados de bracteatas em
depositos singulares ou at¢ mesmo em depositos multiplos, de no maximo vinte bracteatas,
nos indicam uma padronizagdo para o inicio do periodo da Idade do Ferro Germanica. Esses
depositos ocorreram por toda a Escandindvia durante a Idade do Ferro Germanica, contando
com certas padronizagdes que nos indicam uma utilizag@o ritualistica. Assim, as imagens de
deuses e as inscrigdes de protegdo nas bracteatas indicam sua conexdo com atividades

ritualisticas.

Também utilizaremos como fonte, as placas dos elmos encontrados em enterramentos
do Periodo Vendel. Nessas pecas, podemos perceber representagdes figurativas complexas
que incluem figuras humanas e, acima de tudo, uma forte presenca de animais selvagens,

nesse sentido, para a pesquisa, destacamos as placas dos elmos de Valsgirde, Torsliinda e

7 Periodo que abrange o intervalo entre os séculos V d. C. e VIII d. C. E subdividido em duas partes:
periodo das migragdes (séc. VI d. C. ao VIII d. C.) e dependendo do referencial geografico, Periodo
Vendel, na Suécia; Periodo Merovingio, na Noruega; Idade do Ferro Germanica tardia, na Dinamarca
(séc. VI d. C.ao VIII d. C.).



13

Sutton Hoo. Nestas pecas, alguns motivos iconograficos de animais relacionados ao
xamanismo noérdico sdo frequentemente representados: a serpente, o passaro e os grandes
animais, que protegem o guerreiro em seu transito para o outro mundo, além destes, outros
motivos também sao frequentes como as placas ornamentais representando cenas miticas e
incluindo seres hibridos, como o ‘lobo-guerreiro’, ou homens vestidos com peles de animais

selvagens de grande porte (urso e javali).

O periodo Vendel ¢ a ultima fase da Idade do Ferro escandinava, na Suécia, e descreve
os séculos imediatamente antes da Era Viking, comecando entre 550-800 a.C. A iconografia
nos elmos do periodo Vendel, sinaliza um guerreiro lutando sob a protegio de Odinn, sendo
essas imagens baseadas em uma tradicdo mitologica. As imagens com um homem flanqueado
por ursos ou sob a forma de urso ¢ um motivo recorrente nas imagens guerreiras do periodo
Vendel. Segundo Gaimster (1998), o conceito de “rettungsepiphanien”, que seria a
manifestagdo da ajuda divina na batalha, seria central para a compreensao das imagens dos
guerreiros e ainda segundo ele, podemos observar um paralelo dos significados cristdos e
germanicos dessas imagens. Gaimster (1998), nos atenta para o fato de que a manifestacdo de
deuses nas batalhas e nas vitdrias agourentas sdo vistas desde o mundo antigo e vao
permanecer no mundo cristdo. Levando em consideragdo a tradicdo mitoldgica, na qual eram
baseadas, podemos observar alguns aspectos e atributos do deus Odinn e nesta pesquisa,
buscaremos compreender, como esses aspectos estdo representados e como estao relacionados
a guerra e a religido. A exemplo, na guerra, Odinn era conhecido por ser capaz de mudar de
forma, para animais e de acordo com algumas interpretagdes, Odinn pode ser visto em forma

de passaro em um dos painéis de um elmo do periodo Vendel.

Ainda sobre as fontes aqui analisadas, no capitulo 3, usaremos outros vestigios
materiais que contém imagens®, que vdo nos ajudar a construir a tematica pretendida, as
Estelas pintadas da ilha de Gotland (Suécia). Nas Estelas, encontramos alguns simbolos
religiosos e cenas de grande importincia para os nérdicos e muitos estavam diretamente
relacionados a guerra e as questdes cosmologicas. As Estelas sdao exclusivas da ilha de
Gotland e contém cenas da mitologia, do cotidiano e figuragdes artisticas e sdo datadas entre

os séculos VII e XI d. C. As estelas de Gotland eram pintadas desde o periodo pré-Viking e

8 Na Escandinavia da Era Viking, as imagens, com conteido religiosos, estariam presentes no
cotidiano, das vestimentas as embarcacdes. Ainda sobre os noérdicos, as imagens sdo usadas como
exemplum, referenciais de identidade para uma sociedade baseada na guerra e na obtencdo de favores
divinos apos a morte (Fuglesang, 2006).



14

possuem formato semelhante a cogumelos em seu topo, o que para alguns demonstraria
relacdo com a fertilidade (Langer, 2015, p. 362). Alcangam mais de quatro metros de altura e
foram criadas como monumentos funerarios, glorificando e gravando a memoria do falecido,
sendo erigidas proximo a cemitérios politeistas, em frente ou proximas a sepulturas, ou em
locais tradicionais de passagem e deslocamento humano. Além disso, foram erigidas em
numero de duas ou trés ndo distante de estradas e pontes. Os temas mais comuns registrados
nas estelas sao: miticos (como a narrativa do roubo do hidromel, cavalos e guerreiros entrando
no outro mundo, o cavalo de Odinn e o proprio deus, entre outros), simbolos religiosos (como
simbolos odinicos e navios) e cenas historicas (representagdes de batalhas e funerais, cenas de
sacrificio humano, enforcamento ritualistico e cenas de praticas magico-religiosas ofensivas

de carater odinico).

Segundo Langer (2006), as estelas de Gotland tiveram uma fungdo “pedagogica”
intencional, em termos de imaginario religioso, confirmando ideias e refor¢ando aspectos do
culto odinico. Elas estruturaram, ainda, a imagem e a fé de que guerreiros mortos em batalha
poderiam adentrar ao saldo do deus Odinn, recompensando sua vida marcial. Elas foram
utilizadas como memorias, comemoragdo da morte de uma grande personalidade, como
glorificacdo, fins propagandisticos, circunstancias da morte de alguma figura historica,
registros familiares, possessdes e heranca genealdgica (Page, 2000). A interpretacdo poderia
ser feita em duas ou trés etapas dependendo da densidade iconografica, e segundo Langer
(2015), utiliza-se a hipdtese de que a interpretacdo se dava de baixo para cima, levando em
consideragdo que a base era maior € ia se estreitando para cima e para corroborar essa ideia,
geralmente as gravuras superiores representam o saldo do Valholl, o destino dos guerreiros,
ou, em cenas mais historicas, o funeral do morto. Dentre os simbolos frequentemente
encontrados nas estelas estdo principalmente os simbolos solares (que estavam relacionados
com o deus dos céus, a viagem da alma apods a morte e relacionados principalmente ao deus
Odinn), lancas, espadas e animais (principalmente cavalos, cdes, lobos, passaros e
serpentes). Praticamente todos os animais citados nas fontes literarias, e que foram
representados imageticamente na Era Viking, sdo diretamente associados ao deus Odinn
(Langer, 2015). E como nos atenta Langer (2015), como toda imagem religiosa, elas
testemunham uma atmosfera coletiva prezando uma faceta importante da religiosidade
escandinava, que ¢ a inser¢dao do individuo em um cla ou linhagem familiar, sendo, o destino,

inserido dentro de um censo de ‘fatalidade coletiva’ tipica do mundo germanico.



15

Tendo como base os artefatos arqueoldgicos, esta pesquisa tem como objetivo
principal, compreender as formas de representacdo dos guerreiros e o contexto religioso ou
ritual, no qual as imagens foram feitas e difundidas, buscando evidenciar a ligagdo dessas
representacdes com os aspectos religiosos presente nos artefatos, bem como interpretar as
representacdes guerreiras e os varios significados das imagens nos achados arqueoldgicos e
como um dos objetivos secunddrios, analisar os aspectos religiosos e guerreiros na arte € nos
achados arqueoldgicos. Para a construgdo dessa pesquisa, partimos da seguinte hipotese: as
representacdes de guerreiros nos monumentos ¢ artefatos estdo relacionadas ao contexto
religioso e ritual, sendo, dessa forma, um outro aspecto do culto odinico praticado pelas elites
desde o Periodo das Migragdes até o final da Era Viking. Além disso, uma outra hipotese,
deste trabalho, seria que as representacdes de guerreiros que incorporam animais podem estar
ligadas a ritos de batalhas reais, demostrando um vinculo marcial com o deus Odinn,
revelando um outro aspecto importante das manifestacdes religiosas pré-cristds voltadas para
a guerra. Dessa forma, as representacdes aqui analisadas, mostram outros aspectos do culto
desta deidade, como protecdo e inspiracdo para as batalhas e o uso dessas imagens como

amuletos magicos.

Abaixo, estdo representados dois quadros cronolégicos contendo todos os objetos em
analise nesta pesquisa, para que eles sejam localizados no tempo e espago, tendo em vista o

grande recorte temporal e a grande variedade de fontes aqui trabalhadas.



16

QUADROS CRONOLOGICOS DOS OBJETOS EM ANALISE

Idade do
Ferro
Germanica

(séculos V
a VIII d.C.)

Periodo Vendel

* Placas de elmos do
Periodo Vendel

* Elmo de Torslunda
(provincia de Oland,
Suécia, século VII)

* Elmo de Sutton Hoo
(Sutton Hoo, Inglaterra,
século VII)

* Elmos do cemitério de
Valsgirde (século VII-
VII)

Periodo das Migragoes
(VI-VII1 d.C.)

 Bracteatas de Funen,
Dinamarca (séculos V-
VI)

 Bracteata de Vadstena,
Suécia (século V)

* Seeland-II-C, Dinamarca
(séculos V-VI)

 Bracteata de Vindelev,
Dinamarca (século V)

* Pedra de Lillbjars III,
Gotland, Suécia, século
VIIL
Larbro Stola Hammars I,
Suécia, século VIII.



17

RN

Era Viking (VIII- XI d.C.)

N

5

RN

Estelas de Gotland
Estela Ardre VIII, Gotland, Suécia, século IX.

Estela Klinte Hunninge I, Gotland, Suécia,
século IX.

NS

RN

Pedras Runicas
U 678- Skoklosters. Uppland, Suécia.
VG56 Killby, Kéllbyés. Suécia: Vistergotland.
Og 181. Ledberg, Ostergétland, Suécia.

NS



18

CAPITULO 1: RELIGIOES NORDICAS PRE-CRISTA: CONCEITO, TEORIA E
METODO

A guerra entre os escandinavos permanece sendo um trago muito marcante ao se tratar
dessa sociedade durante a Era Viking. Durante todo o periodo, as Religides Nordicas Antigas
estiveram intrinsecamente ligadas a guerra praticada pelos escandinavos. Esta ligacdo se dava
para além dos sacrificios e favores pedidos para os deuses relacionados a guerra, estavam
presentes também nos objetos utilizados pelos guerreiros que se langavam nas incursdes.
Tratamos de ‘religides’ aqui, o que era praticado durante a Era Viking, por serem dindmicas e
por haver mudancas ao longo do tempo e possuir diversas variagdes regionais. Essas
variacoes podem ser rastreadas ou vistas nas evidéncias da cultura material deixada pelos

escandinavos.

Os artefatos, assim como os sacrificios e enterros, também carregam significados
religiosos, haja vista que muitos desses objetos ja foram feitos com um cariter, um
significado, uma intencdo religiosa, o que nos permite analisar ndo sé os vestigios dos
sistemas de crengas, mas também como a sociedade lidava com a experiéncia material desses
objetos nos demais ambitos da vida cotidiana. Ainda que a presenga vivida de materiais na
cosmologia nordica, que ¢ preservada na forma literaria, seja pouco explorada, como aponta
Knutson (2019), pesquisas mais recentes, buscam observar a presenca material na transmissao
oral dos mitos nordicos, o que nos leva a uma leitura arqueologica dos mitos nordicos que
permite a compreensdo dos esquemas miticos, dos esquemas religiosos do mundo nérdico, ou
seja, os artefatos materiais podem carregar representacdes de crencas coletivas. Nesse sentido,
a interdisciplinaridade crescente, observadas nas disciplinas literarias e historicas, nos ajuda
na interpretagdo do papel desses objetos na sociedade escandinava. Além disso, Knutson
(2019), nos atenta ainda para o fato de que, os objetos informam e reforcam multiplas
camadas de escolha sejam elas estéticas, expressas nos estilos produzidos pelos escandinavos

desde a Idade do Ferro, sejam de crenca e status em uma sociedade.

Nesse cenario, os estudos de materialidade vém em crescente ascensdo buscando
explicar o papel dos objetos dentro das sociedades, em seus mais diversos ambitos e como
eles influenciam na cultura, nas religides e nas agdes humanas ao longo do tempo. Os objetos
podem agir e influenciar os seres humanos, e a troca dos proprios objetos promove a
construcdo das relacdes sociais. Dessa forma, o estudo dos objetos ndo ¢ meramente

informativo, mas vital para qualquer estudo das estruturas miticas que medeiam e influenciam



19

o comportamento humano, sendo importante ressaltar a interagdo social do publico com a

transmissdo dos contos miticos pelos materiais.

1.1 RELIGIOES NORDICAS ANTIGAS

A Ciéncias das Religides dedica-se de maneira ndo normativa ao estudo historico e
sistematico de religides concretas em suas multiplas dimensdes, manifestacdes e contextos
socioculturais (Usarski, 2013, p. 51), vendo a religido como um produto humano e ndo como
uma revelacdo divina. Desta forma, os seres humanos sempre e necessariamente produzem
religides (ou coisas que se assemelham a elas), por assim dizer, o que vale tanto para o
“homem das cavernas” como para o nosso “homem moderno” (Cruz, 2013, p. 47). Desta
forma, as crengas religiosas, mitos e religides sdo definidos dentro de universos historicos,
culturais e sociais especificos, nesse sentido, entendemos a religido noérdica como parte
cultural da sociedade, que em algumas regides da Escandindvia apresentava mudancas nos
cultos e ritos a determinadas divindades, assim esta pesquisa, busca ver as praticas religiosas
dos escandinavos dentro do seu contexto historico, buscando perceber e compreender de que
maneira essas praticas estavam ligadas a guerra, com uma no¢do de um ‘empoderamento
sobrenatural da violéncia’, no que tange a maneira como a preparagdo fisica da guerra foi

apoiada por uma estrutura de rituais destinados a produzir sucesso na batalha (Price, 2002).

Neste programa de pos-graduagdo, a pesquisa estd inserida na linha de pesquisa,
abordagens historicas, fenomenologicas e antropologicas, € nesse sentido, entendemos que a
pesquisa pode utilizar um olhar histérico e métodos da Historia das Religides, que pode ser
considera a disciplina que esta na génese das Ciéncias das Religides. O nticleo da disciplina
seriam as religides (Torres-Londofio, 2013, p. 217), tendo particularidades e especificidades
ndo observadas em outras areas da historia, mesmo que sejam de interse¢do. Tal
particularidade estd no uso de instrumentos analiticos para abordar o objeto, “religidao”,
fortemente modelados pelas caracteristicas do objeto em si e ndo pela tradigdo da disciplina
historia ou do saber histérico (Torres-Londofio, 2013, p. 218). Assim, a disciplina faz o estudo

das religides inseridas na historia.

Dar uma defini¢do do que ¢ religido ¢ um ponto importante e delicado nas pesquisas
feitas em Ciéncias das Religides, tendo em vista que ndo temos um conceito geral e fechado

sobre o que ela ¢, mas sim um conceito delimitado e especifico a cada pesquisa. No mundo



20

nérdico pré-cristdo, a exemplo de outras dreas culturais, ndo existia um termo linguistico
especifico para religido (Langer, 2023, p. 18). Para Schjedt (2020, p. 1) “dificilmente ¢
possivel dar uma definicao de religido que possa ser aceita por todos os estudiosos do campo
da religidao”, ndo havendo, para ele, um conceito certo ou errado, mas um conceito que vai
estar adequado a pesquisa proposta, sendo importante entdo a utilidade que o conceito vai ter

e isto estaria ligado e dependente a finalidade para o qual vai ser utilizado.

Partindo das religides praticadas na Escandindvia Pré-Crista como plano de fundo,
Schjedt (2020, p. 2-3), define religido como um termo que abrange uma determinada
cosmovisdo e suas consequéncias para o homem e a sociedade, sendo o mundo dividido em
“Outro Mundo” e “este mundo™ e interdependentes entre si. Essa interdependéncia seria
expressa nas acdes desempenadas, feitas tendo como base tradi¢cdes religiosas, como jogar
uma langa sobre o exército inimigo visando a vitoria e para que os guerreiros caidos fossem
para o Valholl, bem como a semeadura, a colheita, por exemplo. Assim, ele define a religido

como.

“[...] uma visdo de mundo segundo a qual existe um Outro Mundo diferente daquele
em que nds, os humanos, vivemos aqui e agora, e segundo a qual a comunicagéo ¢
possivel entre esses mundos; e a forma como pensamos e agimos neste mundo ¢é
mais ou menos influenciada pelo que acontece no Outro Mundo, tanto ao nivel da
sociedade como ao nivel do individuo (Schjedt, 2020, p. 6)”.

Essa defini¢do, um pouco mais ampla, implica dizer que a religido pode estar presente,
ou ainda surgir em todas as circunstancias numa sociedade religiosa, e durante o periodo aqui
estudado, a religido estava presente nas mais diversas atividades e dmbitos da vida individual
e em sociedade. Segundo Andrén (2020, p. 205), o termo Religides Nordicas Pré-Crista
designa principalmente as tradi¢des religiosas do sul da Escandindvia e da Islandia antes da
conversao cristd, sendo essas tradigdes definidas pela literatura islandesa medieval e alguns
textos latinos e arabes. Além disso, devemos levar em consideragcdo as questdes espaciais e
temporais, bem como também o0s encontros culturais com grupos de regides mais distantes, o
que nos leva a compreender que, as tradigcdes religiosas ndo eram coerentes ou inalteradas,
mas mutaveis dependendo dos diferentes elementos, das mudangas internas, relacionamentos

externos e encontros culturais recorrentes. Assim, uma religido consistiria em um sistema

% O autor utiliza aqui estes termos, por ser mais aquedado que “sagrado” e "profano”, pois a utilizagdo
do termo “sagrado”, para os ocidentais, tem a conotagdo de algo sempre positivo, enquanto o termo
“Outro Mundo” também pode ter um carater negativo. Além disso, ao se tratar da Escandinavia Pré-
Cristd, ha varios “Outros Mundos” que se opdem ao mundo dos humanos, que seria “este mundo”.



21

coerente e logico de crengas e praticas que fosse partilhado por todos numa determinada
comunidade religiosa (Schjedt, 2020, p. 13-14). Isto, tem como consequéncia adicional, que
nao ¢ tao simples falar de uma religido, como acreditdvamos anteriormente, porque, a parte,
das grandes religides universais, como o Cristianismo ¢ o Islamismo, a maioria das religioes,
no passado, ndo tinham barreiras estanques entre si, de modo que seria dificil delinear onde
uma religido se tornou outra religido. Isto significaria dizer que ¢ problemadtico reconstruir
uma religido, ndo s6 por causa de uma situagdo de origem dificil, mas ainda mais porque a

religido em si ndo ¢ um conjunto definido de ideias e praticas.

Para a Antropologia Cultural, a religido seria uma crenga no sobrenatural, mas atuando
como uma forga coercitiva de uma sociedade. Um fato comum a todas as religides ¢ que ela
nunca ¢ estatica. Segundo Silva (2010), religides s@o representacdes culturais que aspiram a
universalidade e sdo determinadas por aqueles que as elaboram e ndo sdo neutras, pois
impdem, justificam, legitimam projetos, regras, condutas etc., devendo cada pesquisador,
levando em consideracao sua pesquisa, identificar a maneira pela qual, em diferentes tempos e
lugares, um determinado fendmeno religioso ¢ construido, pensado, lido e faz parte da
dindmica cultural de cada sociedade. As defini¢des existentes de religido abrangem um amplo
espectro e variam de defini¢des simples, até definigdes muito mais complexas. Segundo Pals
(2015) definir ‘religido’ como uma ‘“crenga em um Deus ou deuses”, seria uma defini¢do
muito especifica ou muito teoldgica para ser usada em relacdo a certas pessoas ou a grupos
especificos, sendo a utilizagdo de um termo mais abstrato, como, ‘sagrado’, por exemplo, uma
forma de englobar todo o ambito e a histdria da religido no mundo, em vez de tradi¢cdes de

apenas um lugar, época ou tipo.

Alguns pesquisadores vao buscar definir a religido olhando mais para um termo
funcional, olhando para a forma como ela opera na vida humana, ou seja, o contetido das
crencgas ou praticas das pessoas, estaria em primeiro plano. A tarefa de explicar o que ¢
‘religido’ se apresenta de forma complexa para os mais diversos pesquisadores em todas as
areas e, indubitavelmente, o termo vai sofrer atualizacdes para englobar novos entendimentos
do que ela seria ou para ampliar conceitos antes ja definidos. Esse ultimo caso, acontece com
a ‘religido nordica antiga’ que deixou de ser um termo escrito no singular para se apresentar
todo no plural, como foi aprofundado no topico acima. Para Pals (2015), a complexidade em
explicar o que ela seria, passa por teorias que buscam entender a ‘religido’ mostrando sua
origem, o que pode querer dizer diversas coisas, desde teorias que buscam apenas o carater

substantivo ou funcional, teorias que enfatizam o papel do sentimento e do pensamento



22

humano, até teorias funcionalistas que se esfor¢am para olhar além ou por tras dos
pensamentos de pessoas religiosas, buscando encontrar algo mais profundo e oculto. Dessa
forma, ele reforca que a intencao de se definir o que seria a ‘religido’ sempre serd uma tarefa
complexa e dificil, tendo em vista que partimos de diversos lugares sociais € temos diversos
objetivos em cada pesquisa realizada e em se tratando das religides praticadas na Antiguidade

e Medievo, a tarefa se torna ainda mais complexa.

A partir do século XIX, a religiosidade nordica antiga seria a “fé dos ases” ou
“religido dos ases”, denominado posteriormente de Asatru, que seria uma doutrina originada
dos germanos antigos, cujo sistema religioso foi preservado pela Edda Poética e Edda em
Prosa, e a & e os costumes religiosos comuns a todos os povos escandinavos e preservados
nos manuscritos islandeses da Idade Média Central (Langer, 2016, p.120). Essa religiosidade
teria sido caracterizada por uma falta de unidade e um complexo dinamismo. Para Langer
(2016, p.134), a religiosidade noérdica antiga deve ser entendida como um sistema complexo,
repleto de tradigdes orais, miticas, magicas e imaginarias, que vao muito além do ritual,
mesmo fazendo parte de um sistema ndo centralizado, dogmatico e institucional. Conforme
discutido anteriormente, ‘religido’ ¢ um termo muito debatido na academia nos ambitos
conceituais ¢ tedricos € sem um consenso entre os estudiosos. Se levarmos em consideragao o
que compreendemos contemporaneamente por ‘religido’, a cultura pré-cristd ndo possuia esse
entendimento moderno de religido, fé, adoracdo ou oragdo, sendo uma religiosidade empirica
e sem dogmas. Além disso, devemos levar em consideracdo, que contemporaneamente,
grande parte dos conceitos dados para o que seria ‘religido’ ou o que entendemos por ela, nas
sociedades antigas, partem das praticas e do entendimento das grandes religides
institucionalizadas, Cristianismo ou Islamismo, por exemplo. A Religidio Nordica Antiga'”
(Old Norse religion) ou religido escandinava pré-cristd (Pre-christian religion in Scandinavia)
sdo dois conceitos historiograficos usados para se referir as crengas religiosas adotadas pelos
povos que habitaram os territorios, que hoje, compreendem a Dinamarca, Noruega, Suécia e

Islandia, conhecidos como Escandinavia (Langer, 2016).

Tendo como base o entendimento que, na Escandindvia ndo havia uma ‘unidade

religiosa’, ou seja, havia diferentes ritos e cultos dependendo do nivel social bem como

10 “Religido Nordica Antiga” se refere a um conceito plural, abarcando diferentes manifestagdes
religiosas que coexistiram ndo so6 nas Escandindvia antiga e medieval, mas também nas colonias onde
os escandinavos se assentaram e interagiram com as populagdes nativas e nas trocas culturais
estabelecidas durante o comércio com a Europa Continental, Leste Europeu e Asia (Miranda, 2020, p.
427).



23

variagdes locais, além de uma vasta area geografica, Nordberg (2019), propde trés
configuragdes religiosas'' principais na Escandinavia compreendendo o final da Idade do
Ferro até a Era Viking. Essas configuragdes seriam, para ele, um meio de compreender as
variagoes religiosas que ocorriam na Escandindvia. Uma primeira configuracao seria uma
religiosidade ligada as fazendas, a comunidade rural, uma segunda dos locais de caga e pesca
e a configuragdo religiosa da institui¢do dos bandos de guerra, militar. Importante frisar a
camada cronoldgica entre essas configuragdes religiosas, nesse sentido, podemos entender
que as trés configuragdes aconteceram de forma paralela da Idade do Ferro até a Era Viking.
Além disso, se haviam variagdes regionais, muito provavelmente houve também variagdes

dentro dessas configuracdes propostas, ja que havia diversas crengas e tradi¢des praticadas.

A sociedade escandinava da Idade do Ferro, era basicamente uma sociedade composta
por comunidades familiares e de linhagem, assentadas em fazendas e uma area de
assentamento local. A configuragdo religiosa em um nivel mais rural, da comunidade da
fazenda, envolvia mais ou menos todas as pessoas, ou seja, mulheres ¢ homens de todas as
idades e classes sociais. Seria uma religiosidade em um sentido amplo, porém ao mesmo
tempo em um sentido mais restrito. Amplo no que diz respeito a manutengdo da vida boa,
como ordem coOsmica e regeneracdo, estabilidade social e paz, e fases do ciclo da vida
(gravidez, casamento e morte, por exemplo), sendo, portanto, uma religido mais doméstica. E
num sentido mais restrito o culto estava voltado para deuses ligados a fertilidade e a
manuten¢do do bem estar das pessoas e da terra, ja que ela era fonte de alimentos. Nesse
aspecto, vemos um culto maior ao deus Thor!? e a deusa Freyja e ao deus Freyr, por exemplo,
além de uma variedade de divindades e espiritos locais relacionados a casa, a fazenda e as

terras araveis.

A configuragdo religiosa relacionada as areas de caga e pesca, provavelmente envolvia
a maior parte das pessoas de alguma forma. Embora essa configuragdo possa ser apenas
hipotética, tendo em vista que ha poucas fontes textuais e arqueologicas especialmente

relacionadas a caca e pesca em tempos pré-cristdos, ndo significa que essa configuracao

' Aqui o autor entende configuracdes religiosas como complexos simultdneos de crengas religiosas,
praticas religiosas e quadros de experiéncia que estdo relacionados a certos contextos socioculturais
correspondentes, formas de subsisténcia e ambientes culturais-ecologicos espaciais (Nordberg, 2019,
p-340).

12 Ainda que as narrativas mitologicas que envolvam guerras tragam, de forma majoritaria, o deus
Thor como personagem ‘central’ ou empreendedor dela, na Escandinavia, seu culto estava mais
voltado para colheitas do que para o ambito bélico, como sdo retratados em filmes, séries e HQs. Por
ser o deus trovao, seria invocado no sentido de obter bons ventos para as incursdes, por exemplo.



24

também nao possa ter existido ja que apenas ritos e praticas ligadas, principalmente as elites,
sobreviveram. Segundo Nordberg (2019), a religido vivida na Escandinavia pré-cristd era
parte integrante da vida cotidiana e era fortemente associada ao sustento diario. Nessa
configuragdo, os ritos estariam ligados ou relacionados a pressagios ou praticas magicas por

exemplo, e ao relacionamento com seres sobrenaturais relacionados a caga e pesca.

A configuracdo ligada aos bandos de guerra ou guerreiros ¢ uma das configuracdes
que mais interessa a essa pesquisa, por envolver os objetos dos agentes ativos dessa
configuragdo, os guerreiros. Esse nivel religioso, estava ligado as elites e poderia ser até
considerado um grupo seleto ja& que a maioria das pessoas do final da Idade do Ferro e
Escandinavia da Era Viking n3o costumava mudar para essa configuragdo religiosa
(Nordberg, 2019). Esse nivel ¢ sem divida, o que mais possui fontes arqueoldgicas e
literarias. No Periodo das Migracdes, seria uma instituicdo central entre todos os povos
germanicos, ¢ na Escandinavia houve a manutencdo dessa posicdo durante a Era Viking,
sendo essa importancia vista nos mais diversos trabalhos feitos sobre a Escandinavia durante

esse periodo.

Essa configuragdo leva impreterivelmente ao culto do deus Odinn, sendo uma relagao
religiosa profunda entre ele e os membros da comunidade guerreira, além disso, ele era o deus
de preferéncia da instituicao real e aristocratica dos bandos de guerra. Ainda que na mitologia
nérdica, o proprio Odinn s6 lute em duas ocasides, na guerra contra os Vanir onde langa sua
langa através dos inimigos (esse ato vai ser preservado e representado nas sagas e nas estelas
de Gotland, analisadas no capitulo 3) e no Ragnardk, onde Fenrir o devora, sua ligagdo com
os guerreiros se daria em um nivel mental, ou seja, daria aos guerreiros o €xtase (berserkir e
ulfhednar) e aos governantes daria conselhos sobre tropas e estratégia (Schjedt, 2011). Dessa
forma, em relagdo aos governantes, Odinn oferece habilidades individuais e estratégicas,
enquanto para os guerreiros sdo forgas coletivas, “extaticas”. Para ser admitido no grupo de
guerreiros, os jovens deveriam passar por certos ritos de iniciagdo e ainda que esses ritos
sejam frequentemente secretos, segundo as fontes, eles constituiam uma parte vital da

iniciacdo guerreira e centrava em um drama ritual. Esse ritual, segundo Schjedt (2007) era

“[...] um ritual que provavelmente incluiu uma ampla gama de diferentes atos.
Muitos desses atos estdo ausentes em nossas fontes, mas pelo menos dois rituais
devem ter estado 14, a saber, a morte ritual simbolizada pela morte com uma langa e
a aquisicdo de conhecimento numinoso. Também ¢é provavel que uma luta simbdlica
com um urso (provavelmente na forma de um berserkr) tenha sido um elemento do
ritual (Schjadt, 2007, p. 151)”.



25

Esse seria o principal ritual que definiria a relagio entre Odinn e aqueles que eram
seus homens escolhidos, que se juntariam a ele no Valhalla'®. Ele era considerado, como dito,
um deus da elite e dos guerreiros com muitos rostos e facetas, sendo um deus que da
presentes, mas também toma de volta. Ele aparece nos mitos em trés aspectos principais:
como governante dos mortos, como deus da batalha e como deus da inspiragdo, magia e
sabedoria, sendo essas caracteristicas e poderes variados, presentes nos seus mais de 200
nomes. Além dessas atribui¢des, Odinn era um sedutor, um trapaceiro ¢ um mestre da
feiticaria. A feitigaria esta presente em quase todos os aspectos do deus. A ideia de oculto e de
revelagdo permeia todos os aspectos da personalidade de Odinn, até mesmo como um deus da
batalha, e esses aspectos se manifestam como trapacas e mentiras que podem promover
conflitos em todos os niveis, desde brigas familiares até incitar sociedades para a guerra.
Muitos feiticos associados a ele no Hdvamal, sdo para uso em batalha (Davidson, 1988, p.
79). Atrelado, ainda, a ideia da guerra, ele era visto também como o deus do éxtase ¢ da
inspiragdo, nesse sentido, poderia inspirar os guerreiros em batalha a um estado de raiva
frenética em que nao temiam nada e nao sentiam dor. Ele personificaria, entdo todas as
habilidades que eram consideradas virtuosas e cobigadas na cultura guerreira. Segundo

Nordberg,

“Quando as batalhas entre senhores da guerra aristocraticos sdo retratadas na poesia
escaldica nérdica antiga, os guerreiros caidos e ensanguentados nos campos de
batalha sdo frequentemente descritos usando conceitos que também ocorrem na
terminologia sacrificial religiosa, indicando um aspecto religioso da violéncia (2019,
p. 350)”.

Se por outro lado, matar inimigos no campo de batalha pode ser concebido como
oferendas de sacrificio ao deus da guerra, por outro lado, a morte no campo de batalha pode
ser percebida como a recompensa final do guerreiro. Por meio de uma morte violenta em
batalha, os guerreiros iniciados de Odinn finalmente alcangariam o Valhalla (essa recompensa
¢ um dos temas principais retratados nas estelas de Gotland, que serdo vistas no capitulo 3).
Essas configuragdes demonstram que a religido politeista vivida no final da Idade do Ferro e
na Escandinavia durante a Era Viking, ndo era um sistema uniforme ou homogéneo, como ja
dito em outros momentos, seja na sociedade como um todo ou nas crengas religiosas e
comportamento individual de cada pessoa. A religido era uma parte integrante da vida didria

das pessoas e, sendo parte integrante de todos os aspectos da vida, estava imbricada também

13 Valhéll (saldo dos mortos) é o termo utilizado para designar a moradia de Odinn em Asgard, lugar
onde os guerreiros mortos em batalha sdo recebidos (Langer, 2023, p. 69).



26

quando o assunto era guerra. Nesse sentido, a religido deve ser considerada como ‘religides’,
sendo consideradas, dessa forma, como um guarda-chuva, onde diferentes cendrios e
ambientes moldariam diferentes expressoes religiosas, € que individuos e grupos poderiam se

mover entre eles.

Ainda que houvesse a existéncia de diferencas geograficas, linguisticas e culturais,
entre as sociedades do inicio da Idade do Ferro, do Periodo das Migracdes e da Era Viking, ha
um ponto ‘em comum’ ou que liga as praticas religiosas, sendo esse ponto a ideologia de uma
aristocracia guerreira, uma ideologia militar de elite que praticava o culto a Wodan, ainda no
Periodo das Migragdes e depois a Odinn ja durante a Era Viking, dessa forma, essa ideologia
de uma elite que praticava um culto guerreiro ligado a uma deidade especifica'®, figurou do
Periodo das Migragdes até o final da Era Viking. Segundo Langer (2024, p. 34), geralmente as
crencas germanicas antigas foram divididas em dois grupos de culto, sendo elas as que
envolviam a fertilidade e a guerra. Esses cultos a guerra ocuparam um lugar privilegiado a
partir da Idade do Ferro germanica, onde os cultos estavam centrados em trés divindades:
Wodan (uma das deidades guerreiras, que também era associado ao comércio € a condugao
das almas dos mortos para o mundo subterraneo), 7Tiwaz (dominios sob o campo de batalha) e
Donar (simbolo de forga fisica e combate). Aqui ha uma suplantagdo de deuses cultuados para
a guerra.

Com a auséncia de uma estrutura organizadora e reguladora, os ritos, mitos, crencas €
tradigdes eram muito variaveis, os quais se modificavam conforme a regido, a categoria social
e o género do praticante. Os académicos escandinavos contemporaneos utilizam
majoritariamente, o termo ‘Religides Nordicas Antigas’ para uma série de crengas, praticas e
rituais mantidos durante a Era Viking, tendo essas religides, influéncias de tradigdes
germanicas, celtas, fino-ugricas e samis'>. A religido nesse periodo seria de natureza étnica,
com um grande dinamismo envolvendo variagdes sociais € regionais com multiplas trocas e
intercambio com culturas ndo escandinavas, existindo ainda comunidades de fé baseadas tanto
em culturas quanto em institui¢des sociais, tendo a experiéncia religiosa noérdica estruturada

como uma visdo de mundo (Langer, 2017, p. 592).

14 A aristocracia embora fizesse alguns ritos ou cultos a outras deidades, como o deus Thor ou Freyr,
dependendo da localizagdo geografica, de forma majoritaria, os cultos ligados ao exercicio da guerra
estavam, sem duvidas ligados ao deus Odinn.

15 Também conhecidos como lapdes sdo povos que habitam o norte da Finlandia, Suécia € Noruega, na
regido chamada Laponia. Consistem em povos semindmades, cagadores, pescadores e pecuaristas.
Suas crengas religiosas apresentam uma forte carga de elementos xamanicos.



27

Segundo Grislund (2008), na lingua nérdica antiga, ndo havia uma palavra especifica
para religido, sendo Sidr’® o conceito mais proximo (que significa “costume”), mostrando
como a religido era integrada na vida diaria, ao contrario de hoje, quando a religido ¢
frequentemente separada da vida secular, sendo entdo uma parte natural de todas as
ocupagoes. Nesse sentido, para ela, a Religido Noérdica Antiga ndo deve ser considerada um
fendomeno estatico, mas como uma religido dindmica que mudou gradualmente ao longo do
tempo e, sem davida, teve muitas variacdes locais. Para Jennbert (2011), o termo ‘Religido
Nordica Antiga’ causa problemas, pois foi criado nas linguas escandinavas em conexao com a
cristianiza¢do. O conceito de religido em si, para ela, seria igualmente complicado de usar,
uma vez que se refere a crenga e nao ao ritual, ndo ao que as pessoas fazem. Fontes nordicas
falam da antiga religido, em termos de Forn Sidr, ‘costume antigo’, com conotagdes de
tradicdo e pratica regular, ou heidinn sior, ‘costume pagdo’. Os rituais, dessa forma, nao
teriam sido considerados atos exclusivamente religiosos, mas fazendo parte da ideologia e
estrutura politica da sociedade. Nesse sentido, segundo Langer (2023), os Escandinavistas,

atualmente, tém preferido usar o termo no plural para designar as praticas e variacdes.

Nao hd um consenso quanto ao termo “religido” entre os pesquisadores e as discussoes
romperam com a concepg¢do unitaria e fenomenoldgica que dominavam os estudos sobre
religiosidades no fim do século XX. A partir dessas novas discussdes, percebemos a auséncia
de uma unidade nordica, havendo um complexo dinamismo visto no confronto entre fontes
escritas e a cultura material e se aplicado ao olhar das Ciéncias das Religides podemos
analisar esse cenario sob o conceito da nebulosa, onde o termo “Religido” ndo abarca todas as
expressoes e manifestagoes religiosas praticada pelos noérdicos durante a Era Viking, haja
vista que, as percepgdes sobre continuidades, mudangas e variagdes regionais sao muito
presentes durante o periodo e diferente do que se observa em outras sociedades. Segundo
Langer (2023), essas variagdes religiosas, socialmente direcionadas, adicionam camadas
complexas no mosaico das praticas e crengas entre os escandinavos antigos e medievais.
Nesse sentido, as maiores dificuldades no estudo da Religides Nordicas Antigas, podem estar
na critica as fontes que, por serem tardias e escassas, dificultam o estabelecimento de um

confronto comparativo.

16 Alguns autores usam ainda o conceito “Forn Sidr”" que seria ‘costume antigo’. Para Jennbert (2011),
Forn sidr, que seria “costume antigo”, envolveria humanos e animais inteiros ou em partes, ndo
havendo tradi¢cdes duradouras, estaveis ou imutaveis na era pré-cristd, dessa forma, as praticas ndo
deveriam ser percebidas como uma categoria sagrada separada na Escandinavia pré-crista.



28

Os debates conceituais acerca desse tema estdo diretamente ligados ao proprio
conceito de religido, pois ainda que ndo haja um conceito fechado para religido, nenhum
conceito abarca completamente todas as expressdes/designagdes religiosas, porém, ainda
assim, ¢ importante delimitar o referencial utilizado para “delimitar”, em cada estudo em
questdo, o que estamos entendendo por religido, no caso da presente pesquisa, estamos tendo
como referencial a Historia das Religides, onde a religido ¢ um fendmeno que muda de acordo
com o contexto historico e cultural de cada sociedade e periodo. No que se refere as pesquisas
feitas sobre as Religidoes Nordicas Antigas, o denominador comum entre elas ¢ que a
religiosidade teria sido caracterizada por uma falta absoluta de unidade e um complexo
dinamismo. Dessa forma, as Religides Nordicas Antigas devem ser entendidas como um
sistema complexo, repleto de tradi¢cdes orais, miticas e magicas que iriam muito além do
ritual, mesmo fazendo parte de um sistema nao centralizado, dogmatico e institucional e nesse
sentido, a perspectiva material da religido deve buscar entender a visdo de mundo pré-crista,
ligada a uma relacdo dinamica e variavel das expressdes religiosas na area escandinava. O

conceito, portanto, abrange aspectos cognitivos e praticos, ideologicos e religiosos.

1.2 APONTAMENTOS TEORICOS

Ja foi explicitado que ndo € possivel separar a religido de outras atividades como
politica e economia nas sociedades antigas, o que reflete também nos usos de objetos
cotidianos recuperados pela pesquisa arqueoldgica. O foco arqueologico no uso da cultura
material, como um meio social ativo, abriu a possibilidade de estudar a religido

arqueologicamente. Segundo Jennbert (2011):

“Algumas décadas atras, estudos sobre rituais e religido na vida cotidiana na fazenda
e seus arredores imediatos eram raros. Isso provavelmente se devia a uma visdo
estreita do sagrado em relagdo ao profano nas formas de pensar ocidentais. A vida
econdmica era entendida como uma questdo funcional que ndo era afetada por
rituais ou fé e, portanto, ndo estava envolvida nos lugares sagrados. Com uma visao
mais ampla das relagdes entre o sagrado e o profano, restos de fazendas, vilas e
paisagens do passado sdo integrados aos estudos de religido”.

A partir disso, precisamos olhar para os estudos acerca de cultura material, para
compreender melhor a forma como essas religides estdo inseridas nos objetos em andlise nesta
pesquisa. Os estudos de cultura material estdio em crescimento emergente € com uma

metodologia em desenvolvimento, devemos levar em consideracdo que existem varios



29

métodos em outros campos aplicados a materialidade. Como nos aponta Carp (2011), a
religido ¢ intrinsecamente material e os estudos de cultura material permitem e exigem que os
pesquisadores descrevam e interpretem os aspectos materiais da religido. A cultura material
refere-se, entdo, a tudo que € perceptivel e cultural, ndo apenas os artefatos, mas também os
contextos, processos ¢ habilidades de uso e produg¢do que circundam e nos ajudam a
interpretar os artefatos (Carp, 2011). Nesse sentido, a arqueologia das religides nos parece ser

de grande importancia para a pesquisa.

Segundo Langer (2015), a tematica religiosa nao ¢ uma novidade nos estudos
arqueologicos, desde a década de 1960 as fontes arqueologicas sdo usadas nos estudos de
religiosidade noérdica, mas somente a partir dos anos 2000, com académicos dinamarqueses,
que reflexdes tedricas e conceituais mais profundas foram feitas. A religido, entdo, sempre
ocupou espaco investigativo, mas ainda sem uma preocupagdo tedrica mais profunda com
relacdo aos vestigios religiosos. Andrén (2014) nos aponta uma mudanga de perspectivas na
interface entre os textos e a cultura material, trazendo diferentes visdes das possibilidades
interpretativas da cultura material. Os primeiros estudos envolvendo as Religides Nordicas
Antigas, vao ser feitos ainda no século XIX, como os trabalhos de C.J. Thomsen (1855) e
J.J.A. Worsaae (1870) que fizeram interpretacdes de bracteatas de ouro e ainda com o estudo
de Henry Petersen (1876- sendo o estudo arqueologico mais completo) que fez uma pesquisa
de rituais e crengas pagas entre os escandinavos, fazendo uma discussdo e examinagdao dos

elos fundamentais entre objeto e referéncias nos textos islandeses.

Apesar desses estudos, a arqueologia ainda exercia um papel secunddrio e um tanto
quanto passivo no estudo das Religides Nordicas Antigas nesse periodo. Ainda segundo
Andrén (2014), na primeira metade do século XX, a arqueologia teve a literatura islandesa
como plano de fundo mental para as interpretacdes arqueoldgicas da Idade do Ferro e
principalmente da Era Viking, nesse periodo vdo ser produzidos trabalhos arqueologicos
orientados mais historicamente. Esses trabalhos usaram as referéncias textuais islandesas para
iluminar problemas arqueoldgicos e ndo como contribuicdo para compreensdo geral das
antigas tradi¢des. Nesse periodo, a arqueologia foi usada principalmente para estudar a
tecnologia, e em menor escala, a economia e organizacdo social € de maneira quase rara em
religido e mentalidade. A religido era mais uma categoria residual para coisas que nao

poderiam ser explicadas de outra forma (Andrén, 2014).

Nas décadas de 1960, 1970 e inicio de 1980, poucas pesquisas arqueoldgicas vao ser

feitas no campo dos estudos das Religides Nordicas Antigas, pelo afastamento da ‘arqueologia



30

processual’ das questdes religiosas. Somente apos as décadas de 1989 e 1990 com a
‘arqueologia pos-processual’ que a religido, ainda que em menor medida, retornou como
questdo importante de pesquisa, € com o interesse da arqueologia em mentalidade e religido,
resultados totalmente novos sobre a religido escandinava pré-cristd foram alcancados e
abriram novos caminhos para as pesquisas, inclusive a pesquisa aqui pretendida. O trabalho
interdisciplinar também significou que o conceito de cultura material e sua relacdo com
religido, mito, cosmologia e ritual foram intensamente discutidos. Na arqueologia anterior, a
cultura material era vista como tragos passivos de tecnologia, economia e condi¢des sociais,
enquanto as tradigdes religiosas eram uma espécie de categoria residual para tudo o que nao

podia ser explicado.

Desde a virada contextual nas décadas de 1980 e 1990, a perspectiva sobre a
materialidade mudou de varias maneiras fundamentais (Andrén; Jennbert; Raudvere, 2004). A
cultura material passa a ser vista como algo que afeta a vida das pessoas, podendo receber
significado e podendo representar ideias complexas. A mudanga na visao da cultura material
significa que os artefatos podem desempenhar um papel diferente e mais ativo no estudo das
Religides Nordicas Antigas, porém a relacdo entre as fontes escritas e os objetos ainda ¢
complexa. Segundo Andrén; Jennbert; Raudvere (2004), as ligagdes entre os poemas € 0s
artefatos sdo indiretas e, portanto, devem ser vistas principalmente como analogias entre si,
haja vista que, a distdncia temporal e espacial, entre a Islandia do século XIII e a
Escandinavia da Idade do Ferro significa que os textos nunca contém descrigoes dos contextos
reais que podem ser estudados arqueologicamente. Em vez disso, trata-se sempre de comparar

estruturas semelhantes entre si.

A arqueologia pode nos oferecer um novo caminho para entender as religides antigas
extrapolando os limites das fontes escritas. Segundo Davidson (1993), no caso das religides
do norte da Europa, a maior parte das evidéncias literarias surge bem depois da aceitacdo do
Cristianismo, € em muitas vezes ja se passaram sé¢culos desde o abandono da antiga fé. Ao
contrario das fontes escritas, timulos, lugares sagrados e material iconografico, podem
remeter diretamente ao tempo em que a religido antiga ainda tinha significado. A arqueologia
também pode ajudar a estabelecer uma datacdo confidvel para um costume ou expressdao de
crenga, especialmente quando alguns objetos como moedas, armas, ou broches sdo achados
nos tamulos, j& que podem ser ligados a uma série existente de tipos ja datados por trabalhos

anteriores (Davidson, 1993).



31

Além disso, outros métodos de datagdo modernos podem ser utilizados. Ao mesmo
tempo, a arqueologia pode trazer a tona, a qualquer momento, uma nova descoberta que nos
faca rever suposi¢des anteriores quando um novo material ¢ encontrado. Nesse sentido, uma
das questdes que envolvem os achados relacionados a cultos e praticas religiosas do passado,
incluem o fato de algumas cerimdnias ndo deixarem vestigios suficientes, o que poderia nos
levar a conclusdes precoces sobre sacrificos e ritos, por exemplo. Resguardando todas as
ressalvas, a arqueologia, sem duvidas, pode nos aproximar das imagens religiosas do passado
pré-cristdo, nos permitindo ver, por exemplo, como os objetos em um tumulo eram deixados
apos a realizagdo dos ultimos ritos, o que as fontes literarias, certamente ndo nos permitem.

Segundo Davidson (1993),

“Uma das contribui¢des mais valiosas da arqueologia para o nosso conhecimento
das religides do passado ¢ o seu poder de confirmar ou langar nova luz sobre relatos
de crencas e costumes em fontes escritas cuja confiabilidade tem sido questionada.
Quando diferentes fontes de evidéncias sdo reunidas, podemos nos aproximar de
uma compreensdo do ritual e das imagens”.

Dessa forma, a arqueologia se mostra como um meio, capaz de ampliar nosso
conhecimento acerca das praticas religiosas do passado, trazendo novas evidéncias, o que gera
mais busca de conhecimento. A Arqueologia das Religides, como aponta Langer (2015, p.27)
oferece um novo patamar de discussdes sobre metodologias e teorias nas investigacdes sobre
os rituais e as religiosidades e a propria nogdo dos conceitos sobre religides sdo discutidas em
novos horizontes. Com 1isso, as pesquisas envolvendo a materialidade das antigas crengas na
Escandinavia pré-cristd podem ser conduzidas a partir da escolha de novos temas, como a
relacdo entre aspectos funcionais e cosmologia, a ideologia que envolveu os funerais e
sepultamentos, novas questdes de género e identidade, ritos de passagem, entre muitos outros.
Nesse sentido, a Arqueologia das Religides oferece perspectivas instrumentais para se analisar
descobertas de vestigios em épocas que ndao havia possibilidades de se efetuar maiores
contextualizagdes. A perspectiva material da religiosidade nordica deve buscar entender a
visdo de mundo pré-cristd, assentada especialmente numa relagdo dindmica e variavel do
fendmeno religioso na area escandinava, ndo mais como uma visao de religido confessional,
centralizada e dogmadtica, mas uma concep¢do que procure essencialmente caracteriza-la
como submetida a constantes variacdes no tempo, espago e categorias sociais (hibridismos),

mas ao mesmo tempo, concedendo certa unidade coerente a ela enquanto experiéncia cultural.

Ainda sobre Arqueologia das Religides, algumas criticas sao feitas quanto a postura

tradicional da arqueologia de tratar qualquer objeto desconhecido e exotico como sendo



32

“religioso”, além de criar um método, um padrdo, mais rigoroso para separar 0s ritos
religiosos dos seculares, a partir dos vestigios materiais, a Arqueologia das Religides parte de
uma perspectiva social das escavacdes, sendo uma das primeiras a delimitar conceitos para
estudos de campo, propondo indicadores arqueoldgicos para os rituais, onde a iconografia € a
técnica mais promissora para estudar antigos sistemas de fé. O crescente interesse, nos
ultimos anos, da arqueologia em ideologia, mentalidade e religido trouxe resultados
totalmente novos sobre a religido escandinava pré-cristd. Uma questdo que esta presente nos
estudos nordicos de cultura material sdo as relacdes temporais e espaciais entre forma e
conteudo, uma relacdo ndo constante e cujo significado depende das condi¢des sociais e
culturais. Neste sentido, além de apenas informar novos dados aos pesquisadores, os estudos
arqueologicos da religiosidade nérdica oferecem novos caminhos interpretativos e
metodoldgicos, indispensdveis a todos aqueles que procuram entender melhor o papel dos

mitos e crengas no mundo medieval (Langer, 2015, p. 27).

Ainda sobre os aspectos teoricos, a Histéria Cultural das Religides nos fornece aqui
mais um apoio necessario para o objeto e o campo especificados desta pesquisa. Para a
Historia das Religides, a religido ¢ um dispositivo de representagdo cultural, onde religido e
crencgas religiosas s6 podem ser definidas em determinados contextos espaciais e temporais
(Silva, 2011). Para Peters (2015), a religido e a religiosidade sdao produtos culturais de uma
determinada época e regido, nesse sentido poderiamos dizer que toda religido seria um
produto historico, culturalmente condicionado pelo contexto e capaz de condicionar o proprio
contexto, levando em consideragdo que as formas religiosas (simbolos, crengas, praticas,
hierarquias, organizacdes) ndo sdo formas essenciais e exclusivas, mas sim criacdes humanas
que assumem diferentes sentidos ao longo de um recorte temporal, considerando a sua
historicidade (Bellotti, 2011, p.29). As crengas religiosas, mitos e religides sdo definidos
dentro de universos historicos, culturais e sociais especificos, nesse sentido, buscaremos
entender as praticas religiosas dos escandinavos dentro do seu contexto histérico visando
perceber e compreender de que maneira essas praticas estavam ligadas a guerra. A respeito do
estudo dos fendmenos religiosos, Silva (2011), nos atenta para o uso e sentidos dos termos
que em determinada situacdo geram crengas, agdes, institui¢des, condutas, mitos, ritos etc.
Nao se trataria de estudar a religido, mas religido (ou religides) como produtos culturais e, do
ponto de vista metodoldgico, trabalhar com analises do ponto de vista historico. A identidade
religiosa estabeleceria parametros culturais que influenciam as préticas cotidianas, os lugares,

as relacdes, as posi¢oes hierarquicas, as atitudes e as representacdes (Silva, 2011).



33

Uma das contribuigdes trazidas por esta pesquisa, juntamente com outros trabalhos,
seria a ajuda na construcdo e fortalecimento da teorizacdo sistematica sobre guerra e religido,
pois como apontado por Horowitz (2010, p. 205-6), esta ¢ uma sistematizacdo ainda em
estagios iniciais, ainda em andamento. Nessa pesquisa usaremos, teoricamente, o conceito de
guerra do ponto de vista de dois autores: John Keegan na obra Uma historia da guerra
(langada em 1993 na Inglaterra e no Brasil em 1995) e em certa medida a compreensdo de
guerra de Carl Von Clausewitz, em sua obra Da Guerra com o intuito de compreender, no que
tange aos escandinavos, suas formas de guerrear, além de teorias sobre a guerra. Clausewitz
entende a “guerra como uma continua¢do da politica por outros meios”, em contrapartida
Keegan percebe a guerra como um fendmeno cultural, sempre uma expressao de cultura e em
algumas sociedades, ¢ a propria cultura. Ao usar aqui ambos os autores, devemos ter a devida
atencao com a definicao de cada um. Em certa medida a interpretacao de Clausewitz pode ser
falha ou incompleta, mas temos que levar em considera¢do o meio no qual ele estava inserido
que o levava a perceber a guerra desta forma, por outro lado devemos perceber que a guerra
ndo ¢ somente um fendmeno cultural, levando-se em consideracdo que a cultura de uma
sociedade ndo ¢ constituida somente pelo aspecto guerreiro e nem a guerra pode ser tomada

como sindnimo de cultura como escreve Keegan.

Para Hassner (2010, p. 203), entender a ligacdo entre religido e guerra numa
linguagem causal, implicaria em correr o risco de exagerar e subestimar a influéncia das
religides. Segundo ele, o principal efeito da religido na guerra ¢ constitutivo, e ndo causal, ou
seja, a religido moldaria principalmente a identidade dos atores e como eles concebem a
guerra, seu significado e contexto, podendo afetar a maneira como os participantes falam,
raciocinam ou justificam conflitos. Entretanto, compreendemos que em alguns casos a
religido tem um efeito causal e constitutivo. Nesse sentido, devemos compreender como a
religido, ocasionalmente, influencia o comportamento humano ou permeia todos os aspectos
dele, como a tomada de decisoes, por exemplo, identificando assim seu papel na guerra, o que

requer explorar seu impacto em todas as areas. Ainda segundo Hassner (2010, p. 204),

“Limitar o papel da religido ao causal, portanto, coloca a barra muito alta: arrisca-se
a exagerar o efeito da religido na guerra e ignorar os diversos caminhos, a nio ser
desencadear a guerra, através da qual a religido pode influenciar a violéncia. Em vez
de conceber a religido como um fator desviante que for¢ca o comportamento a sair do
caminho racional, os estudantes de religido e violéncia devem pensar nisso como um
fator onipresente, pertinente onde quer que atores que também sejam membros de
uma comunidade religiosa se envolvam em violéncia”.



34

As tradicdes religiosas tém sido historicamente envolvidas e acusadas de intolerancia
ou cruzadas, e as religides frequentemente se defenderam contra tais acusagdes ao contra-
atacar outras tradi¢cdes por provocarem guerras. Assim, as tradigdes religiosas ao longo de
muitos séculos experimentaram tensdes, tentativas de dominacgao, hostilidades, assassinatos e
guerras. Pode-se analisar e comparar essas diferencas circunstanciais e tentar monitorar o
surgimento de certas normas compartilhadas de guerra que evoluem das tradi¢des religiosas
(Popovski, 2009). A historia ¢ cheia de guerras e talvez de uma forma nao esperada, as
religides também possuem a presenca delas. Podemos dizer que a guerra satura a cultura
popular (como por exemplo, pecas e filmes, historias em quadrinhos e jogos de computador).
A relacdo entre guerra e religido ¢ um tema que suscita bastante interesse, ainda que esta
relagdo seja relativamente recente nos estudos de Ciéncias das Religides, como dito
anteriormente. Mais interesse ainda se da do porqué ela ¢ tdo atraente e porque, em alguns
momentos € associada a religido. Juergensmeyer (2020), chama atengdo para “quando o som
de tambores de guerra ¢ ouvido, a linguagem da guerra ¢ acompanhada por retdrica religiosa”
e olhando para a histéria podemos ver os deuses e Deus envolvidos, algumas vezes, nas

guerras travadas pelo mundo.

O autor, faz uma reflexdo interessante sobre o porqué da intersec¢do entre guerra e
religido acontece. Segundo ele, a guerra fornece uma visdo alternativa atraente da realidade
em um momento de discoérdia social. A guerra daria uma outra maneira de explicar as coisas,
de dar sentido a falta de sentido da realidade, e a realidade alternativa da religido ¢
surpreendentemente semelhante a realidade alternativa da guerra. Nesse sentido, a religido,
assim como a guerra, pode pegar o medo da discérdia e ndo apenas mascara-lo, como pode
fornecer um modelo de acdo pelo qual se pode superar as forcas que levam a discordia e,
assim, banir o medo. A visao de mundo religiosa ¢ como a visao de mundo da guerra de outras
maneiras também. Assim, tanto a guerra quanto a religido apresentam uma ordem alternativa
de tensdao existencial e disputa moral que abrange quaisquer anomalias aparentes na vida,
sendo que a guerra oferece uma forma mundana de realidade alternativa, enquanto a religido

fornece uma visdo de ordem transcendente da realidade.

Por tras dessa narrativa, estd a suposi¢@o de que a religido tem a capacidade de levar as
pessoas a guerra € entendemos que ideias religiosas radicais podem levam a violéncia. A ideia
de que a religido leva a violéncia se tornou quase um mantra. Guerra e religido desempenham
papéis na imaginagdo humana que sdo tao semelhantes que poderiam facilmente reforcar um

ao outro. Ambos fornecem percepgdes alternativas de ordem, maneiras de ver o mundo que



35

absorvem anomalias e explicam por que o caos e a desordem existem. A guerra
frequentemente utiliza a religido, e a religido frequentemente incorpora imagens de guerra

(Juergensmeyer, 2020).

Existem diversas maneiras de pensar a ligacdo entre guerra e religido. Em um primeiro
momento, quando a guerra se liga a religido, geralmente queremos dizer que em determinadas
ocasides, imagens, ideias e organizagdes religiosas sdo empregadas para reforcar nogdes de
guerra. Em um segundo momento, quando a religido se liga a guerra, em um movimento
contrario, geralmente queremos dizer que em alguns momentos, imagens de guerra sao
criadas para reforcar ideias sobre religido. A relagdo entre religido e guerra depende de qual
percepcao da realidade ¢ a dominante. Em praticamente todas as guerras (especialmente uma
grande guerra que ameaga a propria existéncia de um povo e sua cultura) Deus ¢ alistado em
ambos os lados. Nesse sentido, em tempos turbulentos de guerra, podemos ver que Deus esta
do lado de um ou do outro do campo de batalha, sendo reivindicado por cada lider. Segundo
Juergensmeyer (2020), a religido ¢ uma aliada atraente em tempos de guerra porque fornece
uma série de beneficios. A linguagem religiosa pode demonizar os oponentes e valorizar os
lideres do proprio lado. A religido forneceria, entdo, uma justificativa moral para matar e
recompensas eternas para os martires. As instituicdes religiosas oferecem uma rede pronta
para recrutamento e fornecem as béncaos das autoridades morais. Assim, a guerra pode ser

vista como parte da promessa de salvacao essencialmente transformadora da religido.

1.3 SOBRE O METODO

As imagens sdo mais que simples representagdes, elas sdo transmissoras de ideias,
com um vocabulério e validade proprios, frequentemente complementares aos textos escritos,
mas de certa forma independente deles. Segundo Bradley (2012), as imagens possuem um
vocabulario proprio, sendo este, ndo estatico ou absoluto, variando de acordo com a sociedade
e mudando ao longo do tempo e assim como as palavras, as imagens sdo usadas para
transmitir uma mensagem e devem levar em consideracdo o vocabulério visual do publico-
alvo. Um ponto importante que merece atengdo ao se trabalhar com imagens, ¢ a interpretagao
que fazemos delas. Inicialmente, as imagens de outra cultura sdo geralmente incompreensiveis
e as interpretamos esteticamente ou de acordo com as ‘visdes’ de nossa propria sociedade,

mas isto seria uma ma interpretagdo da mensagem e ainda ignorar a fungdo pretendia. Nesse



36

sentido, as imagens ndo apenas se adaptam aos seus contextos, como também ajudam a
moldar esse contexto e a influenciar as tradicdes. As imagens seriam, entdo, metaforas e
podem ser alteradas ou perder seu significado original devido a mudangas no contexto ¢ na
mentalidade, e este ¢ um dos desafios da presente pesquisa, compreender o significado das

imagens dos guerreiros e dos simbolos relacionados a guerra na arte religiosa.

A constru¢dao de um vocabulario de metaforas visuais proposta por Bradley nos d4 um
suporte metodologico por nos proporcionar um aprofundamento na compreensao da imagem e
do contexto, ou seja, busca compreender as ideias, intengdes, atitudes e preocupagdes da
sociedade que produziu as imagens. O uso de imagens enquanto fontes em si, € ndo de forma
secundaria ou ainda de forma complementar ou ilustrativa, ainda passa por certas duvidas
quanto ao uso, por causa do elemento interpretativo, porém ha que se levar em consideracao o
alto contetido simbdlico presente em pinturas, esculturas e outros objetos semelhantes. Nesse
sentido, o conteido simbodlico ¢ um dos aspectos mais relevantes das fontes visuais,

especialmente quando buscamos compreender o pensamento ¢ a mentalidade de uma época.

Muito pode ser aprendido sobre crenga e costumes populares a partir de imagens
gdticas e outras lembrangas religiosas, que muitas vezes derivam de imagens “primdrias”, isso
mostra que ainda que muito tenha sido suprimido ou perdido, ainda se pode ter uma ideia de
crengas e atitudes populares e da elite. Como explanado anteriormente, as imagens
frequentemente foram usadas para ilustrar um ponto, confirmar outras fontes ou mesmo de
forma imprecisa, fora do contexto, como decoracdo ou ainda como uma confirmacdo de
fontes escritas mais tradicionais, porém ¢ crescente o uso de fontes visuais como fontes
principais e com isso héd a exigéncia de uma metodologia cuidadosa. Como aponta Bradley
(2012), as imagens sdo uma boa maneira de mapear como as ideias e atitudes variam de um
lugar para outro, haja vista que cada sociedade tem seu proprio estilo, sua maneira de ver as
coisas, afetando no uso das imagens em varios aspectos. As imagens estdo vulneraveis a
destruicao e danos intencionais ou ndo, por degradacao natural e podem ainda ser alteradas
para se adequarem ao modo de ver de outras épocas, tornando-as ‘adequadas’ as ideias do
periodo. Essas mudangas podem indicar uma mudanga de ideias ou atitude, ja a permanéncia
de um tipo de imagem pode mostrar que uma determinada atitude basica permaneceu

inalterada.

Além do que ja foi explicitado acima, outro ponto importante no uso das fontes visuais
diz respeito ao meio no qual a imagem foi criada. Ele também pode afetar a forma como uma

cena ¢ representada, assim ¢ necessdrio observar o meio em que as imagens foram feitas.



37

Nesse sentido, outras fontes primarias podem ser um meio de verificar e reverificar uma
interpretagdo, de modificar ou mesmo revisa-la completamente. A interagdo entre mundo e
expressao, entre contexto e imagem, ilumina ambos, ou seja, a imagem ajuda a ver o ponto de
vista daqueles que a fizeram, ¢ sem o contexto, a imagem perde muito de seu significado.
Assim, ¢ importante ndo olhar para uma imagem isoladamente, mas sim dentro de seu
contexto iconografico, pois ha sempre a tendéncia de ver cada imagem isoladamente, porque a
nossa forma de ver atual se baseia menos em imagens como texto, formas de comunicagao, e
mais como ilustragdo ou decoracdo (Bradley, 2012). Entendemos, nesta pesquisa, que as
imagens podem nos mostrar modos de pensamento ¢ no caso aqui pretendido, podem nos
mostrar como a guerra estava inserida na sociedade escandinava para além do combate

propriamente dito.

Para Harvey (2011), a cultura visual nos permite ter abordagens para estudar os
aspectos da religido que sdo tangiveis aos olhos ou “vistos” na imaginagdo, permitindo aos
pesquisadores interpretarem esses aspectos materiais da religido ndo apenas como artefatos,
mas também como uma personifica¢ao de ideias, intengdes e interpretagdes. Nesse sentido, €
compreendido que muitas imagens e artefatos que compdem a cultura visual da religido sdo
produzidos por individuos a fim de propagar sua causa, servir como auxilio ao ensino e para
comemorar eventos e todos esses fins podem ser observados nas fontes escolhidas para esta
pesquisa. Ndo existe um paradigma Unico para uma investigagdo metodologica da cultura
visual da religido, porém existe a conviccdo de que a expressdo visivel de uma cultura
religiosa € tanto um repositorio e uma articulagdo de pensamento, identidade, valores, ideias e
prioridades como as representacdes textuais e orais de determinada cultura, buscando deslocar
dessa forma, um pouco as atencdes quase exclusivas da cultura literaria e oral das religides
(Harvey, 2011). O que pretendemos aqui, dessa forma, ¢ compreender a relagdo entre as
imagens dos guerreiros e os aspectos religiosos na cultura material. Assim, com o auxilio da
metodologia da cultura visual e material, a presente abordagem examina imagens € objetos
associados a doutrina e crenga, comportamento religioso, comemoracdo, ensino, culto,

cerimonias e rituais das religides.

Ha um crescente interesse académico no que diz respeito ao estudo da cultura material
e, como ja explicitado anteriormente, as religides como um todo produziram muito deste
material que deve ser explorado cada vez mais. Segundo Prown (1982), o estudo desses
artefatos possui uma metodologia particular, que seria baseada na proposicdo de que estes

artefatos sdo fontes primarias para o estudo da cultura material e ndo apenas ilustragdes, nesse



38

sentido, a cultura material seria o estudo, por meio de artefatos, das crencas, dos valores e
ideias de determinadas sociedades, em determinado tempo, € em um olhar mais focalizado
para esta pesquisa, as crencas, ideias e objetivos pretendidos no uso das bracteatas e nas
imagens que vao ser retratadas nas Estelas e pedras rinicas além das imagens gravadas nas
placas dos elmos. E necessario uma atengéio no que diz respeito a utilizagdo do termo ‘cultura
material’, haja vista que o termo ¢ frequentemente usado para se referir aos artefatos e

também ao corpo material'’

como um todo que serd usado para fazer determinado estudo,
nesta pesquisa, utilizaremos o termo como um modo de investigagdo cultural que usa os
objetos, aqui bracteatas, estelas, pedras runicas e placas de elmos, como fonte primaria para o
objetivo aqui pretendido e tendo sempre em vista que os objetos feitos pelos homens refletem,
conscientemente, direta ou indiretamente as crengas dos individuos que fizeram, compraram

ou usaram estes objetos.

Inicialmente as pesquisas arqueologicas centraram-se nos artefatos, sendo os objetos a
propria esséncia da arqueologia no século XIX e no inicio do século XX, entretanto os
artefatos ja ndo sdo mais o foco central das pesquisas arqueologicas, tendo em vista que as
pesquisas, agora, fazem também andlises de paisagens e povoagdes, assim como também de
novos métodos de datagdo das ci€éncias naturais. Porém, ainda assim os artefatos continuam a
desempenhar um papel importante na arqueologia. Os artefatos t€ém um outro aspecto
interessante, sendo este a possibilidade de movimentacdo dessas pecas, o que resulta em
possiveis mudangas nos significados que foram atribuidos a cada um durante o periodo em
que eram utilizados. No contexto das Religides Nordicas Antigas, muitos artefatos sdo ainda

mais importantes porque incluem diferentes formas de imagens.

O uso da cultura material nos estudos das Religides Nordica Antigas tem seus pontos
fortes e fracos, inicialmente, pode ser dificil determinar, a partir de vestigios materiais de atos
ritualizados, se os rituais estavam conectados a um discurso religioso ou ndo (Lundborg,
2004). Além disso, pode haver uma variagdo na tradigdo oral, o que significaria a
identificacao de diferentes motivos e figuras. Nesse sentido, o papel da materialidade em toda
uma cultura oral, significaria que os artefatos podem ser uma fonte verdadeiramente primaria
para narrativas, concepg¢des e padroes de agdo no mundo ndrdico. Dessa forma, podemos

observar que hd um grande potencial para encontrar novas perspectivas acerca das Religides

'7 A cultura material também inclui outros objetos além dos artefatos feitos pelo homem, como ossos
humanos e animais, especialmente, bem como também os restos de plantas, tornaram-se cada vez
mais importantes na pesquisa arqueologica (Andrén, 2020).



39

Nordicas Antigas utilizando a cultura material, embora as limitacdes dos objetos devam

receber alguma atencao.

Os artefatos t€ém grande relevancia para as pesquisas, ndo apenas pelo valor dos
materiais que foram usados, mas por incorporarem e transmitirem as crengas, sobrevivendo
até o presente. Neste ponto ¢ importante dar relevancia ao material com os quais os objetos
foram fabricados, objetos fabricados com metais preciosos e/ou com técnicas admiradas pela
elite tem maior chance de sobrevivéncia e preservacao, levando a uma associagao de valor ao
objeto. O ponto principal, ao entendermos sobre cultura material ¢ compreendermos que os
sistemas de crengas culturais, os padrdes de crenga de uma sociedade, em um determinado
tempo e lugar estdo refletidos nesses objetos, ou seja, as configuragdes ou propriedades de um
artefato correspondem a padrdes produzidos pelas sociedades do qual faziam parte, havendo,
desta forma, todo um universo cultural dentro de cada objeto. Dessa forma, a cultura material
como apontado por Prown (1982), trata da interpretagdo de sinais culturais transmitidos por
artefatos, sendo estes objetos signos que transmitem significados, sendo uma forma de
linguagem, podendo, como as palavras, comunicar um significado especifico fora de si

mesmo.

Outra questdo que envolve os estudos de cultura material, ¢ nesse caso, nos voltando
para as Religides Nordicas Antigas, seria que alguns periodos relevantes ndo preservam
edificios, apenas vestigios mais ou menos visiveis, ou apenas objetos feitos de madeira, tecido
ou couro € objetos em metal, que sdo preservados em melhor forma, mas com diferentes
estagios de decomposi¢do em fung¢do da corrosdo (Andrén, 2020). Essa seria a face
fragmentaria da cultura material do passado, sendo essa fragmenta¢do vinda de processos
tanto naturais quanto culturais, sendo essa uma das criticas feitas as fontes arqueologicas.
Outra questdo apresentada por Andrén (2020), seria que a cultura material ¢ literalmente
muda, ainda que varios arquedlogos durante as décadas de 1980 e 1990 argumentassem que
0s objetos poderiam ser lidos como textos, atualmente ¢ reconhecido que os objetos sdo
mudos. Porém, nao significa que eles ndo podem ser lidos, e de forma eficiente, significaria
apenas que as estratégias de leitura sdo diferentes para ultrapassar a mudez inerente aos

objetos.



40

Para isso, ele propde a utilizacdo de trés estratégias diferentes, sendo elas: uma leitura
a partir de contextos, uma leitura a partir de padrdes e outra a partir de analogias'®. As
analogias podem ser usadas em certas partes da pesquisa arqueoldgica, desde a compreensao
das funcdes, que os objetos poderiam ter, até a interpretagao de tradicoes religiosas ou da
ordem social. Uma analogia geralmente feita nos estudos que envolvem cultura material, sdo
aquelas feitas entre fontes escritas e imagens, artefatos, e uma das interpretacdes resultantes
dessa analogia seria a identificagdo, o que significa que os textos podem referir-se a objetos,
individuos, edificios ou locais reais que sdao investigados arqueologicamente. Mas, essas
leituras, no entanto, mudaram ao longo do tempo, em funcdo das diferentes tendéncias
teoricas desenvolvidas dentro da arqueologia. Durante o século XX, a importancia do
contexto especifico da cultura material se tornou cada vez mais recorrente € em algumas
andlises, as funcdes e os significados da cultura material s6 sdo possiveis de discutir com a
ajuda de contextos espaciais claros, como uma casa, uma sepultura ou um depdsito de zonas

umidas (Andrén, 2020, p. 137-138).

1.4 USO DE OBJETOS E IMAGENS NA RELIGIAO

Fontes arqueologicas, toponimicas e iconograficas, cobrem importantes lacunas na
pesquisa sobre a religido noérdica antiga, em especial sobre detalhes ritualisticos, acerca dos
locais de culto e das particulares locais ilustrando a pluralidade do conceito (Miranda, 2020,
p.- 428) e olhando para os objetos dessa pesquisa, podemos observar as praticas de culto
realizadas pelas elites, sendo essas praticas ligadas e/ou voltadas para a guerra e ao deus
Odinn. Ao longo das ultimas décadas, os estudos testemunharam uma “virada material” nas
disciplinas literarias e historicas. A correlagdo entre a mitologia e o seu impacto no ritual tem
sido discutida ha muito tempo em estudos antropoldgicos especificos de casos. No caso das
imagens, elas agem como sendo transmissoras de ideias, possuindo um vocabulério proprio,
como dito anteriormente, e este vocabulo nao ¢ estatico ou absoluto e varia juntamente com a
sociedade e muda ao longo do tempo, pois assim como as palavras, as imagens sdo usadas
para transmitir uma mensagem e devem levar em consideracdo o vocabuldrio visual do

publico-alvo.

'8 Importante ressaltar que as analogias podem ser um campo minado e podemos acabar incorrendo
em erros ao fazer uma analogia forgada entre um determinado objeto ou imagem (Andrén, 2020).



41

As imagens de outras culturas sdo geralmente incompreensiveis, logo interpretamos
esteticamente em um primeiro olhar, ou ainda de acordo com as normas de nossa propria
sociedade, porém isto ¢ interpretar mal sua mensagem e ignorar a funcdo pretendida por
aquela imagem, como dito anteriormente. Desta forma, as imagens nao apenas se adaptam aos
seus contextos, mas também ajudam a moldar esse contexto no qual estdo inseridas e
influenciam as tradi¢des, logo, um caminho para se entender a mensagem que foi pretendida
por aquela imagem, seria o aprofundamento da compreensdao da imagem e do contexto dela,
compreendendo as ideias, intengdes, atitudes e preocupacdes da sociedade que produziu as
imagens e nesta pesquisa buscamos compreender as representagdes guerreiras € 0s varios
significados das imagens, como prote¢do e inspiragdo nas batalhas, quando usadas como
amuletos magicos ou evidenciar as representacdes guerreiras e os aspectos religiosos quando

representadas nas estelas, pedras runicas e elmos.

As imagens sdo marcas e até mesmo referéncias do passado, seriam o passado
aprisionado, cabendo ao pesquisador libertar os significados pretendidos pelos fabricantes
delas e tentar compreender o que elas ‘diziam’ durante o periodo em que foram feitas e para
quem. Podemos dizer que o homem aprendeu a aprisionar normas e significacdes do seu

tempo por meio das imagens, sobre isso Baitello Junior explica que o

“o homem, sendo um animal muito inquieto, percebeu, aprendeu, com outros
animais, que, deixando marcas em objetos, marcava sua presen¢a, deixava a
informag@o de sua presenga em sua auséncia. Assim, comeca a fazer desenhos em
pedras, em ossos, em arvores, deixando seus sinais e, portanto, usando objetos fora
do seu corpo para a sua comunicagdo. Entre um corpo que emite um sinal e um
corpo que recebe o sinal, existe um objeto, um meio de campo, uma midia — uma
pedra, uma arvore, um 0sso, um papel, uma parede de caverna. Usando um objeto
para transmitir seus sinais, sua informagdo, o homem consegue criar a presenca na
auséncia, conseguindo perpetuar-se no tempo, criando um tempo virtualmente
infinito. Podemos dizer que o homem consegue vencer a propria morte, deixando os
sinais produzidos por seu corpo. Uma das primeiras formas de midia secundaria sdo
as representagdes nas cavernas, as imagens e a sua transformagdo em pictografia e
depois em escrita (Baitello Junior, 2014)”.

Para ele a producdo das imagens ampliaria o tempo e espago, o alcance comunicativo
do homem, porém, o proprio tempo pode ser um obstidculo para manter e transportar as
informagdes contidas nas imagens, para sociedades posteriores. Assim, para que haja
comunica¢do, ¢ preciso superar as dificuldades e os obsticulos das longas distancias. A
imagem ¢ entendida por ele como uma forma de escrita, pelo fato de a escrita nascer de uma
simplificagcdo dos registros iconograficos, dos desenhos e das pinturas. A relacdo entre as duas
seria indissoluvel, j4 que ambas pertencem ao universo do visual. A distribui¢do de simbolos e

imagens, cria grandes complexos de vinculos comunicativos, o que cria realidades que nao



42

apenas podem interferir na vida das pessoas como de fato determinam seus destinos, moldam
sua percepg¢ao, impdem-lhes restri¢des, definem recortes e janelas para o seu mundo (Baitello

Janior, 2014).

As imagens, entdo, podem ser vistas como instrumento de comunicagdo, divindade, e
podem assemelhar-se ou confundir-se com o que representam. Visualmente imitadora, ela
pode enganar ou educar, ¢ sendo um reflexo, pode levar ao conhecimento. Segundo Joly
(1996), “imagem” ¢ algo que se assemelha a outra coisa, seria uma analogia material ou
imaterial, visual ou ndo ou ainda natural ou fabricada de algo. A intencao ¢ sempre representar
algo como memoria, por exemplo. Essa analogia leva as imagens a categoria das
representacdes, podendo ser levada a ser percebida como signo, uma representagdo analdgica.
No que tange a esse aspecto, Joly (1996), chama atencdo para a distingdo entre os diversos
tipos de imagens, sendo elas fabricadas ou gravadas'®. Por serem vistas como uma
representacdo, o uso e andlise das imagens podem suscitar duvidas e certa resisténcia por
parte dos autores. Um dos principais questionamentos levantados ao se utilizar essas fontes é:
0 que o autor quis dizer com ela? Nesse sentido, se considerarmos a imagem como uma
mensagem visual, composta com diversos tipos de signos diferentes, devemos considerar que
ela ¢ uma linguagem, logo uma ferramenta de expressdo e de comunicaciao (Joly, 1996).
Dessa forma, as imagens sdo expressoes € comunicagdes de uma mensagem feitas para outras

pessoas, porém a mensagem estd posta de uma forma visual e ndo escrita.

Joly (1996), nos atenta, ao que diz respeito a isso, que a fun¢do da imagem visual ¢
importante para a compreensao do seu contetido. Anteriormente foi discutido que a leitura das
imagens de outros periodos e época pode se mostrar um desafio, pois muitas vezes a lemos a
partir do nosso olhar (contemporaneo e ‘viciado’ em alguns momentos), porém se levarmos
em consideracdo os destinatarios e as fun¢des das imagens, podemos entender melhor o que
essa mensagem visual quer dizer, além disso, as referéncias que podem ter essas imagens
podem nos ajudar na compreensao. Assim, para distinguir o destinatario e a fungdo de uma
mensagem visual, sdo necessarios critérios de referéncia. Nesse sentido, ela propde dois
métodos operatdrios: o primeiro consiste em situar os diversos tipos de imagens no esquema
da comunicagdo e o segundo, em comparar os usos da mensagem visual com os das principais

producdes humanas destinadas a estabelecer uma relag@o entre o homem e o mundo.

19 Aqui a autora faz mengdo as imagens expressas por meios virtuais.



43

Outra precau¢do quando se tenta determinar a fungdo de linguagem ou comunicativa
da imagem ¢ distinguir a fungdo explicita da fun¢do implicita, a qual pode ser muito diferente.
A observacao do uso da mensagem visual analisada, assim como seu papel sociocultural, pode
mostrar-se muito preciosa a esse respeito. Esse desvio pela evocagao, na qualidade de modelo,
das fungdes da linguagem insiste no fato de que a fungdo comunicativa de uma mensagem
visual, explicita ou implicita, determina com forca sua significacdo. Portanto, e imperativo
levar isso em conta no caso de uma analise da imagem. O uso de imagens, como fontes de
estudos, geralmente suscita algumas duvidas, além das que foram ditas anteriormente,
também no que diz respeito ao seu uso por causa do elemento de interpretacdo, ja que
pinturas, esculturas e outros artefatos semelhantes possuem um alto conteudo simbdlico este
conteitdo ¢ um dos aspectos mais relevantes das fontes visuais, especialmente quando

tentamos compreender o pensamento e a mentalidade de determinada época e sociedade.

Segundo Bradley (2012), as representagdes, do periodo medieval, quase sempre ddo a
visdo predominante, pelo menos de um grupo entre o qual circulavam e além disto, muito
pode ser aprendido sobre crenca e costumes populares a partir de coisas como, imagens
votivas, objetos usados por praticantes das religides e outras lembrancas religiosas ainda que
muito tenha sido suprimido ou perdido, ou seja, ainda pode-se ter uma ideia de crengas e
atitudes populares e da elite. Rastreando alguns aspectos das Religides Nordicas Antigas por
meio de evidéncias da cultura material, observamos que os sacrificios, enterros e os artefatos
também carregam significados religiosos (Gréslund, 2008). Os objetos possuem entdo uma
influéncia apreciavel nas narrativas mitologicas noérdicas. Os mitos sugerem que oS
escandinavos entendiam os objetos como agentes ativos, evidéncias que podem ser vistas na

atribuicao de nomes pessoais para designar o seu estatuto divino.

A Escandinavia, como um todo ¢ rica em imagens, mas alguns periodos tém mais
representacdes que outros. Segundo Andrén (2020, p.161), o periodo de 200 a.C. a 200 d.C.,
seria um periodo nao iconico por haver poucas imagens de origem escandinavas produzidas,
como por exemplo, o caldeirdo de Gundestrup que foi produzido no sudoeste da Europa.
Diversas imagens escandinavas vém sendo utilizadas nas pesquisas que tratam das Religides
Nordicas Pré-Cristas, principalmente em pesquisas com um viés arqueologico, o que leva a
uma énfase maior ao contexto das imagens. Andrén (2020, p. 162), aponta que, ainda que a
maioria das primeiras imagens da Escandinavia estejam preservadas ainda hoje, as andlises
feitas sobre elas se baseiam em documentacdes dessas imagens, sendo apresentadas

principalmente como desenhos e fotos, o que leva ao problema de discussdes feitas acerca



44

delas, ja que as analises ndo sdo baseadas nas imagens originais. O ponto aqui seria a
dificuldade de observagdo de alguns detalhes presentes nessas imagens, porém a tecnologia
para a visualizacdo delas avangaram significativamente, como a fotometria, digitalizacdo a
laser, por exemplo, o que permite uma visualizagdo de detalhes antes imperceptiveis, e nesse
ponto os trabalhos desenvolvidos por Sigmund Oechrl a partir de 2019, nos quais ele traz
novos detalhes antes ndo visualizados nas Estelas da Ilha de Gotland, por meio do uso de

lasers, por exemplo, nos permite a visualizacdo de novos detalhes.

Odinn é uma das deidades com maior quantidade de fontes iconogréficas desde o final
da Antiguidade (Langer, 2023, p.75). Da Era das Migra¢des até o Periodo Vendel, na
Escandinavia, ha dois tipos principais de representagdes, sendo uma primeira, de figuras
humanoides portando lancas e elmo com chifres com terminagdes em passaros € uma segunda
de pingentes de bronze e relevos nas placas de elmos, onde essas imagens podem ser tanto de
Odinn quanto de guerreiros que faziam culto para ele. A cultura material, visual, da
Escandinavia estd encharcada de imagens animais, principalmente de aves e canideos. Essas
imagens vao estar presentes nos mais diversos achados arqueoldgicos e, nos objetos aqui em
analises, veremos muitas imagens desses referidos animais. Na cultura material da segunda
metade do primeiro milénio, existem muitas aves: aves em coleiras de cavalo, broches em
forma de passaros, passaros em pingentes, motivos de falcoes em golas. Nas estelas de
Gotland, ha diversas representacdes de aves. As aves de rapina, os falcoes e os gavides sdao
frequentemente considerados um simbolo da caga aristocratica e da falcoaria. As aguias, no
entanto, sdo vistas como um simbolo de poder, tendo uma longa tradicdo na arte europeia,
desde o Império Romano e das tribos germanicas do Periodo das Migragoes, especialmente os

godos (Gréslund, 2008).

A conexdo entre a aguia e Odinn ¢ muito frequente, de acordo com os poemas eddicos
(ele se transformou em 4guia), e escudos e broches?® em forma de 4guia podem ser simbolos
da protegdo de Odinn. Segundo Grislund (2008), a distribuicio do motivo da 4guia coincide
principalmente com a area controlada pelos reis de Uppsala, essa distribuicdo também mostra
uma ligacdo do culto odinico as elites. Outras aves, provavelmente cisnes, sdo representadas
nas estelas de Gotland. Além das aves, os canideos sdo frequentemente representados na arte
desse periodo, sendo os lobos uma figura recorrente. Lobos e dguias, sdo simbolos comuns de

forca e poder em muitas culturas, logo, também sao simbolos frequentemente usados por

20 Ha broches em forma de dguia do Periodo Vendel, joias femininas com a mesma aparéncia,
encontrados principalmente no leste da Suécia e na ilha de Gotland (Gréaslund, 2008).



45

governantes. Olhando para as religides praticadas na Escandinavia, o lobo também ¢ visto
relacionado ao culto do deus Odinn. As aves, e aqui principalmente os corvos e os lobos,
podem ser interpretados como espiritos auxiliares (Price, 2002). Aguias aparecem como
animais de crista em muitos dos capacetes do Periodo Vendel, tanto reais quanto retratados em

laminas metalicas.

O uso de imagens como documentagdo, deve levar em conta a questdo da imagem e
seu contexto, o que implica dizer que as imagens podem ser datadas ndo sé por meio do estilo
presente, mas também pelo contexto ou espago que se encontram e por métodos das ciéncias
naturais. As analises estilisticas mais detalhadas foram feitas na arte animal do século IV ao
VII, porém imagens de periodos anteriores como a Idade do Bronze, por exemplo, sdo
geralmente mais dificeis de datar. Analisar por meio do contexto implica datar a partir de onde
sdao encontradas como em sepulturas ou nos diferentes tipos de depdsitos, sendo que, se os
contextos incluem moedas, as datas podem ser estabelecidas de forma muito precisa das
primeiras deposi¢cdes possiveis de objetos (Andrén, 2020, p. 165). Além disso, algumas
imagens podem ser datadas direta ou indiretamente por dendrocronologia®' ou por datagio por

carbono 14.

Ainda que as imagens ndo sejam expressdes diretas da realidade, como dito
anteriormente, elas sdo uma fonte indireta de muitos fenomenos histéricos e podem ser
analisadas de muitas maneiras diferentes. Como ilustragdes da cultura material, as imagens
sdo usadas para estudar diversos aspectos da histéria e em alguns casos podem ser
comparadas a objetos reais. Andrén (2020, p. 169), nos apresenta um panorama de tradi¢des
interpretativas feitas ao se analisar as imagens. Em uma interpretagdo mais tradicional,
desenvolvida principalmente durante os séculos XIX e inicio do XX, a analise interpretava as
imagens como transmissoras de representacdes iconograficas com significados fixos, ou seja,
elas expressavam narrativas conhecidas de textos escritos. As primeiras analises feitas das
imagens escandinavas foram feitas a partir deste modelo, sendo as imagens do final da Idade
do Ferro relacionadas a tradicao literaria islandesa e aos textos de Adam de Bremen e Saxo
Grammaticus, porém a maioria estavam ligadas as tradi¢des orais que mudavam no tempo,
espaco e contextos sociais. Outra forma de analise diz respeito as perspectivas funcionais, ou
seja, buscava compreender o porqué de algumas imagens serem usadas em algumas

circunstancias e espagos ¢ lugares e outras ndo. Além dessas, hd também uma andlise

2l Ramo da ciéncia que se dedica ao estudo da datagdo dos anéis de crescimento para analisar os
padrdes temporais e espaciais.



46

estrutural como expressdes de mentalidades nos mais diferentes tempos e espagos (Andrén,
2020, p. 170).

De maneira geral, ainda hé a necessidade de um maior aprofundamento nos detalhes e
nas variagdes das imagens, bem como uma maior analise dos contextos espaciais, porém, ao
se usar as imagens podemos analisar os diferentes aspectos das Religides Nordicas Antigas,
como, por exemplo, as representacdes de mitos e figuras mitologicas. Nesse sentido, segundo
Andrén (2020), as imagens vao constituir referéncias necessarias no tempo e espago para
diferentes motivos narrativos, sendo importantes para o estudo das religides do periodo Pré-
Cristdo, nos fornecendo uma melhor compreensdo das variagdes temporais, regionais e sociais
das Religides Nordicas Antigas. A percebida irrelevancia da cultura material para os estudos
da religido pode resultar parcialmente de uma percep¢do, rastredvel no Cristianismo, pelo
menos desde a Reforma, de que a religido ¢ espiritual, realizada através da mente e da alma,
experimentada e expressa através da fé interior e crenga, € ndo se preocupa principalmente
com objetos ou externalidades. Pensadores de fora dos campos da arqueologia e dos estudos
da religido trazem diferentes perspectivas sobre como a cultura material pode interagir com a
sociedade e ser um agente vital na criacdo da vida religiosa, tanto no passado como no

presente.



47

CAPITULO 2- PROTECAO NA GUERRA: Bracteatas e Placas De Elmos

As bracteatas, segundo Davidson (1993), sao uma possivel fonte de informagdes sobre
os seres do mundo divino que se inicialmente eram como imitagdes dos medalhdes romanos,
mas rapidamente se desenvolveram em linhas originais baseadas na tradi¢do escandinava. O
fato de tantas sobreviverem atesta o valor atribuido a elas, além de terem sido usadas como
amuletos. Foram encontradas em tiumulos de homens e mulheres, embora com mais
frequéncia em timulos de mulheres, e em tesouros de ouro ou prata, enquanto exemplares

isolados foram achados em locais demarcados.

Virias bracteatas apresentam inscrigdes runicas, grande parte delas sdo dificeis de
decifrar, embora elas possam parecer ser formulas mégicas para aumentar o poder das
bracteatas. O passaro, frequentemente encontrado, ¢ interpretado por alguns autores como
uma copia da aguia romana e seria associado ao corvo de Wodan/Odinn. A terminagdo do
elmo em uma cabeca de um péssaro, seria indicacdo de uma das habilidades de Odinn, nesse
caso, sua capacidade de assumir a forma de um passaro, enquanto ha também uma associagao
do cavalo, nas bracteatas, ao culto germanico de Wodan. Algumas bracteatas do grupo B
(abaixo explicaremos cada um dos tipos) sdo interpretadas como representando o assassinato

de Balder, outras como uma ilustragdo inicial da amarrag¢ao do lobo pelo deus Tyr.

Houve uma mudancga gradual na estrutura da sociedade escandinava, onde uma nova
aristocracia estava se formando e baseando grande parte da sua capacidade de governar, seus
valores e capacidade de obter e manter a riqueza, na guerra, o que levou a uma énfase na
relagio entre Odinn e 0s novos reis e guerreiros aristocraticos. Segundo Rood (2017), do final
da Idade do Ferro Germanica até o inicio da Era Viking, houve a formagao e desenvolvimento
dos motivos animais e outros estilos de arte escandinavos que se tornaram uma expressao
cultural da elite guerreira nordica. As bracteatas atestam um longo contato cultural e
comercial entre os habitantes do norte europeu, mas a drea de maior concentragdo sao as ilhas
dinamarquesas, seguidas do baltico e sul da Suécia (Langer, 2024). Elas se tornaram um dos
principais icones materiais dos grupos guerreiros do Periodo das Migracdes, e segundo
Langer (2024, p.45), se tornaram um elemento de identidade na cultura material, preconizado
pelos elementos de etnicidade destes grupos, articulando o novo sistema de valores e poderes
em uma unidade simbolica. Apesar de haver variacdes regionais nas crengas religiosas

germanicas, a difusdo das bracteatas apontam uma uniformidade em torno do culto de um



48

deus especifico e dos mitos e simbolismos em sua representagdo. Além disso, elas sdo um

instrumento politico utilizado em associagdo com crengas religiosas (Hedeager, 2011).

Os locais de descoberta das bracteatas sao possiveis locais de culto, onde esse culto
pode ter sido praticado. A conexdo entre poder politico e religioso seria entdo, reforgada.
Segundo Nordgren (2004), o culto ao imperador romano pode ter inspirado as primeiras
bracteatas, porém, posteriormente elas seguiram um desenvolvimento proprio como parte da
religido germanica. Esta ideia de representagao foi provavelmente transferida mais tarde para
os deuses germanicos e assim o portador do amuleto poderia esperar ajuda do deus quando
estivesse em perigo. Ainda segundo ele, alguns motivos apontam para 0 xamanismo €, cComo
outros autores, interpreta a figura frequentemente montada em um animal semelhante a um
cavalo e complementada com um péssaro, como Odinn. Nesse sentido, ele entende as
representagdes como uma conexdo positiva entre bracteatas, xamanismo e o culto de Odinn,
mas também outros deuses foram, como dito anteriormente, sugeridos e um passaro nao deve

necessariamente significar os passaros de Odinn.

Hedeager (2011), reforca a ideia de que, nas bracteatas, podemos ver varias cenas
retratadas que podem ser uma ilustracdo de mitos centrais na mitologia nérdica, por exemplo,
a morte do deus Balder, ou o sacrificio do deus Tyr e chama atencdo, ainda, para alguns
detalhes contidos nas bracteatas, as colocando como repositoras do xamanismo. Segundo ela,
a mudanca de forma, ou seja, uma pessoa disfargada de passaro, juntamente com seguidores
animais, seria um componente recorrente no universo iconografico das bracteatas e
constituiria um elemento central do xamanismo entre os ndrdicos. Ainda que o termo ndo
esteja presente em fontes nordicas, por ser um conceito analitico moderno, as préaticas
relacionadas a ele foram escritas de outras formas para caracterizar o termo, por exemplo, o
seidr (canto) de carater divinatorio e xamanico e o galdr (sons magicos) utilizado em curas e

encanamentos.

Sobre a pratica magica no mundo escandinavos, devemos entender que o papel da
pratica da magia no universo mental escandinavo era fundamental. A magia escandinava seria
a arte de fornecer o poder que assombra e interfere em nosso mundo. Ela possuia usos
distintos, os quais forneciam beneficios como cura, protecdo, sorte, adivinhagdo, forca,
coragem, saude, conhecimento, ou poderia causar maleficios como ferimentos, doengas, ma
sorte, acidentes, maldicdes (Price, 2002). De maneira geral, a magia se dividia entre
defensivas e ofensivas, no que se refere a intencionalidade. Em algumas fontes o seidr utiliza

o0 ato de cantar como constituinte de alguns feiticos.



49

O galdr também ¢é um tipo de magia e tinha certa ligacdo com o seidr, levando em
consideragio que Odinn é o criador do galdr e praticante do seidr. O galdr nas fontes
literarias escandinavas era utilizado para curas, adivinhagdes, protegdes ¢ maleficios. Era
utilizado ainda para controle de condigdes climaticas (a favor ou contra quem canta), para
aprisionar ou desfazer outros encantos que ‘prendiam’ o guerreiro (Langer, 2015, p. 202). O
galdr diferentemente do seidr sobreviveu apds a cristianizagdo por seu carater mais
individualista, privado, mas ainda de ampla diversidade permitindo sua sobrevivéncia ao

adaptar-se a mentalidade crista.

O seidr, sendo uma das diversas formas de praticas religiosas que existiam na Era
Viking, estava relacionada diretamente com as estruturas religiosas e inserida na vida das
comunidades de carater rural da Escandinavia entre os séculos VIII a X (Langer, 2015, p.
451). Assim como outros termos, seu significado ¢ polémico. Para Régis Boyer, o termo tem
raizes indo-europeias e significaria ‘canto’ ou ‘vinculo’, porém, de maneira geral, grande
parte dos pesquisadores vincula a palavra a outros termos semelhantes no germanico antigo
denotando uma ideia de corda, lago, cordao e aparece também numa ideia de amarrar, atrair €
puxar se levarmos em consideracdo a poesia escaldica. Mais do que qualquer outra coisa, 0
seidr parece ter sido uma extensdo da mente e suas faculdades (Price, 2002, p.64). Além
disso, estava intimamente ligado a evocagdo de espiritos e outros seres de varios tipos, que

poderiam estar vinculados a vontade do feiticeiro e depois mandados a fazer sua proposta.

Dentre as descricdes das habilidades magicas de Odinn, apresentadas na Ynglinga
Saga, o seidr é apenas uma categoria dentre vérias. Odinn utilizava o seidr para ter grande
poder, conhecer o futuro, trazer morte, azar, doenga e até mesmo para controlar a inteligéncia
dos homens, porém, os homens que praticavam tal magia eram acometidos de certa fraqueza e
ansiedade, trazendo vergonha e efeminagdo, fazendo com que o seidr fosse praticado
majoritariamente por mulheres (Langer, 2015, p. 452). Mesmo em seu contexto de campo de
batalha, em vez de violéncia direta, envolveu principalmente a obscuridade do julgamento, o
congelamento da vontade e a hesitagao fatal (Price, 2002, p.64). O seidr, entdo, foi usado para
atacar outros em forma de espirito, para remover a sorte de uma pessoa e leva-los a loucura,
para enviar o gandir em um ataque noturno, mesmo COmMoO uma arma ha guerra entre as
familias divinas. O que podemos observar, em relacao ao seidr, ¢ que ha uma predisposi¢do a
violéncia, mesmo na estrutura fundamental do seidr, especialmente em seu uso por Odinn. O

uso agressivo dele poderia operar em muitos niveis, comecando com o pessoal e o individual,



50

podendo também ser usado para causar infelicidade, ou para instalar uma sensacao geral de

inquietacao, as vezes era de uma forma tdo grave que perturbava seriamente a vitima.

Os atos de seidr quase nunca sao realizados para o beneficio direto do conjurador de
feiticos. Na maior parte dos relatos, o praticante de seidr ¢ trazido para a historia por outro
personagem mais proeminente ou principal, que o paga ou lhe oferece hospitalidade. Nos
relatos onde o seidr € realizado em beneficio ou interesse do conjurador, esses atos sio
nefastos ou de magia de batalha (Perabo, 2014, p.13). Nesse sentido, o seidr poderia ser usado
tanto para propositos benéficos quanto para os maléficos. Pode ser realizado tanto a noite
como durante o dia, mas aparentemente tal fator ndo desempenhou um fator importante na
realizacdo do ritual. Na maioria das vezes, o praticante agiria em nome de alguém e poderia
até receber pagamento por seu servico, mas na maioria das vezes ndo era o caso (Perabo,

2014, p. 14).

As fontes escritas para as primeiras divindades germanicas sao muito limitadas antes
do periodo Viking. Os relatos de escritores romanos geralmente vinculavam os cultos
germanicos, sempre que possivel, com os das divindades romanas. Assim, a principal
divindade germanica no inicio do periodo romano, Tiwaz, foi identificado por Técito com o
deus Marte, porque Tiwaz era um deus da guerra. Tiwaz era, portanto, provavelmente o deus
supremo do céu para os primeiros germanicos. Mas seu governo sobre o campo de batalha era
incontestavel (Todd, 2004). Uma forma do nome do deus Tyr, aparece em runas antigas em
armas, porém, posteriormente, na Escandinavia, ele seria substituido pelo deus Odinn, o
senhor do campo de batalha. Seguindo um voto estranho e incomum, os homens foram
enforcados em arvores com lagos em volta do pescoco. A dedicagdo de inimigos derrotados e
seus equipamentos ao deus ou deuses da guerra ocorre frequentemente nas fontes da Idade do

Ferro Romana e da Escandinavia paga posterior (Todd, 2004).

Retomando as bracteatas, a representacdo de uma ligacdo entre o cavalo e o deus
Odinn advém das fontes literarias, onde o deus possui um cavalo de oito patas, Sleipnir. Ao
mesmo tempo, a conexao entre ele e seus guerreiros dedicados também pode ser atestada nas
fontes literarias. Nordgren (2004), chama atencdo que, a nossa identificacdo das
representacdes, depende do fato de que os modelos iconogréaficos sdo construidos a partir de
uma percepcao convencional dos sinais iconograficos portadores de significado, sendo
baseados em suas fungdes, levando em consideragdo um contexto cultural maior, ¢ esse

contexto seria baseado em uma forma geralmente conhecida, principalmente literaria.



51

Segundo Hedeager (2011), os estilos animais podem refletir, consciente ou
inconscientemente, estruturas cosmologicas cognitivas em sociedades ndrdicas pré-cristas,
tanto no continente quanto na Inglaterra. O nivel mitico, por outro lado, ¢ representado pela
mensagem visual 6bvia, com a iconografia e a representacdo oral referindo-se a mesma
“historia”. Dessa forma, o nivel mitico reconhecido pode ser encontrado na arte iconografica
da Idade do Ferro, especialmente nas bracteatas. As primeiras interpretacdes feitas sobre as
bracteatas, sugeriam que as representacdes nas do tipo C (abaixo cada um dos tipos serd
especificado) eram sem davidas representa¢des do deus Odinn, principalmente acompanhado
pelo passaro, que ¢ interpretado como sendo um corvo, e sobre a figura do que pode ser um
cavalo, entretanto a descoberta de Vindelev (analisada mais a frente neste capitulo) e o
sucesso na traducao das runas contidas nela, langam luz para uma outra interpretacao, dessa
vez, a representagdo seria de um homem a cavalo, podendo estar acompanhado do deus Odinn
sob a forma de passaro, tal como o mito, ou sendo acompanhado por um de seus corvos

mesmo. A representacdo da langa remete a langa de Odinn, que seria um de seus atributos.

As raizes e a inspiracdo da arte germanica sdo diversos. As primeiras obras
sobreviventes que podem ser designadas como distintamente germanicas datam do final do II
a.C. e inicio do IIT a.C., um periodo formativo para muitos aspectos da cultura germanica
(Todd, 2004, p. 132). O que sobrevive ¢, eminentemente, o trabalho em metal, um meio no
qual os artesdos germanicos posteriores produziriam algumas das melhores obras de arte da
Europa medieval. Isso ndo significa que o artesanato fino nao tenha sido buscado em outros

materiais, apenas que muito pouco sobreviveu em outras midias.

Os motivos principais das bracteatas sdo figuras, sinais simbodlicos e algumas runas.
Por terem designs recorrentes e, baseando-se neles, foi desenvolvido um sistema de
classificagdo, abaixo representados de forma genérica na figura. Assim, os estudos
arqueologicos, como dito anteriormente, as dividiram em 7 tipos: A, B, C, D, E, F e M. Esses
tipos serdo vistos em especifico mais abaixo. A classificagdo das bracteatas foca
principalmente nas caracteristicas estilisticas e no desenvolvimento de cada estilo, porém a
maioria dos pesquisadores reconhece seus motivos como representagdes mitologicas, desta
forma, as bracteatas seriam consideradas como amuletos magicos. Algumas representagdes
foram relacionadas a deuses e figuras mitoldgicas que sdo conhecidas a partir de fontes

escritas posteriormente.

Mais de 970 bracteatas dos tipos A, B, C, D, E, F foram descobertas (sendo as do tipo

C com maior nimero de achados) e cerca de 135 possuem inscrigdes runicas com caracteres



52

do Futhark antigo®?, sendo as inscricdes mais notdveis encontradas nas bracteatas de Seeland-
II-C (oferecendo protecdo de viagem para quem a usa), de Vadstena (contém uma lista do
Futhark antigo combinada com uma inscri¢do magica em potencial) e a bracteata de Tjurko
(apresentando uma inscri¢do em verso escaldico). Além destas, cerca de 270 do tipo E sao
conhecidas, sendo feitas no Periodo Vendel e produzidas em Gotland em prata ou bronze
(Gaimster, 1998). Abaixo, as bracteatas de Védstena e Tjurkd e os mapas mostram as
distribuicdes dos locais onde foram encontradas as bracteatas, sendo grande parte delas

encontradas em sepulturas femininas.

Figura 1: OG 178-Vadstena (frente e verso).

Fonte: hitps://'www.arild-hauge.com/brakteater.htm

22 O Antigo Futhark ou Futhark germéanico (II-IX), de origem germéinica, foi usado em territorio
germanico e escandinavo. Era formado por 24 letras (ou runas) e foi difundido da Suiga até a Suécia.
Entre 700-800 a.C. houve mudangas linguisticas no alfabeto levando a uma redug@o no niimero de
sinais de 24 para 16 sendo chamado de novo fupark.


https://www.arild-hauge.com/brakteater.htm

Figura 2: OG 178-Vadstena ((IK 377,1.)

Fonte: https://www.arild-hauge.com/brakteater.htm

53


https://www.arild-hauge.com/brakteater.htm

Figura 3: OG 178-Vadstena (em desenho para visualizacdo das runas)

Fonte: https://www.arild-hauge.com/brakteater.htm

54


https://www.arild-hauge.com/brakteater.htm

55

~; ’Qd '”N-; tu

- g -
T - -

Figura 4: bracteata de Tjurko (DR BR75).

Fonte: https.//www.arild-hauge.com/brakteater.htm



https://www.arild-hauge.com/brakteater.htm

56

do da bracteata de Tjurko (DR BR75).

Figura 5: detalhe da inscrig

Fonte: https://www.arild-hauge.com/brakteater.htm



https://www.arild-hauge.com/brakteater.htm

57

Figura 6: Achados de bracteatas de ouro escandinavas.

Legenda: Circulo = achado em sepulturas, tridngulo = tesouro. Fonte: Gaimster (1998, p.24).



58

157(2);
505 506; 507(6)

ol &
1\ 622 \2 1\ “ Grab- und Hortfunden
&

5

| 900000 123;
| 308(3); 309(2);

100(6)

211; 386(2).?/
’.20 217

e, wGrenzes zwischen

5\

-

L

VN &
S R
\ \_}500(5) ~
o Vi 2180/
A ST P
/ / i_g_j//r B Mtee) 18234
i — 559(3

Figura 7: Mapa de bracteatas continentais, numerados de acordo com IK?.

Legenda: ® achados em tesouros; V sepulturas femininas, m sepulturas masculinas;, A contexto desconhecido

ou achado unico. Fonte: Pesch (2011, p.377).

23 Os ntimeros 1K s3o os nimeros dos dados no catalogo iconografico (IK).




59

2.1 BRACTEATAS: CRONOLOGIA E ANALISE

Diversos trabalhos foram feitos com o intuito de fornecer uma cronologia para as
bracteatas objetivando fornecer bases mais solidas para pesquisas futuras. As primeiras
cronologias criadas pautaram as bases para grande parte das intepretacdes que temos hoje
sobre elas, porém novas pesquisas feitas buscaram revisitar essas analises para fornecer novos
olhares sobre esses achados. Algumas cronologias e tipologias conhecidas foram feitas
baseadas nas imagens presentes nas bracteatas (sendo essa a de maior utilizacdo nos
trabalhos), presenca de runas, tipos de cabecgas (Axboe, 1999) e bracteatas femininas (Pesch,
2011). De maneira geral, as pesquisas dividem as bracteatas em cinco grupos tipoldgicos: A,
B, C, D e F ou sete grupos tipologicos: A, B, C, D, E, F e M. Os vérios tipos serdo vistos ao
longo deste capitulo. Além disso, alguns autores subdividiram as bracteatas em grupo
principais e subgrupos, por exemplo, Mats Malmer, 1963, dividiu as bracteatas em subgrupos,
indicando certos elementos tipoldgicos. Apenas as bracteatas do tipo C, foram divididas em 8

24

grupos principais com subgrupos. Abaixo dois fluxogramas”* com algumas tipologias feitas

para as bracteatas.

24 Os fluxogramas deste trabalho tém como intuito facilitar a visualizagdo das diversas divisdes feitas
para as bracteatas, dessa forma, as analises ndo partem deles ou sdo usados como meio para tal, sendo
assim, todos os fluxogramas e quadros sdo apenas uma ferramenta utilizada para facilitar a leitura.



60

FLUXOGRAMA 1: TIPOLOGIAS FEITAS NO SECULO XIX

Oscar Montelius (1869)
Século XIX

Levam em
consideracao os

: C.J.Th 1855
detalhes das imagens omsen ( )

estampadas no centro

Classificados de A-H
Bernhard Salin (1895)

Produzido pela Autora

FLUXOGRAMA 2: TIPOLOGIA CLASSICA E OUTRAS TIPOLOGIAS PARALELAS

Karl Hauck S Tlpol.ogla qlass1ca:
c1nco tipos

Cria uma subdivisﬁo
Século XX Morten Axboe baseada nos tipos de

cabeca representadas
(H1-H4)

Subdivisao em
Alexandra Pesch g bracteatas

femininas

Produzido pela Autora



61

Axboe (1999), propos uma cronologia distinguindo entre uma cronologia interna e
uma externa. A interna seria relativa e baseada em um tratamento tipoldgico das varidveis
contidas nas proprias imagens, € a externa integraria as bracteatas a cronologia geral do
Periodo das Migracdes. Além disso, a cronologia interna, baseada na tipologia, seria uma
cronologia da produ¢do das pecas, enquanto a cronologia externa, envolve o periodo de uso
dos objetos encontrados juntos e dai temos o problema do tempo de producdo comparado ao
tempo de deposi¢do. Nessa datagdo, ele propde outra cronologia, adicional, para as bracteatas
dos tipos A, B e C e chama atengao para a questdo da datacao delas, nesse sentido, a datagao

dependeria da datagdo geral do inicio do Estilo I da arte germanica.

As imagens nas bracteatas incluem muitos detalhes diferentes: cabecas ou figuras
humanas, animais, inscri¢des e sinais decorativos ou simbolicos como suasticas, triskelions
etc. Para sua cronologia, ele divide os motivos encontrados nas bracteatas em detalhes: olhos,
orelhas, penteados, diademas etc. para obter os tipos de seriagdo na qual ele vai dividir as
bracteatas nos grupos H1-H4. Essa cronologia mostra uma predominancia do relevo plano na
primeira metade do desenvolvimento, e o alto relevo vai se tornando cada vez mais
importante e dominante no Grupo H3. No grupo H4, a escultura em lascas aparece como um
desenvolvimento distinto e tardio. As cabecas humanas no grupo H1 sdo proximas aos
prototipos romanos, exibindo um penteado arredondado bastante naturalista, sem acréscimos
no pescoco. Os diademas do Grupo H1-H2 sdo frequentemente criados de formas bastante
elaboradas. O Grupo H2 adiciona novos tipos de penteados com um estilo de cabelo
emaranhado ou arrepiado. Posteriormente, as cabegas de animais/passaros vao ser colocadas
no pescoco. O penteado arredondado romano quase desapareceu no Grupo H3 e os diademas
aparecem principalmente em formas estilizadas. O ultimo grupo, H4, ¢ caracterizado pelo uso
frequente de entalhes em relevo, com um penteado caracteristico, horizontal, onde o cabelo
comeca horizontalmente sobre a testa, além de ter um olho triangular, porém diademas
completos ndo sdo mais encontrados. Embora cronologias alternativas sejam criadas por
alguns autores, em destaque aqui duas, a cronologia feita por Karl Hauck continua tendo uma
primazia e essas outras cronologias acabam por se encontrarem dentro ou de forma
interseccional entre elas. No caso desta, criada por Axboe, que tem como foco as cabecas e
outros detalhes, ha dentro dela a presenga das bracteatas dos tipos A, B e C, em todos os

quatro grupos.

A outra cronologia, em destaque no esquema acima, trata das bracteatas femininas,

aqui o feminino ndo se trata das representagdes que contém cada bracteata. Elas sdo um grupo



62

de sete imagens produzidas a partir de cinco matrizes diferentes, pertencentes a chamada
familia de desenhos B7 (mostrada na imagem abaixo), que consiste em achados no sudoeste
da Alemanha, na regido de Saale e um unico achado escandinavo na ilha dinamarquesa de

Fiinen.

Figura 8:Familia de design B7, chamadas de bracteatas femininas.

Fonte: Pesch, 2011, p.384.

Como dito anteriormente, as tipologias criadas por outros autores, estariam inseridas
dentro dos tipos ja definidos por Hauck, a questdo seria apenas de ampliacdo ou especificagao
de determinados tipos. No caso dessas bracteatas, chamadas de femininas, sdo bracteatas do
tipo B, cada uma representando, por definicdo, uma figura humana completa. As
representacdes nas bracteatas femininas sdo interpretadas como sendo a representagdo de uma
deusa com poderes magicos. Nos casos em que a proveniéncia ¢ conhecida, elas provém de
sepultamentos, apenas o achado dinamarqués fazia parte de um grande tesouro de bracteatas.
Tradicionalmente, a figura desse design € interpretada como “feminina”, e os atributos em
particular indicam que ela ¢ um membro de alto status na sociedade. Todas seriam variagdes
de uma figura antropomorfica voltada para a frente, com um penteado complexo (Pesch,

2011).



63

Ao levarmos em consideragdo os estilos presentes nas bracteatas, percebemos que as
imagens ndo sdo meramente ornamentais. Todos os tipos tinham um carater de amuleto além
de seu valor como ornamentos. Segundo Pesch (2011), eles foram feitos no estilo da época,
mas ¢ concebivel que seu desenvolvimento estilistico possa ter sido impedido pelo seu uso
como amuletos. A interpretacdo do uso com essa funcao se configura como uma interpretagao
robusta ao serem entendidas e decifradas as runas que elas contém. Segundo Wicker (2014),
cerca de 20% das bracteatas possuem algum tipo de inscricao, e at¢ 2010, das 1003 bracteatas,
222 com inscri¢des € 153 matrizes unicas eram conhecidas. A maior parte das inscrigdes sao
feitas em futhark antigo, mas as vezes usam letras corrompidas ou imitagdes baseadas em
inscrigdes que aparecem em moedas e medalhdes do periodo romano tardio. Embora muitas
das inscricdes sejam legiveis, apenas algumas sdo interpretaveis. Para Wicker (2014), as
inscricdes feitas nas bracteatas ndo serviriam como legendas para as imagens, a0 mesmo
tempo, a questdo sobre se as inscrigdes estariam relacionadas de forma evocativa as imagens

contidas nelas, permaneceu.

Ao longo das pesquisas feitas sobre as bracteatas, diversas interpretagdes foram feitas
acerca das imagens contidas nelas. Importante destacar que, majoritariamente, as
interpretagdes possuem enfoque nas imagens, pois as inscrigdes sdo muito dificeis de
interpretar ou ndao sdo muito coerentes, como dito anteriormente, ainda assim poucos
exemplares possuem as inscricdes ‘traduzidas’, traremos um exemplo mais abaixo. As
primeiras pesquisas sobre as bracteatas iniciam ainda no século XIX, incluindo Bernhard
Salin (1895), que fez a classifica¢do dos tipos de arte produzidos antes da Era Viking (assunto
tratado na introducao e neste capitulo). Essas primeiras pesquisas focavam na classificacao
tendo como base os detalhes das imagens representadas no centro das bracteatas, deixando as
outras figuracdes em segundo plano. Uma das interpretagdes mais antiga e ainda utilizada em

grande parte dos trabalhos, ¢ a interpretagao feita por Karl Hauck.

Conforme dito anteriormente, grande parte dos autores interpretam a maioria das
imagens como representacdes do deus Odinn, e outros deuses da mitologia nordica, ainda que
seja de consenso, que as primeiras bracteatas, tenham tido como modelo os medalhdes
romanos. Nos Ultimos anos, algumas interpretagdes novas foram propostas como alternativas
para a interpretagdo de Hauck ou como complementares a dele. Os estudos questionaram o
esquema iconografico feito por ele, bem como propuseram outros esquemas que levassem em
consideracdo outros aspectos ou que encaixassem de forma mais satisfatoria as descobertas, e

ainda outras pesquisas propuseram uma interpretacdo multivalente da iconografia das



64

bracteatas. Um dos principais questionamentos feitos a interpretacdo de Hauck, diz respeito a
leitura dele de que a figura humana central seja o deus Odinn em algumas figuragdes,
principalmente porque as bracteatas, em sua maioria, tipicamente mostram apenas um passaro

em vez de dois, como geralmente é mencionado nas fontes>.

Outros autores concordam em parcial com a interpretacdo dada por Hauck sobre
Odinn nas bracteatas. Como citado anteriormente, Hedeager (2011), concorda com a
interpretagdo de Hauck, porém para ela, elas seriam uma evidéncia do xamanismo odinico em
vez de uma magia de cura proposta por ele. Ainda segundo ela, as imagens seriam do deus
Odinn como um xami indo para o Outro Mundo e novamente hi o questionamento da
auséncia de um segundo passaro nas imagens, de maneira geral, as bracteatas ilustrariam o
éxtase e a jornada para o Outro Mundo. Outras interpretacdes propdem que hd semelhancas

entre os cultos de Odinn e o deus Mitra na iconografia das bracteatas.

Segundo essas propostas, o culto ao deus Odinn na Idade do Ferro, teria sido
influenciado pelo culto a Mitra pelo contato com os soldados romanos nas provincias. Wicker
(2014), também chama atencdo para um ponto em comum presente na maior parte das
interpretagdes e se mostra muito relevante para a pesquisa em questdo. A iconografia que esta
presente nas bracteatas ¢ uma iconografia militar e segundo ela, as bracteatas foram feitas
para homens em um contexto militar, ainda que alguns exemplares tenham sido encontrados
em sepulturas femininas. Segundo alguns autores, algumas foram utilizadas por mulheres?
como amuletos e nessa vertente, elas foram dadas como presentes que poderiam ser usadas

como meio de facilitar aliancas e trocas de riquezas. E ainda como aponta Gaimster (1998), a

func¢do delas mudou a medida que passaram a ser associados as mulheres.

As bracteatas inicialmente eram vistas como moedas ou como discos de ouro, porém
j& € consenso entre os pesquisadores que elas eram usadas como pingentes, em fun¢do dos
ilhds. Uma questdo que permeia os estudos das bracteatas, se refere a fungdo que elas
exerciam. Os primeiros trabalhos a viam como pingentes, como dito, e seriam usadas como
um amuleto pagdo, sendo essa funcao bastante aceita pelos autores, em funcao do local onde
as bracteatas foram achadas nas sepulturas, a saber: no pescogo dos mortos. Nesse caso, ainda

que algumas tenham sido encontradas em tesouros, ou enterradas em locais ndo demarcados, a

25 A interpretagdo de que apenas um péssaro ser representado, sugere que ele seja o deus Odinn sob a
forma de passaro, funcionando como um auxiliar ou psicopombo. Essa interpretagdo também ¢ dada
nas representagdes de apenas um passaro que aparece nas estelas de Gotland.

26 Pelo menos na Inglaterra e no continente, onde foram descobertas em sepulturas femininas,
juntamente com contas e outros pingentes (Wicker, 2014).



65

funcdo de amuleto ndo perde a verdade, ja que alguns autores veem esses atos como um
indicativo de boa sorte, esperavam benesses. Segundo Axboe (2001), as bracteatas tinham
duas fungdes principais sendo elas, religiosas e sociais. Em um aspecto mais amplo esta o uso
enquanto amuleto, um aspecto que pode ja ter sido usado desde os medalhdes romanos. Esta
fungdo estd estreitamente ligada ao deus Odinn (a maior parte das interpretagdes considera
que, na maioria das bracteatas, a figura central seja este deus), embora outros deuses também
aparecam como o deus Balder e o deus Tyr. Dessa forma, a fungado religiosa estava ligada a
ele, e nesse ponto, o uso por homens poderia denotar prote¢ao e o uso por mulheres, além de
serem presentes ¢ denotarem relagdes politicas, poderiam estar ligadas ao uso do seidr, e aqui
seria uma questdo ambigua, pois ainda que o seidr fosse praticado majoritariamente por

mulheres, Odinn também fazia uso dele e era uma de suas habilidades.

As fungoes sociais estariam ligadas a politica, e elas poderiam ser um dos meios pelos
quais a elite buscava demonstrar status usando e sacrificando®’ joias de ouro, como colares e
bracteatas (Axboe, 2001). Elas seriam um meio politico dentro da elite na Escandinavia,
sendo utilizadas como um meio de fortalecimento e trocas politicas. Dessa forma, as
bracteatas seriam mais do que meras joias comuns, por seu conteudo simbolico, e ainda,
refletiriam tanto um status social elevado, quanto as conexdes entre a Escandinavia e o
exterior. Elas seriam, entdo, sinais politicos distribuidos como presentes dentro de uma elite
dominante (Andrén, 2020, p. 182). Partimos, aqui do entendimento de que as bracteatas
tinham muito mais fungdes religiosas, onde ha uma ligacdo estreita entre o portador e a
deidade representada, sendo, desta forma, um amuleto usado com conotagdes religiosas.
Ainda acerca disso, Axboe (2001), considera o poder de amuleto como a funcdo primaria das

bracteatas, mas, ao mesmo tempo nao discerne diferentes funcdes. Para ele:

“Os usuarios de bracteates dificilmente viam qualquer contradi¢do entre “amuleto”,

LR IS

“simbolo de status”, “presente” ou “marcador étnico”. Como pingentes, os amuletos
bracteates também eram belas pegas de joalheria e, como qualquer objeto de ouro,
eram manifestamente um sinal de riqueza e status (Axboe, 2001, p.125)”.

Dessa forma, se ndo podemos separar ou delimitar, marcar muito bem as fronteiras
entre guerra e religido, ja que as sociedades do periodo nao faziam essa divisdo, ndo podemos
demarcar com total certeza se elas eram usadas apenas para um fim ou outro. Elas podem ter
sido usadas para ambas as finalidades em medidas iguais ou ndo. E fazendo um paralelo com

objetos cristaos, Axboe (2001), compara as bracteatas as cruzes de ouro medievais, onde elas

270 ato de sacrificar armas € objetos estd presente em diversas sociedades antigas.



66

poderiam ser dadas tanto para homens quanto para mulheres, e se usada por alguém em um
cargo politico elevado, o cargo seria pela graga de Deus, bem como também poderia ser usado

para afastar o mal.



67

2.1.1 CLASSIFICACAO DE ACORDO COM AS IMAGENS

Abaixo um dos tipos de classificacdo feitas para as bracteatas, os esquemas a seguir
buscam facilitar a visualizagdo e entendimento de cada classificacao. Importante compreender
que algumas bracteatas vao estar presente em mais de um tipo de classificacdo, portanto ha

uma intersec¢ao entre algumas classificagoes.

BR1Geltorf 1

-~

TIPO A:

Apresenta apenas uma
cabeca ou busto. Se
desenvolveu a partir de
medalhdes que mostram a
cabeca de um imperador

romano.

\

BR9 Daruml
1K42

Figura 9: Bracteata Tipo A

Fonte: https://www.arild-hauge.com/brakteater.htm



https://www.arild-hauge.com/brakteater.htm

Grupo B: Apresenta
uma ou mais figuras
humanas, as vezes
acompanhadas por
animais, sendo
basecadas na coroacao
da Vitoria em moedas

romanas.

Figura 10: Bracteata tipo B.

Fonte: https://www.arild-hauge.com/brakteater.htm

Tipo C:

E o maior grupo e
retratam uma cabeca ¢
um animal de quatro
patas ou um homem a
cavalo. Sdo feitas com

um alto padrao artistico.

Figura 11: Bracteata tipo C.

Fonte: https://www.arild-hauge.com/brakteater.htm

68

BR4 Tonder IK
353

189 DR BR45 Femg
Sonderby

BR16 Skonager 3
1K 163


https://www.arild-hauge.com/brakteater.htm
https://www.arild-hauge.com/brakteater.htm

69

Ds Ukent Sted

Tipo D:

E decorado com ornamentos
abstratos de animais no
estilo germéanico e se
libertaram da base classica.
A representacao ¢ uma
expressao de uma
ornamentacao nordica,
poucas possuem uma

inscri¢ao runica.

02 IK 190 Raum

~° TRollhattan B

Figura 12:Bracteata tipo D,

Fonte: hitps.://www.arild-hauge.com/brakteater.htm

28 Uma descoberta importante, feita a partir de detecgdes de metais, mostra uma bracteata de imagens
abstratas de animais do Tipo D, de Stavnsager, na Dinamarca que exibe runas. Anteriormente,
inscrigdes runicas s6 foram encontradas em bracteatas do Periodo de Migragdo Escandinava, dos
Tipos A, B e C, todos exibindo motivos humanos, no entanto, nenhuma bracteata do Tipo D, que
mostra apenas animais, havia sido observada com escrita até esta descoberta (Wicker, 2021).


https://www.arild-hauge.com/brakteater.htm

70

Figura 13: Bracteata tipo M

Fonte: hitps.//www.arild-hauge.com/brakteater.htm

BR44 Frejlev IK246Avb BR44 Frejlev IK246Rvb

Figura 14: Bracteata tipo M.

Fonte: https://www.arild-hauge.com/brakteater.htm

As bracteatas do tipo M s3o congéneres, ou seja, elas tém diferentes marcagdes

positivas em ambos os lados.


https://www.arild-hauge.com/brakteater.htm
https://www.arild-hauge.com/brakteater.htm

2.1.2 CLASSIFICACAO DE ACORDO COM AS RUNAS

Tipo

Caracteristica

Exemplo

Grupo runolégico 1

Inscrigdes praticamente
incorruptas

DR BRS55

Grupo runolégico 2

Inscrigdes com algumas
palavras corrompidas

Grupo runolégico 3

Inscrigoes
completamente
distorcidas, muitas
vezes misturadas com
0s caracteres

BR DR 14 Skonagerl




72

Grupo runologico 4

Inscri¢des com
caracteres ilegiveis,
muitas vezes misturados
com letras latinas ou
runas corrompidas

BR1 Geltorfl IK254

Grupo runolégico 5

Inscrigdes compostas
por letras latinas
misturadas com runas

Sy
AN Q1D

\@Q -. 552 \© ﬁ@ E

IK 125 Bjeernsholm

278 o

Todas as imagens se encontram em: https://www.arild-hauge.com/brakteater.htm



https://www.arild-hauge.com/brakteater.htm

73

2.2 BRACTEATAS: DR BR42, DR BR43, SEELAND II E DE VINDELEV

Além da marcialidade dos escandinavos, a arte ¢ um outro traco marcante dos nordicos
e sempre referenciado em pesquisas e nas culturas de massa. A arte produzida por eles
abrangeu diversos materiais e estava presente nos mais diversos espacgos da vida cotidiana e
inclusive no ambito da guerra. Segundo Oliveira (2017, p. 67) os diversos estilos, motivos e
materiais, estavam diretamente ligados com a tendéncia e o contexto historico de sua
producdo. Ainda que as expressoes artisticas remontem ao século V, ¢ somente a partir da Era
Viking que as expressdes propriamente escandinavas sdo datadas. No que diz respeito as
datagdes, ¢ importante ressaltar que a divisdo cronoldgica feita desses estilos, ainda que seja
relativamente flexivel, por ocuparem uma posi¢ao temporal de dificil precisdo, tendo em vista
que expressdOes anteriores continuavam coexistindo com as novas, elas nos dao
direcionamento nas pesquisas, assim hd uma divisao cronolégica das produgdes em estilos

distintos.

As expressdes de arte anteriores a Era Viking, que sdo as bases para as produzidas
durante o periodo, sdo divididas em trés estilos diferentes de acordo com Bernhard Salin, que
leva em consideracdo os estilos animais (fig. 15). A arte anterior a Era Viking (400-800 d.C.)
tem como caracteristica, principalmente, o trabalho em metal ornamentado na forma de
acessorios de vestimenta, amuletos e equipamentos guerreiros, estando associados aos estilos
animais. A ornamentacdo animal foi uma das expressdes artisticas mais significativas na
Escandinavia durante o final da Idade do Ferro, segundo Lundborg (2004), ela tinha forma de
teias enigmaticas de corpos semelhantes a animais, em forma de faixas, recortadas, dispersas
ou unidas, estando presente em uma variedade de objetos diferentes, como armas,

equipamentos para cavalos, joias, pedras e igrejas.

Apesar da variagdo estilistica ao longo do tempo e do espago, a ornamenta¢ao animal
foi produzida continuamente desde o final da Idade do Ferro Romana até a Alta Idade Média,
no século XIII. O uso permanente, com as variagdes ocorridas em cada periodo, indica que a
ornamentacdo estava fortemente carregada de significados especificos de cada cultura. A
ornamentacao animal foi produzida desde a era pré-crista até os tempos oficialmente cristaos,
o que levanta questdes sobre a relagdo entre a expressao artistica especifica e a mudanga nas
religides. Segundo Lundborg (2004), se por um lado, a ornamentacdo animal pode ter sido
criada como uma expressdo originalmente pagd, cujos significados mudaram durante o

processo de cristianizagcdo, por outro lado, por meio de contatos e trocas com sociedades



74

cristds primitivas, as imagens e valores cristdos podem ter influenciado as expressoes desde o

inicio.

'/

\‘)——__

b)

e
sssaeeasseee (I A4):

R

3
o7
. 7 "
%
% ‘:_ NS —

A e
LSRRI RS ARSATRIES:

. R
- <

Figura 15: Estilo animal de Salin.

Legenda: a) Estilo I; b) Estilo II; c) Estilo Ill. Escala: 4:5. (Fonte: Gaimster, 1998, p.2).

O Estilo I foi produzido principalmente entre os séculos V e VI e compreende as

confec¢des que se inspiram nos modelos romanos, com arte naturalista e uma alta qualidade

na execucao dos motivos, utilizando a técnica derivada do chip-craving, um grande exemplo

desse estilo sdo as bracteatas ou bracteates, objetos da presente pesquisa. O Estilo II aparece

no final do VI e é marcado por formas abstratas e extrema tortuosidade e originalidade, tragos




75

inovadores que serdo mantidos durante os séculos seguintes, passando por todo o Periodo das
Migragoes, Periodo Vendel e toda a Era Viking. O Estilo III foi produzido ja no inicio da Era
Viking e possui um nome especifico, Estilo Broa, sendo contemporaneo ao Estilo Oseberg? e
introduzindo o gripping beast’’, que seria um elemento decorativo de um animal que utiliza
suas patas para segurar um objeto, o proprio corpo ou algum outro elemento decorativo. O
Estilo Animal é, de certa forma, o design corporativo das elites da Germania, que usavam

essas imagens para enfatizar sua propria identidade e se dissociar de outras culturas.

As bracteatas, que se encaixam no Estilo I, eram objetos carregados junto ao corpo e
utilizadas individualmente, apresentando propriedades magicas e sobrenaturais, além disso
eram manipuladas para diversos fins como protecdo e sorte e visam garantir sucesso ou
manter seus portadores imunes. As bracteatas seriam amuletos e teriam sido feitos por uma
razao especifica e definida, sendo exclusivamente defensivos, por isso foram confeccionados
para criar uma aura protetora para o ser portador, entretanto, a analise dos simbolos e demais
imagens representadas nesses objetos, requer cuidado para ndo incorrermos no erro de uma
andlise fenomenologica, nesse sentido, ha a necessidade de ver o contexto historico de
producdo e uso ja que cada contexto cultural tem especificagdes historicas, antropologicas e

artisticas, como observamos anteriormente, que determinam o uso ¢ o significado.

Os amuletos foram usados por muitas sociedades diferentes em muitas épocas
diferentes e no mundo moderno, temos amuletos na forma de meias da sorte, por exemplo ou
medalhdes da sorte, tal como o fizeram nas sociedades anteriores. As pessoas sempre usaram
amuletos, para obter boa sorte ou como prote¢c@o contra o perigo, mas o significado simbodlico
dos amuletos, quando entendido, pode nos dar alguma indicacao de quais deuses ou poderes
deveriam ajudar e proteger (Grislund, 2008). A adoragdo e a crenga na ajuda dos deuses
podem ser reconhecidas pela ocorréncia de seus atributos especificos presentes neles.
Algumas discussdes sdo feitas em torno do termo, e acerca disso, MacLeod; Mees nos

atentam para que:

29 Primeiro estilo de arte produzido ja durante a Era Viking, iniciando no final do século VIII. Recebeu
esse nome em funcdo do local onde foi encontrado um navio-sepulcro com as decoragdes
caracteristicas do estilo, na atual Noruega. A quilha da embarcacdo define o estilo de forma clara e
segundo Oliveira (2017, p.69), esse elemento marca de forma definitiva a separagdo entre este estilo e
o Vendel, marcando a mudanca do ornamento da fita em forma de serpentina do Periodo Vendel para a
musculosidade nodosa do Estilo Oseberg.

30 Elemento decorativo constituido da reprodugdo de um animal que utiliza duas patas para segurar
alguma coisa proxima, podendo ser as bordas do objeto, o proprio corpo, outras feras ou qualquer
outro elemento decorativo (Oliveira, 2017).



76

“havia vérias palavras nativas para “amuleto” nas antigas linguas germaénicas,
embora nenhuma delas retenha esse significado hoje. O substantivo do inglés antigo
pweng ‘banda, amuleto’, por exemplo, esta relacionado com o inglés moderno
correia ¢ obviamente significava originalmente algo amarrado ou usado (pode ser
baseado em ligadura, um termo latino para ‘amuleto’ com um significado
semelhante). Outra palavra, o alto alemdo antigo zoupargiscrip, que significa
literalmente “escrita magica”, é semelhantemente uma descrigdo fisica, desta vez,
presumivelmente, de um filactério contendo escritos religiosos dobrados — afinal, o

termo s6 ¢ conhecido em contextos clericais (MacLeod; Mees 2006, p. 4)”.

Uma segunda vertente, em vez disso, busca caracterizar o amuleto a partir de
descri¢cdes dos poderes dos amuletos, mais comumente baseados em palavras que indicam
saude ou boa sorte (que na antiga tradi¢do germanica eram frequentemente consideradas a
mesma coisa), como o noérdico antigo heill e inglés antigo lybesn, ambos derivados de
palavras que originalmente significavam ‘saude’, mas que passaram a se referir a ‘magia’
(MacLeod; Mees, 2006 p. 4). No entanto, poderes magicos podem ser atribuidos a todos os

tipos de objetos, ndo somente aqueles que contém inscrigdes runicas.

Como explicado anteriormente, elas foram divididas por tipos em comum, porém
outras formas de agrupamento podem ser feitas como, por exemplo, agrupando-as de acordo
com o motivo e o conteudo mitoldgico, o que nos leva a fazer uma interpretagdo tendo como
base os conceitos mitoldgicos mostrados em cada uma, sendo centrada no conhecimento e
poder xamanico do deus Odinn. As bracteatas aqui analisadas estdo compiladas na tabela

abaixo:



77

Objeto Simbolos e figuracio Local e tipo de Datacgao
depésito
Bracteata de Funen
(DR BR42) | Cavalo, passaro, runas Funen, Dinamarca; Séculos Ve VI
e Odinn / guerreiro tamulo
Bracteata de Funen
(DR BR43) Cavalo, suastica, Funen, Dinamarca; Séculos Ve VI
triquetra, runas, Qdinn timulo
/guerreiro
Bracteata de Seeland | Cavalo, lanca, Odinn
II /guerreiro, runas Zelandia, Dinamarca Século V
Bracteata de Vindelev Cavalo, suastica,
runas, cavaleiro, Vindelev, Dinamarca; Século V
yggdrasil tesouro

Segundo Hedeager (2011), a iconografia nas bracteatas, em contraste com a dos
broches, refere-se a cenas da mitologia nérdica, girando em torno do deus da guerra, do deus
Odinn, significando, portanto, que o pantedo nérdico e sua mitologia conhecida por meio de
textos posteriores do inicio da Idade Média escandinava j& estavam presentes no Periodo das
Migragdes. As bracteatas foram interpretadas como um meio politico, usadas em situagdes nas
quais as relacdes politicas foram forjadas por ocasido de grandes festas realizadas em

associacdo com cerimonias religiosas e demonstragdes de lealdade.

A é4rea de Gudme (na ilha dinamarquesa de Funen), onde foram encontradas as
bracteatas DR BR42 e DR BR43, desempenhou um papel importante no desenvolvimento das
bracteatas de ouro e na sua iconografia, ainda que ndo tenha sido o Unico lugar na
Escandinavia com tal papel. O local contém um numero significativo de toponimos com
alusdes a religido pré-cristd, onde muitos desses nomes de lugares sdo “sagrados” e, com base
em tais evidéncias toponimicas, pode-se concluir que a area também tinha significado
religioso. Ainda segundo Hedeager (2011), a riqueza dos achados em combinagdo com nomes
de lugares sagrados sugere que o local ndo era apenas um local central para o comércio, mas
também havia conotacdes sagradas, sendo um local que abrigou importantes rituais e

sacrificios.



78

Para os arquedlogos, as bracteatas de Funen, na Dinamarca, indicam a representagao
do deus Odinn acompanhado de seu cavalo e de um de seus corvos, além de estar com seus
cabelos em forma de trangas e enfeitado por pérolas formando um diadema, segundo Ayoub
(2013, p. 100), o trangado era um simbolo do poder aristocratico e para Hedeager (2011, p.
207-209), nas bracteatas estariam representadas o poder xamanico do deus Odinn conectado a

uma aristocracia.

Figura 16: IK 58 Bracteata de Funen (DR BR42).

Fonte: https://www.arild-hauge.com/brakteater.htm

Nesta bracteata a figura masculina € atribuida ao deus Odinn acompanhado por um
corvo ¢ um cavalo, atribuido ao Sleipnir, além de uma inscri¢do runica. Segundo Ayoub
(2013, p. 101), as inscri¢des runicas seriam: “houaz lapu aaduaaaliia a”, onde a palavra

Houaz, tendo como base a interpretacdo do Museu da Dinamarca, significa “The High One”


https://www.arild-hauge.com/brakteater.htm

79

ou “O Altissimo” e é um dos nomes do deus Odinn. A outra bracteata de Funen corrobora a
interpretagdo da figura masculina ser o deus Odinn principalmente por estar acompanhado de

uma sudstica e uma triquetra®! (esses simbolos geométricos sio associados ao deus Odinn).

e b A,
O \\-\\.\_‘_u.~.

Figura 17: Bracteata de Funen (DR BR43).

Fonte: https.//'www.arild-hauge.com/brakteater.htm

As figuragdes delas estdo intrinsecamente ligadas ao deus Odinn e seu culto, sendo
importante lembrar que estdo representadas nelas os atributos dele, a saber: o cavalo de oito
patas Sleipnir, os dois corvos Hugin € Munin e sua langa, que pode ser visualizada na
bracteata de Seeland II. Todos estes atributos possuem uma significacdo, o que nos ajuda a
compreender nio s6 a ligagdo com Odinn, como também o porqué de terem sido impressos
nas bracteatas, j4 que estas seriam usadas como amuletos, como uma protecdo. Na

Escandinavia, o cavalo era um animal muito sacrificado durante os cultos, além de ser o

31 Esses simbolos serdo melhor analisados no capitulo 3.


https://www.arild-hauge.com/brakteater.htm

80

animal que conseguiria fazer a viagem entre as muitas esferas humana e a divina e, por esse
motivo, muitos cavalos foram encontrados em diversos enterramentos, sendo considerado,
portanto, um psicopompo que levaria os guerreiros até o Valhalla®2. A fungio de Sleipnir pode
ser observada na Edda Poética e na Edda em Prosa (OBRA ANONIMA, Edda Poética,
Baldrs draumar, estrofe 2; Sturluson, Snorri, Edda em Prosa, Gylfaginning 8). Os corvos
como bastante difundido, significam a memoria e o pensamento, e durante a Era Viking
viajavam grandes distancias e sempre estavam presentes nos campos de batalha quando esta
terminava (Ayoub, 2013, p. 100). O ato de oferecer protecao aos guerreiros ¢ frequentemente
atrelado a Odinn, nesse sentido, enquanto dava protecio e forca a alguns guerreiros, outros ele
os fazia morrer nos campos de batalha. Curiosamente, os escaldos que descrevem esses
eventos mortais, frequentemente usam conceitos que pertencem primariamente a uma

terminologia sacrificial ritualistica (Price, 2002, p. 52).

Seu outro principal atributo pode ser visto na bracteata de Seeland II, uma bracteata do

tipo C, do Periodo das Migracdes no século V.

32 A intepretagdo do cavalo como um “meio de transporte” estd muito presente nas anélises feitas das
Estelas de Gotland, que serdo objetos de analise no capitulo 3.



81

Figura 18: DR BR61 Sjeelland 2 (IK98).

Fonte: hitps://'www.arild-hauge.com/brakteater.htm

De acordo com as fontes literarias, os mortos em batalha foram dedicados a Odinn, € o
costume de lancar uma langa sobre o inimigo no inicio de uma batalha pedindo por vitoria,
estd ligado ao culto do deus e ¢ razoavelmente bem atestado. O simbolo da langa, seu
principal atributo, era evidentemente importante para o culto de Odinn, e na Ynglinga Saga 9,
Snorri afirma que Odinn foi marcado com uma langa quando na hora da morte e exigiu que
seus seguidores o imitassem. Segundo Davidson (1969), o simbolo de uma lanca para um
deus de batalha pode ser muito antigo e possivelmente estava ligado ao deus Tyr antes de

passar a ser atributo de Odinn. A langa Gungnir poderia determinar a vitéria pela direcio que


https://www.arild-hauge.com/brakteater.htm

82

tomou sobre o campo de batalha. Como outros objetos magicos, ela foi fabricada pelos andes
de acordo com o Skaldskaparmal 9 e 33 e possuia runas gravadas na ponta. Em varias lancas
recuperadas em escavagodes arqueologicas temos a presencga de runas gravadas e além delas,
também ha gravacdes de circulos e suasticas, que as relacionam diretamente ao culto de

Wotan (Langer, 2015, p. 223).

Uma confianga imprudente na batalha era um dos dons de Odinn. Sobre o simbolismo
da agdo, Schjedt (2006, p. 891), nos diz que ndo ¢ coincidéncia o uso recorrente desse tipo de
arma para marcar um morto e/ou da-lo a Odinn. Ainda segundo ele, a langa é um atributo de
Odinn e como ¢ bem conhecido, o proprio Odinn foi atingido por uma langa quando estava
pendurado na Yggdrasil e da mesma forma o rei Vikar ¢ sacrificado a ele apos ser atingido
também. Isto torna provdvel que matar com uma langa e/ou estrangulamento esteja

relacionado, no nivel simbdlico, ao culto de Odinn, quer estejamos falando de sacrificios ou

iniciacdes (Schjadt, 2006, p. 891).

Outra importante bracteata encontrada em 2020 nos ajuda a corroborar a interpretacao
de que elas eram importantes amuletos usados como forma de obter protecao e desta forma,

ligados ao culto odinico, sendo ela, a bracteata de Vindelev.

Figura 19: Bracteata de Vindelev- frente (século V).

Fonte:https.://www.sciencenorway.no/archaeology-ntb-english-runes/a-gold-coin-that-changes-
history-oldest-known-reference-to-the-norse-god-Odinn -found-in-denmark/2166998



https://www.sciencenorway.no/archaeology-ntb-english-runes/a-gold-coin-that-changes-history-oldest-known-reference-to-the-norse-god-Óðinn-found-in-denmark/2166998
https://www.sciencenorway.no/archaeology-ntb-english-runes/a-gold-coin-that-changes-history-oldest-known-reference-to-the-norse-god-Óðinn-found-in-denmark/2166998

83

Figura 20: Bracteata de Vindelev- verso (Século V).

Fonte:https.//www.sciencenorway.no/archaeology-ntb-english-runes/a-gold-coin-that-changes-
history-oldest-known-reference-to-the-norse-god-Odinn -found-in-denmark/2166998

A bracteata de Vindelev foi encontrada junto a um tesouro na Jutlandia, na Dinamarca,
que contém cerca de um quilo de joias antigas e moedas que provavelmente foram enterradas
na Idade do Ferro, ha 1.500 anos, porém, contém objetos muito mais antigos, incluindo
moedas datadas do inicio do século V. Vindelev fica a cerca de 8 km a nordeste do famoso
sitio arqueologico de Jelling, com seus monumentos reais do século X d.C. O achado consiste
em quatro medalhdes romanos (multiplos), 13 bracteatas, um pingente com incrustacdes de

vidro e uma bainha; juntos, esses objetos somam 794 g de ouro (Axboe, 2022).

O tesouro de Vindelev ¢ considerado o primeiro achado, na Escandinavia, com mais de
um medalhdo romano. Além disso, € o primeiro tesouro registrado que incluiu medalhdes e
bracteatas. O tesouro de Vindelev inclui nove bracteatas do tipo A (das quais duas sdo
idénticas) e quatro bracteatas do tipo C. Conforme visto acima, geralmente, a bracteata do tipo
A apresenta apenas um busto “imperial”’, no entanto, um pequeno grupo de matrizes muito
antigas mostram retratos duplos com os dois “imperadores” compartilhando mantos e broches
(Axboe, 2022). Duas das bracteatas de Vindelev sdo desse tipo, que anteriormente eram

conhecidas apenas na regido central e oriental de Funen.


https://www.sciencenorway.no/archaeology-ntb-english-runes/a-gold-coin-that-changes-history-oldest-known-reference-to-the-norse-god-Óðinn-found-in-denmark/2166998
https://www.sciencenorway.no/archaeology-ntb-english-runes/a-gold-coin-that-changes-history-oldest-known-reference-to-the-norse-god-Óðinn-found-in-denmark/2166998

84

As inscri¢des na bracteata foram dificeis de interpretar, tanto devido ao desgaste,
quanto ao fato de estarem em uma lingua que se desenvolveu muito ao longo dos séculos. A
bracteata contém a inscri¢do: “Ele é o homem de Odinn”. O que significa que os deuses da
mitologia ndrdica ja eram conhecidos no inicio do século V, ou seja, 150 anos antes do que se
pensava. Segundo o linguista Krister Vasshus (2023), a intepretacdo do que estd escrito nesta
bracteata, se mostra como um grande avanco para a intepretacdo desse periodo, com a
presenca deste novo material linguistico, € novas palavras que nao foram registradas
anteriormente, trazendo, segundo ele, uma nova visdo sobre a pratica da religido para este

periodo.

Antes disso, a inscri¢do mais antiga com o nome de Odinn foi encontrada em uma
fivela descoberta em Nordendorf, no sul da Alemanha, na ultima metade do século VI. Ainda
segundo ele, a inscricdo seria uma prova “em preto e branco”, sendo, portanto, uma grande
descoberta ja que esse tipo de inscri¢do ¢ extremamente raro. De acordo com a rundloga do
Museu Nacional da Dinamarca, Lisbeth Imer, a inscri¢do seria a primeira vez que o nome de
Odinn ¢ mencionado nesse contexto, tendo em vista que a grande maioria das inscri¢des
rinicas, nas bracteatas, ndo faz sentido linguistico, sendo apenas palavras curtas e sagradas ou
ainda, copias distorcidas de alguma inscricdo que faziam sentido anteriormente, porém foi
perdido, o que nos leva a interpretacdo que essas bracteatas foram utilizadas por guerreiros

como uma forma de receber auxilio e prote¢dao do deus Odinn .



85

Figura 21: Demais objetos achados encontrados juntos as bracteatas.

Fonte:https.://www.sciencenorway.no/archaeology-ntb-english-runes/a-gold-coin-that-changes-
history-oldest-known-reference-to-the-norse-god-Odinn -found-in-denmark/2166998



https://www.sciencenorway.no/archaeology-ntb-english-runes/a-gold-coin-that-changes-history-oldest-known-reference-to-the-norse-god-Óðinn%20-found-in-denmark/2166998
https://www.sciencenorway.no/archaeology-ntb-english-runes/a-gold-coin-that-changes-history-oldest-known-reference-to-the-norse-god-Óðinn%20-found-in-denmark/2166998

86

Figura 22: O tesouro de Vindelev. Foto do Museu Vejle.

Fonte: Axboe, 2022, p. 55.

Cronologicamente, o tesouro € enigmatico, por parecer ser uma deposi¢do fechada, e

ainda assim, os objetos abrangem cerca de 200 anos. Os medalhdes foram cunhados durante a



87

metade do século IV d.C. As bracteatas sdo todas bastante antigas, datando provavelmente de
450-490 d.C. (Axboe, 2022). Os objetos estariam em trés grupos cronologicos distintos. O
tesouro de Vindelev ¢ de um tipo mais antigo que a Era Viking e até a descoberta dele, nao

havia indicios de quaisquer achados especiais na area.

Viarias das bracteatas de Vindelev apresentam designs novos e inovadores, como
matrizes idénticas, que mostram o busto com um vestido com um padrdo incomum,
possivelmente representando uma armadura de cota de malha ou escamas, além disso ha uma
figura humana, com um chifre na mao. Outra bracteata dos achados de Vindelev, que se
mostra importante para a pesquisa, ¢ a bracteata do tipo C x4°°. Segundo Axboe (2022), essa
bracteata, ilustrada na figura abaixo, possui um elo importante com Funen e uma contribui¢ao
valiosa para a interpretacdo das bracteatas, sendo muito semelhante a bracteata IK 58 (vista
anteriormente nesta pesquisa), porém, alguns detalhes minuciosos fazem a diferenciagdo entre

elas.

33 Essa categorizagdo ¢é utilizada por Axboe (2022) para uma melhor identificagdo e visualizagdo delas
no tesouro, ja que ainda ndo estdo catalogadas da mesma forma que as bracteatas ja conhecidas.



88

Figura 23: Vindelev x4. Raio-X de Signe Nygaard, Konserveringscenter Vejle.

Fonte: Axboe, 2022, p. 59.

Na cabec¢a do animal quadrupede, ambos apresentam a inscricdo runica houaR que
pode ser lida como “O Altissimo”, um nome de louvor usado para Odinn em fontes
posteriores, ligando o motivo a este deus. A descoberta de Vindelev, nos aproxima ainda mais
da interpretacdo de Hauck, ao perceber essas imagens como sendo representacdes do deus
Odinn, a0 mesmo tempo que também nos aproxima da interpretacdo de que representariam
alguém dedicado a ele. Além disso, esses achados, em especifico as bracteatas de Vindelev

b
por serem maiores, mais pesadas e mais ricamente adornadas do que a maioria das outras
descobertas, denotam que devem ter pertencido a pessoas de posi¢cao muito elevada e com

ligacdes ao culto odinico.



89

2.3 PLACAS DE ELMOS DO PERIODO VENDEL

Do Periodo das Migragdes a Era Viking, podemos encontrar diversas representacoes
de humanos em forma de animal, principalmente nos elmos encontrados em Vendel, Valgirde
e Sutton Hoo, além das placas de elmos de Torsliinda. Segundo Hedeager (2011), as
figuragdes mais retratadas sao as do ‘guerreiro lobo’, mas em pele de javali. Os préprios
elmos, como um todo, exibem um simbolismo animal completo: na crista, encontram-se o
javali e a ave de rapina. As figuras de animais, no entanto, fazem parte, em maior medida, da
composi¢do do elmo. No elmo de Sutton Hoo, por exemplo, as cobras estdo posicionadas
como uma crista, do pescogo a ponte do nariz, enquanto a ave protege o rosto na frente, com o
bico reforcando a protecao da ponte do nariz. As asas compdem os arcos das sobrancelhas do

elmo e as pontas das asas repousam sobre as témporas.

Do Periodo Vendel a Era Viking s3o observadas diversas representacdes de figuras
com elmos com chifres que terminavam com a representagao de passaros ou animais, ou ainda
representacdes de figuras desempenhando um tipo de ‘danga ritual’ sendo principalmente
atrelada a guerra, porém, sempre ¢ necessario o cuidado na interpretagdo, pois as
representacdes podem tém sido usadas de formas diferente. Helmbrecht (2007/2008), divide
as representacdes em subgrupos de forma cronoldgica e com base nas diferengas existentes
entre eles, segundo ela, no Periodo Vendel, as imagens estdo ligadas a uma esfera masculina
de guerreiros de elite e durante a Era Viking, o motivo também era usado por mulheres. Além
disso, as estatuetas com o motivo desempenhavam um papel importante em determinados

locais centrais, o que indicaria uma mudanga na pratica ritual da religido.

Grande parte dessas representagdes desempenham um papel de ilustragdo para as
narrativas sobre as religides pré-cristds observadas no periodo. A grande maioria das
representacdes do Periodo Vendel e da Era Viking, possuem muitas interpretagdes possiveis e
algumas poucas representagdes, podem ser interpretadas iconograficamente com alguma
certeza, sendo ligadas as fontes escritas como, por exemplo, as representacdes da mitologia ou
contos heroicos, como a pesca da serpente por Thor ou cenas das narrativas sobre Sigurd
Fafnisbani, j4 que essas imagens mostram muitos elementos e detalhes importantes que
também sdo enfatizados nos textos. Em contrapartida, as representagdes figurativas humanas

ndo podem ser imediatamente identificadas.



90

Como explicitado anteriormente, a cultura da Periodo Vendel e da Era Viking na
Escandinavia, eram baseadas, em grande parte, na tradi¢do oral, o que implica dizer que nas
culturas orais, as imagens tinham outras func¢des diferentes das culturais. Em particular, elas
poderiam cumprir propdsitos que, de outra forma, seriam cumpridos por textos escritos e
foram utilizadas como arquivos materiais duraveis, guardando e ajudando a relembrar
narrativas ¢ memorias que de outra forma, poderiam ter sido modificadas e esquecidas
rapidamente, de acordo com as circunstancias e, além disso, algumas possivelmente

receberam capacidades magicas (Helmbrecht 2007/2008).

Nesse sentido, as representacdes poderiam ser, ndo apenas ilustragcdes passivas, mas
poderiam ser vistas como habitadas por um poder sobrenatural, implicando dizer que alguns
atos magicos poderiam ter sido realizados com a ajuda de imagens. Acerca desse assunto,
Helmbrecht (2007/2008), nos atenta para o fato de muitas religides monoteistas, por meio de
seus estudiosos especializados, condenarem a veneracdo de imagens e atrelar esse ato a um
“costume politeista”. Estas representagdes, nas sociedades orais, seriam entdo uma forma de
tradigdo oral, que nao deve ser considerada como um corpus passivo de ilustragdes referentes
a conhecimentos e ideias ja fixadas na forma escrita tendo uma fun¢do ativa diferente, como

dito anteriormente ao tratarmos de arte, na introducao.

Partindo do ponto de vista do contexto dessas imagens, a combinagdo de um
determinado motivo e do objeto escolhido para aplicé-lo, ndo parece ter sido feito de forma
aleatoria, ja que alguns motivos s6 ocorrem em determinados tipos de objetos, o que nos ajuda
na interpretacdo da sua utilizagdo. Observando em que objetos e em que contextos elas
aparecem, podemos discernir os diferentes grupos sociais, pelos diferentes usos feitos das
imagens, € assim, agrupd-las de acordo com os motivos representados, a cronologia € o
contexto no qual foram achados. Tendo como guarda-chuva esses critérios, Helmbrecht
(2007/2008, p.34), os divide em seis subgrupos bem demarcados, sendo apresentados no

mapa a seguir, de acordo com seu local de achado.



91

Figura 24: Distribui¢do de todas as representagoes com elmos com chifres.

Legenda: ® Subgrupo 1; o Subgrupo 2; m Subgrupo 3; o Subgrupo 4, ASubgrupo 5; Subgrupo 6, O
outros. Fonte: Helmbrecht (2007/2008).

O primeiro subgrupo, (representados abaixo, na figura 25), compreende os chamados
“dangarinos de armas” do Periodo Vendel. Nas cenas, seus joelhos estdo dobrados e parecem
estar correndo ou dancando e existem cabegas de passaros bem discerniveis nas extremidades
dos chifres, sendo um subgrupo que ocorre apenas em relevo plano, em placas metalicas
fundidas ou prensadas. As placas foram fixadas em elmos decorados com painéis ou outras
pecas de equipamento de armamento masculino. Os objetos com esse motivo foram
encontrados em tumulos de homens, principalmente no leste da Escandinavia, sendo também
bastante comum na Inglaterra Anglo-Saxonica durante a “Era de Sutton Hoo”. O segundo
subgrupo ¢ pequeno e estava ligado ao primeiro subgrupo, sendo sua caracteristica mais
marcante, a presenca das “figuras auxiliares” em cenas com um cavaleiro montado e outras

pequenas figuras. Essas figuras aparecem correndo ou dancando atras do cavaleiro préximo



92

ao cavalo. Os objetos sdo painéis de chapa metalica de dois elmos, que foram encontrados em

sepulturas ricamente equipadas do Periodo Vendel, em Uppland, Suécia.

Vi

.

Figura 25: Exemplos do primeiro subgrupo.

Fonte: Helmbrecht (2007/2008, p.35).

34 a. Die, Torslunda, Oland.

b. Fivela de cinto, Finglesham.

c. Chapas metalicas prensadas no capacete, Valsgirde 7.

d. Chapa metalica prensada, Obrigheim, Alemanha.

e. Chapa de metal prensada no elmo, Sutton Hoo (Museu Britanico).
f Chapa metalica prensada (de elmo?).



93

Figura 26: Exemplo do segundo subgrupo.

Fonte: Helmbrecht (2007/2008, p.36).%

O terceiro subgrupo (figura 27) ja € visto durante a Era Viking, sendo chamados de
guerreiros da Era Viking e podem ocorrer como figuras Unicas ou como parte de cenas.
Diferentemente das imagens do Periodo Vendel, as figuras nesse periodo possuem pernas
apenas ligeiramente dobradas ou retas, e as cabegas dos passaros nas extremidades dos chifres

sdo protuberancias pouco claras ou inexistentes. Como atributos, eles vém acompanhados por

35 Chapas metdlicas prensadas no capacete, Valsgirde 7
Chapas metalicas prensadas no capacete, Valsgirde 8.



94

um bastdo ou um par de bastdes ou langas, o que também ndo ocorre nas imagens do Periodo
Vendel. Segundo Helmbrecht (2007/2008), este subgrupo, s6 foi encontrado na Escandindvia,
mas nao na Inglaterra ou no continente, em pingentes fundidos, téxteis e moedas, sendo
encontrados isoladamente ou em timulos de mulheres. O quarto subgrupo (figura 28) ¢
composto por estatuetas individuais fundidas tridimensionalmente e feitas para representar
pessoas do sexo masculino em pé (sem movimento). Os chifres no elmo, neste caso, nao
mostram a cabeca de um animal e possuem hastes sugerindo que foram fixadas em outro
artefato, porém, seu uso real ¢ desconhecido. Esses objetos sdo achados perdidos, mas varios
deles provém de locais considerados “centrais” de importancia suprarregional e o seu padrao
de distribuicdo mostra uma concentracao no sul da Escandindvia. Além disso, esse tipo de
figuragdo surge apés o Periodo Vendel, quando o deus Odinn passou a ser associado

visualmente com os dois corvos.



Figura 27: Exemplos do terceiro subgrupo®®.

Fonte: Helmbrecht (2007/2008).

3¢ De cima para baixo e da esquerda para a direita: a. Pingente, Birka gr. 571.
b. Oseberg: parte do fragmento téxtil 15.

c. Oseberg: parte do fragmento téxtil 3.

d. Oseberg: parte do fragmento téxtil 1.

e. Moeda, local desconhecido.

f. Pingente, Ekhammar.

95



96

Figura 28: Exemplos do quarto subgrupo®’.

Fonte: Helmbrecht (2007/2008).

O pentltimo subgrupo (figura 29) também ¢é composto de ornamenta¢des que foram
colocadas ou faziam parte de outros objetos, porém, tal como o quarto subgrupo, o uso exato
desses objetos ¢ desconhecido. Nestes objetos, as pontas dos chifres t€ém terminagdes claras de
cabecas de passaros e elas se tocam, de maneira que formam um anel. Sdo localizados,
cronologicamente, como pertencentes aos séculos VII e IX, tendo ampla distribuicdo na
Inglaterra, Escandindvia e Russia. Os chifres com aves predatdrias, nas ornamentagdes de
elmos, sdo simbolos do deus da guerra, com denominagdes de “cabeca de dguia” em fontes
medievais. Durante a Era Viking, a arte, a religiosidade e a literatura oral fizeram da aguia o
simbolo maximo da expressdo divina da guerra, da soberania e do poder militar (Langer,
2020, p. 520-522). O ultimo subgrupo (figura 30), possui cabegas de passaros inclinadas para
baixo e foram encontradas, diferentemente de todos os outros subgrupos, em diferentes cabos

de ferramentas principalmente no leste da Escandindvia.

37 Da esquerda para a direita: a. Figura, Uppéakra.
b. alfinete ou estatueta com cabega de fungo, Tisso.
c. Estatueta, Hakonsgird, Bornholm.



Figura 29: Exemplo do quinto subgrupo’®.

Fonte: Helmbrecht (2007/2008).

Figura 30: Exemplo do sexto subgrupo’.

Fonte: Helmbrecht (2007/2008)

38 Da esquerda para a direita: a. Staraja Ladoga.

b. Gitebo.

c. Agulha (?), Dover.

39 Da esquerda para a direita: a. Pinga, encontre local desconhecido, Gotland.
b. Fragmento de pinga, Ihre, Gotland.

c. Chave (?), Gamla Uppsala.

d. Molde, Ribe.

97



98

As imagens dos primeiros subgrupos foram fixadas em objetos importantes do
armamento masculino, principalmente nos elmos, e os locais onde foram encontrados esses
objetos, do Periodo Vendel na Escandinavia, sdo quase exclusivamente timulos de homens
ricamente mobiliados. Os elmos que serdo analisados aqui, de Valsgidrde e Sutton Hoo, sao
tamulos de barco e incluiam um espléndido equipamento guerreiro, como espadas, langas,
escudos, equipamentos para cavalos e outros animais. Os guerreiros enterrados pertenciam a
um nivel social muito elevado. Ao utilizar os painéis ilustrados nos elmos, os individuos
mostraram que faziam parte de uma comunidade com um ‘codigo-sinal’ comum, e assim
expressaram e construiram sua identidade como guerreiros de elite (Helmbrecht, 2007/2008).
As imagens pertenceriam entdo, a uma expressao simbolica e fisica da ideologia do “guerreiro
ideal”, manifestada também através do excessivo equipamento enterrado e dos conjuntos

completos de armas.

Figura 31: Painéis de elmos com motivo de um guerreiro com langas.
Legenda: a) Valsgdrde 7, b) Monte Uppsala E; c) Sutton Hoo, d) Caenby, Lincolnshire.
Fonte: Gaimster (1998, p. 68).



99

N o - TR # o Pt e DA, -
P Al L A e e A e P A & e e

- —— -

Figura 32:Bainha de espada de Gutenstein, Alemanha.
Fonte: Hedeager (2011, p. 76).

Em um olhar mais focalizado nas fontes preteridas para a presente pesquisa,
observamos que os motivos com guerreiros em um movimento de ‘danga’ e acompanhados
por animais, foi comumente conhecido, como visto no mapa acima mencionado, sendo essas
representacdes conhecidas desde o Periodo Vendel e para alguns pesquisadores a
caracterizagdo das figuras de passaros, estava claramente ligada aos corvos Hugin ¢ Munin e
consequentemente ligados ao deus Odinn, sendo essa conexdo muitas vezes corroboradas por
meio do uso das fontes medievais. Além da conexdo com os corvos, outras ligacdes com o
deus sdo feitas também como, por exemplo, a perda de um de seus olhos em troca do
conhecimento e sabedoria das runas. Segundo Price (2014), essa conexdo pode ser vista nos

elmos de Sutton Hoo e no elmo de Valsgéirde e numa placa de Torsliinda.

E bastante aceito e difundido entre os pesquisadores que as representagdes presentes
nas placas de elmos estio atreladas ou associadas ao deus Odinn ou ao seu culto. Em algumas
analises, essas figuras sdo interpretadas como sendo dos Ulfhednar ou os Berserkir, ja que nas
representacdes aparentam usar uma pele de animal, mas também sdo representados nus, elas
apresentariam, entdo, uma conexao com a elite guerreira em fun¢do do éxtase que explicaria a

postura dancante.



100

Figura 33: Detalhe do elmo de Valsgdrde 7.
Fonte: Hedeager, 2011

N v e T BT >Ta
“ - ' 1] ¢
‘...-*un»)v».“w”"‘,""""‘f”’ l’_,l
A1 AW , v

[
|
|
;(‘
7

Figura 34: Placa do elmo de Torsliinda, Oland. Periodo Vendel.
Legenda: Placa de bronze representando um guerreiro com duas langas, utilizando um elmo com
cifres com pontas de passaro, acompanha o guerreiro, uma figura animal provavelmente um urso ou

lobo. Fonte: reprodugdo.



101

Figura 35: Placas de elmo de Torsliinda, Oland, Suécia. Séculos VI- VIII, Periodo Vendel.
Fonte: Hedeager, 2011.

As representagdes mostram dois tipos de guerreiros: um com pele de animal e outro
com elmo com chifres em um movimento de danca. Geralmente, a danc¢a, a nudez e o uso de
mascaras (na Idade do Ferro na Escandindvia), sdo considerados elementos importantes da
fase liminar nos rituais de iniciagdo, especialmente na fase da vida dos jovens, quando estes,
passam pela transformagdo da infancia para a idade adulta. As representacdes do Periodo
Vendel poderiam mostrar cenas de tais iniciados durante a danca e durante os rituais, eles
usavam elmos com chifres ¢ cabecas de passaros para estabelecer a conexdo com Odinn e
seus corvos. Essa conexdo com Odinn, toca num conceito muito atrelado ao culto dele, o
xamanismo. Na analise aqui pretendida, o aspecto marcial do xamanismo € o aspecto mais
relevante, este aspecto envolve poderes de ataque, defesa, dano e invulnerabilidade (Wade,

2016). Este lado marcial poderia ser rotulado como “magia de guerra”, sendo uma violéncia



102

orquestrada ou defendida através da magia, usada alternadamente para prejudicar ou para

curar.

Segundo Pentz (2023), a danga representada nas imagens de Torsliinda, pode ter raizes
anteriores a Idade do Ferro, podendo essa danga marcial ritualistica ter servido como um ritual
de iniciagdo e preparacdo para a batalha, através do qual os guerreiros invocavam o poder de
Odinn para “enlouquecer”, ou seja, alcangar uma loucura ou firia de batalha extatica. Alguns
pesquisadores, correlacionaram, ainda, as imagens do elmo, do Periodo Vendel, com os
topicos recorrentes de guerra, destino e morte heroicas, vistos nas fontes literarias. Os animais
representados nas imagens anteriores, podem ser vistos como uma metafora de deuses,
sublinhando uma afinidade entre humanos e animais, resultando em transformagdes

xamanicas que estdo relacionas aos Ulfhednar e aos Berserkir.

O urso era fylgja para os xamads mais poderosos das regides da Eurédsia e para os
maiores her6is mitologicos da literatura nordica antiga e inglesa antiga, pois era um kenning
frequente para Odinn. A posi¢do ritual, central e especial, que o urso ocupava na
Escandinavia, durante os tempos pré-cristaos, pode ser observado de muitas maneiras, nos
enterros de ursos, nas peles de urso em sepulturas, assim como garras de urso perfuradas e
dentes de urso sdo encontrados frequentemente em sepulturas muito ricas. Garras de urso em
tamulos noruegueses do Periodo das Migragdes sdo interpretadas como expressoes simbolicas
de hamskifte relacionadas as caracteristicas xaménicas de um culto de Odinn (Hedeager,
2011). Podemos ver reprodugdes iconograficas do urso, na matriz da placa do elmo de
Torsliinda (Figura 34), em uma placa do elmo de Valsgirde 7 e em uma langa na sepultura de
Vendel. Tendo em mente o significado de um urso abatido no culto xamanico, podemos tragar

uma ligacdo com a expressdao de um culto ao urso ligado a um determinado lugar.

Um paralelo feito entre as representacdes do Periodo Vendel e da Era Viking, diz
respeito ao fato do elmo fazer parte de um equipamento considerado apropriado para um
guerreiro ‘ideal’, do mais alto nivel social, onde possivelmente também houve uma funcdo
importante no culto. Além disso, algumas representagdes possuem apenas um olho, ligando-as
novamente ao deus Odinn, sendo esse olho arrancado com um cinzel ou instrumento
semelhante apds a pega estar terminada. Alguns pesquisadores entendem o ato de riscar o
olho, como uma imagem simbolica dos guerreiros ao adquirir conhecimento e sabedoria
durante a iniciagdo. Esse ato provavelmente estava inserido em um ato ritual fazendo alusdo a
forma como Odinn ganhou sabedoria e conhecimento, nesse sentido, o0s objetos

desempenhariam um papel importante e ativo no ritual, quando perdiam os olhos.



103

@E\"/////m%% é/f/j

—
L

Figura 36: Elmo de Valsgdrde 7, Uppland, Suécia, século VII.
Legenda: Desenho esquemdtico da disposi¢do dos diferentes painéis, em um dos lados. Fonte:

Helmbrecht, 2017.

-
ARG

v3

<
4

<
i
=3
=
IS
H=

ﬂ “ = » S “
| @@h n2d @L N Q‘/@ DAL

B (@ % 4
Iva Iv3 Iv2

vi@ : v@#@ﬁ vgﬂ%@%

1V6 LLVS I v4 Iv3 IV2 Ivi

Figura 37: Elmo de Valsgdrde 7, Uppland, Suécia, século VII.
Legenda: Desenho esquematico da disposi¢do dos diferentes painéis. Fonte: Helmbrecht, 2017.



104

i

\

s

0//70777)5%,

=

L\
% y))

&

Figura 38: Reconstrugdo do elmo de Sutton Hoo.
Fonte: Hedeager (2011, p. 78).

Figura 39: Reconstrug¢do do elmo de Sutton Hoo.
Reproducado



105

As representacdes de guerreiros com elmos com chifres e portando langas e/ou sendo
acompanhados por uma figura animal, se desenvolveram ao longo do tempo, ligadas a uma
esfera masculina de guerreiros de elite nas sociedades pré-Viking e alcangando um uso mais
amplo durante a Era Viking, demonstrando que os reis teriam realizado alguns rituais com
armas antes da batalha. Nesse sentido, as representacdes nos mostram como um motivo
poderia ter sido usado em diferentes épocas e por diferentes esferas. Durante o Periodo
Vendel, as imagens faziam parte de um codigo de sinais dos guerreiros de elite do sexo
masculino, que tinham ligagdes estreitas com Odinn e que estabeleceram uma rede de
contatos que cobria a Escandinavia, especialmente Uppland, a Inglaterra Anglo-Saxdnica e

algumas partes do Continente.

As representagdes provavelmente ndo mostram o proprio Odinn, mas guerreiros
realizando um ritual ligado a ele. Na Era Viking, os guerreiros de elite escandinavos
transferiram os seus contatos de longa distancia do continente para o leste (Helmbrecht,
2007/2008). No inicio do século IX, o motivo ndo era mais usado em armas de individuos,
mas em moedas emitidas por governantes. A partir do século IX, objetos com representagdes
de elmos com chifres também foram utilizados e até produzidos por mulheres. As mulheres
enterradas com imagens de elmos com chifres pertenciam a elite social e ha claros indicios de
que realizavam atividades rituais. A dinamica da utilizagdo da imagem mostra que existem
diversas possibilidades de interpretacao iconografica, dependendo do contexto. Isto pode ser
visto como uma caracteristica das sociedades orais dos periodos Vendel e Era Viking. Assim,
as representagdes podem evidenciar o lado marcial do xamanismo com guerreiros em dancas

rituais ou metamorfos.

A relagdo entre a danca ritual, que ¢ observada nas diversas placas do elmo de Sutton
Hoo, e o culto odinico pode ser comprovada ao olharmos para as religides praticadas durante
o periodo. Do Periodo das Migragdes até a Era Viking, podemos encontrar representagdes de
humanos em forma animal, principalmente as que estao fixadas nos elmos dos timulos de
guerreiros em Vendel, Valsgdrde em Uppland e no timulo de Sutton Hoo, bem como a
iconografia nas placas de elmo em Torsliinda, Oland, como analisado anteriormente. Além da
representacdo de urso ou lobos comumente descritas nas placas, Hedeager (2011) e Price
(2014), nos atentam para outras figuracdes de animais que estdo presentes no elmo de Sutton
Hoo, por exemplo, as cobras como uma crista que vao desde o pescogo até a ponte do nariz,

enquanto o passaro protege o rosto na frente, com seu bico refor¢ando a prote¢ao da ponte do



106

nariz. Suas asas constituem os arcos das sobrancelhas do elmo, e as pontas das asas repousam

nas témporas, como mostrado na figura abaixo.

) L

.....

Figura 40: Representagdo de uma ave na fronte do elmo de Sutton Hoo.

Fonte: Price (2014)

Em muitos grupos xamanisticos da Eurésia, o passaro € o lobo sdo ‘espiritos-guia’
xamanicos tradicionais e a cosmologia nérdica antiga ndo se desvia disso. E de acordo com
esta tradigdo que, as criaturas animais de Odinn sdo os dois corvos, Hugin (‘pensamento’) e
Munin (‘mente/memoria’), e os dois lobos, Freki e Geri. Entre um nimero total de 156 nomes
alternativos (kennings) para Odinn, conhecidos na literatura nérdica antiga, onze referem-se a
mudancga de forma: duas dguias, quatro ursos (um garanhao-lobo-urso) e cinco corvos. Assim,
4guia/passaro, lobo e urso sdo espécies animais recorrentemente ligados & Odinn e tanto o

passaro como o lobo sd@o motivos representados de forma reiterada na expressao artistica do



107

final da Idade do Ferro. Dessa forma, Sutton Hoo, com o seu equipamento Unico, ilustra a
conexdo inseparavel dos animais com a elite pagd nordica e Anglo-Saxonica do século VII
(Hedeager, 2011). Nesse sentido, os humanos poderiam ser representados em forma animal do
Periodo de Migragoes até a Era Viking e os rostos humanos sao incorporados em figuras de

animais, sendo os animais inseparaveis da elite guerreira e das cenas religiosas retratadas.



108

CAPITULO 3- VISUALIZANDO A GUERRA: ESTELAS DE GOTLAND

Cada sociedade, em seu determinado periodo, produziu imagens que possuiam
especificidades sincronicas, de base cultural, histérica e social. Os materiais iconograficos,
além de permitir uma nova concepg¢ao sobre a mitologia preservada até os dias atuais, também
nos permite, principalmente, um novo olhar sobre as tradicionais fontes escritas. As imagens
de diferentes periodos foram encontradas nos mais variados contextos de localizagdao e podem
ser associadas a diversas atividades. A primeira vista, as pedras figurativas pareceriam
monoliticas, grandes e pesadas, mas devemos lembrar que sdo objetos moveis, que foram
manipulados de vérias maneiras ao longo dos séculos. Mais de 500 estelas de todos os tipos
foram encontradas na ilha de Gotland sendo encontradas principalmente reutilizadas e
inseridas nos pisos e paredes de igrejas de pedra medievais na ilha (conforme ilustrado na

imagem abaixo).

As igrejas de pedra foram construidas entre meados do século XII at¢ meados do
século XIV incorporando pedras de vestigios antigos nas proximidades como material de
construcdo (Andreeff; Potter, 2014, p. 669), onde o lado ilustrado era frequentemente
colocado para fora, provavelmente para serem vistas, porém a significacdo simbolica da
colocagdo desta forma, ainda € discutido pelos pesquisadores da area. Elas foram encontradas
ainda, sendo reutilizadas em sepulturas pré-cristas do século X e inicio do século XI. Segundo
Andreeff; Potter (2014, p. 670), apenas cerca de 15 estelas ainda sdo encontradas na paisagem

no local em que foram originalmente erguidas.



109

Figura 41: Estela de Gotland Bro Kyrka I (tipo A) na parede da igreja (foto de M. Egeler).

Fonte OEHRL, Sigmund (2019, p. 95).

As estelas ndo devem ser consideradas como singularidades na paisagem, pelo
contrario, elas eram parte integrante da antiga paisagem cultural de Gotland. Essas estelas
foram erguidas ao lado de rotas de comunicagdo, como estradas, € muitas vezes pareciam ter
denotado limites entre fazendas e comunidades. As imagens contidas nas Estelas possibilitam
a comparacdo e/ou a complementacdo de informacdes ndo contidas nas sagas, por exemplo,
ou possibilitam ainda, o questionamento de informagdes contidas nas fontes islandesas
escritas durante o periodo cristdo p6s Era Viking (séc. XII d. C.). O significado das estelas ao
longo dos séculos tem sido multifuncional e mutavel, a saber: como marcagao territorial, um

memorial, preservador da tradi¢cdo oral, local de sepultamento e artefato de carga religiosa.

As estelas desempenharam um papel fundamental na sociedade de Gotland no final da
Idade do Ferro e no inicio do periodo medieval, elas eram um ponto focal para a comunicagao
social e ideoldgica entre as pessoas do seu tempo. Nesse sentido, buscaremos compreender,
neste capitulo, como elas estruturaram a imagem e a fé de que guerreiros mortos em batalha
poderiam adentrar ao saldo do deus Odinn, recompensando sua vida marcial e como as

representacdes de batalhas e funerais, o enforcamento ritual de um prisioneiro de guerra e



110

cenas de praticas magico-religiosas ofensivas, de carater odinico, e outras foram preservadas,
bem como compreender como elas estavam ligadas ao culto do deus Odinn, levando em
consideragdao que, segundo Oehrl (2019), a jornada dos mortos, sua escolta ao além e sua
chegada 14 aparentemente sao o tema principal na iconografia das estelas de Gotland. Além
desses elementos alguns outros simbolos sdo representados nas estelas. A tradi¢do de erguer
esses memoriais marcantes continuou no periodo cristdo, algumas das pedras posteriores
retratavam alguns detalhes de mitos e episddios tratados nas sagas (Todd, 2004). Além disso,
a iconografia desses monumentos pode fornecer percepcdes completamente novas sobre as

religides praticadas, registrando motivos que ndo sao conhecidos literalmente pela tradigao.

As primeiras estelas provavelmente foram inspiradas em pedras memoriais do Império
Romano no sul da Europa. Algumas possuem motivos e padrdes de ornamentacdo que sdo
semelhantes as pedras sepulcrais ¢ mosaicos mediterraneos, indicando modelos de provincias
romanas (Oehrl; Helmbrecht. Iconography. In: Gotlandic Picture Stones — The online edition).
Algumas tém um grande disco giratério como pega central, acompanhado por dois discos
menores que podem ter sido imitados a partir de simbolos do sol e da lua em lapides romanas,
juntamente com variagdes como espirais, rosetas e pequenas figuras de homens e animais

fantasticos (Davison, 1993).

Na maioria das vezes, sdo interpretadas da perspectiva da mitologia nordica antiga,
enquanto as primeiras pedras podem se referir a uma cosmologia com o sol em foco (Andrén,
1993), ja as pedras posteriores apresentem a jornada dos guerreiros mortos para Valholl e sua
recepcdo. As imagens e decoragdes refletiriam influéncias e contatos estrangeiros € o processo
de cristianiza¢do. No inicio da Era Viking, por volta do século VIII, foram introduzidas
imagens elaboradas de navios, geralmente no painel mais baixo das pedras, e outros painéis
foram adicionados mostrando cenas de agdo. Os navios sdo de consideravel importancia e
serdo discutidos mais abaixo. As imagens, representadas nas estelas, ndo estdo sozinhas, elas
seriam remanescentes de um mundo maior de imagens esculpidas em madeira, tecidas em
tecidos e assim por diante. Sob essa perspectiva, as estelas pertenceriam a uma tradicao de
expressao artistica, tradi¢cdes orais e sistemas de crengas que eram comumente compreendidos
em grande parte do norte da Europa (Andreeff, 2007).

r

A cultura material ¢ crucial na formagdo cotidiana, bem como nas interacoes,
experiéncias e praticas. Estudos materiais também podem fornecer uma visdo sobre a vida e
as praticas de diversos grupos sociais. Por meio da cultura material, identidades sociais podem

ser construidas. A categorizacdo social pode ser baseada em género, status social, etnia e



111

identidade cultural ou religiosa. No registro material, essas identidades podem ser estudadas

por meio de assentamentos, artefatos, costumes funerarios e rituais, entre muitas outras fontes.

3.1 AS ESTELAS DE GOTLAND: CLASSIFICACAO

As estelas da ilha de Gotland (Picture Stones ou Carved Stones, na terminologia
arqueoldgica em inglés e em sueco e alemdo o termo ¢ Bildsteine) possuem uma rica
iconografia sobre temas miticos da Escandinavia Viking, sendo erigidas desde o final da Idade
do Ferro, passando pelo Periodo das Migracdes (séc. VI d. C. ao VIII d. C.) até o final da Era
Viking (1066 d.C.), sendo a mais antiga esculpida datando aproximadamente entre 400 e 600
d.C.*. Elas seriam mais que pegas excepcionais da arte escandinava antiga, mas também
testemunhos Unicos do final da Idade do Ferro e da comemoracdo e identidade gotlandesa,
algumas delas ainda estdo em seus locais originais na paisagem, colocadas perto de estradas

antigas, amplamente visiveis e outras foram erguidas proximas a timulos (Oehrl, 2022).

As estelas eram provavelmente multifuncionais e possuiam diversos significados, que
variavam ao longo do tempo e do contexto em que eram utilizadas. Isso as colocam como um
dos tipos de artefatos mais interessantes na ilha Gotland para o estudo da mudanca e interagao
ideoldgica. Os motivos nas estelas tém sido usados para explicar as mudangas religiosas e
ideologicas que ocorreram em Gotland (Andreeff, 2007). Segundo Andrén (1993, p. 33-34),
ndo sdo apenas imagens, elas sao também artefatos, localizados em uma paisagem cultural e,
as vezes, possuem textos, escritos em runas. Sendo artefatos, € nesse sentido, cultura material,
podemos voltar ao que foi dito sobre o papel da cultura material como forma de transmissao e
preservacdo da mitologia noérdica. Esse papel, para Andrén (1993), seria de memorizacao
baseada em acdo, em imagens e objetos usados em diferentes agdes € ndo apenas em textos ou
narragdo. Assim, as imagens € 0s objetos, como dito anteriormente, teriam mais que um mero
papel ilustrativo e formariam partes ativas em tradigdes narrativas ao enfatizar e preservar

certos motivos ou estruturas.

40 Segundo Andrén, esta seria uma cronologia relativa, sendo bem aceita entre os pesquisadores, ndo
havendo desta forma, uma cronologia absoluta ou fechada de alguns tipos (Andrén, 1993, p. 35).



112

Algumas divisdes foram feitas tendo como base a cronologia de construcdo e o
formato das estelas, sendo a cronologia mais cléssica e conhecida feita por Sune Lindqvist
(1941-42) e todas as outras posteriores se basearam nela, em certa forma, porém com algumas

modificagdes, conforme ilustrado na imagem abaixo:

0 200 400 600 800 1000 1200
] l

Lindqvist
(1941)

Almgren
(1978)

Manneke
(1984)

Nylén & Lamm
(1991 u. 2003)

Andrén
(1993)

JFornsal”
(1997)
-Shapes

-Pictures

Figura 42:Cronologias dos varios editores.

Legenda: Lindgvist, 1941 (Althaus, 1993 adota o sistema); Almgren, 1978, Manneke, 1984; Nylén e Lamm,
1991 (e 2003); Andrén, 1993; ‘Fornsal’ segundo Ohrmann, 1997 (Fornsal de Gotland).

Fonte: Guber (2016, p.14).

Na divisdo classica, de Sune Lindqvist (que tem como base o formato e a cronologia),
as estelas estdo divididas em grupos A-E e alguns subgrupos, com a seguinte datagdo
aproximada: A: século V-VI, B: século VI-VII, C: século VIII, D: final do século VIII, E:
século XI. Dependendo do autor, essa categorizagdo ¢ simplificada ou limitada por levar em
conta diferentes critérios, como forma externa e/ou decoragdo, além de uma diferenciagdo
cronoldgica, resultando em diferentes cronologias. Conforme ilustrado na imagem acima,

alguns pesquisadores dao datacdes diferentes ou sobrepostas a de Sune Lindqvist. Algumas



113

pesquisas consideram o Grupo A como tendo uma datagdo anterior, enquanto as estelas dos
Grupos C e D*! teriam datagdes mais amplas e poderiam chegar até o século X e as do Grupo
E podem ter sobrevivido até a primeira metade do século XII (Ahfeldt; Killstrom;
Widerstrom, 2011). Nesse sentido, ainda que haja uma sobreposicdo de datas feitas pelos
autores a ordem feita por Lindqvist de A-E, ainda ¢ valida e a usaremos como datagdo neste

trabalho.

Além de uma classifica¢ao cronoldgica, as estelas também recebem uma classificagao
quanto ao formato apresentado, bem como também pelas imagens que estdo presentes nelas

conforme ilustrado nas imagens a seguir:

41 Lisbeth Imer apresenta um novo estudo cronoldgico para os grupos de pedras pictoricas C e D e
conclui que ndo ha evidéncias de diferenciagdo cronologica entre esses dois grupos e os data do oitavo
a0 décimo século (Ahfeldt; Killstrom; Widerstrom, 2011).



114

Figura 43:Quatro tipos de Estelas segundo Andrén.
Fonte: Andrén, 1993.

2m

_

Figura 44: Formato geral das Estelas.
Fonte: Guber (2016, p.14).




115

Segundo a divisdo de Sune Lindqvist (A-E) a datacdao aproximada do tipo A (forma I
nas imagens acima), estaria entre os séculos V—VI, o tipo B (forma II nas imagens acima)
século VI-VII, o tipo C (forma III nas imagens acima), estaria datado do século VIII, o tipo D
(também o tipo III nas imagens acima), seria do final do século VIII, o tipo E (forma IV nas
imagens acima), seria datado do século XI. Assim, duas tipologias cronoldgicas foram
criadas, uma tendo como base a forma das estelas e outra feita com base nas imagens contidas
em cada. A tipologia criada baseada nas formas apresentadas, se sobrepde a tipologia feita de

acordo com as imagens apresentadas por elas.

No que diz respeito a forma apresentada pelas estelas (apenas a forma externa delas,
sem levar em consideracdo os motivos presentes nelas) ha quatro categorias definidas pelos
pesquisadores, a saber: uma primeira com uma forma de lamina de machado (tipo I nas
imagens anteriores), uma segunda que sdo denominadas de pedras ands, pela altura
apresentada por elas (tipo Il nas imagens anteriores), uma terceira categoria denominada de
caixa ou de borda e principalmente estelas com o formato de buraco de fechadora ou
cogumelo (apresentado na figura 43 os dois tipos) e uma quarta categoria, em forma de
cogumelo ou com um formato falico (ocorrem dois tipos nessa categoria, apresentado na

figura 43).

As estelas do tipo I possuem poucas imagens, contendo geralmente um barco na parte
inferior, uma ou duas cenas de batalhas além de algumas figuras, como circulos e espirais. As
estelas do tipo II, assim como as do tipo I, possuem poucas imagens, apenas um barco, um
passaro ou outro animal. Segundo Andrén (1993), as estelas do tipo III, diferentemente dos
outros dois tipos anteriores, foram erguidas como pedras memoriais € ndo possuem conexoes
com sepulturas e ambos os formatos possuem muitas imagens como barcos, guerreiros a
cavalo e armados, mulheres com cornos, cenas de batalhas e varios animais, além disso,

algumas estelas contém inscri¢des rinicas curtas.

Segundo Ahfeldt; Killstrom; Widerstrom (2011), os dois tipos de sistemas
cronologicos, citados anteriormente, podem ser vistos nos dois primeiros grupos de estelas,
tendo em vista que, o conteudo dos motivos pode ser entendido paralelamente a mudanga da
forma externa, entretanto, eles chamam aten¢do para a grande mudanca de conteudo nas
imagens contidas nas estelas do terceiro tipo, porém, ha a manutencdo da forma externa. O
significado das formas ¢ amplamente discutido, principalmente as estelas do tipo C e do tipo
D (segundo a classificacdo de Sune Lindqvist), por terem um formato de buraco de fechadura,

cogumelo ou um falo. As estelas que possuem os formatos semelhantes a cogumelos levaram



116

a duas principais interpretagdes, sendo a primeira ligando esse formato a ritos de fertilidade e

a segunda interpretagdo, considerando um sentido falico a elas (Andrén, 1993).

As estelas foram erguidas individualmente ou em grupos de varias. Segundo Andrén
(1993), nos casos em que a posi¢ao original ¢ conhecida ou preservada, as estelas parecem ter
sido colocadas em zonas de transicdo, entre terras cultivadas e terras “selvagens”. Nesse
sentido, para o autor as estelas funcionariam como portas, meios de passagem para aquele que
foi homenageado nelas, o que indicaria um arquétipo para limites e transi¢des, especialmente
em contextos mortuarios, sendo assim, consideradas mediadoras entre a natureza e a cultura,
bem como entre a vida e a morte. As estelas foram criadas como monumentos funerarios,
gravando e glorificando a memoria de um falecido e foram colocadas junto a cemitérios
pagdos (em frente ou proximos a sepulturas) ou em locais de passagem e deslocamento
humano (Langer, 2015, p. 90). Elas foram, ainda, utilizadas como memorias, comemoragao da
morte de uma grande personalidade, como glorificacdo, fins propagandisticos, circunstancias

da morte de alguma figura historica, registros familiares, possessdes e heranca genealdgica.

As estelas de Gotland, se diferem de demais estelas encontradas em outras regides
noérdicas, por serem predominantemente imagéticas e com raras presengas de escrita. Em
outras regides, as pedras, possuem majoritariamente inscricdes runicas (chamadas assim de
pedras runicas), com referéncias imagéticas isoladas ou circunstanciais da mitologia. As
estelas representam um bom ponto de partida para interpretagdes ideologicas da pratica
mortudria, devido a esse importante papel desempenhado pelas imagens na transmissdao
mitologica. Em um sentido restrito, as imagens também podem ser consideradas expressoes
“entre” objetos e textos. No caso das estelas todas essas expressoes estdo ligadas entre si, o
que significa que as imagens podem ser colocadas centralmente para interpretacdes

posteriores da pratica mortuaria (Andrén, 1993).

3.2 ESTELAS DE GOTLAND: UMA ANALISE

Segundo Oehrl (2022), as imagens contidas nas estelas de Gotland, oferecem uma
fonte Unica para estudos da cultura material do final da Idade do Ferro, como as vestimentas
masculinas e femininas (penteados e roupas), arquitetura, armamentos e combate, caca e

pesca e, em particular, a tecnologia naval (vela), além de, principalmente, serem uma



117

importante fonte para os estudos dos cultos e das Religides Pré-cristds escandinavas. As
principais cenas contidas nas estelas eram de cunho mitoldgico e tinham basicamente uma
funcdo pedagogica, ou seja, buscavam ensinar as nocdes da mitologia, que estavam
basicamente em uma tradi¢do oral, para grande parte da populacao que era iletrada. Acerca

disso, Oehrl chama atencdo para o fato das estelas:

“constituirem um complexo iconograficos sem comparacdo na Escandinavia da
Idade do Ferro. Criadas em um tempo amplamente pré-letrado, esses monumentos
representam uma fonte inestimavel para a cultura e religido nérdica pré-crista— elas
sdo evidéncias auténticas de um mundo amplamente intangivel de ideias (Oehrl,
2022, p. 202. Tradug@o nossa)”.

Apesar do grande numero de pedras, seus significados iconograficos ndo foram
estabelecidos com certeza na maioria dos casos. Isso se deve em parte ao mau estado de
conservagdo de muitas pedras, e em parte devido as dificuldades em conectar as imagens as
fontes escritas (Helmbrecht, 2012, p. 83). As representacdes nas estelas gotlandesas sdo
frequentemente dificeis de identificar, os relevos baixos e os entalhes rasos foram degradados
pelo intemperismo ou até mesmo por pegadas, quando foram reutilizadas como parte de um
piso da igreja (Oehrl, 2012, p. 91), dificultando, desta forma, a visualizagdo completa das
imagens entalhadas. O avango tecnoldgico proporcionou o uso de técnicas mais modernas,

I*? ¢ a digitalizagio 3D por fotometria®’, para a visualizagio das

como a macrofotografia, o RT
imagens e dos desenhos contidos nas pedras nos dando novas perspectivas de interpretagdo e
um aprimoramento do trabalho inicial feito por Sune Lindqvist que em sua edicdo de

1941/1942 das pedras, tragou as figuras com tinta para torna-las visiveis.

A digitalizacdo 3D permite que pesquisadores examinem e documentem o objeto de
todos os angulos possiveis, para ampliar detalhes e aplicar iluminagdo diferente fazendo com
que a estrutura da superficie dos monumentos possam ser renderizadas de diferentes maneiras,
melhorando a visibilidade dos detalhes. O RTI gera uma imagem de alta defini¢do, que pode
entdo ser analisada individualmente e iluminada continuamente na tela, aplicando um feixe de

luz virtual. As caracteristicas da superficie podem ser alteradas por meio de um conjunto de

42 Reflectance Transformation Imaging (RTI), no inglés. Método que envolve uma cimera estatica e
uma fonte de luz em movimento para criar digitalmente um mapa normal — uma imagem codificada
por cores que pode ser usada para simular digitalmente a superficie das pedras da imagem (Andreeff;
Potter, 2014). Esta técnica foi inventada pela Hewlett Packard e desenvolvida para fins de
conservagdo do patrimonio arqueologico e cultural pela organizagdo sem fins lucrativos Cultural
Heritage Imaging, na Califérnia (Oehrl, 2019).

43 A fotogrametria usa duas ou mais imagens sobrepostas de um objeto capturadas de angulos
diferentes para determinar sua forma 3D por triangulag@o. Assim, modelos 3D foto realistas podem ser
produzidos apenas a partir de uma série de fotos digitais (Oehrl, 2022).



118

modos de renderizacdo, e as informagdes de cor podem ser desbotadas (mais ou menos)
completamente (dependendo da superficie e da intensidade da tinta secundaria) (Oehrl, 2022).
Isso cria uma ferramenta surpreendente que torna possivel distinguir e documentar as menores
texturas, mesmo quando elas ndo podem ser vistas a olho nu. O RTI e os modelos 3D, podem
se complementar e possibilitar a descoberta de caracteristicas que eram muito dificeis ou
impossiveis de interpretar no original e que dificilmente poderiam ser documentadas usando
meios convencionais, possibilitando também, muitas das releituras feitas por Sigmund Oehrl e

que levam a novas descobertas iconograficas.

Desta forma, o uso de métodos digitais, como RTI e modelagem 3D, permitiram uma
documentacdo mais objetiva das estelas de Gotland. Estas novas técnicas nos auxiliam na
identificacao e documentacao, de uma maneira mais confiavel, de detalhes que anteriormente
eram completamente desconhecidos, assim, nos possibilitando releituras totalmente novas de
interpretagdo iconografica. Oehrl (2017) chama aten¢do para o fato de que, essas imagens
contidas nas pedras, refletem a visdao individual e a estimativa de uma Unica pessoa ¢ que
estudos posteriores perceberam que certas partes e detalhes das pedras podem ser
interpretadas de varias maneiras, ultrapassando as percepcdes unicas das ilustragdoes de

Lindqvist.

Segundo Kitzler Ahfeldt (2013), a digitalizagdo 3D pode ajudar a revelar detalhes nas
estelas que tornam as identificacdes de animais e seus atributos mais 6bvias ou mudar o
significado totalmente, além de ser tutil para a leitura e interpretacdo de inscri¢cdes e
ornamentos nas superficies desgastadas, assim a digitalizacdo 3D, se torna uma ferramenta
util para uma analise iconografica minuciosa, tendo em vista que ela fornece resultados
melhores do que aqueles produzidos pela tradicional iluminacao lateral. A digitalizagdo 3D
forneceria uma documentagdo de alta qualidade, ou seja, as imagens poderiam ser preenchidas
e interpretadas em um modelo 3D, tendo em vista que a técnica empregada por Lindqvist (de
pintar diretamente a estela) foi bastante debatida e criticada. Umas das principais criticas seria
que a pintura confunde e prejudica o observador, além de possivelmente destruir restos de
cores originais. Além disso, segundo Kitzler Ahfeldt (2013), uma outra critica mais séria
sobre a técnica de Lindqvist, seria que a pintura em calcério ¢ irreversivel devido a estrutura
porosa da superficie, fazendo com que a interpretacdo do pintor seja imposta a outros para

sempre.

A organizacdo das imagens nas estelas ¢ um ponto de partida importante, no que tange

a analise delas, a ordem apresentada, poderia denotar uma ‘“sequéncia mitologica”. A



119

interpretagdo das estelas com um maior nimero de imagens era feita em duas ou trés etapas e
a sequéncia de interpretagdo comecava da base até o topo, em fun¢do de a base ser maior e ter
desenhos de tamanhos mais pronunciados € o topo apontar para cima e ter uma superficie
menor dando uma ideia de superioridade as imagens contidas nesse segmento da estela
(Langer, 2015, p. 91). Cada secdao das estelas seria separada por ‘“nichos” de imagens
divididas por linhas horizontais. Segundo Langer (2015, p. 364), os temas mais comuns nas
estelas de Gotland sdo: miticos, de simbolos religiosos e de cenas historicas. Dentre os
primeiros estao a narrativa do roubo do hidromel, cavalos e guerreiros chegando ao Valhalla,
recepcao das valquirias aos mortos em batalha, Gunnar no fosso das serpentes, entre outras.
Sobre os simbolos religiosos podemos citar os simbolos odinicos (triquetra, valknut, triskelion
e espirais, que estariam ligados ao culto do deus), navios e simbolos estéticos. Quanto as
cenas historicas, explicitamos as representacdes de batalhas e funerais, cena de sacrificio
humano, o enforcamento ritual de um prisioneiro de guerra, cenas de praticas magico-

religiosas ofensivas de carater odinico e outras.

Langer (2015, p. 101), nos apresenta trés niveis de interpretacdo das imagens miticas
nas estelas durante o periodo pré-cristdio que sdo: em um primeiro nivel, homenagens as
faganhas do falecido, que incluiriam seus atos valorosos como chefe e guerreiro Viking; em
um segundo nivel, a valorizagio dos mitos e das narrativas relacionadas ao deus Odinn e seu
culto e em um terceiro nivel, a importancia simbolica da aristocracia guerreira, que de certo
modo foi associada a elementos odinicos e desta forma, divinizada. Ainda segundo Langer
(2015, p.101-02), estes niveis de interpretacdo em conjunto acabaram legitimando a
supremacia politica e social da aristocracia perante a populagdo, legitimagdo esta, que
perdurou até o periodo j& cristdo, visto que as estelas ndo foram destruidas pelos
evangelizadores, sendo preservadas principalmente nas igrejas (como visto na primeira

imagem deste capitulo).

As estelas do tipo C, que serdo objeto de analise nesta pesquisa, t€m um formato falico
com o lado pictérico mostrando um conjunto bastante esquematico de figuras e cenas
divididas em painéis horizontais, sendo sempre esculpidas apenas de um dos lados. Elas
possuem uma repeticdo do mesmo tipo de motivos gravados de cima para baixo, cavaleiro e
cavalo, figuras femininas portando cornos, grupo de guerreiros € navio a vela. O navio
presente nas estelas pode aparecer em separado ou integrado as outras imagens. Ao aparecer
numa conformag¢do em separado, o navio geralmente aparece na parte inferior da pedra,

combinado a uma ou mais imagens acima do navio. O motivo do navio também pode estar



120

conectado com a viagem da vida apds a morte. Ao aparecer integrado, por outro lado, ndo ¢
tdo dominante, porque geralmente ¢ menor, aparecendo junto com outras cenas em um grande
painel de imagem. No tipo D, esses motivos também sao comuns, mas nao na mesma ordem
fixa que ¢ o caso do tipo C. Segundo Andreeff; Potter (2014, p. 670) ¢ caracteristico do tipo
D, que as cenas sejam borradas e interligadas entre si, muitas vezes dificultando a distingdo de

uma cena da outra.

Esses dois tipos, tém maior interesse dos estudiosos € sdo 0s mais ricos em
iconografia. Muitas estelas mostram imagens retratando sequéncias mitoldgicas, e estas sao
divididas em cenas, sendo as mais comuns de navios € um dos motivos mais comuns nas
pedras durante a Era Viking, o cavaleiro sendo saudado por uma mulher com um chifre (que
geralmente ¢ interpretado como a recep¢do do morto no Valhalla). Desta forma, o sentido
padrao das estelas seria a glorificagdo das faganhas guerreiras do falecido e sua ligagdo com o
mundo odinico apontando para o fato de a aristocracia de Gotland, ter constituido um culto no
qual predominavam a exaltagdo as valquirias e a entrada direta ao Valhalla por parte do
guerreiro homenageado (Langer, 2015, p. 100), por isso estdo ausentes mitos relacionados aos

fazendeiros, religiosidades do cotidiano das plantacdes e criacdo de animais, por exemplo.



121

3.3 ESTELA GP 21 ARDRE KYRKA VIII

Figura 45: Estela G21 Ardre Kyrka VIII, Gotland, Suécia, século IX-X.

Fonte: https://gotlandicpicturestones.se/s/index/item/2068



https://gotlandicpicturestones.se/s/index/item/2068

122

A estela de Ardre Kyrka VIII ¢ feita de calcario (como a maioria delas) e hoje
encontra-se no Museu Historico de Estocolmo, em uma exposi¢do permanente. Seguindo a
tipologia de Lindqvist, esta ¢ uma estela do tipo C/D, entre os séculos IX e X*, com um
formato do tipo cogumelo, com uma constru¢do mais larga nas laterais. A borda inclui quatro
tipos diferentes de ornamentos de nos. Ela foi encontrada em 1900 sob o chdo da nave da
igreja de Ardre, durante obras de restauracdo, em conjunto com outras 7 estelas, totalizando
ao todo 8, onde a de Ardre VIII, estava posicionada no centro em relacdo as outras.
Importante ressaltar que as outras 7 estelas possuem inscrigdes runicas, sendo a Ardre VIII a

tinica sem inscri¢des desse tipo*’.

Como grande parte das estelas, ha a presenca de algumas figuras recorrentes, como a
figura de um cavaleiro, animais, figuras femininas, o barco e aves ou passaros. Seguindo a
sequéncia de analise indicada por Langer (2015, p. 101), a parte de baixo da estela tem
diversas figuracdes da mitologia e cenas do cotidiano. As figuragdes mitologicas,
representariam a pesca da serpente pelo deus Thor, no canto inferior esquerdo, além de uma
representacdo do ferreiro Volundr e, segundo algumas analises de Oehrl (2019), ha algumas
representacdes da deusa Sigyn e do deus Loki, entretanto, ainda que este nicho da estela seja
ricamente impresso com algumas cenas mitologicas e outras representacdes ligadas a
mitologia, esta parte ndo sera analisada nesta pesquisa. Abaixo uma foto apos a utilizagao da

técnica de RTI feita por Oehrl.

4 Segundo Kitzler Ahfeldt, a datagdo creditada a estela de Ardre VIII, esta ligada intimamente (tendo
sido feitas em uma mesma oficina) a estela de Alskog Tjingvide. (Laila Kitzler Ahfeldt, GP 21 Ardre
kyrka VIII. Type and dating. In: Gotlandic Picture Stones- The online edition.
https://www.gotlandicpicturestones.se/s/index/item/2068 (acessado em 18 de margo de 2025)).

4 As inscrigdes presentes nas outras estelas (o que as fazem entrar na denominagio de pedras rinicas)
fazer referéncia a uma mae, uma filha e a um marido, um homem, além de uma possuir o nome do
escritor das runas. Algumas das outras pedras sdo menores, chamadas de pedras cistas, segundo
Andrén (1993) e eram feitas principalmente para mulheres.



https://www.gotlandicpicturestones.se/s/index/item/2068

123

Figura 46: Ardre VIII sob a técnica RTI. Fotografo: Bengt A. Lundberg.

Fonte: Oehrl, 2019.

O centro da estela (em recorte aproximado na imagem seguinte) apresenta um barco

que estd logo abaixo da figura do cavaleiro e de uma divisao feita com um intricado desenho.



124

Ao lado dele ha algumas figuras, interpretadas como sendo figuras masculinas*®, intricadas,
como dois homens ajoelhados com algum elemento ao centro e mais abaixo duas figuras
dentro de um lugar delimitado. Oehrl (2019), interpreta essa cena como sendo um possivel
juramento entre guerreiros, no qual também pode ser visto uma ligagdo com o culto do deus
Odinn. A cena do barco representaria uma incursdo, na qual se almeja a vitoria, e nesse
cendrio ndo apenas uma vitéria em batalha, como também, poder ser escolhido por uma
Valkyrja para ir ao Valhalla. Na maioria das estelas a figura do barco geralmente ¢ interpretada
como um meio de transporte dos mortos ou o caminho percorrido pelo guerreiro até chegar ao

Valholl.

.

Figura 47: Detalhe 'central’ da Estela G21 Ardre Kyrka VIII, Gotland, Suécia, século IX-X.

O barco e o guerreiro, segundo Helmbrecht (2012), podem mostrar feitos da vida do
falecido enquanto ele ainda estava vivo, ou podem ser igualmente mitoldgicos, como um meio
de transporte. Na estela, o barco pode ser interpretado como este meio de transporte que o
levou até ao Valhalla que estaria representado na parte de cima da estela. Ainda segundo

Helmbrecht (2012), barcos e cavalos eram meios exclusivos de transporte e transmitiam

46 A diferenciacdo dos géneros das figuras nas estelas ¢é feita geralmente pelo tipo de vestimenta, pela
atividade que estd desenvolvendo, atributo e pela apresentagdo dos cabelos. Geralmente as mulheres
possuem o cabelo comprido com a representagdo de um né e estdo representadas com vestidos longos
e largos e as vezes, aparecem portando um chifre para beber.



125

mensagens de honra e alto status, elementos que eram considerados importantes em um
contexto comemorativo*’. Seguindo a anélise da estela, o topo da estela apresenta o maior

numero de imagens em conexao com a presente pesquisa.

K ’

| ~ 4
.(,J‘ ’\'.

¥
P P

—_— | G2

Figura 48: Detalhe da parte superior (com modificagées) da Estela G21 Ardre Kyrka VIII, Gotland,
Suécia, século IX-X.

Algumas iconografias sdo limitadas e exclusivas das estelas da ilha de Gotland, o
famoso motivo de um cavaleiro sendo recebido por uma mulher (desarmada) com um chifre,
sendo esse motivo frequentemente interpretado como um guerreiro morto sendo recebido no
Valholl por uma Valkyrja. Segundo (Helmbrecht, 2012), em outras partes da Escandinavia, a
mulher carrega armas, e as vezes até mesmo o cavaleiro ¢ uma mulher. Este ¢ um motivo bem
conhecido em pingentes no sul da Escandindvia e nos assentamentos vikings nas Ilhas
Britanicas. No detalhe acima destacado, a figura de um cavaleiro sobre um cavalo de oito
patas, parecendo portar uma arma ¢ a figuracdo que mais chama atengdo na parte superior

desta estela. Acima do cavaleiro, podemos observar o que interpretamos como um corpo

47 Em contextos de enterramentos ambos os elementos também sdo importantes na Escandinavia,
ainda que ndo tenham enterramentos em formato de barco em Gotland (Helmbrecht, 2012).



126

humano retorcido, um guerreiro caido (circulado em vermelho), com uma langa a
frente/acima dele (circulado em preto) e o que pode ser interpretado como um passaro
desenhado como se visto de cima, voando (circulado em amarelo). Esses dois ultimos
elementos estdo em uma se¢do borrada, mas ainda assim podem ser discernidos. Em frente ao
cavalo ha o que parece ser um edificio ¢ uma cena com pessoas carregando um objeto

comprido e uma figura masculina portando uma arma.

A figura do cavaleiro é comumente interpretada como sendo a figura do deus Odinn
por estar montando no cavalo com oito patas, porém, também pode ser interpretada como
sendo um guerreiro caido chegando no Valhalla montado em Sleipnir, tendo em vista que uma
de suas capacidades ¢ cruzar a fronteira entre 0 mundo dos vivos ¢ o mundo dos mortos.
Segundo Kitzler Ahfeldt (GP 21 Ardre Kyrka VIII. Iconography. In: Gotlandic Picture Stones
— The online edition), a interpretagdo da figura montada a cavalo, como sendo um guerreiro
caido, ¢ a mais comum deste motivo ¢ ocorre de maneira frequente no topo das estelas de
Gotland do tipo C/D (classificagdo de Lindqvist). Em algumas estelas (como as analisadas
abaixo), esta figuracdo ¢ acompanhada pela figura de uma mulher segundo um chifre. Ainda
segundo a autora, a jungdo deste motivo com a figura¢do de corpos humanos retorcidos, lanca
voando sobre o cavaleiro e o passaro voando a frente do cavaleiro, indicam que se trata da

chegada de um guerreiro caido ao Valholl.

A langa ¢ uma das figuracdes mais recorrentes nas estelas, junto a figuracao do barco e
do guerreiro a cavalo. Nao obstante, como dito no segundo capitulo, a langa ¢ um dos
atributos do deus Odinn e era representada para marcar aqueles guerreiros dedicados a ele ou
para pedir protecdo e/ou vitdria nas batalhas. O simbolo da lanca era evidentemente
importante para o culto do deus Odinn *, e conectando a figuragdo da langa na estela, com as
fontes escritas, como, por exemplo, na Ynglinga Saga 9, observamos essa importancia para o
culto e a relevancia dessa representacdo nas estelas. Segundo Kitzler Ahfeldt (GP 21 Ardre
Kyrka VIII. Iconography. In: Gotlandic Picture Stones — The online edition), a lan¢a identifica
os guerreiros mortos em batalha e os corpos, como dedicados a Odinn e observando a Ardre
VIII a langa aponta para o que parece ser uma estrutura com trés portas®, interpretada como

sendo o Valhalla.

48 Nas fontes escritas ha mengdes ao langamento de langas relacionado ao deus Odinn e em algumas,
ele proprio realiza o ato, guiando a direcdo dela, como na Voluspd 24 e na Hlpdskvida 27-28.
49 Os numeros 3, 6 € 9 estdo relacionados ao culto odinico, segundo as fontes escritas.



127

O passaro na estela aparece voando, também, em sentido & estrutura com as trés
portas e geralmente ¢ interpretado como sendo um corvo, porém, ha também interpretacdes
em que essa ave possa ser uma representacdo de uma Valkyrja sob a forma de péassaro, como
uma acompanhante ou guia para o guerreiro caido, segundo Oehrl (2019) essa representacao
de Valkyrja pode ser vista na estela de Stone Sanda Kyrka I (G181). As figuragdes desta estela
trazem diversas conexdes com o culto do deus Odinn, ainda que haja mengdes a outras
narrativas mitoldgicas, porém, a intencao final da estela foi homenagear o guerreiro caido e
demostrar sua ligacdo com a deidade, representando a sua dedicagdo e consagracdo a ele,

demostrado principalmente na presenca da lanca.



128

3.4 ESTELA GP 390 STENKYRKA LILLBJARS III

Figura 49: Estela GP 390 Stenkyrka Lillbjdrs 11, paroquia de Stenkyrka. Século VII-X.

Fonte: https://gotlandicpicturestones.se/s/index/item/2435

A Lillbjars III ¢ datada entre os séculos VII-X, feita de calcario e encontra-se
atualmente no Museu Historico de Estocolmo. Seguindo a classificagdo de Lindqvist, esta ¢

uma estela do tipo C/D, porém, ¢ uma estela and de acordo com a subclassificagdo dele


https://gotlandicpicturestones.se/s/index/item/2435

129

(possui apenas 86 cm de altura), em formato de cogumelo e estd em o6timo estado de
conservagdo. A estela foi encontrada em 1908, no cemitério Lilla Bjirs®® na paroquia de

Stenkyrka, ao lado de um monte de pedras, proximo a uma estrada.

Ao contrario da Ardre VIII, esta possui uma inscri¢do runica e outros elementos que
estdo atrelados ao culto do deus Odinn como, a presenca de um valknut na parte superior
(atrds do pescogo do cavaleiro) e figuragdes de triquetra (acima da cabeca do cavaleiro uma
figuragcdo formada por trés cornos; uma figura com trés pontas proxima as ondas). A inscri¢ao
ranica (G 268)°! localizada na vela do barco, segundo os pesquisadores, é indecifravel por
haver uma mistura de dois tipos de runas, as de futhark mais antigas e runas de ramo curto>>
(GP 390 Stenkyrka Lillbjars III. Type and dating. In: Gotlandic Picture Stones — The online
edition). A propria inscricdo gera controvérsias quanto ao periodo em que ela foi feita,

variando do século IX ao XI.

A estela representaria a chegada do guerreiro ao Valhalla, tal como Ardre VIII, porém,
nesta, podemos observar um “caminho mais curto”, ou seja, nesta ja seria apenas a
representacdo da passagem do guerreiro sendo levado pelo barco até o Valholl. Nesta
figura¢do ¢ mais aceito ser a representagdo de um guerreiro caido e ndo a representagdo do
deus Odinn, principalmente pela caracterizagdo da figura masculina, o cavaleiro usa um elmo
pontudo, um escudo com um padriao espiralado e estd sendo recebido por uma Valkyrja.
Abaixo do cavaleiro podemos observar um barco com dois tripulantes sob duas ondas com
cristas estilizadas com ornamentos entrelacados (essa estilizagdo das ondas também ¢ vista

nas ondas de outra estela analisada mais abaixo neste capitulo).

30 Este ¢ um dos maiores e mais importante cemitério de Gotland.

5'p-(a) *r (u) (t") pup (Inscrigdo Runica G 268 na mais recente edigdo (2020), do Banco de dados de
textos rinicos escandinavos, Departamento de Linguas Escandinavas, Universidade de Uppsala.
http://kulturarvsdata.se/uu/srdb/55bbf51a-d57¢c-44b5-b854-a0f003fec835). Aqui a inscri¢do também
recebe uma classificagdo, nesse sentido, somente a inscrigdo ¢ classificada como G 268, enquanto a
estela ¢é classificada como GP 390.

32 Podem ser conhecidas também como runas sueco-norueguesas.



http://kulturarvsdata.se/uu/srdb/55bbf51a-d57c-44b5-b854-a0f003fec835

130

Figura 50: Detalhe inferior (com modificacées) da Estela GP 390 Stenkyrka Lillbjdrs 111

Nesta estela, uma hipotese de intepretacdo sugerida, seria que o barco estaria
representando uma parte do caminho do guerreiro até o Valhalla, nesse sentido, estaria
funcionando como um meio de transporte para o outro mundo, uma parte do caminho e o
restante do caminho foi completado com o cavalo. Tanto o barco quanto o cavalo, podem
atuar como psicopompos, uma figura que transporta os mortos para a vida apds a morte. As
estelas, entdo, apresentariam duas formas de viajar para o outro mundo de forma consecutiva,
como dito. As fontes literdrias fazem apenas alusdes ou sugerem que havia um caminho
percorrido de barco®® para o outro mundo ou foram escritas em um periodo muito posterior

levando a um questionamento, pelos pesquisadores, da hipotese de haver a existéncia de um

53 Na Saga dos Volsungos, por exemplo, um barqueiro vestido com um capuz (geralmente interpretado
como sendo o deus Odinn) leva um guerreiro de barco.



131

barco que faria essa travessia. Porém, em uma estela de descoberta relativamente recente (GP
339 Rute St. Valle 2, representada abaixo) ha esta mesma discussdo sobre o barco ser um
meio de transporte para o outro mundo ou ser apenas uma figuragdo de fatos da vida real do

guerreiro, como um transporte para as incursoes ¢ batalhas.

Figura 51: GP 339 Rute St. Valle 2.

Fonte: https://gotlandicpicturestones.se/s/index/item/2384



https://gotlandicpicturestones.se/s/index/item/2384

132

Figura 52: Imagem de fragmento de pedra de Stora Valle na paroquia de Rute em Gotland (GF

C9212:20;

to.

do aprimoramen

Rad Rute 23). Imagem RTI, modo de renderizag

1, 201

Fonte: Oehr

6,p. 53.

énfase.

Figura 53: Imagem RTI retocada com

Fonte: Oehrl, 2016, p.54.



133

O homem com chifres ¢ uma figura rara na iconografia das estelas de Gotland,
segundo Oehrl, é possivel que existam mais duas pedras representando esse motivo, (na GP
103 Garda Smiss Il e na GP 110 Gothem kyrka III). No fragmento de Rute, ele paira atras da
popa de um navio, sobre as ondas do mar, semelhante a figura com chifres (vista no capitulo
2) que, nas placas de elmos do periodo Vendel, auxilia o cavaleiro a langar sua lanca, como
uma espécie de ajudante divino em batalha. Provavelmente, a figura atrds do navio represente
uma divindade, provavelmente Odinn (Oehrl, 2017, p.110). Como nas placas dos elmos,
tratadas no capitulo 2, ele pode ser considerado um ajudante divino, acompanhando e
protegendo a tripulacdo, como uma espécie de espirito de ajuda, nesse sentido, se
considerarmos que seja o deus Odinn, ele pode, neste caso, ser considerado como um
psicopombo, podendo, nessa estela, estar escoltando o falecido em sua jornada apos a morte
ou ainda como um acompanhante dos guerreiros que sairam para pilhar e, nesse sentido,
Odinn estaria desempenhando um papel de acompanhante ou aquele que ajudaria a alcangar a

vitoria, fato atestado nas Sagas e na poesia escaldica.

Voltando para a Lillbjdrs I1l, abaixo do barco, a esquerda (circulado em vermelho), hé
uma figuracdo tripla, com pontas, geralmente interpretada como o coracdo de Hrungnir
(Hrungnis hjarta, em nordico antigo). Essa representagdo tripla ¢ um dos simbolos
espacialmente mais restritos na Escandinédvia, ao lado da espiral e do quadrifélio. Nas fontes
literarias, ele € descrito no Skaldskaparmdl 17, mas ligado ao deu Thor, entretanto as
representacdes do cora¢do de Hrungnir, nas estelas, ndo estdo ligadas ao culto dele e ndo estao
representadas nos contextos em que ¢ representado a pesca da serpente. De maneira geral,
essa figuragdo estaria ligada ao culto do deus Odinn nas estelas, sendo representada apenas
nas estelas onde podemos observar cenas de batalhas ou um contexto de enterramento e
chegada ao Valhalla do guerreiro caido. Além disso, ndo ha uma interpretacdo clara sobre o
motivo para representar o coracdo de Hrungnir nas estelas e outros artefatos, bem como
também ndo temos certeza de que a conexdo entre o simbolo e o mito de Hrungnir,
estabelecido por Snorri, seja baseada na tradicdo antiga (GP 390 Stenkyrka Lillbjirs III.

Interpretation of the Imagery. In: Gotlandic Picture Stones — The online edition).

A parte superior da estela apresenta outras duas figuragdes triplas, além de uma espiral

(no escudo), conforme destacado abaixo:



134

Figura 54:Detalhe superior (com modificagéoes) da Estela GP 390 Stenkyrka Lillbjérs 111

Esta parte da estela corrobora a intepretacdo de que o motivo do cavaleiro seja a
representacio de guerreiros caidos sendo recebidos no Valhalla. A frente desta figura, pode-se
observar uma figura feminina segurando um chifre, sendo interpretada como a figura de uma
Valkyrja e, além disso, as figuragdes triformes acima/a frente do cavaleiro e atras dele estao
relacionadas ao culto odinico. O valknut (circulado em amarelo), aparece em algumas estelas
de tipo tardio e geralmente aparece nas estelas onde estdo representadas a chegada do
guerreiro ao Valholl, cenas de sacrificios ou em contextos que demonstram sua associa¢dao
com a elite social. A etimologia ndo ¢ clara, mas ¢ geralmente interpretada como o termo
noérdico antigo valknut, que seria o “nd dos mortos”, sendo uma figuracdo mais conectadas ao

culto da referida deidade.

A figura a frente do cavaleiro (circulada em vermelho) ¢ interpretada como sendo a
juncdo de trés chifres formando um simbolo triplo semelhante a uma triquetra e como as
outras duas figuragdes aqui discutidas, possuem conexdes com a morte e com o culto odinico,
tendo em vista que essas figuragdes aparecem, como dito anteriormente, nas estelas onde
estdo representados o caminho da vida apds a morte (cavaleiro, cenas de batalhas, barco e

outros elementos), bem como também as cenas de sacrificios. Essa figuracdo tripla,



135

entrelagada de trés chifres, aparece apenas em um outro monumento pétreo, a Pedra Runica
de Snoldelev®* (DR 248), descoberta em 1775 no Monte Sylshgj, Gadstrup, Zelandia,
Dinamarca, em um tamulo funerario. Esta pedra runica também possuia a figuracao de uma
suastica. Assim como Snoldelev, a Lillbjirs ¢ um monumento funerario, que comemora a

memoria de uma pessoa falecida (Langer; Alves, 2024).

A triquetra e a sudstica foram os simbolos com maior distribuicdo espacial, ambos
ocorrendo em praticamente toda a area nordica, da Europa Oriental as Ilhas Britanicas
(Langer; Alves, 2024). A triquetra ocorreu perto de centros de importancia cerimonial e
religiosa durante a Era Viking, como Lejre (Dinamarca) e Uppsala (Suécia), por exemplo,
sendo a ilha Gotland com o maior niimero e variedade de simbolos. O valknut foi encontrado
apenas na regido de Vestfold (Noruega), Ribe e Hedeby (Dinamarca), e na ilha de Gotland
(Suécia) e Kiev (Ucrania). A triquetra ¢ um simbolo que remete a ideologia tripartite da elite
aristocratica-guerreira na Escandinavia, desde o Periodo das Migragdes e, juntamente com
outros simbolos tripticos geométricos encontrados na Era Viking, retine os principais atributos
associados as pretensoes de uma descendéncia divina e como instrumentos de conexao com 0s
mortos e ancestrais, além da propria legitimacdo da existéncia do espago guerreiro nos

grandes saldes (Langer; Alves, 2024).

O simbolismo do numero trés, em varios artefatos da cultura material, estariam
conectados desde o Periodo das Migragdes até o fim da Era Viking com uma ideologia®, um
simbolismo tripartite. Essa ideia de uma triparti¢do, segundo Langer (2024, p, 86), teria sido
um complexo ideologico-simbolico que permeou as elites do mundo germéanico atestando
uma descendéncia divina da aristocracia guerreira. O nimero trés estd associado aos deuses e
a sua visibilidade material, atestando a relagdo dos seus portadores com o divino e a
legitimidade do poder. O simbolismo tripartite conectaria diversos aspectos diferentes das
elites escandinavas, mas especialmente as ligaria com o deus Odinn (Main, 2020). Na esfera
ritual ligada a esses simbolismos, Odinn é a divindade mais proeminente. A espiral, o
triskelion e a triquetra tém fortes conexdes com elementos funerarios na regidao nordica. Toda

a figuracdo desta estela aponta para a representacdo do culto odinico e a crenga de uma

54 E tradicionalmente datada entre os anos 700 ¢ 900 d.C. A pedra de Snoldelev esta atualmente em
exposi¢ao no saldo de pedras rinicas do Museu Nacional da Dinamarca, em Copenhague.

55 0O termo ¢ entendido aqui em um sentido sociocultural ou religioso, referindo-se ao conjunto de
crengas, ideias e conceitos transculturais (simbolos e estruturas tripartites) que um grupo (a elite
escandinava da Idade do Ferro) defendia por varias razoes, incluindo identidade social (Main, 2020).



136

recompensa apds uma vida dedicada a marcialidade, sendo, desta forma, uma representacao

daqueles dedicados a Odinn.



137

3.5 ESTELA GP0258 (LARBRO TANGELGARDA I)

Figura 55: Estela GP0258 (Ldrbro Tingelgdrda I).

Fonte: https://gotlandicpicturestones.se/s/index/item/2304

Estela encontrada na paroquia de Larbro, em Gotland, e tem pouco menos de 2 metros
de altura e sua datagdo estaria entre 700 e 800 d.C. As imagens desta estela sdo semelhantes a

da estela de Hammars I (analisada a seguir), sendo seu padrdo de leitura feito da mesma


https://gotlandicpicturestones.se/s/index/item/2304

138

forma que as outras, sendo um método adotado por maior parte dos estudiosos, que se inicia
na base da estela e findando no topo dela. Em sua base, podemos observar um navio, que
como ja foi explicitado ¢ um motivo recorrente nas estelas e geralmente se encontra na base
delas, e nesta, alguns tripulantes estdo portando objetos nas maos, que podem ser
interpretados como armas. Ao centro da imagem sdo observadas duas cenas: na primeira ¢
observado um cavaleiro sendo acompanhado por outros homens portando anéis e a frete dele

ha provavelmente uma figura feminina.

Na segunda cena ha trés guerreiros empunhado espadas com a ponta para baixo, em
sinal de morte de algum guerreiro, além de um cavalo com oito patas, sendo interpretado
como sendo o cavalo de Odinn, Sleipnir, com uma figura acima dele, como se a estivesse
carregando. A parte superior da estela traz um conjunto de imagens que podem ter varias
interpretagdes. Observamos algumas figuras humanas portando, o que pode ser interpretado
como espadas, novamente a figura do cavalo em cima de uma figura humana, uma figura
feminina entre duas figuras que interpretamos como passaros e trés aves. Podemos interpretar
esta estela como predominantemente ligada aos exercicios da guerra e principalmente ao
dominio sagrado de uma lideranca guerreira e sendo possivelmente um guerreiro chegando ao

Valhalla ap6s suas incursdes guerreiras.



139

Figura 56: Estela GP0258 (Ldrbro Téingelgdrda I); modificada, detalhe superior

Na cena central, podemos observar quatro figuras masculinas portando anéis em uma
espécie de procissdo e aqui podemos fazer a conexdo dessas figuras com o culto ao deus
Odinn. As procissdes™® eram rituais importantes na religiosidade publica (como dito no
capitulo 1, as religides tinham aspectos publicos e privados), mas ndo eram centrais na vida
religiosa como os sacrificios. Nos textos escandinavos ndo temos muitas descri¢des, porém,
uma ¢ descrita em Germdnia, de Tacito. Segundo Langer (2023, p. 148), a maior func¢do delas
era a hierofania, conectando o mundo sagrado com o publico, criando uma experiéncia
coletiva. Assim, as procissdes surgiam em varios tipos de rituais, entretanto, eram mais
comuns nos rituais ciclicos, sendo eles, os ritos de passagem dos reis, coroa¢do e funeral,

como o Visto nesta estela.

%6 Segundo as pesquisas havia dois tipos de basicos de procissdes, sendo elas, circulatorias, feitas de
um lugar para outro, com predominancia de tipos hierofanicos conectados com questdes de fertilidade
e altamente e altamente hierarquizados, e as procissdes lineares, onde havia a predominancia de
fungdes hierofanicas relacionadas com ritos finebres. A maioria desse tipo consiste no transporte do
corpo para o timulo (Langer, 2023, p.148).



140

Tendo em vista que o anel ¢ um dos atributos mais antigos relacionados ao deus
Odinn, podemos ligar as figuras portando os anéis ao culto dessa divindade. Na Edda em
Prosa e Poética ¢ mencionado que o ando Brokkr confeccionou diversos tesouros
maravilhosos para os deuses, entre eles o anel Draupnir (gotejante) para Odinn, e dele
vertiam a cada nove noites, oito novos anéis com o mesmo peso que ele. Segundo Miranda
(2015, p. 35) a propriedade do deus sobre esse objeto esta amplamente ligada aos exercicios
de guerra, principalmente ao dominio sagrado da lideranca guerreira. Nesse sentido, o anel
pode representar o patrocinio da dominagdo poética, que ¢ um dominio odinico, o
financiamento de expedi¢des guerreiras e presentes para outras chefias guerreiras. O anel
aparece também no Gylfaginning, quando Odinn o deposita na pira funeraria do deus Baldr,

reforcando sua preciosidade.

Figura 57: Lirbro Tdngelgdrda I, detalhes tragados na foto de L. Eshleman.
Fonte: Oehrl; Fergusson, 2022, p.210

Além desse aspecto, dois simbolos, que estdo ligados ao culto odinico, podem ser
observados na cena: a presenca de dois valknut (circulados em vermelho, figura 56). Tanto o
valknut quanto a triquetra com pontas sdo origindrios da regido saxonica, do século VII d.C.,
mas receberam novos significados em um contexto “pagdo” pelos escandinavos, essa
conotacdo “pagd” especial, pode indicar, no caso do valknut, que ele ndo foi totalmente

hibridizado ou assimilado pela nova religido na Escandindvia, mesmo que tenha vindo da area



141

saxOnica (Langer; Alves, 2024). Anteriormente, grande parte dos pesquisadores consideravam
que a descricdo em Skdldskaparmal 7, fosse do valknut, o que significava que este simbolo
seria o inico com uma indicacao nas fontes literarias, sendo essa atrelada a esse simbolo, pela
figuracdo do simbolismo do nimero trés, porém, ainda que o valknut seja objetivamente
relacionado ao ntimero trés, por ser dois triangulos entrelagados, morfologicamente, segundo
Langer; Alves (2024), o valknut ndo possui trés pontas externas, mas sim seis, € se levarmos
em consideracdo as extremidades internas e externas, ele possui nove pontas. Na
Escandinavia, o valknut frequentemente aparece relacionado ao deus Odinn nos mais variados
contextos figurativos que indicam uma deidade, dessa forma, nas fontes visuais, o valknut
esta totalmente subjugado aos dominios de Odinn (Langer, 2015, p. 537), sendo um sinal de
poder e magia muito importante no ritual da morte, o que nos leva a inferir que nesta estela, a

cena trata-se de uma procissao funebre.

Tendo o nimero nove grande importancia na mitologia nordica, como discutido
anteriormente neste trabalho, segundo Gardela (2022), o valknut seria a manifestagdo mais
vivida do motivo do numero nove na cultura material da Era Viking, sendo um simbolo
esculpido em madeira, metal e pedra, que geralmente assume a forma de trés tridngulos
entrelagados (totalizando nove pontas triangulares). Ainda segundo ele, as ocorréncias do
valknut na iconografia da Era Viking, demonstram sua ligagdo com Odinn, bem como com as
ideias de morte, vida apds a morte e magia. Dessa forma, as representacdes dele, nas estelas,
vao estar ligadas, fazendo parte das imagens que retratam guerreiros, como as aqui analisadas,

e vao estar lidadas a sacrificios e outros atos rituais, como veremos mais abaixo.

Acima da cena interpretada como sendo uma procissao, temos a representacao de trés
aves, sendo vistas como a representagdo de aguias, sendo um animal muito presente na
Mitologia Nordica, sendo representada no topo da Yggdrasill e muito associada ao deus
Odinn, principalmente ao mito do roubo do hidromel. Nessa cena a presenga da dguia pode
ser interpretada como a presenca de Odinn sob a forma desse animal, haja vista que o deus se
transmutou em uma para poder roubar o hidromel da montanha Hnibjorg, sendo essa
caracteristica relacionada ao seu aspecto xamanico, ou ainda podemos interpretar a figura da
dguia em conexdo com a religiosidade nordica, onde a fylgja de pessoas eram representadas
por ela enquanto a alma adotava temporariamente a forma dela o que revelaria a origem nobre
da pessoa (Langer, 2023, p. 246). As figuracdes presentes nela, corroboram a interpretagao de
que esta estela, estd predominantemente ligada aos exercicios da guerra e principalmente ao

dominio sagrado de uma lideranga guerreira.



142

3.6 ESTELA GP 253 LARBRO STOLA HAMMARS I

Figura 58:GP 253 Ldrbro Stora Hammars I, Pardoquia de Ldrbro, Suécia, (700-1000 d.C.).

Fonte: https://www.gotlandicpicturestones.se/s/index/item/2299



https://www.gotlandicpicturestones.se/s/index/item/2299

143

Feita de calcario, ¢ datada entre 700-1000 d.C., sendo uma estela do tipo C/D
(segundo a classificagdo de Lindqvist), ¢ uma das estelas mais altas catalogadas possuindo
mais de 3 metros de altura. Nao possui inscrigdes rinicas, apenas figuragdes imagéticas. A
estela foi encontrada em “Hammarsdng” em Larbro, em 1905, e trazida para Bunge em 1923,
onde estd exposta no Museu de Bunge a céu aberto. Ela fazia parte de um grande conjunto de
monumentos antigos chamado ‘Daggdngsmonumentet’, que inclui varias pedras ilustradas. O
local onde foi encontrada era composto de trés grandes marcos de pedras (sobre timulos) e
cinco pedras altas, aqui ¢ importante destacar que as estelas estavam sobre ou ao lado dos
marcos. Nestes marcos foram encontradas grandes quantidades de ossos de animais
queimados e ndo queimados, cinzas, carvao e outros pequenos achados, como uma pedra de
amolar e uma ponta de flecha, porém, nenhum indicio de sepultamento foi documentado.
Alguns pesquisadores defendem a ideia de que os ossos de animais encontrados podem ter

sido parte de sacrificios feitos no local (Oehrl; Helmbrecht).

Figura 59:GP 253 Ldrbro Stora Hammars I, Paroquia de Ldrbro, Suécia, (700-1000 d.C.);
modificado, detalhe inferior



144

Importante frisar que os detalhes que podemos observar sdo visiveis gragas ao trabalho
de pintura de Lindqvist, ainda que muitos outros detalhes tenham sido perdidos no processo
feito por ele. Ainda seguindo a andlise proposta por Langer (2015), a primeira parte observada
¢ o barco. Diferentemente das outras estelas aqui analisadas, esta possui divisdes claras em
quadrantes das cenas retratadas. O que nos leva a uma interpretacdo ‘em ordem’ do que foi
retratado, ou seja, comeco, meio e fim. Assim como a Lillbjdrs 111, a configuragdo das ondas
também tem terminagdes triangulares, porém, aqui, o barco possui mais tripulantes e podemos
discernir a representacao dos escudos no barco. Esta cena ¢ interpretada como a cena de uma
incursdo guerreira, porém, ndo ¢ descartado que o barco seja um meio de transporte para o
outro mundo como representado na Lillbjirs Ill. Acima do barco, seguindo a ordem de
andlise, sdo observados dois painéis na parte central da estela, em destaque na imagem

abaixo:

Figura 60:GP 253 Ldrbro Stora Hammars I, Paroquia de Ldrbro, Suécia, (700-1000 d.C.);
modificado, detalhe central.



145

Cinco cenas, colocadas uma sobre a outra, na Stora Hammars I foram identificadas
como uma sequéncia narrativa retratando a lenda de Hild e a Batalha Eterna. Nessa
interpretagdo, a propria Hild aparece (no quarto registro) entre duas for¢as armadas, uma delas
chegando de navio. Alternativamente, essa figura feminina foi identificada como Freyja, a
deusa que, de acordo com um verso do poema pagao Griminismal, tinha o direito de escolher
“metade dos mortos”, cabendo apenas “a outra metade” a Odinn. Podemos interpretar que
diversas cenas dessa estela estdo ligadas ao deus Odinn, e ligadas também aos exercicios de

guerra e principalmente ao dominio sagrado da lideranga guerreira.

A parte central da estela, em destaque acima, traz alguns elementos que ligam a cena
desenvolvida ao culto do deus Odinn. A representagio da langa (circulada em vermelho,
figura 60) indica uma possivel consagracio do exército inimigo a Odinn, seria uma
representacdo visual do ritual de lancar uma lanca sobre os inimigos como forma de obter
vitoria, dessa forma, seria esperado que o deus ajudasse seus guerreiros dedicados a alcangar a
vitéria. A lanca € o principal simbolo marcial e religioso da deidade e esta relacionada ao deus
celeste e da guerra nordico desde a Idade do Bronze. Acima dos trés guerreiros, a direita, ha
uma figura com trés pontas (circulada em amarelo, figura 60), provavelmente um triskelion.
Tanto triskelions quanto sudsticas ocorrem no mundo euroasiatico desde a Idade do Bronze e
na regido escandinava possuem originalmente conexdo com a sazonalidade da vida, as
divindades do céu e o culto ao Sol (Langer, 2020, p.519). Alguns triskelions sdo mais

complexos, mas indubitavelmente todos sdo relacionados ao culto do deus Odinn.

Logo abaixo desta cena, temos a representagdo do que pode ser interpretado como um
cortejo funebre, em certa medida diferente, porém, parecido com o que ocorre na Ldrbro
Tdngelgdrda 1. Nesta, a figura do guerreiro se encontra embaixo do cavalo (circulado em
laranja, figura 60), denotando um guerreiro caido. Acima do cavalo, podemos observar a
figura de uma ave (circulado em verde, figura 60), geralmente interpretada como sendo a
representacdo de uma aguia e desta forma, seria a presenca do deus Odinn sob a forma de

aguia, possivelmente para acompanhar o guerreiro escolhido até o Valhalla.



146

Figura 61:GP 253 Ldrbro Stora Hammars I, Paroquia de Ldrbro, Suécia, (700-1000 d.C.);
modificado, detalhe superior

Nesta parte superior, ha dois painéis com melhor visibilidade e o do topo com apenas
trés pessoas visiveis. Essa parte, geralmente ¢ interpretada como sendo a representacdo de
uma pessoa sentada, uma figura a sua frente portando uma arma e uma figura atras da pessoa
sentada. Essa cena pode fazer referéncia a um juramento, € nesse caso, o juramento do
guerreiro caido a Odinn, e nesse sentido, podemos ver uma referéncia dessa cena de
juramento na estela de Sanda Kyrka I (G181). Logo abaixo, ha a figura do cavalo,
provavelmente amarrado, e a frente dele ha duas espadas com as pontas para baixo, em
denotacio de que seu dono esta morto. A frente delas, ha duas figuras e outros elementos que

nao podem ser discernidos.

Abaixo desses dois painéis ha a cena do que ¢ interpretado como sendo a cena de um
sacrificio, sendo este painel o de maior interesse por parte das pesquisas feitas que
envolveram essa estela. Neste painel, temos a presenca de quatro guerreiros a direita, a frente
deles hd uma representacdo do que entendemos ser uma aguia e a frente dela, hd a cena do
sacrificio (circulado em rosa, figura 61), também com a presenga de uma aguia acima dessa

cena, que provavelmente seria a representagdo da aguia de sangue. O blédorn (Aguia de



147

sangue) ¢ um ritual bastante conhecido ao se tratar de escandinavos, a difusdo se deve a
presenca desse rito em filmes e séries que sdo conteudos bastante consumidos pelo publico
em geral. O ritual consiste em abrir a costela das vitimas, extraindo os pulmdes e abrindo-os
em forma de asas (Langer, 2015, p. 22). O ritual ¢ descrito em varias fontes e ¢ percebido
também como um método de tortura ou execucdo. Mesmo sendo bastante conhecido é um

tema muito polémico nos estudos, no que tange a sua existéncia e sua finalidade.

Alguns defendem sua existéncia historica e poderia ter uma relagdo com os sacrificios
feitos para Odinn, mas a pratica teria perdido seu carater religioso com a insergdo do
Cristianismo na Escandinavia, outros sugerem que o tema seja uma constru¢do ¢ invengao
literaria, com o intuito de reforgar a imagem pejorativa em relagao aos ndrdicos durante a Era
Viking, nesse caso, sem qualquer ritualistica para a pratica e por fim alguns outros autores
defendem que os proprios poetas do periodo ndo souberam interpretar bem as informagdes
historicas e perpetuaram fantasias sobre o ritual e outra parcela defende a ligacdo direta do
ritual com as divindades da guerra, tendo algumas evocacdes em gravuras da Idade do Bronze
escandinavas. Segundo Langer (2023, p.178), estudos recentes validam a antiga existéncia
desse ritual, sendo eles baseados em evidéncias arqueologicas de imolagdes na Escandindvia

pré-cristd e em estudos baseados em abordagens interdisciplinares.

Nos estudos baseados em evidéncias arqueoldgicas, houve uma reavaliagao das fontes
secundarias e os baseados em pesquisas interdisciplinares, chegaram a conclusdo de que em
termos fisicos, o blodérn seria possivel. As fontes literarias apontam que as vitimas escolhidas
para a pratica do blodorn, eram retiradas das camadas mais altas, inclusive reis, nesse caso,
possivelmente o antigo rei seria uma oferenda sacrificial e um presente para Odinn,
legitimando seu papel e garantindo os aspectos simbodlicos da guerra (Langer, 2023, p.178).
Os rituais funerarios fornecerem, dessa forma, um rico material arqueologico e por serem
expressoes de atividades ligadas a guerra, comércio, caca, atragdes pessoais etc., funcionam,
segundo Langer (2017, p. 595), como elemento de identidade social em uma rede de relacdes

hibridas.

Ainda nesta cena, temos a presen¢a de um valknut (circulado em azul, figura 61). Os
simbolos encontrados nas fontes visuais sdo divididos de forma morfologica em solares
(espiral, triskelion, suastica) e relacionados a forma de nos (triquetra, quadrefoil e valknut). A
suastica, a triquetra, a espiral e o triskelion existem desde o periodo das migragdes, sendo o
valknut quase exclusivo da area da Escandindvia durante a Era Viking, especialmente na ilha

de Gotland (Langer, 2023, p. 256). A triquetra e a suéstica foram os simbolos com maior



148

distribuicdo espacial, ambos ocorrendo em praticamente toda a area das Escandinévia, sendo a
ilha de Gotland com o maior niimero e variedade de simbolos, embora esteja ausente nesta
area a suastica. Nesta cena, o valknut estd representado em um contexto completamente
“pagdo” e relacionado diretamente ao deus Odinn. Nesse sentido, o valknut estaria totalmente
subjugado aos dominios do deus Odinn, como dito anteriormente na Léirbro Tingelgdrda 1 e
na Lillbjérs /71, sendo, dessa forma, um sinal de poder e magia muito importante no ritual da

morte.

Além da cena de um sacrificio, ha também a representagdo de um homem sendo
enforcado na arvore (circulado em amarelo, figura 61), a esquerda, nesse sentido, o carater
sagrado da cena seria indicado pelos tridngulos entrelagados (valknut) e pelos numerosos
passaros. Dessa forma, tal como a Ldrbro Tingelgdrda I, esta estela representaria diversos
aspectos do culto odinico, bem como a ideia de uma recompensa marcial, ao chegar ao
Valhalla, e nesse ponto, o grande navio que aparece em muitas estelas, estd conectado a ideia

de viagem ao além e seria o transporte a usado para uma parte do caminho.



149

CAPITULO 4- MONUMENTOS: AS PEDRAS RUNICAS

Existem mais de 6.000 inscri¢des runicas na Escandindvia, e metade delas estdo em
monumentos de pedra e o restante em objetos de madeira, metal e 0ssos. A escrita ndo era
conhecida e era empregada apenas por pessoas de alto status social, como veremos neste
capitulo. O costume de erigir e entalhar pedras riinicas comega no Periodo da Migracdes, mas
tem seu auge do final do século X ao inicio do XII. As inscrigdes nesses monumentos sao
geralmente claras e factuais e bastante similares entre si no que diz respeito a linguagem,
formulas e conteudo. As pedras contém inscri¢des no futhark, em sua maioria no novo
futhark, sendo sua maioria, do século X e XI erigidas para pessoas mortas. Praticamente todas
as inscrigdes iniciam-se com uma féormula memorial contendo quem erigiu € em memoria de
quem foi erigida. Dessa forma, as pedras rinicas tinham trés fungdes: em primeiro lugar, elas
homenageavam individuos falecidos, mas, diferentemente das lapides posteriores, também
eram memoriais aos vivos, os padrinhos, a maioria dos quais eram parentes proximos das
pessoas homenageadas além de, também, exibir publicamente a riqueza e o stafus das pessoas

em questao.

As pedras rinicas se constituem tanto de fonte escrita quanto de fonte visual, no que se
refere ao nivel da escrita, apesar de seus textos serem curtos, € em geral, de carater
memorialista ou de epitafio, consiste em elementos singulares que permitem conhecer alguns
aspectos historicos da Era Viking e de um pequeno periodo posterior. A nivel visual, possui
diversos simbolos e imagens que nos permitem analisar elementos religiosos e de crenga
presentes nelas. Pretendemos neste capitulo, analisar as pedras runicas como relagdes
materiais entre o politeismo tardio e um cristianismo que estava entrando na Escandinavia,
tendo em vista que elas tém sido usadas em estudos de religido, se concentrando no uso feito
da iconografia. As pedras runicas, aqui preteridas para a analise, possuem imagens de
guerreiros a cavalos e portando armamentos e a pé, também portando armamentos. Além das
runas®’, elas possuem outras figuracdes e simbolos que nos ajudam a compreender ou

estabelecer uma ligacdo delas com o culto odinico.

57 As runas ndo s3o signos magicos em si, elas sdo uma forma de escrita que serviam tanto para fins
utilitarios quanto para intengdes magicas, porém também ndo sdo meramente letras como no sentido
moderno, tendo cada uma um nome em particular e uma funcéo dentro do contexto magico (Langer,
2023, p. 222).



150

As runas dinamarquesas e escandinavas tém sido utilizadas em estudos religiosos, por
exemplo, e em outras areas, os interesses dizem respeito a histéria politica, com foco, por
exemplo, no controle da terra ou na organizagao social, como titulos militares. Segundo Lund
(2020), as runas cristas dos séculos XI e XII de S6dermanland e Uppland foram estudadas
intensivamente, possivelmente devido a sua elaborada iconografia. Entretanto, as runas cristas
do século XI, da atual Dinamarca e da Escénia, na Suécia, estdo entre as menos estudadas.
Uma possivel razao para isso ¢ a falta de iconografia neste grupo de pedras, visto que,
consequentemente, elas ndo podem ser usadas em analises da sociedade da Era Viking, nem

como exemplos da arte cristd primitiva (Lund, 2020).

4.1 PEDRAS RUNICAS: CONTEXTO HISTORICO, CRONOLOGIA E DISTRIBUICAO

O estudo das inscrigdes runicas, se inicia no século XVII, com pesquisas que
buscavam catalogar as inscri¢des feitas em cada localidade e posteriormente, ja no final do
século XIX, pesquisadores especializados em filologia, consolidaram os estudos rinicos
estabelecendo alicerces para pesquisas posteriores. Essas pesquisas trabalhavam aspectos
focais de acordo com o interesse de cada pesquisador sem grandes comparagdes entre todo o
corpus. Nos estudos modernos, as inscricdes runicas sdo estudadas por, entre outros,
arqueodlogos, geografos culturais, historiadores da arte e da religido e, sobretudo, por
linguistas (Sawyer, 2000). Duas explicagdes para a repentina proliferagdao de pedras runicas

tém sido amplamente aceitas, sendo elas a atividade viking ou mudanca religiosa.

A atividade viking ¢ uma possivel explicacdo para as pedras erguidas em homenagem
a homens que morreram no exterior, mas, como essas pedras representam apenas uma
pequena minoria das comemoragdes, ndo podem explicar o método. Segundo Sawyer (2020),
a construcao das pedras rinicas ¢ comumente associada a viagens ou expedigdes comerciais,
em face das inscrigdes relacionadas a tais atividades tendem a atrair mais atencao tanto em
estudos especializados quanto em trabalhos gerais sobre o periodo, porém, a maioria das
pedras foi erguida em memoria de pessoas que viveram, trabalharam e morreram em seu pais.
Dessa forma, para ele, o processo de cristianizagdo parece ser um fator mais determinante
para a disseminacdo das pedras runicas, ja que elas refletem a transicdo dos costumes

funerarios pagdos para os cristaos.



151

Os rituais associados ao sepultamento ndo sdo apenas em homenagem aos mortos, mas
também um meio de demonstrar a riqueza e o status dos sobreviventes. Este fato pode ser
comprovado, na riqueza dos objetos achados juntos aos corpos, nos casos de inumagao e na
constru¢do das pedras runicas, nos casos dos monumentos, por exemplo. Segundo Sawyer
(2000) nesse periodo de transi¢do, os novos costumes cristdos € o enterro simples foram
percebidos como uma enorme ruptura com os antigos rituais, € antes que igrejas e cemitérios
se tornassem os locais naturais para memoriais, runas ostensivas em locais publicos eram uma
forma de exibir status e riqueza. Ainda segundo ele, a distribuicdo e as caracteristicas
regionais das inscri¢des runicas podem refletir esse processo de conversdo. Algumas foram
erguidas durante um curto periodo (grande parte delas nas décadas anteriores e posteriores ao

ano 1000), com nimeros aproximados entre inscri¢des pagas e cristds®s.

Ainda que a constru¢do das pedras runicas fosse feita para suprir as necessidades
religiosas e sociais em um periodo de transi¢do, o habito e a mudanga dos costumes funerarios
tradicionais, ndo explicam, como um todo, a origem ¢ a forma de distribuicdo das pedras, pois
ha regides que possuem muitos monumentos rinicos, enquanto outras localidades nas quais
eles sdo escassos ou totalmente ausentes. Dessa forma, a distribuicdo pode sugerir que em
algumas localidades ndo houve necessidade delas ou ainda as inten¢des pretendidas com as

inscrigdes foram supridas de outra forma.

Mais de 3.000 pedras rinicas sdo conhecidas na Escandinavia, € a maioria delas foi
feita nos séculos X e XI. Elas possuem diferentes tamanhos, formas e desenhos, mas o
contetdo das inscricdes ¢ muito uniforme, e em todos os lugares a lingua é o escandinavo
antigo (Sawyer, 2000). A maioria dessas “pedras runicas da Era Viking tardia™® eram
verticais, mas algumas sdo placas horizontais que cobriam sepulturas e sdo chamadas de
“pedras reclinadas”. A maior parte dessas pedras rinicas foram erguidas em Uppland, Suécia.
O auge de construcdo delas varia de acordo com as localidades, além disso, hd também
variagcdes regionais e cronologicas dos tipos, por exemplo, as pedras dinamarquesas e

norueguesas em grande parte ndo possuem ornamentos apenas inscri¢des em fileiras e sao

datadas de antes das encontradas no leste da Suécia, que possuem inscrigdes dentro do corpo

58 Para Sawyer (2000), as inscrigdes pagds podem ter sido feitas como protestos politicos e religiosos
durante a imposi¢ao da nova fé feita pelos reis locais.
%% Datagdo cronoldgica dada pelo autor.



152

de serpentes®® além de outros tipos de decoracdo. Segundo Sawyer (2000), a homenagem aos
mortos feitas em pedras runicas, era mais comum no leste da Suécia, onde mais de 1300

pedras runicas foram encontradas.

O inicio da distribuicdo das pedras comega ainda no século IV d.C., com inscri¢des
rlnicas pertencentes a série de runas de 24 caracteres (futhark antigo)’’, porém, poucas
inscrigdes desse periodo sdo conhecidas pela dificuldade de leitura e entendimento do
conteudo. A distribui¢do das pedras nos permite observar as mudancas que ocorreram na
lingua, pois, em algumas localidades, como na Dinamarca, por exemplo, pode-se notar a
auséncia do futhark antigo, além de uma mudancga na forma de escrita das runas®>. Sawyer em
seu trabalho “The Viking-age rune-stones: custom and commemoration in early medieval
Scandinavia” de 2000, traz uma excelente tabela de distribuicdo das pedras rdnicas (no
apéndice 1, p. 167). O auge do erguimento das pedras se deu por volta de 950 d.C., em
localidades como, Dinamarca, Noruega e sul da Suécia. Esse costume durou cerca de 80 anos

enquanto em outras localidades o costume vai durar até o inicio do século XII.

Segundo Sawyer (2000), ha uma uniformidade nas inscri¢des das pedras tardias da Era
Viking, o que permite dizer que o ato de erguer essas pedras era um costume. Ainda segundo
ele, as formulas de escrita s3o semelhantes, havendo poucas excecdes, com a frase basica
“fulano ergueu esta pedra em memoria de sicrano”, onde a maioria especifica o parentesco
entre o padrinho® e o falecido e, além disso, possuem alguns detalhes que fornecem o titulo®
do falecido ou outras informagdes familiares. Importante explicitar que, de forma majoritaria,
as pedras runicas foram erguidas para homenagear homens®, apenas poucas fazem mengdes a
mulheres e quando as fazem sdo de forma posterior aos homens. Para Andrén (2013), pode ter

existido maneiras especificas de lembrar, baseadas em género, na Era Viking.

% Em portugués ha um excelente trabalho que trata do simbolismo das serpentes nas pedras rinicas: A
guardid dos mortos: um estudo do simbolismo religioso da serpente em monumentos da Era Viking
(sécs. VIII-XI), de Leandro Vilar Oliveira de 2020.

61 Segundo Sawyer (2000), a escrita era empregada em toda a regido germanica.

62 As runas teriam sido simplificadas € reduzidas de 24 para 16, além de uma mudanga na forma de
escrita, resultando em runas de “galho longo” e “galho curto”.

63 A figura do padrinho seria o patrocinador financeiro da construgdo da estela e ele teria parentesco
com o homenageado.

%4 Ha principalmente os temos, “thegn”, “dreng”. A significacdo desses termos gerou bastante debate,
mas sem um consenso sobre ele.

% 92,3% de todas as pedras foram erguidas exclusivamente em memoéria de homens, 4,2%
exclusivamente em memoria de mulheres e quase 3,5% em memoria de homens e mulheres (Sawyer,
2000).



153

A distribui¢do das pedras rinicas, como dito anteriormente, ndo se dd de forma
uniforme e acabamos vendo que algumas localidades possuem mais exemplares que outras,
por exemplo, Uppland concentra quase metade das pedras suecas, enquanto a outra metade
estd nas provincias de Sodermanland, Ostergdtland, Vistergdtland e Smaland. Importante
frisar que as letras que iniciam a classificacao das pedras derivam geralmente da primeira ¢ da
segunda letra da localidade onde foram encontradas. Sawyer (2000) atenta para o fato de a
distribuicao original das pedras ser semelhante a atual, fato este corroborado pelo fato de
novas descobertas acontecerem quase sempre em locais que ja possuiam esses monumentos
anteriormente. Ele aponta ainda o fato de que a distribui¢do atual pode refletir a distribui¢ao
que ocorreu nos séculos X e XI, porém, isso ndo exclui a retirada das pedras de seus locais
originais para que fossem levadas até outros lugares para a construcdo de igrejas, por
exemplo. Grande parte das pedras estdo nas estruturas de igrejas (como mostrado na imagem
abaixo) ou em cemitérios, porém, a utilizagdo delas nessas localidades ndo se dava pela

escassez de materiais para construgiio, mas sim por razdes simbolicas®®.

RUNSTENAR MED
OKANT. LAGE |
DOMKYRKANS YTTER=
MURAR | OSTER:
U931, U932, U933
U934, U93S

Figura 62: Planta de pedras runicas colocadas como fundamentos para os pilares do presbitério da
catedral gotica em Uppsala.
Fonte: Andrén, 2013, p.276.

% Qs pesquisadores divergem quanto a essas razdes, alguns defendem que elas ficavam originalmente
nos locais onde as igrejas foram construidas, enquanto outros defendem que esta poderia ser uma
forma de homenagem aos primeiros convertidos a nova fé e que desempenharam um papel importante
no processo de cristianizagdo.



154

Poucas inscrigdes podem ser datadas historicamente, € mesmo assim apenas
aproximadamente, entretanto, as inscricdes que sdo historicamente datadas podem conter
informacdes que as conectam a outras, de modo que uma cronologia relativa ¢ possivel para
muitas outras. Em alguns casos, o nome do escritor rinico pode servir como um elo, em
outros casos, um elo ¢ fornecido por referéncias a eventos ou pessoas comuns a duas ou mais
pedras (Sawyer, 2000). De uma forma geral, a maioria das inscri¢des ¢ datada tendo como
base a tipologia e para isso, o pesquisador deve olhar para as caracteristicas do contetido (do
texto ¢ do ornamento), da linguagem e do desenho da inscrigdo (em fileiras, faixas ou
serpentes). Quanto ao contetdo, nao é possivel datar pedras rinicas por caracteristicas cristas

ou pagas, pois muitos monumentos nao possuem nenhuma das caracteristicas.

A cronologia das pedras rinicas ainda gera debates entre os pesquisadores, dentre as
criadas, podemos destacar as que usaram a lingua e a ortografia como guias, porém, se
firmaram de forma confidvel, ha ainda as que se baseiam nas variagdes regionais e nas formas
estilisticas que podem ser discernidas (forma e ornamento). Além dessas, a cronologia criada
pela arquedloga Anne-Sofie Grislund®’, que se concentrou na analise estilistica das serpentes
(criando 5 perfis) € utilizada por alguns pesquisadores como datacdo. Abaixo a cronologia

criada por ela.

7 Na datagdo proposta por ela, em perfis, o perfil 1 € 2 estdo intimamente ligados ao estilo Ringerike
e os perfis 3, 4 ¢ 5 estdo intimamente ligados ao estilo Urnes (ambos os estilos foram tratados na
introdugdo).



155

4 {\ Fp (bird’s eye view)
UGdd U 1155
w o % Profile 1
U 160 U220
U375 U 483
= =
Profile 3
U167 U 808
U 36 U210
\ ; C) "‘D-x 9 :@ Profile 5
U179 U559

Figura 63: Perfis de serpentes de Anne-Séfie Grdslund.
Fonte: Sawyer, 2000, p.33

42 PEDRAS RUNICAS: QUESTOES DE ANALISE

Segundo Lund (2020), erguer as pedras era um ato de comemoragdo e a forma como

as inscri¢des foram feitas podem fornecer critérios de categorizacdo. Como a inscrigao



156

normalmente inclui o nome do falecido e de quem a ergueu, as inscri¢des nas pedras podem
fornecer as maneiras pelas quais vivos e falecidos eram categorizados e localizados
espacialmente, dessa forma, podemos conhecer as tradi¢des das formas como eram escritas
antes e apos a conversao. A fungdo da construgdo dessas pedras, geraram alguns debates entre
os pesquisadores, levando alguns a tratarem esse ato como um meio de comemoracao, outros
a tratarem esse ato com uma forma de declarar heranca e propriedade e outros as viam como
inscrigdes memoriais. Esta fungcdo ¢ muito discutida no que diz respeito aos usos desses

materiais nas pesquisas, aqui estamos entendendo-as como um meio de comemoragao.

Objetos e estruturas por terem uma durabilidade maior do que os seres humanos, tem
um potencial maior de funcionar como parte de processos comemorativos. Artefatos
pequenos, monumentos e outros objetos que ndo circulavam fisicamente t€ém essa capacidade,
nesse sentido, as pedras runicas foram criadas como locais de comemoragdo, na maioria das
vezes para os falecidos, mas também tiveram fung¢des sociais adicionais. Elas seriam
exemplos do forte foco da Era Viking em se relacionar e revitalizar o passado, quando estas
foram criadas ja no periodo de transi¢do para o Cristianismo. Para Lund (2020), as inscrigdes
nas pedras apontam aspectos relacionais, ou seja, as runas presentes poderiam ser entendidas
como expressodes das relagdes sociais entre os vivos, os falecidos e os lugares na Escandinavia

paga e crista.

As inscri¢des ¢ a localizacdo das pedras runicas, indicam que havia uma necessidade

de criar memoria na Escandindvia da Era Viking. Segundo Andrén (2013):

“A memoria desempenhou claramente um papel importante na antiga sociedade
escandinava, expressado de forma mais evidente nas aproximadamente 2.300 pedras
rinicas erguidas entre meados do século X e o inicio do século XII. Todos esses
monumentos eram memoriais de uma ou mais pessoas falecidas, frequentemente
comemorando seus feitos e formas de morte. Os patrocinadores dos monumentos e
suas relagdes com os mortos sdo sempre mencionados nos textos rinicos, e as vezes
as relagdes com outras pessoas também sdo mencionadas (p. 267).”%

Para ele, do ponto de vista arqueologico, as pedras runicas mostram claramente que a
memoria era importante na Escandindvia. Tendo em vista este aspecto, podemos observar que
as pedras runicas sdo frequentemente localizadas em relagdo a cemitérios, e as vdrias
inscrigdes afirmam que elas foram erguidas com o proposito de homenagear os falecidos e
lembrar quem as ergueu. Os atos de ergué-las eram comemoracdes de relagdes sociais, em

particular, relacdes sociais entre os vivos € 0s que morreram. Assim, as pedras rinicas podem

% Tradugdo nossa.



157

ter sido erguidas para criar memoria, mas seu resultado foi muito mais amplo, pois ndo eram
meramente ideias mentais, mas objetos materiais que afetavam os humanos que se envolviam
com elas (Lund, 2020). A interagdo entre o observador e as pedras, pode ter variado
dependendo se o observador ou leitor da pedra rinica era alfabetizado ou nao, tendo em vista
que o processo de leitura das runas também incluia um movimento corporal do leitor,
dependendo de onde a inscricdo estava na pedra, sendo esse envolvimento também

relacionado a sua localizagdo na paisagem.

Os detalhes individuais das inscri¢des runicas sao importantes no que tange a
interpretagdo delas. A formulagdo das inscrigdes feitas, de forma simples e comum, transmite
informagdes importantes como, por exemplo, a possessdo em relagdo a heranga e ainda a
forma como a inscri¢ao foi feita formulada, podendo mostrar as circunstancias familiares
daqueles que foram homenageados. De uma forma geral, as inscri¢des rinicas indicariam os
direitos de propriedade por heranga. Embora uma analise completa de cada inscri¢do seja
necessaria para um melhor conhecimento dos costumes escandinavos de heranga, o padrao de
patrocinio mostra quem controlava a propriedade, seja herdada ou adquirida de alguma outra

forma.

A maioria das inscrigdes ¢ identificada pelos niimeros atribuidos a elas nas edi¢des
padrio (DR, NIyR, SRI®), as inscricdes ndo incluidas nessas edi¢cdes (novos achados e
achados perdidos que ja foram recuperados), ¢ costume referir-se ao seu numero de arquivo
ou as publica¢cdes em que foram relatadas. Todas as inscri¢des sdo identificadas por meio de
um numero precedido por um cddigo que indica o pais ou provincia de origem. Além dessas
identificacdes, ha outras varidveis, nas quais as pedras estdo agrupadas, como pelos
ornamentos (cruz, arte e figuras), por exemplo. Na presente pesquisa os ornamentos de cruz se
mostram importantes por aparecerem nas pedras analisadas. Cruzes cristds sdo encontradas
em 47% das pedras, sendo mais frequentes em Uppland (59%) e menos frequentemente na
Noruega (21%) e Dinamarca (11%). No geral, 10% das pedras (mas nenhuma em Bornholm)
apresentam outros tipos de ornamentos pictdricos, por exemplo, navios, mascaras € animais e,
as vezes, estes sdo combinados com uma cruz (Sawyer, 2000). Abaixo as representagdes dos

tipos de cruzes encontradas nas pedras rinicas:

% DR Danmarks runeindskrifter, ed. L. Jacobsen e E. Moltke, 2 vols. (Copenhague, 1941-2); NlyR
Norges Innskrifter com yngre runer, ed. M. Olsen e A. Liestol, 5 vols. (Oslo, 1941-60; SRI Sveriges
runinskrifter, pub. por Kungliga Vitterhets Historie och Antikvitetsakademien (Estocolmo, 1900-).
Novas descobertas suecas e novas interpretagdes sdo publicadas anualmente no periédico Fornvannen
(Sawyer, 200).



158

a. St. George's cross

| B

b. St. George's cross
with unconnected arms

c. St. George's cross
with overlapping arms

& | P P

oD

d. St. George's cross
with interwoven arms

+— e. St. George's cross
+ + with crossed extremities
g. = greek I. = roman
—_— f. St. George's cross
with plain extremities
g. = greek r. = roman

g. cross-shaped ‘binding-runes’

h. other types
(g. = greek; r. = roman)

a-f after Thompson (1975), p.31

Figura 64: Tipos de cruzes.
Fonte Sawyer, 2000, p. 194.

A presenca de cruzes em algumas pedras rinicas, demostra que foram construidas em
um periodo de transicdo, no qual a nova fé buscava suplantar as tradigdes antigas,

ressignificando alguns motivos pagdos, por exemplo. Embora muitos estudiosos concordem



159

que a maioria das pedras rinicas s3o monumentos cristdos, hd divergéncias sobre o nimero
que pode ser considerado pagdo, principalmente devido a interpretagdo problematica de
algumas representagcdes de mitos pagaos e formulas aparentemente pagas. Alguns motivos
pagaos foram adotados pelos cristdos e reinterpretados (Sawyer, 2000). Nesse sentido, ainda
que a maioria das pedras rinicas dos séculos X e XI sejam monumentos cristdos, algumas

podem ser interpretadas como expressdo de crenca pagd ou da incerteza (algumas inscrigdes

ilustram a transi¢cdo do pensamento pagao para o cristao).



160

5.1 U678 SKOKLOSTER KYRKA

Figura 65: U678 Skokloster kyrka.
Fonte:https.//app.raa.se/open/arkivsok/document?uri=https: %2 F%2Fpub.raa.se%2F dokumentation

%2F778154c0-8dd6-44df-a586-6f35a0d343b5



https://app.raa.se/open/arkivsok/document?uri=https:%2F%2Fpub.raa.se%2Fdokumentation%2F778154c0-8dd6-44df-a586-6f35a0d343b5
https://app.raa.se/open/arkivsok/document?uri=https:%2F%2Fpub.raa.se%2Fdokumentation%2F778154c0-8dd6-44df-a586-6f35a0d343b5

161

Figura 66: U678 Skokloster kyrka.
Fonte: https://digitaltmuseum.se/011013955725/skoklosterstenen-skokloster-socken-uppland-1979



https://digitaltmuseum.se/011013955725/skoklosterstenen-skokloster-socken-uppland-1979

162

Zfop /s ok fos e o

2L ETE BF 4 L ISEO TS T4 SFota /OGS
St /PYS E i~ Hrramsars
T Hrfersory e Ao

ZS & T8 LB/ LSS0 TS I

fore /P4

~Taer B e cors

e fPHS

Z/ &7 B3 L IFFO. T cmse i ~
or Smerrors

Figura 67: Esquema completo da U678 Skokloster kyrka mostra ambos os lados.
Fonte:https.//app.raa.se/open/arkivsok/document?uri=https: %2 F%2Fpub.raa.se%2 Fdokumentation%2Fcf3cbl
7f-ed49-4ee3-afbd-dab2c206f545



https://app.raa.se/open/arkivsok/document?uri=https:%2F%2Fpub.raa.se%2Fdokumentation%2Fcf3cb17f-ed49-4ee3-afbd-dab2c206f845
https://app.raa.se/open/arkivsok/document?uri=https:%2F%2Fpub.raa.se%2Fdokumentation%2Fcf3cb17f-ed49-4ee3-afbd-dab2c206f845

163

A U678 Skokloster kyrka é uma pedra muito interessante no que diz respeito as
figuragdes que sdo observadas juntas. Inicialmente teria feito parte da parte interna de uma
igreja em Skokloster e posteriormente teria sido movida para um local atras da igreja.
Diferente das outras pedras aqui trabalhadas, esta possui a assinatura de quem esculpiu as
runas, o que poderia dar uma datacdo aproximada dela. Segundo Sawyer (2000), assinaturas
sdo encontradas em 13% das inscri¢cdes, sendo mais frequentes em Uppland (18%) e em
Sodermanland (11%), mas relativamente raramente no restante da Escandinavia. Escultores

runicos profissionais eram aparentemente mais comuns no final do século XI.

A pedra ¢ decorada em ambos os lados, contendo em um dos lados uma inscrigao
rinica, que, diferente das outras presentes nesta pesquisa, ndo possui a inscrigdo dentro do que
pode ser entendido com uma serpente, ou seja, ndo estd em um “movimento serpentiforme”,
aqui, ela apresenta uma configuracdo reta e retangular. Em ambos os lados ha a figura de um
cavaleiro portando uma lanca que parece parcialmente aos cavaleiros vistos nas placas de
elmo do Periodo Vendel ou Valsgirde, trabalhadas no capitulo 2. Uma questao levantada em
torno dessa pedra, seria se as figuras dos cavaleiros ndo se encaixariam na producao feita por
Fotr, e nesse caso, ele teria reaproveitado a pedra e adicionado as runas, a cruz (do tipo St.
George com bracos desconectados. Ver figura 64) e o que parece ser um nd ou uma mascara

de um homem.

Segundo o Rundata a inscrigao seria:

Transliteragao do texto

antuitr x auk X kulaifr x auk x kunar x auk x haursi x auk x rulaifR x litu [X]

rai(s)[a] x s(t)[ain x a](t) x porp x fapur x sin fotr x hiuk % runaR

Tradugdo em inglés

Andvéttr and Gulleifr and Gunnarr and Haursi and Hr6oleifr had the stone

raised in memory of Pordr, their father. Fotr cut the runes.

Outras pedras runicas com uma mascara semelhante acima do motivo de cruz incluem
inscri¢des, estdo representadas abaixo (S6 86 em Aby, S6 112 em Kolunda, S6 367 em Slibro

e U 1034 em Tensta). Outras inscricdes com mascaras faciais incluem DR 62 em Sjelle, DR



164

81 em Skern, DR 314 em Lund, Vg 106 em Lassegarden, S6 167 em Landshammar, U 508
em Gillberga, U 670 em Rolunda, U 824 em Orsundsbro e U 1150 em Bjorklinge, e na Pedra
Sjellebro.

Figura 68: Ul034 Tensta kyrka.
Fonte: https://pub.raa.se/dokumentation/489c30c1-a43a-4324-8bf2-2d96a6041ab0



https://pub.raa.se/dokumentation/489c30c1-a43a-4324-8bf2-2d96a6041ab0

165

Figura 69:Runsten S6 112.
Fonte:https.//app.raa.se/open/arkivsok/document?uri=https: %2 F%2Fpub.raa.se%2Fdokumentation%2Ff623b8

¢8-b69b-4bf7-aa8d-39bb700031a8



https://app.raa.se/open/arkivsok/document?uri=https:%2F%2Fpub.raa.se%2Fdokumentation%2Ff623b8c8-b69b-4bf7-aa8d-39bb700031a8
https://app.raa.se/open/arkivsok/document?uri=https:%2F%2Fpub.raa.se%2Fdokumentation%2Ff623b8c8-b69b-4bf7-aa8d-39bb700031a8

Figura 70: S6 86.

Fonte: https://sokisamlingar.sormlandsmuseum.se/objects/c24-363372/

S6 867. S:t Nikolai, Sliibro
Ristningen ifylld med firg.

Figura 71:SLM D1-152 — Runsten i Sldbro, Nykdping.
Fonte: https.//sokisamlingar.sormlandsmuseum.se/objects/c24-406749/

166


https://sokisamlingar.sormlandsmuseum.se/objects/c24-363372/
https://sokisamlingar.sormlandsmuseum.se/objects/c24-406749/

167

As pedras rinicas possuem runas em trés estilos de arte: Mammen, Ringerike ¢ Urnes
(cada design estd descrito de forma detalhada na introducdo). A U678 Skokloster Kyrka, nas
figuragdes do cavaleiro, apresenta o estilo Urne. Segundo Bertelsen (2014), as imagens nas
pedras eram desenhos escandinavos em desenvolvimento continuo, transmitindo, antes de
tudo, o Cristianismo, porém, além de representarem a nova f¢, elas também sdo mecanismos
de preservagdo das tradigdes antigas, como homenagear o falecido. Na U678, além de ser um
homem, podemos inferir que pertencia a elite ¢ muito provavelmente era alguém ligado as
atividades guerreiras pela escolha das figuras para a decoracdo. E se por um lado os
escandinavos acreditavam que os guerreiros iriam para o Valhalla, como recompensa por uma
vida dedicada a marcialidade, a presen¢a da cruz em algumas pedras, indicava a disseminac¢ao

da fé crista na ressurreicao ¢ na vida eterna.

Tendo em vista a crenga em uma nova fé, podemos observar a presenga da cruz (tipos
expostos na figura 64). No que tange a elas, o tipo mais comum de cruz em pedras rinicas
ilustradas ¢ a cruz grega, com barras igualmente longas. Em seguida, vem a cruz latina, com
uma barra vertical mais longa, cortada acima do ponto médio por uma barra horizontal mais
curta. A cruz tau, em forma da letra grega T, também pode ser vista. Segundo Bertelsen
(2014), a cruz pode aparecer como uma cruz simples (sem nenhuma elaboragdo), mas também
pode aparecer como uma cruz de serpente (serpente € cruz como sendo um), uma cruz em
anel (cruz e circulo/anel juntos), uma cruz da arvore da vida (simbolismo da vegetagdo e cruz)

ou uma cruz em anel da arvore da vida (simbolismo de vegetacdo, cruz e circulo/anel).



168

52 VG 56 KALLBY, KALLBYAS

Figura 72: Vg56 Kdllby, Kdllbyas, detalhe da figuragao.
Fonte:https.//app.raa.se/open/arkivsok/document ?uri=https. %2 F%2Fpub.raa.se%2Fdokumentation%2

F214d3079-aeed-4c0d-a4c0-3a96baadf542



https://app.raa.se/open/arkivsok/document?uri=https:%2F%2Fpub.raa.se%2Fdokumentation%2F2f4d3079-aeed-4c0d-a4c0-3a96baa4f542
https://app.raa.se/open/arkivsok/document?uri=https:%2F%2Fpub.raa.se%2Fdokumentation%2F2f4d3079-aeed-4c0d-a4c0-3a96baa4f542

169

Figura 73: Vg56 Kdllby, Kdllbyas.
Fonte:Arkivsok: https://app.raa.se/open/arkivsok/document?uri=https: %2 F %2 Fpub.raa.se%2 Fdokume

ntation%2F7ee3fb26-6a02-4a6d-9fc0-24c56db70473



https://app.raa.se/open/arkivsok/document?uri=https:%2F%2Fpub.raa.se%2Fdokumentation%2F7ee3fb26-6a02-4a6d-9fc0-24c56db70473
https://app.raa.se/open/arkivsok/document?uri=https:%2F%2Fpub.raa.se%2Fdokumentation%2F7ee3fb26-6a02-4a6d-9fc0-24c56db70473

170

As Pedras Runicas de Killby s3o duas pedras runicas memoriais da Era Viking
localizadas em Kaillby, condado de Vistergdtland, Suécia. A pedra estava originalmente
localizada em Skavums e foi movida para sua localizagao atual, do outro lado da estrada da
pedra Vg 55 em 1669. Foi relatada, no século XVII, pelo Antiquario Nacional Hadorph como
tendo sido movida da pardéquia de Skdlvum, vila de Skdlvum em Kinnekulle, onde
supostamente estava perto da igreja. Na ocasido em que foi movida, foi usada como ponte
sobre um riacho local. No Rundata, a Inscrigdo Runica 56 ou Vg56 ¢ inscrita no novo futhark
esculpido em duas faixas de texto na borda direita da pedra. Feita de arenito, ela possui 3,1
metros de altura e representa uma figura que ¢ interpretada como um homem segurando um
bastdo ou uma das pontas de um grande cinto. Uma das sugestdes de intepretacdo da figura,
seria que ela representaria um homem ou um xama realizando um ritual. Essa interpretagao se

baseia principalmente na inscri¢ao runica, descrita abaixo, que esta contida na pedra:

Translitera¢do das runas em caracteres latinos:

stur-akr + sati + stin + pasi + (i)ftir + kaur + fapur + sin

stur-akR + sati + stin + pasi + (i)ftiR + kaur + fapur + sin

Transcrigdo para o nordico antigo:

Styr[1]akr/Styr[1]augr satti steein pannsi &ftir <kaur>, fadur sinn.

“Styrjaki (?) setti stein penna eptir “<kaur>, fodur sinn.

Tradugdo em inglés:

Styrlakr/Styrlaugr placed this stone in memory of <kaur>, his father.

Styrlakr/Styrlaugr colocou esta pedra em memoria de <kaur>, seu pai.

Segundo o texto runico, a pedra foi erguida por um homem chamado Styriakr ou

Styrlaugr em memoria de seu pai, que se chamava Kaur ou Kar. Esse sufixo geralmente ¢



171

combinado ao nome de Odinn em algumas inscri¢des, formando Odinkar, e aparece em uma
possivel referéncia a um iniciado no culto odinico, nos nomes das inscrigdes em DR 4 em
Hedeby, DR 81 em Skjern, DR 133 em Skivum e DR 239 em Gorlev. O texto em Vg 73, em
Synnerby, menciona um homem chamado Kar, cujo pai tem um nome que significa que ele

pode ter sido um sacerdote ou chefe com deveres religiosos.

Segundo Nordgren (2004), existem quatro pedras runicas na Dinamarca onde o nome
udinkar ou odinkaur ¢ mencionado, ha também uma na Suécia e uma na Noruega. O nome ¢
lido na tradugdo, letra por letra, Opinkar ou Opinkaur, que traduzido para a linguagem
moderna, o nome soa Odinkar’®. A combinagio entre nomes masculinos e femininos com
nomes de divindades seria bastante comum, mas ndo no que diz respeito a Odinn. Nesse
sentido, as pessoas que usariam essa combinagdo teriam uma ascendéncia real ou teriam uma
alta posicdo social. De maneira geral, a utilizacdo dessa combina¢do fortalece ainda mais a
premissa de que o culto odinico estava ligado as elites sociais. Sem dtvidas Opin- é Odinn,
porém, o que —kaur ou—Xkar significaria foi questionado pelos pesquisadores. A palavra
kaur/kar significa, ‘mecha de cabelo’, ‘cabelo cacheado’ e geralmente pode ser traduzida
como ‘a pessoa com o cabelo longo e cacheado sendo iniciada/consagrada ao deus’. Quando
combinado com o nome do deus, significaria ‘0 homem com o cabelo-Odinn’ (Nordgren,

2004).

Em outras pedras, sempre que Odinkar ou kaur ¢ mencionado, ela esta relacionada a
homens que faziam parte da elite, além de estarem ligadas a rituais de iniciagdo, ainda que,
em algumas, o nome venha acompanhado de uma inscrigio maégica para protegdo’!. Outra
pedra runica, VG 73, na pardquia de Synnerby, em Vistergotland, a uma curta distancia de
Kallby, possui outra inscricdo com o termo KarR e uma referéncia ao termo Kari (inscricao
abaixo). O nome masculino KarR ndo ¢ tdo comum quanto a forma fraca correspondente

Kari, que parece ter tido uma disseminag¢do maior na Islandia.

Inscricao pedra runica VG 73
VG 73 x karR x auk X kali x reistu X stin x pensi X eftiR x veurb : fapur x

sin * muk * upan * pekn *

70 A mengdo mais antiga a essa combinacgdo data de 943 d.C. em conexdo com a cristianizagdo na
Dinamarca (Nordgren, 2004).
7l A pedra de Gorlev, possui a inscrigdo junto a uma férmula mégica de protegio.



172

VG 73 “Karr ok “Kali reistu stein penna eptir “Véurd, foour sinn, mjok gédan pegn.

Karr and Kali rose this stone after Véurd, their father, a very good tegn.

Karr, seria o adjetivo ‘cabelo cacheado’, j4 o nome Véurdr nao ¢ conhecido
anteriormente, mas tanto a primeira quanto a segunda parte, sdo elementos de nomes
conhecidos. Veé-...e urdr; o nome pode ser originalmente um apelativo entendido como
‘guardido do lugar sagrado’. As inscrigdes, segundo Nordgren (2004), indicam que o nome
Kaur e suas variantes podem estar conectadas com a consagragdo ou iniciagdo a uma
divindade, provavelmente e principalmente o deus Odinn. Ainda segundo ele, ndo era
necessario ser um guerreiro, mas o homenageado também poderia ser sacerdote ou ainda um
dangarino xamanico. Nesse monumento, a ligagdo com o deus Odinn esta presente
principalmente na inscricdo runica, haja vista que a representagdo da figuracdo ndo estd
completa, ainda que alguns pesquisadores defendam que seja a figura de um homem vestido
em pele (de um animal) e a curta vista em plano lateral, possa se assemelhar as mascaras
vistas durante a Era Viking, que sdo creditadas ao referido deus. Dessa forma, as inscri¢des
indicam que havia uma tradi¢do ou costume de consagragio a Odinn dentro de um culto
guerreiro, e olhando para a VG 56 Killby, se aceitarmos que Kaur, o pai, significa aquele com
o cabelo consagrado, entdo, ele seria aquele que estd sendo iniciado para uma divindade,

sendo provavelmente Odinn essa divindade.



173

53 OG 181 LEDBERG

Figura 74: Og 181 lado A.
Fonte:https://app.raa.se/open/arkivsok/document?uri=https: %2F %2 Fpub.raa.se%2Fdokumentation

%2F42fc7a8f-b9fd-43ca-9{f1-b66¢cS5af2a72f



https://app.raa.se/open/arkivsok/document?uri=https:%2F%2Fpub.raa.se%2Fdokumentation%2F42fc7a8f-b9fd-43ca-9ff1-b66c5af2a72f
https://app.raa.se/open/arkivsok/document?uri=https:%2F%2Fpub.raa.se%2Fdokumentation%2F42fc7a8f-b9fd-43ca-9ff1-b66c5af2a72f

174

Figura 75: Ogl81 Ledberg Face Oeste.
Fonte:https://app.raa.se/open/arkivsok/document?uri=https: %2F %2 Fpub.raa.se%2Fdokumentation

%2Fe684747-df96-4b03-91c6-e4795¢7512c4



https://app.raa.se/open/arkivsok/document?uri=https:%2F%2Fpub.raa.se%2Fdokumentation%2Fe68474f7-df96-4b03-91c6-e4795c7512c4
https://app.raa.se/open/arkivsok/document?uri=https:%2F%2Fpub.raa.se%2Fdokumentation%2Fe68474f7-df96-4b03-91c6-e4795c7512c4

175

Figura 76: Ogl81 Ledberg Lado B.
Fonte:https://app.raa.se/open/arkivsok/document?uri=https:%2F %2Fpub.raa.se%2Fdokumentation

%2F2(6ef475-201d-408a-8f16-f0180bbe9c44

A Ogl181 Ledberg, também conhecida como pedras de Ledbergsstenen, ¢ feita de
granito e tem 2,87 cm de altura, 55-95 cm de largura e 40 cm de espessura. Hoje, estdo do
lado norte da igreja de Ledberg, na pardquia de Ledbergs, municipio de Linkdping, em

Ostergétland, Suécia. Sua localizagio original niio é conhecida, mas no século XVII ela foi


https://app.raa.se/open/arkivsok/document?uri=https:%2F%2Fpub.raa.se%2Fdokumentation%2F2f6ef475-201d-408a-8f16-f0180bbe9c44
https://app.raa.se/open/arkivsok/document?uri=https:%2F%2Fpub.raa.se%2Fdokumentation%2F2f6ef475-201d-408a-8f16-f0180bbe9c44

176

adicionada a parede da sacristia na antiga igreja romanica do século XII de Ledberg com o

lado B voltado para fora. Em 1847, a igreja foi demolida.

Os trés lados das pedras possuem figuracdes. No lado estreito oriental, hd uma cruz
ornamentada, enquanto o lado ocidental nao tem nenhum entalhe. O proprio texto runico esta
em ambos os lados (A e B) além de possuir representacdes de homens, quadripedes e um
navio. O texto, que esta danificado em alguns lugares, comeg¢a no lado A, que fica de frente

para a Igreja de Ledberg, e continua no lado norte, lado B.

Translitera¢ao do texto runico (segundo o Rundata)
Lados e/ou variantes de leitura:
§A (b)isi - sati : st[(n)] : pisi : iftiR : purkut : u----pi : fapur

§B :sin : uk : pu : kuna : bapi : pmk:iii:sss:ttt:iii:I[(1)]1 :

Tradugao para o inglés:
Sides or/and reading variants:
§A Bisi placed this stone in memory of Porgautr ... his father.

§B And Gunna, both. Thistle, mistletoe, casket.

A pedra runica foi erguida, como afirma o texto, por Bisi ¢ Gunna em memoria de
borgautr. Bisi era filho de Porgautr, mas ndo esta claro se Gunna era esposa de Porgautr ou
Bisi, ou filha de Porgautr. Essa primeira parte da inscricdo (lado A) ndo tem muitos
problemas de interpretacdo, embora nao tenha sido possivel decifrar o que estd escrito logo
ap6s o nome de Porgautr. A escrita no final do texto rinico (lado B) tem alguns problemas de
interpretacdo, o que gera debates entre os pesquisadores. Alguns defendem que seria a mengao
ao local onde Porgautr morreu, o que levou a interpretagdo de que, as figuras masculinas, que
estdo no lado A, seriam Porgautr no campo de batalha. A pedra também apresenta uma cruz,
que a ligaria ao Cristianismo ¢ o lado B uma inscricdo, que, ainda que seja de dificil
interpretacdo, ¢ vista como sendo uma formula, um feitico. A formula rimada “cardo, visco”,
ocorre em varias formas por toda a Suécia, Dinamarca, Noruega e Islandia. Geralmente ocorre

em uma sequéncia runica enigmadtica que requer algum tipo de embaralhamento dos



177

caracteres rinicos para torna-los legiveis. Na Og 181, ap6s o texto memorial, vem a sequéncia
rinica enigmatica:

pmk iii sss ttt iii I11

ou seja, pistill, mistil, kistill.

“Cardo, visco, kistill”

Uma versao nao codificada dessa foérmula, esta rabiscada na parede da igreja de
madeira de Borgund, na Noruega. Outras versdes malfeitas da formula, provavelmente podem
ser identificadas em outras inscrigdes norueguesas. Uma versdo da mesma formula, ainda
escrita em runas, ¢ encontrada até mesmo em um conto islandés, a Saga de Bosi e Herraud.
Segundo MacLeod; Mees (2006), o proposito original do feitigo “cardo, visco”, ndo ¢
conhecido, mas, em fungdo da natureza de sequéncias semelhantes e sua mengao ao visco, 0
feitico provavelmente se originou em algum tipo de conhecimento sobre ervas que se
degenerou com o tempo em uma poderosa formula magica. A formula provavelmente tinha

um fundo ritual e pode ter sido usada em cultos publicos ou privados.

O visco também foi usado na arma responsavel pela morte do deus noérdico Balder e
era amplamente utilizado em rituais magicos. O “visco do carvalho” € invocado de varias
maneiras no folclore europeu, e continua a desempenhar um papel importante. Também
encontramos a versdo expandida e codificada da férmula de “cardo e visco” em um bastdao
rinico do século XIII ou XIV de Tensberg, Noruega, onde aparece acompanhado de uma
variedade de simbolos de boa sorte. A inscri¢do no bastdo, parece ser obra de varios escultores
diferentes, além disso, 'o cardo e o visco’ tinham propriedades sobrenaturais no folclore da

Era Viking, mas ndo esta claro o que significa “kistel”.

Uma outra interpretacdo para as figuracdes contidas pedras, seria que elas retratariam
cenas do Ragnardk, mas com o texto memorial padrao. Abaixo, em detalhe, o que seria a cena

de Odinn prestes a ser devorado pelo lobo Fenrir:



178

Figura 77: Ogl81 Ledberg, detalhe lado B.
Fonte:https.//app.raa.se/open/arkivsok/document?uri=https: %2 F%2Fpub.raa.se%2F dokumentation

%2Fb91ffel2-85ea-471b-bd30-4bf8dc4e3bc4

Seguindo as duas interpretagdes, podemos entender que a pedra faz referéncias ao
Ragnardk, porém, também faz alusdo a crenca de que guerreiros caidos (e nesta pedra, o
homenageado pode ter sido um dos escolhidos) que foram para o Valhalla lutariam ao lado de
Odinn no crepusculo dos deuses, dessa forma, o lado A da pedra, pode ser interpretado como
o caminho percorrido pela figura com armamentos desde a incursdo, até a luta no Ragnarok.
Aqui a figura quadrupede, em estilo Urne, € vista como um cao, e esse animal também ¢ visto
como um psicopombo, aquele que também faz a travessia dos mortos “para o outro lado”. A
cruz que aparece na lateral, pode ser a representacdo da dualidade das pedras, sendo um

monumento pagao e cristdo a0 mesmo tempo.


https://app.raa.se/open/arkivsok/document?uri=https:%2F%2Fpub.raa.se%2Fdokumentation%2Fb91ffe12-85ea-471b-bd30-4bf8dc4e3bc4
https://app.raa.se/open/arkivsok/document?uri=https:%2F%2Fpub.raa.se%2Fdokumentation%2Fb91ffe12-85ea-471b-bd30-4bf8dc4e3bc4

179

Segundo Hultgard (2011), a familia que mandou erigir a Pedra Ledberg viveu um
periodo de mudanca religiosa, quando o cristianismo penetrou no sul da Suécia. A cruz
desenhada no lado C, seria uma evidéncia, mas a fé¢ herdada ainda estava viva e poderia
inspirar a escolha das figuracdes e formulas, bem como a adogdo de ideias pagas, que em seu
sentido basico, ndo se opunham aos ensinamentos cristdos. Ainda segundo ele, uma dessas
ideias seria a batalha final, Ragnarok, o confronto entre 0 Bem e o Mal. A iconografia da
Pedra Ledberg poderia, de fato, ser a representacdo esse mito. Apds sua morte, Porgautr
poderia esperar se juntar ao anfitrido dos einherjar e lutar contra os ‘poderes do mal’ quando

chegasse a hora.



180

CONSIDERACOES FINAIS

A religido sempre existiu na forma de ideias sobre poderes sobrenaturais que orientam
a vida das pessoas. Ela pode ser vista como uma necessidade para algumas pessoas ou ainda
um meio para justificar certos aspectos sociais para outras. A pratica religiosa, a0 mesmo
tempo que permite a interagdo entre as pessoas € os poderes sobrenaturais, por meio de rituais
e cultos, permite a interacdo entre as pessoas de uma mesma comunidade religiosa ou nao.
Nao estamos querendo dizer aqui, que somente pessoas que praticam uma mesma religido se
comunicam entre si, mas sim que as afinidades religiosas tém o poder de juntar as pessoas e
até mesmo orientd-las para uma determinada direcdo. A pratica religiosa, dessa forma, inclui
cerimoOnias e rituais, € no caso das religides tratadas por esta pesquisa, essas praticas se
tornam dificeis de rastrear, mas, as vezes, essas agdes deixaram alguns vestigios materiais,
para que possamos entender como as sociedades antigas tratam os deuses, porém, em muitos
casos, as praticas religiosas vao sobreviver apenas nas fontes literdrias e estas fontes, em sua
maioria possui o empecilho de serem fontes escritas em um periodo muito posterior e ainda

conter, em maior ou menor grau, a visao daqueles que as escreveram.

Para compreender a relagio marcial entre Odinn e seus guerreiros dedicados,
buscamos os vestigios materiais, e de forma mais especifica, os vestigios visuais dessa relagao
que sobreviveram por meio de representacdes em bracteatas, pedras rlnicas, estelas de
Gotland e placas de elmos. No caso desses ultimos resquicios, a relagdo seria ainda mais
recuada no tempo, sendo entdo, uma relacio com o deus Wodan, que com a evolugdo da
religido vai resultar no culto ao deus Odinn. Segundo Grislund (2008), em pesquisas que
envolvem a Era Viking, ¢ sempre necessario usar todas as evidéncias disponiveis para obter
uma imagem melhor. Nesse caso, a arqueologia se mostra de grande valia para a construgao
de pesquisas que utilizam os vestigios materiais como fonte, ¢ podemos observar que alguns
campos de pesquisa possuem uma atencao especial no que se refere ao interesse arqueologico.
Os sacrificios, que significam uma comunicagdo com os deuses ¢ 0 mundo sobrenatural,
ocorréncias de locais de culto, e costumes funerarios, indicando ideias do que aconteceu apos
a morte, e timulos, possuem uma aten¢do especial. Nao obstante, estes sdo os locais

principais para se pesquisar na busca pela compreensao das religides do passado.

Nesse cenario, os artefatos também devem ser mencionados, pois alguns deles podem
ser carregados de significados religiosos, e em se tratando das sociedades antigas, diversos

objetos podem estar ligados as religides. Além dos objetos moéveis, no caso da presente



181

pesquisa, temos também o0s objetos imodveis, ilustracdes regulares, que em algum grau
preservaram as crencas sobre a morte, sacrificios ou como as sociedades se relacionam com
determinado deus. Aqui, por exemplo, temos as estelas de Gotland e as pedras runicas, sendo
a iconografia nossa melhor forma de compreender essas religidoes. Como dito ao longo do
trabalho, ao contrario de hoje, que a religido ¢, em alguns momentos, separada da vida
secular, nos periodos aqui trabalhados, ela era uma parte natural de todas as ocupagdes, sendo
intrinseca a todos os ambitos da vida das pessoas. Ainda que as Religides Nordicas Antigas
nao se configurem como um fendmeno estatico, mas sim como uma religido dinamica, esse

aspecto dela era, em certa medida, ‘comum’ a todos que a praticavam.

Olhando para as fontes aqui pesquisadas, podemos compreender que a imagem pode
funcionar como um instrumento de comunicagdo entre as pessoas € como um meio de
preservacdo das praticas religiosas do passado. Assim, tanto os simbolos quanto as imagens
religiosas funcionam como um meio de identificar uma religido, representar os ritos e as
praticas, por exemplo, como também podem funcionar como algo sagrado ou divino, que
pode ser a manifestagdo de uma divindade, espirito ou outro ser sobrenatural, ou consistir em
algo que foi consagrado para servir de oferenda ou sacrificio, dessa forma, a coisa em si
torna-se um simbolo religioso e sagrado. Nesse sentido, podemos tomar as imagens e as
fontes escritas, como um meio de preservacao duravel, em certa medida, ja que a durabilidade
dos materiais garante a sobrevivéncia dos registros deixados por corpos que nao durardo tanto
tempo. As imagens, entdo, seriam uma captura do passado, uma forma de preservacdo das
crengas de culto marcial ligado ao deus Odinn, sendo, desta forma, preservadas em objetos

moveis e grandes monumentos.

Imagens de guerra sdo onipresentes na religido, em varios momentos na historia e na
mitologia das tradigdes religiosas, guerras sdo mencionadas ou aconteceram. Em algumas
mitologias sdo mencionadas guerras travadas entre deuses e outros seres e guerras onde os
deuses estavam de um lado ou do outro entre os participes delas. Grande parte dos
pesquisadores das religides veem o papel da guerra nas tradi¢des religiosas apenas a nivel
metaforico. Dessa forma, quando a religido ¢ abertamente parte da guerra, geralmente seria a
guerra que estd usando a religido. Assim, segundo Juergensmeyer (2020), apenas raramente a

religido se envolve na guerra de forma mais direta.

A cultura material, e em particular os monumentos, podem funcionar como agentes
mnemonicos para a memoria coletiva de grupos sociais e a relagdo humana com a paisagem ¢é

uma experiéncia corporal. Além disso, a cultura material incorpora elementos particulares na



182

paisagem, ou seja, nesses processos, ¢ a cultura material que traz a memoria para um lugar
(Lund, 2020). A memoria nas culturas primitivas ¢ geralmente considerada baseada na cultura
oral, mas os arquedlogos tém enfatizado repetidamente a importancia da cultura material
como veiculo da memoria. A cultura oral nunca foi apenas oral, visto que as tradi¢cdes orais
geralmente se baseavam e interagiam com o mundo material ao redor, por exemplo,
paisagens, monumentos, assentamentos ¢ objetos. Também ¢ importante enfatizar que
existiam diferentes formas de memoria. A importancia dos objetos mostra que a cultura
material era um veiculo importante para a lembranga. Segundo Andrén (2013), a cultura oral

ndo existe de forma unica, isolada e por si s6, mas estava inserida em referéncias a objetos,

imagens, monumentos e lugares.

Podemos entender a cultura material como a materializacao das identidades sociais,
politicas e religiosas da sociedade que as produziu. Sendo essa cultura material a
representacdo por meio de imagens, das compreensdes que as sociedades tinham sobre o
mundo. As imagens nas estelas sdo especiais e caracteristicas de Gotland, embora haja
semelhancas formais com imagens contemporaneas da Escandindvia e das Ilhas Britanicas.
Muitos motivos nas estelas gotlandesas ocorrem apenas uma ou duas vezes € ndo tém
paralelos préximos, nem nas estelas gotlandesas nem em outros portadores de imagens
contemporaneos. Uma questdao enfrentada nessa pesquisa, foi a utilizagdo das imagens em um
primeiro plano e ndo de forma secundaria ou de forma complementar as fontes escritas, ja
que, como foi discutido no capitulo 1, as imagens, as fontes materiais, s3o ‘mudas’ em um
primeiro momento, sendo necessario um movimento maior para compreendé-las. A relacao
entre objetos, imagens e fontes escritas, pode ser, entdo, problematica por mostrar auséncias
ou diferengas entre o que esta escrito € o que esta representado. Ainda assim, as diferentes
expressdes humanas podem ser consideradas, dessa forma, como representacdes do passado,
ou como analogias contemporaneas entre si. E, no ambito da cultura material, ela teria a
mesma capacidade de reproduzir o passado no presente, transmitir o conhecimento cultural de
uma sociedade para outra da mesma forma que as fontes escritas, porém, nesse tipo de

material as ressalvas e cuidados de interpretacdo sdo diferentes.

Nos voltando para as fontes, aqui analisadas, as imagens nas estelas sdo usadas para
ilustrar mitos e fendmenos culturais relacionados as Sagas Islandesas e para lancar luz sobre
crengas € costumes religiosos que prevaleceram por um longo periodo sendo, entdo,
consideradas ndo apenas como uma contraparte ilustrada das Sagas Islandesas, mas também

como ilustrativas da poesia germanica medieval, funcionando como reflexo das versdes



183

antigas e/ou locais das narrativas e lendas em questdo. Dessa forma, elas forneceriam um
importante corpo material para pesquisas com o foco religioso e cultural, porém, muitas
pesquisas ainda podem e devem ser feitas, tendo em vista que as imagens das estelas podem
gerar interpretagoes diferentes das feitas inicialmente, principalmente com o uso de novas
técnicas de analise das imagens contidas nelas. Ainda assim, Kitzler Ahfeldt (2013), aponta
duas qualidades masculinas para elas, sendo heroismo e sabedoria, onde essas duas qualidades
sdo partes importantes da honra masculina, onde essas imagens significariam a honra do

homem morto e sua ligagdo com o deus Odinn.

Segundo Helmbrecht (2012), uma comunicagdo continua entre os vivos € 0s mortos
pode ter sido mantida pelas atividades rituais realizadas junto as estelas. As imagens nas
estelas ajudariam as pessoas, que se reuniam nos locais onde elas estavam, a relembrar e
reverbalizar historias heroicas e mitologicas tradicionais, ou seja, seria um conhecimento
importante que precisava ser recontado de geracdo em geragdo para nao ser esquecido, o que
reforca um carater ‘pedagdgico’, mas de preservagdo das nogdes sobre vida e morte dessa
sociedade nesse periodo. Dessa forma, a utilizacdo de imagens para preservacdo de historias
mitoldgicas e heroicas, nas estelas que estdo conectadas ao passado e ao dominio dos mortos,
se mostra como um jeito unico e tipico da Era Viking em Gotland. As estelas de Gotland
podem, nesse sentido, serem interpretadas como expressOes materiais sobreviventes de uma
cultura material imagética do periodo na ilha de Gotland, além disso, se mostram como uma
oportunidade tinica de aprender algo sobre o que eles entendiam acerca do Outro Mundo e o
destino dos mortos, sendo possivel, também a comparagdo das imagens ilustradas nas estelas

com algumas fontes literarias sobreviventes.

As andlises da cultura material nessa pesquisa, mostraram diversas figuracdes
incluindo simbolos que fazem referéncia, a uma ideologia tripartite, conforme explicitado no
capitulo 3. Essa simbologia estava intrinsecamente ligada ao deus Odinn ou relacionado ao
seu culto. Segundo Main (2020), ao longo da Idade do Ferro e até o final da Era Viking, ha
uma simbologia tripartite, expressas em triquetras, triskelions e o valknut (presentes nos
objetos aqui analisados), que ¢ recorrente na arte, nos artefatos e nos costumes funerarios, o
que indicariam uma correlacdo com a morte e a vida apds a morte, liminaridade, cosmologia,
rituais ou destino. A partir dos simbolos presentes nos artefatos € monumentos e deles
proprios, entendemos que eles foram utilizados principalmente entre as camadas
aristocraticas, sugerindo alguma importincia abrangente atribuida a eles pela elite. Dessa

forma, o simbolismo tripartite em geral, seria um fendmeno exclusivamente aristocratico,



184

estando presente em varias tradi¢cdes indo-europeias e, nos atendo ao recorte desta pesquisa, a
sociedade e aos objetos aqui em foco, ha uma clara associagdo com os niimeros trés € nove,
usados frequentemente em contextos de sacralidade e morte ¢ essa ideologia tripartite
ocorrem em um contexto distintamente aristocratico. Sem duvida, o deus mais associado ao

simbolismo tripartido na mitologia nérdica é o deus Odinn, o deus da elite.

Os materiais que expressam a ideologia tripartite da elite na Idade do Ferro podem ser
classificados em duas categorias: artefatos, incluindo joias, bracteatas, moedas, armas e
objetos organicos € monumentos, estelas e pedras runicas. Os simbolos encontrados em
artefatos e monumentos, indicam um quase monopolio da elite sobre tal simbolismo (Main,
2020). As bracteatas eram importantes simbolos de status da elite e, tanto nas bracteatas
quanto nas estelas, sdo encontrados motivos de figuragcdo tripla, nas bracteatas, eles estdo
colocados proximos a figura quadrupede, que geralmente ¢ interpretada como um cavalo, e
proximo a cabega da figura humana representada nelas. E de forma semelhante, o valknut e a
triquetra também estdio em contextos associados a Odinn. Segundo Main (2020), as bracteatas
com esse simbolismo seriam uma outra manifestacdo da ideologia tripartite da elite, com

conexdes com o culto ao deus Odinn e o Outro Mundo.

No Periodo Vendel ¢ na Era Viking, a combinagdo de imagens ¢ objetos que os
portavam ndo era arbitraria. A maioria das figuragdes estava atrelada a categorias especificas
de objetos, o que indica que uma determinada figuracdo tinha funcgdes especificas para o
objeto que carregava a imagem e a fun¢do dessa imagem estava intimamente ligada ao objeto
e seu significado. No caso das estelas, as imagens estavam conectadas ao propdsito das pedras
como monumentos publicos. Além de monumentos publicos eram mecanismos de
preservacao, memoria e continuidade, da religido praticada durante o periodo e de uma cultura
guerreira que acreditava em uma recompensa apods grandes feitos guerreiros. Elas
funcionariam, entdo, como uma ligagdo entre o passado e o presente, € 0 mundo dos vivos ao
dominio dos mortos, sendo grandes e visiveis, elas estruturavam a paisagem cultural. Para
esse proposito, foram escolhidos motivos da mitologia ou lendas heroicas bem conhecidas,
eventos que se pensava terem ocorrido em um passado distante (Helmbrecht, 2012). No caso
das pedras rlnicas, além da fun¢cdo memorialista de carater familiar, as pedras rinicas também
possuiam uma fungao publica de salvaguardar a memoria de membros de uma comunidade e,
além dessas fungdes, segundo Oliveira (2022), as pedras rinicas também tiveram uma fungao
religiosa a nivel simbdlico. As pedras runicas, enquanto cultura material, podem mostrar os

aspectos centrais das formas pelas quais os humanos interagiam fisicamente com elas e



185

usavam a materialidade das pedras para encontrar novas formas de entender as relagdes

sociais entre os vivos e os falecidos em um periodo préximo a conversao ao cristianismo.

As bracteatas enquanto um amuleto, ndo apenas dizem algo sobre as crencas religiosas
de quem a usa, mas também fala sobre o status social e conceitos de ostentacao aristocratica.
Assim, elas podem ter multiplos significados, se considerarmos as diversas razdes pelas quais
as pessoas as usaram, nas amplas areas de espago e época em que sdo encontradas. As
bracteatas encontradas em tesouros no sul da Escandinédvia, podem ter sido usadas de forma
diferente dos exemplos descobertos em tumulos de mulheres na Inglaterra e no continente.
Exemplares de diferentes inscrigdes podem ter sido usadas de diversas maneiras e por
diversos subconjuntos da populacdo. Elas, entdo, tinham multiplos significados para aqueles
que as usavam, ndo apenas religiosos, mas também sociais, como portadoras de status elevado

e marcadores de idade e género.

Como existem variagdes regionais de motivos preferidos, com alguns sendo usados
apenas por um curto periodo, outros por muito mais tempo, podemos supor que o0S
significados mudaram ao longo do tempo. Segundo Helmbrecht (2007/2008), as
representacdes imagéticas, nessas sociedades orais, sao uma forma especial de tradi¢do, que
ndo devem ser consideradas um corpus passivo de ilustragdes referentes a conhecimentos e
ideias ja fixados na forma escrita. Nesse sentido, as bracteatas refletem as variagdes regionais
de imagens e variagdes regionais em detalhes técnicos, também refletindo um mosaico das
crencas € dos usos expressos em imagens e palavras. Ao mesmo tempo, as bracteatas, como
categoria de achados e como imagens individuais, testemunharam contatos da elite, dentro e
fora da Escandindvia. Além disso, as imagens sempre refletem uma parte da identidade de

seus proprietarios, ilustrando certos aspectos de como eles veem o mundo.

A adocdo e a troca de imagens sdo, de fato, uma forma de comunica¢do por meio de
imagens, possuindo, essa comunicagdo, muitas caracteristicas sociais, politicas e religiosas
comuns. Como dito anteriormente, hda um certo receio no que diz respeito ao uso de uma
cultura material nos estudos de religido, o que faz com que grande parte dos estudos com foco
em religido, acabem por colocar os objetos e coisas materiais, fora do seu campo habitual de
investigacdo. Assim, os elementos ndo materiais da religiosidade, como experiéncias
religiosas, crencas, doutrinas, historia textual, mitologia etc., sdo o foco de grande parte das
pesquisas. Quando usados em trabalhos, os aspectos, especificamente materiais, da religido
sdo examinados sob o aspecto de arte religiosa ou ainda como simbolismo, sendo vistos, ainda

de forma secundaria.



186

Os monumentos adquirem, assim, usos ¢ reusos de multiplos trabalhos que lhes
atribuem significados, interpretagdes e reinterpretacdes que tornam os artefatos arqueoldgicos,
elementos para o entendimento dos aspectos materiais das religides. Os artefatos
arqueologicos se tornam, assim, auxiliadores da materializagao da religido, sendo a relagdo
entre objetos, imagens e fontes escritas, um caminho para se compreender as religides
praticadas no periodo aqui analisado. As diferentes expressdes humanas, podem ser
consideradas como varias representacdes do passado, ou como analogias contemporaneas
entre si. Ao correlaciond-las ou contrasta-las entre si, novos tipos de contextos mais ou menos
contraditérios podem ser construidos. E esses contextos serdo Unicos para a arqueologia

historica, e significativos acima de tudo dentro da situagdo espacial e temporal que ¢ estudada.

Apreendemos e compreendemos diversos aspectos sobre a crenga em uma recompensa
apds morte, por parte dos guerreiros que morriam de forma heroica, nesta pesquisa. Essa
crenga estava intimamente ligada ao deus Odinn, e sendo, esse culto, presente na cultura
material que aqui foi utilizada como fonte. Ainda que alguns detalhes ou significacdes dessas
imagens tenham sido suprimidas ou perdidas, ainda podemos ter uma visdo das crengas e
atitudes populares e da elite. Este estudo, dessa forma, buscou perceber como guerra e religido
ndo sdo, necessariamente, dois campos antagonicos como geralmente ¢ entendido, ou ainda
que determinada religido promova a violéncia e o mal e outra ndo. O que se percebe € que a
relagdo entre guerra e religido ¢ antiga e foi variando ao longo da Histdria e acabou sendo
moldada por pensamentos internos e externos, por dogmas, crengas, ritos e até mesmo
decisdes pessoais de seus fiéis e representantes religiosos. Por outro lado, mesmo religides
ditas pacificas apresentam seus momentos de violéncia que foram, de alguma forma,

legitimadas pela crenga.

A pesquisa nos permitiu ainda compreender como a guerra estava atrelada, sobretudo,
ao ambito religioso por meio da cultura material. Pretendemos entdo, mostrar que objetos e
monumentos podem contar parte, ou aspectos especificos das religides e da cultura guerreira
dessa sociedade, ndo sendo eles, ‘objetos soltos’, criados apenas como ilustragdo. Se
mostrando, dessa forma, como uma importante fonte para os estudos de religido, cabendo a
cada pesquisador, fazer as perguntas certas para que eles possam se comunicar. Sem davida,
os objetos, artefatos e monumentos, sdo capazes de conter a religido e outros aspectos
culturais da sociedade na qual foram feitos, sendo importante escolher qual o melhor método

a ser utilizado para a leitura desses objetos, como exemplo, o método aqui aplicado se



187

mostrou eficaz para entendermos como esses artefatos e monumentos guardaram partes do

culto odinico.



BIBLIOGRAFIA

FONTES PRIMARIAS

Bracteatas

Bracteatas de Funen, Dinamarca (séculos V-VI)
Bracteata de Vadstena, Suécia (século V)
Seeland-11-C, Dinamarca (séculos V-VI)

Bracteata de Vindelev, Dinamarca (século V)

Estelas de Gotland
Estela GP 21 Ardre Kyrka VIII, Gotland, Suécia, século IX.
Estela GP 390 Stenkyrka Lillbjars III, Gotland, Suécia.

Estela GP0258 (Larbro Téngelgérda I), Suécia, século VIII.

Estela GP 253 Larbro Stola Hammars I, Suécia, século VIII.

Placas de elmos do Periodo Vendel
Elmo de Torsliinda (provincia de Oland, Suécia, século VII)
Elmo de Sutton Hoo (Sutton Hoo, Inglaterra, século VII)

Elmos do cemitério de Valsgdrde (século VII- VIII)

Pedras Runicas
U678- Skoklosters. Uppland, Suécia.
VG56 Killby, Killbyés. Suécia: Viéstergotland.

Ogl181. Ledberg, Ostergdtland, Suécia.

188



189

OBRAS DE REFERENCIA

ANDREEF, Alexander. Gotlandic Picture Stone, hybridity and material culture. In: Cornell,
Fredrik Fahlander (ed.): Archaeologies of social space and interaction. Cambridge:

Cambridge Scholars Press. 2007, pp.242-258.

ANDREEFF, Alexander, POTTER, Rich. Imaging picture stones: Comparative studies of
rendering techniques. In: GOTARC Series A, Gothenburg Archaeological Studies, Vol. 5.
Goteborg 2014.

ANDREN, Anders 1993. Doors to other worlds: Scandinavian death rituals. In: Gotlandic
perspectives, Journal of European Archaeology, Vol 1, pp33-56.

ANDREN, Anders. Tracing Old Norse cosmology: the world tree, middle earth, and the

sun from archaeological perspectives. Lund: Nordic Academic Press, 2014.

ANDREN, Anders. A world of stone: warrior culture, hybridity, and Old Norse cosmology. In:
ANDREN, Anders; JENNBERT, Kristina;, RAUDVERE, Catharina (eds.). Old Norse
Religion in long-term perspectives: origins, changes, and interactions. Lund: Nordic

Academic Press, 2006, pp. 33-38.

ANDREN, Anders; JENNBERT, Kristina; RAUDVERE, Catharina (eds.). Old Norse
Religions in long-term perspectives: origin, changes, and interactions. Lund: Nordic

Academic Press, 2006.

ANDREN, Anders. Archaeology. In. The Pre-Christian Religions of the North: History
and Structures, Volume I, ed. by Jens Peter Schjedt, John Lindow, and Anders Andren,
PCRN-HS 1 (Turnhout: Brepols, 2020) pp. 135-160. BREPOLS PUBLISHERS, 2020.

ANDREN, Anders. Images. In: The Pre-Christian Religions of the North: History and
Structures, Volume I, ed. by Jens Peter Schjedt, John Lindow, and Anders Andren, PCRN-
HS 1 (Turnhout: Brepols, 2020) pp. 161-193. BREPOLS PUBLISHERS, 2020.

ANDREN, Anders. The Spatial and Temporal Frame. In: The Pre-Christian Religions of the
North: History and Structures, Volume I, ed. by Jens Peter Schjedt, John Lindow, and
Anders Andren, PCRN-HS 1 (Turnhout: Brepols, 2020) pp. 205-214. BREPOLS
PUBLISHERS, 2020.

ANDREN, Anders. Places, Monuments, and Objects: The Past in Ancient Scandinavia. In:
Scandinavian Studies, Vol. 85, No. 3, 2013. pp. 267-281



190

AXBOE, Morten. The chronology of the Scandinavian gold bracteates. In: HINES, John;
Karen Hoilund, NIELSEN; SIEGMUND, Frank (eds). The pace of change: studies in early-
medieval chronology. Oxford books, 1999.

AXBOE, Morten. Amulet Pendants and a Darkened Sun on the Function of the Gold
Bracteates and a Possible Motivation for the Large Gold Hoards. In: KVHAA Konferenser
51. Stockholm 20011, 19-136

AXBOE, Morten. The World’s largest Gold Bracteate: A brief presentation of the Migration
Period gold hoard from Vindelev, Denmark. In: The European Archaeologist — Issue 74,
Autumn, 2022.

AYOUB, Munir Lutfe. GodKkynningr: o rei escandinavo como ponte entre deuses e
homens. 2013. 135 f. Dissertacdo (Mestrado em Historia) - Pontificia Universidade Catdlica
de Sao Paulo, Sao Paulo, 2013.

AYOUB, Munir Lutfe. Bracteatas. In:. LANGER, Johnni (org.). Dicionario de Histéria e
Cultura da Era Viking. Sao Paulo: Hedra, 2017. p. 107-10.

BAITELLO JUNIOR, Norval. A era da iconofagia: reflexdes sobre imagem, comunicacio,

midia e cultura. Sao Paulo: Paulus, 2014.

BELLOTTI, Karina Kosicki. Historia das religides: conceitos e debates na Era
Contemporanea. In: Historia: Questoes & Debates, Curitiba, n. 55, p. 13-42, jul./dez. 2011.
Editora UFPR.

BERTELSEN, Lise Gjedsse. The Cross Motif on Late Viking Age Art Picture Runestones in
Vistergotland. In: Lund Archaeological Review 20 (2014), pp. 55-78.

BRADLEY, Jill. Building a Visual Vocabulary. In. The Retrospective Methods Network n. 4,
31-39.2012.

CARP. Richard M. Material Cultura. In. STRAUSBERG, Michael; ENGLER, Steven (eds).
Handbook of Research Methods in Religious Studies, London: Routledge, 2011, p. 474-90.

CRUZ, Eduardo R. Estatuto epistemologico da Ciéncia da Religido. In. PASSOS, J. D;
USASRKI, F. (Org.) Compéndio de Ciéncia da Religido. Sao Paulo. Paulinas/Paulus. 2013,
p. 37-49.

DAVIDSON, Hilda R. Ellis. Myths and symbols in pagan Europe: early Scandinavian and

Celtic religions. Syracuse: Syracuse University Press, 1988.



191

DAVIDSON, Hilda R. Ellis. The Lost Beliefs of Northern Europe. London and New York:
Routledge, 1993.

DROOGAN, Julian. Religion, Material Culture and Archaeology. Bloomsbury Advances in
Religious Studies, 2013.

DUBOIS, Thomas A. The Nordic religions in the Viking Age. Philadelphia: University of

Pennsylvania Press, 1999.

FUGLESANG, Signe Horn. Iconographic traditions and models. In. Scandinavian imagery.
13th International Saga Conference, Durham University, 2006.

GAIMSTER, Mirit. Vendel period bracteates on Gotland on the significance of Germanic art.
In. Acta Archaeologica Lundensia, Series in 8°, 27. Almqvist & Wiksell Int., Year: 1998.

GARDELA, Leszek. Miniatures with nine studs: Interdisciplinary explorations of a new type
of Viking Age artefact. In: Fornviinnen 117. Stockholm. 2022

GRASLUND, Anne-Sofie. The material culture of Old Norse Religion. In: BRINK, Stefan;
PRICE, Neil (eds.). The viking World. London: Routledge, 2008, pp. 249-256.

GRAHAM-CAMPBELL, James. World of art: Viking Art. London: Thames & Hudson,
2021.

GUBER, Sonja. Die Bildsteine Gotlands der Volkerwanderungs- und Vendelzeit als
Spiegel friihgeschichtlicher Lebenswelten. BAR International Series 2257. BAR
Publishing, Oxford, 2016.

HADLEY, D.M. Warriors, heroes and companions: negotiating masculinity in Viking-Age
England. In: CRAWFORD, S.; HAMEROW, H., (eds.). Anglo-Saxon Studies in
Archaeology and History. Oxford University School of Archaeology, 2008. pp. 270-284.

HANEGRAAFF, Wouter J. Defining religion in spite of History. In: PLATVOET, Jan G.
(Org.): MOLENDIJK, Arie L. (Org.). The pragmatics of defining religion: contexts,
concepts and contests. Leiden: Brill, 1999, p. 337-378.

HARVEY, John. Visual Culture. In. STRAUSBERG, Michael; ENGLER, Steven (eds).
Handbook of Research Methods in Religious Studies, London: Routledge, 2011, p. 502—
22.



192

HASSNER, Ron E.; HOROWITZ, Michael. Debating the role of religion in war. In:
International Security, Vol. 35, No. 1 (Summer 2010), pp. 201-208. Published by MIT
Press. 2010.

HEDEAGER, Lotte. Iron Age myth and materiality: an archaeology of Scandinavia, ad
400 —1000. Abingdon: Routledge, 2011.

HEDEAGER, L. (2015). For the Blind Eye Only? Scandinavian Gold Foils and the Power of
Small Things. Norwegian Archaeological Review, 48(2), 129-151.
https://doi.org/10.1080/00293652.2015.1104516.

HELMBRECHT, Michaela. Figures with Horned Headgear: A Case Study of Context
Analysis and Social Significance of Pictures in Vendel and Viking Age Scandinavia. In: Lund

Archaeological Review 13- 14 (2007-2008), pp. 31-54.

HELMBRECHT, Michaela. “A Man’s World”. The Imagery of the Group C and D Picture
Stones. In: Gotland’s Picture Stones: Bearers of an Enigmatic Legacy. Gotlindskt arkiv,

Historical Museum Association, Volume 84, 2012

HOCK, Klauss. O que ¢ religido? In: Introdug¢ido a Ciéncia da Religido. Sao Paulo: Loyola,
2010, p.17-30.

HOLMAN, Katherine. Historical dictionary of the Vikings. Langham, Maryland: The

Scarecrow Press Inc., 2003.

HULTGARD, Anders. The religion of the nordics. In: BRINK, Stefan (ed.). The Viking
World. London/New York: Routledge, 2008, p. 212-218.

HULTGARD, Anders. Myth on Stone and Tapestry: Ragnargk in Pictures? In: : EDHOLM,
Klas et al (Eds). Myth, Materiality, and Lived Religion in Merovingian and Viking
Scandinavia. Stockholm: Stockholm University Press, 2019

IMER, L. Rune Stones. National Museum of Denmark: Danish Prehistory. Copenhagen:
The National Museum, 2016, p. 270-279.

JENNBERT, Kristina. Archaeology and Pre-Christian Religion in Scandinavia. In. Current
Swedish Archaeology 8, 2000, pp.127-142.

JENNBERT, Kristina. Animals and humans: recurrent symbiosis in archaeology and Old

Norse religion. Lund: Nordic Academy Press, 2011. (Védgar Till Midgard, 14).


https://doi.org/10.1080/00293652.2015.1104516

193

JOLY, Martine. Introdu¢do a andlise da imagem. Tradu¢do de Marina Appenzeller.

Campinas, SP: Papirus, 1996.

KARNELL, Maria Herlin. Gotland’s Picture Stones: Bearers of an Enigmatic Legacy.

Gotlandskt arkiv, Historical Museum Association, Volume 84, 2012.
KEEGAN, John. Uma histéria da Guerra. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2006.

KITZLER AHFELDT, Laila. 3D scanning of Gotland picture stones with supplementary
material: digital catalogue of 3D data. In: Journal of Nordic archaeological science. volume

(18), s. 55-65, 2013.

KNUTSON, Sara Ann. The Materiality of Myth: Divine Objects in Norse Mythology. In:
Temenos. Vol. 55 No. 1 (2019), 29-53.

LANGER, Johnni. Odin: uma histéria arqueoldgica da Dinamarca Viking. Petropolis, RJ:
Vozes, 2024.

LANGER Johnni; ALVES, Victor Hugo Sampaio. Sacred signs, divine marks: geometric
religious symbols in Viking Age Scandinavia. In: Revista Medievalis, v.13, n.1, p. 1-33, 2024

LANGER, Johnni. As Religides Nordicas da Era Viking: simbolos, ritos e deuses.
Petropolis, RJ: Vozes, 2023.

LANGER, Johnni. Simbolismo da aguia germanica. In. LANGER, Johnni (org.). Dicionario
de Historia das Religioes na Antiguidade e Medievo. Petropolis, RJ: Vozes, 2020.

LANGER, Johnni. Religido. In: LANGER, Johnni (org.). Dicionario de Historia e Cultura
da Era Viking. Sao Paulo: Hedra, 2017. p. 591-601.

LANGER, Johnni. A Religides Nordicas Antiga: conceitos e métodos de pesquisa. In. Rever,
vol.16, 2016, pp. 118-143.

LANGER, Johnni. Uma breve historiografia dos estudos brasileiros de Religides Nordicas
medieval. In: Revista Horizonte, Belo Horizonte, v. 14, n. 43, p. 909-936, jul/set. 2016.

LANGER, Johnni. A Arqueologia da Religides Nordicas na Era Viking: Perspectivas Teoricas
e Metodologicas. In. Revista Signum, 2015, vol. 16, n. 1, pp. 4-27.

LANGER, Johnni. Pedras pintadas de Gotland (estelas). In. LANGER, Johnni (org.).
Dicionario de mitologia nérdica: simbolos, mitos e ritos. Sdo Paulo: Hedra, 2015, p. 361-
368.



194

LANGER, Johnni. Amuletos Magicos. In. LANGER, Johnni (org.). Dicionario de mitologia

nordica: simbolos, mitos e ritos. Sao Paulo: Hedra, 2015, p. 29-32. 19

LANGER, Johnni. Simbolos religiosos dos Nordicos: guia iconografico. In: Revista Historia,

imagem e narrativas. N°11, outubro 2010.
LANGER, Johnni. As estelas de Gotland. In. Brathair 6(1), 2006, pp. 10-41.

LINDOW, John. Norse Mythology: a guide to the Gods, Heroes, Rituals, and Beliefs.
Nova lorque: Oxford University Press, 2001.

LUND, Julie. Rune Stones as Material Relations in Late Pagan and Early Christian South
Scandinavia. In: Danish Journal of Archaeology, Vol 9, 1-20, 2020.

MACLEOD, Mindy; MEES, Bernard. Runic Amulets and Magic Objects. The Boydell
Press, Woodbridge, 2006.

MAIN, Austin. The Tripartite Ideology: Interactions between threefold symbology,
treuddar and the elite in Iron Age Scandinavia. Master Thesis, Uppsala University, 2020.

MARTIN, Toby F., and Wendy MORRISON, eds. Barbaric Splendour: The Use of Image
Before and After Rome. Archaeopress, 2020.

MIRANDA, Pablo Gomes de. Guerra e identidade: um estudo da marcialidade no
Heimskringla. Dissertagdao de Mestrado em Historia e Espagos, Universidade Federal do Rio

Grande do Norte, 2014.

MIRANDA, Pablo Gomes de. Anéis. In: Dicionario de mitologia nordica: mitos e ritos.

Sdo Paulo: Hedra, 2015, pp: 33-36.

MIRANDA, Pablo Gomes de. Nordicos da Era Viking (religido). In. LANGER, Johnni (org.).
Dicionario de Historia das Religioes na Antiguidade e Medievo. Petropolis, RJ: Vozes,

2020.

MUCENIECKS, André S. Runas. In: Dicionario de mitologia nordica: simbolos, mitos e

ritos. Sao Paulo: Hedra, 2015, p. 29-32.

NORDBERG, Andreas. Configurations of Religion in Late Iron Age and Viking Age
Scandinavia. In: EDHOLM, Klas et al (Eds). Myth, Materiality, and Lived Religion in
Merovingian and Viking Scandinavia. Stockholm: Stockholm University Press, 2019, p.
339-360.



195

NORDGREN, Ingemar. The Well Spring of the Goths: About the Gothic Peoples in the

Nordic Countries and on the Continent. Lincoln, Nebraska: iUniverse, 2004.

OEHRL, Sigmund. New Iconographic Interpretations of Gotlandic Picture Stones Based on
Surface Re-Analysis. In: Gotland’s Picture Stones: Bearers of an Enigmatic Legacy, vol.

84, 2012.

OEHRL, Sigmund. Re-Interpretations of Gotlandic Picture Stones Based on the Reflectance
Transformation Imaging Method (RTI): Some Examples. In: WIKSTROM AF EDHOLM, K.,
JACKSON Rova, P.; NORDBERG, A.; SUNDQVIST, O.; ZACHRISSON, T. (eds.). Myth,
Materiality, and Lived Religion: In Merovingian and Viking Scandinavia. Pp. 141-189,
2019. Stockholm: Stockholm University Press. 2019.

OEHRL, Sigmund. Horned ship-guide — an unnoticed picture stone fragment from Stora Valle

in Rute, Gotland. In: Fornvinnen. 2016(111):1s. p. 53-55

OEHRL, Sigmund. Documenting and interpreting the picture stones of Gotland: Old
Problems and New Approaches. In: Current Swedish archaeology, vol. 25, 2017.

OEHRL, Sigmund; FERGUSSON, Michael. A new edition of the Gotlandic picture stones. In:
LUDOWICI, Babette; POPPELMANN, Heike (Ed.). New Narratives for the First
Millennium AD? Alte und neue Perspektiven der archiologischen Forschung zum 1.

Jahrtausend n. Chr.. Braunschweig: Braunschweigisches Landesmuseum, 2022. p. 201-226.

OEHRL, Sigmund; HELMBRECHT, Michaela. Iconography In: Gotlandic Picture Stones —

The online edition.

OLIVEIRA, Leandro Vilar. A guardia dos mortos: um estudo do simbolismo religioso da
serpente em monumentos da Era Viking (sécs. VIII-XI). Tese de doutorado em Ciéncias

das Religides, Universidade Federal da Paraiba, 2020.

OLIVEIRA, Leandro Vilar. Monumento aos mortos: um estudo sobre a fungdo religiosa em
pedras rinicas no final da Era Viking (séc. XI). In: Revista M. Estudos sobre a morte, os

mortos e o morrer, [S. 1.], v. 7, n. 14, p. 483-503, 2022.

OLIVEIRA, Ricardo Wagner Menezes de. Arte. In: LANGER, Johnni (org.). Dicionario de
Historia e Cultura da Era Viking. Sao Paulo: Hedra, 2017. p. 67-73.

PAGE, Raymond. Runes and Runic Inscriptions. London: Boydell Press, 1999.

PALS, Daniel L. Nine Theories of Religion. New York: Oxford University Press, 2015.



196

PENTZ, Peter. New finds from the shamanic battlefield? In: Forn Vinnen: Journal of
Swedish Antiquarian Research (2023/1).

PESCH, Alexandra. Gold Bracteates and Female Burials: Material Culture as a Medium of
Elite Communication in the Migration Period. In: Quast, D. (ed.), Wiebliche eliten in der
friihgeschichte: female elites in protohistoric Europe. Verlag des Romisch-Germanischen
Zentralmuseums Internationale Tagung vom 13. bis zum 14. Juni 2008 im RZGZM im

Rahmen des Forschungsschwerpunktes “Eliten”. Mainz, 2011.

POPOVSKI, Vesselin; REICHBERG, Gregory M.; TURNER, Nicholas (edited). World

religions and norms of war. United Nations University, 2009.

PERABO, Lyonel D. The Image of Seidor in Old Icelandic Literature: Consistency or
Variation? Supervisor: Terry Gunnell. 2014.

PEREIRA, Maria Cristina Correia Leandro. Algumas questdes sobre arte e imagens no
ocidente medieval. In: VIII Ciclo de estudos antigos e medievais e IX Jornada de estudos
antigos e medievais, 2010, Rio de Janeiro. Atas Eletronicas da VIII Semana de Estudos
Medievais do Programa de Estudos Medievais da UFRJ - Edi¢do Especial. Rio de Janeiro:
Programa de Estudos Medievais, 2010. v. 1. p. 1-29.

PETERS, José Leandro. A Historia das Religides no contexto da Histéria Cultural. In: Faces
de Clio, Juiz de Fora, v. 1, n. 1, 2015, p. 87-104.

PRICE, Neil S. The Viking way: religion and war in late Iron Age Scandinavia. Uppsala,
Uppsala University Press, 2002.

PRICE, Neil, and Paul MORTIMER. ‘An Eye for Odinn ? Divine Role-Playing in the Age of
Sutton Hoo’. In: European Journal of Archaeology, 17 (2014), 517-38.

PRICE, Neil. The Viking Way: Magic and mind in late Iron Age Scandinavia. United
Kingdom, Oxbow Books, 2019.

PRICE, Neil, and Ben RAFFIELD. The Vikings. London, Routledge, 2023.

PROWN, Jules David. “Mind in Matter: An Introduction to Material Culture Theory and
Method”. In: Winterthur Portfolio, vol. 17, no. 1, 1982, pp. 1-19. JSTOR,
http://www.jstor.org/stable/1180761. Acessado 29 Sep. 2022.



197

RAUDVERE, Catharina & SCHJ@DT, Peter (orgs.). More than mythology: narratives,
ritual, practices and regional distribution in pre-christian scandinavian religions. Lund:

Nordic Academic Press, 2012.

ROOD, Joshua. Ascending the Steps to Hlidskjalf: The Cult of Odinn in Early

Scandinavian Aristocracy. Dissertacio. Félagsvisindasvid Haskola Islands, 2017.

ROSS, Margaret Clunies. Images of norse Cosmology. In: ANLEZARK, Daniel (eds.).
Myths, Legends and Heroes: Essays on Old Norse and Old English Literature. Toronto:
University of Toronto, 2011.

SAWYER, Birgit. The Viking-age rune-stones: custom and commemoration in early

medieval Scandinavia. Oxford: Oxford University Press, 2000.

SCHJODT, J. P. Mercury — Wotan — Odinn : One or Many? In: Wikstrom af Edholm, K.;
Jackson Rova; P., Nordberg, A.; Sundqvist, O.; Zachrisson, T. (eds.) Myth, Materiality, and
Lived Religion: In Merovingian and Viking Scandinavia, pp. 59-86. 2019.

SCHIJODT, J. P. Theoretical consideration. In. The Pre-Christian Religions of the North:
History and Structures, Volume I, Jens Peter SCHJ@DT; John LINDOW; Anders ANDREN
(eds.), PCRN-HS 1 (Turnhout: Brepols, 2020) pp. 1-39. Brepols Publishers, 2020.

SCHJODT, J. P. Warrior bands. In. The Pre-Christian Religions of the North: History and
Structures, Volume II. Jens Peter SCHIODT; John LINDOW; Anders ANDREN (eds.),
PCRN-HS 2 (Turnhout: Brepols, 2020) pp. 559-587. Brepols Publishers, 2020.

SCHI@DT, J. P. Odinn . In: The Pre-Christian Religions of the North: History and
Structures, Volume III, Jens Peter SCHIGDT; John LINDOW:; Anders ANDREN (eds.),
PCRN-HS 3 (Turnhout: Brepols, 2020) pp. 1123—1194. Brepols Publishers, 2020.

SCHMITT, Jean-Claude. O corpo das imagens: ensaios sobre a cultura visual na Idade

Média. Tradugado de José Rivair Macedo. Bauru: EDUSC, 2007.
TODD, Malcolm. The early Germans. 2nd ed. FSA, 2004.

TORRES- LONDONO, Fernando. Historia das Religides. In: PASSOS, J. D; USASRKI, F.
(Org.). Compéndio de Ciéncia da Religido. Sao Paulo. Paulinas/Paulus. 2013, p. 217-229.

SILVA, Eliane Moura da. Entre religido, cultura e histéria: a escola italiana das religides. In:

Revista de Ciéncias Humanas, Vigosa, v. 11, n.2, p. 225-234. Jul/dez. 2011.



198

WICKER, Nancy L., and Henrik WILLIAMS. “Bracteates and Runes”. In: Futhark:
International Journal of Runic Studies 3 (2012, publ. 2013), 151-213.

WICKER, Nancy L. “Bracteate Inscriptions and Context Analysis in the Light of Alternatives
to Hauck’s Iconographic Interpretations.” In: Futhark: International Journal of Runic

Studies 5 (2014, publ. 2015): 25-43.

WICKER, Nancy L. New Investigations of Migration Period Scandinavian Gold Bracteates
[lluminate Old Finds, and Modern Technologies Reveal New Discoveries. In: Aleksanderia
Studies on Items, Ideas and History Dedicated to Professor Aleksander Bursche on the
Occasion of his 65th Birthday. CIOLEK, Renata; CHOWANIEC, Roksana. Harrassowitz
Verlag. Wiesbaden, 2021.

BINTLEY, Michael D. J.; Thomas J. T. WILLIAMS. ‘Introduction’. In: Michael D. J.
BINTLEY; Thomas J. T. WILLIAMS (eds). Representing Beasts in Early Medieval
England and Scandinavia, Anglo Saxon Studies, 29 (Woodbridge: Boydell), pp. 1-12.
2015.

JENSEN, Bo. ‘Chronospecificities: Period-Specific Ideas about Animals in Viking Age
Scandinavian Culture’. In: Society & Animals, 21: 208-21. 2013.

MATERIA EM SITE E SITES DE CONSULTA

https://www.arild-hauge.com/brakteater.htm

https://www.sciencenorway.no/archaeology-ntb-english-runes/a-gold-coin-that-changes-

history-oldest-known-reference-to-the-norse-god-Odinn -found-in-denmark/2166998

https://www.archaeology.org/issues/519-2307/artifact/11526-artifact-denmark-vindelev-gold-
disk

https://www.arild-hauge.com/brakteater.htm

https://skaldic.ore/m.php?p=skaldic

https://rundata.info/#

https://gotlandicpicturestones.se/s/index/page/homepage



https://www.arild-hauge.com/brakteater.htm
https://www.sciencenorway.no/archaeology-ntb-english-runes/a-gold-coin-that-changes-history-oldest-known-reference-to-the-norse-god-odin-found-in-denmark/2166998
https://www.sciencenorway.no/archaeology-ntb-english-runes/a-gold-coin-that-changes-history-oldest-known-reference-to-the-norse-god-odin-found-in-denmark/2166998
https://www.archaeology.org/issues/519-2307/artifact/11526-artifact-denmark-vindelev-gold-disk
https://www.archaeology.org/issues/519-2307/artifact/11526-artifact-denmark-vindelev-gold-disk
https://www.arild-hauge.com/brakteater.htm
https://skaldic.org/m.php?p=skaldic
https://rundata.info/
https://gotlandicpicturestones.se/s/index/page/homepage



