
  UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA 

CENTRO DE EDUCAÇÃO 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM CIÊNCIAS DAS RELIGIÕES 

MONICY ARAUJO SILVA 

VISUALIZANDO A GUERRA: arte e cultos odínicos na Escandinávia dos séculos VI ao XI 

JOÃO PESSOA 

2025 



MONICY ARAUJO SILVA 

VISUALIZANDO A GUERRA: arte e cultos odínicos na Escandinávia dos séculos VI ao XI 

Trabalho apresentado ao Programa de Pós-

Graduação em Ciências das Religiões da 

Universidade Federal da Paraíba para a obtenção 

do título de doutora em Ciências das Religiões.  

Linha de Pesquisa: Abordagens Filosóficas, 

Históricas e Fenomenológicas das Religiões. 

Orientador: Prof. Dr. Johnni Langer 

JOÃO PESSOA 

 2025 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA 

CENTRO DE EDUCAÇÃO 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM CIÊNCIAS DAS RELIGIÕES 

 

 

VISUALIZANDO A GUERRA: ARTE E CULTOS ODÍNICOS NA ESCANDINÁVIA DOS 

SÉCULOS VI AO XI. 

 

 

 
MONICY ARAUJO SILVA 

 

 

 

Tese apresentada à banca examinadora formada pelos seguintes especialistas. 

 

 

 

 

Johnni Langer 

(orientador) 

 

 

Alberto Robles Delgado 

(membro-externo) 

 

 

 

Sandro Teixeira Moita 
(membro-externo) 

 

 

 

 

Pablo Gomes de Miranda 

(membro-externo) 

 

 

 

Vitor Chaves de Souza 

(membro-interno) 

 

 

 

Aprovada em 30 de julho de 2025. 



 

 

                                        AGRADECIMENTOS 

 

A Deus, pois tudo acontece na forma e no tempo dele. 

Nestes agradecimentos não cabem todas as pessoas que me ajudaram de forma direta 

ou indireta nos caminhos que me trouxeram até aqui, mas sou profundamente grata a todas as 

palavras e ações de cada um, pois foram fundamentais nessas trilhas até aqui. De maneira 

muito especial, agradeço aos meus pais.  

Agradeço profundamente ao meu orientador, que orientou não só esta pesquisa, mas 

toda minha vida acadêmica e por acreditar e incentivar novamente a construção de mais um 

trabalho. Ao grupo de pesquisa NEVE pelas várias trocas de conhecimento que possibilitaram 

a construção desta pesquisa. 

De maneira muito especial e carinhosa agradeço a Raquel de Lourdes de Miranda 

Guedes Pinheiro pela acolhida e cuidados que teve comigo durante os meses da minha 

gravidez durante o doutorado. 

Agradeço ainda, ao Programa de Pós-Graduação em Ciências das Religiões, 

coordenadores e docentes que ajudaram na construção desse estudo e aos funcionários pela 

ajuda na solução dos problemas burocráticos. Por fim, à CAPES, Coordenação de 

Aperfeiçoamento Pessoal de Nível Financeiro, pelo apoio financeiro dado a essa pesquisa. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Para minha deusa, Ártemis. 



 

 

 

 

 

He rides across land, sea, and air from the land of the living 

To the land of the dead. 

… 

He is the bringer of the valiant dead from the battlefield to Valhalla! 

Carry we who die in battle 

Over land and sea 

Across the rainbow bridge 

To Valhalla 

Odin's waiting for me 

… 

On his back the war God Odin rides 

Sword and magic spear held high 

Ride down from Asgard 

To the battlefield 

Bringer of the Valiant Dead 

Who died but never yielded 

Carry we who die in battle 

Over land and sea 

Across the rainbow bridge 

To Valhalla 

Odin's waiting for me 

 

Manowar- Sleipnir (2007) 



 

 

                                                RESUMO 

 

Ao lado do aspecto marcial e das questões religiosas, a arte e as figurações são sem dúvida, as 

características mais discutidas e analisadas no que diz respeito à Escandinávia. Sendo uma 

área rica em imagens, que vão desde pinturas rupestres, passando pelas pedras ilustradas, que 

são exclusivas da ilha de Gotland, e pelas pedras rúnicas, chegamos até às figuras 

tridimensionais de metal e às imagens feitas em metal, ferro, ouro e bronze, como as 

bracteatas que, aqui, serão objetos de análise, bem como as outras citadas. Ainda que toda a 

Escandinávia seja ricamente ilustrada, nas pesquisas feitas sobre o assunto, alguns períodos 

estão mais presentes em face de outros, seja por relevância à pesquisa, seja pelas poucas 

imagens obtidas sobre determinado período e, na presente pesquisa, estamos fazendo um 

recorte que vai do século VI ao século XI. A análise dos vestígios materiais e das Religiões 

Nórdicas Antigas, passa por diversos interesses e intenções que cada autor pretende com sua 

pesquisa, nesta, buscamos compreender a representação de guerreiros e o contexto religioso 

ou ritual no qual essas imagens foram feitas e difundidas, pois ainda que essas imagens não 

sejam expressões diretas da realidade, entendemos que elas nos ajudam a entender as nuances 

dessas religiões e podemos compreender o uso feito desses objetos. Para a construção desta 

pesquisa, partimos da hipótese de que as representações de guerreiros nos monumentos e 

artefatos estão relacionadas ao contexto religioso e ritual, além disso, essas representações 

estão ligadas a ritos de batalhas reais, demostrando um vínculo marcial com o deus Óðinn, e 

ainda como hipótese secundária, da presente pesquisa, entendemos que as figurações mostram 

outros aspectos do culto odínico. Partido dessas hipóteses, a presente pesquisa tem como 

objetivo principal, compreender as formas de representação dos guerreiros e o contexto 

religioso ou ritual, no qual as imagens foram feitas e difundidas e como um dos objetivos 

secundários, analisar os aspectos religiosos e guerreiros na arte e nos achados arqueológicos, 

demostrando um vínculo marcial com os espíritos animais e com o deus Óðinn, revelando um 

outro aspecto importante da Religiões Nórdicas Pré-Cristã voltadas para a guerra. 

Palavras-chave: Cultura Material; Arte: Religião; Guerra; Bracteatas. 

 

 

 

 



 

 

                                              ABSTRACT 

 

Alongside the martial aspect and religious issues, art and figurations are undoubtedly the most 

discussed and analyzed characteristics about Scandinavia. Being an area rich in images, 

ranging from cave paintings, through illustrated stones, which are exclusive to the island of 

Gotland, and runic stones, we reach three-dimensional metal figures and images made in 

metal, iron, gold and bronze, such as the bracteates that, here, will be the object of analysis, as 

well as the others mentioned. Although all of Scandinavia is richly illustrated, in the research 

done on the subject, some periods are more present than others, either due to their relevance 

to the research or due to the few images obtained from a given period and, in the present 

research, we are making a cut that goes from the 6th century to the 11th century. The analysis 

of material remains, and Ancient Nordic Religions involves different interests and intentions 

that each author intends with their research. In this research, we seek to understand the 

representation of warriors and the religious or ritual context in which these images were made 

and disseminated, because even though these images are not direct expressions of reality, we 

understand that they help us understand the nuances of these religions and we can understand 

the use made of these objects. To construct this research, we started from the hypothesis that 

the representations of warriors in the monuments and artifacts are related to the religious and 

ritual context, furthermore, these representations are linked to real battle rites, demonstrating a 

martial link with the god Óðinn , and also as a secondary hypothesis, of the present research, 

we understand that the figurations show other aspects of the Odinic cult. Based on these 

hypotheses, the present research has as its main objective to understand the forms of 

representation of warriors and the religious or ritual context in which the images were made 

and disseminated. As a secondary objective, to analyze the religious and warrior aspects in art 

and archaeological findings, demonstrating a martial link with animal spirits and the god 

Óðinn, revealing another important aspect of Pre-Christian Nordic Religions focused on war. 

Keywords: Material Culture; Art; Religion; War; Bracteates. 

 

 

 

 



 

 

ÍNDICE DE FIGURAS 

 

FIGURA 1: ÖG 178-VADSTENA (FRENTE E VERSO). _________________________________ 52 

FIGURA 2: ÖG 178-VADSTENA ((IK 377,1.) _______________________________________ 53 

FIGURA 3: ÖG 178-VADSTENA (EM DESENHO PARA VISUALIZAÇÃO DAS RUNAS) ___________ 54 

FIGURA 4: BRACTEATA DE TJURKÖ (DR BR75). ____________________________________ 55 

FIGURA 5: DETALHE DA INSCRIÇÃO DA BRACTEATA DE TJURKÖ (DR BR75). ______________ 56 

FIGURA 6: ACHADOS DE BRACTEATAS DE OURO ESCANDINAVAS. _______________________ 57 

FIGURA 7: MAPA DE BRACTEATAS CONTINENTAIS, NUMERADOS DE ACORDO COM IK. _______ 58 

FIGURA 8:FAMÍLIA DE DESIGN B7, CHAMADAS DE BRACTEATAS FEMININAS. ______________ 62 

FIGURA 9: BRACTEATA TIPO A _________________________________________________ 67 

FIGURA 10: BRACTEATA TIPO B. _______________________________________________ 68 

FIGURA 11: BRACTEATA TIPO C.________________________________________________ 68 

FIGURA 12:BRACTEATA TIPO D. ________________________________________________ 69 

FIGURA 13: BRACTEATA TIPO M _______________________________________________ 70 

FIGURA 14: BRACTEATA TIPO M. _______________________________________________ 70 

FIGURA 15: ESTILO ANIMAL DE SALIN. ____________________________________________ 74 

FIGURA 16: IK 58 BRACTEATA DE FUNEN (DR BR42). ______________________________ 78 

FIGURA 17: BRACTEATA DE FUNEN (DR BR43). ___________________________________ 79 

FIGURA 18: DR BR61 SJÆLLAND 2 (IK98). ______________________________________ 81 

FIGURA 19: BRACTEATA DE VINDELEV- FRENTE (SÉCULO V). _________________________ 82 

FIGURA 20: BRACTEATA DE VINDELEV- VERSO (SÉCULO V). __________________________ 83 

FIGURA 21: DEMAIS OBJETOS ACHADOS ENCONTRADOS JUNTOS ÀS BRACTEATAS. __________ 85 

FIGURA 22: O TESOURO DE VINDELEV. FOTO DO MUSEU VEJLE. _______________________ 86 

FIGURA 23: VINDELEV X4. RAIO-X DE SIGNE NYGAARD, KONSERVERINGSCENTER VEJLE. __ 88 

FIGURA 24: DISTRIBUIÇÃO DE TODAS AS REPRESENTAÇÕES COM ELMOS COM CHIFRES. _____ 91 

FIGURA 25: EXEMPLOS DO PRIMEIRO SUBGRUPO. __________________________________ 92 

FIGURA 26: EXEMPLO DO SEGUNDO SUBGRUPO. ___________________________________ 93 

FIGURA 27: EXEMPLOS DO TERCEIRO SUBGRUPO. __________________________________ 95 

FIGURA 28: EXEMPLOS DO QUARTO SUBGRUPO. ___________________________________ 96 

FIGURA 29: EXEMPLO DO QUINTO SUBGRUPO. _____________________________________ 97 

FIGURA 30: EXEMPLO DO SEXTO SUBGRUPO. ______________________________________ 97 

FIGURA 31: PAINÉIS DE ELMOS COM MOTIVO DE UM GUERREIRO COM LANÇAS. ____________ 98 

FIGURA 32:BAINHA DE ESPADA DE GUTENSTEIN, ALEMANHA. ________________________ 99 



 

 

FIGURA 33: DETALHE DO ELMO DE VALSGÄRDE 7._________________________________ 100 

FIGURA 34: PLACA DO ELMO DE TORSLÜNDA, ÖLAND. PERÍODO VENDEL. ______________ 100 

FIGURA 35: PLACAS DE ELMO DE TORSLÜNDA, ÖLAND, SUÉCIA. SÉCULOS VI- VIII, PERÍODO 

VENDEL. ____________________________________________________________ 101 

FIGURA 36: ELMO DE VALSGÄRDE 7, UPPLAND, SUÉCIA, SÉCULO VII. _________________ 103 

FIGURA 37: ELMO DE VALSGÄRDE 7, UPPLAND, SUÉCIA, SÉCULO VII. _________________ 103 

FIGURA 38: RECONSTRUÇÃO DO ELMO DE SUTTON HOO. ___________________________ 104 

FIGURA 39: RECONSTRUÇÃO DO ELMO DE SUTTON HOO. ___________________________ 104 

FIGURA 40: REPRESENTAÇÃO DE UMA AVE NA FRONTE DO ELMO DE SUTTON HOO. ________ 106 

FIGURA 41: ESTELA DE GOTLAND BRO KYRKA I (TIPO A) NA PAREDE DA IGREJA (FOTO DE M. 

EGELER). ____________________________________________________________ 109 

FIGURA 42:CRONOLOGIAS DOS VÁRIOS EDITORES. ________________________________ 112 

FIGURA 43:QUATRO TIPOS DE ESTELAS SEGUNDO ANDRÉN. _________________________ 114 

FIGURA 44: FORMATO GERAL DAS ESTELAS. _____________________________________ 114 

FIGURA 45: ESTELA G21 ARDRE KYRKA VIII, GOTLAND, SUÉCIA, SÉCULO IX-X. ________ 121 

FIGURA 46: ARDRE VIII SOB A TÉCNICA RTI.  FOTÓGRAFO: BENGT A. LUNDBERG. ________ 123 

FIGURA 47: DETALHE 'CENTRAL' DA ESTELA G21 ARDRE KYRKA VIII, GOTLAND, SUÉCIA, 

SÉCULO IX-X. ________________________________________________________ 124 

FIGURA 48: DETALHE DA PARTE SUPERIOR (COM MODIFICAÇÕES) DA ESTELA G21 ARDRE KYRKA 

VIII, GOTLAND, SUÉCIA, SÉCULO IX-X. ____________________________________ 125 

FIGURA 49: ESTELA GP 390 STENKYRKA LILLBJÄRS III, PARÓQUIA DE STENKYRKA. SÉCULO 

VII-X. ______________________________________________________________ 128 

FIGURA 50: DETALHE INFERIOR (COM MODIFICAÇÕES) DA ESTELA GP 390 STENKYRKA 

LILLBJÄRS III ________________________________________________________ 130 

FIGURA 51: GP 339 RUTE ST. VALLE 2. _________________________________________ 131 

FIGURA 52: IMAGEM DE FRAGMENTO DE PEDRA DE STORA VALLE NA PARÓQUIA DE RUTE EM 

GOTLAND (GF C9212:20; RAÄ RUTE 23). IMAGEM RTI, MODO DE RENDERIZAÇÃO 

APRIMORAMENTO. _____________________________________________________ 132 

FIGURA 53: IMAGEM RTI RETOCADA COM ÊNFASE. ________________________________ 132 

FIGURA 54:DETALHE SUPERIOR (COM MODIFICAÇÕES) DA ESTELA GP 390 STENKYRKA 

LILLBJÄRS III ________________________________________________________ 134 

FIGURA 55: ESTELA GP0258 (LÄRBRO TÄNGELGÅRDA I). __________________________ 137 

FIGURA 56: ESTELA GP0258 (LÄRBRO TÄNGELGÅRDA I); MODIFICADA, DETALHE SUPERIOR 139 

FIGURA 57: LÄRBRO TÄNGELGÅRDA I, DETALHES TRAÇADOS NA FOTO DE L. ESHLEMAN. __ 140 



 

 

FIGURA 58:GP 253 LÄRBRO STORA HAMMARS I, PARÓQUIA DE LÄRBRO, SUÉCIA, (700-1000 

D.C.). _______________________________________________________________ 142 

FIGURA 59:GP 253 LÄRBRO STORA HAMMARS I, PARÓQUIA DE LÄRBRO, SUÉCIA, (700-1000 

D.C.); MODIFICADO, DETALHE INFERIOR ____________________________________ 143 

FIGURA 60:GP 253 LÄRBRO STORA HAMMARS I, PARÓQUIA DE LÄRBRO, SUÉCIA, (700-1000 

D.C.); MODIFICADO, DETALHE CENTRAL. ____________________________________ 144 

FIGURA 61:GP 253 LÄRBRO STORA HAMMARS I, PARÓQUIA DE LÄRBRO, SUÉCIA, (700-1000 

D.C.); MODIFICADO, DETALHE SUPERIOR ____________________________________ 146 

FIGURA 62: PLANTA DE PEDRAS RÚNICAS COLOCADAS COMO FUNDAMENTOS PARA OS PILARES 

DO PRESBITÉRIO DA CATEDRAL GÓTICA EM UPPSALA. __________________________ 153 

FIGURA 63: PERFIS DE SERPENTES DE ANNE-SÖFIE GRÄSLUND. ______________________ 155 

FIGURA 64: TIPOS DE CRUZES. ________________________________________________ 158 

FIGURA 65: U678 SKOKLOSTER KYRKA. ________________________________________ 160 

FIGURA 66: U678 SKOKLOSTER KYRKA. ________________________________________ 161 

FIGURA 67: ESQUEMA COMPLETO DA U678 SKOKLOSTER KYRKA MOSTRA AMBOS OS LADOS. 162 

FIGURA 68: U1034 TENSTA KYRKA. ___________________________________________ 164 

FIGURA 69:RUNSTEN SÖ 112. ________________________________________________ 165 

FIGURA 70: SÖ 86. _________________________________________________________ 166 

FIGURA 71:SLM D1-152 – RUNSTEN I SLÄBRO, NYKÖPING. _________________________ 166 

FIGURA 72: VG56 KÄLLBY, KÄLLBYÅS, DETALHE DA FIGURAÇÃO. ____________________ 168 

FIGURA 73: VG56 KÄLLBY, KÄLLBYÅS. ________________________________________ 169 

FIGURA 74: ÖG 181 LADO A. _________________________________________________ 173 

FIGURA 75: ÖG181 LEDBERG FACE OESTE. ______________________________________ 174 

FIGURA 76: ÖG181 LEDBERG LADO B. _________________________________________ 175 

FIGURA 77: ÖG181 LEDBERG, DETALHE LADO B. _________________________________ 178 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

                                                 SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO ___________________________________________________________ 1 

TABELA 1: ESTILOS DE ARTE PRÉ-VIKING _________________________________________ 3 

TABELA 2: ESTILOS DE ARTE DA ERA VIKING _______________________________________ 4 

QUADROS CRONOLÓGICOS DOS OBJETOS EM ANÁLISE _______________________________ 16 

CAPÍTULO 1: RELIGIÕES NÓRDICAS PRÉ-CRISTÃ: CONCEITO, TEORIA E 

MÉTODO _______________________________________________________________ 18 

1.1 RELIGIÕES NÓRDICAS ANTIGAS ____________________________________________ 19 

1.2 APONTAMENTOS TEÓRICOS ________________________________________________ 28 

1.3 SOBRE O MÉTODO _______________________________________________________ 35 

1.4 USO DE OBJETOS E IMAGENS NA RELIGIÃO ____________________________________ 40 

CAPÍTULO 2- PROTEÇÃO NA GUERRA: BRACTEATAS E PLACAS DE ELMOS 47 

2.1 BRACTEATAS: CRONOLOGIA E ANÁLISE _______________________________________ 59 

FLUXOGRAMA 1: TIPOLOGIAS FEITAS NO SÉCULO XIX ______________________________ 60 

FLUXOGRAMA 2: TIPOLOGIA CLÁSSICA E OUTRAS TIPOLOGIAS PARALELAS _______________ 60 

2.1.1 CLASSIFICAÇÃO DE ACORDO COM AS IMAGENS ______________________ 67 

2.1.2 CLASSIFICAÇÃO DE ACORDO COM AS RUNAS _________________________ 71 

2.2 BRACTEATAS: DR BR42, DR BR43, SEELAND II E DE VINDELEV __________________ 73 

2.3 PLACAS DE ELMOS DO PERÍODO VENDEL _____________________________________ 89 

CAPÍTULO 3- VISUALIZANDO A GUERRA: ESTELAS DE GOTLAND ________ 108 

3.1 AS ESTELAS DE GOTLAND: CLASSIFICAÇÃO __________________________________ 111 

3.2 ESTELAS DE GOTLAND: UMA ANÁLISE ______________________________________ 116 

3.3 ESTELA GP 21 ARDRE KYRKA VIII _________________________________________ 121 

3.4 ESTELA GP 390 STENKYRKA LILLBJÄRS III __________________________________ 128 

3.5 ESTELA GP0258 (LÄRBRO TÄNGELGÅRDA I) _________________________________ 137 

3.6 ESTELA GP 253 LÄRBRO STOLA HAMMARS I _________________________________ 142 

CAPÍTULO 4- MONUMENTOS: AS PEDRAS RÚNICAS _____________________ 149 

4.1 PEDRAS RÚNICAS: CONTEXTO HISTÓRICO, CRONOLOGIA E DISTRIBUIÇÃO ____________ 150 

4.2 PEDRAS RÚNICAS: QUESTÕES DE ANÁLISE ___________________________________ 155 



 

 

5.1 U678 SKOKLOSTER KYRKA ______________________________________________ 160 

5.2 VG 56 KÄLLBY, KÄLLBYÅS ______________________________________________ 168 

5.3 ÖG 181 LEDBERG ______________________________________________________ 173 

CONSIDERAÇÕES FINAIS _______________________________________________ 180 

BIBLIOGRAFIA ________________________________________________________ 188 

FONTES PRIMÁRIAS _________________________________________________________ 188 

OBRAS DE REFERÊNCIA ______________________________________________________ 189 

MATÉRIA EM SITE E SITES DE CONSULTA ________________________________________ 198 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



1 

 

INTRODUÇÃO 

 

A partir do século XX, observamos um aumento no número de pesquisas, no Brasil, 

sobre religiosidades da Europa antiga e medieval, principalmente sobre as Religiões Nórdicas 

Antigas, com as primeiras produções acadêmicas sobre o tema começando ainda na década de 

1950. Entre as décadas de 1960 a 1990 temos praticamente uma ausência em pesquisas 

acadêmicas sobre a religiosidade nórdica, porém, a década de 1990 trouxe novas luzes ao 

estudo acadêmico da Escandinávia medieval, principalmente pela multiplicação de 

especialistas, centros de pesquisa e traduções de manuais sobre história e cultura dos nórdicos 

e a popularização da temática por meio da tradução de algumas fontes e estudos sobre 

mitologia nórdica e a tradução de produções estrangeiras (Langer, 2016, p. 914). A partir dos 

anos 2000, temos um aumento significativo de trabalhos em português sobre a temática.  

O fascínio pela sociedade nórdica durante a Era Viking, fomentou diversos trabalhos, 

incluindo pesquisas sobre vestuário, configuração social, alimentação, diversos outros 

assuntos e principalmente, religião e guerra. O fascínio por esses últimos temas se dá, seja 

pelo interesse em trabalhar as deidades (que vão figurar em filmes ou em outros veículos de 

massa), seja pelo crescimento do paganismo ou pela motivação de recriar em algum nível os 

armamentos ou táticas de guerra empreendida por eles. Os trabalhos, então, vão girar em 

torno de cada um desses aspectos, analisando-os de forma separada e pormenozidas, 

entretanto, ao olharmos para essa sociedade, principalmente durante o período mencionado, 

percebemos que ambos as temáticas então imbricadas de tal forma que nos parece estranho 

não serem utilizados como temática principal em mais trabalhos acadêmicos. Nos voltando 

para as Ciências das Religiões, no Brasil, percebemos que grande parte das pesquisas voltadas 

para as religiões, possuem, principalmente, um foco voltado mais para as questões espirituais, 

ritualísticas, para a relação entre agentes religiosos e a comunidade, bem como também, a 

dicotomia entre o sagrado e o secular, e menos voltado para o imbricamento tratado nesta 

pesquisa. 

A presente pesquisa parte de uma inquietação e da necessidade de um maior número 

de pesquisas que explorem tanto religião, quanto guerras nessas sociedades antigas, já que 

tendemos a ver ambos os aspectos como algo separado ou distante. Dessa forma, esta análise, 

surge também de uma inquietação advinda da dissertação de mestrado, nesse sentido, vamos 

buscar, na perspectiva material das Religiões Nórdica Antigas, elementos que nos ajudem a 



2 

 

compreender a interação entre as representações dos guerreiros e os aspectos religiosos que 

estão retratados na arte religiosa feita pelos escandinavos, bem como a sociedade lidava com 

essa cultura material, que era até certo ponto voltada para a guerra e para a religião. 

Em grande parte das sociedades antigas não havia uma clara divisão entre guerra e 

religião e entre estes e os demais aspectos da sociedade e ainda na modernidade ou pós-

modernidade essa delimitação ainda se apresenta de forma borrada. Junto à capacidade de 

produzir e transmitir cultura, a experiência religiosa é a marca mais distintiva da humanidade 

e assim como a guerra, a religião1 é parte constituinte e muitas vezes fundamental para as 

sociedades e em algumas delas, ela pode até direcionar ações no âmbito político. A relação 

entre religião e guerra é muito complexa e essa complexidade, surge da ambiguidade das 

atitudes religiosas em relação à guerra, haja vista que, assim como os diversos aspectos da 

vida cotidiana e da paisagem possuem diversos elementos religiosos, a guerra também os 

possui. Esta relação não é percebida apenas em ritos ou rituais, mas também é visto na 

materialidade das religiões. O estudo da materialidade, em Ciências das Religiões, não é 

recente, porém, ainda não há muitos trabalhos voltados para este aspecto das religiões, sendo 

preferido outros aspectos, como os rituais, por exemplo, além de outros aspectos imateriais 

das religiões. 

O ritual e o mundo sobrenatural - a “religião”, em certo sentido - era tão importante 

para o combate nas lutas quanto à afiação das espadas (Price, 2002, p. 26-27) e isso ficou 

claro também pela presença de símbolos e aspetos bélicos retratados na arte feita por essa 

sociedade. Ao lado da guerra, sem dúvida um dos aspetos mais lembrados, ao tratar dos 

escandinavos, são os achados arqueológicos e artísticos produzidos por eles. Segundo Oliveira 

(2017), a arte foi um traço bastante marcante na sociedade escandinava e abrangeu um leque 

de materiais, sendo presente em todos os espaços da vida cotidiana, assim, presente na 

religião e em certa medida na guerra. Os estilos, motivos e materiais estavam diretamente 

ligados à tendência e ao contexto histórico no qual foram produzidos e através da cultura 

material perceberemos esses aspectos. Mesmo recebendo influências externas, há uma notória 

 
1 Entendemos a religião aqui como um aspecto cultural de cada sociedade, sendo um fenômeno com 

características específicas em cada época e período, logo, mutável em alguns aspectos. (Adendo 

nosso). 



3 

 

expressão de um estilo propriamente escandinavo nas execuções artísticas, essas primeiras 

expressões vão remontar ao século V2.  

Para Oliveira (2017), os estilos das produções foram posteriormente divididos de 

forma cronológica, porém a cronologia é flexível, já que ainda que uma nova tendência 

surgisse, a anterior não deixaria de existir ou era esquecida, ou seja, ainda que cada estilo 

possuísse características sobressalentes, ele não estava totalmente desvinculado do estilo 

anterior ou posterior. Nesse sentido, costuma-se dividir, ainda que cronologicamente, as 

produções em estilos distintos. Em 1904, Bernhard Salin criou uma sistematização, desta 

forma, temos três estilos distintos de produções artísticas escandinavas anteriores à Era Viking 

propriamente dita, seriam expressões de arte pré-viking que serviram de base para os seis 

estilos da Era Viking. Nas tabelas abaixo descrevemos os estilos para melhor entendimento 

deles:  

 

TABELA 1: ESTILOS DE ARTE PRÉ-VIKING 

 

Estilos Pré-viking 

(ornamentação 

animal germânica) 

Datação Características 

Estilo I Séculos V-

VI 

Inspirado em modelos romanos, com uma arte naturalista de 

ótima qualidade. Utiliza uma técnica derivada do chip-

carving. 

Estilo II Fim do 

século VII 

Baseada em animais não naturalistas em forma de fita 

usados para formar padrões entrelaçados. Estes padrões 

entrelaçados se expandiram e passaram a representar o javali 

e o corvo, junto com animais como cavalo e cavaleiro. 

 
2 A tradição da ornamentação animal germânica, que formaria a base da arte viking, pode ter sido 

criada na Dinamarca no final do século V, em resposta à decoração então usada em metalurgia 

(Graham-Campbell, 2021). 



4 

 

Estilo III (estilo 

Broa) 

Início da 

Era Viking 

(VIII) 

Foi subdividido em três grupos (C, D e E), alguns autores, 

como Graham-Campbell (2021), definem esse estilo apenas 

como ‘estilo E’. Possui animais estilizados de forma mais 

abstrata, introduzindo a gripping beast, o estilo lança as 

bases para o desenvolvimento da arte viking. 

 Fonte: produzida pela autora  

 

 

TABELA 2: ESTILOS DE ARTE DA ERA VIKING 

 

Estilos de arte da Era 

Viking 

Datação Características 

Estilo Oseberg Fim do século VIII Presença do elemento 

gripping beast de forma mais 

clara. Não é caracterizado 

por inovações de motivos, 

mas sim, por ajustes nas 

formas do estilo Broa.  

Estilo Borre Meados do século IX Mantém o elemento gripping 

beast, mas há adaptações 

para preencher os espaços. 

Este estilo está mais presente 

em trabalhos feitos em 

metais. 

Desenvolvimento do estilo 

de anel encadeado, que é 

caracterizado por adornos 

encadeados seccionados por 

cabeças de animais formando 

figuras geométricas. 

Estilo Jelling Fim do século XI- XII Arranjo mais aberto e fluido 

do animal, porém os animais 

aparecem retorcidos; 

Cálice de Thyra inaugura o 

estilo e foi encontrado na 

região de Jelling, Dinamarca. 

Grande inovação nas 

representações artísticas. 



5 

 

Estilo Mammen Século X-XI Ascensão dos motivos 

vegetais. 

Recebe o nome devido a uma 

lâmina de machado 

ornamentada; 

Inserção de espirais nos 

corpos dos animais 

Estilo Ringerike Fim do século X-XI Motivos animais e vegetais 

possuem a mesma 

importância, sendo vistos 

com a mesma importância; 

Pequenos cachos inseridos 

nos animais são os elementos 

marcantes desse estilo. 

Estilo Urne Século XI-XII Recebe esse nome pelos 

detalhes esculpidos na igreja 

de Urnes, Noruega; 

Estilização dos corpos de 

animais e popularização de 

serpentes e dragões como 

principal característica. 

Presente também em pedras 

rúnicas. 

 Fonte: produzido pela autora baseado em Oliveira, 2017 e Graham-Campbell, 2021 

 

Assim, temos o estilo I, estilo II, estilo III (‘estilo Broa’), estilo Oseberg, estilo Borre, 

estilo Jelling, estilo Mammen, estilo Ringerike e estilo Urne. Destacamos aqui o estilo I, que 

compreende os séculos V e VI e corresponde a obras inspiradas nos modelos romanos, 

utilizando uma técnica derivada do chip-carving3. Neste estilo estão os medalhões chamados 

de bracteatas, que serão utilizadas como fonte nesta pesquisa. As ornamentações da arte 

viking, possivelmente tinham um significado religioso e simbólico, sendo assim, não eram 

meramente decorativas. 

Ao tratarmos de arte, tocamos em um conceito sensível, principalmente quando as 

fontes trabalhadas são provenientes da Antiguidade ou do Medievo. Nesses casos, devemos 

 
3 A técnica seria “esculpir em lascas”, nela são retiradas lascas, pedaços pequenos de uma superfície 

plana para formar desenhos em revelo. 



6 

 

ressaltar que, o entendimento moderno do que seria ‘arte’ pode não ser cabível para as 

expressões criadas por aquelas sociedades ou podem não abarcar, na totalidade, as produções 

criadas pelas sociedades trabalhadas. Graham-Campbell (2021, p.12-13), aponta que o próprio 

termo ‘Arte Viking’ pode não ser apropriado para tratar a arte produzida por essa sociedade, já 

que a arte, no contexto aqui trabalhado, não se restringe a “belas artes”, ou seja, uma ‘arte’ 

que vai ser apenas observada, visualizada, aqui, a arte foi feita para ser utilizada, sendo, 

portanto, uma arte funcional, além de ser, também, decorativa, feita com fino acabamento. 

Ainda assim, a questão da arte durante o Medievo, se mostra de forma complexa, e para a 

presente pesquisa estamos entendendo como arte, as ornamentações e imagens criadas pelas 

sociedades, aqui em recorte, tendo sempre em vista que a arte produzida não era meramente 

ilustrativa e bem como as imagens, ela possuía objetivos e significações. Como aponta Pereira 

(2010), arte e bem como imagens, no Medievo, é um assunto complexo, pois elas iam além de 

uma função didática, ou seja, eram feitas para além da função de ensinar os iletrados. Olhando 

para as pedras rúnicas, analisadas no capítulo 4, elas tinham também uma função 

memorialista, as bracteatas, analisadas no capítulo 2, tinham funções principalmente 

religiosas, mas também políticas em certa medida.  

Todas as imagens, e a arte produzida têm sua razão de serem feitas, elas exprimem e 

comunicam sentidos, sendo carregadas de valores simbólicos e podem cumprir funções 

religiosas, políticas ou ideológicas, prestando-se, dessa forma, a usos pedagógicos, litúrgicos 

e mesmo mágicos. Segundo Schimitt (2007), tornou-se lugar-comum dizer que entramos 

numa “civilização da imagem”, entretanto, ainda segundo ele, a cultura ocidental, por suas 

ligações com as civilizações antigas e mais ainda com o cristianismo medieval, há muito 

tempo situa as imagens no centro de seus modos de pensar e de agir. Olhando para a pesquisa, 

aqui pretendida, podemos observar que não entramos “na civilização das imagens”, 

entendemos que ela está ativa desde a Antiguidade, tendo em vista que a produção de imagens 

ocorreu nas mais diferentes sociedades e épocas, o que podemos observar é que há certa 

predileção no uso de fontes literárias em relação às fontes visuais e à cultura material. Nesse 

sentido, a não utilização de imagens e da cultura material como fonte se dá, em muitos casos, 

com a dificuldade de leitura que pode ser feita sobre o material, principalmente de um 

passado mais recuado no tempo e espaço. Daí a falta de entendimento e não percepção de que 

as imagens estão presentes em vários níveis, locais e nichos das sociedades em todos os 

tempos. 



7 

 

As imagens são mais que simples representações, elas são transmissoras de ideias, 

com um vocabulário e validade próprios, frequentemente complementares aos textos escritos, 

mas de certa forma independente deles. O uso de imagens, enquanto fontes em si, e não de 

forma secundária ou ainda de forma complementar ou ilustrativa, ainda passa por certas 

dúvidas quanto ao uso, principalmente em função do elemento interpretativo, porém há que se 

levar em consideração o alto conteúdo simbólico presente em pinturas, esculturas e outros 

objetos semelhantes. Assim, o conteúdo simbólico é um dos aspectos mais relevantes das 

fontes visuais, especialmente quando buscamos compreender o pensamento e a mentalidade 

de uma época.  

O vocabulário próprio das imagens não é estático ou absoluto e varia de acordo com a 

sociedade e muda ao longo do tempo, desta forma, como as palavras, as imagens são usadas 

para transmitir uma mensagem e ao trabalharmos com elas, devemos levar em consideração o 

vocabulário visual do público-alvo (Bradley, 2012), haja vista, que cada sociedade “lê” as 

imagens preservadas de outras culturas e sociedades, a partir do seu referencial histórico e 

cultural. Tendo o vocabulário como um plano de fundo, devemos nos atentar para a 

interpretação que cada imagem terá, sempre levando em consideração a sociedade e o recorte 

de cada pesquisa. Inicialmente, as imagens de outras culturas são geralmente 

incompreensíveis e as interpretamos esteticamente ou de acordo com as ‘visões’ de nossa 

própria sociedade, mas isto poderia ser uma má interpretação da mensagem e ainda ignorar a 

função pretendia. Nesse sentido, as imagens não apenas se adaptam aos seus contextos, bem 

como também, nos ajudam a moldar esse contexto e a influenciar as tradições, o que nos leva 

a entender que as imagens são metáforas e podem ser alteradas ou perder seu significado 

original, devido a mudanças no contexto e na mentalidade, e este é um dos desafios da 

presente pesquisa, compreender o significado das imagens dos guerreiros e dos símbolos 

relacionados à guerra na arte religiosa. 

A construção de um vocabulário de metáforas visuais proposta por Bradley (2012), 

nos dá um suporte metodológico por nos proporcionar um aprofundamento na compreensão 

da imagem e do contexto, ou seja, nos ajuda a compreender as ideias, intenções, atitudes e 

preocupações da sociedade que produziu aquelas imagens. Esse aprofundamento nos permite 

apreender diversos aspectos, como crença e costumes populares, por exemplo, a partir das 

imagens e outras representações visuais religiosas, que muitas vezes derivam de imagens 

“primárias”, isso mostra que ainda que muito tenha sido suprimido ou perdido, ainda podemos 

ter uma ideia das crenças e atitudes populares e da elite. Como explanado anteriormente, as 



8 

 

imagens frequentemente foram usadas para ilustrar um ponto, confirmar outras fontes ou 

mesmo de forma imprecisa, fora do contexto, como decoração ou ainda como uma 

confirmação de fontes escritas mais tradicionais, porém é crescente o uso de fontes visuais 

como protagonistas, o que nos leva a exigência de uma metodologia cuidadosa e específica. 

Como aponta Bradley (2012), as imagens são uma boa maneira de mapear como as 

ideias e atitudes variam de um lugar para outro, tendo em vista que cada sociedade tem seu 

próprio estilo e sua maneira de ver as coisas, o que afeta o uso das imagens em vários 

aspectos. Ao utilizarmos as imagens como fonte principal ou primária, devemos levar em 

consideração que as imagens estão vulneráveis à destruição e danos intencionais ou não, 

como, por exemplo, à degradação natural e podem, ainda, ser alteradas para se adequarem ao 

modo de ver de outras épocas, tornando-as ‘adequadas’ às ideias do período. Essas mudanças 

podem indicar uma alteração nas ideias ou atitudes, já a permanência de um tipo de imagem 

pode demonstrar que uma determinada atitude permaneceu inalterada. Além do que já foi 

explicitado acima, outro ponto importante no que diz respeito ao uso das fontes visuais, seria 

o meio no qual a imagem foi criada, tendo em vista que ele também pode afetar a forma como 

uma cena é representada, assim é necessário observar o meio em que as imagens foram feitas 

e a partir disto, outras fontes primárias podem ser um meio de verificar e reverificar uma 

interpretação, de modificar ou mesmo revisá-la completamente.  

A interação entre mundo e expressão, entre contexto e imagem, ilumina ambos, ou 

seja, a imagem ajuda a ver o ponto de vista daqueles que a fizeram, e sem o contexto, a 

imagem perde muito de seu significado. Deste modo, é importante não apenas olhar para uma 

imagem isoladamente, mas sim dentro de seu contexto iconográfico, pois há sempre a 

tendência de ver cada imagem isoladamente, porque a nossa forma de ver, atual, se baseia 

menos em imagens como texto, formas de comunicação e mais como ilustração ou decoração 

(Bradley, 2012). Entendemos, nesta pesquisa, que as imagens podem nos mostrar modos de 

pensamento e no caso aqui pretendido, podem nos mostrar como a guerra estava inserida 

nessa sociedade para além do combate propriamente dito.  

Ainda no âmbito do método aqui escolhido, a Cultura Visual, enquanto um campo 

disciplinar em ascensão, que trata do estudo das expressões de crença tangíveis e perceptivas, 

ou seja, as expressões visuais e mentais, nos dá um suporte para esta pesquisa. Segundo 

Harvey (2011), essa abordagem busca entender como as ideias, doutrinas e convicções são 

articuladas visualmente, para os de dentro e para os de fora, das comunidades religiosas e 

ainda, as maneiras pelas quais a cultura visual constrói e molda ativamente os conceitos 



9 

 

religiosos. Para além disso, esse campo busca compreender o significado da cultura visual 

para as religiões e seu culto, fazendo comparações entre os artefatos visuais e suas ideias em 

relação aos referentes textuais e dos artefatos com os contextos culturais, geográficos e 

históricos. Para esta pesquisa, esse método se mostra de grande importância e relevância por 

ter justamente como objetos de estudo, artefatos de arte, objetos de artesanato, dentre outros, 

que foram adaptados ou adotados para fins de culto, ensino, comemoração e propaganda, 

tendo em vista, que buscamos, aqui, compreender quais outras funcionalidades haviam como, 

por exemplo, nos adornos usados. 

Como apontado por Harvey (2011), não existe um paradigma único para uma 

investigação metodológica da cultura visual da religião, porém, existe a convicção de que a 

expressão visível de uma cultura religiosa é tanto um repositório e uma articulação de 

pensamento, identidade, valores, ideias e prioridades, como também representações textuais e 

orais de determinada cultura, buscando deslocar, dessa forma, um pouco as atenções quase 

exclusivas da cultura literária e oral das religiões. Pretendemos, nesta pesquisa, justamente 

deslocar essa atenção dada de forma majoritária para as fontes literárias e orais, ou seja, 

compreender a relação entre as imagens dos guerreiros e os aspectos religiosos na cultura 

material. Assim, a presente abordagem metodológica examina imagens e objetos associados à 

doutrina e crença, comportamento religioso, comemoração, memória, culto, cerimônias e 

rituais das religiões. A religiosidade humana raramente está separada do ambiente material, 

através do qual é expressa, e conceber a cultura material e a cultura religiosa como esferas 

opostas ou mutuamente exclusivas da experiência e atividade humanas, é limitar nossa 

compreensão de ambos os campos. À nível popular, as religiões do mundo são 

frequentemente caracterizadas pelas suas marcantes identidades materiais. Essa materialidade, 

se refere à compreensão pelas quais a vida, as ações e as experiências religiosas estão 

intimamente ligadas aos aspectos materiais do mundo. Em face disto, a arqueologia é um 

campo útil para tal exame porque, como observado acima, está principalmente preocupada 

com a materialidade humana.  

O exame da religião material inclui todos os objetos que constituem uma religião 

vivida, os seus usos e os seus papéis. A religião material não é apenas um exame de como as 

coisas materiais refletem ou são moldadas pela religião vivida, ou como as pessoas religiosas 

entendem as ‘coisas’ religiosas (como a iconografia, as relíquias, a arte e assim por diante), 

mas também, como apontado por Droogan (2013), a religião material seria um 

reconhecimento de “o que as próprias imagens, objetos ou espaços o fazem, como envolvem 



10 

 

os crentes e que poderes possuem”. Além disso, este trabalho identifica uma série de maneiras 

pelas quais a religião é incorporada na cultura material, especialmente na cultura material do 

passado arqueológico. Isto refere-se principalmente à forma como os objetos do passado 

arqueológico podem ser percebidos como sendo religiosamente potentes e ativos pelas 

comunidades no presente. 

A guerra e a religião são traços culturais que se entrelaçam desde tempos mais antigos, 

haja vista que a história está cheia das chamadas ‘guerras santas’. Segundo Popovski (2009), 

guerras interreligiosas ou ‘sagradas’ existiram por séculos, mesmo que os ensinamentos 

religiosos condenem as guerras. Os ensinamentos religiosos, podem dar justificativas claras 

para a guerra quando todas as outras medidas fracassam, assim, ainda que ambas, guerra e 

religião, sejam estudadas ou ignoradas em maior ou menor grau, elas ainda fazem parte da 

vida humana, da história humana, do passado, do presente e do futuro, como apontado por 

Popovski (2009, p. 11). As religiões como um todo importam, pois, as suas conformações 

acabam por preservar ou manter aspectos culturais da sociedade nas quais estão estabelecidas. 

Price (2002), nos atenta para o fato de entendermos a guerra somente como algo logístico, 

com elementos táticos, estratégicos e estruturados e não incluirmos nenhum aspecto religioso, 

como se tal, fosse um elemento separado ou que não entrasse nesse esquema. A violência é 

cada vez mais reconhecida não apenas como uma faceta proeminente da vida cotidiana 

durante a Era Viking4, mas também como uma faceta profundamente enraizada nas estruturas 

sociopolíticas, jurídicas e religiosas (Price; Raffield, 2023). As guerras, o caráter guerreiro, os 

aspectos táticos e armamentos, de certa forma, são pesquisados com mais frequência quando 

se trata de nórdicos, haja vista que, os nórdicos, durante a Era Viking, são lembrados 

principalmente por suas incursões, aspectos guerreiros e pilhagens que resultavam em 

combates, porém, as expressões de arte produzidas durante o período estão encharcadas de 

aspectos voltados para à guerra ou em entrelace com os aspectos religiosos. Nas Religiões 

Nórdicas Antigas, a vida cotidiana e a paisagem estão conectadas, ou seja, o ambiente estaria 

repleto de interpretações culturais.  

Um ponto importante a ser discutido e aprofundado no capítulo 1, se refere ao 

entendimento e delimitação do que estamos entendendo por Religiões Nórdica Antigas. De 

 
4 A sociedade escandinava desta época é frequentemente descrita como marcial ou militarizada, porém 

nos séculos anteriores à Era Viking, já se pode ser vista uma forma ostentosa de identidade marcial 

entre as elites da Escandinávia. Essa identidade pode ser vista nas armas e equipamentos recuperados 

durante escavações em cemitérios como Valsgärde e Vendel, na Suécia (Price and Raffield, 2023). 



11 

 

uma maneira geral, alguns pesquisadores preferem o termo Forn Siðr5 (traduzido como antiga 

tradição) para designar as práticas religiosas que ocorriam durante a Era Viking. Outros, em 

menor número, utilizam o conceito de religiosidade nórdica, a fim de expressar essa 

diversidade de crenças (Davidson, 2004). Na presente pesquisa, optamos por utilizar o termo 

Religiões Nórdicas Antigas e as entendemos como um conjunto de práticas complexas, outra 

forma de olhar para o mundo, um entendimento que é alheio ao que o Cristianismo6 entende 

por religião. Podemos compreender a relação entre elementos bélicos, ou relacionados à 

guerra, e a religião nos achados arqueológicos como, por exemplo, nos amuletos mágicos 

produzidos pelos escandinavos. Eles foram utilizados para proteção do portador contra 

infortúnios ou conceder algum poder especial e, segundo a arqueologia, tanto os germânicos 

antigos quantos os escandinavos faziam uso de amuletos. Esses amuletos eram de origem 

animal, vegetal ou mineral (pedaços de ossos, conchas, mandíbulas de animais, raízes, 

fragmentos de âmbar etc.), porém, o mais comum era que fossem fabricados com metal 

(Langer, 2015), como as bracteatas que utilizamos como fontes para a presente pesquisa e que 

explicaremos no capítulo 2.  

Alguns pesquisadores veem a associação entre divindades e amuletos como duvidosas 

e outros que os amuletos não se relacionariam diretamente com proteção mágica, mas 

estabeleceriam uma conexão com uma deidade em particular. À exemplo, pequenos martelos 

do deus Thor foram utilizados como pingentes-amuletos (em contraposição aos crucifixos) 

como símbolos da fé pagã durante o processo de conversão da Escandinávia, e armas em 

miniaturas e pequenas pontas de lança podem significar a conexão com a devoção a Óðinn, 

como é visto nas bracteatas. De maneira geral, o uso masculino estava relacionado como/para 

proteção marcial e o uso feminino estava voltado para fins mágicos de fertilidade. Nesse 

sentido, inegavelmente a arte pré-cristã estava de alguma forma baseada ou ligada a conceitos 

religiosos. Ainda como exemplo, temos as imagens das placas dos elmos do Período Vendel e 

 
5 Siðr tem um significado muito mais amplo em nórdico antigo, incluindo religião, fé, moralidade, 

costume e tradição. O termo compreende visões e valores tradicionais sobre como as coisas deveriam 

ser feitas. O contexto histórico e uma longa perspectiva temporal são, portanto, fundamentais para 

interpretar Forn Siðr (Jennbert, 2011). 
6 Aqui estamos nos referindo ao Cristianismo que foi introduzido na Escandinávia, ao que estava em 

contato com essa sociedade durante o período aqui tratado. Não obstante, o entendimento das religiões 

praticadas durante o período também se mostra como algo alheio para o Cristianismo praticado na 

atualidade, tendo em vista que alguns autores dentro das Ciências das Religiões observam as religiões 

pagãs, como subrreligiões ou ainda estando em um patamar inferior em relação às “religiões 

institucionalizadas” ou ainda as religiões reveladas.  



12 

 

outros equipamentos guerreiros que vão ter ligação com o deus Óðinn ou com conceitos 

específicos do culto dele, conforme explicaremos no capítulo 2.  

A pesquisa tem como um de seus objetivos, compreender a relação entre guerreiro-

divindade-imagem religiosa por meios de achados arqueológicos e monumentos pétreos, 

sendo os achados: as bracteatas, placas de elmos do Período Vendel e os monumentos: as 

pedras rúnicas e as estelas de Gotland. As bracteatas são um tipo de medalhão produzido na 

Idade do Ferro Germânica7, entre os séculos V e VI, sendo que a maioria possuía ilhós 

(ganchos) como indicativo de um ornamento para ser usado no pescoço. Segundo Ayoub 

(2017), provavelmente eram utilizadas por aristocratas, já que a maioria era feita de ouro, e 

este sempre foi um item caro. Elas foram divididas, por estudos arqueológicos, em 7 tipos, 

levando em consideração os motivos gravados, classificados dessa forma em A, B, C, D, E, F 

e M. Foram achados mais de 970 bracteatas dos tipos A, B, C, D, E e F, destas, cerca de 135 

possuem inscrições rúnicas com caracteres do futhark antigo. Ainda segundo Ayoub (2017), as 

gravações rúnicas das bracteatas demonstram a importância da arte de gravar runas como 

instrumento de ação mágica que favorece o contato entre os homens e o sagrado por meio da 

gravação desses artefatos. Cerca de 270 bracteatas do tipo E (pertencentes ao Período Vendel, 

logo, posteriores à maior parte das bracteatas que são da Era das Migrações) foram 

encontradas apenas na ilha de Gotland, e foram feitas em prata e bronze, diferentemente das 

demais que foram feitas em ouro. Ainda segundo Ayoub (2017), os achados de bracteatas em 

depósitos singulares ou até mesmo em depósitos múltiplos, de no máximo vinte bracteatas, 

nos indicam uma padronização para o início do período da Idade do Ferro Germânica. Esses 

depósitos ocorreram por toda a Escandinávia durante a Idade do Ferro Germânica, contando 

com certas padronizações que nos indicam uma utilização ritualística. Assim, as imagens de 

deuses e as inscrições de proteção nas bracteatas indicam sua conexão com atividades 

ritualísticas.  

Também utilizaremos como fonte, as placas dos elmos encontrados em enterramentos 

do Período Vendel. Nessas peças, podemos perceber representações figurativas complexas 

que incluem figuras humanas e, acima de tudo, uma forte presença de animais selvagens, 

nesse sentido, para a pesquisa, destacamos as placas dos elmos de Valsgärde, Torslünda e 

 
7 Período que abrange o intervalo entre os séculos V d. C. e VIII d. C. É subdividido em duas partes: 

período das migrações (séc. VI d. C. ao VIII d. C.) e dependendo do referencial geográfico, Período 

Vendel, na Suécia; Período Merovíngio, na Noruega; Idade do Ferro Germânica tardia, na Dinamarca 

(séc. VI d. C. ao VIII d. C.).  



13 

 

Sutton Hoo. Nestas peças, alguns motivos iconográficos de animais relacionados ao 

xamanismo nórdico são frequentemente representados: a serpente, o pássaro e os grandes 

animais, que protegem o guerreiro em seu trânsito para o outro mundo, além destes, outros 

motivos também são frequentes como as placas ornamentais representando cenas míticas e 

incluindo seres híbridos, como o ‘lobo-guerreiro’, ou homens vestidos com peles de animais 

selvagens de grande porte (urso e javali). 

O período Vendel é a última fase da Idade do Ferro escandinava, na Suécia, e descreve 

os séculos imediatamente antes da Era Viking, começando entre 550–800 a.C. A iconografia 

nos elmos do período Vendel, sinaliza um guerreiro lutando sob a proteção de Óðinn, sendo 

essas imagens baseadas em uma tradição mitológica. As imagens com um homem flanqueado 

por ursos ou sob a forma de urso é um motivo recorrente nas imagens guerreiras do período 

Vendel. Segundo Gaimster (1998), o conceito de “rettungsepiphanien”, que seria a 

manifestação da ajuda divina na batalha, seria central para a compreensão das imagens dos 

guerreiros e ainda segundo ele, podemos observar um paralelo dos significados cristãos e 

germânicos dessas imagens. Gaimster (1998), nos atenta para o fato de que a manifestação de 

deuses nas batalhas e nas vitórias agourentas são vistas desde o mundo antigo e vão 

permanecer no mundo cristão. Levando em consideração a tradição mitológica, na qual eram 

baseadas, podemos observar alguns aspectos e atributos do deus Óðinn e nesta pesquisa, 

buscaremos compreender, como esses aspectos estão representados e como estão relacionados 

à guerra e à religião. À exemplo, na guerra, Óðinn era conhecido por ser capaz de mudar de 

forma, para animais e de acordo com algumas interpretações, Óðinn pode ser visto em forma 

de pássaro em um dos painéis de um elmo do período Vendel.  

Ainda sobre as fontes aqui analisadas, no capítulo 3, usaremos outros vestígios 

materiais que contém imagens8, que vão nos ajudar a construir a temática pretendida, as 

Estelas pintadas da ilha de Gotland (Suécia). Nas Estelas, encontramos alguns símbolos 

religiosos e cenas de grande importância para os nórdicos e muitos estavam diretamente 

relacionados à guerra e às questões cosmológicas. As Estelas são exclusivas da ilha de 

Gotland e contém cenas da mitologia, do cotidiano e figurações artísticas e são datadas entre 

os séculos VII e XI d. C. As estelas de Gotland eram pintadas desde o período pré-Viking e 

 
8 Na Escandinávia da Era Viking, as imagens, com conteúdo religiosos, estariam presentes no 

cotidiano, das vestimentas às embarcações. Ainda sobre os nórdicos, as imagens são usadas como 

exemplum, referenciais de identidade para uma sociedade baseada na guerra e na obtenção de favores 

divinos após a morte (Fuglesang, 2006). 



14 

 

possuem formato semelhante a cogumelos em seu topo, o que para alguns demonstraria 

relação com a fertilidade (Langer, 2015, p. 362). Alcançam mais de quatro metros de altura e 

foram criadas como monumentos funerários, glorificando e gravando a memória do falecido, 

sendo erigidas próximo a cemitérios politeístas, em frente ou próximas a sepulturas, ou em 

locais tradicionais de passagem e deslocamento humano. Além disso, foram erigidas em 

número de duas ou três não distante de estradas e pontes. Os temas mais comuns registrados 

nas estelas são: míticos (como a narrativa do roubo do hidromel, cavalos e guerreiros entrando 

no outro mundo, o cavalo de Óðinn e o próprio deus, entre outros), símbolos religiosos (como 

símbolos odínicos e navios) e cenas históricas (representações de batalhas e funerais, cenas de 

sacrifício humano, enforcamento ritualístico e cenas de práticas mágico-religiosas ofensivas 

de caráter odínico).  

Segundo Langer (2006), as estelas de Gotland tiveram uma função “pedagógica” 

intencional, em termos de imaginário religioso, confirmando ideias e reforçando aspectos do 

culto odínico. Elas estruturaram, ainda, a imagem e a fé de que guerreiros mortos em batalha 

poderiam adentrar ao salão do deus Óðinn, recompensando sua vida marcial. Elas foram 

utilizadas como memórias, comemoração da morte de uma grande personalidade, como 

glorificação, fins propagandísticos, circunstâncias da morte de alguma figura histórica, 

registros familiares, possessões e herança genealógica (Page, 2000). A interpretação poderia 

ser feita em duas ou três etapas dependendo da densidade iconográfica, e segundo Langer 

(2015), utiliza-se a hipótese de que a interpretação se dava de baixo para cima, levando em 

consideração que a base era maior e ia se estreitando para cima e para corroborar essa ideia, 

geralmente as gravuras superiores representam o salão do Valhöll, o destino dos guerreiros, 

ou, em cenas mais históricas, o funeral do morto. Dentre os símbolos frequentemente 

encontrados nas estelas estão principalmente os símbolos solares (que estavam relacionados 

com o deus dos céus, à viagem da alma após a morte e relacionados principalmente ao deus 

Óðinn), lanças, espadas e animais (principalmente cavalos, cães, lobos, pássaros e 

serpentes). Praticamente todos os animais citados nas fontes literárias, e que foram 

representados imageticamente na Era Viking, são diretamente associados ao deus Óðinn 

(Langer, 2015). E como nos atenta Langer (2015), como toda imagem religiosa, elas 

testemunham uma atmosfera coletiva prezando uma faceta importante da religiosidade 

escandinava, que é a inserção do indivíduo em um clã ou linhagem familiar, sendo, o destino, 

inserido dentro de um censo de ‘fatalidade coletiva’ típica do mundo germânico. 



15 

 

Tendo como base os artefatos arqueológicos, esta pesquisa tem como objetivo 

principal, compreender as formas de representação dos guerreiros e o contexto religioso ou 

ritual, no qual as imagens foram feitas e difundidas, buscando evidenciar a ligação dessas 

representações com os aspectos religiosos presente nos artefatos, bem como interpretar as 

representações guerreiras e os vários significados das imagens nos achados arqueológicos e 

como um dos objetivos secundários, analisar os aspectos religiosos e guerreiros na arte e nos 

achados arqueológicos. Para a construção dessa pesquisa, partimos da seguinte hipótese: as 

representações de guerreiros nos monumentos e artefatos estão relacionadas ao contexto 

religioso e ritual, sendo, dessa forma, um outro aspecto do culto odínico praticado pelas elites 

desde o Período das Migrações até o final da Era Viking. Além disso, uma outra hipótese, 

deste trabalho, seria que as representações de guerreiros que incorporam animais podem estar 

ligadas a ritos de batalhas reais, demostrando um vínculo marcial com o deus Óðinn, 

revelando um outro aspecto importante das manifestações religiosas pré-cristãs voltadas para 

a guerra. Dessa forma, as representações aqui analisadas, mostram outros aspectos do culto 

desta deidade, como proteção e inspiração para as batalhas e o uso dessas imagens como 

amuletos mágicos.  

Abaixo, estão representados dois quadros cronológicos contendo todos os objetos em 

análise nesta pesquisa, para que eles sejam localizados no tempo e espaço, tendo em vista o 

grande recorte temporal e a grande variedade de fontes aqui trabalhadas. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



16 

 

QUADROS CRONOLÓGICOS DOS OBJETOS EM ANÁLISE 

 

 

Idade do 
Ferro 

Germânica 
(séculos V 
a VIII d.C.)

Período das Migrações 
(VI-VIII d.C.)

• Bracteatas de Funen, 
Dinamarca (séculos V-
VI)

• Bracteata de Vadstena, 
Suécia (século V) 

• Seeland-II-C, Dinamarca 
(séculos V-VI)

• Bracteata de Vindelev, 
Dinamarca (século V)

• Pedra de Lillbjárs III, 
Gotland, Suécia, século 
VIII.

Lärbro Stola Hammars I, 
Suécia, século VIII.

Período Vendel

• Placas de elmos do 
Período Vendel 

• Elmo de Torslunda 
(província de Öland, 
Suécia, século VII) 

• Elmo de Sutton Hoo 
(Sutton Hoo, Inglaterra, 
século VII) 

• Elmos do cemitério de 
Valsgärde (século VII-
VIII)



17 

 

 

 

 

 

Era Viking (VIII- XI d.C.)

Estelas de Gotland 

Estela Ardre VIII, Gotland, Suécia, século IX. 

Estela Klinte Hunninge I, Gotland, Suécia, 
século IX. 

Pedras Rúnicas 

U 678- Skoklosters. Uppland, Suécia.

VG56 Källby, Källbyås. Suécia: Västergötland.

Ög 181. Ledberg, Östergötland, Suécia.



18 

 

CAPÍTULO 1: RELIGIÕES NÓRDICAS PRÉ-CRISTÃ: CONCEITO, TEORIA E 

MÉTODO 

 

A guerra entre os escandinavos permanece sendo um traço muito marcante ao se tratar 

dessa sociedade durante a Era Viking. Durante todo o período, as Religiões Nórdicas Antigas 

estiveram intrinsecamente ligadas à guerra praticada pelos escandinavos. Esta ligação se dava 

para além dos sacrifícios e favores pedidos para os deuses relacionados à guerra, estavam 

presentes também nos objetos utilizados pelos guerreiros que se lançavam nas incursões. 

Tratamos de ‘religiões’ aqui, o que era praticado durante a Era Viking, por serem dinâmicas e 

por haver mudanças ao longo do tempo e possuir diversas variações regionais. Essas 

variações podem ser rastreadas ou vistas nas evidências da cultura material deixada pelos 

escandinavos. 

Os artefatos, assim como os sacrifícios e enterros, também carregam significados 

religiosos, haja vista que muitos desses objetos já foram feitos com um caráter, um 

significado, uma intenção religiosa, o que nos permite analisar não só os vestígios dos 

sistemas de crenças, mas também como a sociedade lidava com a experiência material desses 

objetos nos demais âmbitos da vida cotidiana. Ainda que a presença vívida de materiais na 

cosmologia nórdica, que é preservada na forma literária, seja pouco explorada, como aponta 

Knutson (2019), pesquisas mais recentes, buscam observar a presença material na transmissão 

oral dos mitos nórdicos, o que nos leva a uma leitura arqueológica dos mitos nórdicos que 

permite a compreensão dos esquemas míticos, dos esquemas religiosos do mundo nórdico, ou 

seja, os artefatos materiais podem carregar representações de crenças coletivas. Nesse sentido, 

a interdisciplinaridade crescente, observadas nas disciplinas literárias e históricas, nos ajuda 

na interpretação do papel desses objetos na sociedade escandinava. Além disso, Knutson 

(2019), nos atenta ainda para o fato de que, os objetos informam e reforçam múltiplas 

camadas de escolha sejam elas estéticas, expressas nos estilos produzidos pelos escandinavos 

desde a Idade do Ferro, sejam de crença e status em uma sociedade. 

Nesse cenário, os estudos de materialidade vêm em crescente ascensão buscando 

explicar o papel dos objetos dentro das sociedades, em seus mais diversos âmbitos e como 

eles influenciam na cultura, nas religiões e nas ações humanas ao longo do tempo. Os objetos 

podem agir e influenciar os seres humanos, e a troca dos próprios objetos promove a 

construção das relações sociais. Dessa forma, o estudo dos objetos não é meramente 

informativo, mas vital para qualquer estudo das estruturas míticas que medeiam e influenciam 



19 

 

o comportamento humano, sendo importante ressaltar a interação social do público com a 

transmissão dos contos míticos pelos materiais. 

 

1.1 RELIGIÕES NÓRDICAS ANTIGAS 

 

A Ciências das Religiões dedica-se de maneira não normativa ao estudo histórico e 

sistemático de religiões concretas em suas múltiplas dimensões, manifestações e contextos 

socioculturais (Usarski, 2013, p. 51), vendo a religião como um produto humano e não como 

uma revelação divina. Desta forma, os seres humanos sempre e necessariamente produzem 

religiões (ou coisas que se assemelham a elas), por assim dizer, o que vale tanto para o 

“homem das cavernas” como para o nosso “homem moderno” (Cruz, 2013, p. 47). Desta 

forma, as crenças religiosas, mitos e religiões são definidos dentro de universos históricos, 

culturais e sociais específicos, nesse sentido, entendemos a religião nórdica como parte 

cultural da sociedade, que em algumas regiões da Escandinávia apresentava mudanças nos 

cultos e ritos a determinadas divindades, assim esta pesquisa, busca ver as práticas religiosas 

dos escandinavos dentro do seu contexto histórico, buscando perceber e compreender de que 

maneira essas práticas estavam ligadas à guerra, com uma noção de um ‘empoderamento 

sobrenatural da violência’, no que tange a maneira como a preparação física da guerra foi 

apoiada por uma estrutura de rituais destinados a produzir sucesso na batalha (Price, 2002). 

Neste programa de pós-graduação, a pesquisa está inserida na linha de pesquisa, 

abordagens históricas, fenomenológicas e antropológicas, e nesse sentido, entendemos que a 

pesquisa pode utilizar um olhar histórico e métodos da História das Religiões, que pode ser 

considera a disciplina que está na gênese das Ciências das Religiões. O núcleo da disciplina 

seriam as religiões (Torres-Londoño, 2013, p. 217), tendo particularidades e especificidades 

não observadas em outras áreas da história, mesmo que sejam de interseção. Tal 

particularidade está no uso de instrumentos analíticos para abordar o objeto, “religião”, 

fortemente modelados pelas características do objeto em si e não pela tradição da disciplina 

história ou do saber histórico (Torres-Londoño, 2013, p. 218). Assim, a disciplina faz o estudo 

das religiões inseridas na história. 

Dar uma definição do que é religião é um ponto importante e delicado nas pesquisas 

feitas em Ciências das Religiões, tendo em vista que não temos um conceito geral e fechado 

sobre o que ela é, mas sim um conceito delimitado e específico à cada pesquisa. No mundo 



20 

 

nórdico pré-cristão, a exemplo de outras áreas culturais, não existia um termo linguístico 

específico para religião (Langer, 2023, p. 18). Para Schjødt (2020, p. 1) “dificilmente é 

possível dar uma definição de religião que possa ser aceita por todos os estudiosos do campo 

da religião”, não havendo, para ele, um conceito certo ou errado, mas um conceito que vai 

estar adequado à pesquisa proposta, sendo importante então a utilidade que o conceito vai ter 

e isto estaria ligado e dependente à finalidade para o qual vai ser utilizado.  

Partindo das religiões praticadas na Escandinávia Pré-Cristã como plano de fundo, 

Schjødt (2020, p. 2-3), define religião como um termo que abrange uma determinada 

cosmovisão e suas consequências para o homem e a sociedade, sendo o mundo dividido em 

“Outro Mundo” e “este mundo”9 e interdependentes entre si. Essa interdependência seria 

expressa nas ações desempenadas, feitas tendo como base tradições religiosas, como jogar 

uma lança sobre o exército inimigo visando a vitória e para que os guerreiros caídos fossem 

para o Valhöll, bem como a semeadura, a colheita, por exemplo. Assim, ele define a religião 

como:  

“[...] uma visão de mundo segundo a qual existe um Outro Mundo diferente daquele 

em que nós, os humanos, vivemos aqui e agora, e segundo a qual a comunicação é 

possível entre esses mundos; e a forma como pensamos e agimos neste mundo é 

mais ou menos influenciada pelo que acontece no Outro Mundo, tanto ao nível da 

sociedade como ao nível do indivíduo (Schjødt, 2020, p. 6)”. 

 

Essa definição, um pouco mais ampla, implica dizer que a religião pode estar presente, 

ou ainda surgir em todas as circunstâncias numa sociedade religiosa, e durante o período aqui 

estudado, a religião estava presente nas mais diversas atividades e âmbitos da vida individual 

e em sociedade. Segundo Andrén (2020, p. 205), o termo Religiões Nórdicas Pré-Cristã 

designa principalmente as tradições religiosas do sul da Escandinávia e da Islândia antes da 

conversão cristã, sendo essas tradições definidas pela literatura islandesa medieval e alguns 

textos latinos e árabes. Além disso, devemos levar em consideração as questões espaciais e 

temporais, bem como também os encontros culturais com grupos de regiões mais distantes, o 

que nos leva a compreender que, as tradições religiosas não eram coerentes ou inalteradas, 

mas mutáveis dependendo dos diferentes elementos, das mudanças internas, relacionamentos 

externos e encontros culturais recorrentes. Assim, uma religião consistiria em um sistema 

 
9 O autor utiliza aqui estes termos, por ser mais aquedado que “sagrado” e "profano”, pois a utilização 

do termo “sagrado”, para os ocidentais, tem a conotação de algo sempre positivo, enquanto o termo 

“Outro Mundo” também pode ter um caráter negativo. Além disso, ao se tratar da Escandinávia Pré-

Cristã, há vários “Outros Mundos” que se opõem ao mundo dos humanos, que seria “este mundo”. 



21 

 

coerente e lógico de crenças e práticas que fosse partilhado por todos numa determinada 

comunidade religiosa (Schjødt, 2020, p. 13-14). Isto, tem como consequência adicional, que 

não é tão simples falar de uma religião, como acreditávamos anteriormente, porque, à parte, 

das grandes religiões universais, como o Cristianismo e o Islamismo, a maioria das religiões, 

no passado, não tinham barreiras estanques entre si, de modo que seria difícil delinear onde 

uma religião se tornou outra religião. Isto significaria dizer que é problemático reconstruir 

uma religião, não só por causa de uma situação de origem difícil, mas ainda mais porque a 

religião em si não é um conjunto definido de ideias e práticas. 

Para a Antropologia Cultural, a religião seria uma crença no sobrenatural, mas atuando 

como uma força coercitiva de uma sociedade. Um fato comum a todas as religiões é que ela 

nunca é estática. Segundo Silva (2010), religiões são representações culturais que aspiram à 

universalidade e são determinadas por aqueles que as elaboram e não são neutras, pois 

impõem, justificam, legitimam projetos, regras, condutas etc., devendo cada pesquisador, 

levando em consideração sua pesquisa, identificar a maneira pela qual, em diferentes tempos e 

lugares, um determinado fenômeno religioso é construído, pensado, lido e faz parte da 

dinâmica cultural de cada sociedade. As definições existentes de religião abrangem um amplo 

espectro e variam de definições simples, até definições muito mais complexas. Segundo Pals 

(2015) definir ‘religião’ como uma “crença em um Deus ou deuses”, seria uma definição 

muito específica ou muito teológica para ser usada em relação a certas pessoas ou a grupos 

específicos, sendo a utilização de um termo mais abstrato, como, ‘sagrado’, por exemplo, uma 

forma de englobar todo o âmbito e a história da religião no mundo, em vez de tradições de 

apenas um lugar, época ou tipo. 

Alguns pesquisadores vão buscar definir a religião olhando mais para um termo 

funcional, olhando para a forma como ela opera na vida humana, ou seja, o conteúdo das 

crenças ou práticas das pessoas, estaria em primeiro plano. A tarefa de explicar o que é 

‘religião’ se apresenta de forma complexa para os mais diversos pesquisadores em todas as 

áreas e, indubitavelmente, o termo vai sofrer atualizações para englobar novos entendimentos 

do que ela seria ou para ampliar conceitos antes já definidos. Esse último caso, acontece com 

a ‘religião nórdica antiga’ que deixou de ser um termo escrito no singular para se apresentar 

todo no plural, como foi aprofundado no tópico acima. Para Pals (2015), a complexidade em 

explicar o que ela seria, passa por teorias que buscam entender a ‘religião’ mostrando sua 

origem, o que pode querer dizer diversas coisas, desde teorias que buscam apenas o caráter 

substantivo ou funcional, teorias que enfatizam o papel do sentimento e do pensamento 



22 

 

humano, até teorias funcionalistas que se esforçam para olhar além ou por trás dos 

pensamentos de pessoas religiosas, buscando encontrar algo mais profundo e oculto. Dessa 

forma, ele reforça que a intenção de se definir o que seria a ‘religião’ sempre será uma tarefa 

complexa e difícil, tendo em vista que partimos de diversos lugares sociais e temos diversos 

objetivos em cada pesquisa realizada e em se tratando das religiões praticadas na Antiguidade 

e Medievo, a tarefa se torna ainda mais complexa. 

 A partir do século XIX, a religiosidade nórdica antiga seria a “fé dos ases” ou 

“religião dos ases”, denominado posteriormente de Asatru, que seria uma doutrina originada 

dos germanos antigos, cujo sistema religioso foi preservado pela Edda Poética e Edda em 

Prosa, e a fé e os costumes religiosos comuns a todos os povos escandinavos e preservados 

nos manuscritos islandeses da Idade Média Central (Langer, 2016, p.120). Essa religiosidade 

teria sido caracterizada por uma falta de unidade e um complexo dinamismo. Para Langer 

(2016, p.134), a religiosidade nórdica antiga deve ser entendida como um sistema complexo, 

repleto de tradições orais, míticas, mágicas e imaginárias, que vão muito além do ritual, 

mesmo fazendo parte de um sistema não centralizado, dogmático e institucional. Conforme 

discutido anteriormente, ‘religião’ é um termo muito debatido na academia nos âmbitos 

conceituais e teóricos e sem um consenso entre os estudiosos. Se levarmos em consideração o 

que compreendemos contemporaneamente por ‘religião’, a cultura pré-cristã não possuía esse 

entendimento moderno de religião, fé, adoração ou oração, sendo uma religiosidade empírica 

e sem dogmas. Além disso, devemos levar em consideração, que contemporaneamente, 

grande parte dos conceitos dados para o que seria ‘religião’ ou o que entendemos por ela, nas 

sociedades antigas, partem das práticas e do entendimento das grandes religiões 

institucionalizadas, Cristianismo ou Islamismo, por exemplo. A Religião Nórdica Antiga10 

(Old Norse religion) ou religião escandinava pré-cristã (Pre-christian religion in Scandinavia) 

são dois conceitos historiográficos usados para se referir às crenças religiosas adotadas pelos 

povos que habitaram os territórios, que hoje, compreendem a Dinamarca, Noruega, Suécia e 

Islândia, conhecidos como Escandinávia (Langer, 2016).  

Tendo como base o entendimento que, na Escandinávia não havia uma ‘unidade 

religiosa’, ou seja, havia diferentes ritos e cultos dependendo do nível social bem como 

 
10 “Religião Nórdica Antiga” se refere a um conceito plural, abarcando diferentes manifestações 

religiosas que coexistiram não só nas Escandinávia antiga e medieval, mas também nas colônias onde 

os escandinavos se assentaram e interagiram com as populações nativas e nas trocas culturais 

estabelecidas durante o comércio com a Europa Continental, Leste Europeu e Ásia (Miranda, 2020, p. 

427). 



23 

 

variações locais, além de uma vasta área geográfica, Nordberg (2019), propõe três 

configurações religiosas11 principais na Escandinávia compreendendo o final da Idade do 

Ferro até a Era Viking. Essas configurações seriam, para ele, um meio de compreender as 

variações religiosas que ocorriam na Escandinávia. Uma primeira configuração seria uma 

religiosidade ligada às fazendas, à comunidade rural, uma segunda dos locais de caça e pesca 

e a configuração religiosa da instituição dos bandos de guerra, militar. Importante frisar a 

camada cronológica entre essas configurações religiosas, nesse sentido, podemos entender 

que as três configurações aconteceram de forma paralela da Idade do Ferro até a Era Viking. 

Além disso, se haviam variações regionais, muito provavelmente houve também variações 

dentro dessas configurações propostas, já que havia diversas crenças e tradições praticadas.  

A sociedade escandinava da Idade do Ferro, era basicamente uma sociedade composta 

por comunidades familiares e de linhagem, assentadas em fazendas e uma área de 

assentamento local. A configuração religiosa em um nível mais rural, da comunidade da 

fazenda, envolvia mais ou menos todas as pessoas, ou seja, mulheres e homens de todas as 

idades e classes sociais. Seria uma religiosidade em um sentido amplo, porém ao mesmo 

tempo em um sentido mais restrito. Amplo no que diz respeito à manutenção da vida boa, 

como ordem cósmica e regeneração, estabilidade social e paz, e fases do ciclo da vida 

(gravidez, casamento e morte, por exemplo), sendo, portanto, uma religião mais doméstica. E 

num sentido mais restrito o culto estava voltado para deuses ligados à fertilidade e à 

manutenção do bem estar das pessoas e da terra, já que ela era fonte de alimentos. Nesse 

aspecto, vemos um culto maior ao deus Thor12 e a deusa Freyja e ao deus Freyr, por exemplo, 

além de uma variedade de divindades e espíritos locais relacionados à casa, à fazenda e às 

terras aráveis. 

A configuração religiosa relacionada às áreas de caça e pesca, provavelmente envolvia 

a maior parte das pessoas de alguma forma. Embora essa configuração possa ser apenas 

hipotética, tendo em vista que há poucas fontes textuais e arqueológicas especialmente 

relacionadas à caça e pesca em tempos pré-cristãos, não significa que essa configuração 

 
11 Aqui o autor entende configurações religiosas como complexos simultâneos de crenças religiosas, 

práticas religiosas e quadros de experiência que estão relacionados a certos contextos socioculturais 

correspondentes, formas de subsistência e ambientes culturais-ecológicos espaciais (Nordberg, 2019, 

p.340). 
12 Ainda que as narrativas mitológicas que envolvam guerras tragam, de forma majoritária, o deus 

Thor como personagem ‘central’ ou empreendedor dela, na Escandinávia, seu culto estava mais 

voltado para colheitas do que para o âmbito bélico, como são retratados em filmes, séries e HQs. Por 

ser o deus trovão, seria invocado no sentido de obter bons ventos para as incursões, por exemplo. 



24 

 

também não possa ter existido já que apenas ritos e práticas ligadas, principalmente às elites, 

sobreviveram. Segundo Nordberg (2019), a religião vivida na Escandinávia pré-cristã era 

parte integrante da vida cotidiana e era fortemente associada ao sustento diário. Nessa 

configuração, os ritos estariam ligados ou relacionados à presságios ou práticas mágicas por 

exemplo, e ao relacionamento com seres sobrenaturais relacionados à caça e pesca.  

A configuração ligada aos bandos de guerra ou guerreiros é uma das configurações 

que mais interessa a essa pesquisa, por envolver os objetos dos agentes ativos dessa 

configuração, os guerreiros. Esse nível religioso, estava ligado às elites e poderia ser até 

considerado um grupo seleto já que a maioria das pessoas do final da Idade do Ferro e 

Escandinávia da Era Viking não costumava mudar para essa configuração religiosa 

(Nordberg, 2019). Esse nível é sem dúvida, o que mais possui fontes arqueológicas e 

literárias. No Período das Migrações, seria uma instituição central entre todos os povos 

germânicos, e na Escandinávia houve a manutenção dessa posição durante a Era Viking, 

sendo essa importância vista nos mais diversos trabalhos feitos sobre a Escandinávia durante 

esse período.  

Essa configuração leva impreterivelmente ao culto do deus Óðinn, sendo uma relação 

religiosa profunda entre ele e os membros da comunidade guerreira, além disso, ele era o deus 

de preferência da instituição real e aristocrática dos bandos de guerra. Ainda que na mitologia 

nórdica, o próprio Óðinn só lute em duas ocasiões, na guerra contra os Vanir onde lança sua 

lança através dos inimigos (esse ato vai ser preservado e representado nas sagas e nas estelas 

de Gotland, analisadas no capítulo 3) e no Ragnarök, onde Fenrir o devora, sua ligação com 

os guerreiros se daria em um nível mental, ou seja, daria aos guerreiros o êxtase (berserkir e 

ulfheðnar) e aos governantes daria conselhos sobre tropas e estratégia (Schjødt, 2011). Dessa 

forma, em relação aos governantes, Óðinn oferece habilidades individuais e estratégicas, 

enquanto para os guerreiros são forças coletivas, “extáticas”. Para ser admitido no grupo de 

guerreiros, os jovens deveriam passar por certos ritos de iniciação e ainda que esses ritos 

sejam frequentemente secretos, segundo as fontes, eles constituíam uma parte vital da 

iniciação guerreira e centrava em um drama ritual. Esse ritual, segundo Schjødt (2007) era 

“[...] um ritual que provavelmente incluiu uma ampla gama de diferentes atos. 

Muitos desses atos estão ausentes em nossas fontes, mas pelo menos dois rituais 

devem ter estado lá, a saber, a morte ritual simbolizada pela morte com uma lança e 

a aquisição de conhecimento numinoso. Também é provável que uma luta simbólica 

com um urso (provavelmente na forma de um berserkr) tenha sido um elemento do 

ritual (Schjødt, 2007, p. 151)”. 

 



25 

 

Esse seria o principal ritual que definiria a relação entre Óðinn e àqueles que eram 

seus homens escolhidos, que se juntariam a ele no Valhalla13. Ele era considerado, como dito, 

um deus da elite e dos guerreiros com muitos rostos e facetas, sendo um deus que dá 

presentes, mas também toma de volta. Ele aparece nos mitos em três aspectos principais: 

como governante dos mortos, como deus da batalha e como deus da inspiração, magia e 

sabedoria, sendo essas características e poderes variados, presentes nos seus mais de 200 

nomes. Além dessas atribuições, Óðinn era um sedutor, um trapaceiro e um mestre da 

feitiçaria. A feitiçaria está presente em quase todos os aspectos do deus. A ideia de oculto e de 

revelação permeia todos os aspectos da personalidade de Óðinn, até mesmo como um deus da 

batalha, e esses aspectos se manifestam como trapaças e mentiras que podem promover 

conflitos em todos os níveis, desde brigas familiares até incitar sociedades para a guerra. 

Muitos feitiços associados a ele no Hávamál, são para uso em batalha (Davidson, 1988, p. 

79). Atrelado, ainda, à ideia da guerra, ele era visto também como o deus do êxtase e da 

inspiração, nesse sentido, poderia inspirar os guerreiros em batalha a um estado de raiva 

frenética em que não temiam nada e não sentiam dor. Ele personificaria, então todas as 

habilidades que eram consideradas virtuosas e cobiçadas na cultura guerreira. Segundo 

Nordberg,  

“Quando as batalhas entre senhores da guerra aristocráticos são retratadas na poesia 

escáldica nórdica antiga, os guerreiros caídos e ensanguentados nos campos de 

batalha são frequentemente descritos usando conceitos que também ocorrem na 

terminologia sacrificial religiosa, indicando um aspecto religioso da violência (2019, 

p. 350)”. 

 

Se por outro lado, matar inimigos no campo de batalha pode ser concebido como 

oferendas de sacrifício ao deus da guerra, por outro lado, a morte no campo de batalha pode 

ser percebida como a recompensa final do guerreiro. Por meio de uma morte violenta em 

batalha, os guerreiros iniciados de Óðinn finalmente alcançariam o Valhalla (essa recompensa 

é um dos temas principais retratados nas estelas de Gotland, que serão vistas no capítulo 3). 

Essas configurações demonstram que a religião politeísta vivida no final da Idade do Ferro e 

na Escandinávia durante a Era Viking, não era um sistema uniforme ou homogêneo, como já 

dito em outros momentos, seja na sociedade como um todo ou nas crenças religiosas e 

comportamento individual de cada pessoa. A religião era uma parte integrante da vida diária 

das pessoas e, sendo parte integrante de todos os aspectos da vida, estava imbricada também 

 
13 Valhöll (salão dos mortos) é o termo utilizado para designar a moradia de Óðinn em Asgard, lugar 

onde os guerreiros mortos em batalha são recebidos (Langer, 2023, p. 69). 



26 

 

quando o assunto era guerra. Nesse sentido, a religião deve ser considerada como ‘religiões’, 

sendo consideradas, dessa forma, como um guarda-chuva, onde diferentes cenários e 

ambientes moldariam diferentes expressões religiosas, e que indivíduos e grupos poderiam se 

mover entre eles. 

Ainda que houvesse a existência de diferenças geográficas, linguísticas e culturais, 

entre as sociedades do início da Idade do Ferro, do Período das Migrações e da Era Viking, há 

um ponto ‘em comum’ ou que liga as práticas religiosas, sendo esse ponto a ideologia de uma 

aristocracia guerreira, uma ideologia militar de elite que praticava o culto a Wodan, ainda no 

Período das Migrações e depois a Óðinn  já durante a Era Viking, dessa forma, essa ideologia 

de uma elite que praticava um culto guerreiro ligado a uma deidade específica14, figurou do 

Período das Migrações até o final da Era Viking. Segundo Langer (2024, p. 34), geralmente as 

crenças germânicas antigas foram divididas em dois grupos de culto, sendo elas as que 

envolviam a fertilidade e a guerra. Esses cultos à guerra ocuparam um lugar privilegiado a 

partir da Idade do Ferro germânica, onde os cultos estavam centrados em três divindades: 

Wodan (uma das deidades guerreiras, que também era associado ao comércio e a condução 

das almas dos mortos para o mundo subterrâneo), Tiwaz (domínios sob o campo de batalha) e 

Donar (símbolo de força física e combate). Aqui há uma suplantação de deuses cultuados para 

a guerra. 

Com a ausência de uma estrutura organizadora e reguladora, os ritos, mitos, crenças e 

tradições eram muito variáveis, os quais se modificavam conforme a região, a categoria social 

e o gênero do praticante. Os acadêmicos escandinavos contemporâneos utilizam 

majoritariamente, o termo ‘Religiões Nórdicas Antigas’ para uma série de crenças, práticas e 

rituais mantidos durante a Era Viking, tendo essas religiões, influências de tradições 

germânicas, celtas, fino-úgricas e sámis15. A religião nesse período seria de natureza étnica, 

com um grande dinamismo envolvendo variações sociais e regionais com múltiplas trocas e 

intercambio com culturas não escandinavas, existindo ainda comunidades de fé baseadas tanto 

em culturas quanto em instituições sociais, tendo a experiência religiosa nórdica estruturada 

como uma visão de mundo (Langer, 2017, p. 592).  

 
14 A aristocracia embora fizesse alguns ritos ou cultos a outras deidades, como o deus Thor ou Freyr, 

dependendo da localização geográfica, de forma majoritária, os cultos ligados ao exercício da guerra 

estavam, sem dúvidas ligados ao deus Óðinn. 
15 Também conhecidos como lapões são povos que habitam o norte da Finlândia, Suécia e Noruega, na 

região chamada Lapônia. Consistem em povos seminômades, caçadores, pescadores e pecuaristas. 

Suas crenças religiosas apresentam uma forte carga de elementos xamânicos.   



27 

 

Segundo Gräslund (2008), na língua nórdica antiga, não havia uma palavra específica 

para religião, sendo Siðr16 o conceito mais próximo (que significa “costume”), mostrando 

como a religião era integrada na vida diária, ao contrário de hoje, quando a religião é 

frequentemente separada da vida secular, sendo então uma parte natural de todas as 

ocupações. Nesse sentido, para ela, a Religião Nórdica Antiga não deve ser considerada um 

fenômeno estático, mas como uma religião dinâmica que mudou gradualmente ao longo do 

tempo e, sem dúvida, teve muitas variações locais. Para Jennbert (2011), o termo ‘Religião 

Nórdica Antiga’ causa problemas, pois foi criado nas línguas escandinavas em conexão com a 

cristianização. O conceito de religião em si, para ela, seria igualmente complicado de usar, 

uma vez que se refere à crença e não ao ritual, não ao que as pessoas fazem. Fontes nórdicas 

falam da antiga religião, em termos de Forn Siðr, ‘costume antigo’, com conotações de 

tradição e prática regular, ou heiðinn siðr, ‘costume pagão’. Os rituais, dessa forma, não 

teriam sido considerados atos exclusivamente religiosos, mas fazendo parte da ideologia e 

estrutura política da sociedade. Nesse sentido, segundo Langer (2023), os Escandinavistas, 

atualmente, têm preferido usar o termo no plural para designar as práticas e variações.  

Não há um consenso quanto ao termo “religião” entre os pesquisadores e as discussões 

romperam com a concepção unitária e fenomenológica que dominavam os estudos sobre 

religiosidades no fim do século XX. A partir dessas novas discussões, percebemos a ausência 

de uma unidade nórdica, havendo um complexo dinamismo visto no confronto entre fontes 

escritas e a cultura material e se aplicado ao olhar das Ciências das Religiões podemos 

analisar esse cenário sob o conceito da nebulosa, onde o termo “Religião” não abarca todas as 

expressões e manifestações religiosas praticada pelos nórdicos durante a Era Viking, haja 

vista que, as percepções sobre continuidades, mudanças e variações regionais são muito 

presentes durante o período e diferente do que se observa em outras sociedades. Segundo 

Langer (2023), essas variações religiosas, socialmente direcionadas, adicionam camadas 

complexas no mosaico das práticas e crenças entre os escandinavos antigos e medievais. 

Nesse sentido, as maiores dificuldades no estudo da Religiões Nórdicas Antigas, podem estar 

na crítica às fontes que, por serem tardias e escassas, dificultam o estabelecimento de um 

confronto comparativo. 

 
16 Alguns autores usam ainda o conceito “Forn Siðr” que seria ‘costume antigo’. Para Jennbert (2011), 

Forn siðr, que seria “costume antigo”, envolveria humanos e animais inteiros ou em partes, não 

havendo tradições duradouras, estáveis ou imutáveis na era pré-cristã, dessa forma, as práticas não 

deveriam ser percebidas como uma categoria sagrada separada na Escandinávia pré-cristã.  



28 

 

Os debates conceituais acerca desse tema estão diretamente ligados ao próprio 

conceito de religião, pois ainda que não haja um conceito fechado para religião, nenhum 

conceito abarca completamente todas as expressões/designações religiosas, porém, ainda 

assim, é importante delimitar o referencial utilizado para “delimitar”, em cada estudo em 

questão, o que estamos entendendo por religião, no caso da presente pesquisa, estamos tendo 

como referencial a História das Religiões, onde a religião é um fenômeno que muda de acordo 

com o contexto histórico e cultural de cada sociedade e período. No que se refere às pesquisas 

feitas sobre as Religiões Nórdicas Antigas, o denominador comum entre elas é que a 

religiosidade teria sido caracterizada por uma falta absoluta de unidade e um complexo 

dinamismo. Dessa forma, as Religiões Nórdicas Antigas devem ser entendidas como um 

sistema complexo, repleto de tradições orais, míticas e mágicas que iriam muito além do 

ritual, mesmo fazendo parte de um sistema não centralizado, dogmático e institucional e nesse 

sentido, a perspectiva material da religião deve buscar entender a visão de mundo pré-cristã, 

ligada à uma relação dinâmica e variável das expressões religiosas na área escandinava. O 

conceito, portanto, abrange aspectos cognitivos e práticos, ideológicos e religiosos. 

 

1.2 APONTAMENTOS TEÓRICOS 

  

Já foi explicitado que não é possível separar a religião de outras atividades como 

política e economia nas sociedades antigas, o que reflete também nos usos de objetos 

cotidianos recuperados pela pesquisa arqueológica. O foco arqueológico no uso da cultura 

material, como um meio social ativo, abriu a possibilidade de estudar a religião 

arqueologicamente. Segundo Jennbert (2011): 

“Algumas décadas atrás, estudos sobre rituais e religião na vida cotidiana na fazenda 

e seus arredores imediatos eram raros. Isso provavelmente se devia a uma visão 

estreita do sagrado em relação ao profano nas formas de pensar ocidentais. A vida 

econômica era entendida como uma questão funcional que não era afetada por 

rituais ou fé e, portanto, não estava envolvida nos lugares sagrados. Com uma visão 

mais ampla das relações entre o sagrado e o profano, restos de fazendas, vilas e 

paisagens do passado são integrados aos estudos de religião”. 

 

A partir disso, precisamos olhar para os estudos acerca de cultura material, para 

compreender melhor a forma como essas religiões estão inseridas nos objetos em análise nesta 

pesquisa. Os estudos de cultura material estão em crescimento emergente e com uma 

metodologia em desenvolvimento, devemos levar em consideração que existem vários 



29 

 

métodos em outros campos aplicados à materialidade. Como nos aponta Carp (2011), a 

religião é intrinsecamente material e os estudos de cultura material permitem e exigem que os 

pesquisadores descrevam e interpretem os aspectos materiais da religião. A cultura material 

refere-se, então, a tudo que é perceptível e cultural, não apenas os artefatos, mas também os 

contextos, processos e habilidades de uso e produção que circundam e nos ajudam a 

interpretar os artefatos (Carp, 2011). Nesse sentido, a arqueologia das religiões nos parece ser 

de grande importância para a pesquisa.  

Segundo Langer (2015), a temática religiosa não é uma novidade nos estudos 

arqueológicos, desde a década de 1960 as fontes arqueológicas são usadas nos estudos de 

religiosidade nórdica, mas somente a partir dos anos 2000, com acadêmicos dinamarqueses, 

que reflexões teóricas e conceituais mais profundas foram feitas. A religião, então, sempre 

ocupou espaço investigativo, mas ainda sem uma preocupação teórica mais profunda com 

relação aos vestígios religiosos. Andrén (2014) nos aponta uma mudança de perspectivas na 

interface entre os textos e a cultura material, trazendo diferentes visões das possibilidades 

interpretativas da cultura material. Os primeiros estudos envolvendo as Religiões Nórdicas 

Antigas, vão ser feitos ainda no século XIX, como os trabalhos de C.J. Thomsen (1855) e 

J.J.A. Worsaae (1870) que fizeram interpretações de bracteatas de ouro e ainda com o estudo 

de Henry Petersen (1876- sendo o estudo arqueológico mais completo) que fez uma pesquisa 

de rituais e crenças pagãs entre os escandinavos, fazendo uma discussão e examinação dos 

elos fundamentais entre objeto e referências nos textos islandeses.  

Apesar desses estudos, a arqueologia ainda exercia um papel secundário e um tanto 

quanto passivo no estudo das Religiões Nórdicas Antigas nesse período. Ainda segundo 

Andrén (2014), na primeira metade do século XX, a arqueologia teve a literatura islandesa 

como plano de fundo mental para as interpretações arqueológicas da Idade do Ferro e 

principalmente da Era Viking, nesse período vão ser produzidos trabalhos arqueológicos 

orientados mais historicamente. Esses trabalhos usaram as referências textuais islandesas para 

iluminar problemas arqueológicos e não como contribuição para compreensão geral das 

antigas tradições. Nesse período, a arqueologia foi usada principalmente para estudar a 

tecnologia, e em menor escala, a economia e organização social e de maneira quase rara em 

religião e mentalidade. A religião era mais uma categoria residual para coisas que não 

poderiam ser explicadas de outra forma (Andrén, 2014).  

Nas décadas de 1960, 1970 e início de 1980, poucas pesquisas arqueológicas vão ser 

feitas no campo dos estudos das Religiões Nórdicas Antigas, pelo afastamento da ‘arqueologia 



30 

 

processual’ das questões religiosas. Somente após as décadas de 1989 e 1990 com a 

‘arqueologia pós-processual’ que a religião, ainda que em menor medida, retornou como 

questão importante de pesquisa, e com o interesse da arqueologia em mentalidade e religião, 

resultados totalmente novos sobre a religião escandinava pré-cristã foram alcançados e 

abriram novos caminhos para as pesquisas, inclusive a pesquisa aqui pretendida. O trabalho 

interdisciplinar também significou que o conceito de cultura material e sua relação com 

religião, mito, cosmologia e ritual foram intensamente discutidos. Na arqueologia anterior, a 

cultura material era vista como traços passivos de tecnologia, economia e condições sociais, 

enquanto as tradições religiosas eram uma espécie de categoria residual para tudo o que não 

podia ser explicado.  

Desde a virada contextual nas décadas de 1980 e 1990, a perspectiva sobre a 

materialidade mudou de várias maneiras fundamentais (Andrén; Jennbert; Raudvere, 2004). A 

cultura material passa a ser vista como algo que afeta a vida das pessoas, podendo receber 

significado e podendo representar ideias complexas. A mudança na visão da cultura material 

significa que os artefatos podem desempenhar um papel diferente e mais ativo no estudo das 

Religiões Nórdicas Antigas, porém a relação entre as fontes escritas e os objetos ainda é 

complexa. Segundo Andrén; Jennbert; Raudvere (2004), as ligações entre os poemas e os 

artefatos são indiretas e, portanto, devem ser vistas principalmente como analogias entre si, 

haja vista que, a distância temporal e espacial, entre a Islândia do século XIII e a 

Escandinávia da Idade do Ferro significa que os textos nunca contêm descrições dos contextos 

reais que podem ser estudados arqueologicamente. Em vez disso, trata-se sempre de comparar 

estruturas semelhantes entre si.  

A arqueologia pode nos oferecer um novo caminho para entender as religiões antigas 

extrapolando os limites das fontes escritas. Segundo Davidson (1993), no caso das religiões 

do norte da Europa, a maior parte das evidências literárias surge bem depois da aceitação do 

Cristianismo, e em muitas vezes já se passaram séculos desde o abandono da antiga fé. Ao 

contrário das fontes escritas, túmulos, lugares sagrados e material iconográfico, podem 

remeter diretamente ao tempo em que a religião antiga ainda tinha significado. A arqueologia 

também pode ajudar a estabelecer uma datação confiável para um costume ou expressão de 

crença, especialmente quando alguns objetos como moedas, armas, ou broches são achados 

nos túmulos, já que podem ser ligados a uma série existente de tipos já datados por trabalhos 

anteriores (Davidson, 1993).  



31 

 

Além disso, outros métodos de datação modernos podem ser utilizados. Ao mesmo 

tempo, a arqueologia pode trazer à tona, a qualquer momento, uma nova descoberta que nos 

faça rever suposições anteriores quando um novo material é encontrado. Nesse sentido, uma 

das questões que envolvem os achados relacionados a cultos e práticas religiosas do passado, 

incluem o fato de algumas cerimônias não deixarem vestígios suficientes, o que poderia nos 

levar a conclusões precoces sobre sacríficos e ritos, por exemplo. Resguardando todas as 

ressalvas, a arqueologia, sem dúvidas, pode nos aproximar das imagens religiosas do passado 

pré-cristão, nos permitindo ver, por exemplo, como os objetos em um túmulo eram deixados 

após a realização dos últimos ritos, o que as fontes literárias, certamente não nos permitem. 

Segundo Davidson (1993),  

“Uma das contribuições mais valiosas da arqueologia para o nosso conhecimento 

das religiões do passado é o seu poder de confirmar ou lançar nova luz sobre relatos 

de crenças e costumes em fontes escritas cuja confiabilidade tem sido questionada. 

Quando diferentes fontes de evidências são reunidas, podemos nos aproximar de 

uma compreensão do ritual e das imagens”.  

 

Dessa forma, a arqueologia se mostra como um meio, capaz de ampliar nosso 

conhecimento acerca das práticas religiosas do passado, trazendo novas evidências, o que gera 

mais busca de conhecimento. A Arqueologia das Religiões, como aponta Langer (2015, p.27) 

oferece um novo patamar de discussões sobre metodologias e teorias nas investigações sobre 

os rituais e as religiosidades e a própria noção dos conceitos sobre religiões são discutidas em 

novos horizontes. Com isso, as pesquisas envolvendo a materialidade das antigas crenças na 

Escandinávia pré-cristã podem ser conduzidas a partir da escolha de novos temas, como a 

relação entre aspectos funcionais e cosmologia, a ideologia que envolveu os funerais e 

sepultamentos, novas questões de gênero e identidade, ritos de passagem, entre muitos outros. 

Nesse sentido, a Arqueologia das Religiões oferece perspectivas instrumentais para se analisar 

descobertas de vestígios em épocas que não havia possibilidades de se efetuar maiores 

contextualizações. A perspectiva material da religiosidade nórdica deve buscar entender a 

visão de mundo pré-cristã, assentada especialmente numa relação dinâmica e variável do 

fenômeno religioso na área escandinava, não mais como uma visão de religião confessional, 

centralizada e dogmática, mas uma concepção que procure essencialmente caracterizá-la 

como submetida a constantes variações no tempo, espaço e categorias sociais (hibridismos), 

mas ao mesmo tempo, concedendo certa unidade coerente a ela enquanto experiência cultural. 

Ainda sobre Arqueologia das Religiões, algumas críticas são feitas quanto à postura 

tradicional da arqueologia de tratar qualquer objeto desconhecido e exótico como sendo 



32 

 

“religioso”, além de criar um método, um padrão, mais rigoroso para separar os ritos 

religiosos dos seculares, a partir dos vestígios materiais, a Arqueologia das Religiões parte de 

uma perspectiva social das escavações, sendo uma das primeiras a delimitar conceitos para 

estudos de campo, propondo indicadores arqueológicos para os rituais, onde a iconografia é a 

técnica mais promissora para estudar antigos sistemas de fé. O crescente interesse, nos 

últimos anos, da arqueologia em ideologia, mentalidade e religião trouxe resultados 

totalmente novos sobre a religião escandinava pré-cristã. Uma questão que está presente nos 

estudos nórdicos de cultura material são as relações temporais e espaciais entre forma e 

conteúdo, uma relação não constante e cujo significado depende das condições sociais e 

culturais. Neste sentido, além de apenas informar novos dados aos pesquisadores, os estudos 

arqueológicos da religiosidade nórdica oferecem novos caminhos interpretativos e 

metodológicos, indispensáveis a todos aqueles que procuram entender melhor o papel dos 

mitos e crenças no mundo medieval (Langer, 2015, p. 27).  

Ainda sobre os aspectos teóricos, a História Cultural das Religiões nos fornece aqui 

mais um apoio necessário para o objeto e o campo especificados desta pesquisa. Para a 

História das Religiões, a religião é um dispositivo de representação cultural, onde religião e 

crenças religiosas só podem ser definidas em determinados contextos espaciais e temporais 

(Silva, 2011). Para Peters (2015), a religião e a religiosidade são produtos culturais de uma 

determinada época e região, nesse sentido poderíamos dizer que toda religião seria um 

produto histórico, culturalmente condicionado pelo contexto e capaz de condicionar o próprio 

contexto, levando em consideração que as formas religiosas (símbolos, crenças, práticas, 

hierarquias, organizações) não são formas essenciais e exclusivas, mas sim criações humanas 

que assumem diferentes sentidos ao longo de um recorte temporal, considerando a sua 

historicidade (Bellotti, 2011, p.29). As crenças religiosas, mitos e religiões são definidos 

dentro de universos históricos, culturais e sociais específicos, nesse sentido, buscaremos 

entender as práticas religiosas dos escandinavos dentro do seu contexto histórico visando 

perceber e compreender de que maneira essas práticas estavam ligadas à guerra. A respeito do 

estudo dos fenômenos religiosos, Silva (2011), nos atenta para o uso e sentidos dos termos 

que em determinada situação geram crenças, ações, instituições, condutas, mitos, ritos etc. 

Não se trataria de estudar a religião, mas religião (ou religiões) como produtos culturais e, do 

ponto de vista metodológico, trabalhar com análises do ponto de vista histórico. A identidade 

religiosa estabeleceria parâmetros culturais que influenciam as práticas cotidianas, os lugares, 

as relações, as posições hierárquicas, as atitudes e as representações (Silva, 2011). 



33 

 

Uma das contribuições trazidas por esta pesquisa, juntamente com outros trabalhos, 

seria a ajuda na construção e fortalecimento da teorização sistemática sobre guerra e religião, 

pois como apontado por Horowitz (2010, p. 205-6), esta é uma sistematização ainda em 

estágios iniciais, ainda em andamento. Nessa pesquisa usaremos, teoricamente, o conceito de 

guerra do ponto de vista de dois autores: John Keegan na obra Uma história da guerra 

(lançada em 1993 na Inglaterra e no Brasil em 1995) e em certa medida a compreensão de 

guerra de Carl Von Clausewitz, em sua obra Da Guerra com o intuito de compreender, no que 

tange aos escandinavos, suas formas de guerrear, além de teorias sobre a guerra. Clausewitz 

entende a “guerra como uma continuação da política por outros meios”, em contrapartida 

Keegan percebe a guerra como um fenômeno cultural, sempre uma expressão de cultura e em 

algumas sociedades, é a própria cultura. Ao usar aqui ambos os autores, devemos ter a devida 

atenção com a definição de cada um. Em certa medida a interpretação de Clausewitz pode ser 

falha ou incompleta, mas temos que levar em consideração o meio no qual ele estava inserido 

que o levava a perceber a guerra desta forma, por outro lado devemos perceber que a guerra 

não é somente um fenômeno cultural, levando-se em consideração que a cultura de uma 

sociedade não é constituída somente pelo aspecto guerreiro e nem a guerra pode ser tomada 

como sinônimo de cultura como escreve Keegan. 

Para Hassner (2010, p. 203), entender a ligação entre religião e guerra numa 

linguagem causal, implicaria em correr o risco de exagerar e subestimar a influência das 

religiões. Segundo ele, o principal efeito da religião na guerra é constitutivo, e não causal, ou 

seja, a religião moldaria principalmente a identidade dos atores e como eles concebem a 

guerra, seu significado e contexto, podendo afetar a maneira como os participantes falam, 

raciocinam ou justificam conflitos. Entretanto, compreendemos que em alguns casos a 

religião tem um efeito causal e constitutivo. Nesse sentido, devemos compreender como a 

religião, ocasionalmente, influencia o comportamento humano ou permeia todos os aspectos 

dele, como a tomada de decisões, por exemplo, identificando assim seu papel na guerra, o que 

requer explorar seu impacto em todas as áreas. Ainda segundo Hassner (2010, p. 204),  

“Limitar o papel da religião ao causal, portanto, coloca a barra muito alta: arrisca-se 

a exagerar o efeito da religião na guerra e ignorar os diversos caminhos, a não ser 

desencadear a guerra, através da qual a religião pode influenciar a violência. Em vez 

de conceber a religião como um fator desviante que força o comportamento a sair do 

caminho racional, os estudantes de religião e violência devem pensar nisso como um 

fator onipresente, pertinente onde quer que atores que também sejam membros de 

uma comunidade religiosa se envolvam em violência”. 

 



34 

 

As tradições religiosas têm sido historicamente envolvidas e acusadas de intolerância 

ou cruzadas, e as religiões frequentemente se defenderam contra tais acusações ao contra-

atacar outras tradições por provocarem guerras. Assim, as tradições religiosas ao longo de 

muitos séculos experimentaram tensões, tentativas de dominação, hostilidades, assassinatos e 

guerras. Pode-se analisar e comparar essas diferenças circunstanciais e tentar monitorar o 

surgimento de certas normas compartilhadas de guerra que evoluem das tradições religiosas 

(Popovski, 2009). A história é cheia de guerras e talvez de uma forma não esperada, as 

religiões também possuem a presença delas. Podemos dizer que a guerra satura a cultura 

popular (como por exemplo, peças e filmes, histórias em quadrinhos e jogos de computador). 

A relação entre guerra e religião é um tema que suscita bastante interesse, ainda que esta 

relação seja relativamente recente nos estudos de Ciências das Religiões, como dito 

anteriormente. Mais interesse ainda se dá do porquê ela é tão atraente e porque, em alguns 

momentos é associada à religião. Juergensmeyer (2020), chama atenção para “quando o som 

de tambores de guerra é ouvido, a linguagem da guerra é acompanhada por retórica religiosa” 

e olhando para a história podemos ver os deuses e Deus envolvidos, algumas vezes, nas 

guerras travadas pelo mundo. 

O autor, faz uma reflexão interessante sobre o porquê da intersecção entre guerra e 

religião acontece. Segundo ele, a guerra fornece uma visão alternativa atraente da realidade 

em um momento de discórdia social. A guerra daria uma outra maneira de explicar as coisas, 

de dar sentido à falta de sentido da realidade, e a realidade alternativa da religião é 

surpreendentemente semelhante à realidade alternativa da guerra. Nesse sentido, a religião, 

assim como a guerra, pode pegar o medo da discórdia e não apenas mascará-lo, como pode 

fornecer um modelo de ação pelo qual se pode superar as forças que levam à discórdia e, 

assim, banir o medo. A visão de mundo religiosa é como a visão de mundo da guerra de outras 

maneiras também. Assim, tanto a guerra quanto a religião apresentam uma ordem alternativa 

de tensão existencial e disputa moral que abrange quaisquer anomalias aparentes na vida, 

sendo que a guerra oferece uma forma mundana de realidade alternativa, enquanto a religião 

fornece uma visão de ordem transcendente da realidade. 

Por trás dessa narrativa, está a suposição de que a religião tem a capacidade de levar as 

pessoas à guerra e entendemos que ideias religiosas radicais podem levam à violência. A ideia 

de que a religião leva à violência se tornou quase um mantra. Guerra e religião desempenham 

papéis na imaginação humana que são tão semelhantes que poderiam facilmente reforçar um 

ao outro. Ambos fornecem percepções alternativas de ordem, maneiras de ver o mundo que 



35 

 

absorvem anomalias e explicam por que o caos e a desordem existem. A guerra 

frequentemente utiliza a religião, e a religião frequentemente incorpora imagens de guerra 

(Juergensmeyer, 2020). 

Existem diversas maneiras de pensar a ligação entre guerra e religião. Em um primeiro 

momento, quando a guerra se liga a religião, geralmente queremos dizer que em determinadas 

ocasiões, imagens, ideias e organizações religiosas são empregadas para reforçar noções de 

guerra. Em um segundo momento, quando a religião se liga a guerra, em um movimento 

contrário, geralmente queremos dizer que em alguns momentos, imagens de guerra são 

criadas para reforçar ideias sobre religião. A relação entre religião e guerra depende de qual 

percepção da realidade é a dominante. Em praticamente todas as guerras (especialmente uma 

grande guerra que ameaça a própria existência de um povo e sua cultura) Deus é alistado em 

ambos os lados. Nesse sentido, em tempos turbulentos de guerra, podemos ver que Deus está 

do lado de um ou do outro do campo de batalha, sendo reivindicado por cada líder. Segundo 

Juergensmeyer (2020), a religião é uma aliada atraente em tempos de guerra porque fornece 

uma série de benefícios. A linguagem religiosa pode demonizar os oponentes e valorizar os 

líderes do próprio lado. A religião forneceria, então, uma justificativa moral para matar e 

recompensas eternas para os mártires. As instituições religiosas oferecem uma rede pronta 

para recrutamento e fornecem as bênçãos das autoridades morais. Assim, a guerra pode ser 

vista como parte da promessa de salvação essencialmente transformadora da religião. 

 

1.3 SOBRE O MÉTODO  

 

As imagens são mais que simples representações, elas são transmissoras de ideias, 

com um vocabulário e validade próprios, frequentemente complementares aos textos escritos, 

mas de certa forma independente deles. Segundo Bradley (2012), as imagens possuem um 

vocabulário próprio, sendo este, não estático ou absoluto, variando de acordo com a sociedade 

e mudando ao longo do tempo e assim como as palavras, as imagens são usadas para 

transmitir uma mensagem e devem levar em consideração o vocabulário visual do público-

alvo. Um ponto importante que merece atenção ao se trabalhar com imagens, é a interpretação 

que fazemos delas. Inicialmente, as imagens de outra cultura são geralmente incompreensíveis 

e as interpretamos esteticamente ou de acordo com as ‘visões’ de nossa própria sociedade, 

mas isto seria uma má interpretação da mensagem e ainda ignorar a função pretendia. Nesse 



36 

 

sentido, as imagens não apenas se adaptam aos seus contextos, como também ajudam a 

moldar esse contexto e a influenciar as tradições. As imagens seriam, então, metáforas e 

podem ser alteradas ou perder seu significado original devido a mudanças no contexto e na 

mentalidade, e este é um dos desafios da presente pesquisa, compreender o significado das 

imagens dos guerreiros e dos símbolos relacionados à guerra na arte religiosa. 

A construção de um vocabulário de metáforas visuais proposta por Bradley nos dá um 

suporte metodológico por nos proporcionar um aprofundamento na compreensão da imagem e 

do contexto, ou seja, busca compreender as ideias, intenções, atitudes e preocupações da 

sociedade que produziu as imagens. O uso de imagens enquanto fontes em si, e não de forma 

secundária ou ainda de forma complementar ou ilustrativa, ainda passa por certas dúvidas 

quanto ao uso, por causa do elemento interpretativo, porém há que se levar em consideração o 

alto conteúdo simbólico presente em pinturas, esculturas e outros objetos semelhantes. Nesse 

sentido, o conteúdo simbólico é um dos aspectos mais relevantes das fontes visuais, 

especialmente quando buscamos compreender o pensamento e a mentalidade de uma época. 

Muito pode ser aprendido sobre crença e costumes populares a partir de imagens 

góticas e outras lembranças religiosas, que muitas vezes derivam de imagens “primárias”, isso 

mostra que ainda que muito tenha sido suprimido ou perdido, ainda se pode ter uma ideia de 

crenças e atitudes populares e da elite. Como explanado anteriormente, as imagens 

frequentemente foram usadas para ilustrar um ponto, confirmar outras fontes ou mesmo de 

forma imprecisa, fora do contexto, como decoração ou ainda como uma confirmação de 

fontes escritas mais tradicionais, porém é crescente o uso de fontes visuais como fontes 

principais e com isso há a exigência de uma metodologia cuidadosa. Como aponta Bradley 

(2012), as imagens são uma boa maneira de mapear como as ideias e atitudes variam de um 

lugar para outro, haja vista que cada sociedade tem seu próprio estilo, sua maneira de ver as 

coisas, afetando no uso das imagens em vários aspectos. As imagens estão vulneráveis à 

destruição e danos intencionais ou não, por degradação natural e podem ainda ser alteradas 

para se adequarem ao modo de ver de outras épocas, tornando-as ‘adequadas’ às ideias do 

período. Essas mudanças podem indicar uma mudança de ideias ou atitude, já a permanência 

de um tipo de imagem pode mostrar que uma determinada atitude básica permaneceu 

inalterada. 

Além do que já foi explicitado acima, outro ponto importante no uso das fontes visuais 

diz respeito ao meio no qual a imagem foi criada. Ele também pode afetar a forma como uma 

cena é representada, assim é necessário observar o meio em que as imagens foram feitas. 



37 

 

Nesse sentido, outras fontes primárias podem ser um meio de verificar e reverificar uma 

interpretação, de modificar ou mesmo revisá-la completamente. A interação entre mundo e 

expressão, entre contexto e imagem, ilumina ambos, ou seja, a imagem ajuda a ver o ponto de 

vista daqueles que a fizeram, e sem o contexto, a imagem perde muito de seu significado. 

Assim, é importante não olhar para uma imagem isoladamente, mas sim dentro de seu 

contexto iconográfico, pois há sempre a tendência de ver cada imagem isoladamente, porque a 

nossa forma de ver atual se baseia menos em imagens como texto, formas de comunicação, e 

mais como ilustração ou decoração (Bradley, 2012). Entendemos, nesta pesquisa, que as 

imagens podem nos mostrar modos de pensamento e no caso aqui pretendido, podem nos 

mostrar como a guerra estava inserida na sociedade escandinava para além do combate 

propriamente dito. 

Para Harvey (2011), a cultura visual nos permite ter abordagens para estudar os 

aspectos da religião que são tangíveis aos olhos ou “vistos” na imaginação, permitindo aos 

pesquisadores interpretarem esses aspectos materiais da religião não apenas como artefatos, 

mas também como uma personificação de ideias, intenções e interpretações. Nesse sentido, é 

compreendido que muitas imagens e artefatos que compõem a cultura visual da religião são 

produzidos por indivíduos a fim de propagar sua causa, servir como auxílio ao ensino e para 

comemorar eventos e todos esses fins podem ser observados nas fontes escolhidas para esta 

pesquisa. Não existe um paradigma único para uma investigação metodológica da cultura 

visual da religião, porém existe a convicção de que a expressão visível de uma cultura 

religiosa é tanto um repositório e uma articulação de pensamento, identidade, valores, ideias e 

prioridades como as representações textuais e orais de determinada cultura, buscando deslocar 

dessa forma, um pouco as atenções quase exclusivas da cultura literária e oral das religiões 

(Harvey, 2011). O que pretendemos aqui, dessa forma, é compreender a relação entre as 

imagens dos guerreiros e os aspectos religiosos na cultura material. Assim, com o auxílio da 

metodologia da cultura visual e material, a presente abordagem examina imagens e objetos 

associados à doutrina e crença, comportamento religioso, comemoração, ensino, culto, 

cerimônias e rituais das religiões. 

Há um crescente interesse acadêmico no que diz respeito ao estudo da cultura material 

e, como já explicitado anteriormente, as religiões como um todo produziram muito deste 

material que deve ser explorado cada vez mais. Segundo Prown (1982), o estudo desses 

artefatos possui uma metodologia particular, que seria baseada na proposição de que estes 

artefatos são fontes primárias para o estudo da cultura material e não apenas ilustrações, nesse 



38 

 

sentido, a cultura material seria o estudo, por meio de artefatos, das crenças, dos valores e 

ideias de determinadas sociedades, em determinado tempo, e em um olhar mais focalizado 

para esta pesquisa, as crenças, ideias e objetivos pretendidos no uso das bracteatas e nas 

imagens que vão ser retratadas nas Estelas e pedras rúnicas além das imagens gravadas nas 

placas dos elmos. É necessário uma atenção no que diz respeito à utilização do termo ‘cultura 

material’, haja vista que o termo é frequentemente usado para se referir aos artefatos e 

também ao corpo material17 como um todo que será usado para fazer determinado estudo, 

nesta pesquisa, utilizaremos o termo como um modo de investigação cultural que usa os 

objetos, aqui bracteatas, estelas, pedras rúnicas e placas de elmos, como fonte primária para o 

objetivo aqui pretendido e tendo sempre em vista que os objetos feitos pelos homens refletem, 

conscientemente, direta ou indiretamente as crenças dos indivíduos que fizeram, compraram 

ou usaram estes objetos. 

Inicialmente as pesquisas arqueológicas centraram-se nos artefatos, sendo os objetos a 

própria essência da arqueologia no século XIX e no início do século XX, entretanto os 

artefatos já não são mais o foco central das pesquisas arqueológicas, tendo em vista que as 

pesquisas, agora, fazem também análises de paisagens e povoações, assim como também de 

novos métodos de datação das ciências naturais. Porém, ainda assim os artefatos continuam a 

desempenhar um papel importante na arqueologia. Os artefatos têm um outro aspecto 

interessante, sendo este a possibilidade de movimentação dessas peças, o que resulta em 

possíveis mudanças nos significados que foram atribuídos a cada um durante o período em 

que eram utilizados. No contexto das Religiões Nórdicas Antigas, muitos artefatos são ainda 

mais importantes porque incluem diferentes formas de imagens. 

O uso da cultura material nos estudos das Religiões Nórdica Antigas tem seus pontos 

fortes e fracos, inicialmente, pode ser difícil determinar, a partir de vestígios materiais de atos 

ritualizados, se os rituais estavam conectados a um discurso religioso ou não (Lundborg, 

2004). Além disso, pode haver uma variação na tradição oral, o que significaria a 

identificação de diferentes motivos e figuras. Nesse sentido, o papel da materialidade em toda 

uma cultura oral, significaria que os artefatos podem ser uma fonte verdadeiramente primária 

para narrativas, concepções e padrões de ação no mundo nórdico. Dessa forma, podemos 

observar que há um grande potencial para encontrar novas perspectivas acerca das Religiões 

 
17 A cultura material também inclui outros objetos além dos artefatos feitos pelo homem, como ossos 

humanos e animais, especialmente, bem como também os restos de plantas, tornaram-se cada vez 

mais importantes na pesquisa arqueológica (Andrén, 2020). 



39 

 

Nórdicas Antigas utilizando a cultura material, embora as limitações dos objetos devam 

receber alguma atenção. 

Os artefatos têm grande relevância para as pesquisas, não apenas pelo valor dos 

materiais que foram usados, mas por incorporarem e transmitirem as crenças, sobrevivendo 

até o presente. Neste ponto é importante dar relevância ao material com os quais os objetos 

foram fabricados, objetos fabricados com metais preciosos e/ou com técnicas admiradas pela 

elite tem maior chance de sobrevivência e preservação, levando a uma associação de valor ao 

objeto. O ponto principal, ao entendermos sobre cultura material é compreendermos que os 

sistemas de crenças culturais, os padrões de crença de uma sociedade, em um determinado 

tempo e lugar estão refletidos nesses objetos, ou seja, as configurações ou propriedades de um 

artefato correspondem a padrões produzidos pelas sociedades do qual faziam parte, havendo, 

desta forma, todo um universo cultural dentro de cada objeto. Dessa forma, a cultura material 

como apontado por Prown (1982), trata da interpretação de sinais culturais transmitidos por 

artefatos, sendo estes objetos signos que transmitem significados, sendo uma forma de 

linguagem, podendo, como as palavras, comunicar um significado específico fora de si 

mesmo. 

Outra questão que envolve os estudos de cultura material, e nesse caso, nos voltando 

para as Religiões Nórdicas Antigas, seria que alguns períodos relevantes não preservam 

edifícios, apenas vestígios mais ou menos visíveis, ou apenas objetos feitos de madeira, tecido 

ou couro e objetos em metal, que são preservados em melhor forma, mas com diferentes 

estágios de decomposição em função da corrosão (Andrén, 2020). Essa seria a face 

fragmentária da cultura material do passado, sendo essa fragmentação vinda de processos 

tanto naturais quanto culturais, sendo essa uma das críticas feitas às fontes arqueológicas. 

Outra questão apresentada por Andrén (2020), seria que a cultura material é literalmente 

muda, ainda que vários arqueólogos durante as décadas de 1980 e 1990 argumentassem que 

os objetos poderiam ser lidos como textos, atualmente é reconhecido que os objetos são 

mudos. Porém, não significa que eles não podem ser lidos, e de forma eficiente, significaria 

apenas que as estratégias de leitura são diferentes para ultrapassar a mudez inerente aos 

objetos.  



40 

 

Para isso, ele propõe a utilização de três estratégias diferentes, sendo elas: uma leitura 

a partir de contextos, uma leitura a partir de padrões e outra a partir de analogias18. As 

analogias podem ser usadas em certas partes da pesquisa arqueológica, desde a compreensão 

das funções, que os objetos poderiam ter, até a interpretação de tradições religiosas ou da 

ordem social. Uma analogia geralmente feita nos estudos que envolvem cultura material, são 

aquelas feitas entre fontes escritas e imagens, artefatos, e uma das interpretações resultantes 

dessa analogia seria a identificação, o que significa que os textos podem referir-se a objetos, 

indivíduos, edifícios ou locais reais que são investigados arqueologicamente. Mas, essas 

leituras, no entanto, mudaram ao longo do tempo, em função das diferentes tendências 

teóricas desenvolvidas dentro da arqueologia. Durante o século XX, a importância do 

contexto específico da cultura material se tornou cada vez mais recorrente e em algumas 

análises, as funções e os significados da cultura material só são possíveis de discutir com a 

ajuda de contextos espaciais claros, como uma casa, uma sepultura ou um depósito de zonas 

úmidas (Andrén, 2020, p. 137-138).  

 

1.4 USO DE OBJETOS E IMAGENS NA RELIGIÃO 

 

Fontes arqueológicas, toponímicas e iconográficas, cobrem importantes lacunas na 

pesquisa sobre a religião nórdica antiga, em especial sobre detalhes ritualísticos, acerca dos 

locais de culto e das particulares locais ilustrando a pluralidade do conceito (Miranda, 2020, 

p. 428) e olhando para os objetos dessa pesquisa, podemos observar as práticas de culto 

realizadas pelas elites, sendo essas práticas ligadas e/ou voltadas para a guerra e ao deus 

Óðinn. Ao longo das últimas décadas, os estudos testemunharam uma “virada material” nas 

disciplinas literárias e históricas. A correlação entre a mitologia e o seu impacto no ritual tem 

sido discutida há muito tempo em estudos antropológicos específicos de casos. No caso das 

imagens, elas agem como sendo transmissoras de ideias, possuindo um vocabulário próprio, 

como dito anteriormente, e este vocábulo não é estático ou absoluto e varia juntamente com a 

sociedade e muda ao longo do tempo, pois assim como as palavras, as imagens são usadas 

para transmitir uma mensagem e devem levar em consideração o vocabulário visual do 

público-alvo.  

 
18 Importante ressaltar que as analogias podem ser um campo minado e podemos acabar incorrendo 

em erros ao fazer uma analogia forçada entre um determinado objeto ou imagem (Andrén, 2020). 



41 

 

As imagens de outras culturas são geralmente incompreensíveis, logo interpretamos 

esteticamente em um primeiro olhar, ou ainda de acordo com as normas de nossa própria 

sociedade, porém isto é interpretar mal sua mensagem e ignorar a função pretendida por 

aquela imagem, como dito anteriormente. Desta forma, as imagens não apenas se adaptam aos 

seus contextos, mas também ajudam a moldar esse contexto no qual estão inseridas e 

influenciam as tradições, logo, um caminho para se entender a mensagem que foi pretendida 

por aquela imagem, seria o aprofundamento da compreensão da imagem e do contexto dela, 

compreendendo as ideias, intenções, atitudes e preocupações da sociedade que produziu as 

imagens e nesta pesquisa buscamos compreender as representações guerreiras e os vários 

significados das imagens, como proteção e inspiração nas batalhas, quando usadas como 

amuletos mágicos ou evidenciar as representações guerreiras e os aspectos religiosos quando 

representadas nas estelas, pedras rúnicas e elmos. 

As imagens são marcas e até mesmo referências do passado, seriam o passado 

aprisionado, cabendo ao pesquisador libertar os significados pretendidos pelos fabricantes 

delas e tentar compreender o que elas ‘diziam’ durante o período em que foram feitas e para 

quem. Podemos dizer que o homem aprendeu a aprisionar normas e significações do seu 

tempo por meio das imagens, sobre isso Baitello Junior explica que o  

“o homem, sendo um animal muito inquieto, percebeu, aprendeu, com outros 

animais, que, deixando marcas em objetos, marcava sua presença, deixava a 

informação de sua presença em sua ausência. Assim, começa a fazer desenhos em 

pedras, em ossos, em árvores, deixando seus sinais e, portanto, usando objetos fora 

do seu corpo para a sua comunicação. Entre um corpo que emite um sinal e um 

corpo que recebe o sinal, existe um objeto, um meio de campo, uma mídia – uma 

pedra, uma árvore, um osso, um papel, uma parede de caverna. Usando um objeto 

para transmitir seus sinais, sua informação, o homem consegue criar a presença na 

ausência, conseguindo perpetuar-se no tempo, criando um tempo virtualmente 

infinito. Podemos dizer que o homem consegue vencer a própria morte, deixando os 

sinais produzidos por seu corpo. Uma das primeiras formas de mídia secundária são 

as representações nas cavernas, as imagens e a sua transformação em pictografia e 

depois em escrita (Baitello Junior, 2014)”.  

 

Para ele a produção das imagens ampliaria o tempo e espaço, o alcance comunicativo 

do homem, porém, o próprio tempo pode ser um obstáculo para manter e transportar as 

informações contidas nas imagens, para sociedades posteriores. Assim, para que haja 

comunicação, é preciso superar as dificuldades e os obstáculos das longas distâncias. A 

imagem é entendida por ele como uma forma de escrita, pelo fato de a escrita nascer de uma 

simplificação dos registros iconográficos, dos desenhos e das pinturas. A relação entre as duas 

seria indissolúvel, já que ambas pertencem ao universo do visual. A distribuição de símbolos e 

imagens, cria grandes complexos de vínculos comunicativos, o que cria realidades que não 



42 

 

apenas podem interferir na vida das pessoas como de fato determinam seus destinos, moldam 

sua percepção, impõem-lhes restrições, definem recortes e janelas para o seu mundo (Baitello 

Júnior, 2014).  

As imagens, então, podem ser vistas como instrumento de comunicação, divindade, e 

podem assemelhar-se ou confundir-se com o que representam. Visualmente imitadora, ela 

pode enganar ou educar, e sendo um reflexo, pode levar ao conhecimento. Segundo Joly 

(1996), “imagem” é algo que se assemelha a outra coisa, seria uma analogia material ou 

imaterial, visual ou não ou ainda natural ou fabricada de algo. A intenção é sempre representar 

algo como memória, por exemplo. Essa analogia leva as imagens à categoria das 

representações, podendo ser levada a ser percebida como signo, uma representação analógica. 

No que tange a esse aspecto, Joly (1996), chama atenção para a distinção entre os diversos 

tipos de imagens, sendo elas fabricadas ou gravadas19. Por serem vistas como uma 

representação, o uso e análise das imagens podem suscitar dúvidas e certa resistência por 

parte dos autores. Um dos principais questionamentos levantados ao se utilizar essas fontes é: 

o que o autor quis dizer com ela? Nesse sentido, se considerarmos a imagem como uma 

mensagem visual, composta com diversos tipos de signos diferentes, devemos considerar que 

ela é uma linguagem, logo uma ferramenta de expressão e de comunicação (Joly, 1996). 

Dessa forma, as imagens são expressões e comunicações de uma mensagem feitas para outras 

pessoas, porém a mensagem está posta de uma forma visual e não escrita. 

Joly (1996), nos atenta, ao que diz respeito a isso, que a função da imagem visual é 

importante para a compreensão do seu conteúdo. Anteriormente foi discutido que a leitura das 

imagens de outros períodos e época pode se mostrar um desafio, pois muitas vezes a lemos a 

partir do nosso olhar (contemporâneo e ‘viciado’ em alguns momentos), porém se levarmos 

em consideração os destinatários e as funções das imagens, podemos entender melhor o que 

essa mensagem visual quer dizer, além disso, as referências que podem ter essas imagens 

podem nos ajudar na compreensão. Assim, para distinguir o destinatário e a função de uma 

mensagem visual, são necessários critérios de referência. Nesse sentido, ela propõe dois 

métodos operatórios: o primeiro consiste em situar os diversos tipos de imagens no esquema 

da comunicação e o segundo, em comparar os usos da mensagem visual com os das principais 

produções humanas destinadas a estabelecer uma relação entre o homem e o mundo. 

 
19 Aqui a autora faz menção às imagens expressas por meios virtuais. 



43 

 

Outra precaução quando se tenta determinar a função de linguagem ou comunicativa 

da imagem é distinguir a função explicita da função implícita, a qual pode ser muito diferente. 

A observação do uso da mensagem visual analisada, assim como seu papel sociocultural, pode 

mostrar-se muito preciosa a esse respeito. Esse desvio pela evocação, na qualidade de modelo, 

das funções da linguagem insiste no fato de que a função comunicativa de uma mensagem 

visual, explicita ou implícita, determina com força sua significação. Portanto, e imperativo 

levar isso em conta no caso de uma análise da imagem. O uso de imagens, como fontes de 

estudos, geralmente suscita algumas dúvidas, além das que foram ditas anteriormente, 

também no que diz respeito ao seu uso por causa do elemento de interpretação, já que 

pinturas, esculturas e outros artefatos semelhantes possuem um alto conteúdo simbólico este 

conteúdo é um dos aspectos mais relevantes das fontes visuais, especialmente quando 

tentamos compreender o pensamento e a mentalidade de determinada época e sociedade.  

Segundo Bradley (2012), as representações, do período medieval, quase sempre dão a 

visão predominante, pelo menos de um grupo entre o qual circulavam e além disto, muito 

pode ser aprendido sobre crença e costumes populares a partir de coisas como, imagens 

votivas, objetos usados por praticantes das religiões e outras lembranças religiosas ainda que 

muito tenha sido suprimido ou perdido, ou seja, ainda pode-se ter uma ideia de crenças e 

atitudes populares e da elite. Rastreando alguns aspectos das Religiões Nórdicas Antigas por 

meio de evidências da cultura material, observamos que os sacrifícios, enterros e os artefatos 

também carregam significados religiosos (Gräslund, 2008). Os objetos possuem então uma 

influência apreciável nas narrativas mitológicas nórdicas. Os mitos sugerem que os 

escandinavos entendiam os objetos como agentes ativos, evidências que podem ser vistas na 

atribuição de nomes pessoais para designar o seu estatuto divino. 

 A Escandinávia, como um todo é rica em imagens, mas alguns períodos têm mais 

representações que outros. Segundo Andrén (2020, p.161), o período de 200 a.C. a 200 d.C., 

seria um período não icônico por haver poucas imagens de origem escandinavas produzidas, 

como por exemplo, o caldeirão de Gundestrup que foi produzido no sudoeste da Europa. 

Diversas imagens escandinavas vêm sendo utilizadas nas pesquisas que tratam das Religiões 

Nórdicas Pré-Cristãs, principalmente em pesquisas com um viés arqueológico, o que leva a 

uma ênfase maior ao contexto das imagens. Andrén (2020, p. 162), aponta que, ainda que a 

maioria das primeiras imagens da Escandinávia estejam preservadas ainda hoje, as análises 

feitas sobre elas se baseiam em documentações dessas imagens, sendo apresentadas 

principalmente como desenhos e fotos, o que leva ao problema de discussões feitas acerca 



44 

 

delas, já que as análises não são baseadas nas imagens originais. O ponto aqui seria a 

dificuldade de observação de alguns detalhes presentes nessas imagens, porém a tecnologia 

para a visualização delas avançaram significativamente, como a fotometria, digitalização à 

laser, por exemplo, o que permite uma visualização de detalhes antes imperceptíveis, e nesse 

ponto os trabalhos desenvolvidos por Sigmund Oehrl a partir de 2019, nos quais ele traz 

novos detalhes antes não visualizados nas Estelas da Ilha de Gotland, por meio do uso de 

lasers, por exemplo, nos permite a visualização de novos detalhes. 

Óðinn é uma das deidades com maior quantidade de fontes iconográficas desde o final 

da Antiguidade (Langer, 2023, p.75). Da Era das Migrações até o Período Vendel, na 

Escandinávia, há dois tipos principais de representações, sendo uma primeira, de figuras 

humanoides portando lanças e elmo com chifres com terminações em pássaros e uma segunda 

de pingentes de bronze e relevos nas placas de elmos, onde essas imagens podem ser tanto de 

Óðinn quanto de guerreiros que faziam culto para ele. A cultura material, visual, da 

Escandinávia está encharcada de imagens animais, principalmente de aves e canídeos. Essas 

imagens vão estar presentes nos mais diversos achados arqueológicos e, nos objetos aqui em 

análises, veremos muitas imagens desses referidos animais. Na cultura material da segunda 

metade do primeiro milênio, existem muitas aves: aves em coleiras de cavalo, broches em 

forma de pássaros, pássaros em pingentes, motivos de falcões em golas. Nas estelas de 

Gotland, há diversas representações de aves. As aves de rapina, os falcões e os gaviões são 

frequentemente considerados um símbolo da caça aristocrática e da falcoaria. As águias, no 

entanto, são vistas como um símbolo de poder, tendo uma longa tradição na arte europeia, 

desde o Império Romano e das tribos germânicas do Período das Migrações, especialmente os 

godos (Gräslund, 2008).  

A conexão entre a águia e Óðinn é muito frequente, de acordo com os poemas eddicos 

(ele se transformou em águia), e escudos e broches20 em forma de águia podem ser símbolos 

da proteção de Óðinn. Segundo Gräslund (2008), a distribuição do motivo da águia coincide 

principalmente com a área controlada pelos reis de Uppsala, essa distribuição também mostra 

uma ligação do culto odínico às elites. Outras aves, provavelmente cisnes, são representadas 

nas estelas de Gotland. Além das aves, os canídeos são frequentemente representados na arte 

desse período, sendo os lobos uma figura recorrente. Lobos e águias, são símbolos comuns de 

força e poder em muitas culturas, logo, também são símbolos frequentemente usados por 

 
20 Há broches em forma de águia do Período Vendel, joias femininas com a mesma aparência, 

encontrados principalmente no leste da Suécia e na ilha de Gotland (Gräslund, 2008). 



45 

 

governantes. Olhando para as religiões praticadas na Escandinávia, o lobo também é visto 

relacionado ao culto do deus Óðinn. As aves, e aqui principalmente os corvos e os lobos, 

podem ser interpretados como espíritos auxiliares (Price, 2002). Águias aparecem como 

animais de crista em muitos dos capacetes do Período Vendel, tanto reais quanto retratados em 

lâminas metálicas.  

O uso de imagens como documentação, deve levar em conta a questão da imagem e 

seu contexto, o que implica dizer que as imagens podem ser datadas não só por meio do estilo 

presente, mas também pelo contexto ou espaço que se encontram e por métodos das ciências 

naturais. As análises estilísticas mais detalhadas foram feitas na arte animal do século IV ao 

VII, porém imagens de períodos anteriores como a Idade do Bronze, por exemplo, são 

geralmente mais difíceis de datar. Analisar por meio do contexto implica datar a partir de onde 

são encontradas como em sepulturas ou nos diferentes tipos de depósitos, sendo que, se os 

contextos incluem moedas, as datas podem ser estabelecidas de forma muito precisa das 

primeiras deposições possíveis de objetos (Andrén, 2020, p. 165). Além disso, algumas 

imagens podem ser datadas direta ou indiretamente por dendrocronologia21 ou por datação por 

carbono 14. 

Ainda que as imagens não sejam expressões diretas da realidade, como dito 

anteriormente, elas são uma fonte indireta de muitos fenômenos históricos e podem ser 

analisadas de muitas maneiras diferentes. Como ilustrações da cultura material, as imagens 

são usadas para estudar diversos aspectos da história e em alguns casos podem ser 

comparadas a objetos reais. Andrén (2020, p. 169), nos apresenta um panorama de tradições 

interpretativas feitas ao se analisar as imagens. Em uma interpretação mais tradicional, 

desenvolvida principalmente durante os séculos XIX e início do XX, a análise interpretava as 

imagens como transmissoras de representações iconográficas com significados fixos, ou seja, 

elas expressavam narrativas conhecidas de textos escritos. As primeiras análises feitas das 

imagens escandinavas foram feitas a partir deste modelo, sendo as imagens do final da Idade 

do Ferro relacionadas à tradição literária islandesa e aos textos de Adam de Bremen e Saxo 

Grammaticus, porém a maioria estavam ligadas às tradições orais que mudavam no tempo, 

espaço e contextos sociais. Outra forma de análise diz respeito às perspectivas funcionais, ou 

seja, buscava compreender o porquê de algumas imagens serem usadas em algumas 

circunstâncias e espaços e lugares e outras não. Além dessas, há também uma análise 

 
21 Ramo da ciência que se dedica ao estudo da datação dos anéis de crescimento para analisar os 

padrões temporais e espaciais. 



46 

 

estrutural como expressões de mentalidades nos mais diferentes tempos e espaços (Andrén, 

2020, p. 170). 

De maneira geral, ainda há a necessidade de um maior aprofundamento nos detalhes e 

nas variações das imagens, bem como uma maior análise dos contextos espaciais, porém, ao 

se usar as imagens podemos analisar os diferentes aspectos das Religiões Nórdicas Antigas, 

como, por exemplo, as representações de mitos e figuras mitológicas. Nesse sentido, segundo 

Andrén (2020), as imagens vão constituir referências necessárias no tempo e espaço para 

diferentes motivos narrativos, sendo importantes para o estudo das religiões do período Pré-

Cristão, nos fornecendo uma melhor compreensão das variações temporais, regionais e sociais 

das Religiões Nórdicas Antigas. A percebida irrelevância da cultura material para os estudos 

da religião pode resultar parcialmente de uma percepção, rastreável no Cristianismo, pelo 

menos desde a Reforma, de que a religião é espiritual, realizada através da mente e da alma, 

experimentada e expressa através da fé interior e crença, e não se preocupa principalmente 

com objetos ou externalidades. Pensadores de fora dos campos da arqueologia e dos estudos 

da religião trazem diferentes perspectivas sobre como a cultura material pode interagir com a 

sociedade e ser um agente vital na criação da vida religiosa, tanto no passado como no 

presente. 

 



47 

 

CAPÍTULO 2- PROTEÇÃO NA GUERRA: Bracteatas e Placas De Elmos 

 

As bracteatas, segundo Davidson (1993), são uma possível fonte de informações sobre 

os seres do mundo divino que se inicialmente eram como imitações dos medalhões romanos, 

mas rapidamente se desenvolveram em linhas originais baseadas na tradição escandinava. O 

fato de tantas sobreviverem atesta o valor atribuído a elas, além de terem sido usadas como 

amuletos. Foram encontradas em túmulos de homens e mulheres, embora com mais 

frequência em túmulos de mulheres, e em tesouros de ouro ou prata, enquanto exemplares 

isolados foram achados em locais demarcados.  

Várias bracteatas apresentam inscrições rúnicas, grande parte delas são difíceis de 

decifrar, embora elas possam parecer ser fórmulas mágicas para aumentar o poder das 

bracteatas. O pássaro, frequentemente encontrado, é interpretado por alguns autores como 

uma cópia da águia romana e seria associado ao corvo de Wodan/Óðinn. A terminação do 

elmo em uma cabeça de um pássaro, seria indicação de uma das habilidades de Óðinn, nesse 

caso, sua capacidade de assumir a forma de um pássaro, enquanto há também uma associação 

do cavalo, nas bracteatas, ao culto germânico de Wodan. Algumas bracteatas do grupo B 

(abaixo explicaremos cada um dos tipos) são interpretadas como representando o assassinato 

de Balder, outras como uma ilustração inicial da amarração do lobo pelo deus Tyr. 

Houve uma mudança gradual na estrutura da sociedade escandinava, onde uma nova 

aristocracia estava se formando e baseando grande parte da sua capacidade de governar, seus 

valores e capacidade de obter e manter a riqueza, na guerra, o que levou a uma ênfase na 

relação entre Óðinn e os novos reis e guerreiros aristocráticos. Segundo Rood (2017), do final 

da Idade do Ferro Germânica até o início da Era Viking, houve a formação e desenvolvimento 

dos motivos animais e outros estilos de arte escandinavos que se tornaram uma expressão 

cultural da elite guerreira nórdica. As bracteatas atestam um longo contato cultural e 

comercial entre os habitantes do norte europeu, mas a área de maior concentração são as ilhas 

dinamarquesas, seguidas do báltico e sul da Suécia (Langer, 2024). Elas se tornaram um dos 

principais ícones materiais dos grupos guerreiros do Período das Migrações, e segundo 

Langer (2024, p.45), se tornaram um elemento de identidade na cultura material, preconizado 

pelos elementos de etnicidade destes grupos, articulando o novo sistema de valores e poderes 

em uma unidade simbólica. Apesar de haver variações regionais nas crenças religiosas 

germânicas, a difusão das bracteatas apontam uma uniformidade em torno do culto de um 



48 

 

deus específico e dos mitos e simbolismos em sua representação. Além disso, elas são um 

instrumento político utilizado em associação com crenças religiosas (Hedeager, 2011).  

Os locais de descoberta das bracteatas são possíveis locais de culto, onde esse culto 

pode ter sido praticado. A conexão entre poder político e religioso seria então, reforçada. 

Segundo Nordgren (2004), o culto ao imperador romano pode ter inspirado as primeiras 

bracteatas, porém, posteriormente elas seguiram um desenvolvimento próprio como parte da 

religião germânica. Esta ideia de representação foi provavelmente transferida mais tarde para 

os deuses germânicos e assim o portador do amuleto poderia esperar ajuda do deus quando 

estivesse em perigo. Ainda segundo ele, alguns motivos apontam para o xamanismo e, como 

outros autores, interpreta a figura frequentemente montada em um animal semelhante a um 

cavalo e complementada com um pássaro, como Óðinn. Nesse sentido, ele entende as 

representações como uma conexão positiva entre bracteatas, xamanismo e o culto de Óðinn, 

mas também outros deuses foram, como dito anteriormente, sugeridos e um pássaro não deve 

necessariamente significar os pássaros de Óðinn. 

Hedeager (2011), reforça a ideia de que, nas bracteatas, podemos ver várias cenas 

retratadas que podem ser uma ilustração de mitos centrais na mitologia nórdica, por exemplo, 

a morte do deus Balder, ou o sacrifício do deus Tyr e chama atenção, ainda, para alguns 

detalhes contidos nas bracteatas, as colocando como repositoras do xamanismo. Segundo ela, 

a mudança de forma, ou seja, uma pessoa disfarçada de pássaro, juntamente com seguidores 

animais, seria um componente recorrente no universo iconográfico das bracteatas e 

constituiria um elemento central do xamanismo entre os nórdicos. Ainda que o termo não 

esteja presente em fontes nórdicas, por ser um conceito analítico moderno, as práticas 

relacionadas a ele foram escritas de outras formas para caracterizar o termo, por exemplo, o 

seiðr (canto) de caráter divinatório e xamânico e o galdr (sons mágicos) utilizado em curas e 

encanamentos.  

Sobre a prática mágica no mundo escandinavos, devemos entender que o papel da 

prática da magia no universo mental escandinavo era fundamental. A magia escandinava seria 

a arte de fornecer o poder que assombra e interfere em nosso mundo. Ela possuía usos 

distintos, os quais forneciam benefícios como cura, proteção, sorte, adivinhação, força, 

coragem, saúde, conhecimento, ou poderia causar malefícios como ferimentos, doenças, má 

sorte, acidentes, maldições (Price, 2002). De maneira geral, a magia se dividia entre 

defensivas e ofensivas, no que se refere à intencionalidade. Em algumas fontes o seiðr utiliza 

o ato de cantar como constituinte de alguns feitiços.  



49 

 

O galdr também é um tipo de magia e tinha certa ligação com o seiðr, levando em 

consideração que Óðinn é o criador do galdr e praticante do seiðr. O galdr nas fontes 

literárias escandinavas era utilizado para curas, adivinhações, proteções e malefícios. Era 

utilizado ainda para controle de condições climáticas (a favor ou contra quem canta), para 

aprisionar ou desfazer outros encantos que ‘prendiam’ o guerreiro (Langer, 2015, p. 202). O 

galdr diferentemente do seiðr sobreviveu após a cristianização por seu caráter mais 

individualista, privado, mas ainda de ampla diversidade permitindo sua sobrevivência ao 

adaptar-se à mentalidade cristã. 

O seiðr, sendo uma das diversas formas de práticas religiosas que existiam na Era 

Viking, estava relacionada diretamente com as estruturas religiosas e inserida na vida das 

comunidades de caráter rural da Escandinávia entre os séculos VIII a X (Langer, 2015, p. 

451). Assim como outros termos, seu significado é polêmico. Para Régis Boyer, o termo tem 

raízes indo-europeias e significaria ‘canto’ ou ‘vínculo’, porém, de maneira geral, grande 

parte dos pesquisadores vincula a palavra a outros termos semelhantes no germânico antigo 

denotando uma ideia de corda, laço, cordão e aparece também numa ideia de amarrar, atrair e 

puxar se levarmos em consideração a poesia escáldica. Mais do que qualquer outra coisa, o 

seiðr parece ter sido uma extensão da mente e suas faculdades (Price, 2002, p.64). Além 

disso, estava intimamente ligado à evocação de espíritos e outros seres de vários tipos, que 

poderiam estar vinculados à vontade do feiticeiro e depois mandados a fazer sua proposta. 

Dentre as descrições das habilidades mágicas de Óðinn, apresentadas na Ynglinga 

Saga, o seiðr é apenas uma categoria dentre várias. Óðinn utilizava o seiðr para ter grande 

poder, conhecer o futuro, trazer morte, azar, doença e até mesmo para controlar a inteligência 

dos homens, porém, os homens que praticavam tal magia eram acometidos de certa fraqueza e 

ansiedade, trazendo vergonha e efeminação, fazendo com que o seiðr fosse praticado 

majoritariamente por mulheres (Langer, 2015, p. 452). Mesmo em seu contexto de campo de 

batalha, em vez de violência direta, envolveu principalmente a obscuridade do julgamento, o 

congelamento da vontade e a hesitação fatal (Price, 2002, p.64). O seiðr, então, foi usado para 

atacar outros em forma de espírito, para remover a sorte de uma pessoa e levá-los à loucura, 

para enviar o gandir em um ataque noturno, mesmo como uma arma na guerra entre as 

famílias divinas. O que podemos observar, em relação ao seiðr, é que há uma predisposição à 

violência, mesmo na estrutura fundamental do seiðr, especialmente em seu uso por Óðinn. O 

uso agressivo dele poderia operar em muitos níveis, começando com o pessoal e o individual, 



50 

 

podendo também ser usado para causar infelicidade, ou para instalar uma sensação geral de 

inquietação, às vezes era de uma forma tão grave que perturbava seriamente a vítima.  

Os atos de seiðr quase nunca são realizados para o benefício direto do conjurador de 

feitiços. Na maior parte dos relatos, o praticante de seiðr é trazido para a história por outro 

personagem mais proeminente ou principal, que o paga ou lhe oferece hospitalidade. Nos 

relatos onde o seiðr é realizado em benefício ou interesse do conjurador, esses atos são 

nefastos ou de magia de batalha (Perabo, 2014, p.13). Nesse sentido, o seiðr poderia ser usado 

tanto para propósitos benéficos quanto para os maléficos. Pode ser realizado tanto à noite 

como durante o dia, mas aparentemente tal fator não desempenhou um fator importante na 

realização do ritual. Na maioria das vezes, o praticante agiria em nome de alguém e poderia 

até receber pagamento por seu serviço, mas na maioria das vezes não era o caso (Perabo, 

2014, p. 14).  

As fontes escritas para as primeiras divindades germânicas são muito limitadas antes 

do período Viking. Os relatos de escritores romanos geralmente vinculavam os cultos 

germânicos, sempre que possível, com os das divindades romanas. Assim, a principal 

divindade germânica no início do período romano, Tiwaz, foi identificado por Tácito com o 

deus Marte, porque Tiwaz era um deus da guerra. Tiwaz era, portanto, provavelmente o deus 

supremo do céu para os primeiros germânicos. Mas seu governo sobre o campo de batalha era 

incontestável (Todd, 2004). Uma forma do nome do deus Tyr, aparece em runas antigas em 

armas, porém, posteriormente, na Escandinávia, ele seria substituído pelo deus Óðinn, o 

senhor do campo de batalha. Seguindo um voto estranho e incomum, os homens foram 

enforcados em árvores com laços em volta do pescoço. A dedicação de inimigos derrotados e 

seus equipamentos ao deus ou deuses da guerra ocorre frequentemente nas fontes da Idade do 

Ferro Romana e da Escandinávia pagã posterior (Todd, 2004). 

Retomando as bracteatas, a representação de uma ligação entre o cavalo e o deus 

Óðinn advém das fontes literárias, onde o deus possui um cavalo de oito patas, Sleipnir. Ao 

mesmo tempo, a conexão entre ele e seus guerreiros dedicados também pode ser atestada nas 

fontes literárias. Nordgren (2004), chama atenção que, a nossa identificação das 

representações, depende do fato de que os modelos iconográficos são construídos a partir de 

uma percepção convencional dos sinais iconográficos portadores de significado, sendo 

baseados em suas funções, levando em consideração um contexto cultural maior, e esse 

contexto seria baseado em uma forma geralmente conhecida, principalmente literária.  



51 

 

Segundo Hedeager (2011), os estilos animais podem refletir, consciente ou 

inconscientemente, estruturas cosmológicas cognitivas em sociedades nórdicas pré-cristãs, 

tanto no continente quanto na Inglaterra. O nível mítico, por outro lado, é representado pela 

mensagem visual óbvia, com a iconografia e a representação oral referindo-se à mesma 

“história”. Dessa forma, o nível mítico reconhecido pode ser encontrado na arte iconográfica 

da Idade do Ferro, especialmente nas bracteatas. As primeiras interpretações feitas sobre as 

bracteatas, sugeriam que as representações nas do tipo C (abaixo cada um dos tipos será 

especificado) eram sem dúvidas representações do deus Óðinn, principalmente acompanhado 

pelo pássaro, que é interpretado como sendo um corvo, e sobre a figura do que pode ser um 

cavalo, entretanto a descoberta de Vindelev (analisada mais a frente neste capítulo) e o 

sucesso na tradução das runas contidas nela, lançam luz para uma outra interpretação, dessa 

vez, a representação seria de um homem a cavalo, podendo estar acompanhado do deus Óðinn  

sob a forma de pássaro, tal como o mito, ou sendo acompanhado por um de seus corvos 

mesmo. A representação da lança remete à lança de Óðinn, que seria um de seus atributos.  

As raízes e a inspiração da arte germânica são diversos. As primeiras obras 

sobreviventes que podem ser designadas como distintamente germânicas datam do final do II 

a.C. e início do III a.C., um período formativo para muitos aspectos da cultura germânica 

(Todd, 2004, p. 132). O que sobrevive é, eminentemente, o trabalho em metal, um meio no 

qual os artesãos germânicos posteriores produziriam algumas das melhores obras de arte da 

Europa medieval. Isso não significa que o artesanato fino não tenha sido buscado em outros 

materiais, apenas que muito pouco sobreviveu em outras mídias.  

Os motivos principais das bracteatas são figuras, sinais simbólicos e algumas runas. 

Por terem designs recorrentes e, baseando-se neles, foi desenvolvido um sistema de 

classificação, abaixo representados de forma genérica na figura. Assim, os estudos 

arqueológicos, como dito anteriormente, as dividiram em 7 tipos: A, B, C, D, E, F e M. Esses 

tipos serão vistos em específico mais abaixo. A classificação das bracteatas foca 

principalmente nas características estilísticas e no desenvolvimento de cada estilo, porém a 

maioria dos pesquisadores reconhece seus motivos como representações mitológicas, desta 

forma, as bracteatas seriam consideradas como amuletos mágicos. Algumas representações 

foram relacionadas a deuses e figuras mitológicas que são conhecidas a partir de fontes 

escritas posteriormente. 

Mais de 970 bracteatas dos tipos A, B, C, D, E, F foram descobertas (sendo as do tipo 

C com maior número de achados) e cerca de 135 possuem inscrições rúnicas com caracteres 



52 

 

do Futhark antigo22, sendo as inscrições mais notáveis encontradas nas bracteatas de Seeland-

II-C (oferecendo proteção de viagem para quem a usa), de Vadstena (contém uma lista do 

Futhark antigo combinada com uma inscrição mágica em potencial) e a bracteata de Tjurkö 

(apresentando uma inscrição em verso escáldico). Além destas, cerca de 270 do tipo E são 

conhecidas, sendo feitas no Período Vendel e produzidas em Gotland em prata ou bronze 

(Gaimster, 1998). Abaixo, as bracteatas de Vädstena e Tjurkö e os mapas mostram as 

distribuições dos locais onde foram encontradas as bracteatas, sendo grande parte delas 

encontradas em sepulturas femininas. 

 

 

Figura 1: ÖG 178-Vadstena (frente e verso). 

Fonte: https://www.arild-hauge.com/brakteater.htm  

 

 
22 O Antigo Futhark ou Futhark germânico (II-IX), de origem germânica, foi usado em território 

germânico e escandinavo. Era formado por 24 letras (ou runas) e foi difundido da Suíça até a Suécia. 

Entre 700-800 a.C. houve mudanças linguísticas no alfabeto levando a uma redução no número de 

sinais de 24 para 16 sendo chamado de novo fupark. 

https://www.arild-hauge.com/brakteater.htm


53 

 

 

                    Figura 2: ÖG 178-Vadstena ((IK 377,1.) 

                   Fonte: https://www.arild-hauge.com/brakteater.htm 

https://www.arild-hauge.com/brakteater.htm


54 

 

 

                    Figura 3: ÖG 178-Vadstena (em desenho para visualização das runas) 

                    Fonte: https://www.arild-hauge.com/brakteater.htm  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://www.arild-hauge.com/brakteater.htm


55 

 

 

                    Figura 4: bracteata de Tjurkö (DR BR75).  

                  Fonte: https://www.arild-hauge.com/brakteater.htm  

https://www.arild-hauge.com/brakteater.htm


56 

 

 

                     Figura 5: detalhe da inscrição da bracteata de Tjurkö (DR BR75).  

                   Fonte: https://www.arild-hauge.com/brakteater.htm 

https://www.arild-hauge.com/brakteater.htm


57 

 

 

Figura 6: Achados de bracteatas de ouro escandinavas.  

Legenda: Círculo = achado em sepulturas, triângulo = tesouro. Fonte: Gaimster (1998, p.24). 

 

 

 

 

 

 



58 

 

 

Figura 7: Mapa de bracteatas continentais, numerados de acordo com IK23.  

Legenda: ● achados em tesouros; ▼sepulturas femininas; ■ sepulturas masculinas; ▲ contexto desconhecido 

ou achado único. Fonte: Pesch (2011, p.377). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
23 Os números IK são os números dos dados no catálogo iconográfico (IK). 



59 

 

2.1 BRACTEATAS: CRONOLOGIA E ANÁLISE 

 

Diversos trabalhos foram feitos com o intuito de fornecer uma cronologia para as 

bracteatas objetivando fornecer bases mais sólidas para pesquisas futuras. As primeiras 

cronologias criadas pautaram as bases para grande parte das intepretações que temos hoje 

sobre elas, porém novas pesquisas feitas buscaram revisitar essas análises para fornecer novos 

olhares sobre esses achados. Algumas cronologias e tipologias conhecidas foram feitas 

baseadas nas imagens presentes nas bracteatas (sendo essa a de maior utilização nos 

trabalhos), presença de runas, tipos de cabeças (Axboe, 1999) e bracteatas femininas (Pesch, 

2011). De maneira geral, as pesquisas dividem as bracteatas em cinco grupos tipológicos: A, 

B, C, D e F ou sete grupos tipológicos: A, B, C, D, E, F e M. Os vários tipos serão vistos ao 

longo deste capítulo. Além disso, alguns autores subdividiram as bracteatas em grupo 

principais e subgrupos, por exemplo, Mats Malmer, 1963, dividiu as bracteatas em subgrupos, 

indicando certos elementos tipológicos. Apenas as bracteatas do tipo C, foram divididas em 8 

grupos principais com subgrupos. Abaixo dois fluxogramas24 com algumas tipologias feitas 

para as bracteatas. 

 

 
24 Os fluxogramas deste trabalho têm como intuito facilitar a visualização das diversas divisões feitas 

para as bracteatas, dessa forma, as análises não partem deles ou são usados como meio para tal, sendo 

assim, todos os fluxogramas e quadros são apenas uma ferramenta utilizada para facilitar a leitura.  



60 

 

FLUXOGRAMA 1: TIPOLOGIAS FEITAS NO SÉCULO XIX 

 

Produzido pela Autora 

 

FLUXOGRAMA 2: TIPOLOGIA CLÁSSICA E OUTRAS TIPOLOGIAS PARALELAS 

 

 

Produzido pela Autora 

 

Século XIX

Levam em 
consideração os 

detalhes das imagens 
estampadas no centro

Classificados de A-H

Oscar Montelius (1869) 

C. J. Thomsen (1855)

Bernhard Salin (1895) 

Século XX

Karl Hauck
Tipologia clássica: 

cinco tipos

Morten Axboe

Cria uma subdivisão 
baseada nos tipos de 
cabeça representadas 

(H1-H4)

Alexandra Pesch
Subdivisão em 

bracteatas 
femininas



61 

 

Axboe (1999), propôs uma cronologia distinguindo entre uma cronologia interna e 

uma externa. A interna seria relativa e baseada em um tratamento tipológico das variáveis 

contidas nas próprias imagens, e a externa integraria as bracteatas à cronologia geral do 

Período das Migrações. Além disso, a cronologia interna, baseada na tipologia, seria uma 

cronologia da produção das peças, enquanto a cronologia externa, envolve o período de uso 

dos objetos encontrados juntos e daí temos o problema do tempo de produção comparado ao 

tempo de deposição. Nessa datação, ele propõe outra cronologia, adicional, para as bracteatas 

dos tipos A, B e C e chama atenção para a questão da datação delas, nesse sentido, a datação 

dependeria da datação geral do início do Estilo I da arte germânica.  

 As imagens nas bracteatas incluem muitos detalhes diferentes: cabeças ou figuras 

humanas, animais, inscrições e sinais decorativos ou simbólicos como suásticas, triskelions 

etc. Para sua cronologia, ele divide os motivos encontrados nas bracteatas em detalhes: olhos, 

orelhas, penteados, diademas etc. para obter os tipos de seriação na qual ele vai dividir as 

bracteatas nos grupos H1-H4. Essa cronologia mostra uma predominância do relevo plano na 

primeira metade do desenvolvimento, e o alto relevo vai se tornando cada vez mais 

importante e dominante no Grupo H3. No grupo H4, a escultura em lascas aparece como um 

desenvolvimento distinto e tardio. As cabeças humanas no grupo H1 são próximas aos 

protótipos romanos, exibindo um penteado arredondado bastante naturalista, sem acréscimos 

no pescoço. Os diademas do Grupo H1-H2 são frequentemente criados de formas bastante 

elaboradas. O Grupo H2 adiciona novos tipos de penteados com um estilo de cabelo 

emaranhado ou arrepiado. Posteriormente, as cabeças de animais/pássaros vão ser colocadas 

no pescoço. O penteado arredondado romano quase desapareceu no Grupo H3 e os diademas 

aparecem principalmente em formas estilizadas. O último grupo, H4, é caracterizado pelo uso 

frequente de entalhes em relevo, com um penteado característico, horizontal, onde o cabelo 

começa horizontalmente sobre a testa, além de ter um olho triangular, porém diademas 

completos não são mais encontrados. Embora cronologias alternativas sejam criadas por 

alguns autores, em destaque aqui duas, a cronologia feita por Karl Hauck continua tendo uma 

primazia e essas outras cronologias acabam por se encontrarem dentro ou de forma 

interseccional entre elas. No caso desta, criada por Axboe, que tem como foco as cabeças e 

outros detalhes, há dentro dela a presença das bracteatas dos tipos A, B e C, em todos os 

quatro grupos.  

A outra cronologia, em destaque no esquema acima, trata das bracteatas femininas, 

aqui o feminino não se trata das representações que contêm cada bracteata. Elas são um grupo 



62 

 

de sete imagens produzidas a partir de cinco matrizes diferentes, pertencentes à chamada 

família de desenhos B7 (mostrada na imagem abaixo), que consiste em achados no sudoeste 

da Alemanha, na região de Saale e um único achado escandinavo na ilha dinamarquesa de 

Fünen. 

 

Figura 8:Família de design B7, chamadas de bracteatas femininas.  

Fonte: Pesch, 2011, p.384. 

 

Como dito anteriormente, as tipologias criadas por outros autores, estariam inseridas 

dentro dos tipos já definidos por Hauck, a questão seria apenas de ampliação ou especificação 

de determinados tipos. No caso dessas bracteatas, chamadas de femininas, são bracteatas do 

tipo B, cada uma representando, por definição, uma figura humana completa. As 

representações nas bracteatas femininas são interpretadas como sendo a representação de uma 

deusa com poderes mágicos. Nos casos em que a proveniência é conhecida, elas provêm de 

sepultamentos, apenas o achado dinamarquês fazia parte de um grande tesouro de bracteatas. 

Tradicionalmente, a figura desse design é interpretada como “feminina”, e os atributos em 

particular indicam que ela é um membro de alto status na sociedade. Todas seriam variações 

de uma figura antropomórfica voltada para a frente, com um penteado complexo (Pesch, 

2011).  



63 

 

Ao levarmos em consideração os estilos presentes nas bracteatas, percebemos que as 

imagens não são meramente ornamentais. Todos os tipos tinham um caráter de amuleto além 

de seu valor como ornamentos. Segundo Pesch (2011), eles foram feitos no estilo da época, 

mas é concebível que seu desenvolvimento estilístico possa ter sido impedido pelo seu uso 

como amuletos. A interpretação do uso com essa função se configura como uma interpretação 

robusta ao serem entendidas e decifradas as runas que elas contêm. Segundo Wicker (2014), 

cerca de 20% das bracteatas possuem algum tipo de inscrição, e até 2010, das 1003 bracteatas, 

222 com inscrições e 153 matrizes únicas eram conhecidas. A maior parte das inscrições são 

feitas em futhark antigo, mas às vezes usam letras corrompidas ou imitações baseadas em 

inscrições que aparecem em moedas e medalhões do período romano tardio. Embora muitas 

das inscrições sejam legíveis, apenas algumas são interpretáveis. Para Wicker (2014), as 

inscrições feitas nas bracteatas não serviriam como legendas para as imagens, ao mesmo 

tempo, a questão sobre se as inscrições estariam relacionadas de forma evocativa às imagens 

contidas nelas, permaneceu.  

Ao longo das pesquisas feitas sobre as bracteatas, diversas interpretações foram feitas 

acerca das imagens contidas nelas. Importante destacar que, majoritariamente, as 

interpretações possuem enfoque nas imagens, pois as inscrições são muito difíceis de 

interpretar ou não são muito coerentes, como dito anteriormente, ainda assim poucos 

exemplares possuem as inscrições ‘traduzidas’, traremos um exemplo mais abaixo. As 

primeiras pesquisas sobre as bracteatas iniciam ainda no século XIX, incluindo Bernhard 

Salin (1895), que fez a classificação dos tipos de arte produzidos antes da Era Viking (assunto 

tratado na introdução e neste capítulo). Essas primeiras pesquisas focavam na classificação 

tendo como base os detalhes das imagens representadas no centro das bracteatas, deixando as 

outras figurações em segundo plano. Uma das interpretações mais antiga e ainda utilizada em 

grande parte dos trabalhos, é a interpretação feita por Karl Hauck. 

Conforme dito anteriormente, grande parte dos autores interpretam a maioria das 

imagens como representações do deus Óðinn, e outros deuses da mitologia nórdica, ainda que 

seja de consenso, que as primeiras bracteatas, tenham tido como modelo os medalhões 

romanos. Nos últimos anos, algumas interpretações novas foram propostas como alternativas 

para à interpretação de Hauck ou como complementares à dele. Os estudos questionaram o 

esquema iconográfico feito por ele, bem como propuseram outros esquemas que levassem em 

consideração outros aspectos ou que encaixassem de forma mais satisfatória as descobertas, e 

ainda outras pesquisas propuseram uma interpretação multivalente da iconografia das 



64 

 

bracteatas. Um dos principais questionamentos feitos à interpretação de Hauck, diz respeito a 

leitura dele de que a figura humana central seja o deus Óðinn em algumas figurações, 

principalmente porque as bracteatas, em sua maioria, tipicamente mostram apenas um pássaro 

em vez de dois, como geralmente é mencionado nas fontes25.  

Outros autores concordam em parcial com a interpretação dada por Hauck sobre 

Óðinn nas bracteatas. Como citado anteriormente, Hedeager (2011), concorda com a 

interpretação de Hauck, porém para ela, elas seriam uma evidência do xamanismo odínico em 

vez de uma magia de cura proposta por ele. Ainda segundo ela, as imagens seriam do deus 

Óðinn como um xamã indo para o Outro Mundo e novamente há o questionamento da 

ausência de um segundo pássaro nas imagens, de maneira geral, as bracteatas ilustrariam o 

êxtase e a jornada para o Outro Mundo. Outras interpretações propõem que há semelhanças 

entre os cultos de Óðinn e o deus Mitra na iconografia das bracteatas. 

 Segundo essas propostas, o culto ao deus Óðinn na Idade do Ferro, teria sido 

influenciado pelo culto a Mitra pelo contato com os soldados romanos nas províncias. Wicker 

(2014), também chama atenção para um ponto em comum presente na maior parte das 

interpretações e se mostra muito relevante para a pesquisa em questão. A iconografia que está 

presente nas bracteatas é uma iconografia militar e segundo ela, as bracteatas foram feitas 

para homens em um contexto militar, ainda que alguns exemplares tenham sido encontrados 

em sepulturas femininas. Segundo alguns autores, algumas foram utilizadas por mulheres26 

como amuletos e nessa vertente, elas foram dadas como presentes que poderiam ser usadas 

como meio de facilitar alianças e trocas de riquezas. E ainda como aponta Gaimster (1998), a 

função delas mudou à medida que passaram a ser associados às mulheres. 

As bracteatas inicialmente eram vistas como moedas ou como discos de ouro, porém 

já é consenso entre os pesquisadores que elas eram usadas como pingentes, em função dos 

ilhós. Uma questão que permeia os estudos das bracteatas, se refere a função que elas 

exerciam. Os primeiros trabalhos a viam como pingentes, como dito, e seriam usadas como 

um amuleto pagão, sendo essa função bastante aceita pelos autores, em função do local onde 

as bracteatas foram achadas nas sepulturas, a saber: no pescoço dos mortos. Nesse caso, ainda 

que algumas tenham sido encontradas em tesouros, ou enterradas em locais não demarcados, a 

 
25 A interpretação de que apenas um pássaro ser representado, sugere que ele seja o deus Óðinn sob a 

forma de pássaro, funcionando como um auxiliar ou psicopombo. Essa interpretação também é dada 

nas representações de apenas um pássaro que aparece nas estelas de Gotland. 
26 Pelo menos na Inglaterra e no continente, onde foram descobertas em sepulturas femininas, 

juntamente com contas e outros pingentes (Wicker, 2014). 



65 

 

função de amuleto não perde a verdade, já que alguns autores veem esses atos como um 

indicativo de boa sorte, esperavam benesses. Segundo Axboe (2001), as bracteatas tinham 

duas funções principais sendo elas, religiosas e sociais. Em um aspecto mais amplo está o uso 

enquanto amuleto, um aspecto que pode já ter sido usado desde os medalhões romanos. Esta 

função está estreitamente ligada ao deus Óðinn (a maior parte das interpretações considera 

que, na maioria das bracteatas, a figura central seja este deus), embora outros deuses também 

apareçam como o deus Balder e o deus Tyr. Dessa forma, a função religiosa estava ligada a 

ele, e nesse ponto, o uso por homens poderia denotar proteção e o uso por mulheres, além de 

serem presentes e denotarem relações políticas, poderiam estar ligadas ao uso do seiðr, e aqui 

seria uma questão ambígua, pois ainda que o seiðr fosse praticado majoritariamente por 

mulheres, Óðinn também fazia uso dele e era uma de suas habilidades.  

As funções sociais estariam ligadas à política, e elas poderiam ser um dos meios pelos 

quais a elite buscava demonstrar status usando e sacrificando27 joias de ouro, como colares e 

bracteatas (Axboe, 2001). Elas seriam um meio político dentro da elite na Escandinávia, 

sendo utilizadas como um meio de fortalecimento e trocas políticas. Dessa forma, as 

bracteatas seriam mais do que meras joias comuns, por seu conteúdo simbólico, e ainda, 

refletiriam tanto um status social elevado, quanto as conexões entre a Escandinávia e o 

exterior. Elas seriam, então, sinais políticos distribuídos como presentes dentro de uma elite 

dominante (Andrén, 2020, p. 182). Partimos, aqui do entendimento de que as bracteatas 

tinham muito mais funções religiosas, onde há uma ligação estreita entre o portador e a 

deidade representada, sendo, desta forma, um amuleto usado com conotações religiosas. 

Ainda acerca disso, Axboe (2001), considera o poder de amuleto como a função primária das 

bracteatas, mas, ao mesmo tempo não discerne diferentes funções. Para ele: 

“Os usuários de bracteates dificilmente viam qualquer contradição entre “amuleto”, 

“símbolo de status”, “presente” ou “marcador étnico”. Como pingentes, os amuletos 

bracteates também eram belas peças de joalheria e, como qualquer objeto de ouro, 

eram manifestamente um sinal de riqueza e status (Axboe, 2001, p.125)”.  

 

Dessa forma, se não podemos separar ou delimitar, marcar muito bem as fronteiras 

entre guerra e religião, já que as sociedades do período não faziam essa divisão, não podemos 

demarcar com total certeza se elas eram usadas apenas para um fim ou outro. Elas podem ter 

sido usadas para ambas as finalidades em medidas iguais ou não. E fazendo um paralelo com 

objetos cristãos, Axboe (2001), compara as bracteatas às cruzes de ouro medievais, onde elas 

 
27 O ato de sacrificar armas e objetos está presente em diversas sociedades antigas. 



66 

 

poderiam ser dadas tanto para homens quanto para mulheres, e se usada por alguém em um 

cargo político elevado, o cargo seria pela graça de Deus, bem como também poderia ser usado 

para afastar o mal.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



67 

 

2.1.1 CLASSIFICAÇÃO DE ACORDO COM AS IMAGENS 

 

Abaixo um dos tipos de classificação feitas para as bracteatas, os esquemas a seguir 

buscam facilitar a visualização e entendimento de cada classificação. Importante compreender 

que algumas bracteatas vão estar presente em mais de um tipo de classificação, portanto há 

uma intersecção entre algumas classificações.  

 

Figura 9: Bracteata Tipo A 

Fonte: https://www.arild-hauge.com/brakteater.htm 

 

BR1Geltorf 1 
IK254

BR9 Darum1 
IK42

TIPO A: 

Apresenta apenas uma 

cabeça ou busto. Se 

desenvolveu a partir de 

medalhões que mostram a 

cabeça de um imperador 

romano. 

 

https://www.arild-hauge.com/brakteater.htm


68 

 

 

Figura 10: Bracteata tipo B. 

 Fonte: https://www.arild-hauge.com/brakteater.htm  

 

 

Figura 11: Bracteata tipo C. 

Fonte: https://www.arild-hauge.com/brakteater.htm 

IK 165

BR4 Tonder IK 
353

189 DR BR45 Femø 
Sonderby

BR16 Skonager 3 
IK 163 

Grupo B: Apresenta 

uma ou mais figuras 

humanas, às vezes 

acompanhadas por 

animais, sendo 

baseadas na coroação 

da Vitória em moedas 

romanas. 

Tipo C:  

É o maior grupo e 

retratam uma cabeça e 

um animal de quatro 

patas ou um homem a 

cavalo. São feitas com 

um alto padrão artístico. 

 

https://www.arild-hauge.com/brakteater.htm
https://www.arild-hauge.com/brakteater.htm


69 

 

 

 

 

Figura 12:Bracteata tipo D28. 

Fonte: https://www.arild-hauge.com/brakteater.htm  

 

 
28 Uma descoberta importante, feita a partir de detecções de metais, mostra uma bracteata de imagens 

abstratas de animais do Tipo D, de Stavnsager, na Dinamarca que exibe runas. Anteriormente, 

inscrições rúnicas só foram encontradas em bracteatas do Período de Migração Escandinava, dos 

Tipos A, B e C, todos exibindo motivos humanos, no entanto, nenhuma bracteata do Tipo D, que 

mostra apenas animais, havia sido observada com escrita até esta descoberta (Wicker, 2021). 

Ds Ukent Sted

IK 190 Raum 
TRollhattan B

Tipo D: 

É decorado com ornamentos 

abstratos de animais no 

estilo germânico e se 

libertaram da base clássica. 

A representação é uma 

expressão de uma 

ornamentação nórdica, 

poucas possuem uma 

inscrição rúnica. 

https://www.arild-hauge.com/brakteater.htm


70 

 

 

Figura 13: Bracteata tipo M 

Fonte: https://www.arild-hauge.com/brakteater.htm  

 

Figura 14: Bracteata tipo M. 

Fonte: https://www.arild-hauge.com/brakteater.htm  

 

As bracteatas do tipo M são congêneres, ou seja, elas têm diferentes marcações 

positivas em ambos os lados. 

IK 190 Raum TRollhattan A- lado A IK 190 Raum TRollhattan-B (lado B)

BR44 Frejlev IK246Avb BR44 Frejlev IK246Rvb

Tipo M 

Tipo M 

https://www.arild-hauge.com/brakteater.htm
https://www.arild-hauge.com/brakteater.htm


71 

 

2.1.2 CLASSIFICAÇÃO DE ACORDO COM AS RUNAS 

 

Tipo Característica Exemplo 

 

 

 

 

 

Grupo runológico 1 

 

 

 

 

 

Inscrições praticamente 

incorruptas 

 

 
DR BR55 

 

 

 

 

 

 

 

Grupo runológico 2 

 

 

 

 

 

Inscrições com algumas 

palavras corrompidas 

    

  
 

183DR BR53 Maglemose-2 

 

 

 

 

 

 

 

Grupo runológico 3  

 

 

 

 

Inscrições 

completamente 

distorcidas, muitas 

vezes misturadas com 

os caracteres 

 

 
 

BR DR14 Skonager1 

 



72 

 

 

 

 

 

 

 

 

Grupo runológico 4 

 

 

 

 

 

Inscrições com 

caracteres ilegíveis, 

muitas vezes misturados 

com letras latinas ou 

runas corrompidas 

 

 
 BR1 Geltorf1 IK254 

 

 

 

 

 

 

 

Grupo runológico 5 

 

 

 

 

 

 

Inscrições compostas 

por letras latinas 

misturadas com runas 

 

 
IK_125_Bjøernsholm 

  

 

Todas as imagens se encontram em: https://www.arild-hauge.com/brakteater.htm 

 

 

 

 

 

 

https://www.arild-hauge.com/brakteater.htm


73 

 

2.2 BRACTEATAS: DR BR42, DR BR43, SEELAND II E DE VINDELEV  

 

Além da marcialidade dos escandinavos, a arte é um outro traço marcante dos nórdicos 

e sempre referenciado em pesquisas e nas culturas de massa. A arte produzida por eles 

abrangeu diversos materiais e estava presente nos mais diversos espaços da vida cotidiana e 

inclusive no âmbito da guerra. Segundo Oliveira (2017, p. 67) os diversos estilos, motivos e 

materiais, estavam diretamente ligados com a tendência e o contexto histórico de sua 

produção. Ainda que as expressões artísticas remontem ao século V, é somente a partir da Era 

Viking que as expressões propriamente escandinavas são datadas. No que diz respeito às 

datações, é importante ressaltar que a divisão cronológica feita desses estilos, ainda que seja 

relativamente flexível, por ocuparem uma posição temporal de difícil precisão, tendo em vista 

que expressões anteriores continuavam coexistindo com as novas, elas nos dão 

direcionamento nas pesquisas, assim há uma divisão cronológica das produções em estilos 

distintos. 

As expressões de arte anteriores à Era Viking, que são as bases para as produzidas 

durante o período, são divididas em três estilos diferentes de acordo com Bernhard Salin, que 

leva em consideração os estilos animais (fig. 15). A arte anterior à Era Viking (400-800 d.C.) 

tem como característica, principalmente, o trabalho em metal ornamentado na forma de 

acessórios de vestimenta, amuletos e equipamentos guerreiros, estando associados aos estilos 

animais. A ornamentação animal foi uma das expressões artísticas mais significativas na 

Escandinávia durante o final da Idade do Ferro, segundo Lundborg (2004), ela tinha forma de 

teias enigmáticas de corpos semelhantes a animais, em forma de faixas, recortadas, dispersas 

ou unidas, estando presente em uma variedade de objetos diferentes, como armas, 

equipamentos para cavalos, joias, pedras e igrejas.  

Apesar da variação estilística ao longo do tempo e do espaço, a ornamentação animal 

foi produzida continuamente desde o final da Idade do Ferro Romana até a Alta Idade Média, 

no século XIII. O uso permanente, com as variações ocorridas em cada período, indica que a 

ornamentação estava fortemente carregada de significados específicos de cada cultura. A 

ornamentação animal foi produzida desde a era pré-cristã até os tempos oficialmente cristãos, 

o que levanta questões sobre a relação entre a expressão artística específica e a mudança nas 

religiões. Segundo Lundborg (2004), se por um lado, a ornamentação animal pode ter sido 

criada como uma expressão originalmente pagã, cujos significados mudaram durante o 

processo de cristianização, por outro lado, por meio de contatos e trocas com sociedades 



74 

 

cristãs primitivas, as imagens e valores cristãos podem ter influenciado as expressões desde o 

início.  

 

 

                     Figura 15: Estilo animal de Salin.  

Legenda: a) Estilo I; b) Estilo II; c) Estilo III. Escala: 4:5. (Fonte: Gaimster, 1998, p.2). 

 

O Estilo I foi produzido principalmente entre os séculos V e VI e compreende as 

confecções que se inspiram nos modelos romanos, com arte naturalista e uma alta qualidade 

na execução dos motivos, utilizando a técnica derivada do chip-craving, um grande exemplo 

desse estilo são as bracteatas ou bracteates, objetos da presente pesquisa. O Estilo II aparece 

no final do VI e é marcado por formas abstratas e extrema tortuosidade e originalidade, traços 



75 

 

inovadores que serão mantidos durante os séculos seguintes, passando por todo o Período das 

Migrações, Período Vendel e toda a Era Viking. O Estilo III foi produzido já no início da Era 

Viking e possui um nome específico, Estilo Broa, sendo contemporâneo ao Estilo Oseberg29 e 

introduzindo o gripping beast30, que seria um elemento decorativo de um animal que utiliza 

suas patas para segurar um objeto, o próprio corpo ou algum outro elemento decorativo. O 

Estilo Animal é, de certa forma, o design corporativo das elites da Germânia, que usavam 

essas imagens para enfatizar sua própria identidade e se dissociar de outras culturas.  

As bracteatas, que se encaixam no Estilo I, eram objetos carregados junto ao corpo e 

utilizadas individualmente, apresentando propriedades mágicas e sobrenaturais, além disso 

eram manipuladas para diversos fins como proteção e sorte e visam garantir sucesso ou 

manter seus portadores imunes. As bracteatas seriam amuletos e teriam sido feitos por uma 

razão específica e definida, sendo exclusivamente defensivos, por isso foram confeccionados 

para criar uma aura protetora para o ser portador, entretanto, a análise dos símbolos e demais 

imagens representadas nesses objetos, requer cuidado para não incorrermos no erro de uma 

análise fenomenológica, nesse sentido, há a necessidade de ver o contexto histórico de 

produção e uso já que cada contexto cultural tem especificações históricas, antropológicas e 

artísticas, como observamos anteriormente, que determinam o uso e o significado. 

Os amuletos foram usados por muitas sociedades diferentes em muitas épocas 

diferentes e no mundo moderno, temos amuletos na forma de meias da sorte, por exemplo ou 

medalhões da sorte, tal como o fizeram nas sociedades anteriores. As pessoas sempre usaram 

amuletos, para obter boa sorte ou como proteção contra o perigo, mas o significado simbólico 

dos amuletos, quando entendido, pode nos dar alguma indicação de quais deuses ou poderes 

deveriam ajudar e proteger (Gräslund, 2008). A adoração e a crença na ajuda dos deuses 

podem ser reconhecidas pela ocorrência de seus atributos específicos presentes neles. 

Algumas discussões são feitas em torno do termo, e acerca disso, MacLeod; Mees nos 

atentam para que: 

 
29 Primeiro estilo de arte produzido já durante a Era Viking, iniciando no final do século VIII. Recebeu 

esse nome em função do local onde foi encontrado um navio-sepulcro com as decorações 

características do estilo, na atual Noruega. A quilha da embarcação define o estilo de forma clara e 

segundo Oliveira (2017, p.69), esse elemento marca de forma definitiva a separação entre este estilo e 

o Vendel, marcando a mudança do ornamento da fita em forma de serpentina do Período Vendel para a 

musculosidade nodosa do Estilo Oseberg. 
30 Elemento decorativo constituído da reprodução de um animal que utiliza duas patas para segurar 

alguma coisa próxima, podendo ser as bordas do objeto, o próprio corpo, outras feras ou qualquer 

outro elemento decorativo (Oliveira, 2017). 



76 

 

“havia várias palavras nativas para “amuleto” nas antigas línguas germânicas, 

embora nenhuma delas retenha esse significado hoje. O substantivo do inglês antigo 

þweng ‘banda, amuleto’, por exemplo, está relacionado com o inglês moderno 

correia e obviamente significava originalmente algo amarrado ou usado (pode ser 

baseado em ligadura, um termo latino para ‘amuleto’ com um significado 

semelhante). Outra palavra, o alto alemão antigo zoupargiscrîp, que significa 

literalmente “escrita mágica”, é semelhantemente uma descrição física, desta vez, 

presumivelmente, de um filactério contendo escritos religiosos dobrados – afinal, o 

termo só é conhecido em contextos clericais (MacLeod; Mees 2006, p. 4)”.  

 

Uma segunda vertente, em vez disso, busca caracterizar o amuleto a partir de 

descrições dos poderes dos amuletos, mais comumente baseados em palavras que indicam 

saúde ou boa sorte (que na antiga tradição germânica eram frequentemente consideradas a 

mesma coisa), como o nórdico antigo heill e inglês antigo lybesn, ambos derivados de 

palavras que originalmente significavam ‘saúde’, mas que passaram a se referir a ‘magia’ 

(MacLeod; Mees, 2006 p. 4). No entanto, poderes mágicos podem ser atribuídos a todos os 

tipos de objetos, não somente aqueles que contém inscrições rúnicas. 

Como explicado anteriormente, elas foram divididas por tipos em comum, porém 

outras formas de agrupamento podem ser feitas como, por exemplo, agrupando-as de acordo 

com o motivo e o conteúdo mitológico, o que nos leva a fazer uma interpretação tendo como 

base os conceitos mitológicos mostrados em cada uma, sendo centrada no conhecimento e 

poder xamânico do deus Óðinn. As bracteatas aqui analisadas estão compiladas na tabela 

abaixo: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



77 

 

Objeto Símbolos e figuração Local e tipo de 

depósito 

Datação 

Bracteata de Funen 

(DR BR42) 

 

Cavalo, pássaro, runas 

e Óðinn / guerreiro 

 

Funen, Dinamarca; 

túmulo 

 

Séculos V e VI 

Bracteata de Funen 

(DR BR43) 

 

Cavalo, suástica, 

triquetra, runas, Óðinn 

/guerreiro 

 

Funen, Dinamarca; 

túmulo 

 

Séculos V e VI 

Bracteata de Seeland 

II 

Cavalo, lança, Óðinn 

/guerreiro, runas 

 

Zelândia, Dinamarca 

 

Século V 

Bracteata de Vindelev Cavalo, suástica, 

runas, cavaleiro, 

yggdrasil  

 

Vindelev, Dinamarca; 

tesouro 

 

Século V 

 

Segundo Hedeager (2011), a iconografia nas bracteatas, em contraste com a dos 

broches, refere-se a cenas da mitologia nórdica, girando em torno do deus da guerra, do deus 

Óðinn, significando, portanto, que o panteão nórdico e sua mitologia conhecida por meio de 

textos posteriores do início da Idade Média escandinava já estavam presentes no Período das 

Migrações. As bracteatas foram interpretadas como um meio político, usadas em situações nas 

quais as relações políticas foram forjadas por ocasião de grandes festas realizadas em 

associação com cerimônias religiosas e demonstrações de lealdade.  

A área de Gudme (na ilha dinamarquesa de Funen), onde foram encontradas as 

bracteatas DR BR42 e DR BR43, desempenhou um papel importante no desenvolvimento das 

bracteatas de ouro e na sua iconografia, ainda que não tenha sido o único lugar na 

Escandinávia com tal papel. O local contém um número significativo de topônimos com 

alusões à religião pré-cristã, onde muitos desses nomes de lugares são “sagrados” e, com base 

em tais evidências toponímicas, pode-se concluir que a área também tinha significado 

religioso. Ainda segundo Hedeager (2011), a riqueza dos achados em combinação com nomes 

de lugares sagrados sugere que o local não era apenas um local central para o comércio, mas 

também havia conotações sagradas, sendo um local que abrigou importantes rituais e 

sacrifícios. 



78 

 

Para os arqueólogos, as bracteatas de Funen, na Dinamarca, indicam a representação 

do deus Óðinn acompanhado de seu cavalo e de um de seus corvos, além de estar com seus 

cabelos em forma de tranças e enfeitado por pérolas formando um diadema, segundo Ayoub 

(2013, p. 100), o trançado era um símbolo do poder aristocrático e para Hedeager (2011, p. 

207-209), nas bracteatas estariam representadas o poder xamânico do deus Óðinn conectado a 

uma aristocracia.  

 

 

Figura 16: IK 58 Bracteata de Funen (DR BR42). 

Fonte: https://www.arild-hauge.com/brakteater.htm  

 

Nesta bracteata a figura masculina é atribuída ao deus Óðinn acompanhado por um 

corvo e um cavalo, atribuído ao Sleipnir, além de uma inscrição rúnica. Segundo Ayoub 

(2013, p. 101), as inscrições rúnicas seriam: “houaz laþu aaduaaaliia a”, onde a palavra 

Houaz, tendo como base a interpretação do Museu da Dinamarca, significa “The High One” 

https://www.arild-hauge.com/brakteater.htm


79 

 

ou “O Altíssimo” e é um dos nomes do deus Óðinn. A outra bracteata de Funen corrobora a 

interpretação da figura masculina ser o deus Óðinn principalmente por estar acompanhado de 

uma suástica e uma triquetra31 (esses símbolos geométricos são associados ao deus Óðinn).  

 

 

 Figura 17: Bracteata de Funen (DR BR43). 

Fonte: https://www.arild-hauge.com/brakteater.htm 

 

As figurações delas estão intrinsecamente ligadas ao deus Óðinn e seu culto, sendo 

importante lembrar que estão representadas nelas os atributos dele, a saber: o cavalo de oito 

patas Sleipnir, os dois corvos Hugin e Munin e sua lança, que pode ser visualizada na 

bracteata de Seeland II. Todos estes atributos possuem uma significação, o que nos ajuda a 

compreender não só a ligação com Óðinn, como também o porquê de terem sido impressos 

nas bracteatas, já que estas seriam usadas como amuletos, como uma proteção. Na 

Escandinávia, o cavalo era um animal muito sacrificado durante os cultos, além de ser o 

 
31 Esses símbolos serão melhor analisados no capítulo 3. 

https://www.arild-hauge.com/brakteater.htm


80 

 

animal que conseguiria fazer a viagem entre as muitas esferas humana e a divina e, por esse 

motivo, muitos cavalos foram encontrados em diversos enterramentos, sendo considerado, 

portanto, um psicopompo que levaria os guerreiros até o Valhalla32. A função de Sleipnir pode 

ser observada na Edda Poética e na Edda em Prosa (OBRA ANÔNIMA, Edda Poética, 

Baldrs draumar, estrofe 2; Sturluson, Snorri, Edda em Prosa, Gylfaginning 8). Os corvos 

como bastante difundido, significam a memória e o pensamento, e durante a Era Viking 

viajavam grandes distâncias e sempre estavam presentes nos campos de batalha quando esta 

terminava (Ayoub, 2013, p. 100). O ato de oferecer proteção aos guerreiros é frequentemente 

atrelado a Óðinn, nesse sentido, enquanto dava proteção e força a alguns guerreiros, outros ele 

os fazia morrer nos campos de batalha. Curiosamente, os escaldos que descrevem esses 

eventos mortais, frequentemente usam conceitos que pertencem primariamente a uma 

terminologia sacrificial ritualística (Price, 2002, p. 52).  

Seu outro principal atributo pode ser visto na bracteata de Seeland II, uma bracteata do 

tipo C, do Período das Migrações no século V.  

 

 
32 A intepretação do cavalo como um “meio de transporte” está muito presente nas análises feitas das 

Estelas de Gotland, que serão objetos de análise no capítulo 3. 



81 

 

 

 Figura 18: DR BR61 Sjælland 2 (IK98).  

Fonte: https://www.arild-hauge.com/brakteater.htm  

 

De acordo com as fontes literárias, os mortos em batalha foram dedicados a Óðinn, e o 

costume de lançar uma lança sobre o inimigo no início de uma batalha pedindo por vitória, 

está ligado ao culto do deus e é razoavelmente bem atestado. O símbolo da lança, seu 

principal atributo, era evidentemente importante para o culto de Óðinn, e na Ynglinga Saga 9, 

Snorri afirma que Óðinn foi marcado com uma lança quando na hora da morte e exigiu que 

seus seguidores o imitassem. Segundo Davidson (1969), o símbolo de uma lança para um 

deus de batalha pode ser muito antigo e possivelmente estava ligado ao deus Týr antes de 

passar a ser atributo de Óðinn. A lança Gungnir poderia determinar a vitória pela direção que 

https://www.arild-hauge.com/brakteater.htm


82 

 

tomou sobre o campo de batalha. Como outros objetos mágicos, ela foi fabricada pelos anões 

de acordo com o Skáldskaparmál 9 e 33 e possuía runas gravadas na ponta. Em várias lanças 

recuperadas em escavações arqueológicas temos a presença de runas gravadas e além delas, 

também há gravações de círculos e suásticas, que as relacionam diretamente ao culto de 

Wotan (Langer, 2015, p. 223). 

Uma confiança imprudente na batalha era um dos dons de Óðinn. Sobre o simbolismo 

da ação, Schjødt (2006, p. 891), nos diz que não é coincidência o uso recorrente desse tipo de 

arma para marcar um morto e/ou dá-lo a Óðinn. Ainda segundo ele, a lança é um atributo de 

Óðinn e como é bem conhecido, o próprio Óðinn foi atingido por uma lança quando estava 

pendurado na Yggdrasil e da mesma forma o rei Víkar é sacrificado a ele após ser atingido 

também. Isto torna provável que matar com uma lança e/ou estrangulamento esteja 

relacionado, no nível simbólico, ao culto de Óðinn, quer estejamos falando de sacrifícios ou 

iniciações (Schjødt, 2006, p. 891). 

Outra importante bracteata encontrada em 2020 nos ajuda a corroborar a interpretação 

de que elas eram importantes amuletos usados como forma de obter proteção e desta forma, 

ligados ao culto odínico, sendo ela, a bracteata de Vindelev.  

 

 

Figura 19: Bracteata de Vindelev- frente (século V). 

Fonte:https://www.sciencenorway.no/archaeology-ntb-english-runes/a-gold-coin-that-changes-

history-oldest-known-reference-to-the-norse-god-Óðinn -found-in-denmark/2166998 

https://www.sciencenorway.no/archaeology-ntb-english-runes/a-gold-coin-that-changes-history-oldest-known-reference-to-the-norse-god-Óðinn-found-in-denmark/2166998
https://www.sciencenorway.no/archaeology-ntb-english-runes/a-gold-coin-that-changes-history-oldest-known-reference-to-the-norse-god-Óðinn-found-in-denmark/2166998


83 

 

 

 

Figura 20: Bracteata de Vindelev- verso (Século V).  

Fonte:https://www.sciencenorway.no/archaeology-ntb-english-runes/a-gold-coin-that-changes-

history-oldest-known-reference-to-the-norse-god-Óðinn -found-in-denmark/2166998 

 

A bracteata de Vindelev foi encontrada junto a um tesouro na Jutlândia, na Dinamarca, 

que contém cerca de um quilo de joias antigas e moedas que provavelmente foram enterradas 

na Idade do Ferro, há 1.500 anos, porém, contêm objetos muito mais antigos, incluindo 

moedas datadas do início do século V. Vindelev fica a cerca de 8 km a nordeste do famoso 

sítio arqueológico de Jelling, com seus monumentos reais do século X d.C. O achado consiste 

em quatro medalhões romanos (múltiplos), 13 bracteatas, um pingente com incrustações de 

vidro e uma bainha; juntos, esses objetos somam 794 g de ouro (Axboe, 2022).  

O tesouro de Vindelev é considerado o primeiro achado, na Escandinávia, com mais de 

um medalhão romano. Além disso, é o primeiro tesouro registrado que incluiu medalhões e 

bracteatas. O tesouro de Vindelev inclui nove bracteatas do tipo A (das quais duas são 

idênticas) e quatro bracteatas do tipo C. Conforme visto acima, geralmente, a bracteata do tipo 

A apresenta apenas um busto “imperial”, no entanto, um pequeno grupo de matrizes muito 

antigas mostram retratos duplos com os dois “imperadores” compartilhando mantos e broches 

(Axboe, 2022). Duas das bracteatas de Vindelev são desse tipo, que anteriormente eram 

conhecidas apenas na região central e oriental de Funen. 

https://www.sciencenorway.no/archaeology-ntb-english-runes/a-gold-coin-that-changes-history-oldest-known-reference-to-the-norse-god-Óðinn-found-in-denmark/2166998
https://www.sciencenorway.no/archaeology-ntb-english-runes/a-gold-coin-that-changes-history-oldest-known-reference-to-the-norse-god-Óðinn-found-in-denmark/2166998


84 

 

As inscrições na bracteata foram difíceis de interpretar, tanto devido ao desgaste, 

quanto ao fato de estarem em uma língua que se desenvolveu muito ao longo dos séculos. A 

bracteata contém a inscrição: “Ele é o homem de Óðinn”. O que significa que os deuses da 

mitologia nórdica já eram conhecidos no início do século V, ou seja, 150 anos antes do que se 

pensava. Segundo o linguista Krister Vasshus (2023), a intepretação do que está escrito nesta 

bracteata, se mostra como um grande avanço para a intepretação desse período, com a 

presença deste novo material linguístico, e novas palavras que não foram registradas 

anteriormente, trazendo, segundo ele, uma nova visão sobre a prática da religião para este 

período.  

Antes disso, a inscrição mais antiga com o nome de Óðinn foi encontrada em uma 

fivela descoberta em Nordendorf, no sul da Alemanha, na última metade do século VI. Ainda 

segundo ele, a inscrição seria uma prova “em preto e branco”, sendo, portanto, uma grande 

descoberta já que esse tipo de inscrição é extremamente raro. De acordo com a runóloga do 

Museu Nacional da Dinamarca, Lisbeth Imer, a inscrição seria a primeira vez que o nome de 

Óðinn é mencionado nesse contexto, tendo em vista que a grande maioria das inscrições 

rúnicas, nas bracteatas, não faz sentido linguístico, sendo apenas palavras curtas e sagradas ou 

ainda, cópias distorcidas de alguma inscrição que faziam sentido anteriormente, porém foi 

perdido, o que nos leva à interpretação que essas bracteatas foram utilizadas por guerreiros 

como uma forma de receber auxílio e proteção do deus Óðinn .  

 

 

 



85 

 

 

Figura 21: Demais objetos achados encontrados juntos às bracteatas.  

Fonte:https://www.sciencenorway.no/archaeology-ntb-english-runes/a-gold-coin-that-changes-

history-oldest-known-reference-to-the-norse-god-Óðinn -found-in-denmark/2166998 

 

https://www.sciencenorway.no/archaeology-ntb-english-runes/a-gold-coin-that-changes-history-oldest-known-reference-to-the-norse-god-Óðinn%20-found-in-denmark/2166998
https://www.sciencenorway.no/archaeology-ntb-english-runes/a-gold-coin-that-changes-history-oldest-known-reference-to-the-norse-god-Óðinn%20-found-in-denmark/2166998


86 

 

 

                 Figura 22: O tesouro de Vindelev. Foto do Museu Vejle.  

                Fonte: Axboe, 2022, p. 55. 

 

Cronologicamente, o tesouro é enigmático, por parecer ser uma deposição fechada, e 

ainda assim, os objetos abrangem cerca de 200 anos. Os medalhões foram cunhados durante a 



87 

 

metade do século IV d.C. As bracteatas são todas bastante antigas, datando provavelmente de 

450-490 d.C. (Axboe, 2022). Os objetos estariam em três grupos cronológicos distintos. O 

tesouro de Vindelev é de um tipo mais antigo que a Era Viking e até a descoberta dele, não 

havia indícios de quaisquer achados especiais na área.  

Várias das bracteatas de Vindelev apresentam designs novos e inovadores, como 

matrizes idênticas, que mostram o busto com um vestido com um padrão incomum, 

possivelmente representando uma armadura de cota de malha ou escamas, além disso há uma 

figura humana, com um chifre na mão. Outra bracteata dos achados de Vindelev, que se 

mostra importante para a pesquisa, é a bracteata do tipo C x433. Segundo Axboe (2022), essa 

bracteata, ilustrada na figura abaixo, possui um elo importante com Funen e uma contribuição 

valiosa para a interpretação das bracteatas, sendo muito semelhante a bracteata IK 58 (vista 

anteriormente nesta pesquisa), porém, alguns detalhes minuciosos fazem a diferenciação entre 

elas.  

 
33 Essa categorização é utilizada por Axboe (2022) para uma melhor identificação e visualização delas 

no tesouro, já que ainda não estão catalogadas da mesma forma que as bracteatas já conhecidas. 



88 

 

 

Figura 23: Vindelev x4. Raio-X de Signe Nygaard, Konserveringscenter Vejle.  

Fonte: Axboe, 2022, p. 59. 

 

Na cabeça do animal quadrúpede, ambos apresentam a inscrição rúnica houaR que 

pode ser lida como “O Altíssimo”, um nome de louvor usado para Óðinn em fontes 

posteriores, ligando o motivo a este deus. A descoberta de Vindelev, nos aproxima ainda mais 

da interpretação de Hauck, ao perceber essas imagens como sendo representações do deus 

Óðinn, ao mesmo tempo que também nos aproxima da interpretação de que representariam 

alguém dedicado a ele. Além disso, esses achados, em específico as bracteatas de Vindelev, 

por serem maiores, mais pesadas e mais ricamente adornadas do que a maioria das outras 

descobertas, denotam que devem ter pertencido a pessoas de posição muito elevada e com 

ligações ao culto odínico. 

 



89 

 

2.3 PLACAS DE ELMOS DO PERÍODO VENDEL 

 

Do Período das Migrações à Era Viking, podemos encontrar diversas representações 

de humanos em forma de animal, principalmente nos elmos encontrados em Vendel, Valgärde 

e Sutton Hoo, além das placas de elmos de Torslünda. Segundo Hedeager (2011), as 

figurações mais retratadas são as do ‘guerreiro lobo’, mas em pele de javali. Os próprios 

elmos, como um todo, exibem um simbolismo animal completo: na crista, encontram-se o 

javali e a ave de rapina. As figuras de animais, no entanto, fazem parte, em maior medida, da 

composição do elmo. No elmo de Sutton Hoo, por exemplo, as cobras estão posicionadas 

como uma crista, do pescoço à ponte do nariz, enquanto a ave protege o rosto na frente, com o 

bico reforçando a proteção da ponte do nariz. As asas compõem os arcos das sobrancelhas do 

elmo e as pontas das asas repousam sobre as têmporas. 

Do Período Vendel à Era Viking são observadas diversas representações de figuras 

com elmos com chifres que terminavam com a representação de pássaros ou animais, ou ainda 

representações de figuras desempenhando um tipo de ‘dança ritual’ sendo principalmente 

atrelada à guerra, porém, sempre é necessário o cuidado na interpretação, pois as 

representações podem têm sido usadas de formas diferente. Helmbrecht (2007/2008), divide 

as representações em subgrupos de forma cronológica e com base nas diferenças existentes 

entre eles, segundo ela, no Período Vendel, as imagens estão ligadas a uma esfera masculina 

de guerreiros de elite e durante a Era Viking, o motivo também era usado por mulheres. Além 

disso, as estatuetas com o motivo desempenhavam um papel importante em determinados 

locais centrais, o que indicaria uma mudança na prática ritual da religião. 

Grande parte dessas representações desempenham um papel de ilustração para as 

narrativas sobre as religiões pré-cristãs observadas no período. A grande maioria das 

representações do Período Vendel e da Era Viking, possuem muitas interpretações possíveis e 

algumas poucas representações, podem ser interpretadas iconograficamente com alguma 

certeza, sendo ligadas às fontes escritas como, por exemplo, as representações da mitologia ou 

contos heroicos, como a pesca da serpente por Thor ou cenas das narrativas sobre Sigurd 

Fafnisbani, já que essas imagens mostram muitos elementos e detalhes importantes que 

também são enfatizados nos textos. Em contrapartida, as representações figurativas humanas 

não podem ser imediatamente identificadas. 



90 

 

Como explicitado anteriormente, a cultura da Período Vendel e da Era Viking na 

Escandinávia, eram baseadas, em grande parte, na tradição oral, o que implica dizer que nas 

culturas orais, as imagens tinham outras funções diferentes das culturais. Em particular, elas 

poderiam cumprir propósitos que, de outra forma, seriam cumpridos por textos escritos e 

foram utilizadas como arquivos materiais duráveis, guardando e ajudando a relembrar 

narrativas e memórias que de outra forma, poderiam ter sido modificadas e esquecidas 

rapidamente, de acordo com as circunstâncias e, além disso, algumas possivelmente 

receberam capacidades mágicas (Helmbrecht 2007/2008).  

Nesse sentido, as representações poderiam ser, não apenas ilustrações passivas, mas 

poderiam ser vistas como habitadas por um poder sobrenatural, implicando dizer que alguns 

atos mágicos poderiam ter sido realizados com a ajuda de imagens. Acerca desse assunto, 

Helmbrecht (2007/2008), nos atenta para o fato de muitas religiões monoteístas, por meio de 

seus estudiosos especializados, condenarem a veneração de imagens e atrelar esse ato a um 

“costume politeísta”. Estas representações, nas sociedades orais, seriam então uma forma de 

tradição oral, que não deve ser considerada como um corpus passivo de ilustrações referentes 

a conhecimentos e ideias já fixadas na forma escrita tendo uma função ativa diferente, como 

dito anteriormente ao tratarmos de arte, na introdução.  

Partindo do ponto de vista do contexto dessas imagens, a combinação de um 

determinado motivo e do objeto escolhido para aplicá-lo, não parece ter sido feito de forma 

aleatória, já que alguns motivos só ocorrem em determinados tipos de objetos, o que nos ajuda 

na interpretação da sua utilização. Observando em que objetos e em que contextos elas 

aparecem, podemos discernir os diferentes grupos sociais, pelos diferentes usos feitos das 

imagens, e assim, agrupá-las de acordo com os motivos representados, a cronologia e o 

contexto no qual foram achados. Tendo como guarda-chuva esses critérios, Helmbrecht 

(2007/2008, p.34), os divide em seis subgrupos bem demarcados, sendo apresentados no 

mapa a seguir, de acordo com seu local de achado. 

 

 

 



91 

 

 

Figura 24: Distribuição de todas as representações com elmos com chifres. 

Legenda: ● Subgrupo 1; ○ Subgrupo 2; ■ Subgrupo 3; □ Subgrupo 4; ▲Subgrupo 5; Subgrupo 6; ◊ 

outros. Fonte: Helmbrecht (2007/2008). 

 

O primeiro subgrupo, (representados abaixo, na figura 25), compreende os chamados 

“dançarinos de armas” do Período Vendel. Nas cenas, seus joelhos estão dobrados e parecem 

estar correndo ou dançando e existem cabeças de pássaros bem discerníveis nas extremidades 

dos chifres, sendo um subgrupo que ocorre apenas em relevo plano, em placas metálicas 

fundidas ou prensadas. As placas foram fixadas em elmos decorados com painéis ou outras 

peças de equipamento de armamento masculino. Os objetos com esse motivo foram 

encontrados em túmulos de homens, principalmente no leste da Escandinávia, sendo também 

bastante comum na Inglaterra Anglo-Saxônica durante a “Era de Sutton Hoo”. O segundo 

subgrupo é pequeno e estava ligado ao primeiro subgrupo, sendo sua característica mais 

marcante, a presença das “figuras auxiliares” em cenas com um cavaleiro montado e outras 

pequenas figuras. Essas figuras aparecem correndo ou dançando atrás do cavaleiro próximo 



92 

 

ao cavalo. Os objetos são painéis de chapa metálica de dois elmos, que foram encontrados em 

sepulturas ricamente equipadas do Período Vendel, em Uppland, Suécia.  

 

 

Figura 25: Exemplos do primeiro subgrupo34.  

Fonte: Helmbrecht (2007/2008, p.35). 

 

 

 

 

 

 

 
34 a. Die, Torslunda, Oland. 

b. Fivela de cinto, Finglesham. 

c. Chapas metálicas prensadas no capacete, Valsgärde 7. 

d. Chapa metálica prensada, Obrigheim, Alemanha. 

e. Chapa de metal prensada no elmo, Sutton Hoo (Museu Britânico). 

f Chapa metálica prensada (de elmo?). 



93 

 

 

Figura 26: Exemplo do segundo subgrupo.  

Fonte: Helmbrecht (2007/2008, p.36).35 

 

O terceiro subgrupo (figura 27) já é visto durante a Era Viking, sendo chamados de 

guerreiros da Era Viking e podem ocorrer como figuras únicas ou como parte de cenas. 

Diferentemente das imagens do Período Vendel, as figuras nesse período possuem pernas 

apenas ligeiramente dobradas ou retas, e as cabeças dos pássaros nas extremidades dos chifres 

são protuberâncias pouco claras ou inexistentes. Como atributos, eles vêm acompanhados por 

 
35 Chapas metálicas prensadas no capacete, Valsgärde 7 

Chapas metálicas prensadas no capacete, Valsgärde 8. 



94 

 

um bastão ou um par de bastões ou lanças, o que também não ocorre nas imagens do Período 

Vendel. Segundo Helmbrecht (2007/2008), este subgrupo, só foi encontrado na Escandinávia, 

mas não na Inglaterra ou no continente, em pingentes fundidos, têxteis e moedas, sendo 

encontrados isoladamente ou em túmulos de mulheres. O quarto subgrupo (figura 28) é 

composto por estatuetas individuais fundidas tridimensionalmente e feitas para representar 

pessoas do sexo masculino em pé (sem movimento). Os chifres no elmo, neste caso, não 

mostram a cabeça de um animal e possuem hastes sugerindo que foram fixadas em outro 

artefato, porém, seu uso real é desconhecido. Esses objetos são achados perdidos, mas vários 

deles provêm de locais considerados “centrais” de importância suprarregional e o seu padrão 

de distribuição mostra uma concentração no sul da Escandinávia. Além disso, esse tipo de 

figuração surge após o Período Vendel, quando o deus Óðinn passou a ser associado 

visualmente com os dois corvos. 



95 

 

 

Figura 27: Exemplos do terceiro subgrupo36.  

Fonte: Helmbrecht (2007/2008).  

 
36 De cima para baixo e da esquerda para a direita: a. Pingente, Birka gr. 571. 

b. Oseberg: parte do fragmento têxtil 15. 

c. Oseberg: parte do fragmento têxtil 3. 

d. Oseberg: parte do fragmento têxtil 1. 

e. Moeda, local desconhecido. 

f. Pingente, Ekhammar. 



96 

 

 

Figura 28: Exemplos do quarto subgrupo37. 

 Fonte: Helmbrecht (2007/2008). 

 

O penúltimo subgrupo (figura 29) também é composto de ornamentações que foram 

colocadas ou faziam parte de outros objetos, porém, tal como o quarto subgrupo, o uso exato 

desses objetos é desconhecido. Nestes objetos, as pontas dos chifres têm terminações claras de 

cabeças de pássaros e elas se tocam, de maneira que formam um anel. São localizados, 

cronologicamente, como pertencentes aos séculos VII e IX, tendo ampla distribuição na 

Inglaterra, Escandinávia e Rússia. Os chifres com aves predatórias, nas ornamentações de 

elmos, são símbolos do deus da guerra, com denominações de “cabeça de águia” em fontes 

medievais. Durante a Era Viking, a arte, a religiosidade e a literatura oral fizeram da águia o 

símbolo máximo da expressão divina da guerra, da soberania e do poder militar (Langer, 

2020, p. 520-522). O último subgrupo (figura 30), possui cabeças de pássaros inclinadas para 

baixo e foram encontradas, diferentemente de todos os outros subgrupos, em diferentes cabos 

de ferramentas principalmente no leste da Escandinávia. 

 

 
37 Da esquerda para a direita: a. Figura, Uppåkra. 

b. alfinete ou estatueta com cabeça de fungo, Tisso. 

c. Estatueta, Hakonsgird, Bornholm. 



97 

 

 

Figura 29: Exemplo do quinto subgrupo38. 

Fonte: Helmbrecht (2007/2008). 

 

Figura 30: Exemplo do sexto subgrupo39. 

Fonte: Helmbrecht (2007/2008) 

 
38 Da esquerda para a direita: a. Staraja Ladoga. 

b. Gitebo. 

c. Agulha (?), Dover. 
39 Da esquerda para a direita: a. Pinça, encontre local desconhecido, Gotland. 

b. Fragmento de pinça, Ihre, Gotland. 

c. Chave (?), Gamla Uppsala. 

d. Molde, Ribe. 



98 

 

As imagens dos primeiros subgrupos foram fixadas em objetos importantes do 

armamento masculino, principalmente nos elmos, e os locais onde foram encontrados esses 

objetos, do Período Vendel na Escandinávia, são quase exclusivamente túmulos de homens 

ricamente mobiliados. Os elmos que serão analisados aqui, de Valsgärde e Sutton Hoo, são 

túmulos de barco e incluíam um esplêndido equipamento guerreiro, como espadas, lanças, 

escudos, equipamentos para cavalos e outros animais. Os guerreiros enterrados pertenciam a 

um nível social muito elevado. Ao utilizar os painéis ilustrados nos elmos, os indivíduos 

mostraram que faziam parte de uma comunidade com um ‘código-sinal’ comum, e assim 

expressaram e construíram sua identidade como guerreiros de elite (Helmbrecht, 2007/2008). 

As imagens pertenceriam então, à uma expressão simbólica e física da ideologia do “guerreiro 

ideal”, manifestada também através do excessivo equipamento enterrado e dos conjuntos 

completos de armas. 

 

 

 Figura 31: Painéis de elmos com motivo de um guerreiro com lanças. 

Legenda: a) Valsgärde 7; b) Monte Uppsala E; c) Sutton Hoo; d) Caenby, Lincolnshire.  

Fonte: Gaimster (1998, p. 68). 



99 

 

 

Figura 32:Bainha de espada de Gutenstein, Alemanha.  

Fonte: Hedeager (2011, p. 76). 

 

Em um olhar mais focalizado nas fontes preteridas para a presente pesquisa, 

observamos que os motivos com guerreiros em um movimento de ‘dança’ e acompanhados 

por animais, foi comumente conhecido, como visto no mapa acima mencionado, sendo essas 

representações conhecidas desde o Período Vendel e para alguns pesquisadores a 

caracterização das figuras de pássaros, estava claramente ligada aos corvos Hugin e Munin e 

consequentemente ligados ao deus Óðinn, sendo essa conexão muitas vezes corroboradas por 

meio do uso das fontes medievais. Além da conexão com os corvos, outras ligações com o 

deus são feitas também como, por exemplo, a perda de um de seus olhos em troca do 

conhecimento e sabedoria das runas. Segundo Price (2014), essa conexão pode ser vista nos 

elmos de Sutton Hoo e no elmo de Valsgärde e numa placa de Torslünda. 

É bastante aceito e difundido entre os pesquisadores que as representações presentes 

nas placas de elmos estão atreladas ou associadas ao deus Óðinn ou ao seu culto. Em algumas 

análises, essas figuras são interpretadas como sendo dos Ulfheðnar ou os Berserkir, já que nas 

representações aparentam usar uma pele de animal, mas também são representados nus, elas 

apresentariam, então, uma conexão com a elite guerreira em função do êxtase que explicaria a 

postura dançante. 

 



100 

 

 

Figura 33: Detalhe do elmo de Valsgärde 7. 

Fonte: Hedeager, 2011 

 

Figura 34: Placa do elmo de Torslünda, Öland. Período Vendel. 

Legenda: Placa de bronze representando um guerreiro com duas lanças, utilizando um elmo com 

cifres com pontas de pássaro, acompanha o guerreiro, uma figura animal provavelmente um urso ou 

lobo. Fonte: reprodução. 



101 

 

 

Figura 35: Placas de elmo de Torslünda, Öland, Suécia. Séculos VI- VIII, Período Vendel.  

Fonte: Hedeager, 2011. 

 

As representações mostram dois tipos de guerreiros: um com pele de animal e outro 

com elmo com chifres em um movimento de dança. Geralmente, a dança, a nudez e o uso de 

máscaras (na Idade do Ferro na Escandinávia), são considerados elementos importantes da 

fase liminar nos rituais de iniciação, especialmente na fase da vida dos jovens, quando estes, 

passam pela transformação da infância para a idade adulta. As representações do Período 

Vendel poderiam mostrar cenas de tais iniciados durante a dança e durante os rituais, eles 

usavam elmos com chifres e cabeças de pássaros para estabelecer a conexão com Óðinn e 

seus corvos. Essa conexão com Óðinn, toca num conceito muito atrelado ao culto dele, o 

xamanismo. Na análise aqui pretendida, o aspecto marcial do xamanismo é o aspecto mais 

relevante, este aspecto envolve poderes de ataque, defesa, dano e invulnerabilidade (Wade, 

2016). Este lado marcial poderia ser rotulado como “magia de guerra”, sendo uma violência 



102 

 

orquestrada ou defendida através da magia, usada alternadamente para prejudicar ou para 

curar.  

Segundo Pentz (2023), a dança representada nas imagens de Torslünda, pode ter raízes 

anteriores à Idade do Ferro, podendo essa dança marcial ritualística ter servido como um ritual 

de iniciação e preparação para a batalha, através do qual os guerreiros invocavam o poder de 

Óðinn para “enlouquecer”, ou seja, alcançar uma loucura ou fúria de batalha extática. Alguns 

pesquisadores, correlacionaram, ainda, as imagens do elmo, do Período Vendel, com os 

tópicos recorrentes de guerra, destino e morte heroicas, vistos nas fontes literárias. Os animais 

representados nas imagens anteriores, podem ser vistos como uma metáfora de deuses, 

sublinhando uma afinidade entre humanos e animais, resultando em transformações 

xamânicas que estão relacionas aos Ulfheðnar e aos Berserkir. 

O urso era fylgja para os xamãs mais poderosos das regiões da Eurásia e para os 

maiores heróis mitológicos da literatura nórdica antiga e inglesa antiga, pois era um kenning 

frequente para Óðinn. A posição ritual, central e especial, que o urso ocupava na 

Escandinávia, durante os tempos pré-cristãos, pode ser observado de muitas maneiras, nos 

enterros de ursos, nas peles de urso em sepulturas, assim como garras de urso perfuradas e 

dentes de urso são encontrados frequentemente em sepulturas muito ricas. Garras de urso em 

túmulos noruegueses do Período das Migrações são interpretadas como expressões simbólicas 

de hamskifte relacionadas às características xamânicas de um culto de Óðinn (Hedeager, 

2011). Podemos ver reproduções iconográficas do urso, na matriz da placa do elmo de 

Torslünda (Figura 34), em uma placa do elmo de Valsgärde 7 e em uma lança na sepultura de 

Vendel. Tendo em mente o significado de um urso abatido no culto xamânico, podemos traçar 

uma ligação com a expressão de um culto ao urso ligado a um determinado lugar. 

Um paralelo feito entre as representações do Período Vendel e da Era Viking, diz 

respeito ao fato do elmo fazer parte de um equipamento considerado apropriado para um 

guerreiro ‘ideal’, do mais alto nível social, onde possivelmente também houve uma função 

importante no culto. Além disso, algumas representações possuem apenas um olho, ligando-as 

novamente ao deus Óðinn, sendo esse olho arrancado com um cinzel ou instrumento 

semelhante após a peça estar terminada. Alguns pesquisadores entendem o ato de riscar o 

olho, como uma imagem simbólica dos guerreiros ao adquirir conhecimento e sabedoria 

durante a iniciação. Esse ato provavelmente estava inserido em um ato ritual fazendo alusão à 

forma como Óðinn ganhou sabedoria e conhecimento, nesse sentido, os objetos 

desempenhariam um papel importante e ativo no ritual, quando perdiam os olhos.  



103 

 

 

                          Figura 36: Elmo de Valsgärde 7, Uppland, Suécia, século VII. 

                         Legenda: Desenho esquemático da disposição dos diferentes painéis, em um dos lados. Fonte: 

Helmbrecht, 2017. 

 

 

                  Figura 37: Elmo de Valsgärde 7, Uppland, Suécia, século VII. 

                 Legenda: Desenho esquemático da disposição dos diferentes painéis. Fonte: Helmbrecht, 2017. 



104 

 

 

Figura 38: Reconstrução do elmo de Sutton Hoo.  

Fonte: Hedeager (2011, p. 78). 

 

Figura 39: Reconstrução do elmo de Sutton Hoo. 

Reprodução 



105 

 

As representações de guerreiros com elmos com chifres e portando lanças e/ou sendo 

acompanhados por uma figura animal, se desenvolveram ao longo do tempo, ligadas a uma 

esfera masculina de guerreiros de elite nas sociedades pré-Viking e alcançando um uso mais 

amplo durante a Era Viking, demonstrando que os reis teriam realizado alguns rituais com 

armas antes da batalha. Nesse sentido, as representações nos mostram como um motivo 

poderia ter sido usado em diferentes épocas e por diferentes esferas. Durante o Período 

Vendel, as imagens faziam parte de um código de sinais dos guerreiros de elite do sexo 

masculino, que tinham ligações estreitas com Óðinn e que estabeleceram uma rede de 

contatos que cobria a Escandinávia, especialmente Uppland, a Inglaterra Anglo-Saxônica e 

algumas partes do Continente.  

As representações provavelmente não mostram o próprio Óðinn, mas guerreiros 

realizando um ritual ligado a ele. Na Era Viking, os guerreiros de elite escandinavos 

transferiram os seus contatos de longa distância do continente para o leste (Helmbrecht, 

2007/2008). No início do século IX, o motivo não era mais usado em armas de indivíduos, 

mas em moedas emitidas por governantes. A partir do século IX, objetos com representações 

de elmos com chifres também foram utilizados e até produzidos por mulheres. As mulheres 

enterradas com imagens de elmos com chifres pertenciam à elite social e há claros indícios de 

que realizavam atividades rituais. A dinâmica da utilização da imagem mostra que existem 

diversas possibilidades de interpretação iconográfica, dependendo do contexto. Isto pode ser 

visto como uma característica das sociedades orais dos períodos Vendel e Era Viking. Assim, 

as representações podem evidenciar o lado marcial do xamanismo com guerreiros em danças 

rituais ou metamorfos. 

A relação entre a dança ritual, que é observada nas diversas placas do elmo de Sutton 

Hoo, e o culto odínico pode ser comprovada ao olharmos para as religiões praticadas durante 

o período. Do Período das Migrações até a Era Viking, podemos encontrar representações de 

humanos em forma animal, principalmente as que estão fixadas nos elmos dos túmulos de 

guerreiros em Vendel, Valsgärde em Uppland e no túmulo de Sutton Hoo, bem como a 

iconografia nas placas de elmo em Torslünda, Öland, como analisado anteriormente. Além da 

representação de urso ou lobos comumente descritas nas placas, Hedeager (2011) e Price 

(2014), nos atentam para outras figurações de animais que estão presentes no elmo de Sutton 

Hoo, por exemplo, as cobras como uma crista que vão desde o pescoço até a ponte do nariz, 

enquanto o pássaro protege o rosto na frente, com seu bico reforçando a proteção da ponte do 



106 

 

nariz. Suas asas constituem os arcos das sobrancelhas do elmo, e as pontas das asas repousam 

nas têmporas, como mostrado na figura abaixo. 

 

 

Figura 40: Representação de uma ave na fronte do elmo de Sutton Hoo.  

Fonte: Price (2014) 

 

Em muitos grupos xamanísticos da Eurásia, o pássaro e o lobo são ‘espíritos-guia’ 

xamânicos tradicionais e a cosmologia nórdica antiga não se desvia disso. É de acordo com 

esta tradição que, as criaturas animais de Óðinn são os dois corvos, Hugin (‘pensamento’) e 

Munin (‘mente/memória’), e os dois lobos, Freki e Geri. Entre um número total de 156 nomes 

alternativos (kennings) para Óðinn, conhecidos na literatura nórdica antiga, onze referem-se à 

mudança de forma: duas águias, quatro ursos (um garanhão-lobo-urso) e cinco corvos. Assim, 

águia/pássaro, lobo e urso são espécies animais recorrentemente ligados à Óðinn e tanto o 

pássaro como o lobo são motivos representados de forma reiterada na expressão artística do 



107 

 

final da Idade do Ferro. Dessa forma, Sutton Hoo, com o seu equipamento único, ilustra a 

conexão inseparável dos animais com a elite pagã nórdica e Anglo-Saxônica do século VII 

(Hedeager, 2011). Nesse sentido, os humanos poderiam ser representados em forma animal do 

Período de Migrações até a Era Viking e os rostos humanos são incorporados em figuras de 

animais, sendo os animais inseparáveis da elite guerreira e das cenas religiosas retratadas.  

 



108 

 

CAPÍTULO 3- VISUALIZANDO A GUERRA: ESTELAS DE GOTLAND 

 

Cada sociedade, em seu determinado período, produziu imagens que possuíam 

especificidades sincrônicas, de base cultural, histórica e social. Os materiais iconográficos, 

além de permitir uma nova concepção sobre a mitologia preservada até os dias atuais, também 

nos permite, principalmente, um novo olhar sobre as tradicionais fontes escritas. As imagens 

de diferentes períodos foram encontradas nos mais variados contextos de localização e podem 

ser associadas a diversas atividades. À primeira vista, as pedras figurativas pareceriam 

monolíticas, grandes e pesadas, mas devemos lembrar que são objetos móveis, que foram 

manipulados de várias maneiras ao longo dos séculos. Mais de 500 estelas de todos os tipos 

foram encontradas na ilha de Gotland sendo encontradas principalmente reutilizadas e 

inseridas nos pisos e paredes de igrejas de pedra medievais na ilha (conforme ilustrado na 

imagem abaixo).  

As igrejas de pedra foram construídas entre meados do século XII até meados do 

século XIV incorporando pedras de vestígios antigos nas proximidades como material de 

construção (Andreeff; Potter, 2014, p. 669), onde o lado ilustrado era frequentemente 

colocado para fora, provavelmente para serem vistas, porém a significação simbólica da 

colocação desta forma, ainda é discutido pelos pesquisadores da área. Elas foram encontradas 

ainda, sendo reutilizadas em sepulturas pré-cristãs do século X e início do século XI. Segundo 

Andreeff; Potter (2014, p. 670), apenas cerca de 15 estelas ainda são encontradas na paisagem 

no local em que foram originalmente erguidas. 



109 

 

 

 Figura 41: Estela de Gotland Bro Kyrka I (tipo A) na parede da igreja (foto de M. Egeler).  

Fonte OEHRL, Sigmund (2019, p. 95). 

 

As estelas não devem ser consideradas como singularidades na paisagem, pelo 

contrário, elas eram parte integrante da antiga paisagem cultural de Gotland. Essas estelas 

foram erguidas ao lado de rotas de comunicação, como estradas, e muitas vezes pareciam ter 

denotado limites entre fazendas e comunidades. As imagens contidas nas Estelas possibilitam 

a comparação e/ou a complementação de informações não contidas nas sagas, por exemplo, 

ou possibilitam ainda, o questionamento de informações contidas nas fontes islandesas 

escritas durante o período cristão pós Era Viking (séc. XII d. C.). O significado das estelas ao 

longo dos séculos tem sido multifuncional e mutável, a saber: como marcação territorial, um 

memorial, preservador da tradição oral, local de sepultamento e artefato de carga religiosa. 

 As estelas desempenharam um papel fundamental na sociedade de Gotland no final da 

Idade do Ferro e no início do período medieval, elas eram um ponto focal para a comunicação 

social e ideológica entre as pessoas do seu tempo. Nesse sentido, buscaremos compreender, 

neste capítulo, como elas estruturaram a imagem e a fé de que guerreiros mortos em batalha 

poderiam adentrar ao salão do deus Óðinn, recompensando sua vida marcial e como as 

representações de batalhas e funerais, o enforcamento ritual de um prisioneiro de guerra e 



110 

 

cenas de práticas mágico-religiosas ofensivas, de caráter odínico, e outras foram preservadas, 

bem como compreender como elas estavam ligadas ao culto do deus Óðinn, levando em 

consideração que, segundo Oehrl (2019), a jornada dos mortos, sua escolta ao além e sua 

chegada lá aparentemente são o tema principal na iconografia das estelas de Gotland. Além 

desses elementos alguns outros símbolos são representados nas estelas. A tradição de erguer 

esses memoriais marcantes continuou no período cristão, algumas das pedras posteriores 

retratavam alguns detalhes de mitos e episódios tratados nas sagas (Todd, 2004). Além disso, 

a iconografia desses monumentos pode fornecer percepções completamente novas sobre as 

religiões praticadas, registrando motivos que não são conhecidos literalmente pela tradição. 

As primeiras estelas provavelmente foram inspiradas em pedras memoriais do Império 

Romano no sul da Europa. Algumas possuem motivos e padrões de ornamentação que são 

semelhantes às pedras sepulcrais e mosaicos mediterrâneos, indicando modelos de províncias 

romanas (Oehrl; Helmbrecht. Iconography. In: Gotlandic Picture Stones – The online edition). 

Algumas têm um grande disco giratório como peça central, acompanhado por dois discos 

menores que podem ter sido imitados a partir de símbolos do sol e da lua em lápides romanas, 

juntamente com variações como espirais, rosetas e pequenas figuras de homens e animais 

fantásticos (Davison, 1993).  

Na maioria das vezes, são interpretadas da perspectiva da mitologia nórdica antiga, 

enquanto as primeiras pedras podem se referir a uma cosmologia com o sol em foco (Andrén, 

1993), já as pedras posteriores apresentem a jornada dos guerreiros mortos para Valhöll e sua 

recepção. As imagens e decorações refletiriam influências e contatos estrangeiros e o processo 

de cristianização. No início da Era Viking, por volta do século VIII, foram introduzidas 

imagens elaboradas de navios, geralmente no painel mais baixo das pedras, e outros painéis 

foram adicionados mostrando cenas de ação. Os navios são de considerável importância e 

serão discutidos mais abaixo. As imagens, representadas nas estelas, não estão sozinhas, elas 

seriam remanescentes de um mundo maior de imagens esculpidas em madeira, tecidas em 

tecidos e assim por diante. Sob essa perspectiva, as estelas pertenceriam a uma tradição de 

expressão artística, tradições orais e sistemas de crenças que eram comumente compreendidos 

em grande parte do norte da Europa (Andreeff, 2007). 

A cultura material é crucial na formação cotidiana, bem como nas interações, 

experiências e práticas. Estudos materiais também podem fornecer uma visão sobre a vida e 

as práticas de diversos grupos sociais. Por meio da cultura material, identidades sociais podem 

ser construídas. A categorização social pode ser baseada em gênero, status social, etnia e 



111 

 

identidade cultural ou religiosa. No registro material, essas identidades podem ser estudadas 

por meio de assentamentos, artefatos, costumes funerários e rituais, entre muitas outras fontes. 

 

 

3.1 AS ESTELAS DE GOTLAND: CLASSIFICAÇÃO 

 

As estelas da ilha de Gotland (Picture Stones ou Carved Stones, na terminologia 

arqueológica em inglês e em sueco e alemão o termo é Bildsteine) possuem uma rica 

iconografia sobre temas míticos da Escandinávia Viking, sendo erigidas desde o final da Idade 

do Ferro, passando pelo Período das Migrações (séc. VI d. C. ao VIII d. C.) até o final da Era 

Viking (1066 d.C.), sendo a mais antiga esculpida datando aproximadamente entre 400 e 600 

d.C.40. Elas seriam mais que peças excepcionais da arte escandinava antiga, mas também 

testemunhos únicos do final da Idade do Ferro e da comemoração e identidade gotlandesa, 

algumas delas ainda estão em seus locais originais na paisagem, colocadas perto de estradas 

antigas, amplamente visíveis e outras foram erguidas próximas a túmulos (Oehrl, 2022).  

As estelas eram provavelmente multifuncionais e possuíam diversos significados, que 

variavam ao longo do tempo e do contexto em que eram utilizadas. Isso as colocam como um 

dos tipos de artefatos mais interessantes na ilha Gotland para o estudo da mudança e interação 

ideológica. Os motivos nas estelas têm sido usados para explicar as mudanças religiosas e 

ideológicas que ocorreram em Gotland (Andreeff, 2007). Segundo Andrén (1993, p. 33-34), 

não são apenas imagens, elas são também artefatos, localizados em uma paisagem cultural e, 

às vezes, possuem textos, escritos em runas. Sendo artefatos, e nesse sentido, cultura material, 

podemos voltar ao que foi dito sobre o papel da cultura material como forma de transmissão e 

preservação da mitologia nórdica. Esse papel, para Andrén (1993), seria de memorização 

baseada em ação, em imagens e objetos usados em diferentes ações e não apenas em textos ou 

narração. Assim, as imagens e os objetos, como dito anteriormente, teriam mais que um mero 

papel ilustrativo e formariam partes ativas em tradições narrativas ao enfatizar e preservar 

certos motivos ou estruturas.  

 
40 Segundo Andrén, esta seria uma cronologia relativa, sendo bem aceita entre os pesquisadores, não 

havendo desta forma, uma cronologia absoluta ou fechada de alguns tipos (Andrén, 1993, p. 35). 



112 

 

Algumas divisões foram feitas tendo como base a cronologia de construção e o 

formato das estelas, sendo a cronologia mais clássica e conhecida feita por Sune Lindqvist 

(1941-42) e todas as outras posteriores se basearam nela, em certa forma, porém com algumas 

modificações, conforme ilustrado na imagem abaixo: 

 

 

      Figura 42:Cronologias dos vários editores.  

     Legenda: Lindqvist, 1941 (Althaus, 1993 adota o sistema); Almgren, 1978; Manneke, 1984; Nylén e Lamm, 

1991 (e 2003); Andrén, 1993; ‘Fornsal’ segundo Öhrmann, 1997 (Fornsal de Gotland). 

    Fonte: Guber (2016, p.14). 

 

Na divisão clássica, de Sune Lindqvist (que tem como base o formato e a cronologia), 

as estelas estão divididas em grupos A-E e alguns subgrupos, com a seguinte datação 

aproximada: A: século V-VI, B: século VI-VII, C: século VIII, D: final do século VIII, E: 

século XI. Dependendo do autor, essa categorização é simplificada ou limitada por levar em 

conta diferentes critérios, como forma externa e/ou decoração, além de uma diferenciação 

cronológica, resultando em diferentes cronologias. Conforme ilustrado na imagem acima, 

alguns pesquisadores dão datações diferentes ou sobrepostas à de Sune Lindqvist. Algumas 



113 

 

pesquisas consideram o Grupo A como tendo uma datação anterior, enquanto as estelas dos 

Grupos C e D41 teriam datações mais amplas e poderiam chegar até o século X e as do Grupo 

E podem ter sobrevivido até a primeira metade do século XII (Åhfeldt; Källström; 

Widerström, 2011). Nesse sentido, ainda que haja uma sobreposição de datas feitas pelos 

autores a ordem feita por Lindqvist de A-E, ainda é válida e a usaremos como datação neste 

trabalho. 

Além de uma classificação cronológica, as estelas também recebem uma classificação 

quanto ao formato apresentado, bem como também pelas imagens que estão presentes nelas 

conforme ilustrado nas imagens a seguir: 

 

 

 

 
41 Lisbeth Imer apresenta um novo estudo cronológico para os grupos de pedras pictóricas C e D e 

conclui que não há evidências de diferenciação cronológica entre esses dois grupos e os data do oitavo 

ao décimo século (Åhfeldt; Källström; Widerström, 2011). 



114 

 

 

 Figura 43:Quatro tipos de Estelas segundo Andrén. 

 Fonte: Andrén, 1993. 

 

Figura 44: Formato geral das Estelas. 

 Fonte: Guber (2016, p.14). 



115 

 

Segundo a divisão de Sune Lindqvist (A-E) a datação aproximada do tipo A (forma I 

nas imagens acima), estaria entre os séculos V–VI, o tipo B (forma II nas imagens acima) 

século VI–VII, o tipo C (forma III nas imagens acima), estaria datado do século VIII, o tipo D 

(também o tipo III nas imagens acima), seria do final do século VIII, o tipo E (forma IV nas 

imagens acima), seria datado do século XI. Assim, duas tipologias cronológicas foram 

criadas, uma tendo como base a forma das estelas e outra feita com base nas imagens contidas 

em cada. A tipologia criada baseada nas formas apresentadas, se sobrepõe à tipologia feita de 

acordo com as imagens apresentadas por elas.  

No que diz respeito à forma apresentada pelas estelas (apenas a forma externa delas, 

sem levar em consideração os motivos presentes nelas) há quatro categorias definidas pelos 

pesquisadores, a saber: uma primeira com uma forma de lâmina de machado (tipo I nas 

imagens anteriores), uma segunda que são denominadas de pedras anãs, pela altura 

apresentada por elas (tipo II nas imagens anteriores), uma terceira categoria denominada de 

caixa ou de borda e principalmente estelas com o formato de buraco de fechadora ou 

cogumelo (apresentado na figura 43 os dois tipos) e uma quarta categoria, em forma de 

cogumelo ou com um formato fálico (ocorrem dois tipos nessa categoria, apresentado na 

figura 43). 

As estelas do tipo I possuem poucas imagens, contendo geralmente um barco na parte 

inferior, uma ou duas cenas de batalhas além de algumas figuras, como círculos e espirais. As 

estelas do tipo II, assim como as do tipo I, possuem poucas imagens, apenas um barco, um 

pássaro ou outro animal. Segundo Andrén (1993), as estelas do tipo III, diferentemente dos 

outros dois tipos anteriores, foram erguidas como pedras memoriais e não possuem conexões 

com sepulturas e ambos os formatos possuem muitas imagens como barcos, guerreiros a 

cavalo e armados, mulheres com cornos, cenas de batalhas e vários animais, além disso, 

algumas estelas contêm inscrições rúnicas curtas. 

 Segundo Åhfeldt; Källström; Widerström (2011), os dois tipos de sistemas 

cronológicos, citados anteriormente, podem ser vistos nos dois primeiros grupos de estelas, 

tendo em vista que, o conteúdo dos motivos pode ser entendido paralelamente à mudança da 

forma externa, entretanto, eles chamam atenção para a grande mudança de conteúdo nas 

imagens contidas nas estelas do terceiro tipo, porém, há a manutenção da forma externa. O 

significado das formas é amplamente discutido, principalmente as estelas do tipo C e do tipo 

D (segundo a classificação de Sune Lindqvist), por terem um formato de buraco de fechadura, 

cogumelo ou um falo. As estelas que possuem os formatos semelhantes a cogumelos levaram 



116 

 

a duas principais interpretações, sendo a primeira ligando esse formato a ritos de fertilidade e 

a segunda interpretação, considerando um sentido fálico a elas (Andrén, 1993). 

As estelas foram erguidas individualmente ou em grupos de várias. Segundo Andrén 

(1993), nos casos em que a posição original é conhecida ou preservada, as estelas parecem ter 

sido colocadas em zonas de transição, entre terras cultivadas e terras “selvagens”. Nesse 

sentido, para o autor as estelas funcionariam como portas, meios de passagem para aquele que 

foi homenageado nelas, o que indicaria um arquétipo para limites e transições, especialmente 

em contextos mortuários, sendo assim, consideradas mediadoras entre a natureza e a cultura, 

bem como entre a vida e a morte. As estelas foram criadas como monumentos funerários, 

gravando e glorificando a memória de um falecido e foram colocadas junto a cemitérios 

pagãos (em frente ou próximos a sepulturas) ou em locais de passagem e deslocamento 

humano (Langer, 2015, p. 90). Elas foram, ainda, utilizadas como memórias, comemoração da 

morte de uma grande personalidade, como glorificação, fins propagandísticos, circunstâncias 

da morte de alguma figura histórica, registros familiares, possessões e herança genealógica.  

As estelas de Gotland, se diferem de demais estelas encontradas em outras regiões 

nórdicas, por serem predominantemente imagéticas e com raras presenças de escrita. Em 

outras regiões, as pedras, possuem majoritariamente inscrições rúnicas (chamadas assim de 

pedras rúnicas), com referências imagéticas isoladas ou circunstanciais da mitologia. As 

estelas representam um bom ponto de partida para interpretações ideológicas da prática 

mortuária, devido a esse importante papel desempenhado pelas imagens na transmissão 

mitológica. Em um sentido restrito, as imagens também podem ser consideradas expressões 

“entre” objetos e textos. No caso das estelas todas essas expressões estão ligadas entre si, o 

que significa que as imagens podem ser colocadas centralmente para interpretações 

posteriores da prática mortuária (Andrén, 1993). 

 

 

3.2 ESTELAS DE GOTLAND: UMA ANÁLISE 

 

Segundo Oehrl (2022), as imagens contidas nas estelas de Gotland, oferecem uma 

fonte única para estudos da cultura material do final da Idade do Ferro, como as vestimentas 

masculinas e femininas (penteados e roupas), arquitetura, armamentos e combate, caça e 

pesca e, em particular, a tecnologia naval (vela), além de, principalmente, serem uma 



117 

 

importante fonte para os estudos dos cultos e das Religiões Pré-cristãs escandinavas. As 

principais cenas contidas nas estelas eram de cunho mitológico e tinham basicamente uma 

função pedagógica, ou seja, buscavam ensinar as noções da mitologia, que estavam 

basicamente em uma tradição oral, para grande parte da população que era iletrada. Acerca 

disso, Oehrl chama atenção para o fato das estelas:  

“constituírem um complexo iconográficos sem comparação na Escandinávia da 

Idade do Ferro. Criadas em um tempo amplamente pré-letrado, esses monumentos 

representam uma fonte inestimável para a cultura e religião nórdica pré-cristã– elas 

são evidências autênticas de um mundo amplamente intangível de ideias (Oehrl, 

2022, p. 202. Tradução nossa)”.  

 

Apesar do grande número de pedras, seus significados iconográficos não foram 

estabelecidos com certeza na maioria dos casos. Isso se deve em parte ao mau estado de 

conservação de muitas pedras, e em parte devido às dificuldades em conectar as imagens às 

fontes escritas (Helmbrecht, 2012, p. 83). As representações nas estelas gotlandesas são 

frequentemente difíceis de identificar, os relevos baixos e os entalhes rasos foram degradados 

pelo intemperismo ou até mesmo por pegadas, quando foram reutilizadas como parte de um 

piso da igreja (Oehrl, 2012, p. 91), dificultando, desta forma, a visualização completa das 

imagens entalhadas. O avanço tecnológico proporcionou o uso de técnicas mais modernas, 

como a macrofotografia, o RTI42 e a digitalização 3D por fotometria43, para a visualização das 

imagens e dos desenhos contidos nas pedras nos dando novas perspectivas de interpretação e 

um aprimoramento do trabalho inicial feito por Sune Lindqvist que em sua edição de 

1941/1942 das pedras, traçou as figuras com tinta para torná-las visíveis. 

 A digitalização 3D permite que pesquisadores examinem e documentem o objeto de 

todos os ângulos possíveis, para ampliar detalhes e aplicar iluminação diferente fazendo com 

que a estrutura da superfície dos monumentos possam ser renderizadas de diferentes maneiras, 

melhorando a visibilidade dos detalhes. O RTI gera uma imagem de alta definição, que pode 

então ser analisada individualmente e iluminada continuamente na tela, aplicando um feixe de 

luz virtual. As características da superfície podem ser alteradas por meio de um conjunto de 

 
42 Reflectance Transformation Imaging (RTI), no inglês. Método que envolve uma câmera estática e 

uma fonte de luz em movimento para criar digitalmente um mapa normal – uma imagem codificada 

por cores que pode ser usada para simular digitalmente a superfície das pedras da imagem (Andreeff; 

Potter, 2014). Esta técnica foi inventada pela Hewlett Packard e desenvolvida para fins de 

conservação do patrimônio arqueológico e cultural pela organização sem fins lucrativos Cultural 

Heritage Imaging, na Califórnia (Oehrl, 2019). 
43 A fotogrametria usa duas ou mais imagens sobrepostas de um objeto capturadas de ângulos 

diferentes para determinar sua forma 3D por triangulação. Assim, modelos 3D foto realistas podem ser 

produzidos apenas a partir de uma série de fotos digitais (Oehrl, 2022). 



118 

 

modos de renderização, e as informações de cor podem ser desbotadas (mais ou menos) 

completamente (dependendo da superfície e da intensidade da tinta secundária) (Oehrl, 2022). 

Isso cria uma ferramenta surpreendente que torna possível distinguir e documentar as menores 

texturas, mesmo quando elas não podem ser vistas a olho nu. O RTI e os modelos 3D, podem 

se complementar e possibilitar a descoberta de características que eram muito difíceis ou 

impossíveis de interpretar no original e que dificilmente poderiam ser documentadas usando 

meios convencionais, possibilitando também, muitas das releituras feitas por Sigmund Oehrl e 

que levam a novas descobertas iconográficas.  

Desta forma, o uso de métodos digitais, como RTI e modelagem 3D, permitiram uma 

documentação mais objetiva das estelas de Gotland. Estas novas técnicas nos auxiliam na 

identificação e documentação, de uma maneira mais confiável, de detalhes que anteriormente 

eram completamente desconhecidos, assim, nos possibilitando releituras totalmente novas de 

interpretação iconográfica. Oehrl (2017) chama atenção para o fato de que, essas imagens 

contidas nas pedras, refletem a visão individual e a estimativa de uma única pessoa e que 

estudos posteriores perceberam que certas partes e detalhes das pedras podem ser 

interpretadas de várias maneiras, ultrapassando as percepções únicas das ilustrações de 

Lindqvist.  

Segundo Kitzler Åhfeldt (2013), a digitalização 3D pode ajudar a revelar detalhes nas 

estelas que tornam as identificações de animais e seus atributos mais óbvias ou mudar o 

significado totalmente, além de ser útil para a leitura e interpretação de inscrições e 

ornamentos nas superfícies desgastadas, assim a digitalização 3D, se torna uma ferramenta 

útil para uma análise iconográfica minuciosa, tendo em vista que ela fornece resultados 

melhores do que aqueles produzidos pela tradicional iluminação lateral. A digitalização 3D 

forneceria uma documentação de alta qualidade, ou seja, as imagens poderiam ser preenchidas 

e interpretadas em um modelo 3D, tendo em vista que a técnica empregada por Lindqvist (de 

pintar diretamente a estela) foi bastante debatida e criticada. Umas das principais críticas seria 

que a pintura confunde e prejudica o observador, além de possivelmente destruir restos de 

cores originais. Além disso, segundo Kitzler Åhfeldt (2013), uma outra crítica mais séria 

sobre a técnica de Lindqvist, seria que a pintura em calcário é irreversível devido à estrutura 

porosa da superfície, fazendo com que a interpretação do pintor seja imposta a outros para 

sempre. 

A organização das imagens nas estelas é um ponto de partida importante, no que tange 

à análise delas, a ordem apresentada, poderia denotar uma “sequência mitológica”. A 



119 

 

interpretação das estelas com um maior número de imagens era feita em duas ou três etapas e 

a sequência de interpretação começava da base até o topo, em função de a base ser maior e ter 

desenhos de tamanhos mais pronunciados e o topo apontar para cima e ter uma superfície 

menor dando uma ideia de superioridade às imagens contidas nesse segmento da estela 

(Langer, 2015, p. 91). Cada seção das estelas seria separada por “nichos” de imagens 

divididas por linhas horizontais. Segundo Langer (2015, p. 364), os temas mais comuns nas 

estelas de Gotland são: míticos, de símbolos religiosos e de cenas históricas. Dentre os 

primeiros estão a narrativa do roubo do hidromel, cavalos e guerreiros chegando ao Valhalla, 

recepção das valquírias aos mortos em batalha, Gunnar no fosso das serpentes, entre outras. 

Sobre os símbolos religiosos podemos citar os símbolos odínicos (triquetra, valknut, triskelion 

e espirais, que estariam ligados ao culto do deus), navios e símbolos estéticos. Quanto às 

cenas históricas, explicitamos as representações de batalhas e funerais, cena de sacrifício 

humano, o enforcamento ritual de um prisioneiro de guerra, cenas de práticas mágico-

religiosas ofensivas de caráter odínico e outras.  

Langer (2015, p. 101), nos apresenta três níveis de interpretação das imagens míticas 

nas estelas durante o período pré-cristão que são: em um primeiro nível, homenagens às 

façanhas do falecido, que incluiriam seus atos valorosos como chefe e guerreiro Viking; em 

um segundo nível, a valorização dos mitos e das narrativas relacionadas ao deus Óðinn  e seu 

culto e em um terceiro nível, a importância simbólica da aristocracia guerreira, que de certo 

modo foi associada a elementos odínicos e desta forma, divinizada. Ainda segundo Langer 

(2015, p.101-02), estes níveis de interpretação em conjunto acabaram legitimando a 

supremacia política e social da aristocracia perante a população, legitimação esta, que 

perdurou até o período já cristão, visto que as estelas não foram destruídas pelos 

evangelizadores, sendo preservadas principalmente nas igrejas (como visto na primeira 

imagem deste capítulo).  

As estelas do tipo C, que serão objeto de análise nesta pesquisa, têm um formato fálico 

com o lado pictórico mostrando um conjunto bastante esquemático de figuras e cenas 

divididas em painéis horizontais, sendo sempre esculpidas apenas de um dos lados. Elas 

possuem uma repetição do mesmo tipo de motivos gravados de cima para baixo, cavaleiro e 

cavalo, figuras femininas portando cornos, grupo de guerreiros e navio à vela. O navio 

presente nas estelas pode aparecer em separado ou integrado às outras imagens. Ao aparecer 

numa conformação em separado, o navio geralmente aparece na parte inferior da pedra, 

combinado a uma ou mais imagens acima do navio. O motivo do navio também pode estar 



120 

 

conectado com a viagem da vida após a morte. Ao aparecer integrado, por outro lado, não é 

tão dominante, porque geralmente é menor, aparecendo junto com outras cenas em um grande 

painel de imagem. No tipo D, esses motivos também são comuns, mas não na mesma ordem 

fixa que é o caso do tipo C. Segundo Andreeff; Potter (2014, p. 670) é característico do tipo 

D, que as cenas sejam borradas e interligadas entre si, muitas vezes dificultando a distinção de 

uma cena da outra.  

Esses dois tipos, têm maior interesse dos estudiosos e são os mais ricos em 

iconografia. Muitas estelas mostram imagens retratando sequências mitológicas, e estas são 

divididas em cenas, sendo as mais comuns de navios e um dos motivos mais comuns nas 

pedras durante a Era Viking, o cavaleiro sendo saudado por uma mulher com um chifre (que 

geralmente é interpretado como a recepção do morto no Valhalla). Desta forma, o sentido 

padrão das estelas seria a glorificação das façanhas guerreiras do falecido e sua ligação com o 

mundo odínico apontando para o fato de a aristocracia de Gotland, ter constituído um culto no 

qual predominavam a exaltação às valquírias e a entrada direta ao Valhalla por parte do 

guerreiro homenageado (Langer, 2015, p. 100), por isso estão ausentes mitos relacionados aos 

fazendeiros, religiosidades do cotidiano das plantações e criação de animais, por exemplo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



121 

 

3.3 ESTELA GP 21 ARDRE KYRKA VIII 

 

  

Figura 45: Estela G21 Ardre Kyrka VIII, Gotland, Suécia, século IX-X.  

Fonte: https://gotlandicpicturestones.se/s/index/item/2068 

 

 

 

https://gotlandicpicturestones.se/s/index/item/2068


122 

 

A estela de Ardre Kyrka VIII é feita de calcário (como a maioria delas) e hoje 

encontra-se no Museu Histórico de Estocolmo, em uma exposição permanente. Seguindo a 

tipologia de Lindqvist, esta é uma estela do tipo C/D, entre os séculos IX e X44, com um 

formato do tipo cogumelo, com uma construção mais larga nas laterais. A borda inclui quatro 

tipos diferentes de ornamentos de nós. Ela foi encontrada em 1900 sob o chão da nave da 

igreja de Ardre, durante obras de restauração, em conjunto com outras 7 estelas, totalizando 

ao todo 8, onde a de Ardre VIII, estava posicionada no centro em relação às outras. 

Importante ressaltar que as outras 7 estelas possuem inscrições rúnicas, sendo a Ardre VIII a 

única sem inscrições desse tipo45.  

Como grande parte das estelas, há a presença de algumas figuras recorrentes, como a 

figura de um cavaleiro, animais, figuras femininas, o barco e aves ou pássaros. Seguindo a 

sequência de análise indicada por Langer (2015, p. 101), a parte de baixo da estela tem 

diversas figurações da mitologia e cenas do cotidiano. As figurações mitológicas, 

representariam a pesca da serpente pelo deus Thor, no canto inferior esquerdo, além de uma 

representação do ferreiro Vǫlundr e, segundo algumas análises de Oehrl (2019), há algumas 

representações da deusa Sigyn e do deus Loki, entretanto, ainda que este nicho da estela seja 

ricamente impresso com algumas cenas mitológicas e outras representações ligadas à 

mitologia, esta parte não será analisada nesta pesquisa. Abaixo uma foto após a utilização da 

técnica de RTI feita por Oehrl. 

 

 
44 Segundo Kitzler Åhfeldt, a datação creditada à estela de Ardre VIII, está ligada intimamente (tendo 

sido feitas em uma mesma oficina) à estela de Alskog Tjängvide. (Laila Kitzler Åhfeldt, GP 21 Ardre 

kyrka VIII. Type and dating. In: Gotlandic Picture Stones- The online edition. 

https://www.gotlandicpicturestones.se/s/index/item/2068 (acessado em 18 de março de 2025)). 
45 As inscrições presentes nas outras estelas (o que às fazem entrar na denominação de pedras rúnicas) 

fazer referência à uma mãe, uma filha e a um marido, um homem, além de uma possuir o nome do 

escritor das runas. Algumas das outras pedras são menores, chamadas de pedras cistas, segundo 

Andrén (1993) e eram feitas principalmente para mulheres. 

https://www.gotlandicpicturestones.se/s/index/item/2068


123 

 

 

Figura 46: Ardre VIII sob a técnica RTI.  Fotógrafo: Bengt A. Lundberg. 

Fonte: Oehrl, 2019. 

 

O centro da estela (em recorte aproximado na imagem seguinte) apresenta um barco 

que está logo abaixo da figura do cavaleiro e de uma divisão feita com um intricado desenho. 



124 

 

Ao lado dele há algumas figuras, interpretadas como sendo figuras masculinas46, intricadas, 

como dois homens ajoelhados com algum elemento ao centro e mais abaixo duas figuras 

dentro de um lugar delimitado. Oehrl (2019), interpreta essa cena como sendo um possível 

juramento entre guerreiros, no qual também pode ser visto uma ligação com o culto do deus 

Óðinn. A cena do barco representaria uma incursão, na qual se almeja a vitória, e nesse 

cenário não apenas uma vitória em batalha, como também, poder ser escolhido por uma 

Valkyrja para ir ao Valhalla. Na maioria das estelas a figura do barco geralmente é interpretada 

como um meio de transporte dos mortos ou o caminho percorrido pelo guerreiro até chegar ao 

Valhöll.  

 

 

Figura 47: Detalhe 'central' da Estela G21 Ardre Kyrka VIII, Gotland, Suécia, século IX-X. 

 

O barco e o guerreiro, segundo Helmbrecht (2012), podem mostrar feitos da vida do 

falecido enquanto ele ainda estava vivo, ou podem ser igualmente mitológicos, como um meio 

de transporte. Na estela, o barco pode ser interpretado como este meio de transporte que o 

levou até ao Valhalla que estaria representado na parte de cima da estela. Ainda segundo 

Helmbrecht (2012), barcos e cavalos eram meios exclusivos de transporte e transmitiam 

 
46 A diferenciação dos gêneros das figuras nas estelas é feita geralmente pelo tipo de vestimenta, pela 

atividade que está desenvolvendo, atributo e pela apresentação dos cabelos. Geralmente as mulheres 

possuem o cabelo comprido com a representação de um nó e estão representadas com vestidos longos 

e largos e às vezes, aparecem portando um chifre para beber. 



125 

 

mensagens de honra e alto status, elementos que eram considerados importantes em um 

contexto comemorativo47. Seguindo a análise da estela, o topo da estela apresenta o maior 

número de imagens em conexão com a presente pesquisa. 

 

 

Figura 48: Detalhe da parte superior (com modificações) da Estela G21 Ardre Kyrka VIII, Gotland, 

Suécia, século IX-X. 

 

Algumas iconografias são limitadas e exclusivas das estelas da ilha de Gotland, o 

famoso motivo de um cavaleiro sendo recebido por uma mulher (desarmada) com um chifre, 

sendo esse motivo frequentemente interpretado como um guerreiro morto sendo recebido no 

Valhöll por uma Valkyrja. Segundo (Helmbrecht, 2012), em outras partes da Escandinávia, a 

mulher carrega armas, e às vezes até mesmo o cavaleiro é uma mulher. Este é um motivo bem 

conhecido em pingentes no sul da Escandinávia e nos assentamentos vikings nas Ilhas 

Britânicas. No detalhe acima destacado, a figura de um cavaleiro sobre um cavalo de oito 

patas, parecendo portar uma arma é a figuração que mais chama atenção na parte superior 

desta estela. Acima do cavaleiro, podemos observar o que interpretamos como um corpo 

 
47 Em contextos de enterramentos ambos os elementos também são importantes na Escandinávia, 

ainda que não tenham enterramentos em formato de barco em Gotland (Helmbrecht, 2012).  



126 

 

humano retorcido, um guerreiro caído (circulado em vermelho), com uma lança à 

frente/acima dele (circulado em preto) e o que pode ser interpretado como um pássaro 

desenhado como se visto de cima, voando (circulado em amarelo). Esses dois últimos 

elementos estão em uma seção borrada, mas ainda assim podem ser discernidos. Em frente ao 

cavalo há o que parece ser um edifício e uma cena com pessoas carregando um objeto 

comprido e uma figura masculina portando uma arma.  

A figura do cavaleiro é comumente interpretada como sendo a figura do deus Óðinn 

por estar montando no cavalo com oito patas, porém, também pode ser interpretada como 

sendo um guerreiro caído chegando no Valhalla montado em Sleipnir, tendo em vista que uma 

de suas capacidades é cruzar a fronteira entre o mundo dos vivos e o mundo dos mortos. 

Segundo Kitzler Åhfeldt (GP 21 Ardre Kyrka VIII. Iconography. In: Gotlandic Picture Stones 

– The online edition), a interpretação da figura montada a cavalo, como sendo um guerreiro 

caído, é a mais comum deste motivo e ocorre de maneira frequente no topo das estelas de 

Gotland do tipo C/D (classificação de Lindqvist). Em algumas estelas (como as analisadas 

abaixo), esta figuração é acompanhada pela figura de uma mulher segundo um chifre. Ainda 

segundo a autora, a junção deste motivo com a figuração de corpos humanos retorcidos, lança 

voando sobre o cavaleiro e o pássaro voando à frente do cavaleiro, indicam que se trata da 

chegada de um guerreiro caído ao Valhöll. 

A lança é uma das figurações mais recorrentes nas estelas, junto à figuração do barco e 

do guerreiro a cavalo. Não obstante, como dito no segundo capítulo, a lança é um dos 

atributos do deus Óðinn e era representada para marcar aqueles guerreiros dedicados a ele ou 

para pedir proteção e/ou vitória nas batalhas. O símbolo da lança era evidentemente 

importante para o culto do deus Óðinn 48, e conectando a figuração da lança na estela, com as 

fontes escritas, como, por exemplo, na Ynglinga Saga 9, observamos essa importância para o 

culto e a relevância dessa representação nas estelas. Segundo Kitzler Åhfeldt (GP 21 Ardre 

Kyrka VIII. Iconography. In: Gotlandic Picture Stones – The online edition), a lança identifica 

os guerreiros mortos em batalha e os corpos, como dedicados a Óðinn e observando a Ardre 

VIII a lança aponta para o que parece ser uma estrutura com três portas49, interpretada como 

sendo o Valhalla. 

 
48 Nas fontes escritas há menções ao lançamento de lanças relacionado ao deus Óðinn e em algumas, 

ele próprio realiza o ato, guiando a direção dela, como na Vǫluspá 24 e na Hlǫðskviða 27-28. 
49 Os números 3, 6 e 9 estão relacionados ao culto odínico, segundo as fontes escritas. 



127 

 

 O pássaro na estela aparece voando, também, em sentido à estrutura com as três 

portas e geralmente é interpretado como sendo um corvo, porém, há também interpretações 

em que essa ave possa ser uma representação de uma Valkyrja sob a forma de pássaro, como 

uma acompanhante ou guia para o guerreiro caído, segundo Oehrl (2019) essa representação 

de Valkyrja pode ser vista na estela de Stone Sanda Kyrka I (G181). As figurações desta estela 

trazem diversas conexões com o culto do deus Óðinn, ainda que haja menções a outras 

narrativas mitológicas, porém, a intenção final da estela foi homenagear o guerreiro caído e 

demostrar sua ligação com a deidade, representando a sua dedicação e consagração a ele, 

demostrado principalmente na presença da lança. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



128 

 

3.4 ESTELA GP 390 STENKYRKA LILLBJÄRS III 

 

 

Figura 49: Estela GP 390 Stenkyrka Lillbjärs III, paróquia de Stenkyrka. Século VII-X.  

Fonte: https://gotlandicpicturestones.se/s/index/item/2435 

  

 

A Lillbjärs III é datada entre os séculos VII-X, feita de calcário e encontra-se 

atualmente no Museu Histórico de Estocolmo. Seguindo a classificação de Lindqvist, esta é 

uma estela do tipo C/D, porém, é uma estela anã de acordo com a subclassificação dele 

https://gotlandicpicturestones.se/s/index/item/2435


129 

 

(possui apenas 86 cm de altura), em formato de cogumelo e está em ótimo estado de 

conservação. A estela foi encontrada em 1908, no cemitério Lilla Bjärs50 na paróquia de 

Stenkyrka, ao lado de um monte de pedras, próximo a uma estrada.  

Ao contrário da Ardre VIII, esta possui uma inscrição rúnica e outros elementos que 

estão atrelados ao culto do deus Óðinn como, a presença de um valknut na parte superior 

(atrás do pescoço do cavaleiro) e figurações de triquetra (acima da cabeça do cavaleiro uma 

figuração formada por três cornos; uma figura com três pontas próxima às ondas). A inscrição 

rúnica (G 268)51 localizada na vela do barco, segundo os pesquisadores, é indecifrável por 

haver uma mistura de dois tipos de runas, as de futhark mais antigas e runas de ramo curto52 

(GP 390 Stenkyrka Lillbjärs III. Type and dating. In: Gotlandic Picture Stones – The online 

edition). A própria inscrição gera controvérsias quanto ao período em que ela foi feita, 

variando do século IX ao XI.  

A estela representaria a chegada do guerreiro ao Valhalla, tal como Ardre VIII, porém, 

nesta, podemos observar um “caminho mais curto”, ou seja, nesta já seria apenas a 

representação da passagem do guerreiro sendo levado pelo barco até o Valhöll. Nesta 

figuração é mais aceito ser a representação de um guerreiro caído e não a representação do 

deus Óðinn, principalmente pela caracterização da figura masculina, o cavaleiro usa um elmo 

pontudo, um escudo com um padrão espiralado e está sendo recebido por uma Valkyrja. 

Abaixo do cavaleiro podemos observar um barco com dois tripulantes sob duas ondas com 

cristas estilizadas com ornamentos entrelaçados (essa estilização das ondas também é vista 

nas ondas de outra estela analisada mais abaixo neste capítulo). 

 
50 Este é um dos maiores e mais importante cemitério de Gotland. 
51 ᴅ-(a) ^ʀ (u) (t^) ᴅuþ (Inscrição Rúnica G 268 na mais recente edição (2020), do Banco de dados de 

textos rúnicos escandinavos, Departamento de Línguas Escandinavas, Universidade de Uppsala.  

http://kulturarvsdata.se/uu/srdb/55bbf51a-d57c-44b5-b854-a0f003fec835). Aqui a inscrição também 

recebe uma classificação, nesse sentido, somente a inscrição é classificada como G 268, enquanto a 

estela é classificada como GP 390. 
52 Podem ser conhecidas também como runas sueco-norueguesas. 

http://kulturarvsdata.se/uu/srdb/55bbf51a-d57c-44b5-b854-a0f003fec835


130 

 

 

Figura 50: Detalhe inferior (com modificações) da Estela GP 390 Stenkyrka Lillbjärs III 

 

Nesta estela, uma hipótese de intepretação sugerida, seria que o barco estaria 

representando uma parte do caminho do guerreiro até o Valhalla, nesse sentido, estaria 

funcionando como um meio de transporte para o outro mundo, uma parte do caminho e o 

restante do caminho foi completado com o cavalo. Tanto o barco quanto o cavalo, podem 

atuar como psicopompos, uma figura que transporta os mortos para a vida após a morte. As 

estelas, então, apresentariam duas formas de viajar para o outro mundo de forma consecutiva, 

como dito. As fontes literárias fazem apenas alusões ou sugerem que havia um caminho 

percorrido de barco53 para o outro mundo ou foram escritas em um período muito posterior 

levando a um questionamento, pelos pesquisadores, da hipótese de haver a existência de um 

 
53 Na Saga dos Volsungos, por exemplo, um barqueiro vestido com um capuz (geralmente interpretado 

como sendo o deus Óðinn) leva um guerreiro de barco. 



131 

 

barco que faria essa travessia. Porém, em uma estela de descoberta relativamente recente (GP 

339 Rute St. Valle 2, representada abaixo) há esta mesma discussão sobre o barco ser um 

meio de transporte para o outro mundo ou ser apenas uma figuração de fatos da vida real do 

guerreiro, como um transporte para as incursões e batalhas.  

 

 

Figura 51: GP 339 Rute St. Valle 2.  

Fonte: https://gotlandicpicturestones.se/s/index/item/2384 

 

 

 

 

 

https://gotlandicpicturestones.se/s/index/item/2384


132 

 

 

Figura 52: Imagem de fragmento de pedra de Stora Valle na paróquia de Rute em Gotland (GF 

C9212:20; Raä Rute 23). Imagem RTI, modo de renderização aprimoramento.  

Fonte: Oehrl, 2016, p. 53. 

 

 

Figura 53: Imagem RTI retocada com ênfase.  

Fonte: Oehrl, 2016, p.54. 



133 

 

O homem com chifres é uma figura rara na iconografia das estelas de Gotland, 

segundo Oehrl, é possível que existam mais duas pedras representando esse motivo, (na GP 

103 Garda Smiss II e na GP 110 Gothem kyrka III). No fragmento de Rute, ele paira atrás da 

popa de um navio, sobre as ondas do mar, semelhante à figura com chifres (vista no capítulo 

2) que, nas placas de elmos do período Vendel, auxilia o cavaleiro a lançar sua lança, como 

uma espécie de ajudante divino em batalha. Provavelmente, a figura atrás do navio represente 

uma divindade, provavelmente Óðinn (Oehrl, 2017, p.110). Como nas placas dos elmos, 

tratadas no capítulo 2, ele pode ser considerado um ajudante divino, acompanhando e 

protegendo a tripulação, como uma espécie de espírito de ajuda, nesse sentido, se 

considerarmos que seja o deus Óðinn, ele pode, neste caso, ser considerado como um 

psicopombo, podendo, nessa estela, estar escoltando o falecido em sua jornada após a morte 

ou ainda como um acompanhante dos guerreiros que saíram para pilhar e, nesse sentido, 

Óðinn estaria desempenhando um papel de acompanhante ou aquele que ajudaria a alcançar a 

vitória, fato atestado nas Sagas e na poesia escáldica. 

Voltando para a Lillbjärs III, abaixo do barco, à esquerda (circulado em vermelho), há 

uma figuração tripla, com pontas, geralmente interpretada como o coração de Hrungnir 

(Hrungnis hjarta, em nórdico antigo). Essa representação tripla é um dos símbolos 

espacialmente mais restritos na Escandinávia, ao lado da espiral e do quadrifólio. Nas fontes 

literárias, ele é descrito no Skáldskaparmál 17, mas ligado ao deu Thor, entretanto as 

representações do coração de Hrungnir, nas estelas, não estão ligadas ao culto dele e não estão 

representadas nos contextos em que é representado a pesca da serpente. De maneira geral, 

essa figuração estaria ligada ao culto do deus Óðinn nas estelas, sendo representada apenas 

nas estelas onde podemos observar cenas de batalhas ou um contexto de enterramento e 

chegada ao Valhalla do guerreiro caído. Além disso, não há uma interpretação clara sobre o 

motivo para representar o coração de Hrungnir nas estelas e outros artefatos, bem como 

também não temos certeza de que a conexão entre o símbolo e o mito de Hrungnir, 

estabelecido por Snorri, seja baseada na tradição antiga (GP 390 Stenkyrka Lillbjärs III. 

Interpretation of the Imagery. In: Gotlandic Picture Stones – The online edition).  

A parte superior da estela apresenta outras duas figurações triplas, além de uma espiral 

(no escudo), conforme destacado abaixo:  



134 

 

 

Figura 54:Detalhe superior (com modificações) da Estela GP 390 Stenkyrka Lillbjärs III 

 

Esta parte da estela corrobora a intepretação de que o motivo do cavaleiro seja a 

representação de guerreiros caídos sendo recebidos no Valhalla. À frente desta figura, pode-se 

observar uma figura feminina segurando um chifre, sendo interpretada como a figura de uma 

Valkyrja e, além disso, as figurações triformes acima/à frente do cavaleiro e atrás dele estão 

relacionadas ao culto odínico. O valknut (circulado em amarelo), aparece em algumas estelas 

de tipo tardio e geralmente aparece nas estelas onde estão representadas a chegada do 

guerreiro ao Valhöll, cenas de sacrifícios ou em contextos que demonstram sua associação 

com a elite social. A etimologia não é clara, mas é geralmente interpretada como o termo 

nórdico antigo valknut, que seria o “nó dos mortos”, sendo uma figuração mais conectadas ao 

culto da referida deidade.  

A figura à frente do cavaleiro (circulada em vermelho) é interpretada como sendo a 

junção de três chifres formando um símbolo triplo semelhante a uma triquetra e como as 

outras duas figurações aqui discutidas, possuem conexões com a morte e com o culto odínico, 

tendo em vista que essas figurações aparecem, como dito anteriormente, nas estelas onde 

estão representados o caminho da vida após a morte (cavaleiro, cenas de batalhas, barco e 

outros elementos), bem como também as cenas de sacrifícios. Essa figuração tripla, 



135 

 

entrelaçada de três chifres, aparece apenas em um outro monumento pétreo, a Pedra Rúnica 

de Snoldelev54 (DR 248), descoberta em 1775 no Monte Sylshøj, Gadstrup, Zelândia, 

Dinamarca, em um túmulo funerário. Esta pedra rúnica também possuía a figuração de uma 

suástica. Assim como Snoldelev, a Lillbjärs é um monumento funerário, que comemora a 

memória de uma pessoa falecida (Langer; Alves, 2024).  

A triquetra e a suástica foram os símbolos com maior distribuição espacial, ambos 

ocorrendo em praticamente toda a área nórdica, da Europa Oriental às Ilhas Britânicas 

(Langer; Alves, 2024). A triquetra ocorreu perto de centros de importância cerimonial e 

religiosa durante a Era Viking, como Lejre (Dinamarca) e Uppsala (Suécia), por exemplo, 

sendo a ilha Gotland com o maior número e variedade de símbolos. O valknut foi encontrado 

apenas na região de Vestfold (Noruega), Ribe e Hedeby (Dinamarca), e na ilha de Gotland 

(Suécia) e Kiev (Ucrânia). A triquetra é um símbolo que remete à ideologia tripartite da elite 

aristocrática-guerreira na Escandinávia, desde o Período das Migrações e, juntamente com 

outros símbolos trípticos geométricos encontrados na Era Viking, reúne os principais atributos 

associados às pretensões de uma descendência divina e como instrumentos de conexão com os 

mortos e ancestrais, além da própria legitimação da existência do espaço guerreiro nos 

grandes salões (Langer; Alves, 2024).  

O simbolismo do número três, em vários artefatos da cultura material, estariam 

conectados desde o Período das Migrações até o fim da Era Viking com uma ideologia55, um 

simbolismo tripartite. Essa ideia de uma tripartição, segundo Langer (2024, p, 86), teria sido 

um complexo ideológico-simbólico que permeou as elites do mundo germânico atestando 

uma descendência divina da aristocracia guerreira. O número três está associado aos deuses e 

à sua visibilidade material, atestando a relação dos seus portadores com o divino e a 

legitimidade do poder. O simbolismo tripartite conectaria diversos aspectos diferentes das 

elites escandinavas, mas especialmente as ligaria com o deus Óðinn (Main, 2020). Na esfera 

ritual ligada a esses simbolismos, Óðinn é a divindade mais proeminente. A espiral, o 

triskelion e a triquetra têm fortes conexões com elementos funerários na região nórdica. Toda 

a figuração desta estela aponta para a representação do culto odínico e a crença de uma 

 
54 É tradicionalmente datada entre os anos 700 e 900 d.C. A pedra de Snoldelev está atualmente em 

exposição no salão de pedras rúnicas do Museu Nacional da Dinamarca, em Copenhague. 
55 O termo é entendido aqui em um sentido sociocultural ou religioso, referindo-se ao conjunto de 

crenças, ideias e conceitos transculturais (símbolos e estruturas tripartites) que um grupo (a elite 

escandinava da Idade do Ferro) defendia por várias razões, incluindo identidade social (Main, 2020). 



136 

 

recompensa após uma vida dedicada à marcialidade, sendo, desta forma, uma representação 

daqueles dedicados a Óðinn. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



137 

 

3.5 ESTELA GP0258 (LÄRBRO TÄNGELGÅRDA I)  

 

 

Figura 55: Estela GP0258 (Lärbro Tängelgårda I). 

Fonte: https://gotlandicpicturestones.se/s/index/item/2304  

 

Estela encontrada na paróquia de Lärbro, em Gotland, e tem pouco menos de 2 metros 

de altura e sua datação estaria entre 700 e 800 d.C. As imagens desta estela são semelhantes à 

da estela de Hammars I (analisada a seguir), sendo seu padrão de leitura feito da mesma 

https://gotlandicpicturestones.se/s/index/item/2304


138 

 

forma que as outras, sendo um método adotado por maior parte dos estudiosos, que se inicia 

na base da estela e findando no topo dela. Em sua base, podemos observar um navio, que 

como já foi explicitado é um motivo recorrente nas estelas e geralmente se encontra na base 

delas, e nesta, alguns tripulantes estão portando objetos nas mãos, que podem ser 

interpretados como armas. Ao centro da imagem são observadas duas cenas: na primeira é 

observado um cavaleiro sendo acompanhado por outros homens portando anéis e à frete dele 

há provavelmente uma figura feminina.  

Na segunda cena há três guerreiros empunhado espadas com a ponta para baixo, em 

sinal de morte de algum guerreiro, além de um cavalo com oito patas, sendo interpretado 

como sendo o cavalo de Óðinn, Sleipnir, com uma figura acima dele, como se a estivesse 

carregando. A parte superior da estela traz um conjunto de imagens que podem ter várias 

interpretações. Observamos algumas figuras humanas portando, o que pode ser interpretado 

como espadas, novamente a figura do cavalo em cima de uma figura humana, uma figura 

feminina entre duas figuras que interpretamos como pássaros e três aves. Podemos interpretar 

esta estela como predominantemente ligada aos exercícios da guerra e principalmente ao 

domínio sagrado de uma liderança guerreira e sendo possivelmente um guerreiro chegando ao 

Valhalla após suas incursões guerreiras. 

 



139 

 

 

Figura 56: Estela GP0258 (Lärbro Tängelgårda I); modificada, detalhe superior 

 

Na cena central, podemos observar quatro figuras masculinas portando anéis em uma 

espécie de procissão e aqui podemos fazer a conexão dessas figuras com o culto ao deus 

Óðinn. As procissões56 eram rituais importantes na religiosidade pública (como dito no 

capítulo 1, as religiões tinham aspectos públicos e privados), mas não eram centrais na vida 

religiosa como os sacrifícios. Nos textos escandinavos não temos muitas descrições, porém, 

uma é descrita em Germânia, de Tácito. Segundo Langer (2023, p. 148), a maior função delas 

era a hierofania, conectando o mundo sagrado com o público, criando uma experiência 

coletiva. Assim, as procissões surgiam em vários tipos de rituais, entretanto, eram mais 

comuns nos rituais cíclicos, sendo eles, os ritos de passagem dos reis, coroação e funeral, 

como o visto nesta estela. 

 
56 Segundo as pesquisas havia dois tipos de básicos de procissões, sendo elas, circulatórias, feitas de 

um lugar para outro, com predominância de tipos hierofânicos conectados com questões de fertilidade 

e altamente e altamente hierarquizados, e as procissões lineares, onde havia a predominância de 

funções hierofânicas relacionadas com ritos fúnebres. A maioria desse tipo consiste no transporte do 

corpo para o túmulo (Langer, 2023, p.148). 



140 

 

Tendo em vista que o anel é um dos atributos mais antigos relacionados ao deus 

Óðinn, podemos ligar as figuras portando os anéis ao culto dessa divindade. Na Edda em 

Prosa e Poética é mencionado que o anão Brokkr confeccionou diversos tesouros 

maravilhosos para os deuses, entre eles o anel Draupnir (gotejante) para Óðinn, e dele 

vertiam a cada nove noites, oito novos anéis com o mesmo peso que ele. Segundo Miranda 

(2015, p. 35) a propriedade do deus sobre esse objeto está amplamente ligada aos exercícios 

de guerra, principalmente ao domínio sagrado da liderança guerreira. Nesse sentido, o anel 

pode representar o patrocínio da dominação poética, que é um domínio odínico, o 

financiamento de expedições guerreiras e presentes para outras chefias guerreiras. O anel 

aparece também no Gylfaginning, quando Óðinn o deposita na pira funerária do deus Baldr, 

reforçando sua preciosidade. 

 

                   Figura 57: Lärbro Tängelgårda I, detalhes traçados na foto de L. Eshleman.  

                  Fonte: Oehrl; Fergusson, 2022, p.210 

 

Além desse aspecto, dois símbolos, que estão ligados ao culto odínico, podem ser 

observados na cena: a presença de dois valknut (circulados em vermelho, figura 56). Tanto o 

valknut quanto a triquetra com pontas são originários da região saxônica, do século VII d.C., 

mas receberam novos significados em um contexto “pagão” pelos escandinavos, essa 

conotação “pagã” especial, pode indicar, no caso do valknut, que ele não foi totalmente 

hibridizado ou assimilado pela nova religião na Escandinávia, mesmo que tenha vindo da área 



141 

 

saxônica (Langer; Alves, 2024). Anteriormente, grande parte dos pesquisadores consideravam 

que a descrição em Skáldskaparmál 7, fosse do valknut, o que significava que este símbolo 

seria o único com uma indicação nas fontes literárias, sendo essa atrelada à esse símbolo, pela 

figuração do simbolismo do número três, porém, ainda que o valknut seja objetivamente 

relacionado ao número três, por ser dois triângulos entrelaçados, morfologicamente, segundo 

Langer; Alves (2024), o valknut não possui três pontas externas, mas sim seis, e se levarmos 

em consideração as extremidades internas e externas, ele possui nove pontas. Na 

Escandinávia, o valknut frequentemente aparece relacionado ao deus Óðinn nos mais variados 

contextos figurativos que indicam uma deidade, dessa forma, nas fontes visuais, o valknut 

está totalmente subjugado aos domínios de Óðinn (Langer, 2015, p. 537), sendo um sinal de 

poder e magia muito importante no ritual da morte, o que nos leva a inferir que nesta estela, a 

cena trata-se de uma procissão fúnebre. 

Tendo o número nove grande importância na mitologia nórdica, como discutido 

anteriormente neste trabalho, segundo Gardela (2022), o valknut seria a manifestação mais 

vívida do motivo do número nove na cultura material da Era Viking, sendo um símbolo 

esculpido em madeira, metal e pedra, que geralmente assume a forma de três triângulos 

entrelaçados (totalizando nove pontas triangulares). Ainda segundo ele, as ocorrências do 

valknut na iconografia da Era Viking, demonstram sua ligação com Óðinn, bem como com as 

ideias de morte, vida após a morte e magia. Dessa forma, as representações dele, nas estelas, 

vão estar ligadas, fazendo parte das imagens que retratam guerreiros, como as aqui analisadas, 

e vão estar lidadas a sacrifícios e outros atos rituais, como veremos mais abaixo.  

Acima da cena interpretada como sendo uma procissão, temos a representação de três 

aves, sendo vistas como a representação de águias, sendo um animal muito presente na 

Mitologia Nórdica, sendo representada no topo da Yggdrasill e muito associada ao deus 

Óðinn, principalmente ao mito do roubo do hidromel. Nessa cena a presença da águia pode 

ser interpretada como a presença de Óðinn sob a forma desse animal, haja vista que o deus se 

transmutou em uma para poder roubar o hidromel da montanha Hnibjorg, sendo essa 

característica relacionada ao seu aspecto xamânico, ou ainda podemos interpretar a figura da 

águia em conexão com a religiosidade nórdica, onde a fylgja de pessoas eram representadas 

por ela enquanto a alma adotava temporariamente a forma dela o que revelaria a origem nobre 

da pessoa (Langer, 2023, p. 246). As figurações presentes nela, corroboram a interpretação de 

que esta estela, está predominantemente ligada aos exercícios da guerra e principalmente ao 

domínio sagrado de uma liderança guerreira. 



142 

 

3.6 ESTELA GP 253 LÄRBRO STOLA HAMMARS I 

 

 

Figura 58:GP 253 Lärbro Stora Hammars I, Paróquia de Lärbro, Suécia, (700-1000 d.C.). 

Fonte: https://www.gotlandicpicturestones.se/s/index/item/2299 

 

https://www.gotlandicpicturestones.se/s/index/item/2299


143 

 

Feita de calcário, é datada entre 700-1000 d.C., sendo uma estela do tipo C/D 

(segundo a classificação de Lindqvist), é uma das estelas mais altas catalogadas possuindo 

mais de 3 metros de altura. Não possui inscrições rúnicas, apenas figurações imagéticas. A 

estela foi encontrada em “Hammarsäng” em Lärbro, em 1905, e trazida para Bunge em 1923, 

onde está exposta no Museu de Bunge à céu aberto. Ela fazia parte de um grande conjunto de 

monumentos antigos chamado ‘Daggängsmonumentet’, que inclui várias pedras ilustradas. O 

local onde foi encontrada era composto de três grandes marcos de pedras (sobre túmulos) e 

cinco pedras altas, aqui é importante destacar que as estelas estavam sobre ou ao lado dos 

marcos. Nestes marcos foram encontradas grandes quantidades de ossos de animais 

queimados e não queimados, cinzas, carvão e outros pequenos achados, como uma pedra de 

amolar e uma ponta de flecha, porém, nenhum indício de sepultamento foi documentado. 

Alguns pesquisadores defendem a ideia de que os ossos de animais encontrados podem ter 

sido parte de sacrifícios feitos no local (Oehrl; Helmbrecht). 

 

 

Figura 59:GP 253 Lärbro Stora Hammars I, Paróquia de Lärbro, Suécia, (700-1000 d.C.); 

modificado, detalhe inferior 



144 

 

Importante frisar que os detalhes que podemos observar são visíveis graças ao trabalho 

de pintura de Lindqvist, ainda que muitos outros detalhes tenham sido perdidos no processo 

feito por ele. Ainda seguindo a análise proposta por Langer (2015), a primeira parte observada 

é o barco. Diferentemente das outras estelas aqui analisadas, esta possui divisões claras em 

quadrantes das cenas retratadas. O que nos leva a uma interpretação ‘em ordem’ do que foi 

retratado, ou seja, começo, meio e fim. Assim como a Lillbjärs III, a configuração das ondas 

também tem terminações triangulares, porém, aqui, o barco possui mais tripulantes e podemos 

discernir a representação dos escudos no barco. Esta cena é interpretada como a cena de uma 

incursão guerreira, porém, não é descartado que o barco seja um meio de transporte para o 

outro mundo como representado na Lillbjärs III. Acima do barco, seguindo a ordem de 

análise, são observados dois painéis na parte central da estela, em destaque na imagem 

abaixo: 

 

 

Figura 60:GP 253 Lärbro Stora Hammars I, Paróquia de Lärbro, Suécia, (700-1000 d.C.); 

modificado, detalhe central. 

 



145 

 

Cinco cenas, colocadas uma sobre a outra, na Stora Hammars I foram identificadas 

como uma sequência narrativa retratando a lenda de Hild e a Batalha Eterna. Nessa 

interpretação, a própria Hild aparece (no quarto registro) entre duas forças armadas, uma delas 

chegando de navio. Alternativamente, essa figura feminina foi identificada como Freyja, a 

deusa que, de acordo com um verso do poema pagão Gríminismál, tinha o direito de escolher 

“metade dos mortos”, cabendo apenas “a outra metade” a Óðinn. Podemos interpretar que 

diversas cenas dessa estela estão ligadas ao deus Óðinn, e ligadas também aos exercícios de 

guerra e principalmente ao domínio sagrado da liderança guerreira.  

A parte central da estela, em destaque acima, traz alguns elementos que ligam a cena 

desenvolvida ao culto do deus Óðinn. A representação da lança (circulada em vermelho, 

figura 60) indica uma possível consagração do exército inimigo a Óðinn, seria uma 

representação visual do ritual de lançar uma lança sobre os inimigos como forma de obter 

vitória, dessa forma, seria esperado que o deus ajudasse seus guerreiros dedicados a alcançar a 

vitória. A lança é o principal símbolo marcial e religioso da deidade e está relacionada ao deus 

celeste e da guerra nórdico desde a Idade do Bronze. Acima dos três guerreiros, à direita, há 

uma figura com três pontas (circulada em amarelo, figura 60), provavelmente um triskelion. 

Tanto triskelions quanto suásticas ocorrem no mundo euroasiático desde a Idade do Bronze e 

na região escandinava possuem originalmente conexão com a sazonalidade da vida, as 

divindades do céu e o culto ao Sol (Langer, 2020, p.519). Alguns triskelions são mais 

complexos, mas indubitavelmente todos são relacionados ao culto do deus Óðinn.  

Logo abaixo desta cena, temos a representação do que pode ser interpretado como um 

cortejo fúnebre, em certa medida diferente, porém, parecido com o que ocorre na Lärbro 

Tängelgårda I. Nesta, a figura do guerreiro se encontra embaixo do cavalo (circulado em 

laranja, figura 60), denotando um guerreiro caído. Acima do cavalo, podemos observar a 

figura de uma ave (circulado em verde, figura 60), geralmente interpretada como sendo a 

representação de uma águia e desta forma, seria a presença do deus Óðinn sob a forma de 

águia, possivelmente para acompanhar o guerreiro escolhido até o Valhalla. 



146 

 

 

Figura 61:GP 253 Lärbro Stora Hammars I, Paróquia de Lärbro, Suécia, (700-1000 d.C.); 

modificado, detalhe superior 

 

Nesta parte superior, há dois painéis com melhor visibilidade e o do topo com apenas 

três pessoas visíveis. Essa parte, geralmente é interpretada como sendo a representação de 

uma pessoa sentada, uma figura a sua frente portando uma arma e uma figura atrás da pessoa 

sentada. Essa cena pode fazer referência a um juramento, e nesse caso, o juramento do 

guerreiro caído a Óðinn, e nesse sentido, podemos ver uma referência dessa cena de 

juramento na estela de Sanda Kyrka I (G181). Logo abaixo, há a figura do cavalo, 

provavelmente amarrado, e à frente dele há duas espadas com as pontas para baixo, em 

denotação de que seu dono está morto. À frente delas, há duas figuras e outros elementos que 

não podem ser discernidos. 

Abaixo desses dois painéis há a cena do que é interpretado como sendo a cena de um 

sacrifício, sendo este painel o de maior interesse por parte das pesquisas feitas que 

envolveram essa estela. Neste painel, temos a presença de quatro guerreiros à direita, à frente 

deles há uma representação do que entendemos ser uma águia e à frente dela, há a cena do 

sacrifício (circulado em rosa, figura 61), também com a presença de uma águia acima dessa 

cena, que provavelmente seria a representação da águia de sangue. O blódörn (Águia de 



147 

 

sangue) é um ritual bastante conhecido ao se tratar de escandinavos, a difusão se deve à 

presença desse rito em filmes e séries que são conteúdos bastante consumidos pelo público 

em geral. O ritual consiste em abrir a costela das vítimas, extraindo os pulmões e abrindo-os 

em forma de asas (Langer, 2015, p. 22). O ritual é descrito em várias fontes e é percebido 

também como um método de tortura ou execução. Mesmo sendo bastante conhecido é um 

tema muito polêmico nos estudos, no que tange a sua existência e sua finalidade. 

Alguns defendem sua existência histórica e poderia ter uma relação com os sacrifícios 

feitos para Óðinn, mas a prática teria perdido seu caráter religioso com a inserção do 

Cristianismo na Escandinávia, outros sugerem que o tema seja uma construção e invenção 

literária, com o intuito de reforçar a imagem pejorativa em relação aos nórdicos durante a Era 

Viking, nesse caso, sem qualquer ritualística para a prática e por fim alguns outros autores 

defendem que os próprios poetas do período não souberam interpretar bem as informações 

históricas e perpetuaram fantasias sobre o ritual e outra parcela defende a ligação direta do 

ritual com as divindades da guerra, tendo algumas evocações em gravuras da Idade do Bronze 

escandinavas. Segundo Langer (2023, p.178), estudos recentes validam a antiga existência 

desse ritual, sendo eles baseados em evidências arqueológicas de imolações na Escandinávia 

pré-cristã e em estudos baseados em abordagens interdisciplinares.  

Nos estudos baseados em evidências arqueológicas, houve uma reavaliação das fontes 

secundárias e os baseados em pesquisas interdisciplinares, chegaram à conclusão de que em 

termos físicos, o blódörn seria possível. As fontes literárias apontam que as vítimas escolhidas 

para a prática do blódörn, eram retiradas das camadas mais altas, inclusive reis, nesse caso, 

possivelmente o antigo rei seria uma oferenda sacrificial e um presente para Óðinn, 

legitimando seu papel e garantindo os aspectos simbólicos da guerra (Langer, 2023, p.178). 

Os rituais funerários fornecerem, dessa forma, um rico material arqueológico e por serem 

expressões de atividades ligadas à guerra, comércio, caça, atrações pessoais etc., funcionam, 

segundo Langer (2017, p. 595), como elemento de identidade social em uma rede de relações 

hibridas. 

Ainda nesta cena, temos a presença de um valknut (circulado em azul, figura 61). Os 

símbolos encontrados nas fontes visuais são divididos de forma morfológica em solares 

(espiral, triskelion, suástica) e relacionados à forma de nós (triquetra, quadrefoil e valknut). A 

suástica, a triquetra, a espiral e o triskelion existem desde o período das migrações, sendo o 

valknut quase exclusivo da área da Escandinávia durante a Era Viking, especialmente na ilha 

de Gotland (Langer, 2023, p. 256). A triquetra e a suástica foram os símbolos com maior 



148 

 

distribuição espacial, ambos ocorrendo em praticamente toda a área das Escandinávia, sendo a 

ilha de Gotland com o maior número e variedade de símbolos, embora esteja ausente nesta 

área a suástica. Nesta cena, o valknut está representado em um contexto completamente 

“pagão” e relacionado diretamente ao deus Óðinn. Nesse sentido, o valknut estaria totalmente 

subjugado aos domínios do deus Óðinn, como dito anteriormente na Lärbro Tängelgårda I e 

na Lillbjärs III, sendo, dessa forma, um sinal de poder e magia muito importante no ritual da 

morte.  

Além da cena de um sacrifício, há também a representação de um homem sendo 

enforcado na árvore (circulado em amarelo, figura 61), à esquerda, nesse sentido, o caráter 

sagrado da cena seria indicado pelos triângulos entrelaçados (valknut) e pelos numerosos 

pássaros. Dessa forma, tal como a Lärbro Tängelgårda I, esta estela representaria diversos 

aspectos do culto odínico, bem como a ideia de uma recompensa marcial, ao chegar ao 

Valhalla, e nesse ponto, o grande navio que aparece em muitas estelas, está conectado à ideia 

de viagem ao além e seria o transporte a usado para uma parte do caminho. 

 

 

 

 

 



149 

 

CAPÍTULO 4- MONUMENTOS: AS PEDRAS RÚNICAS  

 

Existem mais de 6.000 inscrições rúnicas na Escandinávia, e metade delas estão em 

monumentos de pedra e o restante em objetos de madeira, metal e ossos. A escrita não era 

conhecida e era empregada apenas por pessoas de alto status social, como veremos neste 

capítulo. O costume de erigir e entalhar pedras rúnicas começa no Período da Migrações, mas 

tem seu auge do final do século X ao início do XII. As inscrições nesses monumentos são 

geralmente claras e factuais e bastante similares entre si no que diz respeito à linguagem, 

fórmulas e conteúdo. As pedras contêm inscrições no futhark, em sua maioria no novo 

futhark, sendo sua maioria, do século X e XI erigidas para pessoas mortas. Praticamente todas 

as inscrições iniciam-se com uma fórmula memorial contendo quem erigiu e em memória de 

quem foi erigida. Dessa forma, as pedras rúnicas tinham três funções: em primeiro lugar, elas 

homenageavam indivíduos falecidos, mas, diferentemente das lápides posteriores, também 

eram memoriais aos vivos, os padrinhos, a maioria dos quais eram parentes próximos das 

pessoas homenageadas além de, também, exibir publicamente a riqueza e o status das pessoas 

em questão.  

As pedras rúnicas se constituem tanto de fonte escrita quanto de fonte visual, no que se 

refere ao nível da escrita, apesar de seus textos serem curtos, e em geral, de caráter 

memorialista ou de epitáfio, consiste em elementos singulares que permitem conhecer alguns 

aspectos históricos da Era Viking e de um pequeno período posterior. A nível visual, possui 

diversos símbolos e imagens que nos permitem analisar elementos religiosos e de crença 

presentes nelas. Pretendemos neste capítulo, analisar as pedras rúnicas como relações 

materiais entre o politeísmo tardio e um cristianismo que estava entrando na Escandinávia, 

tendo em vista que elas têm sido usadas em estudos de religião, se concentrando no uso feito 

da iconografia. As pedras rúnicas, aqui preteridas para a análise, possuem imagens de 

guerreiros a cavalos e portando armamentos e a pé, também portando armamentos. Além das 

runas57, elas possuem outras figurações e símbolos que nos ajudam a compreender ou 

estabelecer uma ligação delas com o culto odínico. 

 
57 As runas não são signos mágicos em si, elas são uma forma de escrita que serviam tanto para fins 

utilitários quanto para intenções mágicas, porém também não são meramente letras como no sentido 

moderno, tendo cada uma um nome em particular e uma função dentro do contexto mágico (Langer, 

2023, p. 222). 



150 

 

As runas dinamarquesas e escandinavas têm sido utilizadas em estudos religiosos, por 

exemplo, e em outras áreas, os interesses dizem respeito à história política, com foco, por 

exemplo, no controle da terra ou na organização social, como títulos militares. Segundo Lund 

(2020), as runas cristãs dos séculos XI e XII de Södermanland e Uppland foram estudadas 

intensivamente, possivelmente devido à sua elaborada iconografia. Entretanto, as runas cristãs 

do século XI, da atual Dinamarca e da Escânia, na Suécia, estão entre as menos estudadas. 

Uma possível razão para isso é a falta de iconografia neste grupo de pedras, visto que, 

consequentemente, elas não podem ser usadas em análises da sociedade da Era Viking, nem 

como exemplos da arte cristã primitiva (Lund, 2020). 

 

 

4.1 PEDRAS RÚNICAS: CONTEXTO HISTÓRICO, CRONOLOGIA E DISTRIBUIÇÃO  

 

O estudo das inscrições rúnicas, se inicia no século XVII, com pesquisas que 

buscavam catalogar as inscrições feitas em cada localidade e posteriormente, já no final do 

século XIX, pesquisadores especializados em filologia, consolidaram os estudos rúnicos 

estabelecendo alicerces para pesquisas posteriores. Essas pesquisas trabalhavam aspectos 

focais de acordo com o interesse de cada pesquisador sem grandes comparações entre todo o 

corpus. Nos estudos modernos, as inscrições rúnicas são estudadas por, entre outros, 

arqueólogos, geógrafos culturais, historiadores da arte e da religião e, sobretudo, por 

linguistas (Sawyer, 2000). Duas explicações para a repentina proliferação de pedras rúnicas 

têm sido amplamente aceitas, sendo elas a atividade viking ou mudança religiosa. 

A atividade viking é uma possível explicação para as pedras erguidas em homenagem 

a homens que morreram no exterior, mas, como essas pedras representam apenas uma 

pequena minoria das comemorações, não podem explicar o método. Segundo Sawyer (2020), 

a construção das pedras rúnicas é comumente associada a viagens ou expedições comerciais, 

em face das inscrições relacionadas a tais atividades tendem a atrair mais atenção tanto em 

estudos especializados quanto em trabalhos gerais sobre o período, porém, a maioria das 

pedras foi erguida em memória de pessoas que viveram, trabalharam e morreram em seu país. 

Dessa forma, para ele, o processo de cristianização parece ser um fator mais determinante 

para a disseminação das pedras rúnicas, já que elas refletem a transição dos costumes 

funerários pagãos para os cristãos. 



151 

 

Os rituais associados ao sepultamento não são apenas em homenagem aos mortos, mas 

também um meio de demonstrar a riqueza e o status dos sobreviventes. Este fato pode ser 

comprovado, na riqueza dos objetos achados juntos aos corpos, nos casos de inumação e na 

construção das pedras rúnicas, nos casos dos monumentos, por exemplo. Segundo Sawyer 

(2000) nesse período de transição, os novos costumes cristãos e o enterro simples foram 

percebidos como uma enorme ruptura com os antigos rituais, e antes que igrejas e cemitérios 

se tornassem os locais naturais para memoriais, runas ostensivas em locais públicos eram uma 

forma de exibir status e riqueza. Ainda segundo ele, a distribuição e as características 

regionais das inscrições rúnicas podem refletir esse processo de conversão. Algumas foram 

erguidas durante um curto período (grande parte delas nas décadas anteriores e posteriores ao 

ano 1000), com números aproximados entre inscrições pagãs e cristãs58.  

 Ainda que a construção das pedras rúnicas fosse feita para suprir as necessidades 

religiosas e sociais em um período de transição, o hábito e a mudança dos costumes funerários 

tradicionais, não explicam, como um todo, a origem e a forma de distribuição das pedras, pois 

há regiões que possuem muitos monumentos rúnicos, enquanto outras localidades nas quais 

eles são escassos ou totalmente ausentes. Dessa forma, a distribuição pode sugerir que em 

algumas localidades não houve necessidade delas ou ainda as intenções pretendidas com as 

inscrições foram supridas de outra forma. 

Mais de 3.000 pedras rúnicas são conhecidas na Escandinávia, e a maioria delas foi 

feita nos séculos X e XI. Elas possuem diferentes tamanhos, formas e desenhos, mas o 

conteúdo das inscrições é muito uniforme, e em todos os lugares a língua é o escandinavo 

antigo (Sawyer, 2000). A maioria dessas “pedras rúnicas da Era Viking tardia”59 eram 

verticais, mas algumas são placas horizontais que cobriam sepulturas e são chamadas de 

“pedras reclinadas”. A maior parte dessas pedras rúnicas foram erguidas em Uppland, Suécia. 

O auge de construção delas varia de acordo com as localidades, além disso, há também 

variações regionais e cronológicas dos tipos, por exemplo, as pedras dinamarquesas e 

norueguesas em grande parte não possuem ornamentos apenas inscrições em fileiras e são 

datadas de antes das encontradas no leste da Suécia, que possuem inscrições dentro do corpo 

 
58 Para Sawyer (2000), as inscrições pagãs podem ter sido feitas como protestos políticos e religiosos 

durante a imposição da nova fé feita pelos reis locais. 
59 Datação cronológica dada pelo autor. 



152 

 

de serpentes60 além de outros tipos de decoração. Segundo Sawyer (2000), a homenagem aos 

mortos feitas em pedras rúnicas, era mais comum no leste da Suécia, onde mais de 1300 

pedras rúnicas foram encontradas.  

O início da distribuição das pedras começa ainda no século IV d.C., com inscrições 

rúnicas pertencentes a série de runas de 24 caracteres (futhark antigo)61, porém, poucas 

inscrições desse período são conhecidas pela dificuldade de leitura e entendimento do 

conteúdo. A distribuição das pedras nos permite observar as mudanças que ocorreram na 

língua, pois, em algumas localidades, como na Dinamarca, por exemplo, pode-se notar a 

ausência do futhark antigo, além de uma mudança na forma de escrita das runas62. Sawyer em 

seu trabalho “The Viking-age rune-stones: custom and commemoration in early medieval 

Scandinavia” de 2000, traz uma excelente tabela de distribuição das pedras rúnicas (no 

apêndice 1, p. 167). O auge do erguimento das pedras se deu por volta de 950 d.C., em 

localidades como, Dinamarca, Noruega e sul da Suécia. Esse costume durou cerca de 80 anos 

enquanto em outras localidades o costume vai durar até o início do século XII.  

Segundo Sawyer (2000), há uma uniformidade nas inscrições das pedras tardias da Era 

Viking, o que permite dizer que o ato de erguer essas pedras era um costume. Ainda segundo 

ele, as fórmulas de escrita são semelhantes, havendo poucas exceções, com a frase básica 

“fulano ergueu esta pedra em memória de sicrano”, onde a maioria especifica o parentesco 

entre o padrinho63 e o falecido e, além disso, possuem alguns detalhes que fornecem o título64 

do falecido ou outras informações familiares. Importante explicitar que, de forma majoritária, 

as pedras rúnicas foram erguidas para homenagear homens65, apenas poucas fazem menções a 

mulheres e quando as fazem são de forma posterior aos homens. Para Andrén (2013), pode ter 

existido maneiras específicas de lembrar, baseadas em gênero, na Era Viking.  

 
60 Em português há um excelente trabalho que trata do simbolismo das serpentes nas pedras rúnicas: A 

guardiã dos mortos: um estudo do simbolismo religioso da serpente em monumentos da Era Viking 

(sécs. VIII-XI), de Leandro Vilar Oliveira de 2020. 
61 Segundo Sawyer (2000), a escrita era empregada em toda a região germânica. 
62 As runas teriam sido simplificadas e reduzidas de 24 para 16, além de uma mudança na forma de 

escrita, resultando em runas de “galho longo” e “galho curto”. 
63 A figura do padrinho seria o patrocinador financeiro da construção da estela e ele teria parentesco 

com o homenageado.  
64 Há principalmente os temos, “thegn”, “dreng”. A significação desses termos gerou bastante debate, 

mas sem um consenso sobre ele. 
65 92,3% de todas as pedras foram erguidas exclusivamente em memória de homens, 4,2% 

exclusivamente em memória de mulheres e quase 3,5% em memória de homens e mulheres (Sawyer, 

2000). 



153 

 

A distribuição das pedras rúnicas, como dito anteriormente, não se dá de forma 

uniforme e acabamos vendo que algumas localidades possuem mais exemplares que outras, 

por exemplo, Uppland concentra quase metade das pedras suecas, enquanto a outra metade 

está nas províncias de Södermanland, Östergötland, Västergötland e Småland. Importante 

frisar que as letras que iniciam a classificação das pedras derivam geralmente da primeira e da 

segunda letra da localidade onde foram encontradas. Sawyer (2000) atenta para o fato de a 

distribuição original das pedras ser semelhante à atual, fato este corroborado pelo fato de 

novas descobertas acontecerem quase sempre em locais que já possuíam esses monumentos 

anteriormente. Ele aponta ainda o fato de que a distribuição atual pode refletir a distribuição 

que ocorreu nos séculos X e XI, porém, isso não exclui a retirada das pedras de seus locais 

originais para que fossem levadas até outros lugares para a construção de igrejas, por 

exemplo. Grande parte das pedras estão nas estruturas de igrejas (como mostrado na imagem 

abaixo) ou em cemitérios, porém, a utilização delas nessas localidades não se dava pela 

escassez de materiais para construção, mas sim por razões simbólicas66. 

 

Figura 62: Planta de pedras rúnicas colocadas como fundamentos para os pilares do presbitério da 

catedral gótica em Uppsala. 

Fonte: Andrén, 2013, p.276. 

 
66 Os pesquisadores divergem quanto à essas razões, alguns defendem que elas ficavam originalmente 

nos locais onde as igrejas foram construídas, enquanto outros defendem que esta poderia ser uma 

forma de homenagem aos primeiros convertidos à nova fé e que desempenharam um papel importante 

no processo de cristianização. 



154 

 

Poucas inscrições podem ser datadas historicamente, e mesmo assim apenas 

aproximadamente, entretanto, as inscrições que são historicamente datadas podem conter 

informações que as conectam a outras, de modo que uma cronologia relativa é possível para 

muitas outras. Em alguns casos, o nome do escritor rúnico pode servir como um elo, em 

outros casos, um elo é fornecido por referências a eventos ou pessoas comuns a duas ou mais 

pedras (Sawyer, 2000). De uma forma geral, a maioria das inscrições é datada tendo como 

base a tipologia e para isso, o pesquisador deve olhar para as características do conteúdo (do 

texto e do ornamento), da linguagem e do desenho da inscrição (em fileiras, faixas ou 

serpentes). Quanto ao conteúdo, não é possível datar pedras rúnicas por características cristãs 

ou pagãs, pois muitos monumentos não possuem nenhuma das características.  

A cronologia das pedras rúnicas ainda gera debates entre os pesquisadores, dentre as 

criadas, podemos destacar as que usaram a língua e a ortografia como guias, porém, se 

firmaram de forma confiável, há ainda as que se baseiam nas variações regionais e nas formas 

estilísticas que podem ser discernidas (forma e ornamento). Além dessas, a cronologia criada 

pela arqueóloga Anne-Söfie Gräslund67, que se concentrou na análise estilística das serpentes 

(criando 5 perfis) é utilizada por alguns pesquisadores como datação. Abaixo a cronologia 

criada por ela.  

 
67 Na datação proposta por ela, em perfis, o perfil 1 e 2 estão intimamente ligados ao estilo Ringerike 

e os perfis 3, 4 e 5 estão intimamente ligados ao estilo Urnes (ambos os estilos foram tratados na 

introdução).  



155 

 

 

Figura 63: Perfis de serpentes de Anne-Söfie Gräslund. 

Fonte: Sawyer, 2000, p.33 

 

4.2 PEDRAS RÚNICAS: QUESTÕES DE ANÁLISE  

 

 Segundo Lund (2020), erguer as pedras era um ato de comemoração e a forma como 

as inscrições foram feitas podem fornecer critérios de categorização. Como a inscrição 



156 

 

normalmente inclui o nome do falecido e de quem a ergueu, as inscrições nas pedras podem 

fornecer as maneiras pelas quais vivos e falecidos eram categorizados e localizados 

espacialmente, dessa forma, podemos conhecer as tradições das formas como eram escritas 

antes e após a conversão. A função da construção dessas pedras, geraram alguns debates entre 

os pesquisadores, levando alguns a tratarem esse ato como um meio de comemoração, outros 

a tratarem esse ato com uma forma de declarar herança e propriedade e outros as viam como 

inscrições memoriais. Esta função é muito discutida no que diz respeito aos usos desses 

materiais nas pesquisas, aqui estamos entendendo-as como um meio de comemoração. 

Objetos e estruturas por terem uma durabilidade maior do que os seres humanos, tem 

um potencial maior de funcionar como parte de processos comemorativos. Artefatos 

pequenos, monumentos e outros objetos que não circulavam fisicamente têm essa capacidade, 

nesse sentido, as pedras rúnicas foram criadas como locais de comemoração, na maioria das 

vezes para os falecidos, mas também tiveram funções sociais adicionais. Elas seriam 

exemplos do forte foco da Era Viking em se relacionar e revitalizar o passado, quando estas 

foram criadas já no período de transição para o Cristianismo. Para Lund (2020), as inscrições 

nas pedras apontam aspectos relacionais, ou seja, as runas presentes poderiam ser entendidas 

como expressões das relações sociais entre os vivos, os falecidos e os lugares na Escandinávia 

pagã e cristã.  

As inscrições e a localização das pedras rúnicas, indicam que havia uma necessidade 

de criar memória na Escandinávia da Era Viking. Segundo Andrén (2013): 

“A memória desempenhou claramente um papel importante na antiga sociedade 

escandinava, expressado de forma mais evidente nas aproximadamente 2.300 pedras 

rúnicas erguidas entre meados do século X e o início do século XII. Todos esses 

monumentos eram memoriais de uma ou mais pessoas falecidas, frequentemente 

comemorando seus feitos e formas de morte. Os patrocinadores dos monumentos e 

suas relações com os mortos são sempre mencionados nos textos rúnicos, e às vezes 

as relações com outras pessoas também são mencionadas (p. 267).”68 

 

Para ele, do ponto de vista arqueológico, as pedras rúnicas mostram claramente que a 

memória era importante na Escandinávia. Tendo em vista este aspecto, podemos observar que 

as pedras rúnicas são frequentemente localizadas em relação a cemitérios, e as várias 

inscrições afirmam que elas foram erguidas com o propósito de homenagear os falecidos e 

lembrar quem as ergueu. Os atos de erguê-las eram comemorações de relações sociais, em 

particular, relações sociais entre os vivos e os que morreram. Assim, as pedras rúnicas podem 

 
68 Tradução nossa. 



157 

 

ter sido erguidas para criar memória, mas seu resultado foi muito mais amplo, pois não eram 

meramente ideias mentais, mas objetos materiais que afetavam os humanos que se envolviam 

com elas (Lund, 2020). A interação entre o observador e as pedras, pode ter variado 

dependendo se o observador ou leitor da pedra rúnica era alfabetizado ou não, tendo em vista 

que o processo de leitura das runas também incluía um movimento corporal do leitor, 

dependendo de onde a inscrição estava na pedra, sendo esse envolvimento também 

relacionado à sua localização na paisagem.  

Os detalhes individuais das inscrições rúnicas são importantes no que tange à 

interpretação delas. A formulação das inscrições feitas, de forma simples e comum, transmite 

informações importantes como, por exemplo, a possessão em relação à herança e ainda a 

forma como a inscrição foi feita formulada, podendo mostrar as circunstâncias familiares 

daqueles que foram homenageados. De uma forma geral, as inscrições rúnicas indicariam os 

direitos de propriedade por herança. Embora uma análise completa de cada inscrição seja 

necessária para um melhor conhecimento dos costumes escandinavos de herança, o padrão de 

patrocínio mostra quem controlava a propriedade, seja herdada ou adquirida de alguma outra 

forma.  

A maioria das inscrições é identificada pelos números atribuídos a elas nas edições 

padrão (DR, NIyR, SRI69), as inscrições não incluídas nessas edições (novos achados e 

achados perdidos que já foram recuperados), é costume referir-se ao seu número de arquivo 

ou às publicações em que foram relatadas. Todas as inscrições são identificadas por meio de 

um número precedido por um código que indica o país ou província de origem. Além dessas 

identificações, há outras variáveis, nas quais as pedras estão agrupadas, como pelos 

ornamentos (cruz, arte e figuras), por exemplo. Na presente pesquisa os ornamentos de cruz se 

mostram importantes por aparecerem nas pedras analisadas. Cruzes cristãs são encontradas 

em 47% das pedras, sendo mais frequentes em Uppland (59%) e menos frequentemente na 

Noruega (21%) e Dinamarca (11%). No geral, 10% das pedras (mas nenhuma em Bornholm) 

apresentam outros tipos de ornamentos pictóricos, por exemplo, navios, máscaras e animais e, 

às vezes, estes são combinados com uma cruz (Sawyer, 2000). Abaixo as representações dos 

tipos de cruzes encontradas nas pedras rúnicas:  

 
69 DR Danmarks runeindskrifter, ed.  L. Jacobsen e E. Moltke, 2 vols.  (Copenhague, 1941-2); NlyR 

Norges Innskrifter com yngre runer, ed.  M. Olsen e A. Liestøl, 5 vols.  (Oslo, 1941-60; SRI Sveriges 

runinskrifter, pub. por Kungliga Vitterhets Historie och Antikvitetsakademien (Estocolmo, 1900-). 

Novas descobertas suecas e novas interpretações são publicadas anualmente no periódico Fornvännen 

(Sawyer, 200). 



158 

 

 

Figura 64: Tipos de cruzes. 

Fonte Sawyer, 2000, p. 194. 

 

A presença de cruzes em algumas pedras rúnicas, demostra que foram construídas em 

um período de transição, no qual a nova fé buscava suplantar as tradições antigas, 

ressignificando alguns motivos pagãos, por exemplo. Embora muitos estudiosos concordem 



159 

 

que a maioria das pedras rúnicas são monumentos cristãos, há divergências sobre o número 

que pode ser considerado pagão, principalmente devido à interpretação problemática de 

algumas representações de mitos pagãos e fórmulas aparentemente pagãs. Alguns motivos 

pagãos foram adotados pelos cristãos e reinterpretados (Sawyer, 2000). Nesse sentido, ainda 

que a maioria das pedras rúnicas dos séculos X e XI sejam monumentos cristãos, algumas 

podem ser interpretadas como expressão de crença pagã ou da incerteza (algumas inscrições 

ilustram a transição do pensamento pagão para o cristão). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



160 

 

5.1 U678 SKOKLOSTER KYRKA 

 

 

Figura 65: U678 Skokloster kyrka.  

Fonte:https://app.raa.se/open/arkivsok/document?uri=https:%2F%2Fpub.raa.se%2Fdokumentation

%2F778154c0-8dd6-44df-a586-6f35a0d343b5  

 

https://app.raa.se/open/arkivsok/document?uri=https:%2F%2Fpub.raa.se%2Fdokumentation%2F778154c0-8dd6-44df-a586-6f35a0d343b5
https://app.raa.se/open/arkivsok/document?uri=https:%2F%2Fpub.raa.se%2Fdokumentation%2F778154c0-8dd6-44df-a586-6f35a0d343b5


161 

 

 

                  Figura 66: U678 Skokloster kyrka.  

                Fonte: https://digitaltmuseum.se/011013955725/skoklosterstenen-skokloster-socken-uppland-1979  

https://digitaltmuseum.se/011013955725/skoklosterstenen-skokloster-socken-uppland-1979


162 

 

 

                     Figura 67: Esquema completo da U678 Skokloster kyrka mostra ambos os lados.  

Fonte:https://app.raa.se/open/arkivsok/document?uri=https:%2F%2Fpub.raa.se%2Fdokumentation%2Fcf3cb1

7f-ed49-4ee3-afbd-dab2c206f845  

https://app.raa.se/open/arkivsok/document?uri=https:%2F%2Fpub.raa.se%2Fdokumentation%2Fcf3cb17f-ed49-4ee3-afbd-dab2c206f845
https://app.raa.se/open/arkivsok/document?uri=https:%2F%2Fpub.raa.se%2Fdokumentation%2Fcf3cb17f-ed49-4ee3-afbd-dab2c206f845


163 

 

A U678 Skokloster kyrka é uma pedra muito interessante no que diz respeito às 

figurações que são observadas juntas. Inicialmente teria feito parte da parte interna de uma 

igreja em Skokloster e posteriormente teria sido movida para um local atrás da igreja. 

Diferente das outras pedras aqui trabalhadas, esta possui a assinatura de quem esculpiu as 

runas, o que poderia dar uma datação aproximada dela. Segundo Sawyer (2000), assinaturas 

são encontradas em 13% das inscrições, sendo mais frequentes em Uppland (18%) e em 

Södermanland (11%), mas relativamente raramente no restante da Escandinávia. Escultores 

rúnicos profissionais eram aparentemente mais comuns no final do século XI. 

 A pedra é decorada em ambos os lados, contendo em um dos lados uma inscrição 

rúnica, que, diferente das outras presentes nesta pesquisa, não possui a inscrição dentro do que 

pode ser entendido com uma serpente, ou seja, não está em um “movimento serpentiforme”, 

aqui, ela apresenta uma configuração reta e retangular. Em ambos os lados há a figura de um 

cavaleiro portando uma lança que parece parcialmente aos cavaleiros vistos nas placas de 

elmo do Período Vendel ou Valsgärde, trabalhadas no capítulo 2. Uma questão levantada em 

torno dessa pedra, seria se as figuras dos cavaleiros não se encaixariam na produção feita por 

Fótr, e nesse caso, ele teria reaproveitado a pedra e adicionado as runas, a cruz (do tipo St. 

George com braços desconectados. Ver figura 64) e o que parece ser um nó ou uma máscara 

de um homem.  

Segundo o Rundata a inscrição seria:  

 

Transliteração do texto 

antuitr × auk × kulaifr × auk × kunar × auk × haursi × auk × rulaifR × litu [×] 

rai(s)[a] × s(t)[ain × a](t) × þorþ × faþur × sin fotr × hiuk × runaR 

 

Tradução em inglês 

Andvéttr and Gulleifr and Gunnarr and Haursi and Hróðleifr had the stone 

raised in memory of Þórðr, their father. Fótr cut the runes. 

 

Outras pedras rúnicas com uma máscara semelhante acima do motivo de cruz incluem 

inscrições, estão representadas abaixo (Sö 86 em Åby, Sö 112 em Kolunda, Sö 367 em Släbro 

e U 1034 em Tensta). Outras inscrições com máscaras faciais incluem DR 62 em Sjelle, DR 



164 

 

81 em Skern, DR 314 em Lund, Vg 106 em Lassegården, Sö 167 em Landshammar, U 508 

em Gillberga, U 670 em Rölunda, U 824 em Örsundsbro e U 1150 em Björklinge, e na Pedra 

Sjellebro.  

 

  

                Figura 68: U1034 Tensta kyrka.  

               Fonte: https://pub.raa.se/dokumentation/489c30c1-a43a-4324-8bf2-2d96a6041ab0  

https://pub.raa.se/dokumentation/489c30c1-a43a-4324-8bf2-2d96a6041ab0


165 

 

 

                 Figura 69:Runsten Sö 112.  

Fonte:https://app.raa.se/open/arkivsok/document?uri=https:%2F%2Fpub.raa.se%2Fdokumentation%2Ff623b8

c8-b69b-4bf7-aa8d-39bb700031a8  

https://app.raa.se/open/arkivsok/document?uri=https:%2F%2Fpub.raa.se%2Fdokumentation%2Ff623b8c8-b69b-4bf7-aa8d-39bb700031a8
https://app.raa.se/open/arkivsok/document?uri=https:%2F%2Fpub.raa.se%2Fdokumentation%2Ff623b8c8-b69b-4bf7-aa8d-39bb700031a8


166 

 

  

                 Figura 70: Sö 86. 

                Fonte: https://sokisamlingar.sormlandsmuseum.se/objects/c24-363372/ 

 

 

                Figura 71:SLM D1-152 – Runsten i Släbro, Nyköping. 

               Fonte: https://sokisamlingar.sormlandsmuseum.se/objects/c24-406749/ 

 

https://sokisamlingar.sormlandsmuseum.se/objects/c24-363372/
https://sokisamlingar.sormlandsmuseum.se/objects/c24-406749/


167 

 

As pedras rúnicas possuem runas em três estilos de arte: Mammen, Ringerike e Urnes 

(cada design está descrito de forma detalhada na introdução). A U678 Skokloster Kyrka, nas 

figurações do cavaleiro, apresenta o estilo Urne. Segundo Bertelsen (2014), as imagens nas 

pedras eram desenhos escandinavos em desenvolvimento contínuo, transmitindo, antes de 

tudo, o Cristianismo, porém, além de representarem a nova fé, elas também são mecanismos 

de preservação das tradições antigas, como homenagear o falecido. Na U678, além de ser um 

homem, podemos inferir que pertencia a elite e muito provavelmente era alguém ligado às 

atividades guerreiras pela escolha das figuras para a decoração. E se por um lado os 

escandinavos acreditavam que os guerreiros iriam para o Valhalla, como recompensa por uma 

vida dedicada à marcialidade, a presença da cruz em algumas pedras, indicava a disseminação 

da fé cristã na ressurreição e na vida eterna. 

Tendo em vista a crença em uma nova fé, podemos observar a presença da cruz (tipos 

expostos na figura 64). No que tange a elas, o tipo mais comum de cruz em pedras rúnicas 

ilustradas é a cruz grega, com barras igualmente longas. Em seguida, vem a cruz latina, com 

uma barra vertical mais longa, cortada acima do ponto médio por uma barra horizontal mais 

curta. A cruz tau, em forma da letra grega T, também pode ser vista. Segundo Bertelsen 

(2014), a cruz pode aparecer como uma cruz simples (sem nenhuma elaboração), mas também 

pode aparecer como uma cruz de serpente (serpente e cruz como sendo um), uma cruz em 

anel (cruz e círculo/anel juntos), uma cruz da árvore da vida (simbolismo da vegetação e cruz) 

ou uma cruz em anel da árvore da vida (simbolismo de vegetação, cruz e círculo/anel). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



168 

 

5.2 VG 56 KÄLLBY, KÄLLBYÅS 

 

 

Figura 72: Vg56 Källby, Källbyås, detalhe da figuração. 

Fonte:https://app.raa.se/open/arkivsok/document?uri=https:%2F%2Fpub.raa.se%2Fdokumentation%2

F2f4d3079-aeed-4c0d-a4c0-3a96baa4f542  

https://app.raa.se/open/arkivsok/document?uri=https:%2F%2Fpub.raa.se%2Fdokumentation%2F2f4d3079-aeed-4c0d-a4c0-3a96baa4f542
https://app.raa.se/open/arkivsok/document?uri=https:%2F%2Fpub.raa.se%2Fdokumentation%2F2f4d3079-aeed-4c0d-a4c0-3a96baa4f542


169 

 

 

Figura 73: Vg56 Källby, Källbyås. 

Fonte:Arkivsök:https://app.raa.se/open/arkivsok/document?uri=https:%2F%2Fpub.raa.se%2Fdokume

ntation%2F7ee3fb26-6a02-4a6d-9fc0-24c56db70473  

 

https://app.raa.se/open/arkivsok/document?uri=https:%2F%2Fpub.raa.se%2Fdokumentation%2F7ee3fb26-6a02-4a6d-9fc0-24c56db70473
https://app.raa.se/open/arkivsok/document?uri=https:%2F%2Fpub.raa.se%2Fdokumentation%2F7ee3fb26-6a02-4a6d-9fc0-24c56db70473


170 

 

As Pedras Rúnicas de Källby são duas pedras rúnicas memoriais da Era Viking 

localizadas em Källby, condado de Västergötland, Suécia. A pedra estava originalmente 

localizada em Skavums e foi movida para sua localização atual, do outro lado da estrada da 

pedra Vg 55 em 1669. Foi relatada, no século XVII, pelo Antiquário Nacional Hadorph como 

tendo sido movida da paróquia de Skälvum, vila de Skälvum em Kinnekulle, onde 

supostamente estava perto da igreja. Na ocasião em que foi movida, foi usada como ponte 

sobre um riacho local. No Rundata, a Inscrição Rúnica 56 ou Vg56 é inscrita no novo futhark 

esculpido em duas faixas de texto na borda direita da pedra. Feita de arenito, ela possui 3,1 

metros de altura e representa uma figura que é interpretada como um homem segurando um 

bastão ou uma das pontas de um grande cinto. Uma das sugestões de intepretação da figura, 

seria que ela representaria um homem ou um xamã realizando um ritual. Essa interpretação se 

baseia principalmente na inscrição rúnica, descrita abaixo, que está contida na pedra: 

Transliteração das runas em caracteres latinos: 

 

stur-akʀ + sati + stin + þasi + (i)ftiʀ + kaur + faþur + sin 

stur-akR + sati + stin + þasi + (i)ftiR + kaur + faþur + sin 

 

Transcrição para o nórdico antigo: 

 

Styr[l]akʀ/Styr[l]augr satti stæin þannsi æftiʀ <kaur>, faður sinn. 

“Stýrjaki (?) setti stein þenna eptir “<kaur>, fôður sinn. 

 

Tradução em inglês: 

 

Styrlakr/Styrlaugr placed this stone in memory of <kaur>, his father. 

Styrlakr/Styrlaugr colocou esta pedra em memória de <kaur>, seu pai. 

 

Segundo o texto rúnico, a pedra foi erguida por um homem chamado Styrlakr ou 

Styrlaugr em memória de seu pai, que se chamava Kaur ou Kar. Esse sufixo geralmente é 



171 

 

combinado ao nome de Óðinn em algumas inscrições, formando Odinkar, e aparece em uma 

possível referência a um iniciado no culto odínico, nos nomes das inscrições em DR 4 em 

Hedeby, DR 81 em Skjern, DR 133 em Skivum e DR 239 em Gørlev. O texto em Vg 73, em 

Synnerby, menciona um homem chamado Kar, cujo pai tem um nome que significa que ele 

pode ter sido um sacerdote ou chefe com deveres religiosos.  

Segundo Nordgren (2004), existem quatro pedras rúnicas na Dinamarca onde o nome 

udinkår ou odinkåur é mencionado, há também uma na Suécia e uma na Noruega. O nome é 

lido na tradução, letra por letra, Oþinkar ou Oþinkaur, que traduzido para a linguagem 

moderna, o nome soa Odinkar70. A combinação entre nomes masculinos e femininos com 

nomes de divindades seria bastante comum, mas não no que diz respeito a Óðinn. Nesse 

sentido, as pessoas que usariam essa combinação teriam uma ascendência real ou teriam uma 

alta posição social. De maneira geral, a utilização dessa combinação fortalece ainda mais a 

premissa de que o culto odínico estava ligado às elites sociais. Sem dúvidas Oþin- é Óðinn, 

porém, o que —kaur ou—kar significaria foi questionado pelos pesquisadores. A palavra 

kaur/kar significa, ‘mecha de cabelo’, ‘cabelo cacheado’ e geralmente pode ser traduzida 

como ‘a pessoa com o cabelo longo e cacheado sendo iniciada/consagrada ao deus’. Quando 

combinado com o nome do deus, significaria ‘o homem com o cabelo-Óðinn’ (Nordgren, 

2004).  

Em outras pedras, sempre que Odinkar ou kaur é mencionado, ela está relacionada a 

homens que faziam parte da elite, além de estarem ligadas a rituais de iniciação, ainda que, 

em algumas, o nome venha acompanhado de uma inscrição mágica para proteção71. Outra 

pedra rúnica, VG 73, na paróquia de Synnerby, em Västergötland, a uma curta distância de 

Källby, possui outra inscrição com o termo KarR e uma referência ao termo Kari (inscrição 

abaixo). O nome masculino KarR não é tão comum quanto a forma fraca correspondente 

Kari, que parece ter tido uma disseminação maior na Islândia. 

 

Inscrição pedra rúnica VG 73 

VG 73 × karR × auk × kali × reistu × stin × þensi × eftiR × ueurþ : faþur × 

sin * muk * uþan * þekn * 

 
70 A menção mais antiga a essa combinação data de 943 d.C. em conexão com a cristianização na 

Dinamarca (Nordgren, 2004). 
71 A pedra de Gørlev, possui a inscrição junto a uma fórmula mágica de proteção. 



172 

 

VG 73 “Kárr ok “Kali reistu stein þenna eptir “Véurð, fôður sinn, mjôk góðan þegn. 

Karr and Kali rose this stone after Véurð, their father, a very good tegn. 

 

Kárr, seria o adjetivo ‘cabelo cacheado’, já o nome Véurðr não é conhecido 

anteriormente, mas tanto a primeira quanto a segunda parte, são elementos de nomes 

conhecidos. Vé-…e urðr; o nome pode ser originalmente um apelativo entendido como 

‘guardião do lugar sagrado’. As inscrições, segundo Nordgren (2004), indicam que o nome 

Kaur e suas variantes podem estar conectadas com a consagração ou iniciação a uma 

divindade, provavelmente e principalmente o deus Óðinn. Ainda segundo ele, não era 

necessário ser um guerreiro, mas o homenageado também poderia ser sacerdote ou ainda um 

dançarino xamânico. Nesse monumento, a ligação com o deus Óðinn está presente 

principalmente na inscrição rúnica, haja vista que a representação da figuração não está 

completa, ainda que alguns pesquisadores defendam que seja a figura de um homem vestido 

em pele (de um animal) e a curta vista em plano lateral, possa se assemelhar às máscaras 

vistas durante a Era Viking, que são creditadas ao referido deus. Dessa forma, as inscrições 

indicam que havia uma tradição ou costume de consagração a Óðinn dentro de um culto 

guerreiro, e olhando para a VG 56 Källby, se aceitarmos que Kaur, o pai, significa aquele com 

o cabelo consagrado, então, ele seria aquele que está sendo iniciado para uma divindade, 

sendo provavelmente Óðinn essa divindade. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



173 

 

5.3 ÖG 181 LEDBERG 

 

 

Figura 74: Ög 181 lado A. 

Fonte:https://app.raa.se/open/arkivsok/document?uri=https:%2F%2Fpub.raa.se%2Fdokumentation

%2F42fc7a8f-b9fd-43ca-9ff1-b66c5af2a72f  

 

https://app.raa.se/open/arkivsok/document?uri=https:%2F%2Fpub.raa.se%2Fdokumentation%2F42fc7a8f-b9fd-43ca-9ff1-b66c5af2a72f
https://app.raa.se/open/arkivsok/document?uri=https:%2F%2Fpub.raa.se%2Fdokumentation%2F42fc7a8f-b9fd-43ca-9ff1-b66c5af2a72f


174 

 

 

Figura 75: Ög181 Ledberg Face Oeste.  

Fonte:https://app.raa.se/open/arkivsok/document?uri=https:%2F%2Fpub.raa.se%2Fdokumentation

%2Fe68474f7-df96-4b03-91c6-e4795c7512c4  

 

 

 

 

 

https://app.raa.se/open/arkivsok/document?uri=https:%2F%2Fpub.raa.se%2Fdokumentation%2Fe68474f7-df96-4b03-91c6-e4795c7512c4
https://app.raa.se/open/arkivsok/document?uri=https:%2F%2Fpub.raa.se%2Fdokumentation%2Fe68474f7-df96-4b03-91c6-e4795c7512c4


175 

 

 

Figura 76: Ög181 Ledberg Lado B. 

Fonte:https://app.raa.se/open/arkivsok/document?uri=https:%2F%2Fpub.raa.se%2Fdokumentation

%2F2f6ef475-201d-408a-8f16-f0180bbe9c44  

 

A Ög181 Ledberg, também conhecida como pedras de Ledbergsstenen, é feita de 

granito e tem 2,87 cm de altura, 55–95 cm de largura e 40 cm de espessura. Hoje, estão do 

lado norte da igreja de Ledberg, na paróquia de Ledbergs, município de Linköping, em 

Östergötland, Suécia. Sua localização original não é conhecida, mas no século XVII ela foi 

https://app.raa.se/open/arkivsok/document?uri=https:%2F%2Fpub.raa.se%2Fdokumentation%2F2f6ef475-201d-408a-8f16-f0180bbe9c44
https://app.raa.se/open/arkivsok/document?uri=https:%2F%2Fpub.raa.se%2Fdokumentation%2F2f6ef475-201d-408a-8f16-f0180bbe9c44


176 

 

adicionada à parede da sacristia na antiga igreja românica do século XII de Ledberg com o 

lado B voltado para fora. Em 1847, a igreja foi demolida. 

Os três lados das pedras possuem figurações. No lado estreito oriental, há uma cruz 

ornamentada, enquanto o lado ocidental não tem nenhum entalhe. O próprio texto rúnico está 

em ambos os lados (A e B) além de possuir representações de homens, quadrúpedes e um 

navio. O texto, que está danificado em alguns lugares, começa no lado A, que fica de frente 

para a Igreja de Ledberg, e continua no lado norte, lado B. 

 

Transliteração do texto rúnico (segundo o Rundata) 

Lados e/ou variantes de leitura: 

§A (b)isi · sati : st[(n)] : þisi : iftiR : þurkut : u----þi : faþur 

§B : sin : uk : þu : kuna : baþi : þmk:iii:sss:ttt:iii:l[(l)]l : 

 

Tradução para o inglês: 

Sides or/and reading variants: 

§A Bisi placed this stone in memory of Þorgautr ... his father. 

§B And Gunna, both. Thistle, mistletoe, casket. 

 

A pedra rúnica foi erguida, como afirma o texto, por Bisi e Gunna em memória de 

Þorgautr. Bisi era filho de Þorgautr, mas não está claro se Gunna era esposa de Þorgautr ou 

Bisi, ou filha de Þorgautr. Essa primeira parte da inscrição (lado A) não tem muitos 

problemas de interpretação, embora não tenha sido possível decifrar o que está escrito logo 

após o nome de Þorgautr. A escrita no final do texto rúnico (lado B) tem alguns problemas de 

interpretação, o que gera debates entre os pesquisadores. Alguns defendem que seria a menção 

ao local onde Þorgautr morreu, o que levou a interpretação de que, as figuras masculinas, que 

estão no lado A, seriam Þorgautr no campo de batalha. A pedra também apresenta uma cruz, 

que a ligaria ao Cristianismo e o lado B uma inscrição, que, ainda que seja de difícil 

interpretação, é vista como sendo uma fórmula, um feitiço. A fórmula rimada “cardo, visco”, 

ocorre em várias formas por toda a Suécia, Dinamarca, Noruega e Islândia. Geralmente ocorre 

em uma sequência rúnica enigmática que requer algum tipo de embaralhamento dos 



177 

 

caracteres rúnicos para torná-los legíveis. Na Ög 181, após o texto memorial, vem a sequência 

rúnica enigmática: 

þmk iii sss ttt iii III 

ou seja, þistill, mistil, kistill. 

“Cardo, visco, kistill” 

 

Uma versão não codificada dessa fórmula, está rabiscada na parede da igreja de 

madeira de Borgund, na Noruega. Outras versões malfeitas da fórmula, provavelmente podem 

ser identificadas em outras inscrições norueguesas. Uma versão da mesma fórmula, ainda 

escrita em runas, é encontrada até mesmo em um conto islandês, a Saga de Bosi e Herraud. 

Segundo MacLeod; Mees (2006), o propósito original do feitiço “cardo, visco”, não é 

conhecido, mas, em função da natureza de sequências semelhantes e sua menção ao visco, o 

feitiço provavelmente se originou em algum tipo de conhecimento sobre ervas que se 

degenerou com o tempo em uma poderosa fórmula mágica. A fórmula provavelmente tinha 

um fundo ritual e pode ter sido usada em cultos públicos ou privados. 

 O visco também foi usado na arma responsável pela morte do deus nórdico Balder e 

era amplamente utilizado em rituais mágicos. O “visco do carvalho” é invocado de várias 

maneiras no folclore europeu, e continua a desempenhar um papel importante. Também 

encontramos a versão expandida e codificada da fórmula de “cardo e visco” em um bastão 

rúnico do século XIII ou XIV de Tønsberg, Noruega, onde aparece acompanhado de uma 

variedade de símbolos de boa sorte. A inscrição no bastão, parece ser obra de vários escultores 

diferentes, além disso, 'o cardo e o visco’ tinham propriedades sobrenaturais no folclore da 

Era Viking, mas não está claro o que significa “kistel”.  

Uma outra interpretação para as figurações contidas pedras, seria que elas retratariam 

cenas do Ragnarök, mas com o texto memorial padrão. Abaixo, em detalhe, o que seria a cena 

de Óðinn prestes a ser devorado pelo lobo Fenrir:  



178 

 

 

Figura 77: Ög181 Ledberg, detalhe lado B. 

Fonte:https://app.raa.se/open/arkivsok/document?uri=https:%2F%2Fpub.raa.se%2Fdokumentation

%2Fb91ffe12-85ea-471b-bd30-4bf8dc4e3bc4  

 

Seguindo as duas interpretações, podemos entender que a pedra faz referências ao 

Ragnarök, porém, também faz alusão à crença de que guerreiros caídos (e nesta pedra, o 

homenageado pode ter sido um dos escolhidos) que foram para o Valhalla lutariam ao lado de 

Óðinn no crepúsculo dos deuses, dessa forma, o lado A da pedra, pode ser interpretado como 

o caminho percorrido pela figura com armamentos desde a incursão, até a luta no Ragnarök. 

Aqui a figura quadrupede, em estilo Urne, é vista como um cão, e esse animal também é visto 

como um psicopombo, aquele que também faz a travessia dos mortos “para o outro lado”. A 

cruz que aparece na lateral, pode ser a representação da dualidade das pedras, sendo um 

monumento pagão e cristão ao mesmo tempo.  

https://app.raa.se/open/arkivsok/document?uri=https:%2F%2Fpub.raa.se%2Fdokumentation%2Fb91ffe12-85ea-471b-bd30-4bf8dc4e3bc4
https://app.raa.se/open/arkivsok/document?uri=https:%2F%2Fpub.raa.se%2Fdokumentation%2Fb91ffe12-85ea-471b-bd30-4bf8dc4e3bc4


179 

 

Segundo Hultgård (2011), a família que mandou erigir a Pedra Ledberg viveu um 

período de mudança religiosa, quando o cristianismo penetrou no sul da Suécia. A cruz 

desenhada no lado C, seria uma evidência, mas a fé herdada ainda estava viva e poderia 

inspirar a escolha das figurações e fórmulas, bem como a adoção de ideias pagãs, que em seu 

sentido básico, não se opunham aos ensinamentos cristãos. Ainda segundo ele, uma dessas 

ideias seria a batalha final, Ragnarök, o confronto entre o Bem e o Mal. A iconografia da 

Pedra Ledberg poderia, de fato, ser a representação esse mito. Após sua morte, Þorgautr 

poderia esperar se juntar ao anfitrião dos einherjar e lutar contra os ‘poderes do mal’ quando 

chegasse a hora. 



180 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

A religião sempre existiu na forma de ideias sobre poderes sobrenaturais que orientam 

a vida das pessoas. Ela pode ser vista como uma necessidade para algumas pessoas ou ainda 

um meio para justificar certos aspectos sociais para outras. A prática religiosa, ao mesmo 

tempo que permite a interação entre as pessoas e os poderes sobrenaturais, por meio de rituais 

e cultos, permite a interação entre as pessoas de uma mesma comunidade religiosa ou não. 

Não estamos querendo dizer aqui, que somente pessoas que praticam uma mesma religião se 

comunicam entre si, mas sim que as afinidades religiosas têm o poder de juntar as pessoas e 

até mesmo orientá-las para uma determinada direção. A prática religiosa, dessa forma, inclui 

cerimônias e rituais, e no caso das religiões tratadas por esta pesquisa, essas práticas se 

tornam difíceis de rastrear, mas, às vezes, essas ações deixaram alguns vestígios materiais, 

para que possamos entender como as sociedades antigas tratam os deuses, porém, em muitos 

casos, as práticas religiosas vão sobreviver apenas nas fontes literárias e estas fontes, em sua 

maioria possui o empecilho de serem fontes escritas em um período muito posterior e ainda 

conter, em maior ou menor grau, a visão daqueles que as escreveram. 

Para compreender a relação marcial entre Óðinn e seus guerreiros dedicados, 

buscamos os vestígios materiais, e de forma mais específica, os vestígios visuais dessa relação 

que sobreviveram por meio de representações em bracteatas, pedras rúnicas, estelas de 

Gotland e placas de elmos. No caso desses últimos resquícios, a relação seria ainda mais 

recuada no tempo, sendo então, uma relação com o deus Wodan, que com a evolução da 

religião vai resultar no culto ao deus Óðinn. Segundo Gräslund (2008), em pesquisas que 

envolvem a Era Viking, é sempre necessário usar todas as evidências disponíveis para obter 

uma imagem melhor. Nesse caso, a arqueologia se mostra de grande valia para a construção 

de pesquisas que utilizam os vestígios materiais como fonte, e podemos observar que alguns 

campos de pesquisa possuem uma atenção especial no que se refere ao interesse arqueológico. 

Os sacrifícios, que significam uma comunicação com os deuses e o mundo sobrenatural, 

ocorrências de locais de culto, e costumes funerários, indicando ideias do que aconteceu após 

a morte, e túmulos, possuem uma atenção especial. Não obstante, estes são os locais 

principais para se pesquisar na busca pela compreensão das religiões do passado.  

Nesse cenário, os artefatos também devem ser mencionados, pois alguns deles podem 

ser carregados de significados religiosos, e em se tratando das sociedades antigas, diversos 

objetos podem estar ligados às religiões. Além dos objetos móveis, no caso da presente 



181 

 

pesquisa, temos também os objetos imóveis, ilustrações regulares, que em algum grau 

preservaram as crenças sobre a morte, sacrifícios ou como as sociedades se relacionam com 

determinado deus. Aqui, por exemplo, temos as estelas de Gotland e as pedras rúnicas, sendo 

a iconografia nossa melhor forma de compreender essas religiões. Como dito ao longo do 

trabalho, ao contrário de hoje, que a religião é, em alguns momentos, separada da vida 

secular, nos períodos aqui trabalhados, ela era uma parte natural de todas as ocupações, sendo 

intrínseca a todos os âmbitos da vida das pessoas. Ainda que as Religiões Nórdicas Antigas 

não se configurem como um fenômeno estático, mas sim como uma religião dinâmica, esse 

aspecto dela era, em certa medida, ‘comum’ a todos que a praticavam. 

Olhando para as fontes aqui pesquisadas, podemos compreender que a imagem pode 

funcionar como um instrumento de comunicação entre as pessoas e como um meio de 

preservação das práticas religiosas do passado. Assim, tanto os símbolos quanto as imagens 

religiosas funcionam como um meio de identificar uma religião, representar os ritos e as 

práticas, por exemplo, como também podem funcionar como algo sagrado ou divino, que 

pode ser a manifestação de uma divindade, espírito ou outro ser sobrenatural, ou consistir em 

algo que foi consagrado para servir de oferenda ou sacrifício, dessa forma, a coisa em si 

torna-se um símbolo religioso e sagrado. Nesse sentido, podemos tomar as imagens e as 

fontes escritas, como um meio de preservação durável, em certa medida, já que a durabilidade 

dos materiais garante a sobrevivência dos registros deixados por corpos que não durarão tanto 

tempo. As imagens, então, seriam uma captura do passado, uma forma de preservação das 

crenças de culto marcial ligado ao deus Óðinn, sendo, desta forma, preservadas em objetos 

móveis e grandes monumentos. 

Imagens de guerra são onipresentes na religião, em vários momentos na história e na 

mitologia das tradições religiosas, guerras são mencionadas ou aconteceram. Em algumas 

mitologias são mencionadas guerras travadas entre deuses e outros seres e guerras onde os 

deuses estavam de um lado ou do outro entre os partícipes delas. Grande parte dos 

pesquisadores das religiões veem o papel da guerra nas tradições religiosas apenas a nível 

metafórico. Dessa forma, quando a religião é abertamente parte da guerra, geralmente seria a 

guerra que está usando a religião. Assim, segundo Juergensmeyer (2020), apenas raramente a 

religião se envolve na guerra de forma mais direta. 

A cultura material, e em particular os monumentos, podem funcionar como agentes 

mnemônicos para a memória coletiva de grupos sociais e a relação humana com a paisagem é 

uma experiência corporal. Além disso, a cultura material incorpora elementos particulares na 



182 

 

paisagem, ou seja, nesses processos, é a cultura material que traz a memória para um lugar 

(Lund, 2020). A memória nas culturas primitivas é geralmente considerada baseada na cultura 

oral, mas os arqueólogos têm enfatizado repetidamente a importância da cultura material 

como veículo da memória. A cultura oral nunca foi apenas oral, visto que as tradições orais 

geralmente se baseavam e interagiam com o mundo material ao redor, por exemplo, 

paisagens, monumentos, assentamentos e objetos. Também é importante enfatizar que 

existiam diferentes formas de memória. A importância dos objetos mostra que a cultura 

material era um veículo importante para a lembrança. Segundo Andrén (2013), a cultura oral 

não existe de forma única, isolada e por si só, mas estava inserida em referências a objetos, 

imagens, monumentos e lugares. 

Podemos entender a cultura material como a materialização das identidades sociais, 

políticas e religiosas da sociedade que as produziu. Sendo essa cultura material a 

representação por meio de imagens, das compreensões que as sociedades tinham sobre o 

mundo. As imagens nas estelas são especiais e características de Gotland, embora haja 

semelhanças formais com imagens contemporâneas da Escandinávia e das Ilhas Britânicas. 

Muitos motivos nas estelas gotlandesas ocorrem apenas uma ou duas vezes e não têm 

paralelos próximos, nem nas estelas gotlandesas nem em outros portadores de imagens 

contemporâneos. Uma questão enfrentada nessa pesquisa, foi a utilização das imagens em um 

primeiro plano e não de forma secundária ou de forma complementar às fontes escritas, já 

que, como foi discutido no capítulo 1, as imagens, as fontes materiais, são ‘mudas’ em um 

primeiro momento, sendo necessário um movimento maior para compreendê-las. A relação 

entre objetos, imagens e fontes escritas, pode ser, então, problemática por mostrar ausências 

ou diferenças entre o que está escrito e o que está representado. Ainda assim, as diferentes 

expressões humanas podem ser consideradas, dessa forma, como representações do passado, 

ou como analogias contemporâneas entre si. E, no âmbito da cultura material, ela teria a 

mesma capacidade de reproduzir o passado no presente, transmitir o conhecimento cultural de 

uma sociedade para outra da mesma forma que as fontes escritas, porém, nesse tipo de 

material as ressalvas e cuidados de interpretação são diferentes. 

Nos voltando para as fontes, aqui analisadas, as imagens nas estelas são usadas para 

ilustrar mitos e fenômenos culturais relacionados às Sagas Islandesas e para lançar luz sobre 

crenças e costumes religiosos que prevaleceram por um longo período sendo, então, 

consideradas não apenas como uma contraparte ilustrada das Sagas Islandesas, mas também 

como ilustrativas da poesia germânica medieval, funcionando como reflexo das versões 



183 

 

antigas e/ou locais das narrativas e lendas em questão. Dessa forma, elas forneceriam um 

importante corpo material para pesquisas com o foco religioso e cultural, porém, muitas 

pesquisas ainda podem e devem ser feitas, tendo em vista que as imagens das estelas podem 

gerar interpretações diferentes das feitas inicialmente, principalmente com o uso de novas 

técnicas de análise das imagens contidas nelas. Ainda assim, Kitzler Åhfeldt (2013), aponta 

duas qualidades masculinas para elas, sendo heroísmo e sabedoria, onde essas duas qualidades 

são partes importantes da honra masculina, onde essas imagens significariam a honra do 

homem morto e sua ligação com o deus Óðinn. 

Segundo Helmbrecht (2012), uma comunicação contínua entre os vivos e os mortos 

pode ter sido mantida pelas atividades rituais realizadas junto às estelas. As imagens nas 

estelas ajudariam as pessoas, que se reuniam nos locais onde elas estavam, a relembrar e 

reverbalizar histórias heroicas e mitológicas tradicionais, ou seja, seria um conhecimento 

importante que precisava ser recontado de geração em geração para não ser esquecido, o que 

reforça um caráter ‘pedagógico’, mas de preservação das noções sobre vida e morte dessa 

sociedade nesse período. Dessa forma, a utilização de imagens para preservação de histórias 

mitológicas e heroicas, nas estelas que estão conectadas ao passado e ao domínio dos mortos, 

se mostra como um jeito único e típico da Era Viking em Gotland. As estelas de Gotland 

podem, nesse sentido, serem interpretadas como expressões materiais sobreviventes de uma 

cultura material imagética do período na ilha de Gotland, além disso, se mostram como uma 

oportunidade única de aprender algo sobre o que eles entendiam acerca do Outro Mundo e o 

destino dos mortos, sendo possível, também a comparação das imagens ilustradas nas estelas 

com algumas fontes literárias sobreviventes. 

As análises da cultura material nessa pesquisa, mostraram diversas figurações 

incluindo símbolos que fazem referência, a uma ideologia tripartite, conforme explicitado no 

capítulo 3. Essa simbologia estava intrinsecamente ligada ao deus Óðinn ou relacionado ao 

seu culto. Segundo Main (2020), ao longo da Idade do Ferro e até o final da Era Viking, há 

uma simbologia tripartite, expressas em triquetras, triskelions e o valknut (presentes nos 

objetos aqui analisados), que é recorrente na arte, nos artefatos e nos costumes funerários, o 

que indicariam uma correlação com a morte e a vida após a morte, liminaridade, cosmologia, 

rituais ou destino. A partir dos símbolos presentes nos artefatos e monumentos e deles 

próprios, entendemos que eles foram utilizados principalmente entre as camadas 

aristocráticas, sugerindo alguma importância abrangente atribuída a eles pela elite. Dessa 

forma, o simbolismo tripartite em geral, seria um fenômeno exclusivamente aristocrático, 



184 

 

estando presente em várias tradições indo-europeias e, nos atendo ao recorte desta pesquisa, a 

sociedade e aos objetos aqui em foco, há uma clara associação com os números três e nove, 

usados frequentemente em contextos de sacralidade e morte e essa ideologia tripartite 

ocorrem em um contexto distintamente aristocrático. Sem dúvida, o deus mais associado ao 

simbolismo tripartido na mitologia nórdica é o deus Óðinn, o deus da elite.  

Os materiais que expressam a ideologia tripartite da elite na Idade do Ferro podem ser 

classificados em duas categorias: artefatos, incluindo joias, bracteatas, moedas, armas e 

objetos orgânicos e monumentos, estelas e pedras rúnicas. Os símbolos encontrados em 

artefatos e monumentos, indicam um quase monopólio da elite sobre tal simbolismo (Main, 

2020). As bracteatas eram importantes símbolos de status da elite e, tanto nas bracteatas 

quanto nas estelas, são encontrados motivos de figuração tripla, nas bracteatas, eles estão 

colocados próximos à figura quadrúpede, que geralmente é interpretada como um cavalo, e 

próximo à cabeça da figura humana representada nelas. E de forma semelhante, o valknut e a 

triquetra também estão em contextos associados a Óðinn. Segundo Main (2020), as bracteatas 

com esse simbolismo seriam uma outra manifestação da ideologia tripartite da elite, com 

conexões com o culto ao deus Óðinn e o Outro Mundo. 

No Período Vendel e na Era Viking, a combinação de imagens e objetos que os 

portavam não era arbitrária. A maioria das figurações estava atrelada a categorias específicas 

de objetos, o que indica que uma determinada figuração tinha funções específicas para o 

objeto que carregava a imagem e a função dessa imagem estava intimamente ligada ao objeto 

e seu significado. No caso das estelas, as imagens estavam conectadas ao propósito das pedras 

como monumentos públicos. Além de monumentos públicos eram mecanismos de 

preservação, memória e continuidade, da religião praticada durante o período e de uma cultura 

guerreira que acreditava em uma recompensa após grandes feitos guerreiros. Elas 

funcionariam, então, como uma ligação entre o passado e o presente, e o mundo dos vivos ao 

domínio dos mortos, sendo grandes e visíveis, elas estruturavam a paisagem cultural. Para 

esse propósito, foram escolhidos motivos da mitologia ou lendas heroicas bem conhecidas, 

eventos que se pensava terem ocorrido em um passado distante (Helmbrecht, 2012). No caso 

das pedras rúnicas, além da função memorialista de caráter familiar, as pedras rúnicas também 

possuíam uma função pública de salvaguardar a memória de membros de uma comunidade e, 

além dessas funções, segundo Oliveira (2022), as pedras rúnicas também tiveram uma função 

religiosa a nível simbólico. As pedras rúnicas, enquanto cultura material, podem mostrar os 

aspectos centrais das formas pelas quais os humanos interagiam fisicamente com elas e 



185 

 

usavam a materialidade das pedras para encontrar novas formas de entender as relações 

sociais entre os vivos e os falecidos em um período próximo à conversão ao cristianismo. 

As bracteatas enquanto um amuleto, não apenas dizem algo sobre as crenças religiosas 

de quem a usa, mas também fala sobre o status social e conceitos de ostentação aristocrática. 

Assim, elas podem ter múltiplos significados, se considerarmos as diversas razões pelas quais 

as pessoas as usaram, nas amplas áreas de espaço e época em que são encontradas. As 

bracteatas encontradas em tesouros no sul da Escandinávia, podem ter sido usadas de forma 

diferente dos exemplos descobertos em túmulos de mulheres na Inglaterra e no continente. 

Exemplares de diferentes inscrições podem ter sido usadas de diversas maneiras e por 

diversos subconjuntos da população. Elas, então, tinham múltiplos significados para aqueles 

que as usavam, não apenas religiosos, mas também sociais, como portadoras de status elevado 

e marcadores de idade e gênero.  

Como existem variações regionais de motivos preferidos, com alguns sendo usados 

apenas por um curto período, outros por muito mais tempo, podemos supor que os 

significados mudaram ao longo do tempo. Segundo Helmbrecht (2007/2008), as 

representações imagéticas, nessas sociedades orais, são uma forma especial de tradição, que 

não devem ser consideradas um corpus passivo de ilustrações referentes a conhecimentos e 

ideias já fixados na forma escrita. Nesse sentido, as bracteatas refletem as variações regionais 

de imagens e variações regionais em detalhes técnicos, também refletindo um mosaico das 

crenças e dos usos expressos em imagens e palavras. Ao mesmo tempo, as bracteatas, como 

categoria de achados e como imagens individuais, testemunharam contatos da elite, dentro e 

fora da Escandinávia. Além disso, as imagens sempre refletem uma parte da identidade de 

seus proprietários, ilustrando certos aspectos de como eles veem o mundo.  

A adoção e a troca de imagens são, de fato, uma forma de comunicação por meio de 

imagens, possuindo, essa comunicação, muitas características sociais, políticas e religiosas 

comuns. Como dito anteriormente, há um certo receio no que diz respeito ao uso de uma 

cultura material nos estudos de religião, o que faz com que grande parte dos estudos com foco 

em religião, acabem por colocar os objetos e coisas materiais, fora do seu campo habitual de 

investigação. Assim, os elementos não materiais da religiosidade, como experiências 

religiosas, crenças, doutrinas, história textual, mitologia etc., são o foco de grande parte das 

pesquisas. Quando usados em trabalhos, os aspectos, especificamente materiais, da religião 

são examinados sob o aspecto de arte religiosa ou ainda como simbolismo, sendo vistos, ainda 

de forma secundária.  



186 

 

Os monumentos adquirem, assim, usos e reusos de múltiplos trabalhos que lhes 

atribuem significados, interpretações e reinterpretações que tornam os artefatos arqueológicos, 

elementos para o entendimento dos aspectos materiais das religiões. Os artefatos 

arqueológicos se tornam, assim, auxiliadores da materialização da religião, sendo a relação 

entre objetos, imagens e fontes escritas, um caminho para se compreender as religiões 

praticadas no período aqui analisado. As diferentes expressões humanas, podem ser 

consideradas como várias representações do passado, ou como analogias contemporâneas 

entre si. Ao correlacioná-las ou contrastá-las entre si, novos tipos de contextos mais ou menos 

contraditórios podem ser construídos. E esses contextos serão únicos para a arqueologia 

histórica, e significativos acima de tudo dentro da situação espacial e temporal que é estudada. 

Apreendemos e compreendemos diversos aspectos sobre a crença em uma recompensa 

após morte, por parte dos guerreiros que morriam de forma heroica, nesta pesquisa. Essa 

crença estava intimamente ligada ao deus Óðinn, e sendo, esse culto, presente na cultura 

material que aqui foi utilizada como fonte. Ainda que alguns detalhes ou significações dessas 

imagens tenham sido suprimidas ou perdidas, ainda podemos ter uma visão das crenças e 

atitudes populares e da elite. Este estudo, dessa forma, buscou perceber como guerra e religião 

não são, necessariamente, dois campos antagônicos como geralmente é entendido, ou ainda 

que determinada religião promova a violência e o mal e outra não. O que se percebe é que a 

relação entre guerra e religião é antiga e foi variando ao longo da História e acabou sendo 

moldada por pensamentos internos e externos, por dogmas, crenças, ritos e até mesmo 

decisões pessoais de seus fiéis e representantes religiosos. Por outro lado, mesmo religiões 

ditas pacíficas apresentam seus momentos de violência que foram, de alguma forma, 

legitimadas pela crença. 

A pesquisa nos permitiu ainda compreender como a guerra estava atrelada, sobretudo, 

ao âmbito religioso por meio da cultura material. Pretendemos então, mostrar que objetos e 

monumentos podem contar parte, ou aspectos específicos das religiões e da cultura guerreira 

dessa sociedade, não sendo eles, ‘objetos soltos’, criados apenas como ilustração. Se 

mostrando, dessa forma, como uma importante fonte para os estudos de religião, cabendo a 

cada pesquisador, fazer as perguntas certas para que eles possam se comunicar. Sem dúvida, 

os objetos, artefatos e monumentos, são capazes de conter a religião e outros aspectos 

culturais da sociedade na qual foram feitos, sendo importante escolher qual o melhor método 

a ser utilizado para a leitura desses objetos, como exemplo, o método aqui aplicado se 



187 

 

mostrou eficaz para entendermos como esses artefatos e monumentos guardaram partes do 

culto odínico.  

 

 



188 

 

BIBLIOGRAFIA 

 

FONTES PRIMÁRIAS 

 

Bracteatas  

Bracteatas de Funen, Dinamarca (séculos V-VI) 

Bracteata de Vadstena, Suécia (século V)  

Seeland-II-C, Dinamarca (séculos V-VI) 

Bracteata de Vindelev, Dinamarca (século V) 

 

Estelas de Gotland  

Estela GP 21 Ardre Kyrka VIII, Gotland, Suécia, século IX.  

Estela GP 390 Stenkyrka Lillbjärs III, Gotland, Suécia.  

Estela GP0258 (Lärbro Tängelgårda I), Suécia, século VIII. 

Estela GP 253 Lärbro Stola Hammars I, Suécia, século VIII.  

 

Placas de elmos do Período Vendel  

Elmo de Torslünda (província de Öland, Suécia, século VII)  

Elmo de Sutton Hoo (Sutton Hoo, Inglaterra, século VII)  

Elmos do cemitério de Valsgärde (século VII- VIII) 

 

Pedras Rúnicas  

U678- Skoklosters. Uppland, Suécia. 

VG56 Källby, Källbyås. Suécia: Västergötland. 

Ög181. Ledberg, Östergötland, Suécia. 

 



189 

 

OBRAS DE REFERÊNCIA  

 

ANDREEF, Alexander. Gotlandic Picture Stone, hybridity and material culture. In: Cornell, 

Fredrik Fahlander (ed.): Archaeologies of social space and interaction. Cambridge: 

Cambridge Scholars Press. 2007, pp.242-258.  

ANDREEFF, Alexander; POTTER, Rich. Imaging picture stones: Comparative studies of 

rendering techniques. In: GOTARC Series A, Gothenburg Archaeological Studies, Vol. 5. 

Göteborg 2014. 

ANDRÉN, Anders 1993. Doors to other worlds: Scandinavian death rituals. In: Gotlandic 

perspectives, Journal of European Archaeology, Vol 1, pp33-56. 

ANDRÉN, Anders. Tracing Old Norse cosmology: the world tree, middle earth, and the 

sun from archaeological perspectives. Lund: Nordic Academic Press, 2014.  

ANDRÉN, Anders. A world of stone: warrior culture, hybridity, and Old Norse cosmology. In: 

ANDRÉN, Anders; JENNBERT, Kristina; RAUDVERE, Catharina (eds.). Old Norse 

Religion in long-term perspectives: origins, changes, and interactions. Lund: Nordic 

Academic Press, 2006, pp. 33-38.  

ANDRÉN, Anders; JENNBERT, Kristina; RAUDVERE, Catharina (eds.). Old Norse 

Religions in long-term perspectives: origin, changes, and interactions. Lund: Nordic 

Academic Press, 2006.  

ANDRÉN, Anders. Archaeology. In. The Pre-Christian Religions of the North: History 

and Structures, Volume I, ed. by Jens Peter Schjødt, John Lindow, and Anders Andren, 

PCRN-HS 1 (Turnhout: Brepols, 2020) pp. 135–160. BREPOLS PUBLISHERS, 2020. 

ANDRÉN, Anders. Images. In: The Pre-Christian Religions of the North: History and 

Structures, Volume I, ed. by Jens Peter Schjødt, John Lindow, and Anders Andren, PCRN-

HS 1 (Turnhout: Brepols, 2020) pp. 161–193. BREPOLS PUBLISHERS, 2020.  

ANDRÉN, Anders. The Spatial and Temporal Frame. In: The Pre-Christian Religions of the 

North: History and Structures, Volume I, ed. by Jens Peter Schjødt, John Lindow, and 

Anders Andren, PCRN-HS 1 (Turnhout: Brepols, 2020) pp. 205–214. BREPOLS 

PUBLISHERS, 2020. 

ANDRÉN, Anders. Places, Monuments, and Objects: The Past in Ancient Scandinavia. In: 

Scandinavian Studies, Vol. 85, No. 3, 2013. pp. 267-281 



190 

 

AXBOE, Morten. The chronology of the Scandinavian gold bracteates. In: HINES, John; 

Karen Hoilund, NIELSEN; SIEGMUND, Frank (eds). The pace of change: studies in early-

medieval chronology. Oxford books, 1999. 

AXBOE, Morten. Amulet Pendants and a Darkened Sun on the Function of the Gold 

Bracteates and a Possible Motivation for the Large Gold Hoards. In: KVHAA Konferenser 

51. Stockholm 20011, 19-136 

AXBOE, Morten. The World’s largest Gold Bracteate: A brief presentation of the Migration 

Period gold hoard from Vindelev, Denmark. In: The European Archaeologist – Issue 74, 

Autumn, 2022. 

AYOUB, Munir Lutfe. Godkynningr: o rei escandinavo como ponte entre deuses e 

homens. 2013. 135 f. Dissertação (Mestrado em História) - Pontifícia Universidade Católica 

de São Paulo, São Paulo, 2013. 

AYOUB, Munir Lutfe. Bracteatas. In: LANGER, Johnni (org.). Dicionário de História e 

Cultura da Era Viking. São Paulo: Hedra, 2017. p. 107-10.  

BAITELLO JÚNIOR, Norval. A era da iconofagia: reflexões sobre imagem, comunicação, 

mídia e cultura. São Paulo: Paulus, 2014.  

BELLOTTI, Karina Kosicki. História das religiões: conceitos e debates na Era 

Contemporânea. In: História: Questões & Debates, Curitiba, n. 55, p. 13-42, jul./dez. 2011. 

Editora UFPR.  

BERTELSEN, Lise Gjedssø. The Cross Motif on Late Viking Age Art Picture Runestones in 

Västergötland. In: Lund Archaeological Review 20 (2014), pp. 55–78. 

BRADLEY, Jill. Building a Visual Vocabulary. In. The Retrospective Methods Network n. 4, 

31-39. 2012.  

CARP. Richard M. Material Cultura. In. STRAUSBERG, Michael; ENGLER, Steven (eds). 

Handbook of Research Methods in Religious Studies, London: Routledge, 2011, p. 474-90.  

CRUZ, Eduardo R. Estatuto epistemológico da Ciência da Religião. In. PASSOS, J. D; 

USASRKI, F. (Org.) Compêndio de Ciência da Religião. São Paulo. Paulinas/Paulus. 2013, 

p. 37-49.  

DAVIDSON, Hilda R. Ellis. Myths and symbols in pagan Europe: early Scandinavian and 

Celtic religions. Syracuse: Syracuse University Press, 1988.  



191 

 

DAVIDSON, Hilda R. Ellis. The Lost Beliefs of Northern Europe. London and New York: 

Routledge, 1993.  

DROOGAN, Julian. Religion, Material Culture and Archaeology. Bloomsbury Advances in 

Religious Studies, 2013.  

DUBOIS, Thomas A. The Nordic religions in the Viking Age. Philadelphia: University of 

Pennsylvania Press, 1999.  

FUGLESANG, Signe Horn. Iconographic traditions and models. In. Scandinavian imagery. 

13th International Saga Conference, Durham University, 2006.  

GAIMSTER, Märit. Vendel period bracteates on Gotland on the significance of Germanic art. 

In. Acta Archaeologica Lundensia, Series in 8°, 27. Almqvist & Wiksell Int., Year: 1998.  

GARDEŁA, Leszek. Miniatures with nine studs: Interdisciplinary explorations of a new type 

of Viking Age artefact. In: Fornvännen 117. Stockholm. 2022 

GRÄSLUND, Anne-Sofie. The material culture of Old Norse Religion. In: BRINK, Stefan; 

PRICE, Neil (eds.). The viking World. London: Routledge, 2008, pp. 249-256.  

GRAHAM-CAMPBELL, James. World of art: Viking Art. London: Thames & Hudson, 

2021. 

GUBER, Sonja. Die Bildsteine Gotlands der Völkerwanderungs- und Vendelzeit als 

Spiegel frühgeschichtlicher Lebenswelten. BAR International Series 2257. BAR 

Publishing, Oxford, 2016. 

HADLEY, D.M. Warriors, heroes and companions: negotiating masculinity in Viking-Age 

England. In: CRAWFORD, S.; HAMEROW, H., (eds.). Anglo-Saxon Studies in 

Archaeology and History. Oxford University School of Archaeology, 2008. pp. 270-284.  

HANEGRAAFF, Wouter J. Defining religion in spite of History. In: PLATVOET, Jan G. 

(Org.): MOLENDIJK, Arie L. (Org.). The pragmatics of defining religion: contexts, 

concepts and contests. Leiden: Brill, 1999, p. 337-378.  

HARVEY, John. Visual Culture. In. STRAUSBERG, Michael; ENGLER, Steven (eds). 

Handbook of Research Methods in Religious Studies, London: Routledge, 2011, p. 502–

22.  



192 

 

HASSNER, Ron E.; HOROWITZ, Michael. Debating the role of religion in war. In: 

International Security, Vol. 35, No. 1 (Summer 2010), pp. 201–208. Published by MIT 

Press. 2010.  

HEDEAGER, Lotte. Iron Age myth and materiality: an archaeology of Scandinavia, ad 

400 –1000. Abingdon: Routledge, 2011.  

HEDEAGER, L. (2015). For the Blind Eye Only? Scandinavian Gold Foils and the Power of 

Small Things. Norwegian Archaeological Review, 48(2), 129–151. 

https://doi.org/10.1080/00293652.2015.1104516. 

HELMBRECHT, Michaela. Figures with Horned Headgear: A Case Study of Context 

Analysis and Social Significance of Pictures in Vendel and Viking Age Scandinavia. In: Lund 

Archaeological Review 13- 14 (2007-2008), pp. 31-54. 

HELMBRECHT, Michaela. “A Man’s World”. The Imagery of the Group C and D Picture 

Stones. In: Gotland’s Picture Stones: Bearers of an Enigmatic Legacy. Gotländskt arkiv, 

Historical Museum Association, Volume 84, 2012 

HOCK, Klauss. O que é religião? In: Introdução à Ciência da Religião. São Paulo: Loyola, 

2010, p.17-30.  

HOLMAN, Katherine. Historical dictionary of the Vikings. Langham, Maryland: The 

Scarecrow Press Inc., 2003.  

HULTGÅRD, Anders. The religion of the nordics. In: BRINK, Stefan (ed.). The Viking 

World. London/New York: Routledge, 2008, p. 212–218.  

HULTGÅRD, Anders. Myth on Stone and Tapestry: Ragnarøk in Pictures? In: : EDHOLM, 

Klas et al (Eds). Myth, Materiality, and Lived Religion in Merovingian and Viking 

Scandinavia. Stockholm: Stockholm University Press, 2019 

IMER, L. Rune Stones. National Museum of Denmark: Danish Prehistory. Copenhagen: 

The National Museum, 2016, p. 270-279. 

JENNBERT, Kristina. Archaeology and Pre-Christian Religion in Scandinavia. In. Current 

Swedish Archaeology 8, 2000, pp.127-142.  

JENNBERT, Kristina. Animals and humans: recurrent symbiosis in archaeology and Old 

Norse religion. Lund: Nordic Academy Press, 2011. (Vägar Till Midgård, 14). 

https://doi.org/10.1080/00293652.2015.1104516


193 

 

JOLY, Martine. Introdução à análise da imagem. Tradução de Marina Appenzeller. 

Campinas, SP: Papirus, 1996. 

KARNELL, Maria Herlin. Gotland’s Picture Stones: Bearers of an Enigmatic Legacy. 

Gotländskt arkiv, Historical Museum Association, Volume 84, 2012. 

KEEGAN, John. Uma história da Guerra. São Paulo: Companhia das Letras, 2006.  

KITZLER ÅHFELDT, Laila. 3D scanning of Gotland picture stones with supplementary 

material: digital catalogue of 3D data. In: Journal of Nordic archaeological science. volume 

(18), s. 55-65, 2013. 

KNUTSON, Sara Ann. The Materiality of Myth: Divine Objects in Norse Mythology. In: 

Temenos. Vol. 55 No. 1 (2019), 29–53. 

LANGER, Johnni. Odin: uma história arqueológica da Dinamarca Viking. Petrópolis, RJ: 

Vozes, 2024. 

LANGER Johnni; ALVES, Victor Hugo Sampaio. Sacred signs, divine marks: geometric 

religious symbols in Viking Age Scandinavia. In: Revista Medievalis, v.13, n.1, p. 1-33, 2024 

LANGER, Johnni. As Religiões Nórdicas da Era Viking: símbolos, ritos e deuses. 

Petrópolis, RJ: Vozes, 2023. 

LANGER, Johnni. Simbolismo da águia germânica. In. LANGER, Johnni (org.). Dicionário 

de História das Religiões na Antiguidade e Medievo. Petrópolis, RJ: Vozes, 2020. 

LANGER, Johnni. Religião. In: LANGER, Johnni (org.). Dicionário de História e Cultura 

da Era Viking. São Paulo: Hedra, 2017. p. 591-601.  

LANGER, Johnni. A Religiões Nórdicas Antiga: conceitos e métodos de pesquisa. In. Rever, 

vol.16, 2016, pp. 118-143.  

LANGER, Johnni. Uma breve historiografia dos estudos brasileiros de Religiões Nórdicas 

medieval. In: Revista Horizonte, Belo Horizonte, v. 14, n. 43, p. 909-936, jul/set. 2016.  

LANGER, Johnni. A Arqueologia da Religiões Nórdicas na Era Viking: Perspectivas Teóricas 

e Metodológicas. In. Revista Signum, 2015, vol. 16, n. 1, pp. 4-27.  

LANGER, Johnni. Pedras pintadas de Gotland (estelas). In. LANGER, Johnni (org.). 

Dicionário de mitologia nórdica: símbolos, mitos e ritos. São Paulo: Hedra, 2015, p. 361-

368.  



194 

 

LANGER, Johnni. Amuletos Mágicos. In. LANGER, Johnni (org.). Dicionário de mitologia 

nórdica: símbolos, mitos e ritos. São Paulo: Hedra, 2015, p. 29-32. 19  

LANGER, Johnni. Símbolos religiosos dos Nórdicos: guia iconográfico. In: Revista História, 

imagem e narrativas. N°11, outubro 2010.  

LANGER, Johnni. As estelas de Gotland. In. Brathair 6(1), 2006, pp. 10-41.  

LINDOW, John. Norse Mythology: a guide to the Gods, Heroes, Rituals, and Beliefs. 

Nova Iorque: Oxford University Press, 2001.  

LUND, Julie. Rune Stones as Material Relations in Late Pagan and Early Christian South 

Scandinavia. In: Danish Journal of Archaeology, Vol 9, 1-20, 2020. 

MACLEOD, Mindy; MEES, Bernard. Runic Amulets and Magic Objects. The Boydell 

Press, Woodbridge, 2006. 

MAIN, Austin. The Tripartite Ideology: Interactions between threefold symbology, 

treuddar and the elite in Iron Age Scandinavia. Master Thesis, Uppsala University, 2020. 

MARTIN, Toby F., and Wendy MORRISON, eds. Barbaric Splendour: The Use of Image 

Before and After Rome. Archaeopress, 2020.  

MIRANDA, Pablo Gomes de. Guerra e identidade: um estudo da marcialidade no 

Heimskringla. Dissertação de Mestrado em História e Espaços, Universidade Federal do Rio 

Grande do Norte, 2014.  

MIRANDA, Pablo Gomes de. Anéis. In: Dicionário de mitologia nórdica: mitos e ritos. 

São Paulo: Hedra, 2015, pp: 33-36. 

MIRANDA, Pablo Gomes de. Nórdicos da Era Viking (religião). In. LANGER, Johnni (org.). 

Dicionário de História das Religiões na Antiguidade e Medievo. Petrópolis, RJ: Vozes, 

2020. 

MUCENIECKS, André S. Runas. In: Dicionário de mitologia nórdica: símbolos, mitos e 

ritos. São Paulo: Hedra, 2015, p. 29-32. 

NORDBERG, Andreas. Configurations of Religion in Late Iron Age and Viking Age 

Scandinavia. In: EDHOLM, Klas et al (Eds). Myth, Materiality, and Lived Religion in 

Merovingian and Viking Scandinavia. Stockholm: Stockholm University Press, 2019, p. 

339-360. 



195 

 

NORDGREN, Ingemar. The Well Spring of the Goths: About the Gothic Peoples in the 

Nordic Countries and on the Continent. Lincoln, Nebraska: iUniverse, 2004. 

OEHRL, Sigmund. New Iconographic Interpretations of Gotlandic Picture Stones Based on 

Surface Re-Analysis. In: Gotland’s Picture Stones: Bearers of an Enigmatic Legacy, vol. 

84, 2012. 

OEHRL, Sigmund. Re-Interpretations of Gotlandic Picture Stones Based on the Reflectance 

Transformation Imaging Method (RTI): Some Examples. In: WIKSTRÖM AF EDHOLM, K., 

JACKSON Rova, P.; NORDBERG, A.; SUNDQVIST, O.; ZACHRISSON, T. (eds.). Myth, 

Materiality, and Lived Religion: In Merovingian and Viking Scandinavia. Pp. 141–189, 

2019. Stockholm: Stockholm University Press. 2019. 

OEHRL, Sigmund. Horned ship-guide – an unnoticed picture stone fragment from Stora Valle 

in Rute, Gotland. In: Fornvännen. 2016(111):1s. p. 53-55 

OEHRL, Sigmund. Documenting and interpreting the picture stones of Gotland: Old 

Problems and New Approaches. In: Current Swedish archaeology, vol. 25, 2017.  

OEHRL, Sigmund; FERGUSSON, Michael. A new edition of the Gotlandic picture stones. In: 

LUDOWICI, Babette; PÖPPELMANN, Heike (Ed.). New Narratives for the First 

Millennium AD? Alte und neue Perspektiven der archäologischen Forschung zum 1. 

Jahrtausend n. Chr.. Braunschweig: Braunschweigisches Landesmuseum, 2022. p. 201-226. 

OEHRL, Sigmund; HELMBRECHT, Michaela. Iconography In: Gotlandic Picture Stones – 

The online edition. 

OLIVEIRA, Leandro Vilar. A guardiã dos mortos: um estudo do simbolismo religioso da 

serpente em monumentos da Era Viking (sécs. VIII-XI). Tese de doutorado em Ciências 

das Religiões, Universidade Federal da Paraíba, 2020.  

OLIVEIRA, Leandro Vilar. Monumento aos mortos: um estudo sobre a função religiosa em 

pedras rúnicas no final da Era Viking (séc. XI). In: Revista M. Estudos sobre a morte, os 

mortos e o morrer, [S. l.], v. 7, n. 14, p. 483–503, 2022.  

OLIVEIRA, Ricardo Wagner Menezes de. Arte. In: LANGER, Johnni (org.). Dicionário de 

História e Cultura da Era Viking. São Paulo: Hedra, 2017. p. 67-73.  

PAGE, Raymond. Runes and Runic Inscriptions. London: Boydell Press, 1999.  

PALS, Daniel L. Nine Theories of Religion. New York: Oxford University Press, 2015. 



196 

 

PENTZ, Peter. New finds from the shamanic battlefield? In: Forn Vännen: Journal of 

Swedish Antiquarian Research (2023/1). 

PESCH, Alexandra. Gold Bracteates and Female Burials: Material Culture as a Medium of 

Elite Communication in the Migration Period. In: Quast, D. (ed.), Wiebliche eliten in der 

frühgeschichte: female elites in protohistoric Europe. Verlag des Römisch-Germanischen 

Zentralmuseums Internationale Tagung vom 13. bis zum 14. Juni 2008 im RZGZM im 

Rahmen des Forschungsschwerpunktes “Eliten”. Mainz, 2011.  

POPOVSKI, Vesselin; REICHBERG, Gregory M.; TURNER, Nicholas (edited). World 

religions and norms of war. United Nations University, 2009.  

PERABO, Lyonel D. The Image of Seiðr in Old Icelandic Literature: Consistency or 

Variation? Supervisor: Terry Gunnell. 2014. 

PEREIRA, Maria Cristina Correia Leandro. Algumas questões sobre arte e imagens no 

ocidente medieval. In: VIII Ciclo de estudos antigos e medievais e IX Jornada de estudos 

antigos e medievais, 2010, Rio de Janeiro. Atas Eletrônicas da VIII Semana de Estudos 

Medievais do Programa de Estudos Medievais da UFRJ - Edição Especial. Rio de Janeiro: 

Programa de Estudos Medievais, 2010. v. 1. p. 1-29. 

PETERS, José Leandro. A História das Religiões no contexto da História Cultural. In: Faces 

de Clio, Juiz de Fora, v. 1, n. 1, 2015, p. 87-104.  

PRICE, Neil S. The Viking way: religion and war in late Iron Age Scandinavia. Uppsala, 

Uppsala University Press, 2002.  

PRICE, Neil, and Paul MORTIMER. ‘An Eye for Óðinn ? Divine Role-Playing in the Age of 

Sutton Hoo’. In: European Journal of Archaeology, 17 (2014), 517–38. 

PRICE, Neil. The Viking Way: Magic and mind in late Iron Age Scandinavia. United 

Kingdom, Oxbow Books, 2019.  

PRICE, Neil, and Ben RAFFIELD. The Vikings. London, Routledge, 2023. 

PROWN, Jules David. “Mind in Matter: An Introduction to Material Culture Theory and 

Method”. In: Winterthur Portfolio, vol. 17, no. 1, 1982, pp. 1–19. JSTOR, 

http://www.jstor.org/stable/1180761. Acessado 29 Sep. 2022. 



197 

 

RAUDVERE, Catharina & SCHJØDT, Peter (orgs.). More than mythology: narratives, 

ritual, practices and regional distribution in pre-christian scandinavian religions. Lund: 

Nordic Academic Press, 2012.  

ROOD, Joshua. Ascending the Steps to Hliðskjálf: The Cult of Óðinn in Early 

Scandinavian Aristocracy. Dissertação. Félagsvísindasvið Háskóla Íslands, 2017. 

ROSS, Margaret Clunies. Images of norse Cosmology. In: ANLEZARK, Daniel (eds.). 

Myths, Legends and Heroes: Essays on Old Norse and Old English Literature. Toronto: 

University of Toronto, 2011.  

SAWYER, Birgit. The Viking-age rune-stones: custom and commemoration in early 

medieval Scandinavia. Oxford: Oxford University Press, 2000. 

SCHJØDT, J. P. Mercury – Wotan – Óðinn : One or Many? In: Wikström af Edholm, K.; 

Jackson Rova; P., Nordberg, A.; Sundqvist, O.; Zachrisson, T. (eds.) Myth, Materiality, and 

Lived Religion: In Merovingian and Viking Scandinavia, pp. 59–86. 2019. 

SCHJØDT, J. P. Theoretical consideration. In. The Pre-Christian Religions of the North: 

History and Structures, Volume I, Jens Peter SCHJØDT; John LINDOW; Anders ANDRÉN 

(eds.), PCRN-HS 1 (Turnhout: Brepols, 2020) pp. 1–39. Brepols Publishers, 2020. 

SCHJØDT, J. P. Warrior bands. In. The Pre-Christian Religions of the North: History and 

Structures, Volume II. Jens Peter SCHJØDT; John LINDOW; Anders ANDRÉN (eds.), 

PCRN-HS 2 (Turnhout: Brepols, 2020) pp. 559–587. Brepols Publishers, 2020. 

SCHJØDT, J. P. Óðinn . In: The Pre-Christian Religions of the North: History and 

Structures, Volume III, Jens Peter SCHJØDT; John LINDOW; Anders ANDRÉN (eds.), 

PCRN-HS 3 (Turnhout: Brepols, 2020) pp. 1123–1194. Brepols Publishers, 2020. 

SCHMITT, Jean-Claude. O corpo das imagens: ensaios sobre a cultura visual na Idade 

Média. Tradução de José Rivair Macedo. Bauru: EDUSC, 2007. 

TODD, Malcolm. The early Germans. 2nd ed. FSA, 2004. 

TORRES- LONDOÑO, Fernando. História das Religiões. In: PASSOS, J. D; USASRKI, F. 

(Org.). Compêndio de Ciência da Religião. São Paulo. Paulinas/Paulus. 2013, p. 217-229. 

SILVA, Eliane Moura da. Entre religião, cultura e história: a escola italiana das religiões. In: 

Revista de Ciências Humanas, Viçosa, v. 11, n.2, p. 225-234. Jul/dez. 2011. 



198 

 

WICKER, Nancy L., and Henrik WILLIAMS. “Bracteates and Runes”. In: Futhark: 

International Journal of Runic Studies 3 (2012, publ. 2013), 151–213. 

WICKER, Nancy L. “Bracteate Inscriptions and Context Analysis in the Light of Alternatives 

to Hauck’s Iconographic Interpretations.” In: Futhark: International Journal of Runic 

Studies 5 (2014, publ. 2015): 25–43. 

WICKER, Nancy L. New Investigations of Migration Period Scandinavian Gold Bracteates 

Illuminate Old Finds, and Modern Technologies Reveal New Discoveries. In: Aleksanderia 

Studies on Items, Ideas and History Dedicated to Professor Aleksander Bursche on the 

Occasion of his 65th Birthday. CIOŁEK, Renata; CHOWANIEC, Roksana. Harrassowitz 

Verlag. Wiesbaden, 2021. 

BINTLEY, Michael D. J.; Thomas J. T. WILLIAMS. ‘Introduction’. In: Michael D. J. 

BINTLEY; Thomas J. T. WILLIAMS (eds). Representing Beasts in Early Medieval 

England and Scandinavia, Anglo Saxon Studies, 29 (Woodbridge: Boydell), pp. 1–12. 

2015. 

JENSEN, Bo. ‘Chronospecificities: Period-Specific Ideas about Animals in Viking Age 

Scandinavian Culture’. In: Society & Animals, 21: 208–21. 2013. 

 

MATÉRIA EM SITE E SITES DE CONSULTA 

 

https://www.arild-hauge.com/brakteater.htm 

https://www.sciencenorway.no/archaeology-ntb-english-runes/a-gold-coin-that-changes-

history-oldest-known-reference-to-the-norse-god-Óðinn -found-in-denmark/2166998 

https://www.archaeology.org/issues/519-2307/artifact/11526-artifact-denmark-vindelev-gold-

disk 

https://www.arild-hauge.com/brakteater.htm 

https://skaldic.org/m.php?p=skaldic 

https://rundata.info/# 

https://gotlandicpicturestones.se/s/index/page/homepage 

https://www.arild-hauge.com/brakteater.htm
https://www.sciencenorway.no/archaeology-ntb-english-runes/a-gold-coin-that-changes-history-oldest-known-reference-to-the-norse-god-odin-found-in-denmark/2166998
https://www.sciencenorway.no/archaeology-ntb-english-runes/a-gold-coin-that-changes-history-oldest-known-reference-to-the-norse-god-odin-found-in-denmark/2166998
https://www.archaeology.org/issues/519-2307/artifact/11526-artifact-denmark-vindelev-gold-disk
https://www.archaeology.org/issues/519-2307/artifact/11526-artifact-denmark-vindelev-gold-disk
https://www.arild-hauge.com/brakteater.htm
https://skaldic.org/m.php?p=skaldic
https://rundata.info/
https://gotlandicpicturestones.se/s/index/page/homepage



