
0 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA 

CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM HISTÓRIA 

OLAISYLENNE DOS SANTOS GONÇALO 

ENTRE A CONSTRUÇÃO E A DESCONSTRUÇÃO: OS DISCURSOS SOBRE A 

MATERNIDADE NAS PÁGINAS DA REVISTA DA SEMANA E DA FON-FON 

(1930-1939) 

Linha de Pesquisa: Ensino de História e Saberes Históricos 

Orientadora: Profa. Dra. Ana Maria Veiga 

JOÃO PESSOA-PB 

2025 



1 

ENTRE A CONSTRUÇÃO E A DESCONSTRUÇÃO: OS DISCURSOS SOBRE A 

MATERNIDADE NAS PÁGINAS DA REVISTA DA SEMANA E DA FON-FON 

(1930-1939) 

Olaisylenne dos Santos Gonçalo 

Dissertação de Mestrado apresentada ao 
Programa de Pós-Graduação em História, do 
Centro de Ciências Humanas, Letras e Artes, 
da Universidade Federal da Paraíba – UFPB, 
em cumprimento às exigências para 
obtenção do título de Mestre em História. 

Orientadora: Profa. Dra. Ana Maria Veiga 
Linha de Pesquisa: Ensino de História e Saberes Históricos 

JOÃO PESSOA - PB 
2025 



2 



3 
 

 

OLAISYLENNE DOS SANTOS GONÇALO 

 

 

 

ENTRE A CONSTRUÇÃO E A DESCONSTRUÇÃO: OS DISCURSOS SOBRE A 

MATERNIDADE NAS PÁGINAS DA REVISTA DA SEMANA E DA FON-FON 

(1930-1939) 

 

Aprovado em 25/02/2025 

 

BANCA EXAMINADORA 

 
Profa. Dra. Ana Maria Veiga (Presidente/Orientadora) 

Universidade Federal da Paraíba (UFPB) 
 
 
 

 
Profa. Dra. Susel Oliveira da Rosa (Membro externo) 

Universidade Estadual da Paraíba (UFPB) 
 
 

Profa. Dra. Alômia Abrantes da Silva (Membro externo) 
Universidade Estadual da Paraíba (UEPB) 

 
 
 
 

 
 

JOÃO PESSOA – PB, 2025 
 



4 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

À minha amada e inesquecível avó, Maria do 

Rosário Ferreira dos Santos (in memorian), que 

sempre me apoiou e inspirou, e cuja memória 

permanece a guiar o meu caminho, dedico com 

profundo amor e gratidão.  



5 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Não existe a verdadeira mulher, pois “verdadeira” e 

“mulher” são conceitos criados, portanto, aparências, 

superfícies, produções. Sob os conceitos, não há nada 

que possa ser chamado mulher, mas somente 

relações de poder e de hierarquia socialmente 

construídas.”  

(Ana Maria Colling, 2014, p. 27) 



6 
 

AGRADECIMENTOS 

Agradeço primeiramente a Deus, por ter tecido os fios do meu caminho em harmonia 
aos acontecimentos no tempo certo.  

À minha amada avó (in memorian), por todo amor e dedicação em vida, mas que, para 
além do véu do tempo, segue sendo abrigo e fonte de renovação das minhas forças, 
sua existência para mim é eternidade.  

Ao meu primo e irmão, Rivânio Reicardo, minha profunda gratidão por ser uma fonte 
constante de inspiração e por todo apoio. Agradeço a sua esposa Laís Albuquerque, 
por todo carinho e zelo. Obrigada a ambos pelo amor e por serem minha família! 

Agradeço aqueles que neste período tornaram a minha jornada mais leve e 
significativa. Creio que cada um é colocado em nosso caminho no momento em que 
nossa alma precisa e vice-versa, em especial aos que compartilhei com mais 
intensidade esse tempo. Isadora, que, assim como tantos outros encontros, apareceu 
no momento exato e se tornou uma grande amiga. Cláudia, que, além da amizade, 
tornou-se uma irmã de alma, sendo presença constante e forte em minha caminhada. 
Wallice, cuja alma se entrelaça com a minha no mais puro amor e harmonia. E a Ray, 
que desde a graduação constitui grande parte da minha caminhada, suavizando-a 
com sua amizade.  

Agradeço a todos os amigos e amigas aos quais não citei aqui, mas que guardo em 
meu coração, por me ensinarem a importância desses laços em nossa jornada. 
Sintam-se todos(as) abraçados(as)! 

Agradeço à minha orientadora, Profª. Dra. Ana Maria Veiga, pela sua orientação e 
contribuição ao longo deste percurso. 

Agradeço à Profª Dra. Susel Oliveira, que, para além dos laços profissionais, alcança 
a todos com o seu afeto. Tornando-se uma grande amiga, na qual cultivo intensa 
admiração, pela luz e humanidade que emana. Obrigada por ser abrigo nas 
tempestades da vida, ao lado de Mamã, a quem também agradeço por todo amor e 
carinho que me nutrem.  

Agradeço à Profª Dra. Alômia Abrantes, por ter despertado em mim o amor pela 
pesquisa, com seu cuidado, dedicação e serenidade. 

Agradeço em geral a todos os professores que fizeram parte da minha caminhada 
acadêmica até agora, eternos mestres, minha eterna gratidão e admiração! 

 

 

 

 

 



7 
 

RESUMO 

 

O discurso da naturalização biológica determina a maternidade como algo intrínseco 

à natureza feminina, operando para que o materno não seja um aspecto questionado, 

considerando, dessa forma, a maternidade como um fator natural, não sendo 

influenciada pelos aspectos culturais, econômicos e políticos, que, nesta perspectiva, 

não passariam de epifenômenos. Por conseguinte, é gerada uma normatividade, na 

qual a “verdadeira mulher” se configuraria por meio do ser mãe e todas aquelas que 

destituíssem dessa normatividade, seriam consideradas como um desvio. Nesta 

pesquisa, proponho observar como a concepção materna que prevalece no Ocidente 

é um construto sociocultural interligado a interesses e necessidades sociais, 

analisando como os discursos maternos são formulados na Revista da Semana e na 

revista Fon-Fon, com o recorte temporal de 1930 a 1939. As análises terão como foco 

as práticas discursivas que envolvem a maternidade estabelecendo uma 

naturalização pautada no biológico, com ideais de completude e realização; e a 

construção do desejo maternal, caracterizado como instinto materno, através de atos 

performativos que se iniciam ainda na infância, perpassando toda a vida das 

mulheres. Incluindo a importância materna para o desenvolvimento político e 

econômico social, se tornando elemento central para formação do capital humano, 

configurando-se como um instrumento de poder, exercendo influência significativa nas 

dinâmicas sociais e, consequentemente, atuando como um mecanismo de regulação. 

 

Palavras-Chave: Discurso. Revista da Semana. Revista Fon-Fon. Maternidade. 

Naturalização. 

 

 

 

 

  



8 
 

ABSTRACT 

 

The discourse of biological naturalization determines motherhood as something 

intrinsic to female nature, operating so that the maternal is not a questioned aspect, 

thus considering motherhood as a natural factor, not being influenced by cultural, 

economic and political aspects, which, from this perspective, would be nothing more 

than epiphenomena. Consequently, a normativity is generated, in which the “true 

woman” is configured through being a mother, and all those who lack this normativity 

would be considered as a deviation. In this research, I propose to observe how the 

maternal conception that prevails in the West is a sociocultural construction linked to 

social interests and needs, analyzing how maternal discourses are formulated in 

Revista da Semana and Fon-Fon, with the temporal cut from 1930 to 1939. The 

analyzes will focus on discursive practices that involve motherhood, establishing a 

naturalization based on the biological, with ideals of completeness and fulfillment; and 

the construction of maternal desire, characterized as maternal instinct, through 

performative acts that begin in childhood, permeating women's entire lives. Including 

maternal importance for social political and economic development, it becomes a 

central element for the formation of human capital, configuring itself as an instrument 

of power, exerting significant influence on social dynamics and, consequently, 

operating as a regulatory mechanism. 

 

Keywords: Discourse. Revista da Semana. Fon-Fon magazine. Maternity. 

Naturalization 

  



9 
 

LISTA DE ILUSTRAÇÕES 

 

Figura 1: Revista da Semana .................................................................................. 49 

Figura 2: Fon-Fon .................................................................................................... 51 

Figura 3: “Reflexões dispersas de Pedro Mac Cord” .............................................. 55 

Figura 4: A mulher, a intelligencia e o amor ............................................................ 56 

Figura 5: Pensamentos (1) ...................................................................................... 57 

Figura 6: Poeta e Philosopho .................................................................................. 58 

Figura 7: Baton & Rouge - Porque as mulheres se enfeitam... (1) .......................... 60 

Figura 8: Baton & Rouge - Porque as mulheres se enfeitam... (2) .......................... 61 

Figura 9: O Que Toda Mulher Deve Saber – Suas Tres Epocas ............................ 62 

Figura 10: A felicidade e o imposto por Berilo Neves ............................................. 63 

Figura 11: Pensamentos (2) .................................................................................... 63 

Figura 12: O feminismo e a mulher (1) .................................................................... 64 

Figura 13: O feminismo e a mulher (2) .................................................................... 65 

Figura 14: Cumplices ............................................................................................... 67 

Figura 15: Despertando para o mundo (1) .............................................................. 70 

Figura 16: Despertando para o mundo (2) .............................................................. 71 

Figura 17: Despertando para o mundo (3) .............................................................. 71 

Figura 18: Os cegos recebem a luz da instituição ................................................... 73 

Figura 19:  Brinquedos de Natal (1) ........................................................................ 75 

Figura 20:  Brinquedos de Natal (2) ........................................................................ 76 

Figura 21: A velhinha no Asylo ................................................................................ 78 

Figura 22: Fandorine ............................................................................................... 80 

Figura 23: Bonecas de hoje, filhas de amanhã (1) .................................................. 82 

Figura 24: Bonecas de hoje, filhas de amanhã (2) .................................................. 84 

Figura 25: Desabafo ............................................................................................ .... 89 

Figura 26: Velha Solteirona” (Saibam todos...) ....................................................... 93 

Figura 27: Solteirona ............................................................................................... 94 

Figura 28:  Lina (Saibam todos...) ........................................................................... 95  

Figura 29: A galinha solteirona (1) .......................................................................... 96 

Figura 30: A galinha solteirona (2) .......................................................................... 97 

Figura 31: A galinha solteirona (3) .......................................................................... 98 

Figura 32:  A galinha solteirona (4) ......................................................................... 98 



10 
 

Figura 33:  A galinha solteirona (5) ......................................................................... 99 

Figura 34:  A galinha solteirona (6) ......................................................................... 99 

Figura 35: A Obra do berço (1) .............................................................................. 100 

Figura 36: A Obra do berço (2) .............................................................................. 101 

Figura 37: Velha Solteirona (2) .............................................................................. 102 

Figura 38: Pensamentos (3) .................................................................................. 102 

Figura 39: Pensamentos (4) .................................................................................. 103 

Figura 40: A educação da creança deve começar no berço ................................. 108 

Figura 41: Conselhos sociaes – Aspectos modernos da educação feminina (1) .. 110 

Figura 42: Conselhos sociaes – Aspectos modernos da educação feminina (2) .. 111 

Figura 43: Conselhos sociaes – Aspectos modernos da educação feminina (3) .. 112 

Figura 44: Conselhos sociaes – Aspectos modernos da educação feminina (4) .. 112 

Figura 45: Conselhos sociaes – Aspectos modernos da educação feminina (5) .. 113 

Figura 46: Conselhos sociaes – Aspectos modernos da educação feminina (6) .. 115 

Figura 47: Conselhos sociaes – Aspectos modernos da educação feminina (7) .. 116 

Figura 48: Conselhos sociaes – Aspectos modernos da educação feminina (8) .. 116 

Figura 49: Conselhos sociaes – Aspectos modernos da educação feminina (9) .. 117 

Figura 50: Consultório da Mulher (Maria S.) (1) .................................................... 119 

Figura 51: Consultório da Mulher (Maria S.) (2) .................................................... 120 

Figura 52: Pensamentos (5) .................................................................................. 121 

Figura 53: Viajar (Regulador Gesteira) .................................................................. 122 

Figura 54: O ‘reajustamento de Adão e Eva (1) .................................................... 123 

Figura 55: O ‘reajustamento de Adão e Eva (2) .................................................... 124 

Figura 56: O ‘reajustamento de Adão e Eva (3) .................................................... 125 

Figura 57: O ‘reajustamento de Adão e Eva (4) .................................................... 126 

Figura 58: O ‘reajustamento de Adão e Eva (5) .................................................... 128 

Figura 59: O ‘reajustamento de Adão e Eva (6) .................................................... 129 

Figura 60: Consultorio da Mulher (M. A. F.) .......................................................... 130 

Figura 61: Infancia, riso da vida! (1) ...................................................................... 131 

Figura 62: Infancia, riso da vida! (2) ...................................................................... 132 

Figura 63: Infancia, riso da vida! (3) ...................................................................... 132 

Figura 64: Infancia, riso da vida! (4) ...................................................................... 132 

Figura 65: Infancia, riso da vida! (5) ...................................................................... 133 

Figura 66: Infancia, riso da vida! (6) ...................................................................... 133 



11 
 

Figura 67: Os bebés de hoje são os alicerces da raça ......................................... 134 

Figura 68: Como prospera o bebé (1) ................................................................... 136 

Figura 69: Como prospera o bebé (2) ................................................................... 137 

Figura 70: Cartilha das mães ................................................................................ 138 

Figura 71: Conselhos ás Mães (Inicio) .................................................................. 139 

Figura 72: O Livro das mamães ............................................................................ 140 

Figura 73: As mães devem saber...   .................................................................... 141 

Figura 74: Leite Materno ....................................................................................... 142 

Figura 75: Porque certas mães não devem amamentar ....................................... 144 

Figura 76: Os deveres de cada um para a felicidade do lar ................................. 145 

Figura 77: Noticiario elegante ............................................................................... 146 

Figura 78: Julia Lopes/Maria Eugenia .................................................................. 147 

Figura 79: Corrigenda (Lucio de Sousa para Martins Capistrano) (1) .................. 150 

Figura 80: Corrigenda (Lucio de Sousa para Martins Capistrano) (2) .................. 151 

Figura 81: A mulher (1) ......................................................................................... 152 

Figura 82: A mulher (2) ......................................................................................... 153 

Figura 83: A mulher (3) ......................................................................................... 155 

Figura 84: A mulher (4) ......................................................................................... 156 

Figura 85: A mulher (5) ......................................................................................... 157 

Figura 86: Salvé Rainha! (1) ................................................................................. 159 

Figura 87: Salvé Rainha! (2) ................................................................................. 160 

Figura 88: Hymno ao Sol ...................................................................................... 161 

Figura 89: Aristocracia feminina ........................................................................... 162 

Figura 90: Absolvição (1) ...................................................................................... 163 

Figura 91: Absolvição (2) ...................................................................................... 164 

 

 

 

 

 

 

 



12 
 

Sumário 

 

INTRODUÇÃO .............................................................................................. 13 

1.  MATERNIDADE: A CONSTRUÇÃO DE UM DESTINO “NATURAL”...... 23 

1.1 Imperativo feminino: A biologização do corpo e a maternidade . 24 

1.2 Os fundamentos da construção do mito do amor materno ......... 28 

1.3 Os Reflexos do Mito do Amor Materno no Brasil .......................... 38 

1.4 A imprensa como elemento propagador de ideais ....................... 44 

2 OS DISCURSOS SOBRE A MATERNIDADE: CONSTRUÇÃO E 

PROPAGAÇÃO NA REVISTA DA SEMANA E NA FON-FON ................................ 49 

2.1 O instinto e o amor materno: a configuração da maternidade 

como identidade feminina .................................................................................. 53 

2.2 Infância e bonecas: da brincadeira à sútil construção materna .. 67 

2.3 Formando mães: o disciplinamento e a instrução materna ......... 79 

2.4 As solteironas: um desvio da norma ............................................. 86 

2.5 A salvação da solteirona: a maternidade e a solteirona reabilitada

 100 

3. TECENDO FIOS DE PODER: POLÍTICA, ECONOMIA E RELIGIÃO NA 

CONFIGURAÇÃO DA MATERNIDADE ................................................................ 105 

3.1 O papel materno na constituição do capital humano: entre o 

abdicar e a máquina do progresso .................................................................. 105 

3.2   A Valorização da Criança e a Preparação da Mãe: Alicerces para a 

Ordem e o Progresso ....................................................................................... 130 

3.3 Santas e Maternas: A Influência dos Discursos Religiosos na 

Idealização da Mãe............................................................................................ 147 

CONSIDERAÇÕES FINAIS ........................................................................ 166 

REFERÊNCIAS ........................................................................................... 172 

 

  



13 
 

INTRODUÇÃO 

 

A maternidade ainda permanece, nos dias atuais, tratada como algo inerente à 

natureza feminina, fundamentada em um instinto superior a qualquer outro fator, pois 

estaria inscrito em uma ordem natural e divina, o chamado instinto materno. Nessa 

perspectiva, partimos da inquietação acerca de como a permanência dessa 

concepção materna na nossa contemporaneidade se associa a um sentido de projeto 

de vida compulsório para as mulheres, ainda se impondo fortemente como uma 

norma, uma condição e até mesmo um destino associado a uma perspectiva natural 

e instantânea de completude, valorização, felicidade e realização pessoal de maneira 

generalizada, sedimentada como senso comum e acima de qualquer objeção. 

O discurso da naturalização biológica ao estabelecer a maternidade como algo 

da própria “natureza feminina”, opera para que o materno não seja um aspecto 

questionado, visto que não teria como se questionar o “natural”. Dessa forma, a 

maternidade é tratada como um fator que não irá sofrer influência dos aspectos 

culturais, políticos e econômicos, visto que, os mesmos não passariam apenas de 

epifenômenos1, submetendo as mulheres a um determinismo biológico que esquece 

as contingências sociais que constituem a vida feminina.  

Nesse sentindo, é gerada uma normatividade, na qual a verdadeira mulher 

possivelmente iria se constituir através do ser mãe, aquela que vive o seu destino 

natural e divino, alcançando plenitude, felicidade e valorização, conforme Tania 

Navarro-Swain (2000) intitula, o “verdadeiro sexo feminino”. E todas aquelas que se 

destituem da “natureza” serão consideradas como um desvio dessa norma. 

Segundo a historiadora e filosofa Elisabeth Badinter (1985), a concepção de 

maternidade que prevalece no Ocidente, é um construto sociocultural, resultante de 

toda uma fabricação e propagação de valores, significados, costumes e crenças, que 

estão interligados com interesses e necessidades sociais. Anteriormente ao século 

XVIII, as mães não tinham um vínculo profundo com os seus filhos, somente após 

esse século que o papel e a importância materna seriam modificados, por efeito da 

relevância que a criança adquire, tanto para o Estado quanto para a economia.  

                                                             
1 Epifenômeno: [Filosofia] Fenômeno de pouca relevância que não produz qualquer efeito sobre outro 
ao qual está associado. EPIFENÔMENO. In: DICIO, Dicionário Online de Português. Porto: 7Graus, 
2023. Disponível em https://www.dicio.com.br/epifenomeno/. Acesso em 06/06/2024. 



14 
 

Nessa conjuntura, devido a centralidade na criança, fez-se necessário que as 

mães se aproximassem de seus filhos e vivessem um amor oblativo, no qual o “ser 

mãe” agora deveria ser o seu papel central. Esse entendimento, descontrói a 

concepção de que a maternidade e o instinto materno estariam inscritos em todas as 

mulheres, mas, sim, que são percepções moldadas conforme o contexto social. 

Postas essas reflexões iniciais, essa pesquisa se propõe a investigar como a 

maternidade era abordada na Revista da Semana e na revista Fon-Fon, com o recorte 

temporal de 1930 a 1939, pois ambas as publicações já estavam cedendo em suas 

páginas lugar a assuntos considerados femininos2, tendo como foco de analise as 

práticas discursivas que se entrelaçam e configuram os objetivos da sociedade em 

questão. Dessa forma, a maternidade será problematizada como dispositivo de 

controle dos corpos das mulheres, dando ênfase às narrativas que remetem a 

aspectos associados à naturalização, à valorização maternal e aos âmbitos político e 

econômico3. 

Com os objetivos de identificar as formas como a maternidade e temas 

correlatos emergem nos discursos presentes nesses periódicos; problematizar o uso 

da maternidade como dispositivo de controle sobre a conduta de vida das mulheres, 

se tornando aspecto constituinte da sua identidade; e analisar como as práticas 

discursivas em relação à maternidade operacionalizam interesses do Estado e da 

sociedade burguesa no Brasil nesse período, constituindo práticas e valores acerca 

dos corpos femininos. 

Isto posto, tal investigação se dá no campo de convergência do uso dos 

impressos como fontes históricas. Neste caso, a Revista da Semana e a Fon-Fon, 

ambos periódicos do Rio de Janeiro, que circularam na primeira metade do século XX, 

mas que possuíam um amplo alcance, até mesmo fora do estado em que foram 

publicados, e que serão melhor abordados adiante. 

Para tal propósito, optamos por uma abordagem qualitativa e discursiva, 

almejando uma análise e uma compreensão capazes de integrar a questão do 

significado e da intencionalidade de forma imanente às relações, aos atos, às 

                                                             
2 O termo “feminino” se refere aquilo que se entende como intrínseco às mulheres. Designando 
qualidades e comportamentos convencionalmente atribuído as mesmas, sendo elaborados pelo 
conjunto da civilização que acaba por qualificar de um jeito “feminino”. Ver Simone de Beauvoir, 1967.   
3 Essa dissertação é parte dos resultados do Projeto MANDONAS: memórias, políticas e feminismos 
no Cone Sul (1980-2020) – CNPq processo nº 404662/2021-8.  
O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de 
Nível Superior - Brasil (CAPES). 



15 
 

estruturas sociais, abordando essas estruturas tanto no seu princípio, quanto na sua 

transformação como significativas construções humanas, como nos propõe Maria 

Cecília de Souza Minayo (2007). 

Nesta pesquisa, o gênero é proposto como categoria analítica. E, para uma 

melhor compreensão desse processo e de seus significados, torna-se importante 

atinar para a abordagem de gênero como uma ferramenta de análise e as suas 

conexões com a História das Mulheres. A História das Mulheres está internamente 

associada com o movimento feminista do século XX. A partir de questionamentos 

referentes à universalização masculina na sociedade, notou-se a necessidade de 

reivindicação da categoria “mulher” dentro das reivindicações feministas (Joan Scott, 

1995).  

Com o avançar do tempo, das lutas e das pesquisas, tornou-se evidente que a 

categoria “mulher” no singular não abrangia a diversidade de “mulheres”. Por 

conseguinte, o termo “mulher” foi substituído pelo termo “mulheres” para melhor refletir 

a pluralidade de experiências, vivencias e identidades femininas (Pedro, 2005). 

Dessas análises e reflexões surge a categoria de gênero nas últimas décadas 

do século XX, e dentro da escrita da História das Mulheres, instituiu-se e passou a ser 

utilizada a perspectiva do gênero como categoria de análise histórica. Segundo Joana 

Maria Pedro (2005, p. 86), “[...] assim como, no movimento feminista, foi do interior da 

categoria mulheres que surgiu a categoria gênero, foi também entre as historiadoras 

que estavam escrevendo sobre história das mulheres que a categoria de análise 

‘gênero’ passou a ser utilizada”. 

O gênero se constitui como elemento construtivo das relações sociais, sendo 

identificado como uma construção social e ideológica, ligada à cultura, à política e às 

relações de poder que transpassam esses domínios. Ao fazer o uso do gênero como 

categoria analítica, a pesquisa se concentra em identificar e analisar os discursos e 

as narrativas utilizados para criar, sustentar e justificar a construção e a necessidade 

de um tipo ideal de mulher, e a estigmatização daquelas que não se configuram nesse. 

Compreendemos ainda o gênero (Veiga; Pedro, 2019) como a construção de 

uma identidade, na qual é produzida e estabelecida através da repetição de atos. 

Longe de ser uma identidade fixa e imputável, o gênero é formulado a partir de atos 

descontínuos, gerando concepções retificadas e naturalizas, sobressaindo a 

constituição da identidade e se tornando uma ilusão convincente, um objeto de crença 

(Judith Butler, 2018).  



16 
 

A maternidade é uma concepção construída através de diversos atos ao longo 

do tempo, se tornando um papel social e cultural naturalizado e delimitado a todas as 

mulheres. Atos performativos específicos constroem a identidade materna e 

constituem o “ser mãe” esperado e valorizado socialmente; atos de sacrifício e 

devoção, cuidado e carinho integrais fazem parte da formulação da identidade “mãe” 

que constitui e gera a possível identidade feminina.  

Assim como a identidade de gênero, a identidade materna se torna 

intensamente naturalizada por meio das repetições dos atos associados à mesma, 

uma performatividade gerando a ilusão de que as habilidades como o amor, o cuidado, 

o suplício, o sofrimento, a devoção e a aptidão nas tarefas referentes à criança, são 

inatos a todas as mulheres, e não somente isso, mas que elas, por natureza, 

executariam melhor a função da maternagem4. As mulheres também internalizam e 

propagam esses ideais e esses comportamentos, pois a repetição desses atos leva à 

concepção de que essas ações advêm do instinto materno.  

Por conseguinte, são originados um controle e uma normatização, no qual 

estabelece uma forma correta de “ser mãe”, assim sendo, não apenas aquelas que 

não são mães estarão destituídas da natureza, mas inclui-se também aquelas que 

não se encaixam nos padrões estabelecidos, que são concedidos por meio do instinto. 

Essa visão, impossibilita que outras formas de maternidade sejam compreendidas, 

gerando uma centralidade, que deixa nas margens diversas experiências e vivências 

que não se enquadram, como a maternidade não biológica, solo, LGBTQIAPN+, os 

arranjos familiares não convencionais, de pessoas que têm útero e gestam, entre 

tantas outras.   

Por isso, a importância de questionarmos a centralização e a concepção 

materna tradicional. Para que assim, indagando os atos performativos que a 

constituem, possamos perceber que se tudo é uma construção, também pode ser 

descontruído, permitindo a inclusão dessas diversidades e gerando a compreensão 

da maternidade em suas singularidades.  

Isso nos leva à análise de como as noções de gênero estão intrinsicamente 

ligadas às representações do corpo e, através de uma perspectiva da História Cultural, 

analisar como as construções socioculturais de gênero, em específico no que se 

                                                             
4 Maternagem é a capacidade de cuidar que se faz presente em todos os seres humanos, podendo ser 
exercida individualmente ou coletivamente, como ocorre em várias etnias indígenas brasileiras e grupos 
afrodescendentes (Valeska Zanello, 2018, p. 143).  



17 
 

refere à maternidade, influenciam as práticas e as representações, não só do corpo 

feminino, mas da própria concepção da identidade.  

À vista disso, é importante destacar que a pesquisa se insere no campo da 

História Cultural, devido o interesse pelas práticas discursivas que irão ser inscritas e 

propagadas através da imprensa e que constituem sentidos para as práticas e 

representações da sociedade em questão. Recolocando a noção de discurso no 

centro da História Cultural, ou seja, dando relevância aos aspectos discursivos da vida 

sociocultural, considerando que as práticas discursivas e a própria linguagem formam 

a substancia da vida social e constituem uma noção mais abrangente de Cultura. 

Conforme Barros, 

 
A própria linguagem, e as práticas discursivas que constituem a substância 
da vida social, embasam esta noção mais ampla de cultura. Nas últimas 
décadas do século XX houve a emergência de uma Nova História Cultural, 
dialogando com as noções complementares de “práticas” e “representações 
(Barros, 2003, p. 146). 

 

Desde as possibilidades abertas pela Nova História Cultural5, o corpo se tornou 

construto, sendo resultado temporário de diversas pedagogias que o constituem, não 

deixando de ser perpassado por um poder disciplinar e regulador, que almeja criar as 

suas representações e definir restrições e permissões, normas e desvios, instituindo 

princípios e condutas que devem conduzir o coletivo social. E através da análise da 

representação social do corpo, temos um dos muitos caminhos de acesso à estrutura 

de uma sociedade em questão (Rodrigues, 1979).  

As representações que permeiam o corpo podem sofrer mudanças, conforme 

as necessidades sociais, podendo também ser necessário modificar suas práticas 

discursivas, como é o caso da maternidade, em que antes da valorização da criança 

e da centralização da família nuclear burguesa, situadas no contexto de transição para 

a modernidade, não se via a obrigação de cuidado pessoal e integral da mãe para 

com a criança, o enaltecimento do amor materno, a valorização das funções 

referentes ao mesmo ou a normatização naturalizada de um modelo de mãe baseado 

nesses princípios.  

 Todavia, precedentemente a esses fatores, fez-se necessário gerar discursos 

que propagassem a naturalidade maternal e um modelo restritivo e específico de ser 

mãe. 

                                                             
5 Ver Honor, 2005. 



18 
 

 
Ao corpo se aplicam, portanto, crenças e sentimentos que estão na base da 
nossa vida social e que, ao mesmo tempo, não estão subordinados 
diretamente ao corpo. O mundo das representações se adiciona e se 
sobrepõe a seu fundamento natural e material, sem provir diretamente dele. 
As forças físicas e as forças coletivas estão simultaneamente juntas e 
separadas (Rodrigues, 1979, p. 46). 

 

Por seu turno, Guacira Louro (2008) mostra que tanto a construção do gênero 

como a da sexualidade, como inscrição corpórea, advém de diversas aprendizagens 

e práticas sociais, operacionalizadas pelas tecnologias e mídias contemporâneas, de 

forma que esses meios se tornem como a autora intitula potentes “pedagogias 

culturais”. Incluo nesta afirmação a imprensa, ressaltando a importância de suas 

publicações, que se constituem como instrumentos para a concretização e 

propagação de significados que irão estabelecer sentidos para as percepções, 

práticas e crenças sociais e que aqui envolvem a maternidade e que ganham 

permanência ainda em nossa contemporaneidade.  

Principalmente em uma sociedade fundamentada em uma concepção 

ocidental, eurocêntrica e patriarcal, os corpos femininos são ainda mais constituídos 

de representações. Ademais, os corpos das mulheres são transpassados por 

silêncios, que pesam também sobre a capacidade reprodutora feminina, caracterizada 

como impessoal, generalizando-a e tirando toda a sua individualização e singularidade 

e consequentemente o poder de escolha, em outras palavras, naturalizando-a.  

Como nos mostra Michelle Perrot (2003, p. 13) “Há muito que as mulheres são 

as esquecidas, as sem-voz da História. O silêncio que as envolve é impressionante. 

Pesa primeiramente sobre o corpo, assimilado à função anônima e impessoal da 

reprodução”. Mesmo com a possibilidade atual de escolha, que também não se aplica 

a todos os casos, o olhar naturalizado da concepção materna, presente ainda de forma 

intensa na sociedade, não deixa de criticar, questionar e associar a incompletude, a 

infelicidade e a intensa solidão àquelas que não vivem a maternidade. Nesse sentido, 

aqui a imprensa é caracterizada como produtora, além de aliada e porta voz dessas 

narrativas discursivas. 

Toda essa conjuntura é permeada pelas relações de poder que englobam a 

sociedade. Os discursos presentes nas revistas são balizados pela política de gênero 

em associação com as instâncias que ali possuem o poder. Dessa forma, faz-se 

imprescindível enfatizar que as relações de poder que aí se investem são 



19 
 

compreendidas no sentido atribuído por Michel Foucault (1979), quando afirma que o 

poder não é somente repressivo, mas também produtor de saberes e verdades. 

 
O que faz com que o poder se mantenha e que seja aceito é simplesmente 
que ele não pesa só como uma força que diz não, mas que de fato ele 
permeia, produz coisas, induz ao prazer, forma saber, produz discurso. Deve-
se considerá-lo como uma rede produtiva que atravessa todo o corpo social 
muito mais do que uma instância negativa que tem por função reprimir 
(Foucault, 1979, p. 11).  

 

Dessa maneira, o poder possui uma vinculação direta com a construção do que 

é considerado verdadeiro em um corpo social, ou seja, o estatuto da verdade é 

influenciado e até mesmo produzido pelo poder. Os discursos, como vimos, estão em 

conformidade com as relações de poder, por isso, nessa pesquisa, a análise dos 

discursos tornou-se uma ferramenta indispensável. Considerando-o através dos 

estudos de Foucault, no qual a “ordem do discurso” de um período específico 

desempenha um papel fundamental na determinação de regulamentações e normas, 

asseverando práticas, moldando e significando a interpretação do real (Judith Revel, 

2005; Foucault, 1996). 

O poder, assim, transcende o mero controle coercitivo e assume uma dimensão 

produtiva na construção da realidade e da compreensão da realidade. Dessa maneira, 

a maternidade é configurada como um instrumento de controle social, com discursos 

disciplinadores e normativos, determinando o que é considerado como legitimo, 

utilizados para manter as mulheres em seus lugares sociais preestabelecidos pelas 

instâncias de poder, sejam elas sociais, econômicas ou políticas, resultando na 

estigmatização dos “desvios” através de discursos depreciativos.   

A maternidade é considerada através do poder de gerar manter e controlar a 

vida, instituído no Ocidente desde a época clássica. Esse poder emerge a visão do 

corpo, concentrando-se em vê-lo como uma máquina, buscando ampliar suas 

habilidades e qualidades, e posteriormente considerando o corpo como espécie, 

instituindo-se o início da era do biopoder e da dominação sobretudo por meio de 

métodos disciplinares (Foucault, 1988).  

 
[...] o controle minucioso das operações do corpo, que realizam a sujeição 
constante de suas forças e lhes impõem uma relação de docilidade-utilidade, 
são o que podemos chamar as “disciplinas”. Muitos processos disciplinares 
existiam há muito tempo: nos conventos, nos exércitos, nas oficinas também. 
Mas as disciplinas se tornaram no decorrer dos séculos XVII e XVIII fórmulas 
gerais de dominação (Foucault, 1987, 164). 

 



20 
 

 

E para tanto, é necessária a configuração e articulação dos grandes aparelhos 

do Estado. Com isso, pela primeira vez na história, o biológico ecoa no político, e o 

poder estatal se responsabiliza pela vida por meio de tecnologias políticas que 

investem sobre corpo, a saúde, as formas de se alimentar e morar, em suma, todo 

âmbito da existência humana.  

Essa perspectiva encontra expressão na teoria do capital humano desenvolvida 

por Foucault (2008). Analisando os sujeitos como ativos econômicos, dotados de um 

potencial de habilidades e competências que podem ser explorados pela lógica 

capitalista e para fortalecimento da Nação. Essas capacidades, formam e classificam 

o indivíduo, podendo ganhar diversos investimentos por meio da saúde, da educação, 

de treinamentos ou de outras formas de aperfeiçoamento. 

Assim acontece com os discursos presentes na imprensa periódica, que 

ganham investimentos, se associam e são associados a instituições; a leis, devido o 

já citado interesse do Estado para com a maternidade; a enunciados científicos, 

principalmente no período aqui estabelecido, visto que, é uma época de projeto 

precoce de modernidade, ligada às marcas da cientificidade e do higienismo; 

intensivamente aos valores morais, gerando diversas críticas para as mulheres que 

não seguissem o padrão maternal determinado. Sendo assim, esses aspectos 

tornavam a vivência materna como uma espécie de controle sobre as mulheres, 

compreendendo a maternidade como um dispositivo de controle da vida feminina, 

conforme o que Foucault nos mostra sobre o conceito de dispositivo:  

 
[...] um conjunto decididamente heterogêneo que engloba discursos, 
instituições, organizações arquitetônicas, decisões regulamentares, leis, 
medidas administrativas, enunciados científicos, proposições filosóficas, 
morais, filantrópicas. Em suma, o dito e o não dito são os elementos do 
dispositivo. O dispositivo é a rede que se pode tecer entre estes elementos 
(Foucault, 1979, p. 216). 

 

Com efeito, a partir dessas ponderações pode-se notar que os discursos 

produzidos pelo poder formam uma intrincada rede que abarca toda a sociedade, 

configurando regimes de verdade propagados através dos dispositivos (Foucault, 

2014). Nesse contexto, o dispositivo é a complexa teia que se tece entre os diversos 

elementos que compõem o corpo social. Entre esses elementos, o discurso ocupa um 

lugar fundamental, sendo uma das ferramentas centrais que compõe o dispositivo de 



21 
 

poder. Por meio do discurso; ideias, crenças e valores são disseminados e 

internalizados pela sociedade, moldando as identidades individuais e coletivas. 

 Para compreender o funcionamento do dispositivo, Deleuze (2016) aponta três 

grandes dimensões evidenciadas por Foucault em suas obras, são elas: o saber, o 

poder e a subjetivação, que ao se entrelaçarem formam uma estrutura dinâmica. A 

primeira dimensão, o saber, implica não somente na organização dos conhecimentos, 

mas na legitimação do que é considerado verdadeiro, como debatido anteriormente, 

enquanto alguns saberes são caracterizados como “conhecimento oficial”, outros são 

desqualificados. A segunda dimensão, se refere ao poder, no qual os dispositivos não 

somente configuram o que é considerado verdadeiro, mas criam formas de controle e 

de regulação dos sujeitos. A terceira dimensão se volta para a produção desses 

sujeitos, revelando um aspecto ainda mais profundo, visto que o poder atua de forma 

a influenciar a própria maneira com que os indivíduos se percebem e posicionam no 

mundo, eles internalizam as normas e os discursos e passam a regular a si mesmos 

e a outros.  

A maternidade pode ser compreendida como um dispositivo, uma vez que está 

inserida em uma intricada rede de elementos diversos que buscam moldar e regular 

as experiências das mulheres como mães, atravessando e definindo as suas vidas, 

para além do âmbito materno.  

Os discursos e os saberes advindos dos campos como a biologia, a educação, 

a política e a religião operam para normatizar o que significa ser mãe, legitimando um 

tipo específico de maternidade, desde os primeiros anos de vida das futuras mulheres 

isso é feito de uma forma acentuada, mas sutil, de maneira que elas próprias 

começam a se moldar e a se cobrar para estarem inseridas nesse estereótipo singular, 

além de solicitar a outras mulheres que se tornem mães e estejam também dentro 

desse padrão.   

Partindo para a análise dessas revistas, ela ocorreu através da Biblioteca 

Nacional Digital Brasil, na busca de palavras-chave como “maternidade”, “materno”, 

“instinto materno” e “mães”. Identificando e analisando as publicações que se 

relacionavam com a temática e com a problematização desta pesquisa. Em paralelo 

com a análise dos periódicos, foram sendo feitas fotografias das publicações 

identificadas, para que assim ficassem registradas, facilitando tanto a análise quanto 

a problematização de cada uma posteriormente, associando-a com a pesquisa 



22 
 

bibliográfica levantada, ou seja, com as leituras teóricas e o embasamento 

historiográfico acerca das questões aqui abordadas.  

Posto isso, no primeiro capítulo abordaremos de início a construção de 

discursos biológicos que fundamentam a naturalização e a predestinação para a 

maternidade de forma universal, baseando-se tanto no instinto materno quanto, 

posteriormente, no amor materno. Observando como esses discursos provenientes 

do processo colonial moldam e constituem a concepção materna em nossa sociedade, 

ganhando permanências e ressignificações presentes na atualidade. Por fim, 

demonstrando como a imprensa se torna propagadora e porta-voz dos discursos que 

formulam essa concepção 

No segundo capítulo, trataremos de iniciar as análises das publicações 

propriamente ditas. Primeiramente, contextualizando e apresentando de forma 

detalhada ambas as revistas aqui analisadas, as primeiras análises são referentes à 

naturalização maternal pelo biológico, como razão da existência das mulheres, 

constituindo-se como identidade feminina. Após isso, foi buscado demonstrar como o 

“ser mãe” é uma construção iniciada ainda na infância, se insinuando de forma suave 

e sutil, em que os brinquedos irão performar e contribuir, principalmente através do 

uso de bonecas pelas meninas, condicionando e instruindo para a futura função 

materna. Adentrando após a infância, na preparação mais intensa e pragmática de 

disciplinamento das atividades referentes ao maternar. E por fim, será tratado das 

solteironas, consideradas como um desvio da norma e um perigo social, por não 

viverem a maternidade. 

No terceiro capítulo, trabalharemos três especificações que se entrelaçam ao 

discurso materno. A economia, que controla os meios de produção e os recursos, na 

qual engloba todos os indivíduos e define as suas condições de vida, os aspectos 

sociais e culturais. A política, que estrutura o poder e as instituições que a ela 

pertencem, organizando a sociedade por meio de leis, decretos, direitos e deveres, 

profundamente perpassados por interesses e intencionalidades. Os discursos 

religiosos que, por sua vez, delineiam as concepções, as identidades, e a moralidade 

social, constituindo uma visão não só de si, mas comunitária. Para assim, 

considerarmos a maternidade como peça central do capital humano e instrumento de 

poder social.  

  



23 
 

1.  MATERNIDADE: A CONSTRUÇÃO DE UM DESTINO “NATURAL” 

 

Em uma sociedade amplamente moldada por uma perspectiva ocidental, 

eurocêntrica e patriarcal, os corpos femininos estão envolvidos por uma miríade de 

representações que os configuram, definindo-os e restringindo-os. “Nosso corpo tem 

muito pouco de nós mesmas. Ele é simplesmente um resultado de discursos e de 

práticas. Ele é, portanto, um efeito histórico” (Ana Maria Colling, 2014, p. 180).  

Essas representações, por sua vez, estabelecem papéis sociais e funções 

especificas, muitas vezes justificadas por argumentos que se fundamentam no 

biológico, se tornando uma construção social poderosa, moldada por discursos 

científicos, culturais, pedagógicos, religiosos e filosóficos, os quais reforçam a ideia 

de que as mulheres possuem um papel extremamente delineado, distinto dos homens.  

A maternidade se constitui como papel da “vida feminina”, no qual todas as 

mulheres desde o seu nascimento estariam submetidas. O interesse para com os 

corpos e a função orgânica feminina se acentuou, para que assim pudesse ser criado 

um argumento fundamentado na própria natureza, que a transformasse em um 

destino incontestável.  

Não obstante, a missão não era apenas justificar a maternidade por vias 

biológicas, mas também criar um ideal de mães que fosse seguido por todas as 

mulheres. O amor materno vem para sancionar essa nova construção maternal, 

chamando atenção para algo que antes não prevalecia: a valorização, o enaltecimento 

e a naturalização desse amor.  

O mito do amor materno adentra a sociedade com objetivo definido: docilizar 

os corpos femininos para que assim pudessem cuidar dos seus filhos com devoção, 

sacrifício e devotamento total. Isso devido à centralidade e à importância social e 

econômica que as crianças iriam adquirir, em função das diversas transformações 

ocorridas na transição para a modernidade, nas formas de produção, na economia, 

no Estado e no interesse pelo crescimento demográfico, pois se tinha a necessidade 

de gestar, manter e controlar a vida, para que, assim, pudesse se sustentar o 

crescimento econômico e manter a estabilidade política. 

Dessa forma, neste capítulo iremos perscrutar como os discursos biológicos 

fundamentam a predestinação para a maternidade, incluindo na natureza feminina o 

instinto e o amor materno. Notando como esses discursos advindos da colonização 

contribuem para constituir e moldar a nossa sociedade, com concepções que até hoje 



24 
 

configuram o nosso cotidiano. Percebendo como a imprensa contribui na propagação 

de ideais e convicções, e apresentado as fontes que aqui serão utilizadas.  

 

1.1   Imperativo feminino: A biologização do corpo e a maternidade 

 

A construção desse discurso referente a uma “natureza feminina”, remete suas 

origens à Grécia Antiga, na qual pensadores como Aristóteles caracterizaram as 

mulheres como biologicamente, intelectualmente e moralmente inferiores aos 

homens. Um dos argumentos utilizados seria justamente o da sua capacidade 

reprodutiva, pois, como as mulheres geravam seres humanos, teriam mais dificuldade 

em formular conceitos e em pensar (Colling, 2014). 

Durante a Idade Média, o pensamento aristotélico ainda seria a ótica de 

compreensão do mundo; interligado ao cristianismo, promoveria um potente enlace 

entre o discurso filosófico e o religioso. A interiorização feminina se sustentaria, 

acreditando-se que o pecado adveio ao mundo por meio de uma mulher e de sua 

sexualidade, tornando todas as mulheres seres indignos de confiança e fazendo-se 

necessário mantê-las sempre sob a vigilância masculina. No entanto, em 

contraposição à imagem dessa mulher, Eva, considerada como uma mulher 

corrompida, criou-se a imagem da Virgem Maria, a figura da mãe, aquela que deveria 

servir de exemplo e guia para todas. Se Eva fez com que as mulheres adentrassem o 

pecado, condenando todas as suas descendentes, a Virgem Maria edificaria a 

possibilidade da redenção (Pissinati, 2017). 

A concepção da inferioridade e submissão feminina direcionou a cultura 

ocidental por séculos, e consequentemente a nossa, configurando uma hierarquia, 

designando às mulheres a esfera privada. Já no século XVIII, o corpo feminino era 

destinado exclusivamente à maternidade.  

 
Se recuarmos no tempo à procura da construção inicial deste discurso, da 
“natureza feminina”, constataremos que ele foi definido pelos gregos no início 
da cultura ocidental, pensamento que condicionou nossa cultura, sofrendo 
várias inflexões até o século XVIII, quando o corpo feminino é destinado 
unicamente como “apto para a maternidade”, para a reprodução. A 
normatização da definição médica cruza-se com uma preocupação política 
do Estado: a do interesse pela saúde dos seus cidadãos, a necessidade de 
cidadãos úteis e racionais (Colling, 2014, p. 44). 

 

Por isso, essa destinação do corpo feminino para a maternidade é melhor 

compreendida quando situada no contexto do século XVIII, na já citada preocupação 



25 
 

política do Estado, pois nota-se que a criança adquire tanto um valor mercantil, devido 

à consolidação do sistema capitalista, quanto um valor patriótico, percebendo-se a 

importância da população para um país.   

Nessa polifonia de sentidos, diversos discursos se articulam para configurar, 

não somente a naturalização maternal, mas também criar um ideal de mãe, com isso 

as práticas discursivas referentes ao corpo feminino aumentam, o argumento 

amparado no biológico a partir do século XVIII, ganha uma nova perspectiva, agora 

baseado nas diferenças sexuais. O conceito de diferença aqui abordado fundamenta-

se nos estudos do historiador, sexólogo e escritor americano Thomas Laqueur. Em 

suas pesquisas, Laqueur (2001), analisa que desde o século XVIII, ocorreu uma 

mudança na forma como o corpo feminino e o corpo masculino eram compreendidos.  

Precedentemente ao século XVIII, predominava o modelo de pensamento na 

existência de apenas um sexo, portanto, considerava-se que homens e mulheres 

possuíam a mesma formação orgânica, em que as diferenças só eram encontradas 

na localização das genitálias, que no caso feminino era no interior do corpo. 

Thomas Laqueur nos mostra que na hierarquia baseada em uma inferioridade 

feminina, no período de compreensão de apenas uma formação corporal, o gênero 

era difundido de pelo menos duas formas diferentes: ativo/passivo, com forma/sem 

forma, isto é, existiam pelo menos dois “sexos sociais”, nos quais os direitos e as 

obrigações, profundamente díspares, eram baseados.6 

 

[...] pelo menos dois gêneros correspondem a apenas um sexo, onde as 
fronteiras entre masculino e feminino são de grau e não de espécie, e onde 
os órgãos reprodutivos são apenas um sinal entre muitos do lugar do corpo 
em uma ordem cósmica e cultural que transcende a biologia (Laqueur, 2001, 
p. 41).  

 

Contudo, doravante ao século XVIII, os corpos não foram mais reconhecidos 

pelas suas semelhanças, mas sim pelas suas diferenças. Essa mudança de 

percepção, todavia, não se constitui somente a partir das novas descobertas 

cientificas ou dos novos avanços empíricos consideráveis, mas esses fatores já se 

articulam devido à necessidade social, político e econômica de não somente 

reconhecer essas dissemelhanças, mas buscar comprovações e dar intensa ênfase 

às mesmas.  

                                                             
6 Ler o capítulo dois, “Destino é anatomia”, em Laqueur, 2001.  



26 
 

Assim, as dissemelhanças passaram a ser evidentes e funcionais. Dizemos 

funcionais, pois, embora fosse possível manter a ideia de uma única formação 

corpórea, a necessidade era realmente dar relevância aos argumentos de distinção, 

devido a terem se tornado importantes para o cenário da época.  

 
Havia, portanto, evidência científica para apoiar a visão amiga, caso isso 
fosse culturalmente relevante. Por outro lado, só houve interesse em buscar 
evidência de dois sexos distintos, diferenças anatômicas e fisiológicas 
concretas entre o homem e a mulher, quando essas diferenças se tornaram 
politicamente importantes. Só em 1759 é que alguém se importou em 
reproduzir um esqueleto feminino detalhado num livro de anatomia para 
ilustrar suas diferenças do esqueleto masculino. Até essa época havia uma 
estrutura básica do corpo humano, e essa estrutura era masculina. E quando 
as diferenças foram descobertas elas já eram, na própria forma de sua 
representação, profundamente marcadas pela política de poder do gênero 
(Laqueur, 2001, p. 21 e 22). 

 

 A consolidação de uma hierarquia social agora se dava através de um único 

âmbito, o da natureza, utilizada constantemente como justificativa para afirmar as 

desigualdades de gênero. À vista disso, as relações, funções e papéis sociais 

atribuídos aos homens e às mulheres foram naturalizados, suas identidades foram 

fundamentalmente conectadas à crença de que o sexo biológico deve ser congruente 

com a identidade de gênero, entre um biológico entendido como natural e um 

esquema de atribuições sociais a ele ligado. Devido a essa congruência, o espaço 

que constitui a dualidade entre o feminino/masculino acaba definindo uma norma que 

é continuamente rearticulada.  

Relevante lembrar, que a partir desse momento, uma intensa fabricação, entre 

o XVIII e o XIX, de discursos médicos, filosóficos, pedagógicos, dentre outros, que se 

referiam às mulheres e à sua sexualidade, foi operacionalizada, pois segundo Laqueur 

(2001), se tinha uma intensa e recorrente preocupação, em especial por parte dos 

médicos, de se compreender os “enigmas” e os “mistérios” que envolviam e formavam 

o ser feminino7. 

O discurso médico exerceu e exerce um grande papel no estabelecimento da 

maternidade não só como uma função social, mas, para além disso, um destino. Os 

médicos estavam preocupados em desvendar os mistérios que não só rodeavam o 

corpo, mas que constituíam uma natura própria, “a natureza feminina”. “O discurso 

                                                             
7 Como presente na publicação intitulada de Anthologia Contemporanea encontrada na Revista da 

Semana (1940, ed. 00033, p. 35). 



27 
 

médico é sempre invocado para justificar o papel conferido à mulher na família ou na 

sociedade” (Colling, 2014, p. 78).  

Através desse conjunto de discursos, o útero é designado como órgão 

exclusivo do ser feminino, que então representa o centro das diferenças. Conforme 

Patrícia de Freitas (2008, p. 174), “o útero constituiu-se, a partir desta leitura, como 

órgão exclusivo do sexo feminino”. Não obstante, o útero ocupa uma posição ainda 

maior na vida das mulheres, não somente sendo considerado o órgão exclusivo do 

ser feminino, ele é definido como o órgão que dá identidade a elas e que controla, de 

maneira proeminente, as suas vidas; em outras palavras, ele seria o grande 

controlador, não só da organização física feminina, mas também da sua organização 

psicológica, em que todas as suas funções físicas e emocionais iriam depender 

unicamente e exclusivamente desse útero, resumindo as mulheres a um órgão. Essa 

centralidade as reduz também à sua função reprodutora (Anne Cova, 2011). 

 
Os órgãos reprodutivos passaram de pontos paradigmáticos para mostrar 
hierarquia ressonantes através do cosmo ao fundamento da diferença 
incomensurável: "as mulheres devem seu temperamento aos seus órgãos 
reprodutivos, especialmente ao útero", conforme disse um médico do século 
XVIII (Laqueur, 2001, p. 189).  

 

Ademais, o útero também possuía uma característica patológica, ou seja, ao 

mesmo tempo em que ele controlava toda a vida feminina, ele era também uma fonte 

de intermináveis males e doenças, se estabelecendo assim como o locus do 

adoecimento feminino8. Nesse sentido, surge a ideia de que as doenças são 

expressões da própria natureza feminina, como Fabíola Rohden (2001, p. 30) lembra, 

que, conforme são mulheres, são doentes também porque são mulheres. Dessa 

maneira, o feminino transita entre os limites de sua fisiologia e de sua patologia, um 

corpo preenchido de instabilidade, e que por esse motivo deveria ser constantemente 

regulado e controlado.9  

Nesse contexto, a maternidade entra como uma necessidade para 

salvaguardar a integridade física e psicológica das mulheres, mais que um objetivo de 

                                                             
8 Como exemplo, cito aqui um anúncio do Regulador Gesteira, presente na Fon-Fon, no qual apresenta 
diversas doenças localizadas em todo o corpo feminino de distintos sintomas e que teriam a sua origem 
no útero, gerando assim, um catálogo de doenças de males advindos desse órgão. Encontrado em: 
Fon-Fon (1933, ed.025, s/p).  
9 Parte das reflexões aqui apresentadas sobre essa temática deriva do Projeto de Iniciação Científica 

(PIBIC), “Os males que vêm do útero”: Corpo e sexualidade das mulheres em impressos (1930-50), 
realizado por mim, entre os anos de 2021 e 2022, sob a orientação da Profª. Dra. Alômia Abrantes, 
financiado pelo CNPq. 



28 
 

vida, agora ser mãe se transforma, também, em uma demanda para poder controlar 

a inconstância de sua natureza, tornando-se uma condição fundamental para própria 

existência feminina.   

 
Diante dessas intervenções científicas, o corpo feminino foi tomando uma 
dimensão de interesse e se moldando, num processo de construção e de 
inquietações. Ao mesmo tempo que esse corpo de mulher era dócil, podia 
também ser débil, tornando-se, assim, perigoso. Foi nesse sentido que o 
corpo feminino ganhou relevo nas investidas médicas, que tentavam 
enquadrá-lo num modelo “predestinado” à maternidade (Mirtes de Moraes, 
2021, p. 44).  

 

Essas formulações de discursos ganham grande expansão, estabelecendo a 

maternidade como algo inscrito na natureza feminina e operando para que o materno 

não seja um aspecto questionado, visto que não teria como se questionar o “natural”. 

Tratando da maternidade como um fator que não irá sofrer influência dos aspectos 

culturais, políticos e econômicos, que não passariam apenas de epifenômenos, 

submetendo as mulheres a um determinismo biológico que esquece as contingências 

sociais. 

No entanto, os discursos de naturalização e destinação não eram suficientes 

para a necessidade maternal da época, nesse contexto, as articulações de outras 

práticas discursivas foram imprescindíveis. Fazia-se indispensável não só que as 

mulheres se tornassem mães, mas que se tornassem “verdadeiras mães”, cuidassem 

dos filhos pessoalmente, com uma dedicação intensa e integral, associada a atos de 

sacrifício e devotamento. Para alcançar esse ideal, foi introduzido um novo discurso, 

o do amor materno.  

 

1.2    Os fundamentos da construção do mito do amor materno 

 

O enaltecimento do amor materno é algo relativamente recente na história da 

civilização ocidental, configurando esse vínculo das mães para com os filhos como 

natural e instintivo, sendo um mito originado por meio de diversos discursos, sejam 

eles filosóficos, médicos, morais, religiosos, dentre outros, a começar do século XVIII 

(Solange de Moura; Maria de Fátima Araújo, 2004).  

Não se trata aqui de afirmar que as mães não tivessem amado aos seus filhos 

precedentemente à propagação do amor materno a partir do século XVIII, mas o que 



29 
 

não se via era essa valorização, naturalização e universalização da forma como 

estava sendo pregado esse tipo de amor.  

A historiadora e filosofa Elisabeth Badinter é referência de um amplo estudo 

sobre o “mito do amor materno”, por esse fator, ela será constantemente citada. 

Badinter analisa o amor materno no contexto eurocêntrico e patriarcal de sua criação, 

todavia, no tópico seguinte proponho visualizarmos como esse mito chega e firma 

raízes em nossa sociedade por meio da colonização.  

 Em suas pesquisas, a autora não sugere que o amor materno tenha sido uma 

invenção do século XVIII. Salientando que, quando uma sociedade não valoriza certo 

sentimento, sua importância pode ser diminuída, levando-o ao desaparecimento ou à 

negligência. Assim dizendo, isso não significa que o amor materno tenha se tornado 

impossível em dada época, mas que a forma com que ele é tratado ou valorizado pode 

influenciar sua presença ou sua ausência na vida das pessoas. 

 
Podemos também lembrar a atitude das camponesas de Montaillou que, na 
aurora do século XIV, embalam, acariciam e choram os filhos mortos. Esse 
testemunho mostra simplesmente que, em todos os tempos, houve mães 
amantes e que o amor materno não é uma criação do século XVIII ou do 
século XIX. Isso, porém, não prova de modo algum que tenha sido uma 
atitude universal (Badinter, 1985, p. 85). 

 

No século XVII e em boa parte do século XVIII era de aceitação comum que as 

mães entregassem os seus filhos para as amas de leite e cuidadoras, mesmo que 

isso significasse menos chances de sobrevivência. Segundo Costa (1983, p. 256), “o 

mais provável, porém, é que as mães ignorassem que a amamentação materna fosse 

vital à sobrevida dos filhos”. 

A prática de contratar as amas-de-leite é antiga na França, visto que, em Paris, 

no século XIII, já se tem a abertura da primeira agência de amas. A entrega dessas 

crianças, muitas das vezes, se dava poucos dias depois de seu nascimento, ou até 

mesmo, poucas horas depois.  

Inicialmente, ao que os estudos de Badinter (1985) apontam, a amamentação 

mercenária até o século XVI só era procurada pela aristocracia. Com relação à 

burguesia parlamentar, observa-se que as mães do século XVI amamentavam os 

seus próprios filhos, no entanto, no século XVII a prática de deixar a criança na casa 

de uma ama-de-leite se propaga também entre essa classe.  

Quando se chega ao século XVIII, o envio dessas crianças para essas casas 

de amas se difunde por todas as classes da sociedade urbana, dos mais ricos aos 



30 
 

mais pobres; seja nas grandes ou nas pequenas, entregar os seus filhos aos cuidados 

específicos e exclusivos de uma ama é estabelecido como um fenômeno 

generalizado.  

 
1780: o tenente de polícia Lenoir constata, não sem amargura, que das 21 
mil crianças que nascem anualmente em Paris, apenas mil são amamentadas 
pela mãe. Outras mil, privilegiadas, são amamentadas por amas-de-leite 
residentes. Todas as outras deixam o seio materno para serem criadas no 
domicílio mais ou menos distante de uma ama mercenária (Badinter, 1985, 
19). 

  

Para que seja gerada uma compreensão do porquê da disseminada entrega 

dessas crianças, explicações sociais e econômicas são evocadas. Para as mães que 

tinham a necessidade de trabalhar era inviável que as mesmas passassem o seu 

tempo se dedicando ou amamentando os seus filhos, principalmente nos trabalhos 

em que as mulheres estavam propriamente ligadas, dependendo delas para que o 

trabalho fosse mais lucrativo, como as mulheres operárias e artesãs, que se 

classificam como umas das maiores fornecedoras de crianças para as amas 

mercenárias.  

Ainda segundo Badinter, nos trabalhos ligados à alimentação, também não era 

diferente; as mulheres que normalmente ficavam responsáveis pelo açougue ou 

padaria não poderiam destinar esse tempo aos seus filhos, sendo muito mais rentável 

entregá-los para serem criados por uma ama, do que contratar um trabalhador, 

mesmo que de pouca qualificação. Esses dados também ajudam a notar que o salário 

que muitas amas recebiam eram paupérrimos, devido a isso se dava a compreensão 

das condições das crianças que lhes eram entregues.  

Para os casais mais pobres, a chegada de um filho representa uma ameaça à 

própria subsistência, desse modo, não se tem alternativa, a não ser abandoná-lo: 

 
Para os casais mais pobres da sociedade, o filho chega a ser uma ameaça à 
própria sobrevivência dos pais. Não lhes resta, portanto, outra escolha senão 
livrarem-se dele. Seja abandonando-o num orfanato, o que, como veremos, 
não lhe dá grandes possibilidades de sobrevivência, seja entregando-o à ama 
menos exigente possível, o que também não lhe aumenta muito a 
probabilidade de viver; ou seja, finalmente por uma série de comportamentos 
mais ou menos tolerados, que levavam a criança rapidamente para o 
cemitério (Badinter, 1985, p. 50). 

 

O objetivo não é afirmar que todas essas mulheres entregaram seus filhos 

fizeram-no por falta de amor; se as mesmas viviam em um estado de carência moral 

e física, “[...] como o amor e a ternura teriam podido expressar-se nessa situação 



31 
 

catastrófica?” (Badinter, 1985, p. 51). Esses exemplos, cuja autora nos elucida, não 

tratam de querer uma comprovação da inexistência do amor materno, uma vez que 

ela não o nega, em vez disso, sugere que, no máximo, o instinto de sobrevivência se 

sobressai ao instinto materno.  

No entanto, essa justificativa não cobre totalmente a questão. Se as mães 

priorizavam outras atividades, isso diz respeito não só às circunstâncias econômicas 

e materiais, mas também à atitude em comum da sociedade, que não valorizava a 

criança no âmbito familiar. Além de que, havia uma pequena burguesia trabalhadora, 

na qual as mulheres poderiam economicamente conduzir-se de outra forma, isto é, 

tinham a possibilidade de cuidar de seus filhos sem interferências econômicas; nessa 

conjuntura é incorporada uma explicação de fator social.  

Se essas mulheres possuíam alternativas econômicas diferentes, por que 

mesmo assim, optavam por ações que prejudicassem o bem-estar da criança? Nesse 

caso, torna-se importante considerar que essas mulheres eram influenciadas pela 

ideologia dominante, a criança não estava fincada como figura central na família, lugar 

este, destinado ao esposo, estabelecendo que as suas necessidades ou interesses 

fossem colocados acima dos da criança.  

 
A opção dessas mulheres (já que economicamente podiam agir de outra 
maneira) era determinada pela influência da ideologia dominante. A 
autoridade do pai e do esposo domina a célula familiar. Fundamento 
econômico e chefe moral da família, ele é também o seu centro: tudo deve 
girar em torno dele (Badinter, 1985, p. 52). 

 

Todavia, outra categoria de mulheres é analisada por Elisabeth Badinter, uma 

categoria cujos valores econômicos não tinham influência e os valores tradicionais 

sociais não adquiriam uma relevante intervenção. Inobstante a isso, elas também 

entregavam seus filhos às amas-de-leite; essa categoria de mães é de grande 

importância nas análises, “[...] pois é a partir de seu comportamento, sendo elas as 

mais livres, que poderemos questionar com mais segurança a espontaneidade do 

amor materno” (Badinter, 1985, p. 52). 

Até o século XVIII, a criança não ocupava na família o lugar de ascensão e 

valorização em que estamos habituados a ver. Philippe Ariès, historiador medievalista 

francês, referência nos estudos da família e da infância, argumenta que nem sempre 

se teve a percepção da infância como compreendemos hoje, para o autor, na Europa 

medieval e no início do período moderno a infância não era considerada como uma 



32 
 

época dissemelhante à vida adulta, assim, as crianças eram vistas como pequenos 

adultos, podendo compartilhar das mesmas atividades.  

Conforme Le Goff (2007) essas ideias foram muitas vezes mal interpretadas, 

levando à compreensão equivocada de que Ariès teria afirmado que os pais na Idade 

Média não amavam os seus filhos. Le Goff (2007, p. 59) elucida que, embora o amor 

dos pais, em especial o materno, estivesse presente na Idade Média, ocorreu uma 

mudança no lugar simbólico da criança; nesse período a criança não ocupava a 

posição quase divina que veio a obter posteriormente nas sociedades modernas. 

Sendo assim, Ariès notou algo crucial, a promoção simbólica e cultural da criança no 

decorrer do tempo.  

O importante aqui é compreendermos que a concepção da infância como 

conhecemos hoje começou a se constituir a partir do século XVI, e sobretudo no 

decorrer do século XVII, mas ainda não encontrava grande significância; é justamente 

no século XVIII que essa noção atinge o seu apogeu, influenciando na criação do mito 

do amor materno (Ariès, 1986).  

Devido à falta de relevância social conferida à criança, consequentemente, a 

maternidade de intensa devoção não tinha a mesma posição de reconhecimento ou 

valorização, justificando a falta de interesse daquelas mulheres que não estavam 

submetidas aos fatores econômicos ou aos valores tradicionais.  

 
Aliás, o pouco interesse que esses cronistas demonstraram pelas mães 
amantes, ou dedicadas, tende a provar que esse amor não tinha então um 
valor social e moral. Isso mostra que sobre essas mulheres privilegiadas não 
pesavam nem ameaças, nem culpabilidade de nenhum tipo. No máximo 
poderíamos ver nelas um caso inteiramente excepcional de atitude 
espontânea. Pois se a "moda" não era a maternidade, elas contribuíram muito 
para difundi-la, mesmo que, em fins do século XVIII, dela se considerassem 
vítimas (Badinter, 1985, p. 58). 

 

Dentro de toda essa conjuntura, se as taxas de mortalidade infantil eram 

altíssimas, como justificar o instinto do amor materno natural e universal, sendo que 

“Na França dos séculos XVII e XVIII, a morte da criança era coisa banal? Segundo os 

dados apresentados por F. Lebrun, a mortalidade das crianças de menos de um ano 

é sempre sensivelmente superior a 25%” (Badinter, 1985, p. 97).  

Se ser mãe é um destino inscrito na natureza feminina, transcendente a todas 

as contingências econômicas e sociais, não deveriam o instinto materno e o amor 

materno ser imutáveis em todas as circunstâncias?  Dentro dessa polifonia de 

sentidos, é certo que, da mesma forma que não se pode afirmar que o amor materno 



33 
 

é inexistente, não se pode afirmar que o mesmo está presente da mesma forma em 

todas as mulheres de maneira universal e natural.  

A atuação da mãe irá ser estabelecida pelo complexo de seu contexto e pelas 

necessidades sociais, não se tem como falar em uma natureza definitiva, conduzindo 

as mulheres a um determinismo biológico que esquece as influências econômicas, 

políticas, culturais e sociais. Não se trata de culpar essas mulheres, mas sim de 

compreender que suas ações são moldadas pelo ambiente em que estão inseridas.  

Diante disso, podemos observar que o amor materno como conhecemos é uma 

construção social. Se anteriormente não se tinha a necessidade de valorizá-lo ou 

naturalizá-lo, o que era resultado das demandas exigidas pela sociedade, no último 

terço do século XVIII, adentra-se um novo cenário, o do enaltecimento desse amor 

materno como sentimento inscrito em todas as mulheres.  

 Por isso, é extremamente necessário situarmos o contexto de surgimento do 

“mito do amor materno”, pois isso se interliga diretamente com as necessidades para 

as quais o mesmo foi criado. Como abordamos, a centralização na criança se dá pela 

relevância que a mesma adquire, tanto para o Estado, quanto para a economia.  E se 

por um lado no século XVIII se tem um recuo da mortalidade referente aos adultos, 

por outro, isso não acontece com a mortalidade infantil, sendo gerada uma grande 

preocupação. 

 
Se o século XVIII viu um ligeiro recuo da mortalidade, isso se relaciona em 
primeiro lugar com a mortalidade dos adultos, graças ao desaparecimento 
dos grandes flagelos tradicionais: a guerra, a peste e, progressivamente a 
partir de 1750, as grandes fomes. A mortalidade infantil, ao contrário, não se 
alterara sensivelmente ao longo de um século (Badinter, 1985, p. 106). 

 

Dessa forma, adentra a necessidade de mudar esse cenário: 

 
Nesse fim do século XVIII, o essencial, para alguns, é menos educar súditos 
dóceis do que pessoas, simplesmente: produzir seres humanos que serão a 
riqueza do Estado. [...] O novo imperativo é portanto a sobrevivência das 
crianças. E essa nova preocupação passa agora à frente da antiga, a do 
adestramento daquelas que restavam após a eliminação das mais fracas. As 
perdas passam a interessar o Estado, que procura salvar da morte as 
crianças (Badinter, 1985, p. 145). 

 

À vista disso, o crescimento populacional, e consequentemente a maternidade, 

se tornam interesses estatais, sendo as crianças também uma garantia do seu poderio 

militar. Elas irão também se converter em uma provisão preciosa para o Estado, 

inclusive em razão de produzirem riquezas, atingindo assim um valor mercantil. “A 



34 
 

verdade é que a criança, especialmente em fins do século XVIII, adquire um valor 

mercantil. Percebe-se que ela é, potencialmente, uma riqueza econômica” (Badinter, 

1985, p. 108). 

Devido toda essa importância e centralidade agora fixada nesses seres, será 

imprescindível uma diminuição das taxas de mortalidade infantil, e para que isso 

venha a acontecer, faz-se necessário uma mudança no comportamento das mães, 

para que cuidem de forma integral de seus filhos, com intensa dedicação, valorizando 

o sacrifício e o devotamento, fundamentando-se no amor materno. 

As mães agora são convocadas ao seu senso de dever. A maternidade, além 

de naturalizada, passa a ter um valor social e moral. Com isso, não somente uma série 

de discursos irão ser configurados e ressignificados para levarem as mães a 

cumprirem esse papel, mas uma intensa sensação de culpa e de ameaças, sejam elas 

patológicas, de exclusão ou de incompletude.   

 Assim sendo, o papel e a importância materna a partir do último terço do século 

XVIII irão sofrer uma grande transformação, na qual Elisabeth Badinter chama de uma 

espécie de “revolução das mentalidades”, gerando novas concepções difundidas por 

meio de publicações que estabeleciam que agora o “ser mãe”, deveria estar 

obrigatoriamente acima de tudo, então, as mulheres agora serão resumidas e 

definidas pelo seu papel materno. 

 
Após 1760, abundam as publicações que recomendam às mães cuidarem 
pessoalmente dos filhos e lhes "ordenam" amamentá-los. Elas impõem, à 
mulher, a obrigação de ser mãe antes de tudo, e engendram o mito que 
continuará bem vivo duzentos anos mais tarde: o do instinto materno, ou do 
amor espontâneo de toda mãe pelo filho (Badinter, 1985, p. 103). 

 

Ressalto aqui a importância das publicações, que se configuram como veículo 

para a difusão de novos significados que constituem sentidos para as práticas 

culturais. Como salientado, não é que anteriormente ao século XVIII as mães não 

tivessem amados os seus filhos, mas o que agora chama a atenção é o enaltecimento 

e a valorização desse amor materno, de uma forma tão intensa que as mulheres que 

não se encaixassem nesse ideal seriam consideradas como desviantes, anormais, 

indo contra a sua própria natureza. Concepção essa que se propaga até os dias 

atuais, senão através de discursos patológicos, por meio de questionamentos ou 

incompletudes.  



35 
 

Com a grande centralidade que a maternidade irá alcançar na sociedade e na 

vida feminina, diversos discursos médicos, moralistas, artísticos e pedagógicos vão 

ser propagados para que assim pudessem alcançar o modelo de mãe desejado.  

Um grande colaborador desses discursos foi Jean-Jacques Rousseau com a 

publicação de seu livro Emílio ou Da educação, como o próprio afirma, essa “coletânea 

de reflexões e de observações, sem ordem e quase sem sequência, foi iniciada para 

agradar a uma boa mãe que sabe pensar” (Rousseau, 1979, p. 05). Deixando nítido 

para quem ele se dirige, continua: 

 
É a ti que me dirijo, terna e previdente mãe, que te soubeste afastar do 
caminho trilhado e proteger o arbusto nascente contra o choque das opiniões 
humanas. Cultiva, rega a jovem planta antes que morra: seus frutos dar-te-
ão um dia alegrias. Estabelece, desde cedo um cinto de muralhas ao redor 
da alma de tua criança. Outro pode assinalar o circuito mas só tu podes 
erguer o muro (Rousseau, 1979, p. 09 e 10). 

 

As ideias rousseaunianas iriam servir de base e seriam propagadas durante 

muito tempo por diversos pensadores que voltariam constantemente à teoria 

rousseauniana da mãe (Badinter, 1985; Mariana Cordeiro, 2013). 

Vendo-se que não se trata de algo natural, e sim de uma construção social, 

pelo menos três discursos tiveram de ser configurados para que às mães pudessem 

agora exercer o seu dever de cuidar e zelar pela vida de seus filhos, gerando mais 

chances de sobrevivência para essas crianças, “um alarmante discurso econômico, 

dirigido apenas aos homens esclarecidos, um discurso filosófico comum aos dois 

sexos e, por fim, um terceiro discurso, dirigido exclusivamente às mulheres” (Badinter, 

1985, p.149). 

A maternidade se torna, então, uma função, carregada de valores morais e 

sociais, sendo criada uma forma correta de ser mãe. Às mulheres adentram em uma 

posição de cobrança, devendo seguir um modelo específico para a maternidade; os 

discursos trabalham para que as experiências maternas sejam delimitadas 

unicamente a esse modelo propagado. 

No entanto, nem todas às mulheres estavam dispostas a seguir esse novo 

protótipo de vida. Por isso a mudança não ocorre instantaneamente, mas de maneira 

variada e lenta:  

 
No final do século XVIII, principalmente no século XIX, a mulher aceitou o 
papel da boa mãe, ainda que isso não tenha se dado de uma forma 
homogênea. Os novos discursos relativos à maternidade e à família ditaram 
o perfil dessa mulher, agora mãe dedicada em tempo integral, responsável 



36 
 

pelo espaço privado, privilegiadamente representado pela família (Maria da 
Graça Braga; Maria Cristina Amazonas, 2005, p. 12). 

 

Sendo assim, no século XIX que se consolida a figura da “mãe coruja”10 como 

nós conhecemos. O caminho percorrido do século XVIII, desde a instituição do mito 

do amor materno, até o século XIX, no qual se tem essa consolidação, é preenchido 

por mudanças, incluindo a constituição da família nuclear, que também irá operar para 

instituir ainda mais a centralidade maternal. Logo, podemos atentar que os conceitos 

de infância, família e maternidade estão estreitamente interligados.  

O historiador Mark Poster desenvolveu em seus estudos uma teoria sobre a 

família moderna, traçando um caminho para evidenciar a sua configuração, 

demonstrando a descontinuidade na história da família, que engloba diversas 

estruturas familiares dissemelhantes, até chegarmos a família nuclear, consolidada 

no século XIX. A família nuclear surge no contexto da Europa, no seio da burguesia, 

por volta de 1750, na transição para a modernidade, distinta das formações familiares 

anteriores, contendo uma configuração singular de condutas e costumes, com uma 

nova concepção fundamentada no amor romântico e na importância dos filhos. 

 
[...] a família moderna nasceu no seio da burguesia da Europa por volta de 
1750, mais tarde em alguns lugares, mais cedo em outros. A burguesia 
desenvolveu uma forma de família em nítido contraste com a da aristocracia 
e a do campesinato, na verdade, em nítido contraste com o que esse mesmo 
grupo experimentou antes do século XVIII (Poster, 1979, p. 185). 

 

Conforme Mark Poster (1979, p. 188), “Os filhos foram reavaliados pela 

burguesia, tornando-se seres importantes para o país”, e consequentemente no 

enaltecimento maternal. 

 
Uma forma nova de amor maternal foi considerada natural nas mulheres, que 
tinham não só de zelas pela sobrevivência dos filhos, mas treiná-los para um 
lugar respeitável na sociedade. Mais do que isso, eram encorajadas a criar 
um vínculo entre elas e os filhos, tão profundo, que a vida interior da criança 
pudesse ser talhada para a perfeição moral (Poster, 1979, p. 188). 

 

Por conseguinte, por meio da maternidade, as mulheres passam a ocupar um 

lugar fundamental e indispensável na estrutura da família nuclear burguesa, e da 

                                                             
10 “Mãe coruja” é uma expressão advinda do conto A águia e a coruja de La Fontaine, adaptado e 
traduzido por Monteiro Lobato, e que acabou se popularizando no Brasil.  
Elisabeth Badinter utiliza o termo em um de seus questionamentos. “Por que razões a indiferente do 
século XVIII transformou-se em mãe coruja nos séculos XIX e XX?” (Badinter, 1985, p. 12).  
Essa associação ao termo também se faz presente em uma das publicações da Revista da semana, 
“A coruja é uma mãe egual ás melhores”. Encontrado em: Revista da Semana (1937, ed. 00022, s/p).  



37 
 

mesma forma em que lhes era concedido um prestigio social, paralelamente, também 

lhes era delimitado um papel preceituado e restritivo com o seu valor ligado 

unicamente a função materna (Nara Damaceno; Rafaela Marciano; Nayara Menezes, 

2021). A família é o dispositivo de entrelaçamento da sexualidade e da aliança, com 

o corpo feminino sendo perpassado pelas relações de poder e se tornando um lugar 

estratégico da esfera privada e pública, no qual a biopolítica se sustenta (Perrot, 2005, 

p. 495).  

No proceder dos séculos após o século XVIII, tanto ameaças, quanto 

promessas que de certa forma se entrelaçam, vão continuar permeando esse cenário 

de convencimento. Na passagem do século XVIII para o XIX, se constitui a 

configuração e o estabelecimento de um discurso médico acerca do corpo feminino e 

da maternidade, a construção discursiva sobre a sexualidade no século XIX é 

acentuada e reformulada, voltando o seu olhar para o corpo feminino e as suas 

especificidades (Georgiane Vazquez, 2014). 

O discurso biológico entra para justificar a maternidade através da natureza, 

como assinalado no primeiro tópico, o ser mãe entra como um imperativo da natureza 

feminina e a descoberta e relevância que as diferenças sexuais irão adquirir no século 

XVIII, servirão de maneira intensa para justificar os papéis sociais, e tecer ainda mais 

a teia de discursos que ligam a mulher a função materna. 

 
Essa ênfase na definição da diferença sexual e na especificidade feminina 
associada à maternidade tem sido percebida por alguns autores como um 
fenômeno claramente identificável em torno do fim do século XVIII e começo 
do século XIX. É o momento em que o sexo passaria a ser cada vez mais 
tematizado pelos cientistas, especialmente médicos. E quando se falava do 
sexo, tratava-se particularmente do sexo feminino (Rohden, 2001, p. 30). 

 

Os médicos vêm complementar essa teia através de narrativas patológicas. Se 

todas as mulheres devem naturalmente exercer a maternidade, aquelas que não o 

fazem estão indo contra o curso natural, incluem-se também as que não estão dentro 

dos moldes estipulados para serem uma boa mãe, essas e aquelas são 

caracterizadas como patológicas, além de virem a sofrer com diversos males, pois 

uma infração gravíssima contra a natureza não se poderia passar impune.  

Os discursos ultrapassam o âmbito físico e alcançam o psicológico. Aquelas 

que não forem mães, irão ser tomadas por uma intensa sensação de incompletude, 

infelicidade, amargor e melancolia, devido não experimentarem os prazeres que só a 

maternidade pode conceder a vida feminina.  



38 
 

Recuperar a historicidade do conceito maternidade é central, para que assim 

nos situemos melhor a compreender as próximas análises que aqui serão feitas, não 

só compreender, mas oferecer um olhar mais atento para pensar além delas.  

Elisabeth Badinter afirma que falar da maternidade ainda é uma grande 

dificuldade, pois é dificultoso contestar algo tão enraizado não somente em uma 

naturalidade associada a natureza e a ordem das coisas, mas também a uma 

concepção sagrada que envolve e gera uma aureola maternal, “a julgar pelas reações 

apaixonadas que este livro provocou – e que me surpreenderam, condesso -, a 

maternidade é, ainda hoje, um tema sagrado” (Badinter, 1985, p. 09) 

Com isso, o discurso moral passa a ser mais valorizado. Se a maternidade 

possui uma grande importância para a formação das famílias e de novos cidadãos, a 

mãe, nesse contexto, adquire uma grande centralidade e relevância, sendo 

responsável pelo futuro da Pátria. À vista disso, as mães passam a assumir um papel 

na esfera pública relacionado à função maternal. Para que as mulheres assumam a 

sua missão e a sua função social, precisam ser instruídas e educadas, logo, os 

discursos pedagógicos também farão parte desse horizonte, com uma educação 

voltada apenas para fins pragmáticos.  

Sendo assim, a maternidade não deve ser considerada apenas sob uma única 

perspectiva, seja ela familiar, médica, pedagógica, econômica, política, moral ou 

religiosa, mas sim com essas dimensões interconectadas. 

 
Assim, o discurso que faz inscrever o amor materno na essência do feminino, 
bem como as práticas que lhes são consequentes, transita não em uma única 
célula, mas num sistema de relações entre instituições em que cada unidade 
complementa e reforça a outra, estabelecendo um desenho complexo para o 
futuro: da cidade à família, da família à medicina, da medicina à escola, da 
escola às leis, das leis às artes e, novamente, à família. (Moraes, 2021, p. 22) 

 

Essa articulação de discursos configura a concepção da maternidade, que 

através de permanências e ressignificações, chega à nossa sociedade atual, 

propagando um modelo de mãe pautado pela modernidade. Dessa forma, é permitida 

uma compreensão mais abrangente e profunda dos complexos significados e relações 

que a maternidade assume. 

 

1.3    Os Reflexos do Mito do Amor Materno no Brasil 

 



39 
 

É necessário situarmos a sociedade brasileira no contexto de sua formação, 

marcadamente eurocêntrica e patriarcal, elementos advindos da colonização. Nossas 

concepções, práticas, valores, significados e hábitos foram moldados pela mistura de 

culturas, principalmente da cultura lusitana da tradição “civilizatória” europeia 

ocidental, pois, houve um grande projeto para que fosse difundida na Colônia, 

caracterizando-a como moderna e civilizadora. Com a necessidade de propagar sua 

cultura e civilizar os que aqui já se encontravam - uma grande população ameríndia 

rica em cultura e língua -, mas que nesse cenário, eram considerados pelos invasores 

como atrasados, diversos mecanismos foram gerados para que os “normatizassem” 

nos padrões esperados (Ribeiro, 1995).  

A colonialidade não se limita à classificação racial. Corresponde a um 

fenômeno muito mais abrangente, constituindo-se como um dos pilares do sistema de 

poder. Como tal, a colonialidade perpassa “o controle do acesso ao sexo, a autoridade 

coletiva, o trabalho e a subjetividade/intersubjetividade, e atravessa também a 

produção de conhecimento a partir do próprio interior dessas reações intersubjetivas” 

(María Lugones, 2020, p. 56).  

Atravessando todos os âmbitos da vida social, permitindo a criação de novas 

identidades. Nesse processo, a colonialidade não somente impôs uma hierarquia 

racial, mas também produziu categorias de gênero, dessa forma, o conceito de o 

“feminino” é delineado para que servisse aos interesses coloniais e patriarcais.  

Nessa conjuntura, assim como na sociedade europeia, as mulheres eram alvo 

de diversos discursos que englobavam sua sexualidade, seus corpos, sua alma, suas 

práticas e hábitos, buscando compreender a tão falada natureza feminina e 

procurando definir uma delimitação do papel das mulheres no mundo, na sociedade 

colonial baseada nesses princípios não será dissemelhante. As mulheres seriam 

definidas através dessas narrativas para que assim pudessem adentrar os objetivos 

da colonização.  

 
Reflexo do poder masculino onipresente na sociedade ocidental cristã, a fala 
desses autores, representantes de diversos segmentos da sociedade colonial 
e metropolitana tinha objetivos: delimitar o papel das mulheres, normatizar 
seus corpos e almas, esvaziá-las de qualquer saber ou poder ameaçador, 
domesticá-las dentro da família. Objetivos que se adequavam perfeitamente 
aos fundamentos da colonização do império colonial português (Mary Del 
Priore, 2009, p. 15).  

 



40 
 

Dessa forma, o lugar das mulheres na sociedade colonial também foi 

intensamente demarcado com a mesma intenção, controlar a vida e a sexualidade 

feminina na Colônia, principalmente através da Igreja, do Estado e dos conhecimentos 

médicos. 

 
Das Leis do Estado e da Igreja, com frequência bastante duras, à vigilância 
inquieta de pais, irmãos, tios, tutores e à coerção informal, mas forte, de 
velhos costumes misóginos, tudo confluía para o mesmo objetivo: abafar a 
sexualidade feminina, que, ao rebentar as amarras, ameaçava o equilíbrio 
doméstico, a segurança do grupo social e a própria ordem das instituições 
civis e eclesiásticas (Araújo, 1997, p. 45).  

 

A Igreja Católica foi uma importante instituição na formação da colônia, aliada 

ao Estado, ambos eram responsáveis por organizar a Colônia. Para a Igreja lhe foi 

estabelecida a função de controle social, ou melhor, controle da vida das pessoas de 

forma completa, desde o seu nascimento até a sua morte (Fausto, 1995).  

Dessa forma, a Igreja era uma grande colaboradora na propagação de ideais e 

na certificação de cumprimento dos mesmos, adentrando na vida privada e intima de 

todos os que constituíam a colônia. Nesse contexto, qual o ser criado por Deus que 

mais precisaria de observação constante e contenção? As próprias mulheres, filhas 

de Eva, descendentes da culpa do pecado original e que carregam consigo um caráter 

inconstante e de extrema dúvida. Com a fundamentação da inferioridade feminina, 

balizada nas suas crenças, trazendo e difundindo na Colônia o mesmo argumento da 

infidelidade iniciada por Eva e perpassada para todas as suas sucessoras, a 

necessidade de controle se justificava. A Igreja iria encarregar-se de disciplinar essas 

mulheres, exercendo uma intensa pressão para o domínio e o adestramento de sua 

sexualidade.  

A tutela feminina deveria estar constantemente sob uma figura masculina, 

normalmente e inicialmente, ela era exercida pelo seu pai e posteriormente seria 

destinada ao seu marido. Na Colônia, com as concepções advindas do continente 

europeu, a realização feminina se dava pelo casamento, as mães exerciam uma 

atenção especial para o despertar da sexualidade feminina que se dava entre a idade 

de 12 ou 13 anos, dessa forma, a partir desse momento ou até antes em alguns casos, 

essas meninas estariam prontas para o matrimônio (Araújo, 1997). Por isso, quando 

a jovem alcançava a idade de 14 ou 15 anos e ainda não havia se casado, seus pais 

já desenvolviam uma certa apreensão, principalmente por parte do pai, pois seria ele 

o responsável pela escolha do futuro marido de sua filha, os sentimentos femininos 



41 
 

dominados e abafados não poderiam se sobrepor a essa escolha. Nessa conjuntura, 

a Igreja colaborava para com esse cenário, permitindo os casamentos mesmo tão 

prematuros e independentemente da idade do marido escolhido (Araújo, 1997).  

O casamento era extremamente disseminado pela sociedade colonial, pois 

seria uma forma não só de assegurar a família, mas também de delimitar as mulheres 

as funções domesticas e a maternidade. Sendo assim, baseando-se nos discursos 

propagados pela Igreja, casar para essas jovens era a porta para a única forma de 

redenção do pecado original que todas elas traziam consigo, a maternidade se 

estabelece como o ápice da vida feminina, na qual elas se aproximariam da imagem 

benéfica da Virgem Maria, desenvolvida desde o período medieval, se tornando 

grande representação feminina no mundo ocidental católico.   

 
Essa representação positiva de Maria foi construída sob o argumento de que 
sua maternidade foi uma resposta ao apelo de Deus para a concepção de 
Jesus. O teólogo francês Bernard Sesboüé destaca que a maternidade 
virginal de Maria foi acionada pela Igreja para que se estabelecesse a relação 
entre pureza e salvação das almas dos pecadores. Como mãe do Salvador, 
a Virgem também passou a possuir, para a Igreja, um papel salvacionista 
(Eliane Fleck; Dillmann, 2012, p. 89).  

 

Além da remissão feminina através da maternidade e da valorização feminina 

quando se aproximava da imagem da Virgem Maria, a Igreja cultuava ainda mais a 

maternidade, através das representações que a figura de Maria ganhava.   

 
A Igreja não se fazia de rogada e estimulava tal associação, encorajando a 
fabricação de imagens da Virgem grávida e o culto a Nossa Senhora do Bom 
Parto, Nossa Senhora da Concepção (ou Conceição), Nossa Senhora da 
Encarnação, Nossa Senhora do Ó, Nossa Senhora da Expectação. (Araújo, 
1997, p.52) 

 

Os discursos religiosos se entrelaçaram aos discursos médicos para ganhar 

ainda mais veracidade, sendo que estes também tiveram uma grande centralidade e 

importância na propagação da concepção materna; unidos, ambos os discursos 

constituíram assim uma espécie de medicina afetada pelo imaginário.  

Segundo a historiadora Laura de Mello e Souza, o pensamento e a concepção 

de mundo europeus se davam através de dicotomias, o bem e o mal, o céu e o inferno. 

As navegações eram permeadas pelo imaginário, com suas narrativas ligadas a 

fantasia e a realidade, associando-as e tornando os limites entre o real e o imaginário 

fluidos. Nesse contexto, a sociedade Colônia irá ser constituída, “sob o signo do Demo 

e das projeções do imaginário do homem ocidental” (Souza, 1986, p. 28).  



42 
 

Dentro dessa perspectiva, a doença era constantemente compreendida como 

um castigo ou uma advertência divina, uma demonstração física das desordens do 

espírito humano. As patologias eram consideradas como consequências das culpas e 

infidelidades geradas pelos seres humanos.  

Nessa conjuntura, as mulheres já estavam relacionadas a um discurso que as 

vinculava profundamente a esses aspectos negativos, independentemente de suas 

ações particulares, pois desde o seu nascimento, carregavam consigo as 

consequências da atitude de Eva, a propensão a atitudes que as levassem a 

desordens morais e espirituais. Com isso, sofrer com as enfermidades estava dentro 

da natureza feminina, seu corpo como Del Priore (1997, p. 79) coloca é um “palco 

nebuloso e obscuro no qual Deus e o Diabo se digladiavam".  

Assim como em Portugal, a incompreensão e inquietação dos médicos em 

tentar desvendar os “mistérios” que rodeiam a natureza e o ser feminino permanecem, 

consequentemente, a medicina era praticada como uma forma de encontrar uma 

normalidade para as mulheres. 

 
Em Portugal, fisiologistas e médicos estudavam anatomia e patologia 
tentando, sobretudo, entender a natureza feminina. Eles se perguntavam 
sobre os fins para os quais Deus teria criado a mulher. A que princípios, 
indagavam, a natureza feminina obedeceria? A medicina então praticada 
tinha por objetivo definir uma normalidade que exprimisse o destino biológico 
da mulher (Del Priore, 1997, p. 79).  

 

O destino biológico feminino se realizaria através da maternidade, que para 

além do projeto disciplinador das mulheres na Colônia, fazia com que elas se 

tornassem participantes da cristianização das indígenas (Del Priore, 2009, p. 41), e 

da manutenção da continuidade e ordem na estrutura colonial através da formulação 

de futuros habitantes, respaldados nos valores da Coroa e na fé cristã. 

 
Filhas do seu tempo, as mulheres na Colônia inseriam-se num quadro mental 
e social que acompanhava, mesmo que à distância, as várias transformações 
produzidas no Velho Mundo. A sociedade colonial, malgrado as 
especificidades que vinha adquirindo, era tributária da longa respiração 
histórica e, portanto, herdeira de acontecimentos que a entrelaçavam à sua 
Metrópole e à Europa Ocidental (Del Priore, 2009, p. 31). 

 

Nessa conjuntura os argumentos e as concepções sobre o funcionamento do 

corpo feminino são gerados, tentando justificar a inferioridade feminina em associação 

com os discursos religiosos. Diante da centralidade maternal na sociedade colonial, 



43 
 

todo o conhecimento lusitano e que aqui se desenvolvia presente nos discursos 

médicos nesse período se relacionava à reprodução, para melhor controlá-la.  

Se exercia um enorme interesse pela madre11. O foco no órgão reprodutor 

feminino configurava uma centralidade ainda maior a maternidade. Apesar dos 

atrasos científicos presentes em Portugal, Merlo (2016, p. 818) nos afirma que os 

letrados portugueses estavam cientes desses avanços medicinais, em especial da 

anatomia. Del Priore (1997, p. 82) estende essa abordagem constatando que os 

documentos científicos da época, como receituários, tratados ou manuais deixam 

nítido o intenso interesse pelo útero, no qual o próprio mapeamento anatômico da 

madre só se referia ao que era importante para a reprodução através dos olhares 

funcionalistas dos médicos.  

Os discursos de centralização e valorização do útero se fazem presentes na 

Colônia, também intimamente ligados aos discursos patológicos que o cercam. Por 

esse motivo, a maternidade na sociedade colonial se torna também uma necessidade 

feminina de regularização e controle de sua saúde, moldando a percepção de que a 

madre seria um símbolo central da feminilidade e da saúde das mulheres. 

 
[...] a “madre” vai se constituindo em locus de certezas e incertezas sobre a 
natureza feminina e ganhando um status inelutável. Sua valorização levava 
também a uma valorização da sexualidade feminina, não no sentido de sua 
realização e sim de seu adestramento, num caminhar bem coerente com a 
pretensão da ciência médica e da Igreja. Entendia-se que a madre era 
passível de incitar no organismo uma série de males, todos decorrentes do 
mau funcionamento dos órgãos de reprodução. Estes, contrariados, 
lançavam as mulheres, como já demonstrei, numa cadeia de enfermidades. 
A mulher sadia e “bem constituída” era comandada por um “’espírito seminal”, 
cuja força fecundante agiria sobre ela e seus órgãos, definindo-lhe sua 
feminilidade e gênero (Del Priore, 2009, p. 177).  

 

A importância destinada tanto ao útero, quanto a maternidade, reflete a visão 

de que o corpo feminino era considerado essencial não somente para a continuidade, 

mas para a normatização e controle da sociedade e da cultura colonial, pois a função 

materna se transforma em um instrumento de propagação de ideais que eram 

desejados pela Metrópole e pelo projeto colonizador.  

 As práticas médicas se unindo aos discursos religiosos ganhavam mais força 

e reforçavam a ideia de predestinação divina à maternidade, impondo um controle 

rigoroso sobre os corpos femininos, monitorando-os, buscando assegurar a função 

reprodutiva. Nessa perspectiva, a maternidade no “Novo Mundo”, a partir das 

                                                             
11 Termo utilizado para se referir ao útero.  



44 
 

concepções eurocêntricas e patriarcais, transcende o seu papel biológico, adquirindo 

novos sentidos, configurando um aspecto moral e normativo ligado aos anseios para 

a formulação dessa nova sociedade.  

Dentro dessa conjuntura, o corpo feminino que já era alvo de diversos discursos 

e tentativas de descobertas para desvendar a sua natureza e a sua destinação, ganha 

ainda mais destaque, aprimorando os conhecimentos ao que sempre interessou, a 

capacidade reprodutiva, responsável pela promoção da vida. 

Notadamente, o campo da medicina ultrapassa a preocupação com as doenças 

femininas e continua na fiscalização, normatização e rotulação dos corpos com mais 

intensidade, que o direciona a uma função, ou melhor, um destino único, ser mãe. “No 

discurso médico, a mulher está predestinada, essencialmente, a uma função para a 

qual o seu corpo está moldado e preparado: a maternidade” (Alexandra Esteves, 

2021, p. 249). Já no século XIX, essa ampla produção de práticas e conhecimentos 

consolida-se agora em uma área destinada a estudar e a cuidar das particularidades 

femininas, chamada Medicina da Mulher, composta por duas especialidades, a 

obstetrícia e a ginecologia. Essas áreas se concentravam na análise do potencial 

reprodutivo feminino e nos estudos dos órgãos sexuais, enfatizando ainda mais a 

maternidade (Freitas, 2008; Rohden, 2001; Martins, 2004).  

Nessa conjuntura, o médico no século XIX se torna uma figura central na 

sociedade, de grande relevância, prestígio e autenticidade, assumindo uma posição 

não só de especialistas nas temáticas de doenças e saúde, mas como “conselheiros 

da arte de bem viver”, alcançando um privilégio mais relevante que o de pastores ou 

padres, formando uma espécie de “Pastoral Moderna”, focada no âmbito familiar, em 

especial nas mulheres. Os médicos seriam os seres capazes de adentrar na 

intimidade e no seio da família nuclear, mesmo que a mesma seja caracterizada pela 

privacidade e na intimidade feminina (Martins, 2004). 

Com todo esse cenário de crescente prestígio dos médicos, da medicina e dos 

discursos médico-científicos, adentramos o século XX moldados por ideais fortemente 

influenciados pelo cientificismo que englobam um projeto modernizador e higienista 

no Brasil.  

 

1.4  A imprensa como elemento propagador de ideais  

 



45 
 

Contextualizando o período que aqui será investigado, nos anos 30 do século 

XX, o Brasil se molda em um contexto de busca incessante pela modernização e pelo 

higienismo, com forte valorização científica. O projeto modernizador se faz presente 

no cenário brasileiro, com base no padrão europeu, constituindo uma sociedade que 

almejava intensamente se enquadrar aos moldes “modernos”, conforme Curi e Saes 

(2014, p. 319-320) “A passagem do século XIX para o século XX, podemos dizer, é o 

momento em que o processo de modernização teve seu desencadeamento histórico 

no Brasil”. 

O Rio de Janeiro é o estado no qual as revistas aqui analisadas foram 

instituídas, e sua capital, até então, também capital política, cultural e econômica da 

República, foi estabelecida como o centro do projeto modernizador, ganhando ainda 

mais destaque e visibilidade, com objetivo de transformar o espaço (fato que gerou 

adversidades enfrentadas até os dias atuais) e moldar os hábitos e costumes dos 

indivíduos sociais, contando com a imprensa para ser um elemento de importante 

propagação da modernização (Luciana Silva; Botelho, 2012).  

A modernização é associada com a cientificidade, com diversas técnicas e 

modos de vida estabelecidos nesse cenário, sendo financiados, especialmente pela 

revolução técnico-cientifica (Patrasso, 2013, p. 03), além de se associar ao recém 

criado movimento higienista. Na virada do século XIX para o século XX, também 

chegavam ao Brasil novos ideais advindos desse movimento, também conhecido 

como movimento sanitarista, focalizando principalmente na conservação da educação 

e da saúde coletiva, instaurando novas práticas e novos hábitos higiênicos. A tese 

central também passava pela importância do indivíduo e o cuidado com os corpos 

para atuarem como recurso principal do país (Góis Junior; Lovisolo, 2003). 

Dessa forma, se tinha uma intensa ambição de ser higiênico e 

consequentemente moderno, uma população fundamentada tanto na saúde, quanto 

na educação era uma das maiores qualidades da nação, por conseguinte, os ideais 

higienistas passaram a fazer parte do dia a dia da sociedade e também seriam 

apresentados e ramificados através da imprensa em diversos periódicos (Olaisylenne 

Gonçalo; Alômia Silva, 2022). 

A cientificidade solidificava a concepção de destino materno, o modernismo 

estabelecia padrões e estereótipos de uma mãe moderna e o higienismo delineava 

uma série de cuidados, subsidiando argumentos que contribuíam para a recondução 

feminina à função maternal, em particular, a amamentação. Esses discursos se 



46 
 

entrelaçavam e constituíam um padrão de maternidade cientificamente informada e 

moderna, propagada por meio da imprensa periódica (Maria Martha Freire, 2014). 

Nessa conjuntura, como já salientado, a pesquisa propõe a investigação no 

campo de convergência do uso dos impressos como fontes históricas. A Revista da 

Semana e a Fon-Fon são revistas fundadas no Rio de Janeiro, que, no entanto, 

possuíam um amplo alcance fora do estado. Circularam na primeira metade do século 

XX e contribuíram na constituição de configurações que ajudaram a moldar 

concepções e costumes sociais.   

Antes de adentrarmos os detalhes de ambas as revistas, faz-se necessário, 

deliberar sobre o uso da imprensa como fonte na pesquisa histórica. A análise de um 

documento relacionado à comunicação torna possível o conhecimento e uma 

compreensão mais ampla de traços significativos da sociedade. Não só registrando 

acontecimentos relevantes, que a sociedade pretendia retratar, mas também 

refletindo sobre si própria. Através dos textos, imagens ou anúncios publicados, 

podemos compreender não apenas o dia a dia do corpo social, mas revelam pistas 

sobre as suas relações com as instâncias que ali mantinham o poder (Marialva 

Barbosa, 2010). À vista do que Marialva Barbosa (2010) nos atenta, é crucial não 

esquecer que os documentos provenientes da imprensa, à semelhança de outros 

registros, carecem de neutralidade, estando muito longe disso, pois estão vinculados 

às relações de poder em conformidade com as forças políticas e econômicas que 

configuram a estrutura social. 

Dessa forma, faz-se imprescindível enfatizar as relações de poder que aí se 

investem. Para melhor compreender essas relações, é importante reforçar o que 

coloca Michel Foucault (1979), quando afirma que o poder não é somente repressivo, 

mas também produtor de saberes e verdades. Nesta conjuntura, o estatuto da verdade 

é influenciado e até mesmo produzido pelo poder, podendo assim sofrer também com 

modificações, dependendo do tempo ou espaço em que está sendo situado. Dessa 

maneira, o poder possui uma vinculação direta com a construção do que é 

considerado verdadeiro em um corpo social.  

É importante destacar que a imprensa nesta pesquisa se caracteriza como um 

espaço de inscrição das relações de poder, tornando-se produtora e porta-voz de 

discursos sobre a maternidade, naturalizando-a através do imperativo biológico, 

fundamentando a ideia da designação à esfera privada, gerando normas que 

deveriam ser seguidas, baseadas nos interesses políticos, econômicos e sociais, e 



47 
 

nos discursos críticos para as mulheres que não se encaixavam nessas normas 

estabelecidas. Por isso, nesta pesquisa, para a investigação nas revistas, a análise 

dos discursos tornou-se uma ferramenta indispensável. Considerando o discurso 

através dos estudos de Foucault, no qual a “ordem do discurso” de um período 

específico desemprenha um papel fundamental na determinação de regulamentações 

e normas, asseverando práticas, moldando e significando a interpretação do real 

(Revel, 2005). 

Ana Luiza Martins (2001) se refere à natureza mutável dos objetivos das 

revistas, “Quanto a seus objetivos, variaram ao longo do tempo, condicionados às 

circunstâncias históricas de gestação e circulação, cabendo apreendê-los, 

reafirmamos, nos contextos próprios de sua existência, ao seu tempo cultural, 

revelador da variedade de seus propósitos” (Martins, 2001, p. 46). Com isso, ela 

enfatiza a importância de compreender e assimilar esses objetivos dentro dos 

contextos específicos nos quais as revistas existem, levando em consideração o 

período cultural de sua produção. Isso evidencia a diversidade de propósitos que as 

revistas possuem, podendo gerar mudanças e ressignificações nas práticas 

discursivas, variando conforme as circunstâncias históricas, sociais e culturais de sua 

época.   

É importante compreender as regras de elaboração dessas revistas, não se 

limitando apenas ao texto escrito e considerando o contexto em que se inserem. Além 

de observar a relevância que certos temas iriam adquirir, a linguagem utilizada e o 

conteúdo, Tânia Regina de Luca nos mostra que: 

 
Em síntese, os discursos adquirem significados de muitas formas, inclusive 
pelos procedimentos tipográficos e de ilustrações que os cercam. A ênfase 
em certos temas, a linguagem e a natureza do conteúdo tampouco se 
dissociam do público que o jornal ou revista pretende atingir. (Luca, 2008, p. 
140) 

 

Sendo assim, além das palavras, a apresentação visual e a estrutura da 

informação são fundamentais, não só para compreender o que está sendo 

apresentado, mas também a intencionalidade e a quem esses discursos estão sendo 

direcionados.  

Com esses elementos analisados, se torna factível reconstruir o circuito da 

comunicação, isto é, compreender a natureza dessas publicações, identificar os 

responsáveis pela escrita, delinear o público para quem esses discursos são 



48 
 

direcionados e, especialmente, atentar o olhar para os leitores e leitoras, para a 

compreensão das interpretações realizadas por elas. 

Tania Regina de Luca (2008) também nos mostra que jornais e revistas não 

são criações isoladas, mas projetos coletivos que envolvem múltiplos indivíduos, 

configurando-se como empreendimentos que reúnem pessoas em torno de ideias, 

valores e crenças, buscando disseminar esses fatores através da imprensa. Por isso, 

é pertinente voltarmos às contribuições que Marialva Barbosa nos faz, apresentando 

e contextualizando o modelo sugerido por Robert Darnton, para uma análise 

abrangente da comunicação impressa: 

 
[...] é preciso investigar quem escreve nesses jornais, como procuram se 
popularizar - ou seja, que estratégias, apelos e valores evocam -, como 
funcionam essas empresas e de que forma esses textos chegam ao público. 
Percorrido esse caminho, é preciso ver ainda como os leitores entendem os 
sinais na página impressa, quais são os efeitos sociais dessa experiência 
(Barbosa, 2010, p. 15). 

 

Com o olhar sensibilizado, voltei-me para as fontes, não só nas análises, mas 

na pesquisa de compreender como são constituídas, quem são os seus responsáveis, 

quais os seus princípios e quais as possibilidades de contato com os leitores, aspectos 

que busco a partir de agora expor. À vista disso, pode-se então apresentar mais 

detalhadamente as revistas que serão aqui analisadas.  

  



49 
 

2 OS DISCURSOS SOBRE A MATERNIDADE: CONSTRUÇÃO E PROPAGAÇÃO 

NA REVISTA DA SEMANA E NA FON-FON 

 

 

A Revista da Semana era um periódico variado, envolvendo cultura, arte e 

também humor, sendo uma das revistas ilustradas mais ilustres do país, instituída e 

publicada por Álvaro de Tefé na cidade do Rio de Janeiro, inserida no contexto da 

modernização dessa cidade, que na época era a capital federal. Álvaro, filho do Barão 

de Teffé, residiu muitos anos na Europa e acabou trazendo as novidades gráficas para 

o Brasil.  

Dessa forma, a Revista da Semana se tornou precursora no uso de inovadores 

processos fotoquímicos, tornando a publicação da fotografia na imprensa consolidada, 

sendo pioneira no uso de clichês de tricromia12 alcançando a impressão colorida, 

fatores que levaram-na a ganhar destaque, sendo premiada com medalha de ouro na 

exposição de lançamentos da imprensa em Turim, capital do Piemonte, no Norte da 

Itália, em 1911. 

Sua inspiração advinha das revistas francesas, e como salientado, a revista 

possuía uma grande diversidade de temáticas, indo das notícias do cotidiano, política, 

literatura, ao esporte e aos aspectos considerados do “universo feminino”. Com o seu 

primeiro número lançado em 20 de maio de 1900, logo foi apresentado o que a revista 

ansiava: oferecer aos seus leitores informações interessantes, e ressaltava ilustrações 

abundantes, como afirmado em seus primeiros anos na capa. 

 

Figura 1: Revista da Semana 

Fonte: Revista da Semana (1900, ed.002, s/p). 

                                                             
12 Tricromia: Processo de impressão em cores em que a reprodução cromática do original se obtém 

pela tiragem sucessiva, nas cores fundamentais amarelo, vermelho e azul, de três clichês ou placas 
semelhantes, conseguidas por fotografia através de filtros coloridos. TRICROMIA. In: MICHAELIS, 
Dicionário Brasileiro da Língua Portuguesa. Editora Melhoramentos, 2024. Disponível em 
https://michaelis.uol.com.br/palavra/L1dwv/tricromia/#:~:text=Dicion%C3%A1rio%20Brasileiro%20da
%20L%C3%ADngua%20Portuguesa&text=1%20Processo%20de%20impress%C3%A3o%20em,fotog
rafia%20atrav%C3%A9s%20de%20filtros%20coloridos. Acesso em 05/06/2024. 



50 
 

 

Posteriormente, o Jornal do Brasil comprou a revista, proporcionando espaço 

para a literatura; mais adiante, no ano de 1915, a Revista da Semana foi vendida para 

Aureliano Machado, Artur Brandão e Carlos Malheiros Dias. Desde então, com um 

projeto editorial voltado para o público feminino. A publicação saiu de circulação em 

1959 (Dantas, 2010b). 

 
A Revista da Semana teria papel pioneiro, ocupando-se, depois de 
desvincular-se do Jornal do Brasil, principalmente com as atualidades sociais, 
políticas e policiais, tornando-se leve, alegre, elegante, com as ilustrações de 
Raul, Bambino, Amaro do Amaral e Luís Peixoto; sob a direção de Carlos 
Malheiros Dias, a partir de 1915, seria mais elegante e feminina, já com outra 
feição [...] (Sodré, 1999, p. 301). 

 

Como dito, esse projeto editorial passou a ser voltado às mulheres, “[...] um 

público feminino, além de assíduo e fiel, também numeroso” (Gisele Taboada; Nery; 

Maria Gabriela Marinho, 2004, p. 07), e contava com diversas matérias e seções que 

envolviam o chamado “universo feminino”. Faziam parte conselhos de moda, matérias 

de etiqueta, dicas do lar, seções de cartas, dentre outras seções inteiras.  

Em 1917, a revista possuía uma seção intitulada “Jornal das Famílias”, 

apresentada sempre em suas páginas finais, contendo assuntos de “modas, costuras 

e bordados, a vida no lar, receitas e conselhos práticos, economia doméstica e 

alimentação”, como o próprio periódico anuncia. Além de uma página das crianças, 

contendo dicas de moda infantil e outra seção intitulada “Consultório da Mulher”, a 

qual permitia a aproximação com as leitoras, sendo um espaço reservado a responder 

as cartas enviadas e à distribuição de conselhos para o público feminino, localizada 

na penúltima página da revista, antes da capa final, e tendo como responsável Selda 

Potocka, escritora polonesa, que desembarcou no Brasil em 1914 (Clotildes Sousa, 

2019). 

A revista Fon-Fon por sua vez, também possuía uma grande ligação com as 

ilustrações. Fundada no Rio de Janeiro em 13 de abril de 1907 por Jorge Schmidt, a 

Fon-Fon se apresentava como um “Semanario alegre, político, crítico e esfusiante. 

Noticiario Avariado, Telegraphia sem Arame, Chronica Epidêmica” (Fon-Fon, 1907, 

ed.00001, s/p). 

 

 

 



51 
 

 

Figura 2: Fon-Fon 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Fon-Fon (1907, ed.00001, s/p). 

 

Jorge Schmidt também era editor proprietário de mais duas revistas, a Kosmos 

e a Careta, e decidiu fundar a Fon-Fon tendo em vista uma publicação mais rápida e 

mais rentável do que a sua revista luxuosa, a Kosmos. As temáticas abordadas na 

Fon-Fon eram relacionadas ao cotidiano e aos costumes cariocas, tendo como temas 

literatura, partituras, sátira política, crônica social, charadas, crítica de arte, jogos, 

dentre outros. Caracterizada como uma revista leve, com objetivos de alegrar, divertir 

e espairecer os seus leitores e leitoras. 

É importante atentar que a revista Fon-Fon se identificava com os princípios da 

modernidade, deixando isso perceptível na escolha de seu nome, uma onomatopeia13 

ao som da buzina dos automóveis, pois quando foi criada, a revista possuía como 

personagem principal um chofer, cujo nome era Fon Fon, fortalecendo a ideia da 

associação da revista com os valores referentes à modernidade. (Dantas, 2010a). 

Com relação às ilustrações, os ilustradores eram extremamente renomados, 

sendo que em 1910 fez-se presente Nair de Tefé, que, no entanto, assinava como 

Rian (Nair grafada de trás para a frente); no Brasil (e talvez no mundo), a primeira 

mulher a fazer ilustrações e charges (Maria Cecilia Zanon, 2009, p. 218). 

                                                             
13 Onomatopeia: [Linguística] Composição de uma palavra que se baseia numa reprodução similar de 
um som que passa a ser relacionado a ela; onomatopoese. ONOMATOPEIA. In: DICIO, Dicionário 
Online de Português. Porto: 7Graus, 2024. Disponível em https://www.dicio.com.br/onomatopeia/. 
Acesso em 06/06/2024.   



52 
 

Em 1915, a revista passou por uma mudança de proprietário e direção, sendo 

passada para Sérgio Silva, que ficou até o último número.  

Até os anos de 1930, marco inicial desta pesquisa, a revista destinava um 

espaço considerável para sátira política e crônica social, mas posteriormente esses 

aspectos foram perdendo força e a Fon-Fon também conferiu espaço para os 

assuntos que eram considerados relacionados à figura feminina e à propagação de 

novos protótipos de comportamento, incluindo em suas páginas colunas e seções 

como “Páginas do Lar”, “Como ser Bela”, “Culinária de bom gosto” e “Conselhos às 

mães”.   

Na seção “Conselhos às mães”, faziam-se presentes diversas recomendações, 

principalmente sobre a amamentação e a higiene dos bebês; o responsável pela 

coluna era o médico Rinaldo de Lamare14, ensinando a maneira correta das mães 

lidarem com os seus filhos em seus aspectos físicos e emocionais, levando-as a 

cumprirem com êxito a sua função social para o período, uma forma de educação 

pragmática para a maternidade15. Na Revista da Semana também se tinha uma seção 

intitulada “Conselhos ás mães”, dirigida por José Martinho da Rocha, docente da 

clínica pediátrica e de higiene infantil da Faculdade de Medicina16.  

Ao começar a Era Vargas17, no ano inicial das análises aqui presentes, ocorreu 

um investimento nas publicações em um temário referente a sancionar os papéis 

femininos ideais, percebendo-se a acentuação na utilização de textos informativos, 

fotografias, entre outros recursos que debatiam a infância, mas sempre de um 

conteúdo que buscava disciplinar as mulheres para executarem as suas funções com 

grande maestria, principalmente a função materna. Tendo o seu último volume 

publicado em agosto do ano de 1958 (Dantas, 2010a). 

                                                             
14 Rinaldo Victor de Lamare foi um médico pediatra brasileiro, nasceu na cidade de Santos, estado de 
São Paulo, em 1910, faleceu no Rio de Janeiro em 2002. Contribuiu para diversos trabalhos e 
pesquisas sobre cuidados infantis e aleitamento materno, dentre as suas obras destaca-se “A Vida do 
Bebê”, sendo o primeiro livro no Brasil com os princípios básicos sobre pediatria, com seis milhões de 
exemplares vendidos, foi considerado como uma bíblia para as mães brasileiras. Encontrado em 
https://www.anm.org.br/rinaldo-victor-de-lamare/. Acesso em 06/06/2024. 
15 Ver uma das publicações da seção encontrada na Fon-Fon (1937, ed. 00025, s/p). 
16 Ver Revista da Semana (1935, ed. 00039, p. 13). 
17 A Era Vargas corresponde ao período no qual Getúlio Vargas governou o Brasil, entre os anos de 
1930 e 1945, marcando o fim da República Velha que era caracterizada pelo sistema político 
oligárquico. A Era Vargas se constitui em três fases distintas: Governo Provisório (1930-1934), Governo 
Constitucional (1934-1937) e o Estado Novo (1937-1945). Durante o Estado Novo, o presidente Getúlio 
Vargas instaurou um regime ditatorial, caracterizado pela centralização do poder e pela censura aos 
meios de comunicação, impedindo a liberdade de imprensa. Ver Priscila de Lima, 2019.  



53 
 

As análises aqui apresentadas são referentes à década de 1930, no entanto, a 

maternidade, em nossa atualidade, continua sedimentada em ideais de completude e 

felicidade, permeados de questionamentos àquelas mulheres que optam por não se 

tornarem mães, ou às formas de maternidade que não se encaixam no padrão de 

normatividade aceito socialmente por uma sociedade ainda marcadamente 

eurocêntrica e patriarcal. Os discursos ao longo do tempo vão se mantendo e também 

se ressiginificando para não perderem a sua capacidade de controle.  

Por isso, a necessidade de demonstrar a criação da concepção maternal na 

qual nos baseamos ainda hoje, observando como essa ideia foi formada ao longo do 

tempo, notando o protocolo da normatização maternal e os atos performativos que 

constituem o conceito de maternidade. Para que, com isso, percebamos que não se 

trata de uma concepção naturalizada do ponto de vista exclusivamente biológico, e 

sim constituída e configurada por meio de diversos discursos presentes em variadas 

instituições e propagados por inúmeros meios, possibilitando-nos olharmos para as 

análises de modo mais sensibilizado, reflexivo e crítico, ao nos afastarmos da visão 

idealizada e sacralizada da maternidade.  

Dentro dessa conjuntura, percebe-se também a presença de um modelo, no 

qual não é só o amor materno que irá constituir uma “boa mãe”, mas uma polifonia de 

estereótipos, práticas e hábitos que iriam ser disseminados na sociedade, impedindo 

a multiplicidade maternal ao pregar a igualdade e a centralização de uma figura de 

mãe em específico. Na sua contextualização, como já afirmado, esse modelo é 

fundamentado em uma sociedade patriarcal, eurocêntrica e capitalista, baseado em 

ideais que na maioria das vezes não são possíveis a todas as mulheres.  

Daí a necessidade de se questionar os ideais maternos, aceitando e 

apresentando a multiplicidade de experiências e vivências, para que assim 

maternidades “fora do padrão”, seja biológico, de família, da heteronormatividade ou 

de outras amarras sociais, incluindo também a não maternidade, não sejam alvos de 

críticas ou imposições.  

 

2.1      O instinto e o amor materno: a configuração da maternidade como 

identidade feminina 

 

No âmbito da naturalização maternal pelo biológico, a qual geraria o instinto e 

o amor materno, a maternidade é tratada como um fator que não é influenciado pelos 



54 
 

aspectos culturais, em que a cultura não passa de um epifenômeno. Submetendo as 

mulheres a um discurso de determinismo biológico que desconsidera toda a 

contingência humana e o fato de que estas são seres históricos, constituídas e 

influenciadas por suas percepções sociais, culturais, políticas e econômicas. Por 

conseguinte, “não teremos, com excessiva frequência, tendência a confundir 

determinismo social e imperativo biológico?” (Badinter, 1985, p. 15). 

O instinto, o amor, a naturalização, o biológico, o cuidado, o sacrifício, a 

devoção, a valorização fazem parte do cenário que iria constituir os atos performativos 

que configuram a percepção materna presente em diversas publicações nessas 

revistas. A maternidade, vista como normativa e formativa desde a infância, se 

estabelece não somente para constituir a identidade feminina, mas para ser essa 

identidade.  

Gerando assim, uma idealização de vida, na qual não seria admitido espaço 

para outras vivências ou para outras escolhas que não englobassem o materno. A 

maternidade se tornaria o destino e o resumo da vida feminina, pois somente através 

da mesma seria possível encontrar sentido para a natureza e existência das mulheres. 

O caminho materno do amor e do cuidado estava bem traçado, e atividades que não 

englobassem esses universos não poderiam ter espaço na vida delas.  

Iniciando as análises, buscarei neste tópico demonstrar como a maternidade 

se constitui da forma descrita no parágrafo anterior. A publicação abaixo faz parte de 

uma seção da Fon-Fon intitulada “Reflexões dispersas de Pedro Mac Cord” (Fon-Fon, 

1936, ed. 00036, p. 57). Essa publicação demonstra a concepção da maternidade 

como uma graça inscrita nas próprias leis naturais, algo que não pode ser 

questionado, visto que é “natural”.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



55 
 

Figura 3: “Reflexões dispersas de Pedro Mac Cord” 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Fon-Fon (1936, ed. 00036, p. 57). 

 

Nota-se que a palavra “natureza” está escrita com a sua inicial maiúscula, não 

ocorrendo isso por acaso:  

 
Em algumas passagens de suas obras, Rousseau dá à palavra natureza um 
sentido quase divino e nela encerra uma espécie de absoluto a ser buscado 
e seguido. Tal sentido deixa transparecer que há uma natureza da natureza, 
a qual até poderia ser grafada Natureza, com letra maiúscula, por coincidir 
com o princípio divino. (Paiva, 2007, p. 60) 

 

Dessa forma, Natureza é colocada para indicar uma divindade maternal. A 

maternidade pertence à “natureza” maior, que gera a própria natureza e o estado 

natural, visto que a “natureza” seria a origem da força de onde vem o próprio estado 

original e visível da ordem existente. Com isso, as mulheres consideradas 

“solteironas” se tornam um desvio, não só do estado natural, mas da “natureza” 

absoluta. Voltaremos a elas mais adiante. 

A publicação ainda afirma que o ser mãe significa dividir o coração em diversos 

fragmentos com os filhos, frutos não só de sua própria carne, mas pertencentes e 

inscritos em sua alma, pois assim como Maria, símbolo do amor oblativo, como já 

citado, a maternidade desperta ainda mais o desejo feminino de divisão e doação. 

Ademais, isso justificaria como a própria reflexão coloca, a suposição de que 

as mulheres examinam os fatos não pela racionalidade, mas pelos sentimentos e 

emoções. Em uma concepção ocidental e demasiadamente eurocêntrica, seriam 



56 
 

associadas e conduzidas pelo seu emocional, destituídas de uma capacidade 

racional, destinada somente aos homens.  

 
A mulher é descrita como a porção corpo: sensualidade, natureza e emoção 
em relação ao homem com sua representação nas palavras: mente, ideias, 
cultura e razão. Esta relação pode ser ilustrada pela incumbência da 
maternidade e da função de protetora da família como automaticamente 
relacionadas ao emocional e ao cuidado, enquanto que os homens, com base 
na sua trajetória de caça e provisão do alimento, são relacionados com a 
força e coragem (Fernanda Suarez; Júnia Sousa, 2016, p. 297). 

 

As mulheres encontrariam sua razão através da maternidade, estabelecida 

como razão, função e destino inquestionável em suas vidas, além de se tornar aspecto 

constituinte de sua identidade.  

 

Figura 4: A mulher, a intelligencia e o amor 

 

Fonte: Revista da Semana (1940, ed. 00015, s/p). 

 

A frase acima é encontrada na Revista da Semana em um pequeno espaço da 

página que se define como “A mulher, a intelligencia e o amor” (Revista da Semana, 

1940, ed. 00015, s/p), apresentando duas frases referentes às mulheres18, incluindo 

está. Nela, podemos notar como a maternidade é descrita para se estabelecer como 

a razão da vida feminina, o motivo para a sua existência, “a razão de ser da mulher”, 

se tornando, assim, princípio de sua identidade e caracterizando-se como uma função, 

pois é compreendida, como um papel, uma obrigação, que, para além da esfera 

doméstica, adentra o âmbito social, no qual as mulheres encontrariam utilidade.  

Detendo a capacidade de estabelecer a sua alegria, em busca de compreender 

os mistérios e os enigmas femininos, procurando responder à questão “Para que serve 

a mulher?”, desde a Antiguidade a reprodução é apontada como razão da vida das 

mulheres e balança para sua valorização; também é apresentada como sua 

salvaguarda, assim como a publicação se refere, servindo de garantia, de defesa e de 

                                                             
18 Em termos de interesse, a outra frase presente na publicação é: “As mulheres honestas não se 
escandalizam tão facilmente como as outras” – Anatole France. Revista da Semana (1940, ed. 00015, 
s/p). 



57 
 

amparo. Ao se tornarem mães, estariam livres dos discursos negativos e pejorativos, 

se tornando dignas da proteção e do acolhimento social. 

Além disso, é propagado que todo ser feminino necessitaria de uma salvação, 

a partir dos motivos apontados no capítulo anterior, referentes à culpa pelo pecado 

original, que consequentemente tornou todo ser feminino um ser duvidoso, dotado de 

instabilidades; para o qual a maternidade se configura, assim, como uma redenção.  

Presente na Revista da Semana, na seção “Pensamentos” são apresentadas 

frases sobre assuntos variados. Podendo encontrar algumas que se referem à 

maternidade, dentre elas: 

 

Figura 5: Pensamentos (1) 

 

 

 

 

Fonte: Revista da Semana (1930, ed. 00017, s/p). 

 

Nota-se na frase trazida pela figura 5 o resumo dos sentimentos que constituem 

o ser feminino, sendo apenas dois: a maternidade e o amor. O dispositivo central na 

vida construída como feminina é o do amor, por meio do qual deveriam ser guiadas 

todas as ações para uma “identidade feminina” baseada em características como a 

docilidade, a devoção e, principalmente, a amorosidade. As mulheres deveriam agir 

com amor e por amor, estando dispostas a dedicarem as suas vidas e a se 

sacrificarem em nome desse sentimento, pois é o amor que as formula e constitui 

(Swain, 2011). A sua sexualidade também é regulada pelo dispositivo amoroso, para 

assim, serem compreendidas dentro da normalidade feminina (Silva, 2008).  

Dessa forma, as mulheres viveriam para e com base nesses dois aspectos, 

agindo tão somente conforme os mesmos, que controlariam todas as suas atitudes, 

convicções, seus objetivos e satisfações, encontrando sentido exclusivamente se 

maternidade e amor estivessem presentes. Por meio da maternidade, as mulheres já 

encontrariam o amor inabalável, voltado à devoção e ao sacrifício, o amor materno. 

Com isso, não precisariam de mais nenhuma realização em sua vida, pois já teriam 

alcançado os dois sentimentos que as constituem e conduzem a sua existência.  



58 
 

O nascimento definiria a função feminina, submetida ao lar e aos desígnios que 

dele fazem parte, com a sua principal missão sendo a missão materna. Com a 

compreensão generalizada de que nada se poderia fazer para desviar esse destino 

intrínseco à natureza, devendo buscar formas de contribuir para que ele fosse 

realizado.  

A imagem seguinte faz parte de um texto intitulado de “Poeta e Philosopho” 

(Revista da Semana, 1939, ed. 00020, s/p), o qual narra a história de um homem 

levado a Hamburgo para uma missão secreta de espionagem, sendo o mesmo preso 

e tempo depois, absolvido por ausência de provas e deixado na fronteira. Esse homem 

retorna para Vienna, agora com a sua vida direcionada para antigos atos boêmios, 

vivendo “[...] ao léo da sorte, despreoccupado e feliz” (idem). Chegamos, então, na 

passagem em que sua mulher, em sua demorada ausência, ligou-se a outro homem, 

um antigo oficial húngaro. Apesar da vontade de “desforço violento”, advindo do senso 

de propriedade instituído nas raízes patriarcais, ele mesmo compreendeu que aquela 

conjuntura era maior que sua raiva ou a sua vontade de algo fazer, conformando-se, 

pois ela estaria dentro da função para qual foi criada, tanto a sujeição do lar, quando 

a sua missão principal, a maternidade. Cumprindo a razão de sua existência, 

encontrando alguém que a “auxilie” nessa missão principal. O auxílio não se refere à 

ajuda nos cuidados e nas tarefas associadas ao “maternar”, necessárias para a 

criação de uma criança, compreendidas como responsabilidades femininas, pois logo 

em seguida se tem a afirmação, no entender do personagem, de que o homem veio 

ao mundo para a liberdade e, dessa forma, seu auxílio seria apenas o de reprodução. 

Com as mulheres destinadas e condicionadas ao materno, sendo aos homens 

atribuída a liberdade, mesmo que somente através do celibato, a possibilidade de 

escolha se fazia presente, algo não reservado ao feminino, pois, como veremos mais 

à frente, o celibato feminino carregava consigo uma série de discursos pejorativos e 

depreciativos.  

 

Figura 6: Poeta e Philosopho 

Fonte: Revista da Semana (1939, ed. 00020, s/p). 

 



59 
 

Dessa forma, o personagem sabe que ele não poderia questionar ou tentar 

mudar os fatores naturais para os quais as mulheres foram criadas e destinadas, pois 

isso faria parte de algo muito maior, do âmbito divino e natural, levando-o a aceitar a 

conjunção sem insurgir-se.  

A afirmação da maternidade como função e necessidade feminina continua 

sendo sancionada através das publicações. Com o uso de conhecimentos referentes 

a filósofos, como na Figura 7, em que observaremos o autor trazendo o pensamento 

e posicionamento do filósofo Friedrich Nietzsche (1844-1900). O texto intitulado de 

“Porque as mulheres se enfeitam...” (Fon-Fon, 1930, ed. 00030, p. 38), busca 

responder o motivo de as mulheres se arrumarem, afirmando que a maioria do “sexo 

forte”19 responderá que o motivo principal pelo qual elas se esforçam de todas as 

formas para se tornarem belas seria o desejo de fascinar, de atrair e de agradar ao 

homem e, para outros menos presunçosos, seria devido o instinto do pudor. No 

entanto, o autor do texto declara que Nietszche foi quem andou mais próximo do 

verdadeiro significado desse questionamento: “comparando em geral o homem com 

a mulher, pode se affirmar que a mulher não possuiria o talento de adornar-se se o 

seu instincto não a fizesse comprehender que representa... segundas partes” (idem). 

Em seguida o autor, que assina como Fragonard (ver figura 8), justifica o uso do termo 

“segundas partes” para que não seja compreendido erroneamente20. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                             
19 Termo utilizado para se referir aos homens.  
20 O uso do termo “segundas partes” é referente a inferioridade feminina sobre o homem, o autor no 
texto especifica, dando ênfase à explicação, para que não seja confundido de uma forma pejorativa, 
como explicitado no parágrafo seguinte.   



60 
 

 

Figura 7: Baton & Rouge – Porque as mulheres se enfeitam... (1) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Fon-Fon (1930, ed. 00030, p. 38). 

 

Observamos a figura 7, percebendo que, apesar da irreverência do filósofo, que 

nunca chegou a perdoar as mulheres pelos seus pruridos emancipatórios ou pela sua 

pretensão de igualdade, jamais iria associar o termo “segundas partes” a um sentido 

pejorativo. Pois, o que quis afirmar e demonstrar seria “a posição de inferioridade da 

mulher deante do homem” ( Fon-Fon 1930, ed. 00030, p. 38). Nietzsche, de acordo 

com a coluna, considerava e compreendia as mulheres através das suas únicas 

funções, biológica e social, que vieram executar na vida, a função materna e a do lar. 

Sendo por isso que o pudor, para ele, se torna o sentimento mais fino e característico 

das mulheres, para que elas sejam recatadas e disciplinadas e, dessa forma, saibam 

que não foram feitas, “nem para a literatura, nem para a sciencia, nem para as 

conquistas sociaes” (idem).  

Na continuação, são apresentados dois aforismos21 escritos por Nietszche: 

 

 

 

 

                                                             
21 Aforismo: Texto breve que traz consigo um fundamento que, numa sentença filosófica, pode denotar 
um pensamento de teor prático ou moral. AFORISMO. In: DICIO, Dicionário Online de Português. Porto: 
7Graus, 2024. Disponível em: < https://www.dicio.com.br/aforismo/>. Acesso em: 28/06/2024. 



61 
 

Figura 8: Baton & Rouge – “Porque as mulheres se enfeitam...” (2) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Fon-Fon (1930, ed. 00030, p. 38). 

 

O primeiro afirma que as mulheres que se envolvem e se engajam com a 

literatura possuem algum defeito em sua sexualidade, sendo que a esterilidade 

propiciaria a “virilidade do gosto”. A virilidade é compreendida como “modo de 

proceder ou aspecto que se pode assemelhar ao daquele próprio do homem; 

masculinidade”22. Associar o gosto pela literatura à virilidade implica dizer que gostar, 

se interessar ou se dedicar ao âmbito literário só poderiam ser características 

masculinas. É afirmado que a esterilidade contribuiria para provocar esses aspectos 

nas mulheres, pois sem a maternidade elas estariam despossuídas da sua identidade 

de “verdadeiras mulheres”, transitando em âmbitos considerados masculinos, que não 

dizem respeito à sua sexualidade. A “verdadeira mulher” se ocuparia apenas com a 

maternidade, e teria o pudor para notar que outras funções não deveriam ser de seu 

interesse e não lhe caberiam, podendo então, causar riscos à sua delicada saúde, 

acarretando, nos piores dos casos, a esterilidade, um perigo muito grande a ser vivido, 

pois geraria a perda da sua identidade.   

Como nos traz Esteves (2021, p. 249), “[...] intrometer-se em domínios 

tipicamente masculinos poderia desgastá-la e torná-la incapaz nas áreas que lhe eram 

próprias ou comprometer a sua estabilidade emocional e até provocar a esterilidade”. 

                                                             
22VIRILIDADE. In: DICIO, Dicionário Online de Português. Porto: 7Graus, 2024. Disponível em 

https://www.dicio.com.br/virilidade/. Acesso em 28/06/2024. 



62 
 

A própria ameaça da esterilidade se fazia presente para que assim as mulheres não 

adentrassem no campo considerado masculino e ficassem no território que lhes era 

propriamente destinado, o âmbito do lar, cumprindo o seu destino materno.  

Dessa forma, a maternidade continua a resumir a vida feminina. Como pode-

se visualizar no anúncio das “Pilulas Rosadas do Dr. Williams” intitulado de “O Que 

Toda Mulher Deve Saber - Suas Tres Epocas” (Fon-Fon, 1939, ed. 028, p. 58), 

afirmando logo de início que a vida feminina possui apenas três épocas, a puberdade, 

a maternidade e pôr fim a idade crítica, não dando espaço para outras experiências 

ou vivências que definissem a sua existência.  

 

Figura 9: O Que Toda Mulher Deve Saber - Suas Tres Epocas 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

Fonte: Fon-Fon (1939, ed. 028, p. 58). 

 

A maternidade se torna uma obrigação natural, como podemos ver no texto 

escrito por Berilo Neves (figura 10), no qual irá falar principalmente sobre o 

casamento, narrando um panorama da sociedade atual referente a esse âmbito. Mas 

o que devemos direcionar a nossa atenção, devido à temática aqui abordada, está 

presente na última pergunta que o autor faz, reafirmando a maternidade como uma 

obrigação feminina, em virtude de uma “lei natural das cousas”.   

 

 

 

 

 

 



63 
 

Figura 10: A felicidade e o imposto por Berilo Neves 

 

Fonte: Revista da Semana (1939, ed. 00007, s/p). 

 

Dessa forma, o feminino resumido e definido através do materno, também irá 

estabelecer a sua valorização ou não. Ao referir-se à leitora como “minha amiga” o 

autor da coluna coloca-se na posição de conselheiro(a) dessa leitora, criando uma 

aproximação, quase uma intimidade e confiança da leitora com suas palavras. Alguém 

sem rosto e sem sexo, que está ali para aconselhar, cumprindo o papel de amiga.  

Na seção “Pensamentos” (figura 11) da Revista da Semana, uma das frases 

encontradas se refere à maternidade como o aspecto que mensura, determina e 

define o coração feminino, sendo possível através da “missão materna”, elevá-lo e 

enobrecê-lo, ou diminuí-lo, tornando-o mesquinho e egoísta, características 

intensamente associadas àquelas mulheres que não querem ou optam por não se 

tornar mães, e ainda as que não seguem os estereótipos de sacrifício, devotamento e 

sofrimento que essa concepção materna exige. 

 

Figura 11: Pensamentos (2) 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Revista da Semana (1931, ed. 034, p. 2). 

 



64 
 

Essas mulheres, as quais não vivenciaram a maternidade, irão ocupar esse 

local de coração diminuído, mulheres que não conseguiram exercer a sua missão 

mais sublime, que destoam da própria “natureza”, negando sua função biológica e 

social; não somente iriam perder a valorização através das glórias da maternidade, 

mas comprometeriam o seu bem-estar físico e psicológico, como veremos adiante.  

A publicação abaixo, intitulada de “O feminismo e a mulher” (figura 12), inicia 

falando sobre o país que mais poderia ser feliz, sendo aquele em que pode com mais 

liberdade, expandir os seus instintos. A partir disso, notemos o que o primeiro recorte 

referente a esse texto, abordando o instinto feminino, traz: é afirmado que o instinto 

feminino seria o lar e a família, o amor seria a missão e a maternidade a função das 

mulheres. Somente a partir da maternidade é que a mulher seria um ser feliz, pois 

nela encontra o equilíbrio e a harmonia, até mesmo com uma vida carregada de 

monotonia e dores, o lar e a maternidade proporcionariam as propriedades para a sua 

felicidade, dessa forma, independentemente dos motivos que estariam acarretando a 

dor e o sofrimento nessas mulheres, elas deveriam se sentir felizes por estarem 

cumprindo a sua natureza.  

 

 

Figura 12: O feminismo e a mulher (1) 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Fon-Fon (1931, ed. 00039, p. 14). 

 

O discurso biológico adentra, ao afirmar que o feminismo reivindica direitos 

para as mulheres que não são pertinentes a elas, tanto pelo seu biológico, quanto pelo 

seu psicológico e, inclusive, morfologicamente. A natureza é o que define, e não 

haveria como questionar o natural, definido com ardor, que gera a divisão de 

atividades sociais dos homens e das mulheres. Interessante perceber o incômodo que 



65 
 

o movimento feminista desse período causava, como contradiscurso, a esse 

estabelecimento do lugar das mulheres na sociedade, naturalmente demarcado. 

 

Figura 13: O feminismo e a mulher (2) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Fon-Fon (1931, ed. 00039, p. 14). 

 

Em continuação, o texto (figura 13) mostra que só um acidente poderia fazer 

com que fosse possível a mulher realizar tudo o que o homem realiza. O termo 

“acidente” é utilizado, pois diz respeito àquilo que não se espera, além de, na maior 

parte dos casos, ser empregado para algo indesejável e que causa danos. O termo 

acidente, através da filosofia, se associa ainda mais ao motivo de aqui ter sido usado, 

pois se refere a “Aquilo que não pertence à essência de alguma coisa”23. Se a 

maternidade é a essência da identidade feminina, ao, acidentalmente, a mulher não 

se tornar mãe, isso significaria a retirada de toda essa essência identitária. 

 O acidente, no texto, seria exatamente se desassociar do “sagrado obstáculo” 

(termo utilizado na publicação), a maternidade. Vista como um obstáculo, pois 

atrasaria o desenvolvimento morfogenético. O texto afirma que o cérebro feminino e 

o masculino possuiriam a mesma capacidade, todavia, a maternidade traria um 

                                                             
23 ACIDENTE. In: DICIO, Dicionário Online de Português. Porto: 7Graus, 2024. Disponível em 
https://www.dicio.com.br/acidente/.  Acesso em: 28/06/2024. 



66 
 

desvio, do qual somente as mulheres sem filhos não poderiam se desprender (Fon-

Fon, 1931, ed. 00039, p. 14). 

Mas o preço a se pagar por não viver a maternidade envolve de forma intensa 

o próprio condicionamento e o bem-estar físico. Em consequência, essas mulheres 

possuiriam menos solidez no aparelho locomotor, resistência da impulsão motora 

ativa inferior e menor resistência passiva, e, dessa forma, os homens ainda 

continuariam com maior capacidade e propensão criadora e abstrativa (Fon-Fon, 

1931, ed. 00039, p. 14).  

Além de que, essas mulheres não poderiam transmitir e aperfeiçoar o cérebro 

através da herança, ao terem seus filhos, sendo esta, na publicação, uma ação muito 

mais valorizada do que realizar atividades que seriam consideradas do domínio 

masculino (Fon-Fon, 1931, ed. 00039, p. 15). Dessa forma, a maternidade adentra o 

campo de amor ainda maior, em razão de, ao terem filhos, as mulheres estariam 

negando o desenvolvimento de seu cérebro para que pudessem passá-lo aos seus 

descendentes; essas mulheres desempenhariam mais funções sociais úteis e 

importantes do que as outras.  

Logo, o desenvolvimento de conhecimento nunca seria associado ao ser 

feminino. Pois, se todas as mulheres são destinadas à maternidade, e a partir do 

materno o seu cérebro não seria mais desenvolvido, direcionando assim, esse 

progresso para os seus filhos, mesmo que “esse filho” fosse uma menina, no futuro 

ela não poderia continuar a desenvolvê-lo, pois também se tornaria mãe, sendo 

despossada do mesmo, perpetuando nessa visão o desenvolvimento livre do 

conhecimento destinado apenas ao masculino, contribuindo para a “evolução” social. 

Sair dessa normatividade, seria transgredir as leis naturais, afetando a sua 

própria saúde e a moral, gerando diversas críticas ao não assumirem a sua mais bela 

função. A desaprovação estava contida até mesmo naquelas que são mães, mas que 

não estariam seguindo o estereótipo de dedicação total ao exercerem em sua vida 

qualquer outra atividade que não seja relacionada ao materno. Sacrifício e suplício, 

são características extremamente valorizadas na vivência materna, pois o sofrimento 

seria uma prova do amor daquela mãe.  

A imagem do diálogo abaixo (figura 14) é um recorte de um texto, o qual é 

descrito como uma representação de cena em uma rica sala de jantar, onde haviam 

terminado a refeição Maria-Rosa, dona da fala aqui apresentada, e seu marido, Pedro. 



67 
 

Pedro, diante de uma situação relatada, questiona Maria-Rosa sobre a sua extrema 

sensibilidade, dizendo que não a compreende. E Maria-Rosa responde: 

 

Figura 14: Cumplices 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Fon-Fon (1933, ed. 00034, p. 60). 

 

Por meio da fala de Maria-Rosa, pode-se notar como a responsabilidade sobre 

os filhos é direcionada às mães, que para o homem o filho só indicaria alguns 

momentos de prazer, mas que as preocupações, aflições e inquietações só seriam 

sentidas pelas mesmas. Os pais se ocupam com os filhos de uma forma mais 

ocasional e sem o compromisso diário do cuidado e da educação. Além disso, a 

resposta sinaliza como, para as mulheres, a maternidade seria um sofrimento. 

Esses diversos discursos se entrelaçam para tornar a maternidade naturalizada 

e realizada por todas as mulheres, que desde a sua infância irão ser mergulhadas em 

variados atos performativos, buscando instruí-las a não questionarem e a assumirem 

essa identidade da forma desejada, sendo educadas para o maternar. Ser mãe é uma 

construção que se inicia ainda nos primeiros anos da vida feminina. 

 

2.2    Infância e bonecas: da brincadeira à sútil construção materna 

 

Conforme discutido e demonstrado até agora, ser mãe nos moldes que 

conhecemos é uma construção. A maternidade como destino está inscrita no ser 

feminino desde o seu nascimento, pois, nessa visão, “a mulher nasceu para ser mãe”.    

A dicotomia de gênero estabelece uma divisão rígida, criando estereótipos para 

meninas e meninos que não podem ou não deveriam ser infringidos: meninas usam 



68 
 

rosa, meninos usam azul, meninas brincam de boneca ou de casinha, meninos 

brincam com outras possibilidades que não envolvam esse “universo doméstico” 

representado por esses brinquedos ou brincadeiras, e que raramente ou em nenhum 

momento relembram o cuidar, pois o cuidado seria algo feminino.  

Desde o seu nascimento e na sua infância as crianças são preparadas para 

estarem dentro dos ideais de gênero, prescritos pela sociedade, os atos performativos 

se iniciam para projetar gradativamente nos futuros adultos, funções e papéis 

extremamente definidos e dicotomizados. Os pais são envolvidos por um curso quase 

que automático ao propagar essas práticas profundamente integradas de forma 

cultural.  

 
A partir do nascimento do bebê o seu sexo é determinado por um conjunto 
de características biológicas que permite a diferenciação anatômica sobre 
quem são os homens e quem são as mulheres. Contudo, o gênero desse 
bebê, ou seja, o conjunto de características culturais e atribuições sociais do 
que significa ser mulher e homem, convencionadas socialmente e que sofrem 
variações de uma cultura à outra e ao longo da história, é delineado 
principalmente no decorrer de sua infância (Elis Denise dos Santos; Ferreira 
Filho; Lima, 2019, p. 02). 

 

Como salientado, a constituição dessa identidade de gênero se dá, em 

especial, através de brincadeiras e brinquedos, ambos que muitas das vezes parecem 

e podem ser “inocentes” de tão naturalizados, são bons exemplos de como, desde 

cedo, somos inseridos(as) nos atos performativos de gênero.  

 
Os brinquedos são distribuídos para crianças através de uma divisão de 
gênero que impõe o que seria para meninas e meninos brincarem. Com isso, 
entende-se que os brinquedos servem como instrumentos para socialização 
de crianças, e assumem um papel de reproduzir significados dos valores de 
determinado período (Samara Chaves, 2022, p. 21). 

 

Nesse contexto, as meninas são preparadas desde muito cedo para assumirem 

sua função na esfera privada, na domesticidade e no cuidado para com os filhos na 

maternidade. As brincadeiras e brinquedos considerados adequados para as 

meninas, permeiam o âmbito do cuidar e da manutenção do funcionamento do lar, o 

“brincar de panelinha”, “brincar de casinha”, “brincar de mamãe e filhinha”, 

representam o futuro que seria desejado para essas meninas.  

 
 
Desde criança, as meninas são educadas para cuidar. O projeto da 
maternidade nasce já na infância feminina em que muitas brincadeiras 
circunscrevem ao ambiente doméstico: brincar com bonecas, fazer 



69 
 

comidinha, preparar a cama para a boneca dormir, trocar sua roupa e dar 
banho, são algumas das atividades ligadas a esse precoce exercício da 
maternidade (Moraes, 2021, p. 26). 

 

Dentro desse cenário, destaca-se um brinquedo que se consagra, tornando-se 

símbolo dos brinquedos destinados para meninas: as bonecas. Em sua forma de 

bebê, as bonecas simbolizam não somente o carinho e o cuidado para com os filhos, 

mas uma aprendizagem e iniciação silenciosa e sútil para uma função definida na vida 

daquela futura mulher, a maternidade. “A boneca colocada como brinquedo apenas 

para meninas, demarca a herança de uma ideologia patriarcal, que reproduz sentidos, 

definições e ideais relacionados ao gênero e que vão sendo internalizadas nas 

crianças, desde a sua infância” (Chaves, 2022, p. 21). 

A paternidade não é algo que aparece nas brincadeiras e brinquedos 

considerados como masculinos e a “maternagem” não é um aspecto aceitável para os 

meninos, os quais são intensamente proibidos de brincar de boneca, pois isso iria 

desvirilizá-los, ou com qualquer tipo de brincadeira que desenvolva o cuidado, visto 

que, o cuidado, em especial para com os filhos, é determinado como responsabilidade 

feminina. Assim, o cuidar é historicamente associado ao ser feminino, perdurando até 

os nossos dias atuais. Percebe-se o cuidado feminino de uma forma tão naturalizada, 

que o mesmo se torna invisível, consequentemente, não sendo reconhecido, muito 

menos valorizado, percebido como se as mulheres estivessem apenas cumprindo 

com um papel que lhes fora automaticamente atribuído, isto é, com a sua obrigação, 

principalmente quando se trata da maternidade, na qual as responsabilidades são 

direcionadas totalmente para as mães.  

Dessa forma, o gosto pelas bonecas não seria algo implantado pelos pais ou 

socialmente difundido, mas algo natural da própria menina, pois se a boneca se 

associa com os cuidados de um bebê, despertando a sua atenção natural, é devido 

ao instinto materno, que já está inscrito nela desde o seu nascimento. A publicação a 

seguir (figura 15) intitulada “Despertando para o mundo”, traz uma coleção de fotos 

de várias crianças, algumas legendadas com os seus respectivos nomes e os nomes 

de seus pais, sendo descritos ao lado das imagens.   



70 
 

Figura 15: Despertando para o mundo (1) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Revista da Semana (1937, ed. 00018, s/p). 

 

 

Dentre essas crianças, encontra-se a fotografia da filha do sr. Bento Munhoz 

da Rocha Netto e dona Flora Camargo M. da Rocha, na qual a menina está segurando 

e beijando uma boneca, como podemos observar abaixo (figura 16), na imagem 

recortada da publicação:  

 



71 
 

Figura 16: Despertando para o mundo (2) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Revista da Semana (1937, ed. 00018, s/p). 

 

Com a descrição da fotografia que se encontra pouco abaixo da mesma:  

 

Figura 17: Despertando para o mundo (3) 

 

 

 

 

Fonte: Revista da Semana (1937, ed. 00018, s/p). 

 

Na descrição publicada é demonstrado que o ato de carinho que a menina 

destina à boneca ao abraçá-la e beijá-la, acalentando-a, é o instinto da maternidade 

sendo externado e se fazendo presente nessa criança, tão pequena, mas já com 

atitudes que demonstram que dentro de si carrega esse instinto. Dessa forma, é 

afirmado que o instinto maternal não é algo aprendido, que vai se desenvolvendo 

durante a vida feminina ou que só irá ser despertado na sua adolescência ou na sua 

fase adulta; desde a infância esse instinto se faz presente, nascendo com essas 

meninas e fazendo-se transparecer, seguindo-as ao longo dos anos.  



72 
 

Outro fator interessante de nos atentarmos é a característica que o instinto 

materno recebe. Sendo caracterizado como santo, “É o santo instincto da 

maternidade” (Revista da Semana, 1937, ed. 00018, s/p). A maternidade traz consigo 

um ar de sagrado, de santidade, associado ao divino, como veremos também em 

publicações posteriores, e vimos no capítulo anterior, ao mostrar como o discurso 

religioso se entrelaça e ajuda a configurar a concepção maternal, tendo a figura da 

Virgem Maria como o estereótipo e exemplo, o qual todas as mulheres deveriam 

seguir, possibilitando a redenção da culpa do pecado original, iniciado por Eva e 

perpassado para todas as suas descendentes, através do ser mãe.  

Ademais, se tem ainda outro aspecto de suma importância para notarmos e 

analisá-lo. A descrição termina com um “Bemdicta seja!” (idem), sendo uma 

associação a saudação que o anjo Gabriel teria feito ao visitar Maria e anunciar que 

ela seria mãe, “E, entrando o anjo onde ela estava, disse: Salve, agraciada; o Senhor 

é contigo; bendita és tu entre as mulheres”24, tratando-se de uma forma de valorizá-

la, assim como acontece com a maternidade.  

Essas meninas desde a infância iriam ser apresentadas à valorização maternal, 

criando a percepção de que por meio da maternidade elas seriam reconhecidas e 

enaltecidas, ganhando elogios e sendo admiradas quando cuidassem bem de suas 

bonecas/filhas ou recebendo apreensões, questionamentos e ensinamentos para 

quando não fizessem isso.  

Outra publicação (figura 18) que nos leva a perceber a defesa do instinto 

materno desde a infância está presente na Fon-Fon, intitulada “Os cegos recebem a 

luz da instrução” (Fon-Fon, 1945, ed. 00048, s/p). A reportagem ocupa cinco páginas 

da revista, quatro em sequência e a última localizada algumas páginas depois, sendo 

especificada sua numeração na quarta página.  

A publicação é referente ao Instituto Benjamin Constant, voltado para a 

educação de pessoas com deficiência visual25. Contando com um texto que apresenta 

a origem do Instituto, detalhando e descrevendo as novas instalações e as atividades 

realizadas, possuindo uma parte informativa de prevenção e de exposição de outras 

                                                             
24 Lucas, capítulo 1, versículo 28. Encontrado em https://www.bible.com/pt/bible/212/LUK.1.ARC. 
Acesso em 14/06/2024. 
25 O Instituto Benjamin Constant (IBC) continua atuando no presente, sendo uma grande referência na 
educação de pessoas cegas e com baixa visão. “O Instituto Benjamin Constant é uma instituição federal 
da administração direta, ligada diretamente ao gabinete do ministro da Educação e especializada na 
educação e atendimento de pessoas cegas e com baixa visão”. Encontrado em 
https://www.gov.br/ibc/pt-br/acesso-a-informacao/institucional/institucional-1. Acesso em 1406/2024 



73 
 

criações destinadas aos deficientes visuais, como por exemplo, uma revista brasileira 

em braille. Para além do texto, se tem também fotografias das crianças no Instituto 

com legendas referentes a elas. Vamos nos atentar a essas fotografias. Em meio a 

estas, temos a de uma menina sentada que segura uma boneca com o corpo de pano, 

veremos abaixo: 

 

Figura 18: Os cegos recebem a luz da instituição 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Fon-Fon (1945, ed. 00048, s/p). 

 

Novamente o carinho para com a boneca é descrito como instinto materno, na 

breve legenda escolhida para a foto apresentada, como podemos ver na imagem 



74 
 

acima. A questão aqui não é afirmar que essas meninas tivessem amor e carinho para 

com as suas bonecas, elas podem realmente sentir isso, mas que essa visão é 

ideologicamente construída.  

O afeto para com esses brinquedos, como objetos de seus cuidados e de seu 

amor, é instituído, pois desde pequenas essas meninas são condicionadas e 

disciplinadas a acreditarem na afeição, no sentindo de maternarem, sendo 

repreendidas quando agem de outra forma. Da mesma maneira, a maioria dos 

meninos tratam os seus brinquedos com aspectos de domínio e violência, sendo 

interpelados quando expressam algum tipo de afeto ligado à capacidade de cuidar 

dos mesmos. O caráter pedagógico que constitui os brinquedos, e que veremos na 

publicação a seguir (figura 19), contribui na normatização e cristalização das 

identidades generificadas, em particular, na identidade feminina que tem como 

constituinte a maternidade. 

Em uma publicação presente na Revista da Semana, intitulada “Brinquedos de 

Natal”, podemos constatar esse fator. Essa publicação é um texto escrito por João 

Luso, que na verdade era o pseudônimo utilizado por Armando Erse de Figueiredo; 

além desse, Armando também escrevia como Clara Lucia para se referir a questões 

femininas (Maria Apparecida Pereira, 2018). Isso nos diz muito, pois deixa explícita a 

tentativa de controle social das mulheres, por meio de uma suposta autoridade 

feminina. 

O texto conta que Luso estava na frente de uma vitrine de brinquedos, e como 

os brinquedos o encantam, como cada detalhe o deixa maravilhado, não medindo 

palavras para admitir que adora brinquedos. O caráter pedagógico que os brinquedos 

possuem se faz presente em suas colocações. Como podemos ver no recorte do texto 

presente na imagem abaixo: 

 

 

 

 

 

 

 



75 
 

Figura 19:  Brinquedos de Natal (1) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Revista da Semana (1935, ed. 00002, s/p). 

 

João Luso demonstra a consciência de que esses objetos podem constituir uma 

forma de educação e ensino, confirmando o que havíamos debatido anteriormente: 

como o brinquedo influencia na concepção e ensinamento da identidade de gênero. 

Antônia Nascimento observa a associação do caráter pedagógico dos brinquedos e a 

configuração do gênero: 

 
Enquanto a criança se apropria e usa os brinquedos disponibilizados e 
referendados pelos adultos, ela está acionando valores socialmente definidos 
como o que é masculino e feminino, ao mesmo tempo em que dramatiza as 
próprias vivências de gênero, ou seja, introjeta facetas de uma cultura que 
separa homens e mulheres, atribuindo-lhes valores sociais dominantes 
(Antônia Nascimento, 2016, p. 297). 

 

Logo após a afirmação do caráter pedagógico dos brinquedos, o autor lança o 

questionamento “Que são os soldados de chumbo?” (Revista da Semana, 1935, ed. 

00002, s/p), não como uma indagação, mas como uma afirmação de que estes seriam 

um bom exemplo, pois teriam um aspecto pedagógico ao representarem “a guerra em 

um ponto pequeno”, como é colocado na publicação, descrevendo como o garoto 

move os brinquedos que constituem esse cenário.  

Em continuação, João Luso detalha e especifica aspectos sobre esses 

brinquedos e o uso dos mesmos. Quando menciona os brinquedos admissíveis para 

o feminino, o jornalista inicia afirmando que a forma com que a menina iria utilizar os 

objetos das suas brincadeiras, relacionados a utensílios de casa, comprovaria ou 

negaria, de imediato, uma dona de casa.   



76 
 

Após isso, no que se trata das bonecas, é relatado que até mesmo o mais leve 

amor que a garota desenvolva por esse brinquedo é retrato da “intuição da 

maternidade”, dessa forma, pode-se prever como essa criança procederá na sua 

futura função materna. 

 

Figura 20:  Brinquedos de Natal (2) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Revista da Semana (1935, ed. 00002, s/p). 

 

O tratamento com a boneca estabeleceria admiração e elogios ou advertências 

e repreensões para essas meninas, pois a maneira com que agissem com as suas 

bonecas, seria um reflexo nítido de como elas iriam agir com os seus futuros filhos, 

um esboço do retrato de quando elas se tornassem mães. Como podemos ver, o autor 

traz exemplos que buscam comprovar a relação dos cuidados com as bonecas para 

com a maternidade futura, para isso, ele compara as crianças que só se importam 

com a estética de vestir as bonecas, com as mães que só se importam em enfeitar e 

arrumar os seus filhos.  

E, afinal, ele deixa nítida essa concepção na afirmação que faz: “O que uma 

garotinha hoje faz com a sua boneca, com as filhas, mais tarde, o ha de fazer” (idem). 

Esse enunciado vem acompanhado de preocupação, pois sendo a maternidade um 

alvo de atenção, tanto para o Estado, quanto para a economia, e conseguintemente 

para todo o desenvolvimento e configuração social, faz-se necessário vigilância e 

disciplinamento desde o início da vida feminina, com o objetivo que os ideais maternos 



77 
 

sejam formulados ainda em sua infância, principiando a constituição de corpos dóceis 

e disciplinados para exercer essa função. O ideal da maternidade se torna um meio 

eficiente de controle sobre os corpos das meninas e das jovens mulheres. 

Sendo assim, o texto nos mostra que a observação das atitudes e dos hábitos 

dessas crianças para com suas bonecas seria de extrema importância, para que 

mesmo na infância elas começassem a serem reguladas, devendo-se dar uma 

atenção rigorosa e exigente aos indicadores refletidos através do brincar, para que 

assim se pudesse corrigi-las quando fosse possível e necessário, caso não fosse, 

para que ao menos ficassem sabendo como ela irá performar a maternidade.  

A construção do mito do amor e do instinto materno se configuram tão 

fortemente, que não somente na infância tem-se essa associação com as bonecas, 

mas na velhice feminina podemos notar esse mesmo fator. Durante a vida adulta, 

quando os filhos são gerados e quando ainda se tem ali presentes, essa associação 

se dissolve, pois é preenchida pelos progênies. No entanto, na velhice em alguns 

casos, com a falta dos filhos, a concepção e construção do instinto e do amor materno 

é tão intensa, tendo que ser manifestado de alguma forma, por isso, algumas idosas 

voltam novamente a canonizar o seu amor nas bonecas, fazendo isso como uma 

forma de externar o “instinto” que ainda está dentro delas.  

Agora iremos analisar a última publicação escolhida (figura 21), referente à 

temática, e a importância das bonecas na constituição da concepção maternal e do 

início da formulação da identidade feminina, baseada na mesma. Essa publicação, 

escrita por Mário Sette26, narra a viagem de um homem chamado Edgard, na qual é 

convidado para visitar um abrigo em que o seu amigo Paulo Thomaz trabalha como 

médico. Ao chegarem lá e observarem os idosos que ali estavam, ele vai 

descrevendo-os. Dentre os idosos observados, chama-nos a atenção uma descrição 

em específico: 

 

  

                                                             
26 Mário Sette nasceu em Recife, em 1922 ocupou a cadeira 29 da Academia Pernambucana de Letras, 
foi professor de História do Brasil, Português, Francês e Moral Cívica. Era contista, romancista e 
cronista, escreveu para o Jornal do Recife, Jornal Pequeno e também A Província, e também para a 
Fon-Fon. Encontrado em: < http://editora.cepe.com.br/autor/mario-sette-1>. Acesso em: 18/06/2024. 



78 
 

Figura 21: A velhinha no Asylo 

 

 

 

 

 

Fonte: Fon-Fon (1931, ed. 00052, s/p). 

 

É comprovado que as bonecas trazem benefícios na velhice, compreendida 

como um recurso terapêutico, tanto para mulheres, quanto para homens (Evelly 

Souza; Maria Izabel Nogueira; Ana Karina Machado, 2024). Todavia, o cuidado não é 

entrelaçado, nem constitui a identidade masculina. Por isso, é muito mais comum 

vermos idosas com o desejo de possuírem uma boneca na sua velhice, algumas das 

vezes, um desejo muito forte, mesmo com a maternidade tendo sido uma experiência 

não vivenciada daquelas mulheres, pois a concepção materna foi tão emoldurada nas 

mesmas e a constituíram, que durante sua velhice elas sentiriam intensa falta, se 

sentiriam incompletas e sem utilidade sem um filho para cuidar.  

 
A terapia com bonecas tem como objetivo proporcionar conforto e sensação 
de amor e utilidade na pessoa idosa com diagnóstico de alguma doença. Ela 
pode funcionar muito bem em idosos de ambos os sexos, desde que gostem 
de crianças ou tenham boas recordações da paternidade ou maternidade. A 
terapia leva a pessoa idosa de volta a uma época de suas vidas em que 
cuidavam dos filhos e eram produtivos (Souza; Nogueira; Machado, 2024, p. 
602). 

 

A paternidade não se constitui como elemento gerador da identidade 

masculina, por isso, a concepção paterna e de cuidado não é tão centralizada na vida 

do homem. Nascimento (2016) nos afirma que na infância, nas brincadeiras 

relacionadas ao masculino, diferentemente das relacionadas ao feminino, que têm 

grande centralidade na maternidade e no cuidar, sente-se a ausência da paternidade. 

Em suma, na infância feminina se inicia a configuração da identidade feminina, 

fundamentada na maternidade, e que a partir daí irá constituí-la pelo resto da sua vida. 

E quando não se encontram na maternidade, é gerada uma falta de identidade ou de 

utilidade, como no caso daquelas que não são mães, como exemplo das solteironas, 

que serão abordadas mais à frente.  

Casar-se e ser mãe seriam aspectos previsíveis e insubstituíveis na vida 

feminina, em particular a maternidade, que adquire uma centralidade ainda maior, 



79 
 

devido, o argumento aqui desenvolvido, a ser o fator do qual depende a atribuição de 

identidade às mulheres.  

 

2.3    Formando mães: o disciplinamento e a instrução materna 

 

A preparação para a missão magna do sexo feminino27, iniciada desde a 

infância das meninas, se acentua na fase de transição para a adolescência, a 

puberdade. Considerada uma fase bastante delicada e definidora da vida feminina, 

pois era estabelecida como uma “dura prova” (Fon-Fon, 1934, ed. 035, p. 59) a ser 

superada, na qual o delicado organismo feminino poderia não sobreviver, dentro 

dessa perspectiva, entra a figura da mãe, definidora nesse momento de angustia e 

temores, exercendo um papel fundamental nessa fase, devendo estar sempre atentas 

e vigilantes nesse difícil e delicado momento para que, assim, pudessem garantir a 

sobrevivência de suas filhas. Conforme podemos ver no anúncio da Fandorine, tônico 

uterino, encontrado na Fon-Fon: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                             
27 Termo utilizado e analisado na próxima publicação.  



80 
 

 

Figura 22: Fandorine 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Fon-Fon (1934, ed. 00035, p. 59) 

 

 Durante essa época decisiva de formação, na qual irão se realizar relevantes 

transformações no seu organismo, irá depender a futura saúde e felicidade da “moça-

espôsa e mãe de amanhã”, conforme declara o anúncio do Regulador Gesteira28. Por 

isso, a vida feminina já é algo traçado, ser esposa e mãe, elementos onde 

encontrariam completude e plenitude.  

A partir de então, essas meninas deveriam passar a exercer uma nova conduta, 

ingressando no considerado “universo feminino”, almejando ainda mais o destino e os 

                                                             
28 Encontrado na Fon-Fon (1948, ed. 02160, p.11). 



81 
 

objetivos que lhes foram determinados. O se comportar como “moças”, agora lhes era 

cobrado. Cartilhas, manuais, livros, escolas, dentre outros aspectos pedagógicos, 

adentram com mais intensidade na vida dessas novas “moças” para que elas possam 

se preparar para exercer a futura função materna, continuando assim, a construção 

do “ser mãe”. Instruir essas moças era uma preocupação intensa na sociedade, 

devido às elevadas taxas da mortalidade infantil, todavia, o país estava se 

configurando nos modelos republicanos e positivistas, a construção de uma nação 

que possuísse uma sociedade com pessoas fortes, de boa saúde e 

conseguintemente, aptas para trabalharem, esse foi um objetivo direcionado para 

constituir um novo modelo de comportamento social e conseguir realizá-lo, veremos 

esses investimentos mais detalhadamente no próximo capítulo (Moraes, 2021).  

A próxima publicação que será analisada, ainda contém uma relação com a 

temática das bonecas, que nesse caso, transcendem o seu uso como brinquedos, 

mesmo que com caráter pedagógico, e assumem um caráter pedagógico realmente, 

destinado nitidamente ao aprendizado, ao possibilitarem que essas moças aprendam 

com mais seriedade a cuidarem de seus futuros filhos. A publicação (figura 24) é 

intitulada de “Bonecas de hoje, filhas de amanhã”, nos trazendo várias imagens dos 

aprendizados realizados em uma escola de Berlim. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



82 
 

 

Figura 23: Bonecas de hoje, filhas de amanhã (1) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Revista da Semana (1932, ed. 00024, s/p). 

 

Em uma das legendas referentes às fotos, aparece: “Uma vez graduada a 

temperatura da agua, as mocinhas introduzem com todo o zelo maternal o garotinho 

symbolico na banheira minúscula” (Revista da Semana, 1932, ed. 00024, s/p), 

podemos notar que a palavra “zelo” vem acompanhada da palavra maternal, no 

sentido de, transcender o ato de cuidar, elevando-o a um nível de dedicação e 

devotamento que parece estar enraizado dentro do coração, com a força e ternura 



83 
 

que apenas a maternidade pode conjurar, pois estaria inscrito no instinto materno, ao 

associar o zelo ao maternal, esse ato é elevado a um nível que ultrapassa a “simples” 

ação de zelar.  

Sobressaindo a ação de medir a temperatura da água e introduzir a “criança” 

na banheira, essa atividade é exercida como se fosse um ritual sagrado, que só pode 

ser realizado ao nível de tamanha delicadeza e exatidão pela figura da mãe, destinada 

desde o seu nascimento a essa função, com o instinto e amor esculpidos dentro de 

si, dando sentido à sua existência.  

O argumento que se perpetua de cuidado, zelo, amor, vigilância ou qualquer 

outra atividade que envolva as incumbências para com o bebê, associado ao aspecto 

maternal, busca sancionar a ideia de que somente as mães atingiriam um grau de 

êxito nessas ações ou as executariam melhor por serem mães e terem o instinto 

dentro delas, tornando-as mais aptas. Estabelecendo o maternar, função que qualquer 

pessoa poderia realizar, conforme vimos a partir de Zanello (2018), apenas às mães. 

Destinando toda a carga de responsabilidade às mesmas, com o argumento sutil de 

que não é que o pai, o qual deve possuir a mesma responsabilidade para com o novo 

ser gerado, não queira cuidar, mas sim que a mãe efetuaria isso de uma melhor forma, 

tanto por ser mãe, possuindo o instinto materno, quanto por ser mulher e ter o cuidado 

internalizado dentro do seu ser.  

Em outra legenda, a própria publicação vem com a justificativa sobre o uso de 

bonecas/bonecos para o ensino. “É um boneco... Que importa? A alumna toma as 

mesmas precauções como se fosse um bebê authentico, cercando-o de cuidados” 

(Revista da Semana, 1932, ed. 00024, s/p). O amor e o instinto materno, inscritos na 

natureza feminina, se sobressairiam ao fato de que se trata apenas de bonecos, pois 

a intensidade desse “sentimento materno” excede a materialidade dos objetos. 

Apesar da escola não ser localizada aqui no Brasil, e sim em Berlim, somente 

de estar presente a notícia da existência dessa escola nas páginas da revista já diz 

algo, que querem que seja visto, mais que isso, admirado e propagado, pela forma 

com que a publicação e as descrições são feitas, já que os meios impressos possuem 

o poder de propagar ideais, de instituir hábitos, costumes, pensamentos e convicções, 

buscando atrair a atenção e moldar as perspectivas dos leitores, nesse caso, em 

particular, das leitoras, público alvo e principal dessas revistas.    

Em continuação, o texto afirma que o curso é um curso prático, pois a educação 

feminina, ainda distante de ser destinada à intelectualidade, deveria ser pragmática, 



84 
 

principalmente direcionada às práticas da maternidade e aos cuidados para com o lar 

e o marido, por isso a quantidade de escolas, livros, manuais e cartilhas com 

conhecimentos práticos destinados ao ser feminino. Inclusive as revistas. 

Dessa forma, elas ficariam habilitadas a exercer, como a própria publicação 

coloca, e já foi citado aqui, a “missão magna do sexo”, somente pela qual elas seriam 

realizadas e valorizadas: ser mãe. Como podemos ver abaixo: 

 

Figura 24: Bonecas de hoje, filhas de amanhã (2) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Revista da Semana (1932, ed. 00024, s/p). 

 



85 
 

Dentre as legendas que acompanham as fotografias desta página, trago aqui 

uma delas: “Depois de limpo, pesado e vestido, a mãe o põe no collo e lhe dá a 

mamadeira, para alimenta-lo bem, vendo-se como a alumna se compenetra do seu 

dôce encargo, vislumbrando-se-lhe na expressão o desejo de que tudo aquillo fosse 

verdade...” (Revista da Semana, 1932, ed. 00024, s/p).  

Podemos ver que a preparação dessas futuras mães engloba todos os 

aspectos de cuidados para com a criança. Não que o fato de passar ensinamentos 

para que elas saibam cuidar dos seus filhos, e com mais facilidade, seja ruim, no 

entanto, a instrução especifica e o estereótipo que vai se formando para configurar 

uma espécie de mãe, impede a multiplicidade de vivências maternas, além de que, o 

argumento “maternal”, estabelece a execução dessas atividades somente para as 

mães, a educação pragmática para a paternidade é inexistente, ou seja, a paternidade 

não inclui a intensa responsabilidade dos cuidados devidos para um bebê.  

 
A analogia entre maternidade e a natureza pode ser traduzida numa harmonia 
de cores que pretende destacar, juntamente, o grau de pertencimento da 
mulher e do amor materno ao mundo natural. No caso da paternidade, essa 
relação não se equilibra, pois, culturalmente, a relação do homem com o 
mundo natural não é vista como participação, mas como domínio. Assim, o 
pai deveria mesmo ficar fora de cena (Moraes, 2021, p. 35). 

 

A maternidade é romantizada ao nível de não ser considerada também um 

trabalho, que cansa e consome, pois assim como na publicação, é caracterizada como 

um “dôce encargo” (Revista da Semana, 1932, ed. 00024, s/p). A doação total, o 

enfadamento da mãe, a privação de outras vivências, não são fatores preocupantes 

que podem afetar tanto a sua saúde física, quanto psicológica, mas estabelecem-se 

como admiráveis; a maternidade é envolvida em uma aureola de valorização do 

sacrifício, no qual irá servir como uma régua para provar, no sentido de que quanto 

maior o sacrifício, mais amor e mais mãe aquela mulher será.  

Ao afirmar que essas moças transparecem em suas expressões o querer de 

que todos os momentos de aprendizagem fossem verdade, a defesa do desejo inato 

e universal continua sendo perpetuada, ultrapassando os limites do simbólico e 

alcançando o plano do real, para que logo vivenciassem a tão almejada e sonhada 

maternidade. E afinal, essa pode ser a vontade de várias moças, visto que, desde a 

sua infância foram criadas dentro desses ideais, com práticas e discursos que 

buscavam estimular esse desejo. Elas podem realmente almejar e fielmente acreditar 

que o seu destino está presente ali, pois os discursos moldam o real, mas o que não 



86 
 

dá para generalizar e afirmar é que todas possuam essa mesma aspiração e que ela 

seja advinda e inscrita somente do e no biológico, esquecendo que os aspectos 

políticos, culturais, econômicos e sociais moldam o ser feminino, sendo assim, a 

mulher é mais que o seu biológico, que busca defini-la. 

Essa publicação (figuras 24 e 25) ilustra a preparação materna na fase da 

juventude feminina. As próximas publicações, referentes à educação pragmática e às 

políticas, serão referentes ao Brasil, e almejam o progresso da Nação, por meio da 

figura da mãe, gerando uma espécie de “politização do feminino e da maternidade” 

(Dagmar Meyer, 2005). Elas serão analisadas no terceiro capítulo.  

No próximo tópico serão abordadas, as solteironas, consideradas como um 

desvio da norma por não viverem a maternidade, indo assim, contra a sua própria 

natureza. Nessa perspectiva, se tornou necessário a criação de discursos para que a 

imagem da solteirona fosse estigmatizada, pois, além de não cumprirem com a missão 

maternal, também poderiam representar uma possibilidade de vida sem os filhos.  

 

2.4  As solteironas: um desvio da norma 

 

Precedentemente à consolidação dos discursos de modernidade no Brasil, 

demasiadamente fundamentados na cientificidade e em concepções ideológicas 

europeias, o celibato não se apresentava como um risco para a sociedade, e a vida 

solitária aparentava ser melhor aceita e mais habitual. 

Portanto, ser solteira não implicava em um estado de depreciação social; a 

invenção de práticas discursivas que se referem à “solteirona” no Brasil, como uma 

representação estereotipada e marginalizada da celibatária, se interliga com a 

centralidade adquirida na família nuclear, na maritalidade moderna e na reprodução, 

institucionalizando o papel de esposa e mãe. As celibatárias surgem como figuras 

indesejadas, assim sendo; na metade do século XIX e início do século XX, nasce a 

solteirona, passando a se constituir como um desvio normativo, um ser anti-natural e 

uma irregularidade social perpassada por desprestigio coletivo, por meio de um 

discurso higiênico-moral (Cláudia, Maia, 2001; 2011).  

A utilização do termo solteirona de uma forma pejorativa nasce na Europa, 

adentrando posteriormente o Brasil por meio dos discursos modernos. A invenção 

deste termo para se referir às mulheres celibatárias tem sua origem devido à 



87 
 

necessidade de um ideal de mulher, de casamento e de família, no qual ser solteira 

não correspondia (Maia, 2011). 

Os primeiros registros no Ocidente da utilização do termo são encontrados em 

escritos do século XVII. A propagação desse termo é analisada em decorrência do 

desenvolvimento do capitalismo, que ao desvalorizar o trabalho doméstico das 

mulheres solteiras, converteu-as em seres inúteis. Assim como aconteceu na 

Inglaterra, onde parece ter surgido no final do século XVII, interligada também ao 

desenvolvimento capitalista, que gerou transformações na condição das mulheres 

solteiras ao valorizar o casamento e a família conjugal (Maia, 2011). Esse conjunto de 

fatores vem assegurar as bases para o desenvolvimento do capitalismo, tanto pelo 

trabalho doméstico, mas não somente por ele, pois se assim fosse, o trabalho 

doméstico das solteironas não teria sido desvalorizado, mas também pelo casamento 

para a reprodução da mão de obra, imprescindível para o funcionamento capitalista.  

Conforme vimos no primeiro capítulo, a família nuclear surge na Europa no 

século XVIII, no seio da ascensão da burguesia, com concepção nova baseada no 

amor romântico e na importância dos filhos. Conectada ao projeto de modernidade 

burguês, a família nuclear foi regulamente instituída pelo casamento civil, adquirindo 

notória importância e centralidade na sociedade, pois desempenhava um papel 

essencial na estrutura do Estado, sendo responsável por promover controle, disciplina 

e organização; por criar padrões de comportamento para homens e mulheres, 

fundamentados na hierarquia de gênero; e principalmente na formação de novos 

cidadãos para a pátria, estruturados na educação que será transmitida no seio dessa 

família, através da figura da mãe (Maia, 2011). 

Posto isso, devido a essa importância e centralidade que a família nuclear se 

torna uma preocupação do estado republicano, que passa a ver o celibato feminino 

como um empecilho à sua execução, gerando a necessidade de aportes políticos, 

discursos médicos e literários que retratem a figura da solteirona de maneira negativa 

e indesejada para as outras mulheres (Maia, 2011). 

 
O Estado, ao regular os vínculos familiares, considerou a família nuclear o 
locus privilegiado da reprodução da vida material e cultural. A tradição da 
família moderna atribui à mãe as tarefas fundamentais da socialização e as 
mais amplas de conformação da personalidade dos futuros adultos (Benedita 
Cabral, 1998, p. 51).  

 



88 
 

A constituição da família nuclear demarcou, como nunca visto antes, o papel 

das mulheres dentro do lar, responsáveis pelo bom funcionamento familiar, os 

cuidados para com o marido e com os filhos, e a educação destes. Sendo nessas 

atribuições, e particularmente no cumprimento com êxito das mesmas, que as 

mulheres encontrariam a sua realização e felicidade. 

 
Este modelo de família, chamado de nuclear, pois passava a anular 
agregados e parentes distantes de sua formação, construiu o protetor e 
aconchegante “lar doce lar”. Para este “novo” lar nada mais viável do que um 
“novo” homem e uma “nova mulher”. A ele, estavam atribuídas as funções de 
pai e marido trabalhador, provedor das necessidades de seu lar. A ela, cabia 
as funções de mãe e esposa dedicada, responsável pela educação e moral 
dos filhos, uma verdadeira “rainha do lar”. (Jéssica Mendes; Alianna Silva, 
2015, p. 06) 

 

O casamento passa a ser extremamente valorizado, como nos mostra Denise 

Bernuzzi de Sant’Anna (2014, p. 87), “[...] ora, solteironas e solteirões representavam 

uma tristeza sem fim”. No entanto, a cobrança matrimonial é muito mais vigorosa para 

com as mulheres, como já vimos. 

Como podemos ver no recorte abaixo (figura 26), de um texto intitulado 

“Desabafo” encontrado na revista Fon-Fon e escrito por Vieira Couto; o autor afirma 

que a sua convicção na existência de outra vida espiritual não o deixa trilhar dois 

caminhos, o de rebater no soco qualquer afronta que receba e depois dar adeus ao 

mundo. Nesse contexto, ele fala sobre a paciência que o homem tem que manter 

diante das mulheres, pois “não há bicho mais importuno e enervante e aproveitador 

que a mulher” (Fon-Fon, 1936, ed. 035, p. 62); isso se refere, principalmente, às 

mulheres consideradas feias, que em geral seriam as solteironas, pois um dos critérios 

para se conseguir um casamento seria estar dentro dos modelos de beleza impostos, 

conforme o anúncio do Leite de Rosas, encontrado na Revista da Semana (1931, ed. 

002, p. 02), que diz “Cuidae sempre do tesouro de vossa formosura” e “Que tenha a 

vossa pelle a fineza, a delicadeza e a fragrancia das pétalas das rosas, para que vosso 

noivo ou vosso esposo se preocupe e deleite com vossa beleza”.  

A figura da solteirona também é moldada pelos ideais de beleza, um ser 

passível de ser escolhido e desejado dentro do contexto do dispositivo amoroso. “A 

‘solteirona’ é menosprezada, pois não se insere nos ditames do dispositivo da 

masculinidade” (Swain, 2023, p. 268). 

 

 



89 
 

 

Figura 25: Desabafo 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Fon-Fon (1936, ed. 00035, p. 62 e 63). 

 

Por conseguinte, as solteironas, por não conseguirem adquirir a “trindade 

básica” da felicidade feminina – o marido, o filho e o lar –, são caracterizadas como 

mulheres amargas, revoltadas, não só com todas as pessoas existentes, mas com o 

próprio mundo; sua existência seria, assim como descrita na publicação, torturante; a 

felicidade jamais poderia ser encontrada fora do âmbito dessa trindade e, quando 

aparentemente obtida, seria intensamente questionada. Como exemplo, temos o 

diálogo de duas solteironas, Herminia e Adelia, na publicação intitulada “Brisas de 

outomno”, em que Herminia afirma que uma terceira solteirona, Jovita Pinheiro, fala 

que não se importa de não ter casado, pois melhor ser uma solteirona feliz do que 

uma esposa desgraçada, no entanto, Adelia questiona Herminia se ela realmente 

acredita nessa “satisfação”, sendo impossível que Jovita não sinta amargura pelo 

fracasso (Fon-Fon, 1933, ed. 02, p. 50). 

Voltando à figura 26, nota-se também, através das palavras de Vieira Couto, 

que a “identidade mulher” é negada às solteironas. A identidade feminina é alcançada 

plenamente através da maternidade, na qual a mulher se constituiria “verdadeira 

mulher”, dessa forma, sem o lar, o marido, e principalmente sem os filhos, as 

solteironas são impossibilitadas de se reconhecerem como “mulheres verdadeiras”, 

ocupando o lugar da diferença, sendo atribuídas a elas outras identificações, como a 



90 
 

de “megera” 29 presente na publicação. Segundo o dicionário, “megera” é uma mulher 

má, cruel e raivosa, que se irrita com muita facilidade. Todas são características 

atribuídas às solteironas, que devido a fugirem da normatividade, são caracterizadas 

como revoltadas, invejosas, que por sua infelicidade buscam destruir a felicidade de 

todos. Além disso, surge outro discurso que almeja legitimar a importância do 

casamento e estimulá-lo, a narrativa de que ele desempenha um papel determinante 

no equilíbrio mental do ser feminino, devido à sua instabilidade.  

Adentrando os debates da organização fisiológica e orgânica das mulheres, 

conforme vimos, o útero possui grande centralidade na vida feminina, controlando 

tanto a sua formação física quanto a sua formação psicológica, juntamente com uma 

característica patológica, isto é, na medida em que governa todos os aspectos 

femininos, ele pode também ser uma fonte de diversos e incalculáveis males. 

Através dessas afirmações, o casamento então se coloca como uma 

salvaguarda da sanidade feminina (Esteves, 2021). O celibato passa a ser visto como 

algo fora da natureza e a celibatária, uma mulher fora das normas, que seria 

penalizada por transgredir o seu aspecto natural. Com tantas ameaças de doenças e 

males que poderiam lhes acarretar, as mulheres buscavam vigorosamente se casar, 

a vida de solteirona se torna um medo intenso, vista com uma mistura de negatividade, 

desprezo e pena. Conforme Maia (2011, p. 221), “são mulheres que não cumpriram 

seu destino biológico – a maternidade, por isso são uma aberração da natureza”. 

O discurso médico-científico, de grande prestígio na sociedade, ao caracterizar 

o feminino como um ser patológico, acentua não somente as diferenças entre homens 

e mulheres e a hierarquia de gênero, mas as desigualdades entre as mulheres, 

servindo de maneira especial para assegurar a reprodução e, consequentemente, o 

destino maternal.  

 
Ao escapar à sua condição natural ou torcer sua natureza celibatária teve 
consequências que se encravaram em seu corpo. Ao não se casar, ela seria, 
então, punida pela natureza e a sanção frequente foi a doença que deforma, 
perturba e danifica o corpo. A patologização da mulher insatisfeita 
sexualmente pelo discurso médico-científico foi, assim, uma forma de manter 
a desigualdade não apenas entre homens e mulheres, mas também entre as 
mulheres e de assegurar a sexualidade reprodutiva (Maia, 2011, p. 252).  
 

                                                             
29 MEGERA. In: DICIO, Dicionário Online de Português. Porto: 7Graus, 2023. Disponível em 
https://www.dicio.com.br/megera/. Acesso em 02/11/2023. 



91 
 

Partindo desse discurso, as mulheres que não se casassem seriam mulheres 

instáveis, não confiáveis, perturbadoras, histéricas e consumidas pela sua 

sexualidade; isso pode ser visto nas características estabelecidas para as solteironas 

na maioria dos contos que aparecem nas revistas aqui analisadas, pois, segundo 

Claudia Maia, 

 
A literatura brasileira, como uma prática discursiva, contribuiu para criar e 
veicular no imaginário coletivo a imagem da histeria e da loucura associada 
ao estereótipo da solteirona, ora como figura ridícula e risível, ora como digna 
de piedade e compaixão (Maia, 2011, p. 290). 

 

A literatura é formada em fundamento com o mundo social e cultural, sendo 

também constituinte deste, é um meio em que as pessoas interpretam, testemunham 

e representam o mundo, dialogando com a realidade, podendo confirmar o existente 

ou gerar algo novo (Borges, 2010). O discurso literário foi demasiadamente utilizado 

para propagar a imagem negativa da solteirona, repetidas vezes, a fim de alcançar o 

estatuto do real (Maia, 2011).  

No conto “A comedia por these” de Maurice Dekobra (Fon-Fon, 1931, ed. 032, 

p. 55), é narrado o ensaio de uma comédia, na qual o autor da mesma não gostou da 

execução da cena de luta e compara-a a “pancadinhas de solteirona hysterica que 

perdeu toda a esperança de conquista” (idem). O uso da palavra “pancadinhas” no 

diminutivo, pode ser considerado como uma forma de diminuir ou desvalorizar as 

ações ou os sentimentos do sujeito em questão, no caso das solteironas, indicando 

debilidade, vulnerabilidade e impotência nas atitudes das mesmas, gerando assim 

uma desconsideração das suas emoções.  

A histeria foi associada à sexualidade feminina, e assim como outras 

patologias, sua origem residia no útero. Naturalizando o descontrole psicológico, físico 

e emocional feminino e justificando funções sociais às quais as mulheres não seriam 

aptas para executar, ou melhor, devido à sua intensa instabilidade, nem mesmo o 

controle sobre si seria possível; dessa forma, a histeria também é utilizada como meio 

de justificar a submissão feminina a uma tutela masculina. (Gabriela Cavalcanti de 

Albuquerque, 2018; Schmitz, 2021) 

Os ataques histéricos são ligados à abstinência sexual; à vista disso, o termo 

histérico vem comumente associado a solteirona, desqualificando-a e silenciando-a 

como mulher e ser humano.  

 



92 
 

Chamar uma mulher de histérica, nos termos populares seria chamá-la de 
louca, alguém incapaz de ter autocontrole sobre os seus atos e suas 
emoções. Este argumento é usualmente utilizado quando se quer silenciar 
sua voz, embasada em uma visão naturalizada pelo imaginário social 
(Albuquerque, 2018, p. 03). 
 

Infelizmente, o adjetivo “histéricas” é dirigido às mulheres ainda nos dias atuais. 

Desse modo, o casamento se torna e se perpetua como uma necessidade feminina, 

que não foi alcançada pelas solteironas, mulheres que irão, assim, sofrer sérias 

consequências. A importância do casamento vai para além disso, pois ele levaria as 

mulheres ao destino para o qual elas estavam inquestionavelmente predestinadas e 

que formaria a sua própria identidade de “verdadeiras mulheres”.  

A maternidade se põe como um aspecto naturalizado ainda mais forte e 

formalizador da identidade feminina, Claudia Maia, através de seus estudos, nos 

mostra que a maternidade formou uma representação preeminente, mais difícil de as 

mulheres conseguirem desprender-se. A autora desdobra sua afirmação citando 

exemplos de feministas que criticaram e rejeitaram o casamento e os papéis de 

esposa, como Ercília Nogueira Cobra, Maria Lacerda de Moura e a romancista Raquel 

de Queiroz; no entanto, o mesmo não acontece com a maternidade. 

 
Essas mulheres reais, ou através de suas personagens, excederam ao 
processo de assujeitamento ao modelo de esposa/dona de casa, mas 
continuaram presas à rede de representações e significados que define a 
maternidade como desejo inato da mulher e constituinte de uma natureza 
feminina (Maia, 2011, p. 286). 

 

Através da imagem abaixo (figura 27), podemos notar como o caráter da 

solteirona é negativamente predeterminado. Essa imagem faz parte de uma das 

seções da Fon-Fon, intitulada “Saibam todos...”, um espaço editorial destinado a 

proporcionar todas as informações às prováveis dúvidas do público leitor enviadas 

através de cartas, tendo em vista, como a própria revista pede, que “sejam formuladas 

com clareza e logica”, com a mediação de um colunista em quem o público confiasse 

os seus questionamentos e também atribuísse autoridade e conhecimento apto a 

respondê-los, função atribuída ao colunista “Yves” (Janaína Maia, 2016). 

Um dos feitos dessa seção era também a “grafologia”, ou seja, decifrar o perfil 

psicológico de uma pessoa com base na escrita, sendo que na revista também são 

citados os critérios para que isso seja possível. Nessa publicação em particular, Yves 

responde a uma pessoa que ele intitula “Velha Solteirona” de São Paulo; não é 



93 
 

publicado o conteúdo da carta enviada, mas a sua resposta afirma que não vale a 

pena querer conhecer o caráter da solteirona a quem responde.  

 

Figura 26: Velha Solteirona (Saibam todos...) 

 

Fonte: Fon-Fon (1930, ed. 04, p. 73). 

 

 Com um caráter que não interessa a ninguém, a resposta de Yves confirma o 

senso coletivo de que as solteironas não possuem um caráter valioso ou interessante, 

“uma solteirona é uma solteirona” (Fon-Fon, 1930, ed. 04, p. 73), ele escreve, visto 

que em retorno a frase publicada na seção “Pensamentos”, aqui já apresentada, um 

dos âmbitos que elevaria ou diminuiria o coração feminino, seria a maternidade, 

ausente nas solteironas.  

O colunista ainda afirma que os únicos interessados no caráter da solteirona 

agora deveriam ser os seus sobrinhos, nos aproximando do entendimento da 

expressão “ficar para titia”, que diminuída a eles a sua importância agora estará 

interligada, pois apresentarão uma porta de salvação, de utilidade, para as mesmas. 

Para a sociedade, até mesmo quando uma solteirona era considerada “boa”, dentro 

dos padrões que irão ser criados, gerando a solteirona reabilitada, como Claudia Maia 

intitula-a, a sua importância continua reduzida, pois não deixam de ser solteironas e 

de ter o instinto da maldade e da inveja dentro delas. Isso tudo para garantir que elas 

não se tornassem mulheres perigosas, que poderiam ameaçar os casamentos já 

estabelecidos, evitando destacar qualquer sensualidade ou atratividade (Maia, 2011). 

Outra publicação que nos apresenta essa descrição está presente na Fon-Fon 

(figura 28) e é intitulada “Solteirona”, na qual é descrita uma jovem que não se casou, 



94 
 

pois, devido à sua vaidade, despertou o amor em vários homens, mas somente por 

capricho. E assim como todas as solteironas, revoltou-se contra todos, fez fofocas, se 

tornou infernal, sendo retirada a sua personalidade, segundo a publicação, foi 

reduzida a essa “coisa ridiculamente collectiva” (Fon-Fon, 1939, ed. 023, p. 24). Coisa, 

pois a solteirona, sem a completude adquirida através do casamento e, em especial, 

como já vimos, da maternidade, não poderia ser considerada uma mulher verdadeira, 

é “ridiculamente coletiva”, devido à concepção pejorativa que gira em torno da figura 

da solteirona ser um senso comum.  

 

Figura 27: “Solteirona” 

 

Fonte: Fon-Fon (1939, ed. 023, p. 24). 

 

A vasta produção desses e de outros diversos discursos constituem a figura da 

solteirona como um ser depreciativo e inferior, comi ideias “bruxoleantes” (figura 29), 

constituindo-a como um desvio da “natureza” e da divindade, permeada por 

incompletude, impossibilitada de adquirir felicidade, de coração diminuído e de caráter 

questionável, destituída da própria identidade feminina, sem valor social, 

suscintamente, com uma concepção extremamente negativa compartilhada de forma 

generalizada pela sociedade, pois “os discursos procuravam colocar em evidência, 

por um lado, um tipo desejável de mulher, e por outro, um tipo detestável” (Maia, 2011, 

p. 212).  

Dessa forma, nessa polifonia de sentidos, ser solteirona se tornava um medo 

intenso e extremo nas mulheres, a produção discursiva criada e configurada referente 

às solteironas, para manter as mulheres dentro do estereótipo feminino aceito 

socialmente, de esposas e mães, geraram um verdadeiro terror moral, como 

conceituado por Cláudia Maia (2011).  

Como exemplo desse receio, a publicação abaixo (figura 30) novamente da 

seção presente na Fon-Fon, “Saibam todos...”, nos apresenta uma carta enviada por 

Lina, de São Paulo. Dessa vez, é exposta a carta enviada; Lina envia um pequeno 



95 
 

poema, pedindo a Yves que não a julgue, e que, independentemente da resposta, não 

a chame de “solteirona”, pois de todas as ofensas que se pode proferir a uma mulher, 

essa seria a maior.  

 

Figura 28: Lina (Saibam todos...) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Fon-Fon (1934, ed. 04, p. 16). 

 

Fica evidente o temor não só de ser solteirona, mas até mesmo o de ser 

chamada assim, tanto que Lina ainda se justifica expondo que tem apenas 18 anos, e 

que não seria considerada uma solteirona, pois seria essa a idade clássica de toda 

mulher que se preza, como ela coloca.  

Nessa conjuntura, trago aqui um conto encontrado na Fon-Fon, intitulado “A 

galinha solteirona” (figura 30), escrito por Elina Lafont de Peralta. Antes de abordamos 

o conto, acredito que seja necessário relembrar o que Badinter (1985) nos apresenta 

sobre o instinto materno. Como algo que constitui a própria “natureza”, é considerado 

que o instinto materno está inscrito em todos os seres que fazem parte do estado 

natural. Utilizando-se do discurso do determinismo biológico, as mulheres são 

comparadas às fêmeas de outras espécies como forma de demonstrar que algumas 

atitudes estão se desviando da normatividade. 

 
Foi por isso que se recomendou às mães imitar a sábia atitude de todas as 
espécies de fêmeas, que "obedeciam melhor do que elas aos impulsos da 
natureza". Entre essas fêmeas, encontra-se o estado ideal de pura natureza, 
um instinto não desnaturado pelo interesse, isto é, o instinto materno não 
desviado pelo egoísmo da mulher (Badinter, 1985, p. 186). 
 



96 
 

Uma comparação falha, visto que, segundo Badinter (2011), não dá para se 

falar em instinto materno das mulheres, pois dessa forma a experiência feminina seria 

reduzida a duas categorias, aquela que conseguiu ser a boa mãe e aquela que 

fracassou, quando se tem variadas formas de viver a maternidade que dependem da 

história cultural e individual de cada mulher, gerando experiências distintas, que nos 

impedem de falar em um instinto baseado em um determinismo biológico. 

Simone de Beauvoir afirma, de forma enfática, que a palavra instinto não pode 

ser empregada em nenhum caso à espécie humana, visto que a atuação da mãe é 

determinada pelo complexo de seu contexto e pela forma pela qual é assumida 

(Beauvoir, 2016 in Tardivo; Lúcia Zolin, 2021, p. 116).  

Não obstante, nesse contexto, mesmo as fêmeas não sendo utilizadas de forma 

comparativa, são utilizadas como metáforas para tentar retratar e explicar o real. No 

conto que será aqui abordado, Elina de Peralta conta a história de uma galinha, que 

ela descreve já nos primeiros parágrafos: 

 

Figura 29: A galinha solteirona (1) 

 

Fonte: Fon-Fon (1930, ed. 01, p. 22). 

 

A galinha que a autora descreve é a referenciada no título do conto “A galinha 

solteirona”, e assim como as solteironas no mundo “real”, são descritas como seres 

destituídos de beleza e atrativos, como o colunista Yves da seção “Saibam todos...” 

afirma,30 não poderia ser diferente com a galinha solteirona. Devido à sua falta de 

beleza, a autora pontua que ela passava despercebida pelo galinheiro e que nem 

mesmos os galos, em seus dias de uma juventude sem brilho, “lhe haviam dedicado 

um arrastar de azas...” (Fon-Fon, 1930, ed. 01, p. 22). A autora continua e pontua, na 

próxima imagem (figura 30), que a galinha de sua história nunca fazia as coisas como 

as outras, por isso a caracteriza como original, em sentido pejorativo. E, por nunca ter 

                                                             
30 Publicação presente na página 93.  



97 
 

sido mãe, “passava a vida tomando os filhos das outras” (Fon-Fon, 1930, ed. 01, p. 

23). Essa descrição corrobora a imagem das solteironas como mulheres invejosas do 

destino das casadas. 

 

Figura 30: A galinha solteirona (2) 

 

Fonte: Fon-Fon (1930, ed. 01, p. 23). 

 

Apesar de a galinha solteirona nunca ter sido mãe (figura 32), pois não teve os 

seus próprios filhos, o instinto maternal ainda estava dentro dela, afinal ela era uma 

fêmea e por “natureza” possuía esse instinto; assim aconteceria com as solteironas, 

como veremos no tópico seguinte. Dessa forma, por conter o instinto maternal, a 

galinha teria que expressá-lo, por conseguinte, vivia a sua vida tomando os filhos das 

outras galinhas do galinheiro. À vista disso, é exposto o perigo que as solteironas 

representam, não apenas para a sociedade, ao se constituírem como um desvio da 

normatividade, mas também para as outras mulheres, gerando uma imagem ainda 

mais negativa por parte delas.  

Elina de Peralta narra que, no dia em que uma mãe saía de seu ninho com os 

seus filhos, a solteirona já seguia pacientemente a família, com a prudente guarda, 

devida à galinha-mãe, e oferecia manjares para atrair os filhos de sua colega, 

acompanhando esse oferecimento desinteressado com “os cacarejos mais 

affectuosos e maternaes do repertorio” (Fon-Fon, 1930, ed. 001, p. 23). A solteirona 

executava isso com êxito, tanto que, mesmo com a irritação da mãe, indignada pela 

intromissão da solteirona e as más intenções daquela, conseguia atrai-los pouco a 

pouco para o bico desta “tia” carinhosa, mesmo eles voltando depressa para ao lado 

da mãe. 

No entanto, com o passar do tempo e a insistência da solteirona, os filhinhos, 

em seu inconsciente, passavam a comparar a sua generosa e abnegada conduta com 

a da mãe, que devido a devaneios com os chefes do galinheiro passava a deixá-los 

de lado, permitindo que a solteirona se aproximasse cada vez mais, a ponto de que 

os pintinhos acabassem acompanhando-a em todos os momentos.  

 



98 
 

Figura 31: A galinha solteirona (3) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Fon-Fon (1930, ed. 01, p. 23). 

 

Figura 32:  A galinha solteirona (4) 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Fon-Fon (1930, ed. 01, p. 23). 

 

O conto traz a característica da abnegação, a renúncia em função do outro, 

associada historicamente ao feminino e essencial para a maternidade.31 A galinha-

mãe, por não abnegar os devaneios e por não exercer a maternidade absoluta de uma 

forma com que os seus filhos jamais ficassem sozinhos, acabou por perdê-los para a 

solteirona. No texto, o motivo da perda é retratado pelos devaneios que a galinha-mãe 

teve com os chefes do galinheiro, no entanto, fica um alerta para as mães que se 

ocupam de outras atividades consideradas mundanas, que ao não exercerem a sua 

função maternal em tempo integral, podem, assim, perder os seus filhos.  

Dessa forma, como é exposto na imagem abaixo (figura 33), mesmo diante da 

indiferença das outras galinhas, a galinha solteirona passeia alegremente e 

orgulhosamente com a “sua” família. Não se importando com a indiferença com ela, 

                                                             
31 O amor oblativo citado por Badinter (1985). 



99 
 

que mesmo sem amar o amor, ainda assim amava os filhinhos, pois estaria ela 

obedecendo a um instinto maior, o instinto maternal, com o amor materno 

sobressaindo o amor romântico.  

 

Figura 33:  A galinha solteirona (Imagem 5) 

 

 

 

 

Fonte: Fon-Fon (1930, ed. 01, p. 23). 

 

Por fim, a autora justifica que não inventou nenhuma palavra do conto, pois o 

mesmo se baseia na realidade de seu galinheiro, essa justificativa entra como forma 

de afirmar que não se tinha necessidade de inventar nada, pois era a própria natureza 

agindo, como nos mostra a figura 36, abaixo:  

 

Figura 34:  A galinha solteirona (Imagem 6) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Fon-Fon (1930, ed. 01, p. 23). 

 

Elina de Peralta utiliza-se do conto para então fazer uma reflexão e associar às 

mulheres. A escritora declara que isso a leva a refletir sobre a imoralidade inocente 

de algumas mulheres ao afirmarem que não querem filhos ao se casar, achando que 

podem fugir de um instinto superior. Imoralidade, pois, em hipótese alguma deveria 

ser considerado fugir da maternidade, e inocência, pois não há como apartar-se do 

instinto maternal; nem mesmo as solteironas, seres tão indesejados, incompletos e 

desviantes iriam conseguir.  



100 
 

2.5  A salvação da solteirona: a maternidade e a solteirona reabilitada 

 

A caridade é a bondade divina que está inserida na alma feminina, em que, 

através da mesma, a mulher transparece o seu inquestionável instinto materno. 

Conforme nos indica a publicação intitulada “Obra do berço” (Figura 37), presente na 

Revista da Semana: 

 

Figura 35: A Obra do berço (1) 

Fonte: Revista da Semana (1932, ed. 026, s/p). 

 

Mais uma vez, maternidade é associada a um valor maior, no caso, a caridade. 

Cláudia Maia (2011), por meio de suas análises, notou especificidades e 

hierarquização na construção da categoria da solteirona, sendo constatados pelo 

menos três tipos dissemelhantes de solteironas. O primeiro, a solteirona estrutural; o 

segundo, a solteirona independente; e o terceiro, a solteirona reabilitada. 

O primeiro tipo, a “solteirona estrutural” constitui aquelas que são percebidas 

por sua inutilidade e dependência de outras pessoas, com pouco ou nenhum grau de 

escolaridade, sem trabalho remunerado, dependem geralmente de suas famílias. 

Todavia, muitas das vezes, fazia parte da estratégia de solidariedade familiar, em que 

uma das filhas era impelida a não se casar, para cuidar dos pais na velhice, para que, 

assim, pudesse propiciar o casamento e a família das outras irmãs e irmãos. 

No segundo tipo de solteirona, temos a “solteirona independente”, constituído 

por aquelas que não dependiam de outros e possuíam uma profissão, muitas com 

formação escolar e empregos remunerados, e que escolheram a vida de solteira para 

preservar sua autonomia e liberdade. São consideradas as mais desagradáveis, pois 

subvertiam as noções tradicionais de feminilidade, como a dependência, o altruísmo 

e a passividade. Muitas mulheres acabaram por escolher o celibato religioso como 

caminho de liberdade e maior independência dos padrões estabelecidos para as 

mulheres na sociedade. 

Nos atentemos ao terceiro tipo de solteirona, a “solteirona reabilitada”. Sendo 

aquelas que recebiam uma maior complacência por parte da sociedade, pois como o 

próprio nome descreve, elas teriam passado por um processo de reabilitação. A 



101 
 

solteirona reabilitada, seria aquela que não dependia financeiramente de outros, 

então, não se tornava um incômodo neste quesito para os seus familiares, e se 

dedicava a causas sociais de cuidados e dedicação, colocando os interesses dos 

outros acima dos seus, ou seja, praticava a abnegação, característica também 

associada e essencial para a maternidade (Maia, 2011). 

 Dessa forma, se a solteirona iria alcançar a sua reabilitação através de causas 

sociais, ou seja, da caridade, e por colocar os interesses dos outros acima ou ao lado 

dos seus, como pontua Cláudia Maia (2011), por conseguinte, praticando a 

abnegação - todos aspectos constituintes e advindos do instinto materno. Assim, a 

maternidade, mesmo que simbólica, se coloca como salvação para as solteironas, se 

tornando o seu processo de reabilitação.  

Também a maternidade subjetiva é apresentada como uma possibilidade para 

as solteironas, uma maternidade no domínio de sua consciência, encontrando quem 

a receba e, dessa forma, gerando os filhos no coração. Normalmente, essa 

maternidade subjetiva é aplicada aos sobrinhos, como a solteirona estaria dentro do 

seu núcleo familiar, ela não apresentaria um risco tão grande de querer assumir o 

papel da mãe, se tornando até mesmo uma possibilidade de segurança, caso algo 

venha a acontecer com os pais, como muitos contos presentes nas revistas narram32. 

 

Figura 36: A Obra do berço (2) 

Fonte: Revista da Semana (1932, ed. 026, s/p.). 

 

Sendo assim, a maternidade subjetiva e os sobrinhos se tornam portas para a 

reabilitação da solteirona, que tem como obrigação ser amável e se dedicar às filhas 

e aos filhos de suas irmãs e irmãos. Como é salientado na resposta do colunista Yves, 

para quem ele intitula Velha Solteirona, na seção “Saibam todos...”, quando afirma 

que o caráter da solteirona só interessa aos seus sobrinhos33. E temos ainda a 

continuação de sua resposta:  

                                                             
32 O conto intitulado de “O Ministro” de Pierre Nézeloff, encontrado na Revista da Semana (1931, ed. 
011, s/p); o conto intitulado de “Episodio” de Afonso Alberto, encontrado na Fon-Fon (1935, ed. 014, p. 
7); o conto intitulado de “Mais um Balão no Céo” de Juraci Corrêa, encontrado na Fon-Fon (1939, ed. 
032, p. 16). 
33 Publicação presente na página 93.  



102 
 

Figura 37: Velha Solteirona (2) 

 

Fonte: Fon-Fon (1930, ed. 04, p. 73). 

 

Ao afirmar que a solteirona deve juntar dinheiro, não para outros objetivos em 

sua vida, até porque não deveria se ter, mas sim para comprar “bonbons” (Figura 38) 

para os seus sobrinhos, pois é isso que agora realmente importa. Sem contar a 

característica de dignidade atribuída à sua irmã ou irmão por terem exercido o papel 

da reprodução.  

Voltando à seção “Pensamentos”, a maternidade na frase abaixo (figura 39) é 

reafirmada como destino de todas as mulheres, acima de qualquer outro, no entanto, 

agora associada à dedicação, se torna uma possibilidade de as solteironas 

externarem e exercerem o seu instinto materno, como processo de sua reabilitação. 

Interessante salientar a quantidade de vezes que essa frase foi encontrada; de 1930 

a 1939, a mesma foi identificada quatro vezes, repetição que durante a pesquisa não 

comprovei com relação a outras frases.  

 

Figura 38: Pensamentos (3) 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Revista da Semana (1932, ed. 041, s/p.). 

 

Com isso, as solteironas ganham a possibilidade de reabilitação, de elevar a 

sua alma e o seu “coração diminuído” a um grau que chega a ser considerado, por 

                                                             
 



103 
 

alguns, até mais alto que o materno, propiciado pelos próprios filhos, como pode-se 

ver na publicação abaixo (figura 39):  

 

Figura 39: Pensamentos (4) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Revista da Semana (1930, ed. 030, s/p.). 

 

Visto que na maternidade biológica as mulheres ainda amariam uma parte de 

si, pois os filhos se inscrevem na carne e na alma da mãe, na maternidade pela 

dedicação e amor para com os outros, seria amar mais que a si próprio. Sendo assim, 

ainda haveria salvação para as solteironas. 

 Dessa maneira, observa-se a articulação de discursos que buscam consolidar 

a ideia de que a maternidade é inerente à natureza feminina — uma norma universal 

imposta como destino significativo, razão de vida e fonte de plenitude para as 

mulheres. Essa concepção, torna-se o seletivo tanto para a valorização quanto para 

a desvalorização feminina.  

Desde cedo, meninas são submetidas a atos performativos que visam moldá-

las para o papel materno, inserindo essa preparação de forma quase imperceptível, 

sob o disfarce de algo “natural”, antes mesmo que elas desenvolvam uma percepção 

mais ampla do mundo. Paralelamente, as mulheres que não se alinham a essa 

"essência" materna são alvo de discursos profundamente pejorativos, como no caso 

das solteiras, cuja estigmatização serve para fortalecer o desprezo social e, assim, 

inibir desvios dessa função. 

No próximo capítulo, a maternidade será comprovada como elemento central 

na constituição do capital humano, enfatizando os discursos que destacaram a função 



104 
 

materna como pilar para o fortalecimento da Nação e o crescimento econômico. Em 

um contexto marcado por altos índices de mortalidade infantil, emergiram narrativas 

que buscaram transformar essa realidade, incluindo preceitos morais e argumentos 

profundamente enraizados em fundamentos religiosos. Essas construções 

discursivas visavam mobilizar as mulheres para a missão de proteger e valorizar a 

vida desde o nascimento, atrelando o cuidado materno a ordem e ao progresso social. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



105 
 

3. TECENDO FIOS DE PODER: POLÍTICA, ECONOMIA E RELIGIÃO NA 

CONFIGURAÇÃO DA MATERNIDADE 

 

Diferentes campos de domínios irão constituir e influenciar a dinâmica social. 

Dentre eles, três eixos fundamentais se destacam atuando de forma determinante e 

estratégica; a economia, a política e a religião. Sua influência não acontece de forma 

isolada, esses campos se interligam de maneira profunda, com os preceitos de um 

repercutindo sobre os outros. Dessa forma, as normas e os padrões que regem 

determinado corpo social não serão decididos isoladamente, mas dentro dessa teia 

de interações e congruências, no qual cada uma dessas dimensões irá se entrelaçar 

e constituir a realidade de forma coletiva.  

Nessa perspectiva, neste capítulo proponho aqui analisar os discursos 

maternos atentando para o viés desses discursos, analisando também as suas 

interações. A economia, na qual controla os meios de produção e os recursos, engloba 

todos os indivíduos e define as suas condições de vida, todos os aspectos sociais e 

culturais. A política, estrutura o poder e as instituições que a ela pertencem, 

organizando a sociedade por meio de leis, decretos, direitos e deveres, 

profundamente perpassados por interesses e intencionalidades. Os discursos 

religiosos, alguns já abordados aqui, que por sua vez, delineiam as concepções, as 

identidades, e a moralidade social, constituindo uma visão não só de si, mas 

comunitária. 

Comecemos por então, compreender como se constitui e configura a forma de 

poder que nos rodeia e perpassa, nos controlando e disciplinando para o alcançar as 

demandas sociais, políticas e econômicas que nos determinam.  

 

3.1 O papel materno na constituição do capital humano: entre o abdicar e a 

máquina do progresso 

 

A partir da época clássica o Ocidente passou a conhecer uma nova forma de 

poder: o de gerar, manter e controlar a vida. Esse poder emerge a visão do corpo que 

ultrapassa a sua dimensão individual, concentrando-se em vê-lo como uma máquina, 

a ser disciplinada, buscando ampliar suas habilidades e qualidades, e posteriormente 

compreendendo o corpo como espécie, instituindo-se o início da era do biopoder. Tal 

paradigma tornou-se essencial para o desenvolvimento do capitalismo, uma vez que 



106 
 

a partir do controle sobre os corpos garantia não somente a criação de mão de obra 

para os sistemas de produção, mas também corpos aptos, saudáveis, qualificados e 

disciplinados para responder às demandas (Foucault, 1988).  

Para tanto, ocorre a formulação e articulação dos grandes aparelhos do Estado, 

configurados como instituições de poder. Pela primeira vez na história, o biológico 

ecoa no político, e o poder estatal encarrega-se da vida por meio de tecnologias 

políticas que investem sobre corpo, a saúde, as formas de se alimentar e morar, em 

suma, todo âmbito da existência humana. Nesse contexto, o poder orientado pela vida 

inaugura uma sociedade marcada pela busca incessante de normalização, inclusive 

da normalização maternal.  

Essa perspectiva encontra expressão na teoria do capital humano desenvolvida 

por Foucault (2008). Na mesma, os indivíduos são analisados como ativos 

econômicos, dotados de um potencial de habilidades e competências que podem ser 

explorados pela lógica capitalista. Essas capacidades, formam e classificam o capital 

humano, podendo ganhar diversos investimentos por meio da saúde, educação, 

treinamentos ou de outras formas de aperfeiçoamento. Contudo, tais investimentos, 

não surgem de uma preocupação para com os direitos de bem-estar ou humanos, 

mas refletem a redução do sujeito a uma lógica puramente econômica, no qual a sua 

importância é calculada baseando-se no seu valor para o sistema produtivo e para a 

nação. 

O Estado desempenha um papel crucial na promoção do capital humano, 

direcionando investimentos em saúde e formação, o que Foucault denomina de 

“investimentos educacionais”. Essas ações têm como objetivo formar indivíduos com 

um capital humano elevado. Os investimentos educacionais ultrapassam os simples 

aprendizados escolares ou profissionais, sendo constituído primordialmente pelos 

investimentos dos pais, principalmente da mãe (Foucault, 2008; Susel Oliveira, 2009). 

A subordinação e a exploração feminina exerceram uma função fundamental 

no processo de desenvolvimento da acumulação capitalista, produzindo a mercadoria 

mais essencial para esse sistema, a força de trabalho, além da sua qualificação 

(Federici, 2017). O capitalismo limitou as mulheres a reprodução, de uma forma jamais 

vista antes, a maternidade se torna uma condição “forçada”, por meio da criação e 

manutenção de discursos que configuram a mesma como uma necessidade feminina, 

uma forma de remissão, completude, valorização, dentre outros fatores atrelados aos 

discursos aqui analisados. 



107 
 

Em função disso, é gerada necessidade dos intensos investimentos nos 

discursos não somente estimulando a maternidade, mas criando um tipo ideal de mãe, 

uma mãe devotada em tempo integral, pois quanto mais tempo dedicado, desde o 

berço, maior é o investimento nesse capital humano, como afirma Susel Oliveira 

(2009) uma espécie de vigilância.  

 

Sabe-se perfeitamente que o número de horas que uma mãe de família passa 
ao lado do filho, quando ele ainda está no berço, vai ser importantíssimo para 
a constituição de uma competência-máquina, ou se vocês quiserem para a 
constituição de um capital humano [...]. Ou seja, o simples tempo de criação, 
o simples fato de afeto consagrado pelos pais a seus filhos, deve poder ser 
analisado em termos de investimentos capaz de constituir um capital humano 
(Foucault, 2008, p. 315).  

 

Esse investimento é retratado na imprensa, por meio dos periódicos.  

Analisemos uma publicação da Revista da Semana de uma das seções denominada 

de Conselhos sociaes, na qual são abordas temáticas variadas, neste caso, o texto 

desenvolvido é intitulado de “A educação da creança deve começar no berço”, 

mostrando a vigilância que se deve ter desde o nascimento da criança.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



108 
 

Figura 40: A educação da creança deve começar no berço 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Revista da Semana (1936, ed. 00031, s/p). 

 

O texto afirma que a criança não é um autômato, ou seja, uma máquina que 

imita os movimentos, pois compreende a mesma como possuidora de uma alma. No 

entanto, essa compreensão de singularidade e subjetividade, em oposição a uma 

visão mecânica, proporciona a maternidade uma percepção de que a formação da 

criança exige um cuidado ainda mais delicado, vigilante, intencional e continuo, pois 

deve-se observar cada particularidade da criança, pois é por meio desse cuidado que 

ela irá se desenvolver para se tornar útil tanto para a sociedade, quanto para si 

mesma, atribuindo a responsabilidade e reforçando o arquétipo da mãe como pilar da 

formação humana.  

Durante o texto o foco é enfatizar a vigilância nos pequenos gestos nas crianças 

pelas mães, com uma educação balizada na bondade, para que não seja retirada as 

qualidades boas e generosas desse pequeno ser. Apesar do texto não falar 



109 
 

diretamente da promoção de capital humano, reflete uma percepção enraizada no 

mesmo. Considerando que desde os primeiros anos de vida é essencial investir em 

atributos que permitam o desenvolvimento pleno de habilidade emocionais, cognitivas 

e sociais, observando a criança não apenas como uma extensão do presente, mas 

um recurso em construção, útil para a sociedade e para si, no qual o cuidado materno 

é caracterizado como a forma inicial desse investimento para potencializá-lo. 

A maternidade a partir dessa ótica, ultrapassa o ato de cuidar e se torna a 

principal ferramenta de investimento em um futuro promissor, com a responsabilidade 

de formar indivíduos “úteis”, tratando as crianças em uma lógica que a considera como 

um capital humano em desenvolvimento, medindo o seu valor a partir da sua 

capacidade produtiva de responder as demandas sociais.  

Essa perspectiva reflete a construção de uma sociedade perpassada por 

relações de poder que possui essa consciência. Em razão disso, são promovidos 

diversos investimentos na educação feminina, desde sua infância. Direcionando as 

mulheres para um local específico e restrito, a esfera privada, vinculando-as ao 

espaço doméstico. Como indica outra publicação pertencente a seção “Conselhos 

sociaes”, intitulada de “Aspectos modernos de educação feminina – O ensino 

domestico como fator de saúde, de economia e de cultura”. O texto presente na 

publicação é constituído de recortes de um artigo publicado no Jornal do Commercio 

do dia 25 de junho, escrito por Peregrino Junior, é afirmado que o mesmo merecia ser 

transcrito em sua totalidade, mas como não é viável foram selecionados alguns 

trechos, separados por títulos.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



110 
 

Figura 41: Conselhos sociaes – Aspectos modernos da educação feminina (1) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Revista da Semana (1933, ed. 00032, s/p). 

 

O primeiro trecho intitulado de “Rythmo novo” afirma que chegou ao fim o tempo 

em que a mulher era um simples animal doméstico sem função econômica e sem 

nenhuma missão social. Agora com a vida moderna inaugurou-se novos panoramas 

de trabalho, de “liberdade” e de ação. A mulher passa de serva, ao seu legitimo lugar, 

como companheira e colaboradora do homem.  A caracterização da vida feminina 

como colaboradora de outras vidas, conforme viemos debatendo sobre a configuração 

e o uso do dispositivo amoroso.   

No entanto, para que as mulheres possam ocupar seu novo cargo no texto é 

relatado que as mesmas devem ser instruídas em conformidade com as realidades 

sociais do momento, à vista disso, se origina a necessidade de uma educação 

feminina direcionada a um sentido mais racional, prático, eficiente e “por que não o 

confessar? – mais utilitário” (Revista da Semana, 1933, ed. 00032, s/p), a abnegação 

da sua vida em razão da utilidade.  

O segundo trecho é denominado de “Um quadro impressionante”, o quadro 

impressionante ao qual se refere, seria a situação da mulher na sociedade brasileira, 

as quais sempre estiveram a cargo dos homens, em nada contribuindo para o 

desenvolvimento econômico da nação, sendo raras as mulheres colaboradoras. Esse 

fator é definido como um grande problema da educação feminina, considerada uma 

questão grave e urgente.  

É relatada uma superioridade pertencente aos Estados Unidos, devido as 

mulheres estadunidenses. No Brasil as mulheres precisariam de instruções maiores, 

descrevendo o “problema”: “quando se educa um homem, educa-se um individuo; 



111 
 

quando, porém, se educa uma mulher, prepara-se a educação de uma família”, 

“difficilmente uma mulher que sabe ler deixa os filhos na ignorancia, como fariam 

muitos homens nas mesmas condições”: 

 

Figura 42: Conselhos sociaes – Aspectos modernos da educação feminina (2) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Revista da Semana (1933, ed. 00032, s/p). 

 

A consciência de que a mulher gere a família e a sociedade é presente e 

utilizada. Logo, privá-las de educação não seria uma boa opção, no entanto não se 

trata de lhes conceder uma educação emancipatória para o seu desenvolvimento 

pessoal, pois seria perigoso, mas sim uma educação que sirva para outros, uma 

educação prática para questões especificas que envolvam o âmbito do cuidar. Privar-

se de sua vida pela construção da vida do outro, esse seria o motivo de sua 

valorização ou não, como podemos confirmar em outro parágrafo do texto, ainda 

presente no mesmo trecho:  

 

 

 

 

 

 

 



112 
 

Figura 43: Conselhos sociaes – Aspectos modernos da educação feminina (3) 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Revista da Semana (1933, ed. 00032, s/p). 

 

O trecho seguinte é intitulado de “Qualidades a aproveitar”, já demonstrando o 

desejo de acentuar ainda mais a associação do feminino ao utilitário. Aproveitando as 

características consideradas como primordiais da mulher brasileira, a inteligência, a 

doçura, a honestidade e a vontade de trabalho para que assim, o nível moral, social e 

cultural da nação também seja aumentado através da sua dedicação aos filhos: 

 

Figura 44: Conselhos sociaes – Aspectos modernos da educação feminina (4) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Revista da Semana (1933, ed. 00032, s/p). 

 

Todavia, para isso acontecer, como a racionalidade não é pertencente a 

natureza feminina é indispensável que as eduque com tal aspecto. Dessa forma, não 

seriam necessárias revoluções ou reformas para resolver o problema da sociedade 

brasileira, perpassada pela indisciplina e por negligencias, de incultura e de frouxidão 

moral, mas somente de mães de famílias que exerçam o seu papel conforme o 



113 
 

desejado, sendo vistas apenas como peças essenciais para a concretização desse 

projeto.  

 

Figura 45: Conselhos sociaes – Aspectos modernos da educação feminina (5) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Revista da Semana (1933, ed. 00032, s/p). 

 

É dada às mulheres uma tarefa primordial, árdua, delicada e de extrema 

importância, como o próprio texto ressalta, a condução do futuro social. E a única 

forma de concretizar tal missão é ensinando-as a serem mães de família, capacitadas 

a exercer a maternidade como forma de conduzir e transformar o destino da Nação. 

Eis aí importância da maternidade e o motivo do seu “incentivo” e regulação.  Assim, 

é apenas por meio dessas vivências, materna e do cuidado no lar, que as mulheres 

encontrariam sua plenitude, se tornando realmente mulheres. O cuidado estabelecido 

como parte integral da natureza feminina, as definiriam assim, pois não estariam 

destituindo de sua “essência natural”. 



114 
 

O quarto tópico “Problema fundamental: Educação”, afirma que seria ingênuo 

pensar em uma cura imediata para o Brasil, que agrava cada vez mais esse problema 

da educação, preenchida por diversas incógnitas a serem consideradas. Além disso, 

não se poderia ignorar a importância fundamental do fator econômico, segundo o 

texto. 

Em continuação, é afirmado que o problema da educação é o mais dominante 

na sociedade brasileira, pois a mesma é de certa forma a base de tudo. “Educar é, de 

certa forma, sanear a terra, fortalecer o homem, policiar o paiz, consolidar a economia 

nacional, aumentar a nossa capacidade de trabalho e producção” (Revista da 

Semana, 1933, ed. 00032, s/p).  

E o texto tem razão, a educação em si tem o potencial de transformar o mundo. 

Todavia, nessa perspectiva, o educar não é voltado em formar cidadãos com o 

potencial transformador, mas gerar indivíduos mais disciplinados, aptos, produtivos e 

saudáveis, para que contribuam diretamente para os objetivos de progresso social e 

econômico.  

Na lógica do capital humano a educação funciona como uma tecnologia de 

investimento que capacita os seres a exercerem papéis de produção, ao mesmo 

tempo em que é reforçado o controle sobre a sociedade, dessa forma, a educação 

não só aumenta a capacidade de trabalho e de produção, mas consolida e normatiza 

a ordem política e econômica da nação.  

A educação deixa de ser um instrumento que desenvolve a emancipação, a 

equidade, o senso crítico e a autonomia para estar subordinada apenas a fins 

econômicos, exaltando o poder do progresso nacional. No final do trecho as mães são 

colocadas novamente como solução para as mazelas e os problemas que permeiam 

a sociedade brasileira, restringindo-as a essa missão e a esfera privada, sob a ótica 

do ensino doméstico:  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



115 
 

Figura 46: Conselhos sociaes – Aspectos modernos da educação feminina (6) 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Revista da Semana (1933, ed. 00032, s/p). 

 

Dentre os elementos constitutivos do capital humano, destacam-se atividades 

relacionadas à saúde, configuradas não somente como forma de melhorar a qualidade 

de vida dos indivíduos, mas também como estratégia para prolongar a sua capacidade 

produtiva e funcional ao longo do tempo. Nessa mesma perspectiva a saúde é 

integrada aos preceitos higienistas.  

Seguindo essa compreensão, o próximo trecho denominado de “Outro 

problema nacional: Saneamento”, alega que a solução para a educação brasileira 

também conduziria a outra solução de base nacional para outro problema, o da saúde. 

“Sem educação não ha cultura sanitaria; sem esta, não ha habitos sadíos; sem habitos 

sadíos não ha saude”. A missão de disciplinar nos moldes dos ideais higienistas 

também ficou na responsabilidade feminina (Gonçalo; Silva, 2022), nas quais foram 

introduzidas nas escolas domesticas, a medicina da urgência, a higiene doméstica, 

infantil e a puericultura, conforme o texto. 

Todo investimento e insistência da educação feminina não estava girando em 

torno apenas do bem-estar social, mas como o próprio texto nos prova, do sistema 

econômico. O aprendizado maior seria justamente o valor econômico da vida, a 

consciência de que para que seus filhos tenham esse valor elevado, dependeria do 

nível da sua dedicação. “Mas aprendem, melhor que isto, uma coisa fundamental para 

a renovação do espirito brasileiro: aprendem o valor economico da vida”.  

 

 

 

 

 

 



116 
 

Figura 47: Conselhos sociaes – Aspectos modernos da educação feminina (7) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Revista da Semana (1933, ed. 00032, s/p). 

 

Eis a teoria do capital humano explicita, tudo na face da terra girando em torno 

dos fenômenos econômicos, os investimentos na saúde e em todos os âmbitos sociais 

não sendo um direito para uma qualidade de vida melhor, mas sendo um fator 

primordial para a riqueza. A vida para além do humano, calculada em aspectos 

econômicos.  

 

Figura 48: Conselhos sociaes – Aspectos modernos da educação feminina (8) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Revista da Semana (1933, ed. 00032, s/p). 

 

Como durante todo o texto o reconhecimento dos investimentos educacionais, 

citados por Foucault é explicitado, a elaboração de uma educação focada nos 



117 
 

aspectos e no crescimento econômico. O último trecho intitulado de O lar e a escola, 

reafirma a importância das mães na educação dos filhos, para Foucault (2008), no 

capital humano, como vimos, é ciente que a relação mãe-filho constitui um grande 

investimento que irá contribuir para a configuração de indivíduos disciplinados e aptos 

para futuramente serem inseridos na lógica capitalista.  

É defendido a aproximação do ensino exercido no lar e o exercido na sala de 

aula, citando o exemplo de uma obra escrita por Tobie Youckaree, professor da Escola 

Normal de Bruxellas, “As grandes directrizes da educação moderna”, cujo conteúdo 

defendia a colaboração da escola e da família na educação infantil, são citadas 

instituições criadas com o objetivo de aproximar esses dois âmbitos. E por fim, após 

desenvolver a importância da associação de educadores e dos pais, novamente é 

exposta a ação das mães, agora como parte de alcançar a pedagogia moderna, 

finalizando assim o texto: 

 

Figura 49: Conselhos sociaes – Aspectos modernos da educação feminina (9) 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Revista da Semana (1933, ed. 00032, s/p). 

 

A preocupação para com a educação feminina se dá pelas altas taxas de 

mortalidade infantil, mas também pela mudança que a década trouxe na vida feminina, 

é necessário realocar as mulheres novamente a esfera privada, pois sua saída 

ameaça o funcionamento do sistema capitalista. As mulheres reproduzem não só a 

força de trabalho por meio da reprodução biológica, mas também pela reprodução da 

restauração da força de trabalho daqueles que já estão inseridos no mercado de 

trabalho, por meio dos cuidados essenciais necessários para garantir a qualidade 

física, emocional e social, através dos afazeres domésticos não reconhecidos e não 

remunerados (Tithi Bhattacharya, 2019). 



118 
 

As diversas transformações econômicas, políticas e culturais no Brasil no início 

do século XX possibilitou as mulheres, principalmente as que viviam no meio urbano, 

uma maior participação na esfera pública, possibilitando outro tipo de vivência que 

não fosse o ambiente do lar (Natascha de Ostos, 2012). Nesse contexto, demarcado 

pela gradativa emancipação feminina, pela desvinculação apenas à esfera privada e 

a gradual participação no mercado de trabalho, não esquecendo de todos os impasses 

que integram essas questões. 

Acredito que seja importante novamente salientar que nesta pesquisa estamos 

trabalhando com mulheres de uma classe média, brancas e letradas. As revistas, 

fontes de análise, foram destinadas a esse público em específico, por essa razão, 

estamos abordando essa recente desassociarão das mulheres ao espaço privado, no 

entanto, outras mulheres de classes mais abastardas, já trabalhavam em domínios 

públicos pela sua sobrevivência e pela sobrevivência de sua família. Passando por 

mecanismos repressores que além do gênero, englobavam demarcadores sociais de 

classe e muito provavelmente de raça.  

O cenário era permeado por uma intensa preocupação em vincular e 

estabelecer novamente as mulheres aos limites que lhes foram determinados. Além 

do receio de que adquirissem a sua independência e influência na sociedade, o medo 

que com essas novas mudanças, optassem por não serem mães ou adiar a 

maternidade crescia, se tornando uma grande ameaça para a reprodução social, 

fundamental para destino da sociedade, da nação e para o funcionamento do sistema 

capitalista. 

Por isso, ao decorrer da década de 1930, se estabelecia e acentuava um 

debate acerca das “questões femininas”, englobando propostas e ideias referentes as 

discussões sobre o papel social e as condições de vida das mulheres no Brasil. 

Despertando uma dicotomia entre aqueles que defendiam uma maior emancipação 

feminina e aqueles que desprezavam a presença feminina nos âmbitos públicos, 

adentrando em argumentos diversificados “indo da galhofa mais irreverente até a mais 

séria argumentação cientifica, transitando entre as justificativas religiosas, a lógica 

jurídica e as motivações econômicas” (Ostos, 2012, p. 317).  

Nos periódicos analisados, os discursos em sua maioria reafirmam o papel 

social da mulher interligado a vida privada, divulgando de forma educativa e incisiva 

ensinamentos que as encaixassem no estereótipo de boa esposa e boa mãe, inclusive 

propagando a valorização recebida caso exercessem bem esse papel. Por outro lado, 



119 
 

aquelas que desviassem dessas vivências, seriam associadas a diversos adjetivos 

pejorativos e a intensa crítica social, como analisamos no decorrer dessa pesquisa. 

Isso nos indica um espaço social condizente e tolerante com esses objetivos. 

Como já citado, a maternidade irá integrar a constituição de discursos que 

visam o bom funcionamento da reprodução social, principalmente recorrendo-se ao 

discurso moral presentes nos periódicos, uma vez que, as mulheres que se 

dedicassem a outras funções, que não as do lar e particularmente a materna, estariam 

indo contra a sua própria natureza, destituídas do estereótipo da “boa mãe”.  

Se existem tantas reações contrárias a presença feminina no mundo público, 

significa que de fato, as mulheres estavam alcançando uma posição cada vez mais 

elevada na sociedade brasileira. Como podemos notar em umas das críticas 

presentes na seção “Consultorio da Mulher”, seção essa já elucidada aqui34, no qual 

as leitoras enviam cartas para serem respondidas, encontra-se o retorno de Selda 

Potocka para uma delas:  

 

Figura 50: Consultório da Mulher (Maria S.) (1) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Revista da Semana (1934, ed. 00010, s/p). 

 

                                                             
34 Encontra-se na página 50 deste trabalho. 



120 
 

É relatado que no passado apesar das mulheres terem poucos direitos legais, 

ela era um ente muito importante. No entanto, sua importância não era ao ponto de 

lhe assegurar esses direitos, ou melhor, era mais conveniente que permanecessem 

privadas deles, para que continuassem no controle dos domínios masculinos presas 

ao mundo privado. O texto continua afirmando que a mulher era a rainha do lar, já o 

homem o rei dos negócios, da ciência e do governo, aspectos associados a 

racionalidade, ao mundo público, ao poder, e as tomadas de decisões que regem a 

sociedade.  

No próximo parágrafo é declarado que esse reinado masculino continuou 

desenvolvendo-se cada dia mais, por outro lado, o reinado feminino foi reduzido a 

quase nada. As mulheres, ao afastarem-se do lar, eram vistas como protagonistas de 

um grande retrocesso. O trabalho fora do lar e a ansiedade de competir com os 

homens, segundo o discurso, eram fatores que levavam ao sacrifício da maternidade, 

interpretados como uma renúncia a essência da natureza feminina. 

 

 

Figura 51: Consultório da Mulher (Maria S.) (2) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Revista da Semana (1934, ed. 00010, s/p). 

 

Ao “abandonarem” o mundo privado, argumenta-se são gerados problemas 

econômicos e sociais que desestabilizam a ordem do mundo. Por isso, é enfatizado o 



121 
 

desejo de que as mulheres compreendam que as suas ambições devem ser apenas 

a felicidade do lar. Privá-las de viver a vida conforme os seus desejos para que 

estejam confinadas ao espaço doméstico e reduzi-las a ferramentas úteis a trabalhar 

apenas em função e benefício dos outros em nome de uma suposta “evolução, é 

despojá-las da sua liberdade, passando a vê-las apenas com o aspecto utilitário, 

sempre disponível a servir, revelando um profundo egoísmo, que vem se perpetuando 

durante o tempo e que precisa ser combatido.  

A próxima imagem faz parte da seção “Pensamentos”, comprovando a 

insatisfação daqueles que defendiam o estabelecimento da mulher as dedicações do 

lar ao relatar que as mães de antes pensando mais nisso do que as de agora: 

 

Figura 52: Pensamentos (5) 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Revista da Semana (1936, ed. 00014, p.09). 

 

Discursos biológicos também são utilizados para justificar a presença feminina 

no espaço privado. Como já citado, parte das reflexões aqui apresentadas sobre essa 

temática deriva do Projeto de Iniciação Científica (PIBIC), “Os males que vêm do 

útero”: Corpo e sexualidade das mulheres em impressos (1930-50). Durantes as 

pesquisas referentes ao mesmo, pode-se notar a influência que o útero adquire na 

vida feminina por meio dos discursos, fazendo com que a mulher fique assim resumida 

ao mesmo.  

Como já foi debatido, o útero seria um órgão naturalmente patológico; logo, ao 

mesmo tempo que ele controla o ser feminino, é fonte também do descontrole de seu 

corpo e a distúrbios. Esse discurso alimenta a concepção de que a mulher deveria 

estar restrita a esfera privada, impossibilitada de adentrar na esfera pública de 

domínio masculino e da racionalidade que lhes é atribuída, por conta de sua 

vulnerabilidade. 



122 
 

O corpo feminino aparece caracterizado por tal fragilidade, dando sentido ao 

termo “sexo frágil”, afirmando que a execução de certas atividades que envolvem 

saída do lar poderia acarretar males terríveis para as mulheres, como se pode ver em 

um anúncio do Regulador Gesteira:  

 

 

Figura 53: Viajar (Regulador Gesteira) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Fonte: Revista da Semana (1930, ed.00041, s/p). 

 

 

Seja qual a forma que uma mulher se deslocasse, se dedicasse ao lazer ou 

vivesse momentos de diversão, mesmo em situações simples, como tomar sol, 

enfrentar a chuva, levar grandes sustos ou enfrentar uma contrariedade 



123 
 

repentinamente, acreditava-se que essas vivências poderiam causar perturbações ao 

útero, desencadeando doenças graves.  

Atividades que hoje consideramos comuns eram vistas como ameaças 

potenciais à saúde feminina, especialmente à sua condição uterina, e por isso 

deveriam ser evitadas. Esse discurso não apenas reforçou a ideia de fragilidade 

intrínseca ao corpo feminino, mas também contribuiu para consolidar a visão de que 

o ambiente doméstico era o único espaço seguro para a mulher, sustentando sua 

submissão e controle dentro dos limites privados. 

Ao sair desse ambiente, é denunciada uma inversão de valores, estes 

baseados na dicotomia de gênero estabelecendo funções restritas baseadas no 

mesmo, que sustenta a exploração feminina. A partir do momento que essa dicotomia 

é questionada e desequilibrada, a insatisfação predomina, pois as mulheres que antes 

sustentavam todo o corpo social, sacrificando suas próprias vidas em detrimento de 

outros e do sistema, começaram a usufruir de certa “liberdade”. Como podemos ver 

no texto abaixo intitulado de O “reajustamento” de Adão e Eva”: O texto escrito por 

Elcias Lopes, afirma que estamos em uma época de reajustamento referente a toda 

ordem e a natureza, inclusive da questão sexual, sendo necessário esse reajuste para 

que as coisas entrem no eixo novamente, acabando com o “confusionismo sexual”, 

como o mesmo coloca.  

 

Figura 54: O ‘reajustamento de Adão e Eva (1) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Fon-Fon (1934, ed. 00039, s/p). 

 



124 
 

Por conseguinte, é relatado que esta questão configura um grande desafio que 

perturba os alicerces da humanidade. Menciona-se, ainda, que a linha que diferencia 

os sexos é fortemente marcada sob a ótica biológica, argumento da diferenciação dos 

corpos que adentra no aspecto moral. Homens são vistos como seres de princípios e 

virtudes, enquanto as mulheres são associadas à desconfiança e à imoralidade. No 

aspecto intelectual, permanece a dicotomia: os homens são retratados como 

detentores da racionalidade e da lógica, por outro lado, as mulheres são 

caracterizadas como seres irracionais, tomadas pela sua natureza instável e pelas 

suas emoções.  

 

Figura 55: O ‘reajustamento de Adão e Eva (2) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Fon-Fon (1934, ed. 00039, s/p). 

 

Essa linha além de marcante, é descrita como segura, infalível e incisiva. 

Positiva e segura para quem? Para as mulheres foram estabelecidos o lugar de 

servidão, de submissão e de inferioridade, destinadas aos cuidados alheios, distante 

de qualquer participação nas decisões sociais, inclusive, sobre suas próprias vidas, 

com suas vidas traçadas e comandadas por terceiros. Ainda assim, seria essa linha 

verdadeiramente positiva e segura? Ao invés de ser infalível, mostrou-se falha com os 

anseios e o bem-estar feminino. Incisiva, sem dúvidas, pois invade profundamente a 

vida das mulheres, mas o que oferece, na realidade, é a negação de sua liberdade.  

 

 



125 
 

Figura 56: O ‘reajustamento de Adão e Eva (3) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Fon-Fon (1934, ed. 00039, s/p). 

 

O reajuste sexual é apresentado como fundamental, as mulheres deveriam 

abandonar os espaços públicos que começam a ocupar e retornar para o lar, 

dedicando-se ao cuidado para com o marido e para o cumprimento de seu suposto 

destino materno. Para tanto, seria necessário implementar um trabalho educacional, 

capaz de disciplinaras mulheres desde sua infância, censurando qualquer 

afastamento do modelo idealizado e promovendo ações que a reconduzissem a este 

lugar. O autor relata, ainda, que enquanto escrevia os rascunhos para essa crônica, 

como a denomina, ao seu lado uma mulher ri ironicamente, iniciando um diálogo no 

qual ele descreve na publicação: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



126 
 

Figura 57: O ‘reajustamento de Adão e Eva (4) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Fon-Fon (1934, ed. 00039, s/p). 

 

A mulher ri, pois considerou tudo aquilo escrito uma tolice, afirmando que as 

mulheres não iriam abrir mão de suas liberdades, como forma de deslegitimar essas 

liberdades, o autor a questiona quais seriam, “Que liberdades?”. Uma pergunta que, 

ainda nos dias atuais, é frequentemente utilizada. Ao questionar, revela uma maneira 

de negar ou desvalorizar essas conquistas, pois ao indagar quais liberdades são 

essas, indica que esses avanços não são vistos ou reconhecidos. A pergunta funciona 

como uma tentativa de questionar a própria validade ou enfraquecer os progressos 

conquistados.  

Ao questioná-la novamente, tenta jogá-la em uma espécie de balança moral: 

será que essas liberdades valem o preço de deixar o lar, a família e, principalmente, 

a maternidade e educar os filhos? A mulher responde que isso simplesmente poderá 

ser feito sem que a liberdade seja anulada, pois uma coisa não eliminaria a outra. E 

sim, deveria acontecer dessa forma, no entanto, para que isso se concretiza de forma 



127 
 

justa, seria necessário que os homens assumissem suas responsabilidades nas 

tarefas compartilhadas, compreendendo que elas pertencem a ambos, para que 

assim, as mulheres não assumam duplas ou triplas jornadas de trabalho. 

 O autor declara que a liberdade feminina é licenciosa, característica atribuída 

a quem age com indisciplina ou sem regras, podendo ser compreendido também 

como aqueles que se opõe a decência e ao pudor, agindo na devassidão, de maneira 

desregrada e imoral35. Dessa forma, se opor ao ambiente do lar e a função materna 

seria então considerado como algo licencioso, e seria essa “licenciosidade” o motivo 

pelo qual as famílias veem se desorganizando e toda a vida social vem sendo 

perturbada.  

Adentra-se em um debate acerca dos estereótipos de feminilidade e 

masculinidade, abalados pelo “confusionismo sexual”, a falta de feminilidade nas 

mulheres seria culpa das mesmas, pois ao exercerem atividades que não são 

consideradas adequadas, vão perdendo o aspecto feminino. Todavia, na ausência do 

estereótipo considerado como masculino nos homens, a culpa também é direcionada 

as mulheres, como ocorre em diferentes contextos históricos e sociais. 

Responsabilizadas pelo pecado original, pela desestruturação do lar e até mesmo pela 

desestabilização da sociedade, as mulheres carregam o peso de um julgamento que 

insiste em culpá-las independente da circunstância:  

 

 

 

 

 

 

                                                             
35 Licenciosidade: Característica de licencioso, de quem age indisciplinada e desregradamente. 
LICENCIOSIDADE. In: DICIO, Dicionário Online de Português. Porto: 7Graus, 2025. Disponível em 
https://www.dicio.com.br/licenciosidade/#:~:text=Significado%20de%20Licenciosidade,(origem%20da
%20palavra%20licenciosidade). Acesso em 20/01/2025.  

 



128 
 

Figura 58: O ‘reajustamento de Adão e Eva (5) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Fon-Fon (1934, ed. 00039, s/p). 

 

A culpa nesse contexto seria atribuida as mulheres, pois são as mesmas que 

formam os homens de cada geração. E com o “confusionismo sexual”, as mães 

formadoras de filhos varonis e fortes estão em extinção, a solução seria acabar com 

o mesmo e as mulheres assumirem sua tarefa e predestinação no espaço do lar.  

 

 

 

 

 

 

 

 



129 
 

Figura 59: O ‘reajustamento de Adão e Eva (6) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Fon-Fon (1934, ed. 00039, s/p). 

 

Na publicação a mulher aparentemente acaba concordando com os 

argumentos do autor. Essa concordância aparece como forma de assegurar que a 

opinião do mesmo seja validada como correta e demonstrando que alguém que 

anteriormente considerou-a como tolice, possa ser que agora possua alguma dúvida, 

“Talvez tenhas razão...” (Fon-Fon (1934, ed. 00039, s/p), com o objetivo de originar 

incertezas nas próprias leitoras.    

Em outra publicação da seção “Consultorio da Mulher”, uma leitora 

provavelmente enviou uma carta expressando uma recusa materna. Selda Potocka, 

responsável pela seção em sua resposta, transparece a sua indignação e 

descontentamento ao ver as mulheres se negando a se tornarem mães, considerada 

como a missão feminina mais sublime. 

 

 

 

 

 

 

 

 



130 
 

Figura 60: Consultorio da Mulher (M. A. F.) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Revista da Semana (1935, ed. 00034, p. 51). 

 

Por razão dos fatores mencionados, para continuar os investimentos referentes 

ao âmbito econômico e político, assegurando a sua estrutura, surge a necessidade de 

investir na educação feminina, sobretudo na formação das mães, perpetuando a 

criação de corpos femininos moldados para a esfera doméstica e disciplinados. Além 

de criar e estimular assim como no século XVIII, uma sociedade que valorize as 

crianças de uma forma devotada para acabar com as altas taxas de mortalidade 

infantil.  

 

3.2   A Valorização da Criança e a Preparação da Mãe: Alicerces para a Ordem e 

o Progresso 

 

Mirtes de Moraes (2021) em seus estudos, nos mostra que na cidade de São 

Paulo entre o final do século XIX e início do século XX, um considerável número de 

médicos reverberava sobre soluções prováveis para uma grande adversidade, as 

elevadas taxas da mortalidade infantil, todavia, esse cenário ecoava em todo o 

território nacional, principalmente no Rio de Janeiro.  

 

Pelo menos dentre os estudos de mortalidade realizados para o Brasil antes 
de 1900, não se conhece fenômenos de mortalidade semelhantes ao do Rio 
de Janeiro ao longo de um período de quase 80 anos. Uma mortalidade 



131 
 

elevadíssima e constantemente maior que a natalidade (Maria Marcílio, 1993, 
p. 57). 

 

No entanto, o país estava se configurando nos padrões republicanos e 

positivistas, a construção de uma nação na qual possuísse uma sociedade com 

pessoas fortes, de boa saúde e conseguintemente, aptas para trabalharem foi o 

objetivo para estimular a maternidade e criar um ideal específico de mãe, a mãe amiga 

da Pátria. Os ideais republicanos almejavam a formulação de uma nação forte 

inspirada nos aspectos positivistas, nesse sentido, a criança foi pensada e se 

estabelece como futura construtora da “ordem e do progresso” nacional, lema inscrito 

na bandeira nacional. 

 

Um sentido positivo passou a ser atribuído à criança, apostando-se que, no 
futuro, ela apontaria uma forma de o país rumo ao progresso. O estandarte 
de a criança ser o futuro da nação foi um dos projetos idealizadores no 
nascimento da República brasileira (Moraes, 2021, p. 41).  

 

Por isso, fazia-se necessário diminuir as taxas de mortalidade infantil, pois não 

se tinha como povoar uma nação, aumentando o seu poderio e a sua mão de obra 

com essas taxas em alta. Nesse sentido, os periódicos foram uns dos principais meios 

para a propagação desses novos ideais maternos.  

Em uma das páginas da Revista da Semana, uma das matérias intituladas de 

“Infancia, riso da vida!”, ilustra a propagação da importância e da valorização da 

criança. A matéria ocupa toda a página, com o nome e variadas fotos em diferentes 

poses e expressões de quatro crianças, fazendo uma espécie de moldura para frases 

que estimulam o seu enaltecimento.  

Dentre as frases, podemos encontrar a explicita valorização da criança: 

 

Figura 61: Infancia, riso da vida! (1) 

 

 

Fonte: Revista da Semana (1933, ed. 00027, s/p). 

 

Como também na frase abaixo: 

 

 

 



132 
 

Figura 62: Infancia, riso da vida! (2) 

 

 

Fonte: Revista da Semana (1933, ed. 00027, s/p). 

 

A responsabilidade materna como uma forma de vigilância para constituir o filho 

como apto para as demandas sociais de produtividade e utilidade, também é expressa 

nessa publicação: 

 

Figura 63: Infancia, riso da vida! (3) 

 

 

Fonte: Revista da Semana (1933, ed. 00027, s/p). 

 

O coração é o órgão no qual de forma ilustrativa é associado a moral, a 

bondade, bons ou maus sentimentos. Essas características na criança seriam, assim 

como um relógio controlados pela mão de uma mãe, um relógio deve estar sempre 

em trabalho para que exerça a sua real função, mostrar as horas; assim deve ser a 

mãe, está sempre em trabalho na construção da educação de seus filhos para 

futuramente serem bons cidadãos a Pátria, sem se “distrair” com outras situações, sua 

vida deve ser inteiramente dedicada a este trabalho, caso contrário, assim como o 

relógio, que se parar de medir as horas, perde a sua utilidade, a mãe também terá sua 

utilidade perdida.  

Outra frase, confirma o falado acima:  

 

Figura 64: Infancia, riso da vida! (4) 

 

 

Fonte: Revista da Semana (1933, ed. 00027, s/p). 

 

 

É necessário que seja gerada e desenvolvida a consciência de que as crianças 

representam mais do que simples indivíduos em criação. Dessa forma, todo cuidado 

é necessário, toda atenção das mães deve estar voltada para a formação desse ser, 

se tornando uma abdicação da sua própria vida em todos os âmbitos.  



133 
 

 

Figura 65: Infancia, riso da vida! (5) 

 

 

 

Fonte: Revista da Semana (1933, ed. 00027, s/p). 

 

 

Outra frase nos chama bastante atenção: 

 

Figura 66: “Infancia, riso da vida!” (6) 

 

 

Fonte: Revista da Semana (1933, ed. 00027, s/p). 

 

Fazendo associação com o cultivo de plantas e a educação das crianças, 

afirmando que em ambas a natureza fornece a base. Neste caso, a educação das 

crianças teria como base, o instinto e o amor materno, educar os filhos também seria 

uma função advinda da natureza, pertencente à constituição do ser feminino. No 

entanto, o que os discursos expressam é uma espécie de “ciência materna”, com isso, 

o instinto materno não seria suficiente para manter a vida dessas crianças, sendo 

fundamental agora cientificar os conhecimentos, gerando uma espécie de 

maternidade cientifica, através de diversas instruções. Por isso, a quantidade de 

livros, manuais, cartilhas e escolas direcionadas à educação feminina, focando na 

criança para chegar à ordem e ao progresso.  

A propagação da perspectiva da criança como futuro da nação tomou forma 

também nos anúncios presentes nas revistas. Como é o caso do anúncio da Maisena 

Duryea, que por título já traz a afirmação “Os bebés de hoje são os alicerces da raça”: 

 

 

 

 

 

 



134 
 

Figura 67: Os bebés de hoje são os alicerces da raça 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Fon-Fon (1930, ed. 00027, p.78). 

 

O texto é direcionado para as mães, aconselhando-as que façam com que os 

seus filhos cresçam com muita vivacidade, para isso, a Maisena Duryea seria o 

alimento ideal. Além do produto anunciado, um livro de receitas gratuito também é 

oferecido. A preocupação com a alimentação era intensa, pois uma das maiores 

causas da taxa da mortalidade infantil na virada do século XIX para o século XX era 

justamente de origens digestivas, principalmente devido a alimentação dedicada aos 

recém-nascidos (Martins, 2021).  

Sendo assim, a amamentação irá se tornar foco de diversos discursos, o leite 

materno será extremamente valorizado como fonte de vida para a criança e aquelas 



135 
 

mães que não conseguem amamentar, seja por falta de leite ou por outros fatores irão 

ser duramente cobradas e criticadas como veremos mais à frente. 

Tal como falamos anteriormente, entre os elementos constitutivos do capital 

humano, destacam-se atividades relacionadas à saúde, configuradas não somente 

como forma de melhorar a qualidade de vida dos indivíduos, mas também como 

estratégia para prolongar a sua capacidade produtiva e funcional ao longo do tempo.  

Nesse sentido, a saúde, integrada aos preceitos higienistas, emergem como 

eixos fundamentais, capazes de assegurar tanto a preservação física, quanto o 

potencial de contribuição de cada pessoa. Por esse motivo, saúde e higiene se tornam 

investimentos, orientados não apenas pelo bem-estar e pela qualidade de vida, mas 

pelas demandas de uma lógica que considera os corpos como recursos preciosos a 

serem cultivados e utilizados em beneficio social.   

Dentro dessa ciência materna, são incluídas a puericultura e os ideais 

higienistas. “A altivez do “instinto materno” deveria, assim, sofrer a mediação do saber 

cientifico, que se traduziria não só na boa saúde do filho, mas também no 

melhoramento da espécie humana” (Moraes, 2021, p. 64). 

Uma das propagandas de um dos livros dedicados a instrução feminina, nos 

revela a mãe e a criança sendo consideradas como capitais humanos e peças 

fundamentais para o funcionamento econômico, o livro é intitulado de “Como propera 

o bebé”, foi escrito por Gastão de Figueiredo e teve o seu prefacio escrito pelo 

professor e diretor de serviços pediátricos Olyntho de Oliveira. É alegado que Gastão 

de Figueiredo mobiliza uma grande quantidade de adversidades que permeiam o meio 

social, referentes a pediatria e a higiene tanto maternal, quanto infantil. 

 No parágrafo seguinte, é afirmado que o mesmo compreende a mãe e o filho 

com um grande valor, um valor inestimável de capitais humanos, a própria publicação 

utiliza esse termo, antes mesmo de sua popularização e do desenvolvimento da 

análise de Foucault. Por serem vistos dessa forma, é descrito que seria necessário a 

intervenção, a atenção e o constante “amparo” da sociedade para que ambos (mãe e 

filho) prosperem:  

 

 

 

 

 



136 
 

Figura 68: Como prospera o bebé (1) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Revista da Semana (1939, ed. 00005, p. 13). 

 

Essa publicação se torna ainda mais interessante, pois diferentemente da 

análise do capital humano desenvolvida por Foucault, para além do filho, a mãe 

também é incluída como um capital humano. É relatado que neste livro o autor se 

dirige a todas as classes sociais, oferecendo meios para que a maternidade e a 

infância sejam preservadas sob a vigilância e intervenção do mesmo. Ao realizar este 

trabalho, segundo a publicação Gastão de Figueiredo estaria visando o bem-estar 

social ao produzir e preservar inestimáveis reservas humanas, no entanto, seu 

trabalho científico é atrapalhado em razão das guerras. 

 

 

 

 

 

 



137 
 

Figura 69: Como prospera o bebé (2) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Revista da Semana (1939, ed. 00005, p. 13). 

 

Outro livro é propagado, Cartilha das mães. O anúncio começa interligando a 

defesa da criança para com a defesa da sociedade, visto que as crianças seriam o 

futuro da mesma. Caracterizada como uma obra patriótica, humana e magnifica, 

escrita pelo médico Martinho da Rocha. Este livro seria indispensável para todas as 

mulheres que possuem filhos, escrito de forma nítida e simples.  

É alegado que no livro o pediatra se torna o diretor espiritual, confessor e 

técnico das mães, devendo seguir religiosamente os conselhos recebidos. Como já 

mencionado, a partir do século XIX o médico se consagra como uma figura central no 

corpo social, com grande autenticidade e prestigio, atuando como “conselheiros da 

arte de bem viver”, capazes de adentrar nos assuntos íntimos no seio da família 

nuclear (Martins, 2004). 

O livro percorre com minúcia as várias etapas do desenvolvimento infantil, 

explorando os âmbitos físico, emocional e social da existência do bebê. Em suas 



138 
 

páginas finais, apresenta um conselho que reflete um ideal de maternidade 

nacionalista e patriótica, carregado de influências religiosas, sociológicas e morais. 

Declara-se: “Para maior grandeza de nossa terra, cumpre á mãe brasileira, sempre 

tão bem intencionada, evitar o filho unico, cujo futuro risonho se transforma, em regra 

numa grande desillusão” (Fon-Fon, 1935, ed. 00011, s/p). Demonstrando novamente 

uma tentativa de configurar os comportamentos maternos, estabelecendo as mulheres 

como peças-chaves na engrenagem do progresso e da ordem nacional. 

Ao indicar que o filho único deve ser evitado, fica implícito que a maternidade 

vai além do cuidado e do amor dedicado ao filho, mas adentra em um campo que 

exige uma contribuição direta para o aumento populacional e consequentemente de 

uma sociedade fortalecida, uma missão coletiva a nível nacional. Sendo afirmado que 

o livro prestará ao povo brasileiro por meio das mães um serviço inestimável, um 

verdadeiro catecismo materno, mais uma referência a religiosidade, e que deve ser 

lido e seguido por todas as mães do Brasil. 

 

 

Figura 70: Cartilha das mães 

 

Fonte: Fon-Fon (1935, ed. 00011, s/p). 

 



139 
 

Além dos livros, no dia 07 de setembro de 1935 é criada uma nova seção na 

Revista da Semana, intitulada de Conselhos ás mães, sob a direção do docente da 

Clinica Pedriatica e Hygiene Infantil da Faculdade de Medicina, José Martinho da 

Rocha, isso reflete a necessidade de abordar questões referentes a saúde e a 

educação dos filhos, interessantes ao espirito e ao coração feminino.   

 

 

Figura 71: Conselhos ás Mães (Inicio) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Revista da Semana (1935, ed. 00039, p. 13). 

 

Uma seção também intitulada de “Conselhos às mães”, fazia parte da Fon-Fon, 

sob responsabilidade do médico Rinaldo de Lamare36. A preocupação com a criação 

dos filhos é destacada também em outro livro intitulado de “O livro das mamães”, 

abordando a relevância e a necessidade da puericultura37 na educação feminina 

(figura 72):  

 

 

 

 

 

                                                             
36 Ver a página 52 deste trabalho.  
37 Puericultura: Conjunto dos meios próprios para assegurar o nascimento e o desenvolvimento de 
crianças sadias. PUERICULTURA. In: DICIO, Dicionário Online de Português. Porto: 7Graus, 2025. 
Disponível em 
https://www.dicio.com.br/puericultura/#:~:text=Significado%20de%20Puericultura,o%20desenvolvime
nto%20de%20crian%C3%A7as%20sadias.  Acesso em 22/01/2025. 



140 
 

Figura 72: O Livro das mamães 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Fon-Fon (1933, ed. 00033, p. 50). 

 

A publicação seguinte (figura 73) é um anúncio dos comprimidos de Eldoformio 

da Casa Bayer, e atenta para a já citada mortalidade infantil relacionada aos 

problemas de origem digestiva, uma das suas grandes causas, por isso, é relatado a 

importância do leite materno, em oposição a “alimentos artificiais”, como a 

alimentação através do leite de vaca: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



141 
 

Figura 73: As mães devem saber... 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Revista da Semana (1937, ed. 00012, p. 44). 

 

É enfatizado que outro ponto importante seria o horário e as doses de alimentos 

que são oferecidas as crianças, as mães devem se informar, pois a alimentação de 

forma inconveniente geraria uma das desordens mais comuns, a diarreia, podendo 

gerar também infecções e inflamações. No último parágrafo é afirmado que o produto 

anunciado normalizaria essas dejeções.   

A próxima publicação (figura 74) também sobre o leite materno, faz parte de 

uma das publicações da seção Conselhos ás Mães, e é denominada de “Leite 

Materno”, nela é defendido que a ciência moderna elevou o mesmo a uma categoria 

suprema, sendo impossível copiar a natureza ao tentar fabricar um alimento igual. O 

leite materno se constitui como salvação da criança, extremamente estimulado, 

envolvendo não somente argumentos científicos, mas religiosos e morais.  



142 
 

A espera que a prática da amamentação viesse a aproximar as mães de seus 

bebês é para que as mesmas adquirissem mais amor por esses novos seres, 

aumentando seu desejo de dedicação e de completude, transformando-se em um 

culto tanto religioso, quanto patriótico. Dando ênfase que não seria qualquer leite 

materno, mas o leite da própria mãe daquela criança: 

 

Figura 74: Leite Materno 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Revista da Semana (1935, ed. 00046, p. 49). 

 

Dessa forma, a utilização das amas de leite, foi duramente criticada. No entanto 

o início da retirada dessa prática, não se deu apenas pela necessidade de aproximar 

a mãe do seu filho, mas por meio de argumentos classificados como morais, que 

possuíam intenso teor racista.  

  
Procurava-se conectar com grande força a relação entre o seio materno e o 
lugar onde este está centrado, o coração, que aquece os sentimentos e, ao 
mesmo tempo, simboliza u espaço protegido que, numa transferência 
simbólica, passa a ser o lócus familiar, estando a mulher no núcleo dessa 
organização. Nesse contexto, a ama de leite deveria deixar a cena para que 
a mãe assumisse o lugar com triunfo (Morais, 2021, p. 69). 

 

As amas de leite viriam de classes abastardas e eram mulheres negras, e na 

medicina já vinha se associando características de vida imoral e desordenadas a 

essas “classes perigosas”, se tornando assim, um risco para as crianças.  

O argumento supostamente moral associado e composto pelo religioso era 

destinado àquelas que não praticavam a amamentação, a mãe que abandonasse o 

seu “dever sagrado”, era compreendida como transgressora das leis da Natureza e 



143 
 

de Deus, gerando uma relação de incompletude ao não amamentar o seu filho 

(Moraes, 2021).  

Na publicação intitulada “Porque certas mães não devem amamentar” (figura 

75), presente na seção Preceitos de Higiene, descrevendo-se que algumas mulheres, 

agraciadas por uma “boa fada” com todas as condições para alimentar seus filhos, 

deixam de cumprir o que é visto como seu sagrado dever. Essas mães são retratadas 

como tolas, seduzidas pelas tentativas mundanas que as afastam do espaço 

doméstico. Diante de uma elevada taxa de mortalidade infantil e da necessidade 

urgente de sua redução, reforçava-se ainda mais o ar pejorativo ao afastamento das 

mulheres do lar.  

Atribuindo-se um olhar severo e depreciativo sobre aqueles que abandonaram 

essa atribuição. Conforme descrito na publicação, essas mulheres seriam 

caracterizadas como "criaturas frívolas". Sua frivolidade seria tamanha que nem 

mesmo o amor materno, tão exaltado em seu suposto caráter transformador, seria 

suficiente para redimi-las ou trazê-las de volta ao cumprimento desse “dever sagrado”. 

Essa narrativa, reforçava os discursos que confinavam as mulheres ao âmbito 

doméstico, associando sua dignidade e reconhecimento ao cumprimento. 

Esse discurso prossegue ainda mais incisivo, ao comparar essas mulheres a 

um patamar inferior até mesmo ao dos animais. Argumentando que, se até eles 

possuem o instinto natural de cuidar de seus filhotes, essas mulheres, em sua 

frivolidade, demonstram ser privados dessa essência primordial.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



144 
 

Figura 75: Porque certas mães não devem amamentar 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Revista da Semana (1935, ed. 00046, p. 49). 

 

A continuação do texto explica que algumas mulheres por mais que tentem não 

conseguem amamentar, e devem se atentar a certos sinais como o aparecimento das 

"regras", quando emagrece, transpira ou tosse a noite. Devendo-se procurar um 

médico para que seja examinado se a continuação da amamentação não irá oferecer 

nenhum risco a sua saúde ou a de seu filho.  

No entanto, diante da crescente participação das mulheres no mundo público, 

os discursos tiveram também que se moldar, alegando que elas poderiam trabalhar, 

contanto que ainda exercessem de maneira sublime a sua maternidade, não 

terceirizando a outras pessoas essa função, nem mesmo ao pai. Como explicitam uma 

publicação (figura 76) da seção Conselhos sociaes, denominada de “Os deveres de 

cada um para a felicidade do lar”; nela é argumentado que cada pessoa na família 

teria o seu papel “normal”, ocupando o seu lugar “normal”.  

 

 

 

 

 

 



145 
 

Figura 76: Os deveres de cada um para a felicidade do lar 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Revista da Semana (1937, ed. 00012, p. 44). 

 

O sacrifício deveria ser apenas materno, as mães deveriam se sacrificar sem 

que isso implicasse o sacrifício de outros, não seria justo. Alegando que todos têm 

direito a uma certa liberdade, uma certa possibilidade de expansão, tirar esse direito 

dos outros mesmo que em concordância seria injusto. Mas onde ficaria a liberdade da 

mãe? Em lugar nenhum, a doação feminina, principalmente, aos filhos de forma 

realmente devota e de sacrifício seria parte da essência da “natureza feminina”.  

Como prova de que é possível exercer a função materna mesmo estando em 

domínios públicos são citados alguns exemplos. A imagem abaixo (figura 77) faz parte 

da seção Noticiario Elegante, na qual contém trechos de notícias variadas: 

 

 

 

 



146 
 

Figura 77: Noticiario elegante 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Revista da Semana (1939, ed. 00024, p. 24). 

 

É noticiado com orgulho que a pianista brasileira Guiomar Novaes foi 

homenageada pelo governo francês com a Cruz da Legião de Honra, enchendo o 

Brasil de júbilo. Reconhecida como uma das maiores intérpretes musicais de seu 

tempo, Guiomar Novaes foi exaltada como exemplo e foi valorizada por não ter 

deixado a dedicação aos "destinos gloriosos" da maternidade.  

No âmbito literário, podemos visualizar esse exemplo (figura 78). O texto é 

intitulado de “Marcelle Tinayre, a celebre escriptora franceza” e relata a história dessa 

escritora, que inclusive publicou dois livros importantes sob o uso de pseudônimo e 

posteriormente foi reconhecida. Valorizada pois ao mesmo tempo em que cuidava de 

sua casa e de três filhos pequenos ajudava o marido, um artista gravador com a sua 

pena. Mas dentro do cenário brasileiro é exposto exemplos que devem também ser 

exaltados, duas mulheres, caracterizadas como queridas por seguirem a sua função 

materna. Provavelmente se tivessem se desviado da maternidade, não seriam 

elogiadas assim.  

São elas: Julia Lopes de Almeida, já falecida quando homenageada por meio 

da publicação e Maria Eugenia Celso, ambas souberam conciliar a difícil tarefa de 

jornalista, romancista e conferencista com a de uma mãe dedicada à sua família:  

 

 

 

 

 

 



147 
 

Figura 78: Julia Lopes/Maria Eugenia 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Revista da Semana (1934, ed. 00033, p. 45). 

 

Publicações assim, estão longe de possuírem uma neutralidade de apenas 

informar, mas buscam incentivar e estimular as mulheres, mostrando que mesmo 

saindo do ambiente privado, elas podem continuar a exercer seu papel “normal”, 

sendo valorizadas e glorificadas por isso.  

Como vimos, os discursos morais se fazem extremamente presentes, se 

associam e são conduzidos pelos discursos religiosos. A relação religião e sociedade 

vem sendo registrada ao longo da humanidade, se constituindo como um elemento 

de grande influência, inclusive na própria construção social, se tornando um “fio 

condutor que entrelaça os tecidos sociais, políticos e culturais” (Patrícia Moreschi; 

Danila Bernardina, 2024). Não associando o ser humano somente a um mundo de 

crenças e de fé, mas moldando as suas próprias identidades, experiências e vivências 

individuais ou coletivas.  

 

3.3 Santas e Maternas: A Influência dos Discursos Religiosos na Idealização 

da Mãe 

Na sociedade brasileira se recebeu uma grande influência do cristianismo e de 

suas narrativas. O cristianismo se consolidou na Europa durante a Idade Média, a 



148 
 

Igreja Católica era a grande representação do sistema religioso no período, desfrutava 

de uma grande influência, controlava diversos setores, estando ligada tanto com a 

economia, quanto com a política, além de estar presente cotidianamente com seus 

dogmas e convicções em todo o corpo social, compondo a mentalidade dos 

indivíduos.  

 
A Igreja constituía uma organização que se estendeu por todo o mundo 
cristão, mais poderosa, maior, mais antiga e duradoura que qualquer coroa. 
Tratava-se de uma era religiosa e a Igreja, sem dúvida, tinha um poder e 
prestígio espiritual tremendos. (Huberman, 1981, p.15) 

 

O cristianismo saiu do âmbito de ser apenas uma religião e se tornou uma 

configuração social definida, influenciando diretamente na maneira em que as 

pessoas lidavam com os corpos, as doenças, a natureza, com explicações derivadas 

de uma ordem escatológica.  A sociedade medievalista possuiu grande conexão e 

apoio na espiritualidade religiosa, acreditando firmemente nas doutrinas pregadas 

pela Igreja, vendo suas vidas como um meio para segui-la, guiada por fundamentos 

vigorosamente atribuídos a fé.  

Durante esse período, a construção negativa e de submissão feminina se 

acentuaram. Como afirma Macedo (2002, p. 14) “A Idade Média não inventou a 

desigualdade entre os sexos. Esta remonta aos primórdios das sociedades 

organizadas e hierarquizadas, ao aparecimento das civilizações”. Todavia, no 

medievo isto irá continuar sendo refletido, porém com mecanismos e características 

singulares e específicos desenvolvidos nesta época. A Igreja Católica com a sua alta 

influência exerceu um papel primordial através de seus escritos, princípios e dogmas 

para a formação das concepções, dos comportamentos, da relação com o corpo 

feminino e de modo geral, da imagem das mulheres.  

A inferiorização feminina encontrou continuidade no medievo, a imagem da 

mulher medieval foi gerada através de uma oposição, a mulher inspirada em Eva e o 

contrário da mesma, a mulher inspirada na Virgem Maria. Esse discurso é legitimado 

no livro de Gênesis, no qual vai narrar a criação do mundo com base nas crenças 

cristãs, relatando a história de Adão e Eva, dando ênfase a maneira que Eva foi criada, 

ou seja, a partir de Adão e caracterizando-a como a grande portadora do pecado 

original, indigna de confiança e culpada por todos os males que viriam a tomar a terra.  

O livro de Gênesis apresenta Adão, criado a partir da imagem e semelhança 

de Deus, ou seja, uma criação fundamentada na própria divindade, já Eva por ter sido 



149 
 

criada a partir de Adão, seria uma criação tirada e feita a partir da representação 

divina, o homem, por conseguinte, uma projeção mais distante do ser supremo, o 

criador. Na origem de ambos já se é demonstrada a hegemonia masculina, levando a 

considerar a subalternidade feminina como característica natural. Nas próximas 

gerações, essa inferiorização continuaria sendo refletida em todas as mulheres, dado 

que a sua própria origem assim determinou. 

 
Para alguns teólogos, Eva não teria sido feita a imagem e semelhança de 
Deus, mas a partir de Adão; assim sendo, consideraram-na mera projeção da 
criação divina. Essa distinção e gradação entre o homem – dotado da imagem 
divina (imago) -, e a mulher -detentora apenas da semelhança divina 
(similitudo) -, para eles constituía uma prova da “inferioridade natural” do sexo 
feminino (Macedo, 2002, p. 66). 

 

Não somente a submissão feminina foi determinada, mas também a atribuição 

da culpa de todos os malefícios e todas as perniciosidades que se introduziram na 

terra por consequência do pecado original. No mesmo, Eva teria traído a confiança do 

seu criador ao comer o fruto proibido e para além disso, induziu Adão a fazer o mesmo, 

decepcionando a Deus que os castigou, Adão com o ardor do trabalho e Eva com as 

dores do parto, e ficando sob domínio e controle de seu marido, reforçando a sua 

inferioridade e submissão.  

Devido a atitude de Eva, todas as suas “futuras filhas”, foram consideradas 

indignas de confiança, associando as mulheres a traição, desonra, tentação e 

ausência de integridade, necessitando da tutela de uma figura masculina, pois caso 

contrário, dentro desse cenário, assim como Eva, elas seriam um risco para toda a 

sociedade. 

Na publicação abaixo pode-se observar a narrativa da criação, na qual o criador 

originou o homem como prova da sua capacidade de fabricar matéria racional e a 

mulher destituída da força e da inteligência, lhe sendo dado um “poder novo e 

incontrastável”, que não se pode anular ou revogar, um destino, e que naturalmente 

se torna componente de sua submissão, a maternidade. Os aspectos de delicadeza e 

doçura são ressaltados para serem também utilizados como forma de submissão e 

fragilidade.  

 

 

 

  



150 
 

Figura 79: Corrigenda (Lucio de Sousa para Martins Capistrano) (1) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Fon-Fon (1931, ed. 00019, p. 16). 

 

Em continuação (figura 80), a maternidade, reforçada como uma missão é 

perpassada por virtudes que englobam não só as mulheres, mas todos os animais do 

sexo feminino. O uso de animais nesses discursos é comum, pois tenta justificar e 

envolver ainda mais o natural, como forma de que não se haja questionamentos. O 

reino animal destituído da capacidade lógico-racional estaria assim como as mulheres, 

submissos a seguirem os preceitos instintivos da natureza.  

 

 

 

 

 

 



151 
 

Figura 80: Corrigenda (Lucio de Sousa para Martins Capistrano) (2) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Fon-Fon (1931, ed. 00019, p. 16). 

 

A repentina vinculação das mulheres à sua suposta "natureza", em especial em 

seus aspectos fisiológicos, constrói a imagem de que suas ações estão 

intrinsecamente ligadas a essa essência. Nada que realizassem poderia ser 

dissociado, por exemplo, da maternidade, fazendo com que toda a condução de suas 

vidas girasse em torno dessa função. Caso se desviassem desse destino, 

enfrentariam acusações de negarem a própria razão de sua existência, sendo 

frequentemente taxadas de egoístas e alvo de discursos pejorativos. Dentro dessa 

lógica, a mulher, subjugada pelo dispositivo amoroso, deveria estar eternamente à 

disposição do outro, incluindo as obrigações de gerar novos outros. 

Através da imagem abaixo (figura 81) presente na Revista da Semana 

podemos notar a representação e descrição da figura de Eva:  

 

 



152 
 

Figura 81: A mulher (1) 

 

Fonte: Revista da Semana (1930, ed. 00036, p. 02). 

 

Ao afirmar que é mais fácil a mulher ter sido gerada de uma barbatana do que 

de uma costela, a criação de Eva é distanciada da criação de Adão. Apesar dos 

discursos ressaltarem a submissão de Eva para com Adão, a associação de ser 

originada da costela implica uma associação do feminino ao masculino de estarem ao 

lado ou como a publicação cita, a única razão para essa narrativa seria a de “acreditar 

que a mulher ficará sempre colada às costelas do homem” (Revista da Semana, 1930, 

ed. 00036, p.02), indicando a necessidade de se desassociar do feminino.   

A publicação reforça a culpa de Eva na origem dos males no mundo e associa 

o seu nome a um significado “Emporium vitae animali (Fornecedora da vida animal)”, 

resumindo-a a essa tarefa/missão.   

 

 

 



153 
 

 

Figura 82: A mulher (2) 

 

Fonte: Revista da Semana (1930, ed. 00036, p. 02). 

 

A continuação dos discursos reforça a negatividade da imagem feminina, ao 

classificá-la como um “mammifero de luxo” para alguns, reduz a mulher a algo de 

valor, não necessariamente um ser humano, pois o uso da palavra “mammifero” indica 

uma desumanização, encaixando-a na categoria animal, o adjetivo “luxo” vem para 

apontar que a mulher é algo desejado e valioso, mas não pela sua humanidade, mas 

sim como algo que pode ser possuído.  

As classificações seguem e novamente a imagem feminina é desumanizada, 

agora ao ser caracterizada como um bicho, “um bicho de cabelos longos e idéas 

curtas”, ao ser associada a um bicho a capacidade de pensar racionalmente já lhe é 

retirada, mas o termo “idéas curtas” vem para enfatizar ainda mais a falta de 

intelectualidade e de pensamento. O efeito dessa definição é tirado, mas a expressão 

entrou em desuso não porque a mulher deixou de ser considerada como um bicho ou 

porque sua habilidade de pensamento foi considerada, mas sim devido a mudança de 



154 
 

corte de cabelo, pois agora as mulheres não usavam mais os cabelos longos, visto 

que o modelo em alta era o “a la garçonne”, caracterizado por fios curtos.  

Outra classificação seria associá-las a uma “cephalopode de saia curta”, 

novamente uma classe animal. Os cefalópodes são animais que possuem os pés 

(podes) na cabeça (cefalo)38, como os polvos e as lulas. E assim seriam as mulheres 

“pois todo o miolo de muitas se resume nas pernas”, revelando uma conotação sexual 

que continua “É com ellas que ganham a vida”, restringindo-as a aspectos sexuais 

que seriam responsáveis por obter sua sobrevivência, recursos e conquistas. Dessa 

forma, a importância feminina e o ganho da vida estariam ligados à sua sexualidade, 

seja para finalidade de reprodução ou para sanar os desejos masculinos.  

O texto continua distribuindo características as mulheres, “A virgem é um 

abysmo, a casada um perigo, a mãe um paraiso, a viúva um purgatório, a solteirona 

um inferno”. É importante notar a valorização que a maternidade concede às 

mulheres, na qual única característica positiva atribuída ao ser feminino na publicação 

é relacionada à figura da mãe, mesmo com a afirmação posterior de que, se inverter 

essas afirmações, ainda assim o resultado será o mesmo, a escolha por colocar a 

maternidade como um ponto positivo, de início na publicação, diz sobre como ela é a 

princípio percebida. Deturpando a “natureza” e a ordem divina ao não exercer a sua 

predestinação materna, consequentemente nenhuma característica positiva pode ser 

apontada e a solteirona, aqui apresentada será descrita como um “inferno”. E 

independentemente de beleza a mulher continuaria sendo uma dor de cabeça, “Uma 

mulher feia dóe o coração; bonita dóe á cabeça”.  

É relatado também o episódio no qual um pesquisador, caracterizado como 

valente, pois seria preciso coragem para tentar decifrar o enigma da alma feminina, 

acabou ficando louco. O feminino é definido por enigmas e mistérios; no imaginário 

ocidental as mulheres ocupam um lugar indecifrável, desconhecido e imprevisível; 

distante de serem compreendidas, se interligariam à falta de racionalidade e de lógica 

como forma de explicar a ausência de confiança e de autonomia (Luana Villac, 2014).  

A capacidade reprodutora, historicamente, também foi perpassada por 

mistérios, contribuindo para o “enigmático feminino”, além disso, as mulheres foram 

destacadas por uma possível desestabilidade emocional, difícil de se compreender.  

 

                                                             
38 Encontrado em https://www.infoescola.com/animais/cefalopodes/#google_vignette. Acesso em 
10/12/2024.  



155 
 

[...] desde sempre, em toda parte, tem-se medo do feminino, do mistério da 
fecundidade e da maternidade, fonte de tabus, ritos e temores. Mal magnífico, 
prazer funesto, venenosa e enganadora, a mulher é acusada de trazer sobre 
a terra o pecado, a infelicidade e a morte. Terror de sua fisiologia cíclica, 
lunática e de suas secreções sangrentas e do líquido amniótico, úmida e 
cheia de odores, ser impuro, para sempre manchada (Marilena Chauí, 1987, 
p. 38). 

 

Em continuação, o texto se refere à mulher como uma porta dupla, podendo 

levar ao paraíso ou ao inferno, sendo ilustrada através da imagem enigmática da 

esfinge: 

 

Figura 83: A mulher (3) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Revista da Semana (1930, ed. 00036, p. 03). 

 

A dicotomia feminina se apresenta novamente, como dois polos distantes que 

não podem se misturar, para as mulheres restam apenas dois estereótipos: ou muito 

boa ou muito má. Em continuação, as mulheres são novamente descritas. As 

características positivas atribuídas a elas serão no âmbito do amor, da maternidade e 



156 
 

da virtude, como atesta Liebel (2004, p. 8): “O homem relaciona-se à espiritualidade, 

sendo considerado o portador de um caráter superior perturbado pela natureza 

feminina. A mulher é, em sua essência, instintiva, dionisíaca, e o homem, racional, 

apolíneo”; na maternidade o ser feminino se aproximaria da imagem de Maria, se 

tornando assim divinizada. Observa-se também o dispositivo amoroso, no qual a 

valorização feminina só viria através do amor e dos âmbitos que o mesmo deveria 

perpassar, como a própria maternidade e nas características que interligam as 

mulheres a doçura e devoção, consideradas como virtudes, como o texto coloca, 

“heroica na virtude”.  

 

Figura 84: A mulher (4) 

 

 

 

 

 

Fonte: Revista da Semana (1930, ed. 036, p. 03). 

 

Para finalizar, é dito que estavam indo muitas mulheres bonitas para o inferno, 

tanto que a porta do mesmo se tornou pequena para a grande quantidade. Como 

solução, foi aberta uma porta pequena ao lado para que os homens pudessem entrar, 

no entanto, eles corriam para a outra porta ao verem elas entrarem. Satanás, tendo 

outra ideia, colocou sobre a nova porta uma placa que dizia “PARAISO (Reservado 

só aos homens), como forma de os homens adentrarem na porta reservada a eles, no 

entanto, ao observar posteriormente, notou que os homens que estavam ali eram 

mulheres travestidas.  

Considerando apenas o aspecto biológico, esses “homens” ainda seriam 

considerados mulheres, e o inferno continuava a ter um grande número destas, tanto 

que não se sabia mais onde colocá-las; como última solução, Satanás enviou Lucifer 

para que, disfarçado de anjo do bem, pregasse conselhos virtuosos, agindo em favor 

do paraíso. Todavia, ao voltar do inferno, Lucifer voltou casado, caindo nas artimanhas 

femininas, sendo impossível escapar desse ser duvidoso e articuloso.  

Apesar da desvalorização feminina, nesse caso, ela se torna um tudo pela 

capacidade de envolver o masculino ao ponto de mudar essa concepção “A mulher é 



157 
 

um nada que é tudo”, o polo do bem e do mal é novamente colocado, e mesmo sendo 

um ser inconfiável, com a possibilidade de levar o homem à ruína, a obsessão deste 

pelo ser feminino ainda é maior. Isso se refere à destituição do homem da capacidade 

racional: “a mulher faz o homem perder a cabeça”, afirmação extremamente 

problemática que encontra materialidade; ao ser utilizada, todas as ações masculinas 

não pensadas, até mesmo as consideradas graves, gerariam novamente uma 

culpabilidade feminina. A razão é considerada algo intrínseco do homem; se a mulher 

possuía capacidade de desestabilizá-la, é também criado um ar de receio e 

necessidade de controle.  

Figura 85: A mulher (5) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Revista da Semana (1930, ed. 00036, p. 03). 



158 
 

 

Como já apresentado, em contraposição à imagem de Eva, irá ser originada e 

desenvolvida a imagem da Virgem Maria, dotada de bondade, pureza e virtudes, uma 

forma de exaltar o feminino, provando que é possível uma redenção; através da Ave 

(Maria), as filhas de Eva, conseguiriam uma remissão. A Igreja, assim, possuiria uma 

figura representativa para as mulheres e, além disso, um modelo imposto a ser 

seguido.   

 
A imagem oposta, a da mulher redentora, concentrava-se na figura da Virgem 
Maria. Quem melhor podia sintetizar os valores cristãos? Mãe de Cristo, e, 
por extensão, de todo o gênero humano, não obstante ter sido imaculada, 
permanecendo virgem e pura. (Macedo, 2002, p. 69) 

 

Na Revista da Semana, encontramos algumas homenagens à Maria, mãe de 

Deus, em especial no mês de maio, considerado como o mês mariano. Maria abriu a 

possibilidade de redenção a partir do momento em que aceitou gerar o filho de Deus, 

ou seja, através da sua maternidade; por meio dela, as mulheres reconstituiriam uma 

imagem positiva, associada a características doces e de amor sublime, como 

podemos ver na imagem abaixo (figura 86): 

 



159 
 

Figura 86: Salvé Rainha! (1) 

 

Fonte: Revista da Semana (1935, ed. 00021, s/p). 

 

O texto exalta o mês de maio e a Virgem Maria, associando-os a beleza, flores, 

bondade, perfeição e santidade. São relatadas também as novenas que ainda 

ocorrem no mês mariano. O escritor, Berilo Neves narra sua própria experiência, 

incluindo o seu amor por esse mês florido, como o próprio coloca.  

 

 



160 
 

Figura 87: Salvé Rainha! (2) 

Fonte: Revista da Semana (1935, ed. 00021, s/p). 

 

A continuação da glorificação à Maria por sua maternidade continua, “Ninguem 

vos imaginaria velha ou coberta de andrajos. Apezar disso, tivestes tambem a 

consagração suprema de ser Mãe”. Com traços doces, amorosos e delicados, Maria 

torna-se modelo para todas as mulheres, cujas virtudes seriam espelhadas nesse 

ideal de ternura e amor maternal, incentivando-as a seguir seu exemplo, inclusive se 

tornando mães. 

Em outro texto escrito por Berillo Neves (figura 88), intitulado de “Hymno ao 

Sol”, falando da necessidade do sol e da sua fundamental atuação na terra de forma 

poética, o autor cita também as mulheres, apontando-as como um ser inconfiável: 

“São meigas como as pombas, e desleais como os ventos”; e faz uma divisão de 

estereótipos: “Ou são santas, ou criminosas”, para além disso, é envolvida a 

maternidade: “Ou mães divinas, ou amantes perversíssimas”.  

 

 

 

 

 

 

 

 



161 
 

Essa divisão é extremamente prejudicial, pois tenta encaixar as mulheres em 

apenas duas categorias binárias, para que assim seja mais fácil identificar aquelas 

mulheres “boas” e dentro da normalidade esperada, que consequentemente merecem 

valorização pelas características passivas e de abnegação, pois para o bom 

funcionamento da ordem patriarcal e do casamento é necessária uma imagem 

feminina purificada pela maternidade e aquela considerada “má”, que deve ser 

julgada. Causando um impacto psicológico nas mulheres, uma ansiedade e o desejo 

de ser aceita, tentando se encaixar no ideal de perfeição representado por Maria, e a 

culpabilidade, a vergonha e o medo de serem associadas a Eva (Colling, 2014). 

 

Figura 88: Hymno ao Sol 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Revista da Semana (1935, ed. 00051, s/p). 

 

Além de que, na frase “As mulheres são como o Christo. Têm a côr severa das 

tardes tropicaes”, ao compará-las com Cristo, pode indicar a ideia de renúncia e 

sacrifício, características esperadas das mulheres, principalmente na maternidade. 

Criando a representação da mulher como um ser de sacrifício, aquela que suporta 

duas provas em nome da ordem social e familiar. Acentuando a construção histórica 

da maternidade como uma missão sagrada. Ademais, ao afirmar que as mulheres são 

“morenas como Cristo” e que têm “a côr severa das tardes tropicaes”, além da 

abnegação, a palavra “severa”, sugere algo rígido, estabelecendo uma relação entre 

a pele morena e algo árduo, duro. A severidade junto com o estereotipo de sacrifício 

pode ser interpretada como o sacrifício feminino, a exploração histórica de seus 

corpos, principalmente do corpo racializado, já associado e resumido à severidade do 

sofrimento. Incluindo também o uso da palavra “tropicaes”, indicando a construção 

geográfica e simbólica do Brasil. 



162 
 

Na publicação seguinte (figura 89) sugere que a vulgaridade faz parte das 

mulheres, “Então, todas são assim vulgares, Bemtevi!”, depois no recorte abaixo, 

notamos que se tem uma contradição, “Em verdade, confesso que não há no mundo 

uma única mulher vulgar. Não há nem pode haver”, isso porque todas as mulheres 

são capazes de serem mães e a partir desse momento passariam a possuir uma 

centelha divina que acabaria com a sua vulgaridade.  

 

Figura 89: Aristocracia feminina 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Fon-Fon (1936 ed. 00004, s/p). 

 

No parágrafo seguinte, é dito que os homens que são seres vulgares, 

principalmente aqueles que têm o costume de considerar as mulheres como tal, e para 

finalizar é enunciado “Les femmes – disse um mestre – sont une aristocracie”. Um 

mestre disse “As mulheres são uma aristocracia”, o conceito de aristocracia se associa 

a privilégios obtidos hereditariamente, logo, a maternidade é vista como um privilégio 

concedido de forma hereditária, pois concede às mulheres a possibilidade de 

valorização e de desassociar-se de características depreciativas, concedendo-lhes 

também uma forma de poder. 

Além de redimir as mulheres, a maternidade as atravessaria de uma forma tão 

profunda, tocando-as, que geraria o perdão para aqueles que de alguma forma lhe 

fizeram algum tipo de mal. O texto intitulado de “Absolvição” (figura 90), de Lourdes 

Pedreira de Freitas, conta a história de Andréa; o cenário é uma viagem em que busca 

espairecer. Andréa fora casada com Sérgio, relação de anos e de espera, destruída 

por Sérgio ter “esposado” outra mulher. Andréa encontrou outro homem, Claudio Luiz, 



163 
 

que lhe devolveu o que Sérgio havia lhe retirado, procurando retribuir toda a afeição 

oferecida a ela. Uniu-se a Claudio pelo matrimonio e formaram um lar, como podemos 

ver abaixo:  

 

Figura 90: Absolvição (1) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Fon-Fon (1936, ed. 00045, p. 07). 

 

Andréa logo seria “aureolada” pela maternidade, o verbo aureolar, implica em 

ser glorificada e elevada, assim como o texto demonstra em sua continuação “cumpria 

a missão que missão que ennobrece, dignifica a mulher”. Ademais, a aureola é um 

símbolo iconográfico que simboliza a santidade, representada por um círculo dourado 

que se faz presente na cabeça do indivíduo, existente na retratação de santos da 

Igreja Católica e do próprio Jesus. A maternidade possuiria a capacidade de elevar a 

mulher ao próprio nível de santidade existente naqueles39.  

 

 

 

 

 

 

                                                             
39 Encontrado em https://www.infopedia.pt/dicionarios/lingua-portuguesa/aur%C3%A9ola.  Acesso em 
13/12/2024. Encontrado em: https://www.dicio.com.br/aureolar/. Acesso em 13/12/2024. 



164 
 

Figura 91: Absolvição (2) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Fon-Fon (1936, ed. 00045, p. 07). 

 

O perdão e a paz de espírito depois da traição de Sérgio são somente 

encontrados na amizade com o novo esposo e na posse de sua criança. A inquietação 

que sentia antes pôde ser sanada como um “suave milagre” como o texto coloca. A 

maternidade, neste caso, não redimi somente a mulher de sua culpa, mas a perpassa 

de uma forma tão intensa que é capaz de gerar o perdão e redimir aqueles que a 

fizeram mal.  

Com uma capacidade transformadora na vida feminina, é esperado que a 

maternidade venha suavizar as mulheres, torná-las mais dóceis, suaves e amorosas, 

aspectos constituintes do dispositivo amoroso para como forma de controle, os 

discursos são constituídos e continuam no mesmo padrão de valorização, promessas 

de felicidade e de readmissão, cura de todas as pendências e dores do passado, e 

orgulho por gerar e cuidar daquela criança. 



165 
 

Esses aspectos podem sim se fazer presentes nas vivências maternas, mas a 

forma como as narrativas são construídas é realmente como uma promessa 

transformadora que será inata na vida de todas aquelas que se tornarem mães. O 

orgulho constituído é uma forma de fazer essas mulheres se sentirem úteis para com 

a sociedade e para a Pátria. 

Se tornando também motivo de orgulho para a Pátria, como afirmado no 

capítulo um, a maternidade é um dos domínios de interesse do Estado, visto a 

importância que é atribuída às crianças por serem uma provisão preciosa. Por isso, a 

necessidade da criação de discursos que não só a naturalizem, transformando-a em 

um aspecto constituinte da identidade e da valorização do feminino, mais que 

idealizem a imagem de uma mãe que esteja em congruência com esses interesses.  

Se para a criança está sendo desenvolvida a sua futura renda. Para as mães a 

dedicação materna irá gerar uma renda psíquica, os discursos estimulam a satisfação, 

a realização e a valorização de ver que seu trabalho obteve sucesso, dessa forma, a 

maternidade é antes de tudo, um investimento.  

 
Pode-se portanto analisar em termos de investimento, de custo de capital, de 
benefício do capital investido, de benefício econômico e de benefício 
psicológico, toda essa relação que podemos [chamar], se vocês quiserem, de 
relação formativa ou de relação educacional, no sentido bem amplo do termo, 
entre mãe e filho (Foucault, 2008, p. 335)  

 

Portanto, não se pode restringir a maternidade a uma condição intrínseca à 

natureza feminina. Ela é atravessada por múltiplas dimensões — sociais, culturais, 

políticas e econômicas — que se moldam e se redefinem continuamente. A 

maternidade não é apenas fruto do instinto ou do afeto; é o centro de discursos 

diversos, guiados por interesses que buscam normalizá-la e naturalizá-la para 

consolidá-la como parte de uma suposta ordem inquestionável. Por isso, é 

fundamental que a maternidade seja analisada para além dos limites do amor materno 

ou dos aspectos puramente afetivos e sentimentais.  

 

 



166 
 

CONSIDERAÇÕES FINAIS  

 

Diante desses fatores, a maternidade não pode ser reduzida e compreendida 

somente sob a perspectiva biológica. As mulheres estão inseridas em um contexto 

muito mais abrangente, que transcende essa dimensão. Para além do biológico, são 

constituídas por aspectos culturais e sociais que irão moldar as suas vivencias, 

experiências e até mesmo os seus desejos, inclusive o de ser ou não mãe. 

Por isso considerar a maternidade apenas em fatores biológicos, seria reduzir 

todas as influências que perpassam essa temática. Ao longo da história, a concepção 

materna e a valorização do papel materno apresentam continuidades e 

descontinuidades, significados e ressignificações, variando conforme condições 

sociais de determinada época. Assim, a maternidade deve ser entendida como uma 

construção sociocultural, da elaboração de valores, crenças e costumes interligados 

às necessidades sociais. 

A criação do “mito do amor materno” é um exemplo dessas construções. Com 

a transformação da percepção sobre a importância da criança na sociedade, 

passando a ser vista como um elemento fundamental, tanto para o progresso 

nacional, quanto para o desenvolvimento econômico, especialmente em um contexto 

marcado por altas taxas de mortalidade infantil, tornou-se necessário promover uma 

reconfiguração da imagem e das atitudes maternas.  

A partir desse momento, as práticas maternas passaram a ser orientadas por 

ideais de amor e instinto materno, resultando na formação de um estereótipo de mães 

que se fundamenta em amor, devoção e sacrifício integral na criação e no cuidado 

dos filhos. Anteriormente, o contato entre mães e filhos era frequentemente limitado, 

com as crianças sendo corriqueiramente entregues a amas de leite para cuidados. 

Contudo, essa nova concepção exigia que as mães estabelecessem um vínculo 

profundo e abrangente com seus filhos, refletindo uma mudança significativa nas 

expectativas sociais em relação à maternidade. 

Observa-se uma continuidade e uma disseminação desses ideais na imprensa 

brasileira do século XX. Tal como no século XVIII, o Brasil lidava com elevadas taxas 

de mortalidade, o que tornava imperativa a transformação desse panorama, visando 

a edificação de uma Nação robusta, alicerçada nos princípios de ordem e progresso, 

além de um desenvolvimento econômico sólido. Nesse contexto, emergia novamente 



167 
 

a necessidade de fomentar hábitos e cultivar o desejo materno, reconhecendo a 

importância da figura da mãe, na construção de uma sociedade mais forte e 

desenvolvida. Assim, a maternidade transcendia a relação mãe e filho e se tornava 

um papel social, um pilar fundamental para a formação de uma identidade nacional. 

Nesse contexto, o conceito de naturalização da maternidade, fundamentado 

em aspectos biológicos, é novamente evocado, impondo às mulheres um discurso de 

determinismo biológico. A maternidade é perpetuada e enfatizada como o único 

destino feminino, a razão de sua existência, para a qual foram designadas, sendo o 

único espaço onde poderiam alcançar realização e plenitude, tornando-se, assim, 

verdadeiras mulheres. As mulheres, portanto, são reduzidas à sua função materna, 

com sua valorização sendo mensurada exclusivamente por meio dessa atribuição. 

Essa perspectiva limita a compreensão da identidade feminina, restringindo-a a um 

papel que, embora significativo, não abarca a totalidade de suas potencialidades e 

contribuições para a sociedade. 

A construção da identidade materna tem início desde o nascimento, sustentada 

pela concepção de que "a mulher nasceu para ser mãe". Nesse sentido, desde a 

infância, as meninas são inseridas em práticas performativas de maneira sutil e 

natural, frequentemente imperceptíveis, mas que se fundamentam na dicotomia de 

gênero e na preparação feminina para o papel materno. As atividades lúdicas 

destinadas às meninas, que frequentemente envolvem o uso de bonecas ou objetos 

associados ao ambiente doméstico, servem para encenar esse futuro, preparando-as 

desde tenra idade para a assunção de funções na esfera privada, na domesticidade e 

no cuidado dos filhos. 

Dessa maneira, a constituição das identidades de gênero ocorre por meio de 

brincadeiras e brinquedos, que, embora possam parecer "naturais e inocentes", são 

exemplos de como as crianças são inseridas nesse universo desde cedo. As bonecas, 

em particular, se consolidam como um símbolo para as meninas, representando não 

apenas o carinho e o cuidado maternal, mas também servindo como uma forma de 

aprendizagem e iniciação silenciosa para a maternidade. Essa dinâmica revela um 

caráter pedagógico dos brinquedos na formação das identidades de gênero e na 

socialização das crianças. 

As meninas são também apresentadas à valorização maternal. Por meio dos 

bons cuidados com suas bonecas/filhas elas seriam admiradas e elogiadas, no 

entanto, quando não agissem dessa forma, seriam repreendidas e questionadas, 



168 
 

sendo ensinadas a não agir dessa forma. Diante disso, começa a se construir uma 

concepção de que, caso estejam dentro desses moldes, irão ser valorizadas.  

Na adolescência, para além desses “atos mais sutis”, eram inseridas em 

preparações especificas para exercer a maternidade. Instruir essas moças era uma 

preocupação intensa e constante, em razão das elevadas taxas de mortalidade 

infantil. O país estava se consolidando no modelo republicano e positivista, a 

construção de uma nação de pessoas fortes, saudáveis e disciplinadas, aptas para 

trabalharem, era um dos maiores objetivos, que seria alcançado por meio do papel da 

mãe. 

 Caso as mulheres destituíssem do papel materno, seriam intensamente 

acusadas de não cumprirem a razão de suas vidas, sendo duramente criticadas, como 

é o caso das solteironas. Era necessário extinguir a possibilidade de se manter solteira 

e sem filhos, logo, diversos discursos que estereotiparam a imagem da solteirona 

passaram a circular, para que, assim, se acentuasse ainda mais a vontade das outras 

mulheres casarem e constituírem as suas famílias, longe da possibilidade de se tornar 

uma figura tão negativada.  

Todavia, a solteirona ainda teria a possibilidade de se redimir, justamente 

através do cuidado para com os filhos de terceiros, principalmente com os seus 

sobrinhos, seria uma forma de não destituirem totalmente com a natureza, ela estaria 

dessa forma, externando o seu instinto e o seu amor materno.  

Toda essa conjuntura e preocupação se dão pela importância maternal na 

sociedade, tanto para fortalecimento político, quanto econômico. A maternidade é 

parte essencial da grande engrenagem para o funcionamento do capital humano. Por 

isso, diversos discursos são destinados não somente às mulheres, mas a todos, para 

justificar a maternidade como inerente à “natureza feminina”, além dos ensinamentos 

corretos de como cuidar dessas crianças em forma de intensa vigilância, desde o 

berço. 

A maternidade, a partir dessa ótica, já ultrapassou o mero fator biológico, do 

amor materno, do instinto e também do ato de cuidar, se tornando a principal 

ferramenta de investimento em um futuro promissor, com a grande possibilidade de 

gerar sujeitos úteis, considerando as crianças em uma lógica que as consideram como 

um recurso humano em desenvolvimento, medindo o seu valor por meio da sua 

capacidade produtiva de responder as demandas sociais.  



169 
 

No entanto, o contexto estudado é demarcado por uma gradativa emancipação 

feminina, desvinculando-se da esfera privada e adentrando no mercado de trabalho e 

nos espaços públicos. A preocupação em vincular e estabelecer novamente as 

mulheres aos territórios domésticos, leva à criação e à intensificação dos discursos, 

que as revistas femininas, editadas por homens, ajudam a construir.  

A valorização da criança se torna uma temática bastante divulgada, 

reconhecendo-a como futura construtora do progresso. Gerando a consciência de que 

as crianças representariam muito mais do que simples indivíduos em criação: seriam 

eles o futuro da nação, atenção e trabalho materno dobrado! 

Entre os principais elementos que constituem o capital humano, são 

destacadas as atividades referentes e relacionadas à saúde, utilizadas como forma 

de estratégia para prolongar a capacidade produtiva e funcional dos corpos ao longo 

do tempo. Nesse sentido, a saúde, aqui integrada aos preceitos higienista, emergiram 

como pontos essenciais, capazes de assegurar a preservação física e o potencial de 

cada pessoa.  

Dentro dessa lógica, saúde e higiene tornam-se investimentos, guiados não 

somente para o bem-estar social, mas pelas demandas de uma perspectiva que 

considera os corpos como recursos preciosos a serem cultivados e explorados em 

benefício social e econômico. A partir disso, foram elaborados uma diversa produção 

de livros, manuais, cartilhas, seção nova na revista, anúncios e escolas dedicadas à 

formação feminina, voltados para os cuidados à infância.  

A espécie de uma ciência materna é gerada, mas o instinto materno presente 

da natureza, não seria suficiente? Parece-nos que não, agora é fundamental cientificar 

os conhecimentos, adentrando a puericultura e os ideais higienistas que estavam 

ganhando forma no cenário brasileiro, além de convencer essas mães da relevância 

e dos benefícios da amamentação, não só para a crianças, mas também para elas 

próprias, inclusive, em aspectos morais.  

Os discursos morais e religiosos, buscavam tornar a maternidade em uma porta 

de redenção para os pecados femininos. Desde o pecado original, atribuída a culpa a 

Eva, as mulheres naturalmente seriam seres duvidosos e pecaminosos, todavia, na 

maternidade, elas conseguiriam se desassociar desses estereótipos pejorativos e 

encontrariam a valorização, em contraposição à imagem de Eva, seguiriam o exemplo 

da mãe de Jesus, a Virgem Maria.  

 



170 
 

* * * 

 

A imprensa exerce um grande papel didático, em especial, por meio das 

revistas, que, por sua vez, assumem uma característica mais leve e visual, 

contribuindo para criar e sustentar valores, crenças e costumes, desempenhando um 

importante papel também no estabelecimento de papéis sociais, principalmente do no 

caso do feminino, pela necessidade de ser constantemente reafirmado para que não 

seja “abalada” a estrutura social.  

A Revista da Semana e a Fon-Fon foram revistas relevantes na constituição e 

na propagação de configurações que ajudaram a moldar essa concepção social. 

Ambas passaram a se dedicar ao público feminino, inserindo temáticas que eram 

consideradas do “universo das mulheres”, adentravam no espaço doméstico muitas 

vezes de forma leve e amigável, abrindo até mesmo a possibilidade de essas leitoras 

serem respondidas por colunistas das revistas, conseguindo assim um conselheiro ou 

uma amiga, que empregavam e reiteravam os ideais delas esperados. E difundindos, 

ainda mais por ser uma época em que buscava-se criar uma identidade, adentrando 

os aspectos do modernismo, do cientificismo e do higienismo.  

A Revista da Semana e a Fon-Fon atuaram na origem e na manutenção de 

discursos que promoviam um estereotipo feminino que fosse seguido pelas mulheres 

brasileiras e se interligasse aos objetivos estatais e econômicos, um modelo materno 

e de domesticidade, pois dele dependia o futuro da Nação, mas também “valorizado” 

e glorificado, para que, assim, se sentissem admiradas, almejando não estar distantes 

do modelo pregado. 

Dentro de uma extensa e complexa teia de discursos, a maternidade é 

constituída como um dispositivo importante no controle social e do feminino. Inserida 

em uma intricada rede de elementos diversos que procuram moldar e regular as 

experiências das mulheres como mães. Portanto, não se pode restringir a 

maternidade a uma condição inerente à “natureza da mulher”. Ela é atravessada e 

constituída por diversas dimensões, sejam elas sociais, políticas, econômicas ou 

culturais, que a (re)significam e a redefinem continuamente.  

A maternidade não é somente fruto do afeto, do amor ou do instinto; é território 

de fronteira e conflito de diversos discursos, guiados por interesses que buscam 

naturalizá-la e normalizá-la, devido à sua relevância para o funcionamento social.  É 

necessário que a maternidade seja considerada e analisada para além dos limites do 



171 
 

amor materno, do instinto, da natureza da ou dos aspectos puramente afetivos e 

sentimentais dos quais ela é instrumento. Foi isso que buscamos realizar neste 

estudo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 



172 
 

REFERÊNCIAS 

 
FONTES 
 
REVISTA DA SEMANA. Disponível em: 
http://memoria.bn.br/DocReader/docmulti.aspx?bib=025909&pesq= 
 
FON-FON. Disponível em: 
http://memoria.bn.br/DocReader/docreader.aspx?bib=259063&pesq=&pagfis=1 
 
 
REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS  
 
ALBUQUERQUE, Gabriela Cavalcanti de. Histeria feminina no Ocidente: Conceito e 
patologização do corpo da mulher. In: XX Encontro Nacional da Rede Feminista Norte 
e Nordeste de Estudos e Pesquisa sobre Mulher e Relações de Gênero (REDOR), 
2018, Salvador-Bahia. Anais XX Encontro Nacional da Rede Feminista Norte e 
Nordeste de Estudos e Pesquisa sobre Mulher e Relações de Gênero (REDOR), 
2018. v. 2018. 
 
ARAÚJO, Emanuel. A arte da sedução: Sexualidade feminina na Colônia. In: DEL 
PRIORE, Mary (org.); BASSANEZI, Carla (coord. de textos). História das Mulheres 
no Brasil. São Paulo: Contexto, 1997.  
 
ARIÈS, Philippe. História social da criança e da família. Tradução de Dora 
Flaksman. 2 ed. Rio de Janeiro: Guanabara, 1986.  
 
BADINTER, Elisabeth. Um Amor conquistado: o mito do amor materno. Rio de 
Janeiro: Nova Fronteira, 1985. 
 
BADINTER, Elisabeth. O conflito: a mulher e a mãe. Tradução de Véra Lucia dos 
Reis. Rio de Janeiro: Record, 2011. 
 
BARBOSA, Marialva. História cultural da imprensa: Brasil, 1800 - 1900. Rio de 
Janeiro: Mauad X, 2010. 
 
BARROS, José D' Assunção. História Cultural: um panorama teórico e historiográfico. 
Textos de História, Brasília, v. 11, n. 1/2, p. 145-171, 2003. 
 
BHATTACHARYA, Tithi. “O que é a teoria da reprodução social?” IN: Revista Outubro, 
n. 32, 2019. p. 99-113. 
 
BEAUVOIR, Simone de. O segundo sexo: fatos e mitos. 2ª ed. Tradução de Sérgio 
Milliet. São Paulo: Difusão Europeia do Livro, 1967. 499p. 
 
BRAGA, Maria da Graça Reis; AMAZONAS, Maria Cristina Lopes de Almeida. Família: 
Maternidade e Procriação Assistida. Psicologia em Estudo, Maringá, v. 10, n. 1, p. 
11-18, jan/abr. 2005.  
 
BORIS, Fausto. História do Brasil. São Paulo: Edusp, 1995. 

http://memoria.bn.br/DocReader/docmulti.aspx?bib=025909&pesq
http://memoria.bn.br/DocReader/docreader.aspx?bib=259063&pesq=&pagfis=1


173 
 

 
BORGES, Valdeci Rezende. História e Literatura: algumas considerações. Revista de 
Teoria da História, Góias, p. 94-109, jun. 2010. 
 
BUTLER, Judith. Os atos performativos e a constituição do gênero: um ensaio sobre 
fenomeno-logia e teoria feminista. Trad. Jamille Pinheiro Dias. Caderno de leituras, 
n. 78, Chão da Feira, 2018, p. 1-16. 
 
CABRAL, Benedita Edina da Silva Lima. Família e idosos no Nordeste Brasileiro. 
Caderno CRH, Salvador, p. 49-67, 1998. 
 
CARAPINHEIRO, Graça. “Do bio-poder ao poder médico”. Estudos do século XX, 
n.5, 2005. Pp. 383-398.  
 
CHASSOT, Attico. A ciência através dos tempos. São Paulo: Moderna, 1994. 
 
CHAUÍ, Marilena. In: CARDOSO, Sérgio et al. Os sentidos da paixão. São Paulo: 
Companhia das Letras, 1987, p. 38. 
 
CHAVES, Samara Soares de Oliveira. Idealização da maternidade e vivências 
subjetivas das mulheres: análise fílmica do filme “a filha perdida”. (Trabalho de 
Conclusão de Curso), Fortaleza-CE, 2022. 
 
COLLING, Ana Maria. Tempos diferentes, discursos iguais: a construção do corpo 
feminino na história. Dourados, MS: Ed. UFGD, 2014. 114 p. 
 
CORDEIRO, Mariana Sbaraini. Mãe – A invenção da História. In Seminário 
Internacional Fazendo Gênero, 10, 2013, Florianópolis. Anais eletrônicos [...]. 
Florianópolis, 2013. 
  
COSTA, Jurandir Freire. Ordem médica e norma familiar. Rio de Janeiro: Edições 
Graal, 1983. 
 
COVA, Anne. História da Maternidade: em que ponto estamos? Cadernos de 
História, Belo Horizonte, v.12, n.16, 1º sem., 2011. 
 
CURI, Luiz Felipe Bruzzi; SAES, Alexandre Macchione. Roberto Simonsen e a 
Modernização do Brasil na Primeira República. História Econômica & História de 
Empresas, [s. l], v. 17, n. 2, p. 313-352, 2014. 
 
DAMACENO, Nara Siqueira; MARCIANO, Rafaela Paula; MENEZES, Nayara Ruben 
Calaça Di. As Representações Sociais da Maternidade e o Mito do Amor Materno. 
Perspectivas em Psicologia, Uberlândia, v. 25, n. 1, p. 199-224, jan/jun. 2021.  
 
DANTAS, Carolina Vianna. Fon-Fon. In: ABREU, Alzira Alves de. (Org.). Dicionário 
Histórico-Biográfico da Primeira República (1889-1930). Rio de Janeiro: FGV, 
2010a. 
 



174 
 

DANTAS, Carolina Vianna. Revista da Semana. In: ABREU, Alzira Alves de. (Org.). 
Dicionário Histórico-Biográfico da Primeira República (1889-1930). Rio de 
Janeiro: FGV, 2010b. 
 
DELEUZE, Gilles. O que é um dispositivo? In G. Deleuze. Dois Regimes de Loucos 
(pp. 359-369). Rio de Janeiro: Ed. 34, 2016.  
 
DEL PRIORE, Mary. Ao sul do corpo: condição feminina, maternidades e 
mentalidades no Brasil Colônia. 2ªed. Rio de Janeiro: José Olympio, 2009.  
 
DEL PRIORE, Mary. Magia e Medicina na Colônia: O corpo feminino. In: DEL 
PRIORE, Mary (org.); BASSANEZI, Carla (coord. de textos). História das Mulheres 
no Brasil. São Paulo: Contexto, 1997.  
 
ESTEVES, Alexandra. Alguns olhares sobre a menstruação. Ágora – Estudos 
Clássicos em Debate, Aveiro, p. 247-266, 2021. 
 
FEDERICI, Silvia. Calibã e a bruxa: mulheres, corpo e acumulação primitiva. São 
Paulo: Elefante Editora, 2017. 
 
FLECK, Eliane Cristina Deckmann; DILLMANN, Mauro. “A Vossa graça nos nossos 
sentimentos”: a devoção à virgem como garantia da salvação das almas em um 
manual de devoção do século XVIII. Revista Brasileira de História, São Paulo, v. 32, 
n. 63, p. 83-118, 2012. 
 
FOUCAULT, Michel. A ordem do discurso. São Paulo: Ed. Loyola, 1996. 
 
FOUCAULT, Michel. Do Governo dos Vivos – Curso no Collège de France (1979-
1980). Tradução de Eduardo Brandão. São Paulo: Wmfmartinsfontes, 2014.  
 
FOUCAULT, Michel. História da sexualidade I: A vontade de saber. Rio de Janeiro, 
Edições Graal, 1988. 
 
FOUCAULT, Michel. Microfísica do poder. Rio de Janeiro: Edições Graal, 1979. 
 
FOUCAULT, Michel. Nascimento da Biopolítica – Curso dado no Collège de France 
(1978-1979). Tradução de Eduardo Brandão. São Paulo: Martins Fontes, 2008. 
 
FOUCAULT, Michel. Vigiar e Punir: nascimento da prisão. Tradução de Raquel 
Ramalhete. Petrópolis, Vozes, 1987. 288p.  
 
FREIRE, Maria Martha de Luna. Higienizando corpos e mentes: maternidade, ciência 
e cultura no Brasil nas primeiras décadas do século XX. In: 29a. Reunião Brasileira de 
Antropologia, 2014, Natal. Anais da 29a Reunião Brasileira de Antropologia, 2014. 
 
FREITAS, Patrícia de. A mulher é seu útero: a criação da moderna medicina feminina 
no brasil. Antíteses, Londrina, v. 01, n. 01, p. 174-187, 2008. 
 



175 
 

GÓIS JUNIOR, E. LOVISOLO, H. R. Descontinuidades e continuidades do movimento 
higienista no Brasil do século XX. Revista Brasileira de Ciências do Esporte. 
Curitiba, v.25, n.1, p.41- 54, set. 2003. 
 
GONÇALO, Olaisylenne dos Santos; SILVA, Alômia Abrantes. A Revista da Semana 
e o Construto de Mulheres saudáveis e Higiênicas: Leituras sobre o corpo feminino, 
sexualidade e consumo (1930-1940). In: Encontro Estadual de História – ANPUH – 
PB, XX, 2022, João Pessoa, CCHLA – UFPB. Anais eletrônicos do XX Encontro 
Estadual de História – ANPUH – PB: “Independência, revoluções e 
Modernismos”. João Pessoa, Editora do CCTA, 2022. 
 
HONOR, André Cabral. Burke e a Nova História Cultural. Pergaminho: Revista 
Eletrônica de História - UFPB, João Pessoa, p. 147-156, out. 2005. 
 
HUBERMAN, Leo. História da riqueza do homem. Rio de Janeiro: Zahar, 1981. 
 
LAQUEUR, Thomas. Inventando o sexo: corpo e gênero dos gregos a Freud. Rio de 
Janeiro: Relume Dumará, 2001. 
 
LE GOFF, Jacques. O Deus da Idade Média. Conversas com Jean-Luc Pouthier. 
Tradução de Marcos de Castro. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2007, 126 p 
 
LEONI, Antonieta Cardoso Guimarães; SILVA, Euléssia Costa; CASTILHO, Evanizis 
Dias Frizzera; RUI, Helania Mara Grippa. OS CAMINHOS DA CIÊNCIA NO SÉCULO 
XIX. In: SGARBI, Antonio Donizetti; OLIVEIRA, Eduardo Augusto Moscon; LEITE, 
Sidnei Quezada Meireles; SAD, Lígia Arantes (org.). História e Filosofia da Ciência: 
apontamentos para auxiliar na contextualização de conteúdos a serem trabalhados 
em sala de aula. Vitória: Edifes, 2018. p. 239-253. 
 
LIEBEL, Silvia. Demonização da mulher: a construção do discurso misógino no 
malleus maleficarum. 2004. 76 f. Monografia (Especialização) - Curso de História, 
Universidade Federal do Paraná, Curitiba, 2004. 
 
LIMA, Priscila Luciene Santos de. A Era Vargas e um Breve Ensaio Histórico de suas 
Fases. In: Congresso Luso-Brasileiro de Direito Empresarial e Cidadania, IV, Curitiba. 
Percurso – Anais do IV CONLUBRADEC. Anais eletrônicos [...]. Curitiba: 2019, p. 1-
18.  
 
LOURO, Guacira Lopes. Gênero e sexualidade: pedagogias contemporâneas. 
Proposições, Campinas, v. 19, n. 02 (56), 2008. 
 
LUCA, Tania Regina de. História dos, nos e por meio dos periódicos. In: PINSKY, 
Carla B. (Org.) Fontes históricas. 3ª ed. São Paulo: Contexto, 2008. Pp.111-153. 
 
LUGONES, Maria. Colonialidade e gênero. In: HOLLANDA, Heloisa Buarque de (org.). 
Pensamento feminista hoje: perspectivas decoloniais. Rio de Janeiro: Bazar do 
Tempo, 2020. p. 51-81. 
 
MACEDO, José Rivair. A mulher na Idade Média. 5. ed. São Paulo: Contexto, 2002. 
 



176 
 

MAIA, Cláudia de Jesus. A invenção da solteirona: Conjugalidade moderna e terror 
moral: Minas Gerais 1890-1948. Ilha de Santa Catarina: Editora Mulheres, 2011. 320p. 
 
MAIA, Cláudia de Jesus. Genealogia da Solteirona no Brasil. In: Simpósio Nacional 
de História – ANPUH, XXVI, 2001, São Paulo. Anais eletrônicos [...] São Paulo: 
Associação Nacional de História – ANPUH, 2011. 
Disponível em: https://anpuh.org.br/uploads/anais-simposios/pdf/2019-
01/1548855457_f9e0ad64f9b281f6510eeb517feb638c.pdf. Acesso em: 02 de 
novembro de 2023. 
 
MAIA, Janaína dos Santos. “Mulher à moda da casa”: O “modelo” de conduta 
feminina no brasil do ano de 1930 através da Revista Fon Fon. 2016. 110 f. 
Dissertação (Mestrado) - Curso de Pós-Graduação em História, Universidade Federal 
de Campina Grande, Campina Grande - PB, 2016. 
 
MARCELLO, Fabiana Deamorim. O conceito de dispositivo em Foucault: mídia e 
produção agonística de sujeitos-maternos. Educação&Realidade, [s. l], v. 29, n. 1, p. 
199-213, 2004. 
 
MARCÍLIO, Maria. Mortalidade e Morbidade da Cidade do Rio de Janeiro Imperial. R. 
História, n. 127-128, p. 53-68, jan-jul, São Paulo, 1993.  
 
MARTINS, Ana Luiza. Revistas em Revista: Imprensa e práticas culturais em tempos 
de República, São Paulo (1890-1922). São Paulo: Editora da Universidade de São 
Paulo: Fapesp: Imprensa Oficial do Estado, 2001. 
 
MARTINS, Ana Paula Vosne. A medicina da mulher: visões do corpo feminino na 
constituição da Ginecologia e a da Obstetrícia no século XIX. Tese (Doutorado 
em História) - Programa de Pós-Graduação em História, Universidade de Campinas, 
Campinas, 2004. 
 
MARTINS, Luiz Alberto Moreira; PEIXOTO JUNIOR, Carlos Augusto. Genealogia do 
Biopoder. Psicológia & Sociedade, [s.l.], 21 (2), p. 157-165, 2009.  
 
MENDES, Jéssica Salvino; SILVA, Alianna Batista da. Famílias do Brasil: breve 
análise histórica entre as normas e as rupturas. In: Congresso Nacional 
Representações de Gênero e de sexualidade, 2015, Campina Grande. XI Colóquio 
Nacional Representações de Gênero e Sexualidade. Campina Grande: Realize, 2015. 
 
MERLO, Patrícia M.S.. Notas de Pesquisa sobre o estudo da medicina em Portugal 
no século XVIII. In: ENCONTRO INTERNACIONAL DE HISTÓRIA UFES/PARIS-EST 
– SERES VIVOS: REPRESENTAÇÕES, NARRATIVAS E HISTÓRIAS, V., 2016, 
Espirito Santo. Anais do V Encontro Internacional UFES/Paria-Est [...]. Espirito 
Santo: Universidade Federal do Espirito Santo, 2016. 
 
MINAYO, Maria Cecília de Sousa. O desafio do conhecimento: pesquisa qualitativa 
em saúde. 10. ed. São Paulo: Editora Hucitec, 2007. 
 
MORAIS, Mirtes de. Maternidade – Uma análise sociocultural. Curitiba: Appris 
Editora, 2021. 



177 
 

 
MORESCHI, Patrícia; BERNARDINA, Danila. A influência Histórica e Cultural da 
Religião na Sociedade. Revista Foco, Curitiba – PR, v. 17, n. 5, p. 01-15, 2024.  
 
MOURA, Solange Maria Sobottka Rolim de; ARAUJO, Maria de Fátima. A 
Maternidade na História e a História dos Cuidados Maternos. Psicologia Ciência e 
Profissão, [s. l.], p. 44-55, 2004.  
 
NASCIMENTO, Antônia Camila de Oliveira. A influência da ideologia patriarcal na 
definição dos brinquedos infantis. EM PAUTA, Rio de Janeiro, n.37, v.14, p. 296-318, 
2016.  
 
OLIVEIRA, Susel.  Os investimentos em “capital humano”. In: Margareth Rago; Alfredo 
Veiga-Neto (Org.). Para uma vida não-fascista. Belo Horizonte: Autentica Editora, 
2009.  
 
OSTOS, Natascha Stefania Carvalho De. A questão feminina: a importância 
estratégica das mulheres para a regulação da população brasileira (1930-1945). 
Cadernos Pagu (39), julho-dezembro de 2012, p. 313-343.  
 
PAIVA, Wilson Alves de. Natureza e natureza: dois conceitos complementares em 
Rousseau. Controvérsia, [s. l], v. 3, n. 2, p. 60-65, 2007. 
 
PATRASSO, A. L. de A. O desempenho da Escola de Polícia do Rio de Janeiro e a 
formação de uma identidade institucional científica (1903-1918). In: JORNADA DE 
PÓS-GRADUAÇÃO EM HISTÓRIA DAS CIÊNCIAS E SAÚDE, 2, 2013, Rio de 
Janeiro. Anais eletrônicos [...] Rio de Janeiro: Fiocruz, 2013. 
 
PEDRO, Joana Maria. Traduzindo o debate: o uso da categoria de gênero na pesquisa 
histórica. História, São Paulo, v. 24, n. 1, p. 77-98, 2005. 
 
PEREIRA, Maria Apparecida Franco. João Luso, intelectual, jornalista, presença da 
cultura Luso brasileira, no século XX. In: Lená Medeiros de Menezes; Chiara Pagnotta. 
(Org.). Pontes entre a Europa e América Latina (XIX-XXI): história de migrações e 
mobilidades. 1ed.Rio de Janeiro: FAPERJ, v. , p. 283-298, 2018.  
 
PERROT, Michelle. As mulheres ou os silêncios da história. Tradução de Viviane 
Ribeiro. Bauru: EDUSC, 2005. 520p. 
 
PERROT, Michelle. Os silêncios do corpo da mulher. In: MATOS, Maria Izilda S. de; 
SOIHET, Rachel (org.). O corpo feminino em debate. São Paulo: Unesp, 2003. 
 
PISSINATI, L. L. . O corpo feminino no pensamento cristão medieval. In: VI Congresso 
Internacional UFES/Paris-Est, 2017, Vitória. Anais do VI Congresso Internacional 
UFES/Paris-Est. Vitória: Periódicos UFES, 2017. 
 
POSTER, Mark. Teoria Crítica da Família. Tradução de Álvaro Cabral. Rio de 
Janeiro: Zahar Editores, 1979. 
 
REVEL, Judith. Foucault: Conceitos essenciais. São Carlos: Claraluz, 2005. 



178 
 

 
RIBEIRO, Darcy. O povo brasileiro: formação e sentido. São Paulo: Companhia das 
Letras, 1995. 
 
RODRIGUES, José Carlos. Tabu do corpo. Rio de Janeiro: Achiamé, 1979. 
 
ROHDEN, Fabíola. Uma ciência da diferença: sexo, contracepção e natalidade na 
medicina da mulher. Tese (Doutorado em Antropologia) - Programa de PósGraduação 
em Antropologia Social, Universidade Federal do rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2000. 
 
ROSA, Carlos Augusto de Proença. História da ciência: o pensamento científico e a 
ciência no século xix. 2. ed. Brasília: Funag, 2012. 
 
ROUSSEAU, Jean-Jacques. Emílio ou da educação. 3. ed. São Paulo: Difel, 1979. 
 
SANTOS, Elis Denise Lélis dos; FERREIRA FILHO, Luciano Nery; LIMA, Tiago Jessé 
Souza de. A transmissão dos papéis de gênero na infância a partir das brincadeiras 
infantis na escola. In: Conedu – Congresso Nacional de Educação, VI, 2019. Anais 
eletrônicos [...], [s.l.], 2019.  
 
SANT’ANNA, Denise Bernuzzi de. História da beleza no Brasil / Denise Bernuzzi de 
Sant’Anna. – São Paulo: Contexto, 2014. (Versão em PDF). 
 
SILVA, Alômia Abrantes da. Paraíba, mulher-macho: tessituras de Gênero, 
(desa)fios da história. 2008. Tese (Doutorado em História) – Centro de Filosofia e 
Ciências Humanas, Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 2008. 
 
SILVA, Luciana Leite da; BOTELHO, Denilson. Entre “O pirata antigo e o jornalista 
moderno”: O cotidiano do fazer jornalístico na Primeira República. In: Simpósio 
Nacional de História Cultural, VI, 2012. Teresina. Anais do VI Simpósio Nacional de 
História Cultural Escritas da História: Ver - Sentir - Narrar [...]. Uberlândia: GT 
Nacional de História Cultural, 2012. 
 
SCHMITZ, Erik Dorff. UMA BREVE HISTÓRIA DA HISTERIA: da antiguidade até os 
tempos atuais. Revista Mosaico, [s. l], v. 14, p. 227-238, 2021. 
 
SCOTT, Joan. Gênero: uma categoria útil de análise histórica. Educação & 
Realidade, Porto Alegre, v. 20, n. 02, p. 71-99, 1995. 
 
SODRÉ, Nelson Werneck. A História da Imprensa no Brasil. Rio de Janeiro: Mauad, 
1999. 
 
SOUSA, Clotildes Farias de. Associativismo pedagógico: a luz das ligas contra o 
analfabetismo de Pernambuco e Sergipe (1916-1922). 2019. 219 f. Tese (Doutorado) 
- Curso de Pós-Graduação em Educação, Universidade Federal de Sergipe, São 
Cristóvão - SE, 2019. 
 
SOUZA, Evelly Rayanne Oliveira; NOGUEIRA, Maria Izabel dos Santos; MACHADO, 
Ana Karina da Cruz. ANÁLISE DA EFICÁCIA DO USO DE BONECAS 



179 
 

TERAPÊUTICAS COM PESSOAS IDOSAS. Perspectivas e Desafios do Cuidado 
em Saúde na Contemporaneidade, [S.L.], p. 591-610. Editora Realize, 2024. 
 
SOUZA, Laura de Mello e. O diabo e a Terra de Santa Cruz: feitiçaria e religiosidade 
popular no Brasil colonial. São Paulo: Companhia das Letras. 1986.  
 
SUAREZ, Fernanda Chiozzini Martins; SOUSA, Júnia Marise Matos. HOMEM RAZÃO 
E MULHER EMOÇÃO: uma análise da relação dicotômica entre homens e mulheres 
na visão dos assentados (as). Ambivalências, [s. l], v. 4, n. 7, p. 288-308, 2016. 
 
SWAIN, Tania Navarro. A invenção do corpo feminino ou "a hora e a vez do 
nomadismo identitário?". Textos de História, Brasília, v. 08, n. 1/2, p. 47-84, 2000. 
 
SWAIN, Tania Navarro. Diferença Sexual, uma questão de poder. In: I SINGELI- 
Simpósio de Gênero e Literatura da UFC, 2011, Fortaleza. Adquirir igualdade, 
valorizando a diferença. Fortaleza: UFC, 2011. v. 1. 
 
SWAIN, Tania Navarro. O dispositivo amoroso e tutti quanti: as artimanhas do 
patriarcado. Caderno Espaço Feminino, Uberlândia, v. 36, n. 2, p. 264-279, jul/dez. 
2023.  
 
TABOADA, Gisele; NERY, João Elias; MARINHO, Maria Gabriela. A Revista da 
Semana em perspectiva. Thesis revista eletrônica, São Paulo, v. 1, n.2, p. 18-31, 
2004. 
 
TARDIVO, André Eduardo; ZOLIN, Lúcia Osana. A (DES)CONSTRUÇÃO DA 
MATERNIDADE NO ROMANCE COM ARMAS SONOLENTAS, DE CAROLA 
SAAVEDRA. Revista Ártemis, [s. l], p. 113-131, 2021. 
 
VAZQUEZ, Georgiane Garabely Heil. Sobre os modos de produzir as mães: Notas 
sobre a normatização da maternidade. Revista Mosaico, [s.l.], v. 7, n. 1, p. 103-112, 
jan/jun. 2014.  
 
VEIGA, Ana Maria; PEDRO, Joana Maria. Gênero. In: COLLING, Ana Maria; 
TEDESCHI, Losandro Antônio (Org.). Dicionário crítico de gênero. 2. ed. Dourados: 
Ed. UFGD, 2019. 
 
VILLAC, Luana. A mulher e o enigma: Caminhos e descaminos da feminilidade. Rev. 
Latinoam. Psicopat. Fund., São Paulo, 17(4), 925-935, dez. 2014.  
 
ZANELLO, Valeska. Saúde mental, gênero e dispositivos: cultura e processos de 
subjetivação. Curitiba: Appris, 2018. 301p. 
 
ZANON, Maria Cecilia. A sociedade carioca da Belle Époque nas páginas do Fon-
Fon!. Patrimônio e Memória (UNESP), v. 4, p. 1-19, 2009. 
 




