
UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA - UFPB
CENTRO DE CIÊNCIAS JURÍDICAS - CCJ

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM CIÊNCIAS JURÍDICAS –PPGCJ
ÁREA DE CONCENTRAÇÃO EM DIREITOS HUMANOS

MARIA ISABEL QUEIROZ DOS SANTOS

A TRADIÇÃO ORAL DE TRANSMISSÃO DE SABERES NAS RELIGIÕES DE
MATRIZES AFRICANAS: UMA EPISTEMOLOGIA DE ENSINO

RECIFE
2023



MARIA ISABEL QUEIROZ DOS SANTOS

A TRADIÇÃO ORAL DE TRANSMISSÃO DE SABERES NAS RELIGIÕES DE
MATRIZES AFRICANAS: UMA EPISTEMOLOGIA DE ENSINO

Trabalho de dissertação apresentado ao
Programa de Pós-Graduação em Ciências
Jurídicas – PPGCJ – da Universidade
Federal da Paraíba – UFPB, na área de
concentração emDireitos Humanos - Linha 3.
Transjuridicidade, Epistemologia e
Abordagens Pluri / Inter / Transdisciplinares
dos Direitos Humanos.
Orientador: Prof. Dr. Luciano Mariz Maia

RECIFE
2023



S237t Santos, Maria Isabel Queiroz dos.
         A tradição oral de transmissão de saberes nas
      religiões de matrizes africanas : uma epistemologia de
      ensino / Maria Isabel Queiroz dos Santos. - João
      Pessoa, 2023.
         74 f.

         Orientação: Luciano Mariz Maia.
         Dissertação (Mestrado)  - UFPB/CCJ.

         1. Educação. 2. Oralidade. 3. Metodologia de ensino.
      4. Cultura afro-brasileira. 5. Religiões de matrizes
      africanas. I. Maia, Luciano Mariz. II. Título.

UFPB/BC                                           CDU 37(043)

Catalogação na publicação
Seção de Catalogação e Classificação

Elaborado por GRACILENE BARBOSA FIGUEIREDO - CRB-15/794



 

 

Ata da Banca Examinadora da Mestranda MARIA ISABEL QUEIROZ DOS SANTOS candidata ao 
grau de Mestre em Ciências Jurídicas. 

 

Às 15h30 do dia 27 de junho de 2023, por meio de ambiente virtual (https://meet.google.com/tpc-
ivfx-tab), reuniu-se a Comissão Examinadora formada pelos seguintes Professores Doutores: 
Luciano Mariz Maia (Orientador PPGCJ/UFPB), Maria Creusa de Araújo Borges (Avaliadora 
Interna PPGCJ/UFPB), Clarissa de Oliveira Gomes Marques da Cunha (Avaliadora Externa/UFPE) 
e Rogério Mendes Coelho (Avaliador Externo/UFRN), para avaliar a dissertação de Mestrado da 
aluna Maria Isabel Queiroz dos Santos, intitulada: “A TRADIÇÃO ORAL DE TRANSMISSÃO 
DE SABERES NAS RELIGIÕES DE MATRIZES AFRICANAS: UMA EPISTEMOLOGIA 
DE ENSINO”, candidata ao grau de Mestre em Ciências Jurídicas, área de concentração em 
Direitos Humanos. Compareceram à cerimônia, além da candidata, professores, alunos e 
convidados. Dando início à solenidade, o professor Luciano Mariz Maia (Orientador PPGCJ/UFPB) 
apresentou a Comissão Examinadora, passando a palavra à mestranda, que discorreu sobre o tema 
dentro do prazo regimental. A candidata foi a seguir arguida pelos examinadores na forma 
regimental. Ato contínuo, passou então a Comissão, em caráter secreto, à avaliação e ao julgamento 
do referido trabalho, concluindo por atribuir-lhe o conceito APROVADO, o qual foi proclamado 
pela Presidência da Comissão, achando-se a candidata legalmente habilitada a receber o grau de 
Mestre em Ciências Jurídicas, cabendo à Universidade Federal da Paraíba providenciar, como de 
direito, o diploma de Mestre a que a mesma faz jus. Nada mais havendo a declarar, a presidência 
deu por encerrada a sessão, da qual eu, Wlly Annie Feitosa Barbosa, Assistente em Administração 
do Programa de Pós-Graduação em Ciências Jurídicas, lavrei a presente ata, que assino juntamente 
com os demais membros da banca, para certificar a realização desta defesa, assim como também a 
participação dos membros acima descritos na comissão examinadora. João Pessoa, 27 de junho de 
2023.XXXXXXXXXXXXXXXXXX 

 

 

 

__________________________________ 
Clarissa de Oliveira Gomes Marques da Cunha 
 

 

 

__________________________________ 
Rogério Mendes Coelho 
 

 



MINISTÉRIO DA EDUCAÇÃO
UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA
SISTEMA INTEGRADO DE PATRIMÔNIO, ADMINISTRAÇÃO E CONTRATOS

FOLHA DE ASSINATURAS

Emitido em 27/06/2023

ATA Nº 01/2023 - PPGCJ (11.01.46.04) 
(Nº do Documento: 1) 

 NÃO PROTOCOLADO)(Nº do Protocolo:

(Assinado digitalmente em 25/08/2023 11:38 ) 
LUCIANO MARIZ MAIA 

PROFESSOR DO MAGISTERIO SUPERIOR

337224

(Assinado digitalmente em 26/08/2023 07:22 ) 
MARIA CREUSA DE ARAUJO BORGES 

PROFESSOR DO MAGISTERIO SUPERIOR

1331096

(Assinado digitalmente em 01/09/2023 13:27 ) 
WLLY ANNIE FEITOSA BARBOSA 

ASSISTENTE EM ADMINISTRACAO

2385717

Para verificar a autenticidade deste documento entre em  informando seu número: ,https://sipac.ufpb.br/documentos/ 1
ano: , documento (espécie): , data de emissão:  e o código de verificação: 2023 ATA 17/08/2023 126fe223a7

https://sipac.ufpb.br/public/jsp/autenticidade/form.jsf


UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA - UFPB
CENTRO DE CIÊNCIAS JURÍDICAS - CCJ

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM CIÊNCIAS JURÍDICAS –PPGCJ
ÁREA DE CONCENTRAÇÃO EM DIREITOS HUMANOS

DECLARAÇÃO DE COMPROMISSO AUTORAL DO TRABALHO FINAL DE
DISSERTAÇÃO DE MESTRADO

(Autodeclaração de autenticidade, originalidade, inexistência de plágio e não co-
responsabilização do orientador)

Nome do mestrando: MARIA ISABEL QUEIROZ DOS SANTOS
RG: 8.535.194 SDS – PE
CPF: 101.651.514-63
Código de Matrícula: 20211017943
Telefone: (87) 996537741
E-mail: miqds@academico.ufpb.br

ORIENTADOR: Prof. Dr. Luciano Mariz Maia

DATA DA SESSÃO DE DEFESA FINAL: 27/06/2023 – Vinte e sete de junho de dois mil e vinte e
três.

TÍTULO/SUBTÍTULO DA DISSERTAÇÃO: A TRADIÇÃO ORAL DE TRANSMISSÃO
DE SABERES NAS RELIGIÕES DE MATRIZES AFRICANAS: UMA EPISTEMOLOGIA
DE ENSINO

Declaro, para os devidos fins, que o presente trabalho de dissertação, em fase de defesa final,
apresentada ao PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM CIÊNCIAS JURÍDICAS, do CENTRO
DE CIÊNCIAS JURÍDICAS – UFPB é de minha autoria e que estou ciente: dos Artigos 184, 297 a
299 do Código Penal, Decreto-Lei nº 2.848 de 7 de dezembro de 1940; da Lei nº 9.610, de 19 de
fevereiro de 1998, sobre os Direitos Autorais, do Regulamento Disciplinar do Corpo Discente da
UFPB, da Resolução da Pós-graduação da UFPB; e que “plágio consiste na reprodução de obra alheia
e/ou submissão da mesma como trabalho próprio, bem como na inclusão, em trabalho próprio, de
ideias, textos, tabelas ou ilustrações (quadros, figuras, gráficos, fotografias, retratos, lâminas, desenhos,
organogramas, fluxogramas, plantas, mapas e outros) transcritos de obras de terceiros sem a devida e
correta citação da referência”.

Com isso, declaro por este meio acerca da autenticidade, originalidade, inexistência de
qualquer tipo de plágio, bem como e por fim, de isenção de responsabilidade e-/u corresponsabilidade
da minha orientadora e do meu coorientador em face de qualquer eventual existência das hipóteses
acima elencadas.

Recife – PE, 27 de junho de 2023.

______________________________________________
Maria Isabel Queiroz dos Santos

Assinatura da mestranda



MARIA ISABEL QUEIROZ DOS SANTOS

A TRADIÇÃO ORAL DE TRANSMISSÃO DE SABERES NAS RELIGIÕES DE
MATRIZES AFRICANAS: UMA EPISTEMOLOGIA DE ENSINO

Trabalho de dissertação apresentado ao
Programa de Pós-Graduação em Ciências
Jurídicas – PPGCJ – da Universidade
Federal da Paraíba – UFPB, na área de
concentração emDireitos Humanos - Linha 3.
Transjuridicidade, Epistemologia e
Abordagens Pluri / Inter / Transdisciplinares
dos Direitos Humanos.
Orientador: Prof. Dr. Luciano Mariz Maia

Data da Aprovação: ___/__/____

Banca Examinadora:

______________________________________________________
Prof. Dr. Luciano Mariz Maia (Orientador)

Universidade Federal da Paraíba

_____________________________________________________
Profª. Drª. Maria Creusa de Araújo Borges

Universidade Federal da Paraíba

_____________________________________________________
Profª. Drª. Clarissa de Oliveira Gomes Marques da Cunha

Universidade de Pernambuco

____________________________________________________
Prof. Dr. Rogério Mendes Coelho

Universidade Federal do Rio Grande do Norte



À minha família, em primeiro lugar e por todas as razões.



AGRADECIMENTOS

A construção deste trabalho só foi possível diante da ajuda de pessoas excepcionais

que cruzaram o meu caminho em um longo e árduo percurso acadêmico, assim como, diante

da dedicação e paixão pela pesquisa.

Ainda que não trace os caminhos do cristianismo, por ter sido criada em uma família

cristã, não consegui (sequer tentei) e nem quis desvincular-me da crença de um Deus

misericordioso e justo, superior a todas as coisas. Portanto, a Ele agradeço e peço consolo

nesta caminhada que ainda não chegou ao fim.

Aos meus orixás, agradeço pela oportunidade de evoluir, pela proteção, orientação e

conforto. Essa jornada tornou-se mais leve com a força das águas. Gratidão!

Agradeço aos meus pais, Maria Rosinete e Denilson Alves e aos meus irmãos, Maria

Júlia e Gustavo Henrique, por todo o apoio, confiança, investimento, companheirismo e amor.

Sem vocês essa jornada seria impossível.

À Maria José (in memorian) e Isabel Gomes (in memorian). Carrego seus nomes e

ensinamentos com saudade e gratidão.

À Maria Luísa Guier de Melo e Pedro Guilherme Siqueira de Sousa Pires, por serem

os melhores amigos que alguém poderia ter e por sempre acreditarem em mim.

Ao meu orientador, Dr. Luciano Mariz Maia, por compartilhar seu tempo e possibilitar

belas manhãs de questionamentos e aprendizados. Agradeço pelo seu apoio e por toda a sua

atuação na luta antirracista.

À Clarissa Marques, obrigada por me acompanhar ao longo destes últimos 8 anos,

orientando, aconselhando e muitas vezes protegendo. A caminhada ficou mais leve graças a

você, que é inspiração.

Agradeço imensamente aos professores que aceitaram o convite de participarem da

banca de defesa de qualificação desta pesquisa e também de defesa final. É uma honra ouvir e

receber orientações de pessoas cujos pés já pisaram onde pretendo chegar.

Aos colegas do Programa de Pós Graduação em Ciências Jurídicas da Uiversidade

Federal da Paraíba. À CAPES, pelo financiamento da pesquisa.



RESUMO

SANTOS, Maria Isabel Queiroz dos. A tradição oral de transmissão de saberes nas
religiões de matrizes africanas: uma epistemologia de ensino. 2023. 75 f. Dissertação
(Mestrado em Direito) – Programa de Pós Graduação em Ciências Jurídicas, Universidade
Federal da Paraíba, João Pessoa, 2023.

A presente pesquisa analisa a transmissão de saberes de forma oral, presente nas religiões
afro-brasileiras, enquanto espistemologia de ensino. A tradição da transmissão de saberes a
partir da oralidade é uma marca indissociável da cultura africana. Apesar da extensão do
continente e das diversas nações, pode-se pensar a oralidade como um elo de ligação entre
diferentes povos e culturas africanas. Esta tradição utiliza de inúmeras formas de expressão
para transmitir saberes passados de geração em geração, criando uma ligação marcante com a
ancestralidade em razão dos ensinamentos dos anciãos. Ao chegarem no Brasil durante o
Tráfico Atlântico, os povos africanos sofreram com a exploração e proibição da cultura,
inclusive das crenças e costumes religiosos, sendo obrigados à conversão ao catolicismo.
Desde então, várias problemáticas atingem a cultura afro-brasileira, sendo necessário pensar
uma educação voltada para as relações étnico-raciais. Portanto, o objetivo geral desta pesquisa
é analisar em que medida, a transmissão de saberes de forma oral, presente nas religiões afro-
brasileiras, pode ser considerada uma epistemologia de ensino influente para a educação
étnico-racial. Em termos de objetivos específicos tem-se: compreender o papel da oralidade
nas culturas africanas e afro-brasileira; conhecer a chegada e o percurso das religiões de
matrizes africanas no Brasil; e analisar o direito à educação afrodescendente a partir da
normativa brasileira. Quanto aos aspectos metodológicos, trata-se de pesquisa bibliográfica e
exploratória com uso do método dialético de pesquisa. Além disso, tem caráter qualitativo e
como técnica de análise de dados tem-se a análise de conteúdo. Foi possível concluir que a
oralidade presente nas religiões afro-brasileiras como meio de transmissão de ensinamentos e
saberes deve ser considerada uma epistemologia de ensino ainda não curricularizada.
Entendeu-se que a partir desta proposta é possível pensar a valorização e incorporação de
culturas outras que fortalecam a ancestralidade e a identidade do povo negro brasileiro,
principalmente na educação formal, responsável pelos primeiros ensinos.

Palavras-chave: Oralidade; Cultura Afro-brasileira; Religiões de matrizes africanas; educação;
metodologia de ensino.



RESUMEN

SANTOS, Maria Isabel Queiroz dos. La tradición oral de transmisión de saberes en las
religiones de matrices africanas: una epistemología de enseñanza. 2023. 75 f. Disertación
(Maestría en Derecho) – Programa de Posgrado en Ciencias Jurídicas, Universidad Federal de
Paraíba, João Pessoa, 2023.

La presente investigación analiza la transmisión de saberes de forma oral, presente en las
religiones afrobrasileñas, como una epistemología de enseñanza. La tradición de la
transmisión de saberes a partir de la oralidad constituye una marca indisociable de la cultura
africana. A pesar de la extensión del continente y de las diversas naciones, puede pensarse la
oralidad como un vínculo de unión entre diferentes pueblos y culturas africanas. Esta
tradición utiliza múltiples formas de expresión para transmitir saberes de generación en
generación, creando un fuerte lazo con la ancestralidad a partir de las enseñanzas de los
ancianos. Al llegar a Brasil durante la Trata Atlántica, los pueblos africanos sufrieron
explotación y prohibición de su cultura, incluidas sus creencias y costumbres religiosas,
siendo obligados a la conversión al catolicismo. Desde entonces, diversas problemáticas
afectan a la cultura afrobrasileña, lo que exige pensar en una educación orientada hacia las
relaciones étnico-raciales. Por lo tanto, el objetivo general de esta investigación es analizar en
qué medida la transmisión de saberes de forma oral, presente en las religiones afrobrasileñas,
puede ser considerada una epistemología de enseñanza influyente para la educación étnico-
racial. En cuanto a los objetivos específicos, se pretende: comprender el papel de la oralidad
en las culturas africanas y afrobrasileñas; conocer la llegada y el recorrido de las religiones de
matrices africanas en Brasil; y analizar el derecho a la educación afrodescendiente a partir de
la normativa brasileña. En términos metodológicos, se trata de una investigación bibliográfica
y exploratoria, con el uso del método dialéctico de investigación. Además, tiene carácter
cualitativo y como técnica de análisis de datos se emplea el análisis de contenido. Se pudo
concluir que la oralidad presente en las religiones afrobrasileñas como medio de transmisión
de enseñanzas y saberes debe ser considerada una epistemología de enseñanza aún no
incorporada en los currículos. Se entendió que, a partir de esta propuesta, es posible pensar en
la valorización e incorporación de otras culturas que fortalezcan la ancestralidad y la identidad
del pueblo negro brasileño, principalmente en la educación formal, responsable de los
primeros aprendizajes.

Palabras clave: Oralidad; Cultura afrobrasileña; Religiones de matrices africanas; Educación;
Metodología de enseñanza.



SUMÁRIO

1 CONSIDERAÇÕES INICIAIS...........................................................................................10

2 METODOLOGIA................................................................................................................ 16

3 “EM ÁFRICA, CADA ANCIÃO QUE MORRE, É UMA BIBLIOTECA QUE SE

QUEIMA”1: a presença da oralidade nas culturas africanas e afro-brasileiras...............18

3.1 A oralidade em África.......................................................................................................18

3.2 Cultura afro-brasileira: o elo entre África e Brasil a partir da diáspora africana.....24

3.3 O direito à cultura africana e afro-brasileira na Constituição Federal de 1988......... 29

4 RELIGIÕES DE MATRIZES AFRICANAS NO BRASIL: Vozes da memória e da

resistência.................................................................................................................................35

4.1 Colonialismo e escravização: sincretismo religioso e sobrevivência.............................35

4.1.1 A importância dos terreiros para a compreensão da

oralidade....................................................................................................................................39

4.2 Um país laico: análise sobre o direito à religião na Constituição Federal de 1988..... 41

4.3 Intolerância contra as religiões de matrizes africanas.................................................. 44

4.3.1 Preservação da cultura afro-brasileira: breve análise do Recurso Extraordinário 494601

do STF.......................................................................................................................................47

4.4 As várias faces do racismo: Institucional, estrutural e epistêmico...............................50

5 DIREITO, EDUCAÇÃO E RELIGIÃO NO BRASIL: ASPECTOS DAS RELAÇÕES

ÉTNICO-RACIAIS.................................................................................................................54

5.1 O direito à educação no Brasil......................................................................................... 54

5.2 A presença da população negra no ambiente escolar.................................................... 59

5.3 História e Cultura Africana e Afro-brasileira: 20 anos da lei 10.639/03..................... 64

6 CONSIDERAÇÕES FINAIS.............................................................................................. 68

7 REFERÊNCIAS................................................................................................................... 72

1 BÂ, Amadou Hampâté. Confrontações culturais: entrevista concedida a Philippe Decraene. THOT: Revue
bimestrielle de la Bibliothèque Nationale de France, nº 80, Apr 2004, p. 09.



12

1 CONSIDERAÇÕES INICIAIS

Este trabalho se propõe a analisar a oralidade presente na cultura afro-brasileira, mais

precisamente nas religiões afro-brasileiras, enquanto uma epistemologia capaz de atender

demandas da educação étnico-racial no sistema de ensino. Estudiosos das questões referentes

à colonialidade2 e negritude, das diversas áreas como saúde, sociologia, política, religião e

história, buscam compreender os impactos da fé do povo africano nos desdobramentos da

sociedade. No entanto, apenas há algumas décadas, essas temáticas e reflexões deixaram de

ficar concentradas nos círculos acadêmicos-cientificistas e de militância, para que esses

discursos se popularizarem e ganhassem força, inclusive na interdisciplinariedade.

Ainda assim, apesar dos debates trazidos em torno da cultura africana e afro-brasileira,

há uma resistência na sociedade voltada às questões que envolvem essa cultura, refletidas no

racismo e suas várias facetas (institucional, estrutural, etc.). Também enxergamos essa

resistência quando percebemos a dificuldade de aceitação de diversas políticas públicas

voltadas a educação da população negra, como no caso da Lei de Cotas Raciais, que repercute

até os dias de hoje no cenário nacional.

O fato é, que acreditamos que essa resistência pode (e deve!) ser enfrentada através da

educação. Um olhar plural sobre a construção histórica e social do país permite um

conhecimento sobre a desigudalde racial, refletida nas mais diversas áreas da sociedade, como

educação, economia, religião e tantas outras. Por este motivo, é capaz de compartilhar

vivências e saberes com diferentes culturas, sem que haja desprezo a nenhuma delas.

Observando esta construção histórica, é relevante que tracemos seus principais

aspectos durante o trabalho, pois os problemas sociais cuja pesquisa se preocupa, não se

podem mascarar negando a existência de um tratamento desigual voltado a população negra

brasileira, seus costumes e cultura, desde a época da colonização e tráfico Atlântico.

Sendo assim, pensar sobre a cultura afro-brasileira requer uma retomada da história da

construção do país a partir de diferentes povos. Não se pode esquecer que o período de

colonização foi responsável por trazer para o Brasil milhares de pessoas escravizadas do

continente africano. Com elas, suas culturas, crenças, formas de governo e de vida foram

arrancadas da sua terra natal e ressignificadas no território brasileiro.

Não se pode esquecer também que a história destas culturas não começa no Brasil. As

investidas europeias em territórios africanos também foram responsáveis por oprimir e

2 QUIJANO, Aníbal. Colonialidad y modernidad/racionalidad. Perú indígena, v. 13, n. 29, p. 11-20, 1992.



13

violentar comunidades durante o processo de colonização. Neste período, suas culturas foram

fortemente impactadas e o surgimento de teorias baseadas em idéias eurocêntricas foram

responsáveis por marginalizar e oprimir qualquer cultura e costume que divergissem do modo

europeu de existir.

A chegada desses povos no Brasil foi marcada por processos de violência já iniciados

em seus territórios de origem. Por este motivo, não podemos demarcar o nascimento da

cultura afro-brasileira com o tráfico Atlântico, pois, esta cultura já é reflexo de mais lutas por

sobrevivência e resistência já distantes dos seus territórios. E embora os europeus tenham

trazido para o país povos de um mesmo continente, devido a extensão geográfica e formação

histórico-social, cada nação compartilhava de sua própria forma de vida, com costumes e

culturas únicas.

Apesar de serem de diferentes nações, um elo entre várias dessas culturas pôde ser

notado: a oralidade. A oralidade como forma de expressão é uma das tradições culturais mais

antigas em muitas partes do mundo. Sabe-se que diversos povos viveram um período de forte

oralidade e agrafia antes da introdução da palavra escrita, e foi suficiente para cumprir com a

tarefa de transmissão de conhecimentos e informações nas comunidades. Enquanto alguns

desses povos utilizaram a oralidade como principal meio de transmissão de saberes apenas

antes da escrita, diversas culturas africanas permaneceram tendo como principal costume, pois

a tradição tem uma forte relação com a ancestralidade e com o sagrado.

Este meio de expressão de saberes é o conjunto de diversas formas de comunicação,

que incluem também histórias, lendas e provérbios transmitidos de geração em geração

através da palavra falada3. Esta tradição de transmissão de saberes não pode ser visualizada

apenas com o conceito de oralidade que costumamos abordar (fala e voz), pois envolve

música, ritmo, cadência, movimento corporal e diversas outras formas de expressão de uma

cultura que pouco conhecemos.

Ao pensar a oralidade apenas enquanto fala, nos colocamos em um local que reproduz

os ideais eurocêntricos, afastamos a ideia da existência de culturas diversas e acreditamos que

toda cultura e forma de vida pode ser compreendida a partir das nossas vivências pessoais, em

um país culturalmente traçado sobre os moldes europeus da colonização. Então, é importante

reiterar que somente a partir desta pesquisa não é possível atingirmos uma verdade absoluta

sobre o que é a oralidade em África, mas pretendemos nos aproximar da sua ideia e da

importância para a cultura da população.

3 SISTO, Celso. O conto popular africano: a oralidade que atravessa o tempo, atravessa o mundo, atravessa o
homem. Tabuleiro de Letras, v. 3, n. 1, p. 29-46, jan./jun. 2010, p.39.



14

Pode-se observar que em comunidades que dependem principalmente da comunicação

oral, a fala e expressões torna-se não apenas um meio de comunicação diário, mas de

preservação da sabedoria e dos ensinamentos ancestrais. Por isso, a oralidade é valorizada e

respeitada através de discursos que são passados de geração em geração, trazendo para a

palavra “tradição” o significado de um testemunho que é transmitido verbalmente4.

E é por este motivo que esta tradição de transmissão de saberes de forma oral pode ser

considerada um elo com a ancestralidade do povo negro brasileiro, tendo em vista que muitos

elementos das culturas presentes em África, foram trazidos para o Brasil através de povos

escravizados, e foram incorporados através da junção de diferentes costumes dentro do país5.

A ancestralidade significa também costumes, crenças e saberes ligados ao sagrado,

que deram força para a resistência e sobrevivência de diferentes nações escravizadas no Brasil.

Juntamente com a escravização destes povos, a chegada de várias crenças demonstrava a

riqueza cultural e a dimensão da oralidade para sua cultura. No entanto, estas crenças sofriam

repressões pelos colonizadores, que a partir da Companhia de Jesus, pregavam os dogmas da

Igreja Católica e impediam qualquer outra forma de manifestação religiosa6.

A maioria das pessoas escravizadas eram batizadas na Igreja Católica antes mesmo de

chegarem ao Brasil, nos portos de onde partiam. Além disso, eram marcados à brasa ou

recebiam uma argola de ferro no pescoço para identificação da nova religião cristã. Com o

arrocho no tráfico de pessoas e o encarecimento da mão de obra, acreditando que os

manteriam vivos por mais tempo, os senhores permitiam ocalsionalmente, que realizassem

festas e batuques, celebrando as crenças de origem. Esta era a ideia de permitir a prática dos

rituais desde que assumissem a superioridade da religião cristã7.

Este modo de preservação da cultura permitiu o surgimento do sincretismo religioso,

um projeto estratégico de sobrevivência dos povos africanos e seus descendentes. Assim,

adaptaram-se à religião católica dominante para que pudessem continuar suas celebrações e

práticas culturais. Incorporando elementos de suas crenças com as divindades da religião

católica, resistiram para manter sua cultura e tradições, mesmo cultuando deuses e outras

divindades africanas dentro dos rituais católicos8.

4 VANSINA, Jan. A tradição oral e sua metodologia. Tradução de Juvenal Neto. São Paulo: Editora Paz e
Terra, 2010.
5 DE OLIVEIRA, Julvan Moreira; DE LIMA FARIAS, Kelly. “Só quem sabe onde é Luanda saberá lhe dar
valor”: a tradição oral como herança ancestral. Voluntas: Revista Internacional de Filosofia, v. 10, n. 1, p. 43-
64, jan./jun. 2019.
6 FERNANDES, Nathalia Vince Esgalha. A raiz do pensamento colonial na intolerância religiosa contra
religiões de matriz africana. Revista Calundu, v. 1, n. 1, p.117-136, 2017.
7 Ibid.
8 LIMA, Antonio Ailton de Sousa; NEGREIROS, Daniele Jesus; MOURA Jr, James Ferreira. A umbanda



15

Surgiu, a partir de então, uma luta por espaço na sociedade brasileira, tanto em relação

a própria população, quanto em relação a sua cultura, costumes e crenças. A prova de que o

tratamento desigual não era dado em razão da posição de escravo é que mesmo após a

abolição, a população negra foi descartada como meros objetos no meio social, sem qualquer

condição de sobrevivência, oportunidades de ensino ou empregos.

Essa situção se perpetuou até a iniciativa de movimentos sociais que buscavam

melhorias na qualidade de vida, oportunidade de ingresso nas instituições de ensino e

oportunidades de emprego. Esses movimentos começaram a pressionar o Estado quanto à

resolução das suas demandas, o que possibilitou o início da luta por direitos e uma gradativa

conquista de espaços.

Respondendo a estas demandas, as várias Constituições Federais promulgadas através

dos anos foram caminhando no sentido da igualdade e apesar de décadas de lutas,

consideramos que apenas em 1988 um texto constitucional expressou, de fato, o direito a

igualdade, ao culto, à cultura e a educação da população negra brasileira. De forma explícita,

os cultos e liturgias poderiam ser expressados livremente pelos povos de terreiro, embora a

legislação por si só não tenha o poder de conscientizar a população sobre esta igualdade.

Assim, como marco indissociável da história, a religiosidade é parte marcante da

cultura negra brasileira e apesar de ser pauta de diversos debates travados sobre racismo

religioso continuam a sofrer ataques e recebem tratamento desigual no meio social brasileiro9.

No caso da religiões de matrizes africanas e práticas culturais afro-brasileiras, o preconceito e

a discriminação se caracterizam pelos julgamentos e estigmatização de grupos que aderem às

religiões de matrizes africanas, enquanto exaltam e conferem prestígio à outras10.

A partir desta contextualização podemos considerar que inúmeras práticas culturais

brasileiras tem raízes nos costumes africanos e é imprescindível que o ambiente escolar

propicie este contato entre os alunos, contemplando fatos históricos e culturais que envolvem

o povo negro, pois apesar de a Instituição escolar não ser o único espaço existente para a

transmissão de conhecimentos sobre estas culturas, pode-se afimar que é um espaço

privilegiado para a superação de metodologias que excluem e oprimem culturas diferentes

daquelas eurocêntricas11.

enquanto resistência e prática decolonial no Brasil. In: Decolonialidade a partir do Brasil. 1 ed. p.31-49. Belo
Horizonte: Editora Dialética, 2020.
9 OLIVEIRA, Ariadne Moreira Basílio de. Religiões afro-brasileiras e o racismo: contribuição para a
categorização do racismo religioso. 2017. 102 f. Dissertação (Mestrado em Direitos Humanos e Cidadania)—
Universidade de Brasília, Brasília/DF, 2017.
10 NOGUEIRA, Sidnei. Intolerância religiosa. São Paulo: Pólen Produção Editorial, 2020.
11 DE OLIVEIRA, Julvan Moreira; DE LIMA FARIAS, Kelly. “Só quem sabe onde é Luanda saberá lhe dar



16

Esta relação entre oralidade, religiões afro-brasileiras e educação será melhor

compreendida no decorrer do trabalho. No entanto, é importante adiantarmos, que a hipótese

inicial da pesquisa parte do pressuposto de que a oralidade como marca da cultura africana,

dentro das religiões afro-brasileiras, é capaz de transmitir saberes influentes na formação da

identidade do povo negro brasileiro, na figura do aluno.

Para tanto, não afirmamos que a educação formal deva inserir os alunos dentro dessas

religiões e em seus locais de cultos, mas retomar epistemologias que possibilitem uma

educação étnico-racial e antirracista. Diante destas problemáticas, o presente trabalho tem o

seguinte problema de pesquisa: em que medida, a transmissão de saberes de forma oral,

presente nas religiões afro-brasileiras, pode ser considerada uma epistemologia de ensino

influente para a educação étnico-racial?

Portanto, o objetivo geral desta pesquisa é analisar em que medida, a transmissão de

saberes de forma oral, presente nas religiões afro-brasileiras, pode ser considerada uma

epistemologia de ensino influente para a educação étnico-racial. Em termos de objetivos

específicos tem-se: compreender o papel da oralidade nas culturas africanas e afro-brasileira;

conhecer a chegada e o percurso das religiões de matrizes africanas no Brasil; e analisar o

direito à educação afrodescendente a partir da normativa brasileira.

Apesar de ser reconhecida sua existência, os estudos sobre a diáspora africana e suas

consequências não foram suficientemente explorados nas pesquisas jurídicas no Brasil. É

surpreendente que as particularidades da cultura afrodescendente não tenham recebido mais

investimentos na educação brasileira, o que justifica o ponto de partida científico do presente

trabalho. A falta de visibilidade e de conhecimento sobre a contribuição africana,

especialmente no contexto escolar, tem como consequência a dificuldade em compreender de

maneira integral e responsável a complexidade do espaço multicultural latino-americano do

qual o Brasil faz parte.

Do ponto de vista social, compreender a necessidade de uma educação voltada para as

relações étnico-raciais possibilita a diminuição de esteriótipos e preconceitos perpetuados em

torno da história da população negra no Brasil. Tendo, no ambiente escolar, o contato com a

construção histórico-social do país, todos os alunos, sendo negras/negros ou não, terão acesso

a uma rica dimensão de saberes trazidos pelos povos africanos.

A respeito da construção do trabalho, partimos sempre da explanação de um contexto

social amplo, para um específico. Sendo assim, no primeiro capítulo pretendemos analisar a

valor”: a tradição oral como herança ancestral. Voluntas: Revista Internacional de Filosofia, v. 10, n. 1, p. 43-
64, jan./jun. 2019.



17

presença da oralidade na cultura africana e como o colonialismo agiu enquanto opressor desta

e outras formas de identidade cultural no continente africano e no Brasil.

Por este motivo, dedicaremos parte deste capítulo a análise do elo entre a cultura

africana e afro-brasileira, levando em conta os movimentos de resistência da população negra

no Brasil. Além disto, reconhecendo a opressão vivida pela cultura afro-brasileira no país,

ainda no primeiro capítulo, realizaremos uma curta análise sobre o direito à cultura no Brasil a

partir da Constituição Federal de 1988. O objetivo do primeiro capítulo será traçar um

raciocínio lógico que permita compreender como a cultura existia em África, como chegou ao

Brasil e como permanece nos dias atuais.

No segundo capítulo, abordaremos as religiões de matrizes africanas no Brasil. Neste

sentido, utilizaremos a relação entre o colonialismo e a escravização para a formação do

sincrestismo religioso no país. Compreendendo que o sincretismo deu origem à novas crenças

e ressignificou muitas outras, abordaremos também o direito à religião a partir da

Constituição Federal de 1988.

Além disso, neste tópico abordaremos a intolerância religiosa com as religiões de

matrizes africanas e as várias formas de ataques sofridos por elas. Para tanto, utilizaremos o

Recurso Extraordinário 49601 do STF para exemplificar uma das formas de tentativa de

opressão aos costumes dessas religiões, refletido pela cultura eurocêntrica presente no país.

Posteriormente, complementando a análise deste Recurso, faremos uma breve explanação

sobre os conceitos de racismo institucional, estrutural e epistêmico.

No terceiro capítulo, alcançaremos a seara educacional e faremos uma relação entre o

direito, a educação e a religião no Brasil a partir dos seus aspectos étnico-raciais. Para

alcançarmos o objetivo proposto por este capítulo será necessário abordar temas como direito

a educação, população negra no ambiente escolar, e legislações sobre a história e cultura

africana e afro-brasileira, com foco na Lei 10.639/03.

Por fim, unindo os saberes adquiridos no decorrer destes capítulos, será possível

concluir o objetivo geral desta pesquisa analisando o papel da oralidade na transmissão de

saberes da cultura afro-brasileira enquanto metodologia de ensino.



18

2 METODOLOGIA

Levando em consideração o problema de pesquisa proposto - em que medida, a

transmissão de saberes de forma oral, presente nas religiões afro-brasileiras, pode ser

considerada uma epistemologia de ensino influente para a educação étnico-racial? – deve-se

compreender que a construção do trabalho exige o debate sobre temas diversos e não se limita

a uma única problemática.

A estrutura de construção dos capítulos será realizada partindo sempre de um contexto

geral de pesquisa para um mais específico. O objetivo com esta divisão é tecer sempre a

introdução dos temas que exigem uma maior compreensão da história antes de analisá-los por

completo, possibilitando uma melhor compreensão do raciocínio pretendido.

Quanto ao trajeto metodológico, será utilizado o método dialético de pesquisa. Por

permitir uma compreensão sobre as transformações que ocorrem no meio social, nos sistemas

políticos, econômicos e culturais, este método aproxima o pesquisador da realidade por meio

das análises dos conflitos presentes nela12.

Ao utilizar o método dialético de pesquisa, pretendemos analisar os processos

históricos, sociais e culturais, bem como as relações entre as culturas e suas interações com o

mundo, enfatizando a importância da análise crítica e da reflexão constante para a construção

de novas epistemologias.

Para tanto, parte-se do pressuposto que a oralidade enquanto forma de transmissão de

saberes pode ser considerada uma epistemologia contra hegemônica passível de ser utilizada

como metodologia de ensino no meio escolar no que diz respeito à educação étnico-racial.

A pesquisa tem caráter qualitativo. Por isso, a partir da exploração de percepções a

cerca do tratamento dado a cultura negra no Brasil será possível compreender a necessidade

de novas epistemologias de ensino. Além disto, a técnica de análise de dados será a de análise

de conteúdo, pois permite identificar através de documentos e artigos os parâmetros que serão

utilizados para compreender a aplicação da oralidade enquanto metodologia de ensino13.

A pesquisa será do tipo bibliográfica e exploratória14. Serão utilizados livros e

capítulos de livros, assim como artigos, dissertações e teses. Os artigos, capítulos,

dissertações e teses serão selecionadas de acordo com a temática nas seguintes plataformas:

12 WACHOWICZ, Lílian Anna. A dialética na pesquisa em educação. Revista Diálogo Educacional, v. 2, n. 3,
p. 1-11, 2001.
13 CRESWELL, John; CRESWELL, David. Projeto de pesquisa: Métodos qualitativo, quantitativo e misto.
Porto Alegre: Penso Editora, 2021.
14 GIL, Antonio Carlos.Método e técnicas de pesquisa social. 6. ed. São Paulo: Atlas, 2008.



19

Portal de Periódicos da Capes, Scielo, Portal do Instituto Brasileiro de Informação em Ciência

e Tecnologia, e Repositórios Institucionais de Universidades.

Pode parecer irônico que um trabalho que tem como objetivo demonstrar a

importância da oralidade seja baseado em pesquisas bibliográficas. No entanto, não partimos

do pressuposto que a escrita é dispensável para a sociedade, ao contrário, consideramos a

escrita indispensável para a preservação da memória ancestral e dos conhecimentos

transmitidos. No entanto, questionamos a ideia de que a escrita é fonte de informação superior

à oralidade. E por este motivo debatemos.



20

3 “EM ÁFRICA, CADA ANCIÃO QUE MORRE, É UMA BIBLIOTECA QUE SE

QUEIMA”15: a presença da oralidade nas culturas africanas e afro-brasileiras

A oralidade é uma marca indissociável da cultura de várias nações africanas. A fala, a

verdade, a entonação, representação e tantas formas de expressão são utilizadas para contar

histórias, transmitir saberes, vivências e costumes entre gerações. Ou seja, é ferramenta e

método de disseminação de conhecimentos.

Por desempenhar um papel fundamental na relação entre diferentes gerações, a

oralidade está intimamente ligada a ancestralidade. Esta, tem a capacidade de relacionar o

passado e o presente, a partir dos conhecimentos adquiridos durante séculos, que dão

significado aos povos, suas culturas, forças e crenças. No contexto afro-brasileira então,

pensar a ancestralidade africana permite alcançar modos de lidar com a experiência da

diáspora e manter viva a ligação com o continente africano16.

A ancestralidade portanto, pode ser compreendida também como um recurso que

relaciona a existência dos povos com uma vasta luta social, que concede suporte emocional e

legitimidade para suas ações, além de criar um vínculo parental que permite estabelecer uma

ligação com o passado das gerações17.

Para que possamos compreender a chegada desta tradição no Brasil e a sua relação

indissociável com a ancestralidade, faremos, inicialmente, uma introdução à oralidade em

África, com o objetivo de compreender esta tradição e os processos de silenciamento sofridos

desde o período de colonização, tanto em territórios africanos, como no Brasil, no período de

escravização.

Ainda neste capítulo, pretendemos conhecer o elo entre África e Brasil a partir da

diáspora africana refletido na tradição da oralidade dentro do país e a ausência de visibilidade

desta tradição mesmo com a tutela constitucional do direito à cultura.

3.1 A oralidade em África

Para compreender a percepção acerca da oralidade no continente africano é necessário

entender que sua existência enquanto forma de transmissão de saberes ancestrais é

15 BÂ, Amadou Hampâté. Confrontações culturais: entrevista concedida a Philippe Decraene. THOT: Revue
bimestrielle de la Bibliothèque Nationale de France, nº 80, Apr 2004, p. 09.
16 GUILLEN, Isabel Cristina Martins. Ancestralidade e oralidade nos movimentos negros de
Pernambuco. África - Revista do Programa de Pós-Graduação em Estudos Africanos e Representações da
África, v. 3, n. 6, p. 90-105, 2016.
17 Ibid.



21

considerada uma tradição, que de acordo com Araújo18 significa “tudo que uma geração

pratica em costumes, adquiridos e reinventados, através da comunicação oral, por meio de

rituais, usos e mitos passados de uma para outra, contextualizado para uma civilização”.

Ou seja, a partir da transferência de heranças culturais a sabedoria ancestral é mantida

e preservada por meio da oralidade, que além da voz, carrega fortes marcas de expressão, no

trabalho com o corpo, na cadência e na forma como cada indivíduo conta histórias e transmite

saberes.

Sendo uma marca do continente africano, a cultura oral é transmitida de geração em

geração através da fala e memória dos anciãos e anciãs. Durante séculos, esta oralidade se

manteve sem a interferência da escrita, preservando suas características próprias do saber, do

verbalismo e da maneira como é transmitida19.

Relatos transmitidos de forma oral revelam a expressão cultural de um determinado

povo e preservam as histórias de tradições que muitas vezes nem existem mais. Além disso,

revelam formas de sabedoria, refletindo a sociedade e sua maneira de ensinar e transmitir

saberes ao coletivo20.

Embora esta cultura, em África, preserve a ancestralidade e a construção histórico-

social de um grande povo dividido em diferentes nações, os processos de colonização pelos

povos europeus no território africano foram responsáveis por oprimir e subalternizar diversas

culturas e formas de conhecimento. Essa dominação, de acordo com Quijano21 é o que

conhecemos como colonialismo. De forma direta, política, social e cultural, as ideologias

europeias exploraram e dominaram povos do continente africano e da América Latina.

Antes do colonialismo, por exemplo, de acordo com Hampâté Bâ22 a educação não

ocorria de acordo com esta sistemática europeia que conhecemos atualmente. Na região do

Bafur -que hoje conhecemos como a região de savana até o sul do Saara- a educação era a

própria vivência. Até cerca de 42 anos o homem deveria receber os ensinamentos da vida e

não tinha direito sequer a pronunciamento em assembleias, salvo alguma exceção. Assim,

após os 42 anos acreditava-se que já havia vivido tempo suficiente para assimilar ideias

recebidas desde a infância, portanto, tornava-se mestre e poderia retribuir os ensinamentos a

sociedade.

18 ARAÚJO, Leandro Alves de. Oralidade e diáspora africana. São Paulo: Intermeios, 2018, p.52.
19 DE OLIVEIRA, Julvan Moreira; DE LIMA FARIAS, Kelly. “Só quem sabe onde é Luanda saberá lhe dar
valor”: a tradição oral como herança ancestral. Voluntas: Revista Internacional de Filosofia, v. 10, n. 1, p. 43-
64, jan./jun. 2019.
20 SISTO, Celso. O conto popular africano: a oralidade que atravessa o tempo, atravessa o mundo, atravessa o
homem. Tabuleiro de Letras, v. 3, n. 1, p. 29-46, jan./jun. 2010.
21 QUIJANO, Aníbal. Colonialidad y modernidad/racionalidad. Perú indígena, v. 13, n. 29, p. 11-20, 1992.
22 BÂ, Amadou Hampâté. A tradição viva: história geral da África. São Paulo: Ática. 1982.



22

Embora atingisse a idade mínima para compartilhar suas vivências e conhecimentos,

nada impedia que continuasse a aprender. Assim, encontrava sempre outro homem mais velho

e sábio, se assim desejasse, para colher mais informações ou pedir opiniões e conselhos. Vale

ressaltar que este costume é específico de uma localidade trazida pelo autor e não representa

toda a variedade de culturas e costumes africanos que tem como base a oralidade como forma

de transmissão de saberes.

Mas além da oralidade como a conhecemos no Brasil (voz e fala), é preciso ampliar o

olhar para uma cultura diversa, para que de fato, possamos nos aproximar do que representa a

oralidade na cultura africana. Partimos então, da ideia trazida por Hampâté Bâ23 quando

aborda o conceito de Teatro Total.

Hampaté Bâ ressignificou as formas de expressão, buscando interagir música, dança,

canto e contação de histórias durante a transmissão de saberes. Assim, acreditava ser possível

capturar a essência da cultura oral africana e transmiti-la com firmeza e sabedoria. O Teatro

Total tem o poder de revitalizar tradições e reafirmar a identidade africana.

Mais que uma forma de expressão, o teatro era capaz de educar comunidades e

conscientizá-las a respeito da resistência cultural e da ancestralidade. Assim, todas as formas

de expressão podem se comunicar e serem utilizadas criando novas experiências de

envolvimento com o público que a assiste, permitindo uma conexão maior com as tradições

culturais que estavam sendo colonizadas24.

Nosso objetivo não é dizer que não há espaço para a escrita na sociedade ou desfazer a

grande oportunidade que a escrita trouxe de preservar ensinamentos. No entanto, cabe

questionarmos “como a escrita chegou a ponto de excluir a importância da oralidade?”.

Esta tradição cultural foi duramente impactada com a chegada dos europeus e o

processo de colonialismo, que instituiu uma estratégia de opressão cultural nas diversas

investidas em territórios africanos. Esse processo de dominação ocasionou consequências

devastadoras, principalmente no que diz respeito ao surgimento de teorias baseadas em

ideologias racistas e eurocêntricas. Assim, culturas que baseavam suas tradições na oralidade

foram rejeitadas e marginalizadas frente ao conhecimento erudito de uma suposta “civilidade

puritana”, que dominava a escrita25.

Os padrões estabelecidos pelas culturas europeias consideravam que a oralidade

enquanto transmissão de saberes era uma forma primitiva de cultura e tradição.

23 BÂ, Amadou Hampâté. A tradição viva: história geral da África. São Paulo: Ática. 1982.
24 Para aprofundamento no tema, sugerimos a leitura completa da obra de Hampâté Bâ: A tradição viva:
história geral da África. São Paulo: Ática. 1982.
25ARAÚJO, Leandro Alves de. Oralidade e diáspora africana. São Paulo: Intermeios, 2018.



23

Consideravam-se então, os europeus, uma civilização evoluída, enquanto culturas não

europeias eram encaradas como arcaicas, sendo esta crença, uma das justificativas utilizadas

para manter o domínio sobre outros povos.

Para além da relação “escrita x oralidade”, cabe fazermos neste sentido, uma relação

com o que Mignolo e Veiga26 chamam de geopolítica do conhecimento e do saber,

questionando “quem e quando, por que e onde o conhecimento é gerado?”. Isso está refletido

no fato de regiões e pessoas ao redor do mundo serem classificadas como subdesenvolvidas,

economicamente e intelectualmente.

Por este motivo, os autores propõem uma abordagem crítica à produção e a

disseminação do conhecimento, pois acreditam que todo o conhecimento dominante é

baseado em perspectivas eurocêntricas, que perpetuam este tipo de relações de poder que

abordamos na dominação africana.

Ainda, refletem a criação e manutenção da matriz colonial do poder: “por que a

epistemologia eurocentrada escondeu suas próprias localizações históricas e biográficas e

conseguiu criar a ideia de conhecimento universal, como se os sujeitos conhecedores também

fossem universais?”27.

Ou seja, além da colonização dos saberes ancestrais e tradicionais, o racismo não

afetou apenas pessoas, mas regiões inteiras, espaços geográficos que foram descentralizados

da história do mundo, pois não pertenciam à Europa e a “civilização evoluída”.

Nesse sentido, os europeus estabeleceram um princípio de que se não há escrita, não

há cultura e dessa forma estabeleceram um marco para o início da história no mundo, divido

entre a pré-história (quando não havia escrita) e o início da civilização. Este termo demonstra

uma forma de ideologia que não considera a cultura e historicidade da oralidade, e estando

comprometida com o etnocentrismo europeu, deixa de lado toda a herança oral do continente

africano28.

Um reflexo claro deste processo excludente está na diferença entre a educação

tradicional do ocidente e a educação oral vivida em África. Hampâté Bâ29 nos ensina que há

uma forte diferença entre a educação moderna e a tradição oral, pois na escola ocidental, todas

as informações passadas, por mais úteis que sejam, talvez nunca cheguem a ser utilizadas.

Enquanto isso, em um conhecimento herdado da tradição oral, a totalidade dos instrumentos e

26 MIGNOLO, Walter D.; VEIGA, Isabella Brussolo. Desobediência Epistêmica, pensamento independente e
liberdade decolonial. Revista X, v. 16, n. 1, p. 24-53, 2021, p.27.
27 Ibid.
28 ARAÚJO, Leandro Alves de. Oralidade e diáspora africana. São Paulo: Intermeios, 2018.
29 BÂ, Amadou Hampâté. A tradição viva: história geral da África. São Paulo: Ática. 1982.



24

ferramentas são materializados no ser, e a palavra é vivida a cada gesto.

É importante ressaltar que durante muitos séculos, a exploração do território africano

causou mudanças significativas nos costumes e culturas existentes, pois o processo

colonialista não se limitou a exploração territorial apenas, mas teve o objetivo de modificar a

visão e percepção dos povos africanos sobre sua própria história, estabelecendo condições de

descontentamento em relação a própria cultura, que ia de encontro à cultura europeia30.

Neste sentido, a fala, costumes, crenças e idiomas por exemplo, receberam forte

influência durante aquele processo. Mesmo que muitas dessas mudanças tenham ocorrido de

forma forçada, como é o caso da imposição religiosa, não se pode negar que os vestígios

europeus estão presentes em muitas partes do continente africano atualmente.

Apesar da opressão e dominação exercida pelos europeus, muitos povos africanos

criaram mecanismos de resistência às condições de subalternidade as quais foram submetidos.

Assim, não permitiram o fim da tradição da oralidade e afirmaram o seu valor, preservando os

traços civilizatórios mesmo durante a colonização.

Além da própria população, é importante reiterar que estudiosos iniciaram um

processo de resgate dessa cultura. Hampâté Bâ, em seu livro “a tradição viva”31 evidencia a

importância da preservação da tradição oral como forma de manter viva a cultura dos povos

africanos e destaca que este tipo de comunicação não envolve apenas a transmissão de

informações, mas de valores, crenças e sentimentos, como foi dito anteriormente.

Durante as reflexões trazidas em seu livro, Hampâté Bâ destaca a riqueza e

complexidade desta tradição e reitera que a comunicação não se baseia apenas em diálogos,

histórias ou lendas, mas transmissão de valores e sabedorias ancestrais. Com isso, reitera a

resistência de diversos povos frente a colonização.

De acordo com Sisto32 “para entendermos a oralidade africana é preciso considerar

que o homem e a natureza, a vida e o mito, o sagrado e o profano estão indissociavelmente

ligados e a oralidade serve para propagar essa idéia”. Assim, mesmo que as crenças e

costumes se diversifiquem por todo o território africano, existe um elo entre as diferentes

nações, caracterizado pelo sagrado e a relação existente com a oralidade.

O autor afirma que esta literatura oral não transmite saberes de forma única e imutável,

mas mantendo uma estrutura básica, é capaz de se reiventar constatemente, com a

30 DE OLIVEIRA, Julvan Moreira; DE LIMA FARIAS, Kelly. “Só quem sabe onde é Luanda saberá lhe dar
valor”: a tradição oral como herança ancestral. Voluntas: Revista Internacional de Filosofia, v. 10, n. 1, p. 43-
64, jan./jun. 2019.
31 BÂ, Amadou Hampâté. A tradição viva: história geral da África. São Paulo: Ática. 1982.
32 SISTO, Celso. O conto popular africano: a oralidade que atravessa o tempo, atravessa o mundo, atravessa o
homem. Tabuleiro de Letras, v. 3, n. 1, p. 29-46, jan./jun. 2010, p.39.



25

participação daqueles que ouvem, questionam e inovam. Embora a essência das histórias

sejam preservadas, a linguagem e o texto podem ser reproduzidos por cada contador de forma

distinta, expressando os sentimentos e habilidades de cada um.

Sobre esta ligação entre a oralidade e o sagrado, Araujo33 afirma que “nas civilizações

orais africanas, a palavra é sagrada e consagrada”. O autor nos apresenta a história de que em

uma determinada crença africana o Deus supremo criou o mundo e tudo que nele há através

da palavra. Neste contexto a palavra de Deus gerou o homem, que gerou outros homens e

assim sucessivamente. Dessa maneira, a voz divina permanece presente em cada geração de

homens que se forma através dos ensinamentos orais. Por este motivo os anciãos e anciãs

estão mais perto da palavra divina e como são de maior idade nesta cultura tradicional, tem

maiores prestígios quanto as suas tradições.

Mais uma vez, a partir desta informação trazida por Araújo, é possível pensar a relação

entre a oralidade, a ancestralidade e o sagrado. A compreensão deste vínculo é indispensável

para que entendamos, posteriormente, a necessidade de pensar epistemologias trazidas pelas

religiões de matrizes africanas.

Tão grandiosa é esta cultura ancestral que, em África, os conhecidos griôs ou

contadores de história africanos, se espalham em todo o território com sua habilidade. São

contadores treinados para que possam repassar as tradições aos descendentes. Além de grande

fluência verbal, possuem ritmo na narração das histórias e transmitem emoção através da fala.

Embora inicialmente um contador tradicional como o griô nascesse de uma família de

griôs, como uma sociedade de castas, aprendendo desde cedo as lendas, mitos e histórias do

seu povo, atualmente, o termo generalizou-se e é considerado um griô todo africano que conta

histórias e transmite saberes, seja naturalmente ou como atividade profissional34.

Assim, entende-se que a transmissão de saberes e vivência de forma oral na cultura

africana trata-se de uma tradição ancestral que sofreu os processos de colonização e resistiu as

investidas europeias que tinham o objetivo de exterminar as culturas que consideravam

subalternas.

Com a chegada de diferentes nações africanas no Brasil durante o período de

escravização, novas formas de resistência nasceram para que parte da cultura africana

sobrevivesse à opressão realizada pelos europeus. A oralidade neste caso, era um ponto

comum de diferentes nações, que muitas vezes, deixaram de lado diferenças vividas em

África, para unirem-se no território brasileiro, no combate a escravização.

33 ARAÚJO, Leandro Alves de. Oralidade e diáspora africana. São Paulo: Intermeios, 2018, p.58.
34 Ibid.



26

Dessa forma, criou-se um elo entre a cultura e os costumes vivenciados em África e

aqueles desenvolvidos no Brasil pelos seus descedentes e pelos próprios africanos que foram

impedidos de perpetuar sua tradição. Por este motivo faz-se indispensável analisar como

ocorreu este elo e os vários processos da diáspora africana que trouxeram a cultura e as

crenças para o Brasil, como será analisado no próximo tópico.

3.2 Cultura afro-brasileira: o elo entre África e Brasil a partir da diáspora africana

Para compreender os traços culturais afro-brasileiros é imprescindível que façamos

uma curta regressão, por obediência lógica, ao período de colonização no Brasil e à diáspora

africana, que trouxe com os milhares de escravizados, séculos de tradições, culturas e

costumes de diversas nações do território africano.

Lopes35 nos ensina que “diáspora” é uma palavra de origem grega e quer dizer

“dispersão”. Inicialmente, correspondia principalmente ao movimento espontâneo dos judeus

pelo mundo, no entanto, devido ao tráfico de escravizados, aplica-se à desagregação que

espalhou negros por todos os continentes do mundo.

De acordo com o autor, este termo compreende dois momentos principais da história.

Primeiramente, um momento gerado pelo comércio de escravos que ocasionou a dispersão

pelo Atlântico, oceano Índico e mar Vermelho, a partir do século XV. Posteriormente, pela

emigração, a partir do século XX, para as antigas metrópoles coloniais, localizadas

principalmente na Europa.

Assim, por “diáspora africana” deve-se compreender a dispersão de pessoas de

ascendência africana em todo mundo, como resultado da escravização, migrações,

deslocamentos forçados, entre outros fatores, como afirma Gilroy36. Em resumo, a diáspora

africana é um conceito central para a compreensão das relações sociais, culturais, políticas e

econômicas em todo o mundo.

Nas palavras de Eduardo de Oliveira37 a diáspora africana significa “movimentos

complexos, de reveses e avanços, de afirmação e negação, de criação e mimese, de cultura

local e global, de estruturas e singularidades, de rompimento e reparação”. Ou seja, é um

fenômeno complexo e multifacetado que exige uma abordagem interdisciplinar e uma

compreensão profunda das suas implicações históricas e contemporâneas.

35 LOPES, Nei. Enciclopédia brasileira da diáspora africana. São Paulo: Selo Negro Edições, 2014.
36 GILROY, Paul. O Atlântico negro: modernidade e dupla consciência. São Paulo: Editora 34, 2012.
37 DE OLIVEIRA, Eduardo David. Filosofia da ancestralidade como filosofia africana: educação e cultura afro-
brasileira. Revista Sul-Americana de Filosofia e Educação, n. 18, p. 28-47, 2012, p.29.



27

Como um dos principais destinos desta diáspora forçada pela colonização, como fora

dito anteriormente, o Brasil recebeu milhões de africanos para serem escravizados no país.

Esta chegada marcava, além do grande genocídio negro, uma das primeiras violências à

cultura africana: a quebra de vínculo com o território38.

Segundo Mbembe39 a relação dos povos africanos com o território é marcada pela

história colonial e comercial. Embora ocorram mudanças nessa relação ao longo do continente,

nota-se que na maior parte das culturas este vínculo com o território de fato, existe. Para a

maior parte dos africanos, a terra é um espaço que carrega as memórias e ancestralidade das

comunidades.

Este vínculo trazido por Mbembe entre o território e a memória ancestral nos ensina

também sobre a tradição da oralidade, pois “a voz era o meio que homens e mulheres utilizam

para reproduzir suas memórias, e ao transmiti-las de geração em geração era possível

perpetuá-las”40. Dessa forma, “essa memória viva ao recuperar as narrativas dos mais velhos,

cumpre o papel de transmitir saberes africanos, ajudando a tecer os fios da continuidade”41.

Portanto, retirá-los de suas terras foi um dos primeiros grandes atos de crueldade do

colonialismo brasileiro, pois, mesmo que em outro países perpetuassem sua cultura e

costumes, o vínculo com seu território enquanto ancestralidade e cultura já havia sido desfeito.

Apesar disto, Gilroy42 afirma que a força da ancestralidade africana transcede as fronteiras

geográficas e étnicas, pois permite que mesmo fora de suas raízes territoriais a ascedência

africana encontre conexões e solidariedade com outros povos ao redor do mundo.

Por este motivo a ancestralidade é indissociável da cultura africana, é uma marca

presente em muitas culturas locais e representam a própria força da sobrevivência e da luta

dos povos, além de significar a transmissão de saberes entre diferentes gerações. Neste

sentido, Reis43 afirma que:

Retirados de seu meio geográfico e de seu lócus cultural (lugar de nascimento e clã
familiar) e tendo morte social porque tornados escravos ainda em território africano,
os habitantes designados negros pelo Ocidente, oriundos de várias partes do
continente, foram trazidos para as Américas e tiveram de ressignificar saberes.

38 NASCIMENTO, Abdias. O genocídio do negro brasileiro: processo de um racismo mascarado. 2ª ed. São
Paulo: Editora Perspectiva SA, 2017.
39 MBEMBE, Achille. Necropolítica. Arte & ensaios, v. 2, n. 32, p. 122-151, 2016.
40 DE OLIVEIRA, Julvan Moreira; DE LIMA FARIAS, Kelly. “Só quem sabe onde é Luanda saberá lhe dar
valor”: a tradição oral como herança ancestral. Voluntas: Revista Internacional de Filosofia, v. 10, n. 1, p. 43-
64, jan./jun. 2019, p.49.
41 Ibid, p.50.
42 GILROY, Paul. O Atlântico negro: modernidade e dupla consciência. São Paulo: Editora 34, 2001.
43 REIS, Liana Maria. Africanos no Brasil: saberes trazidos e ressignificações culturais. Cadernos de História, v.
8, n. 10, p. 11-23, 2006, p.12.



28

Ressignificar implica dar novo sentido às palavras, relações, coisas, práticas e rituais.
Em suma, os africanos tiveram de ressignificar a vida de escravo na Terra de Santa
Cruz, adaptando seus saberes e cultura aos vários ambientes históricos neste país
continental, o Brasil.

A respeito da conexão destas culturas com a ancestralidade, é importante compartilhar

os ensinamentos de Hampâté Bâ44 quando afirma que as tradições africanas na diáspora se

mantiveram assim como no território africano, pela força da oralidade. Esta tradição foi a

semente plantada na diáspora e uma das razões da resistência das culturas trazidas. A terra é

um espaço que carrega múltiplos significados e desafios para as comunidades africanas, e

compreender essa relação é fundamental para uma análise mais profunda das dinâmicas

sociais, culturais e políticas do continente.

Compreender as culturas e tradições em África nos auxilia na compreensão da cultura

afro-brasileira, fruto da junção cultural de diferentes povos que passaram a conviver no

território brasileiro, pois, como afirma Eduardo de Oliveira, no Brasil, “as experiências

diaspóricas de África, em contato/conflito com as experiências indígenas e europeias,

ganharam outros contornos e geraram novos problemas”45.

É importante salientar que o convívio entre essas diferentes culturas africanas e

europeias, baseada em desigualdades raciais, gerou em muitos, a errônea ideia de que o Brasil

vivia uma “democracia racial”, termo que foi entedido por Abdias Nascimento46 como um

mito onde pretos e brancos viviam harmoniosamente e desfrutavam de iguais oportunidades

de existência, sem nenhuma interferência da discriminação de origem racial ou étnica.

Este mito, segundo o autor, se justificava também pela falsa ideia da sobrevivência

cultural africana. Nela, os traços da cultura africana na sociedade brasileira eram resultados de

relações amigáveis entre os africanos e seus descedentes e os povos europeus, entre senhores

e escravizados. Não obstante, as canções, danças, crenças e linguagens presentes na cultura

afro-brasileira eram um comprovante da ausência de discriminação racial no país.

No entanto, as culturas, crenças e costumes trazidos por esses povos logo ganharam

um espaço de subalternidade na sociedade brasileira. As crenças foram demonizadas em

relação a fé católica e os cantos e batuques foram proibidos devido a associação com as

crenças. Em pouco tempo a língua portuguesa se espalhava entre os povos e o sincrestimo

religioso, mesmo como forma de sobrevivência, aos poucos tomava espaço no país.

44 BÂ, Amadou Hampâté. A tradição viva: história geral da África. São Paulo: Ática. 1982.
45 DE OLIVEIRA, Eduardo David. Filosofia da ancestralidade como filosofia africana: educação e cultura afro-
brasileira. Revista Sul-Americana de Filosofia e Educação, n. 18, p. 28-47, 2012, p.29.
46 NASCIMENTO, Abdias. O genocídio do negro brasileiro: processo de um racismo mascarado. 2ª ed. São
Paulo: Editora Perspectiva SA, 2017.



29

Ocorre que, a partir de inúmeros processos de resistência, diversos costumes

sobreviveram ao genocídio desta população. De acordo com Reis, tornou-se imensurável as

constribuições dos africanos para a formação socio-cultural do Brasil. Enquanto na estética,

trouxeram marcas para a construção de igrejas, fortes, casarões e fabricação de objetos, na

música trouxeram novos batuques, na construção de instrumentos musicais, na demonstração

de ritmos e música. Além disso, entendiam de mineração e siderurgia, o que foi altamente

explorado pelos senhores47.

Na língua, trouxeram consigo palavras africanas de diversos dialetos e idiomas. A

palavra “quilombo” por exemplo significa “povoação”, “povoado”, e é utilizada até os dias de

hoje para descrever, como nos ensina Abdias Nascimento48, os locais onde se reuniam os

escravizados para escapar da opressão e exploração dos senhores. Refere-se não apenas a um

espaço físico, mas de resistência e luta dos negros contra o processo de escravização.

Na alimentação, Reis49 afirma que trouxeram de suas terras natais produtos como

feijão, inhame, abóboras, azeite de dendê, leite de coco e vagens, entre outros alimentos.

Além disso, incorporaram as várias formas de preparos e receitas que se espalharam por todo

o território e atualmente compõem a culinária brasileira. Além disso, “outros saberes

significativos trazidos pelos africanos interpenetram-se em vários campos da vida social e

econômica: modos de vestir (uso de turbantes, de cavanhaque, como entre os Haussás),

métodos e técnicas de plantar e colher, enfim, modos de fazer”50.

Para compreendermos o resultado destes processos de convivência entre África e

Brasil torna-se indispensável conhecer o conceito de “multiculturalismo”, que para

Munanga51 é “a busca de uma comunicação e de uma integração parcial entre os conjuntos

culturais não reconhecidos na formação da cidadania”. O autor afirma que “sem o

reconhecimento da diversidade das culturas, a ideia de recomposição do mundo arrisca cair na

armadilha de um novo universalismo”52.

Por o Universalismo Europeu deve-se entender uma forma de imperialismo cultural e

político, que tem sido criticado por muitos estudiosos. Em vez de reconhecer a diversidade

47 REIS, Liana Maria. Africanos no Brasil: saberes trazidos e ressignificações culturais. Cadernos de História, v.
8, n. 10, p. 11-23, 2006.
48 NASCIMENTO, Abdias. O genocídio do negro brasileiro: processo de um racismo mascarado. 2ª ed. São
Paulo: Editora Perspectiva SA, 2017.
49 REIS, Liana Maria. Africanos no Brasil: saberes trazidos e ressignificações culturais. Cadernos de História, v.
8, n. 10, p. 11-23, 2006.
50 Ibid, p.18.
51 MUNANGA, Kabengele. Por que ensinar a história da África e do negro no Brasil de hoje?. São Paulo:
Editora Contexto, 2010, p.22.
52 MUNANGA, Kabengele. Por que ensinar a história da África e do negro no Brasil de hoje?. São Paulo:
Editora Contexto, 2010, p.22.



30

cultural e política do mundo, o Universalismo Europeu pressupõe a superioridade da cultura

europeia e procura impor essa cultura em todo o mundo.

Munanga nos fala sobre a globalização homogeneizante que arrasta todas as formas de

cultura para um único caminho e nos mostra a necessidade de debater a preservação da

diversidade, combinando ao mesmo tempo, a liberdade individual e o reconhecimento das

diferenças culturais enquanto riquezas da humanidade. Defende ainda, que a diversidade e a

diferença são questões vitais para o processo de construção de cidadanias duradouras, mesmo

preservando as semelhanças e a identidade humana de forma genérica.

Neste caso, o Brasil, sendo um país formado justamente pela diversidade de culturas e

civilizações, não pode se ausentar deste debate sobre o multiculturalismo. O Estado deve

compreender as reivindicações das comunidades afrodescendentes para entender a dinâmica

da sociedade e protegê-la a partir de uma abordagem que supere as questões raciais.

Neste sentido, Munanga levanta a seguinte questão: “como a sociedade brasileira lida

na atualidade com essa complexa questão que envolve ao mesmo tempo a defesa dos direitos

humanos, a justiça distributiva, o direito de ser ao mesmo tempo igual e diferente, a

construção da cidadania, da identidade e da consciência nacional?”53.

Embora o presente trabalho não aborde todos os conceitos e questões trazidas pelo

autor nesta colocação, pretendemos compreender de que maneira a Constituição Federal de

1988 aborda o direito à cultura e quais as lutas e reivindicações que ocorreram para que o

Estado entendesse a necessidade de proteção a este direito.

Na política, compreender o reconhecimento das diferentes culturas no Brasil conduz à

proteção de culturas subalternizadas em razão do racismo e outras formas de discriminação54.

Por este motivo, é indispensável conhecer e observar de que maneira a Constituição Federal

de 1988 tratou o tema da cultura e seus impactos na construção histórico-social do país.

3.3 O direito à cultura Africana e afro-brasileira na Constituição Federal de 1988

Com o tema trazido no tópico anterior, nosso objetivo foi traçar uma linha lógica de

chegada da cultura africana no Brasil até transformar-se em cultura afro-brasileira. Neste

sentido, consideramos que a diáspora africana durante o tráfico Atlântico foi a principal

responsável por essa chegada cultural no país. A partir desta ideia, pretendemos agora

compreender o tratamento dado à cultura Afro-brasileira na Constituição Federal de 1988, a

53 Ibid, p.22.
54 Ibid.



31

partir dos dispositivos legais.

Considerando o indivíduo enquanto pessoa, compartilhamos do questionamento de

D’adesky55 quando levanta que “o reconhecimento igual entre indivíduos (...) não deveria ser

reforçado pela garantia de tratar em pé de igualdade as culturas dos grupos étnicos que

consideram tal medida fundamental para proporcionar a seus membros uma existência não-

alienada?”

Por este motivo, não seria a cultura afro-brasileira, de tamanha importância, que sua

ausência na sociedade brasileira influenciaria negativamente a construção identirária da

população negra no país?

A partir deste questionamento, pretendemos analisar o direito a cultura enquanto

reflexo também da dignidade da pessoa humana, pois compreender a formação histórica e

social do país através dos saberes de todos os povos que participaram deste crescimento

requer compreender as diferentes culturas sem subalternizar ou desconsiderar a importância

de nenhuma delas.

Inicialmente, é necessário compreender o conceito de cultura da forma como será

abordado neste tópico. Tendo como base o conceito trazido por Miranda56, cultura inclui

linguagem e diversas formas de comunicação e expressão, além de hábitos e costumes

cotidianos, religião, símbolos compartilhados por uma comunidade, formas de adquirir e

disseminar conhecimentos e transformação. Para ele, os produtos dessas atividades, formas

de organização política e relações com o meio ambiente são coisas moldadas pela ação

humana. Em suma, a cultura é uma expressão da natureza humana, assim como todo ser

humano é moldado pela cultura em que nasceu e se desenvolveu.

O autor reitera que cada comunidade possui sua própria cultura singular, moldada pelo

ambiente geográfico e histórico em que se encontra, mesmo que esteja em contato com outras

culturas e influenciada por elas. Ainda assim, hoje em dia, a circulação de bens culturais

atinge níveis sem precedentes, o que pode paradoxalmente levar tanto a uma tendência de

unificação cultural como ao multiculturalismo.

O multiculturalismo, como foi visto anteriormente, reconhece e celebra as diferenças

culturais entre os grupos que compõem uma comunidade, e busca promover a coexistência

pacífica e igualitária entre eles. Essa abordagem reconhece que cada cultura tem seus próprios

55 D'ADESKY, Jacques. Pluralismo étnico e multiculturalismo: racismos e anti-racismos no Brasil. São
Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 2001, p.171.
56 MIRANDA, Jorge. Notas sobre cultura, Constituição e direitos culturais. In: Estudos sobre direitos
fundamentais: liberdade de expressão, direito ao esquecimento, privacidade e proteção de dados pessoais. Porto
Alegre: Livraria do Advogado Editora, 2019.



32

valores, práticas e crenças, e que essas diferenças devem ser reconhecidas e respeitadas para

garantir a harmonia e o bem-estar de toda a sociedade57.

Embora a CF/88 não aborde de forma explícita o termo “multicuturalismo”, é

importante observar que há, neste dispositivo uma tutela específica relacionada a cultura dos

diferentes povos que formam o país. Há menção aos valores culturais durante todo o

dispositivo, alcançando diferentes esferas da sociedade e objetivando a integração entre

nações, como aborda o parágrafo único do Art.4º do texto constitucional quando diz que “a

República Federativa do Brasil buscará a integração econômica, política, social e cultural dos

povos da América Latina, visando à formação de uma comunidade latino-americana de

nações”58.

Essa disposição constitucional é importante porque estabelece as diretrizes a serem

seguidas pelo Brasil nas suas relações com outros países e povos. No dispositivo em questão,

a importância da integração dos povos latino-americanos reflete não apenas as preocupações

econômicas, políticas e sociais, mas evidencia a relevância da harmonia cultural entre as

nações.

Esta disposição trazida anteriormente, serve apenas como parâmetro para

compreendermos que a cultura é tratada na Constituição Federal como parte indissociável da

sociedade e da história dos povos. Além deste, os artigos 215 e 216 tratam expressamente

sobre os aspectos culturais e demonstram a importância dada a este tema.

A Constituição Federal dedica o seu capítulo III à educação, cultura e desporto, com o

objetivo de tutelar o acesso a direitos indispensáveis para uma sociedade harmoniosa. Na

seção II, dedicada à cultura, dois importantes artigos merecem uma atenção especial quanto a

sua análise. O Art. 215 afirma que o pleno exercício dos direitos culturais e o acesso às fontes

da cultura nacional serão garantidos pelo Estado e além disso, terão sua valorização

incentivada juntamente com a difusão das manifestações culturais.

No primeiro momento, o dispositivo afirma que o Estado garantirá o pleno exercício

dos direitos culturais. Nesta colocação, o que seriam os “direitos culturais”? As primeiras

aparições deste termo remontam à Declaração Universal dos Direitos Humanos de 1948

quando afirma em seu Art. 22 que “toda a pessoa, como membro da sociedade, tem direito à

segurança social; e pode legitimamente exigir a satisfação dos direitos econômicos, sociais e

57 MUNANGA, Kabengele. Por que ensinar a história da África e do negro no Brasil de hoje?. São Paulo:
Editora Contexto, 2010.
58 BRASIL. Constituição. Constituição da República Federativa do Brasil. Brasília, DF: Senado Federal,
1988.



33

culturais indispensáveis (...)”. Neste dispositivo, de acordo com Cunha Filho59 “direitos

culturais relacionam-se à ideia de respeito aos modus vivendi peculiares aos distintos povos

destinatários e signatários da declaração”.

Quando Cunha Filho utiliza o termo “modus vivendi”, leva em consideração a

desigualdade social e racial existente no Brasil. Além disso, considera a realidade social de

que não há uma igualdade de tratamento entre as diferentes culturas no país.

Os direitos culturais representam “a especificação, se não de um rol, ao menos de

categorias de direitos relacionados com a cultura, compreendida com base em núcleos

concretos formadores de sua substância, como as artes, a memória coletiva e o fluxo dos

saberes”60.

Portanto, a relação entre os direitos culturais previstos no Art. 215 e a cultura afro-

brasileira é estabelecida pelo fato de que esta cultura é parte fundamental da formação

histórica do Brasil, sendo responsável por uma grande parte das expressões artísticas,

musicais, culinárias, religiosas e outras que compõem a diversidade cultural do país.

Em um segundo momento, o Art. 215 faz menção às fontes da cultura nacional e a

difusão das manifestações culturais. Estas manifestações culturais, quando relacionadas à

cultura afro, estão presente em vários setores da sociedade, como na música, religiões,

gastronomia, entre outros aspectos.

Apesar da presença evidente das manifestações culturais afro na realidade brasileira, o

acesso às fontes da cultura nacional não pode ser facilmente observado quando se trata da

cultura africana e afro-brasileira. Quais seriam estas fontes? Onde estão? Em uma cultura que

baseia a sua transmissão de saberes na oralidade, quais seriam as fontes de acesso a essa

cultura? Apesar de a disposição Constitucional prever a proteção cultural, há um

distanciamento entre a legislação e a realidade social do país.

Pode-se notar por exemplo, a existência deste distanciamento no ambiente escolar. Em

um ambiente como a escola, onde as informações e fontes sobre a construção histórica e

social do país deveriam levar em consideração toda a cultura africana, uma pesquisa realizada

por Diniz, Lionço e Carrião analisou todas as legislações estaduais sobre ensino religioso no

país e constatou que entre todos os estados, São Paulo foi o único que desenvolveu um quadro

normativo baseado na laicidade estatal. Além disso, as citações a grupos religiosos no

59CUNHA FILHO, Francisco Humberto. Cultura e democracia na Constituição Federal de 1988: a
representação de interesses e sua aplicação ao programa nacional de apoio à cultura. Rio de Janeiro:
Editora Letra Legal, 2004, p.116.
60CUNHA FILHO, Francisco Humberto. Cultura e democracia na Constituição Federal de 1988: a
representação de interesses e sua aplicação ao programa nacional de apoio à cultura. Rio de Janeiro:
Editora Letra Legal, 2004, p.118.



34

material didático brasileiro correspondem 65% às religiões cristãs, enquanto apenas 3%

contemplam as religiões afro-brasileiras61.

O exemplo trazido demonstra uma realidade social que conhecemos a “olho nu” onde

mesmo em ambientes onde há o direito a informação, não é possível afirmar que as pessoas

terão acesso às fontes da cultura nacional no que diz respeito ao elo entre África e Brasil.

Observando a necessidade de manter explícita a proteção aos direitos culturais das

comunidades tradicionais e afro-brasileiras, o §1º do Art.215 afirma que “o Estado protegerá

as manifestações das culturas populares, indígenas e afro-brasileiras, e das de outros grupos

participantes do processo civilizatório nacional”62.

Estas manifestações culturais são indispensáveis para a formação da identidade da

população negra brasileira e são fruto de um processo de resistência que se iniciou desde o

período de colonização. Por este motivo, ainda no Art. 215, o §3º dispõe que o Plano

Nacional de Cultura será estabelecido por lei específica com o objetivo de defender o

valorizar o patrimônio cultural brasileiro; produzir e promover a difusão de bens culturais;

formar pessoal qualificado para a gestão da cultura; democratizar o acesso aos bens culturais;

e valorizar a diversidade étnica e regional.

Ao objetivar valorizar a diversidade étnica e regional, a Constituição Federal

reconhece o caráter multifacetado da cultura brasileira. Quando analisamos essa valorização

frente à cultura africana e afro-brasileira percebemos a construção de uma identidade

nacional para a luta contra o colonialismo cultural imposto principalmente pela europa.

Após a análise deste dispositivo, cabe conhecermos também as referências trazidas

pelo Art. 21663 da própria CF/88. Esta cláusula inclui à memória dos povos brasileiros as

formas de expressão; os modos de criar, fazer e viver; as criações científicas, artísticas e

tecnológicas; as obras, objetos, documentos, edificações e demais espaços destinados às

manifestações artístico-culturais; e os conjuntos urbanos e sítios de valor histórico,

61 DINIZ, Débora; LIONÇO, Tatiana; CARRIÃO, Vanessa. Laicidade e Ensino Religioso no Brasil. Revista
Brasileira de Educação, Rio de Janeiro, v. 16, n. 46, p. 377-392, maio/ago. 2011.
62 BRASIL. Constituição. Constituição da República Federativa do Brasil. Brasília, DF: Senado Federal,
1988.
63 Art. 216. Constituem patrimônio cultural brasileiro os bens de natureza material e imaterial, tomados
individualmente ou em conjunto, portadores de referência à identidade, à ação, à memória dos diferentes grupos
formadores da sociedade brasileira, nos quais se incluem:
I - as formas de expressão;
II - os modos de criar, fazer e viver;
III - as criações científicas, artísticas e tecnológicas;
IV - as obras, objetos, documentos, edificações e demais espaços destinados às manifestações artístico-culturais;
V - os conjuntos urbanos e sítios de valor histórico, paisagístico, artístico, arqueológico, paleontológico,
ecológico e científico.



35

paisagístico, artístico, arqueológico, paleontológico, ecológico e científico.

É possível perceber que embora a sociedade não destine um tratamento igualitário a

todas as heranças culturais que formaram o país, a Constituição Federal de 1988 garante a

proteção ao multiculturalismo. Assim, conseguimos relacionar de forma direta os itens

tratados no Art. 216 e os conceitos das tradições culturais africanas.

Ao retomar a importância da memória dos povos e as formas de se expressar e viver, a

Constituição Federal protege de forma direta a tradição da transmissão de saberes de forma

oral nas culturas afro-brasileiras.

No entanto, a legislação por si só não é capaz de alterar a realidade social, sendo

necessário compreender quais ideais operam na sociedade impedindo o tratamento igualitário

e a convivência harmoniosa entre os povos.



36

4 RELIGIÕES DE MATRIZES AFRICANAS NO BRASIL: Vozes da memória e

da resistência

O objetivo da abordagem do primeiro capítulo foi que conhecêssemos de forma

introdutória a chegada da cultura e dos costumes africanos no Brasil no período de

colonização. O elo entre os subtópicos anteriores foi pensando para cumprir uma sequência

lógica de “Cultura Africana x Chegada dos povos Africanos ao Brasil x Cultura Afro-

brasileira”.

Esta sequência, ao ser compreendida no objetivo da pesquisa permite adentrarmos

agora no que consideramos marco indispensável e indissociável da cultura africana, capaz de

transmitir saberes na gastronomia, filosofia, história, música, antropologia e tantas outras

áreas que aproximam a identidade do povo negro: as religiões. Neste trabalho, estas crenças

estão sendo tratadas como religiões afro-brasileiras ou de matrizes africanas.

De acordo com Abdias Nascimento64 estas crenças são expressões religiosas que

surgiram a partir do sincretismo entre as tradições africanas trazidas pelos povos escravizados

no período de colonização e as crenças e práticas espirituais dos povos indígenas e europeus

que já habitavam o Brasil, como veremos a seguir.

Pretendemos então, apresentar a chegada e nascimento destas crenças a partir do

sincretismo e analisar o racismo religioso no país, considerando a proteção constitucional da

laicidade estatal e as várias tentativas de opressão a esta cultura, com foco, neste último

momento, no Recurso Especial 494601 do STF.

4.1 Colonialismo e escravização: sincretismo religioso e sobrevivência

O Brasil que conhecemos hoje, como foi visto no tópico anterior, originou-se a partir

de um sistema colonial carregado de opressão, domesticação e exploração dos habitantes

nativos e africanos, sendo o segundo maior importador de escravos do mundo, como afirma

Marquese65.

Nos navios que transportavam os escravizados estavam povos de diferentes nações

que apesar da resistência, não conseguiram contrapor às invasões brutais dos europeus. Cada

uma dessas nações carregavam suas identificações próprias quanto às formas de governo,

64 NASCIMENTO, Abdias. O genocídio do negro brasileiro: processo de um racismo mascarado. 2ª ed. São
Paulo: Editora Perspectiva SA, 2017.
65 MARQUESE, Rafael de Bivar. A dinâmica da escravidão no brasil: resistência, tráfico negreiro e
alforrias, séculos XVII a XIX. In: Novos estudos CEBRAP, n. 74, p. 107-123, 2006.



37

cultura, costumes e crenças66.

Esta riqueza da diversidade, como apontamos, foi brutalmente rejeitada pelos europeus,

que forçavam um modo único de existir, onde suas próprias manifestações e culturas eram

favoráveis à reprodução. A partir deste processo de rejeição, os africanos que chegaram ao

Brasil foram “coisificados”, reduzidos a objetos passíveis de venda, troca e uso como pregava

a gênese do capitalismo.

Este comércio negreiro era responsável por romper os laços das famílias africanas e

espalhar diversos grupos étnicos por todo o território brasileiro, como apontam Shigunov

Neto e Lizete Maciel67. Neste processo, usavam a política de dividir os povos para que

pudessem governar com facilidade e menores chances de reuniões para rebelião ou revolta.

Shigunov Neto e Lizete Maciel afirmam que, com o objetivo de manter os vínculo

com a terra natal, os africanos iniciaram processos de resistência também no território

brasileiro, dando continuidade a seus credos e rituais, contrários a catequização feita pelos

padres da Companhia de Jesus.

A partir da imposição da religião católica e da resistência africana, houve, de forma

forçada, a junção de três diferentes culturas caracterizadas por uma religiosidade marcante. A

junção das culturas africanas, indígenas e europeia deram origem ao que conheçemos como

sincretismo religioso.

Este termo pode ser entendido como uma forma de adaptação ou resiliência cultural,

permitindo que as pessoas incorporem elementos de diferentes tradições em suas próprias

práticas religiosas. Ele também pode ser visto como uma forma de resistência ou subversão

cultural, permitindo que as pessoas desafiem as normas religiosas dominantes e criem novas

formas de expressão religiosa que refletem suas próprias experiências e identidades68.

O surgimento deste sincretismo então, originou novas crenças e acrescentou novas

perspectivas àquelas já existentes. Embora o sincretismo religioso possa ocorrer de forma

natural durante a longa convivência entre sociedades culturais distintas, não se pode

considerar que foi o que ocorreu neste momento da história em relação ao povo africano e

indígena.

De fato, os vários aspectos da crenças africanas e indígenas que se mesclaram foram

fruto da conviência e proximidade entre estes povos, pois não havia entre eles, o poder de

66 BASTIDE, Roger. As religiões africanas no brasil: contribuição a uma sociologia das interpenetrações de
civilizações. Rio de Janeiro: Livraria pioneira, 1989.
67 SHIGUNOV NETO, Alexandre; MACIEL, Lizete Shizue Bomura. O ensino jesuítico no período colonial
brasileiro: algumas discussões. Revista HISTEDBR On-line, Campinas, v. 16, n. 68, p. 238-251, dez. 2016.
68 VALENTE, Waldemar. Sincretismo religioso afro-brasileiro. São Paulo: Brasiliana, 1955.



38

impor sua prática ao outro. No entanto, em relação à religião cristã, não houve convivência

harmoniosa, nem tampouco voluntariedade. Tratou-se de uma imposição dos europeus em

relação a fé cristã. Ou seja, o sincretismo católico-africano só ocorreu pela necessidade que o

povo africano teve de proteger sua cultura e sua crença contra as investidas destruidoras da

população católica69.

Para compreendermos um pouco da história destas crenças no Brasil é importante

salientar que cada crença trazida de África possui particularidades e costumes únicos, sendo

diferenciadas a partir das nações que a professavam. Alguns desses povos/nações conhecidos

como bantos, Iorubás e Fon-ewés por exemplo, foram trazidos de territórios que hoje

conhecemos como Congo, Angola e Moçambique (bantos); Nigéria, Benin e Togo (Iorubás);

e Benin e Togo (Fonewés)70.

Embora cada nação possuisse suas características próprias, alguns elos entre as crenças

podiam ser notados: a oralidade, o canto, dança e a memória ancestral, comunicavam-se

trazendo singularidade e compartilhando ao mesmo tempo costumes semelhantes.

Com os povos que já viviam no território brasileiro a situação não era diferente. Não

era possível afirmar que compartilhavam de crenças idênticas, pois, de acordo com Carneiro71

as crenças indígenas na colonização variavam amplamente, dependendo do grupo étnico e da

região geográfica em que se encontram. No entanto, em geral, os povos indígenas

acreditavam que a terra era um presente sagrado que deveria ser protegido e respeitado. Eles

tinham um forte vínculo espiritual com a terra e acreditavam que ela era sagrada, o que

significava que a utilização da terra para fins econômicos e comerciais era vista como uma

violação desse vínculo sagrado.

Além disso, acreditavam que todos os seres vivos, animais, plantas e humanos, eram

interconectados e que todos tinham um papel importante a desempenhar no equilíbrio

ecológico. Eles também acreditavam em espíritos ancestrais e em uma relação espiritual com

o mundo natural. Então, com a colonização e exploração das terras, além da imposição da

religião cristã, os povos indígenas enfrentavam a destruição de lugares sagrados, apropriação

de suas terras e exploração econômica.

69 MONTEIRO, Ana Maria Pimentel, PENNA-FIRME, Ana Maria do Vale; DOS SANTOS, Guilherme Castelo
Branco. Religião, modernidade e colonialidade: perspectivas decoloniais sobre a constituição dos discursos
religiosos no Brasil. Revista de Estudos da Religião, v.1, n. 21, p.273-290, 2021.
70 BOTELHO, Denise; NASCIMENTO, Wanderson. Educação e religiosidades afrobrasileiras: a experiência dos
Candomblés. Revista do decanato de extensão da Universidade de Brasília, v.17, p. 74-82, 2010.
71 CARNEIRO, João Luiz. Religiões afro-brasileiras: uma construção teológica. Rio de Janeiro: Editora
Vozes Limitada, 2019.



39

Por outro lado, segundo Shigunov Neto72 existia a presença do catolicismo, amplamente

difundido pela Companhia de Jesus, conhecida como jesuítas, com o objetivo de colonizar e

catequizar as terras brasileiras. A junção da fé cristã às crenças indígenas e africanas

representa um dos pontos cruciais do sincretismo religioso pois trouxe, forçadamente, a

conversão dos indígenas e africanos à fé católica por meio da catequese.

Forçados a cultuarem os santos cristãos, os indígenas e os africanos introduziram

várias ideias presentes no catolicismo às suas religiosidades. Foi dessa maneira que o

sincretismo uniu as três diferentes culturas. A exemplo disto, atualmente, nos rituais de

Jurema73, os elementos cristãos são encontrados com facilidade, seja nos cantos ou em

orações e imagens74. Além disso, na Umbanda, religião brasileira que também cultua mestres

e caboclos, por exemplo, o culto aos Orixás é uma característica marcante trazida do

continente africano. Esse encontro de religiões africanas e religiosidade indígena é

apresentada hoje nos terreiros de caboclos por exemplo75.

O sincretismo foi um projeto estratégico de sobrevivência. Dessa forma, para

continuarem com suas celebrações e manifestações, os africanos trazidos para o Brasil

incorporaram e se desdobraram para buscar as representações de suas entidades, nas figuras

da religião dominante, que era a católica76.

De acordo com Lima, Negreiros e Moura Jr.77, por muitas vezes, alguns povos

realizavam mobilizações ou festividades nos mesmos dias em que aconteciam as celebrações

católicas, pois era uma forma de conseguirem se reunir e cultuar. No entanto, nestes

momentos praticavam suas crenças próprias, com o uso de tambores, por exemplo. O

sincrestismo religioso nesse contexto, se formou como resistência para que a população

africana e seus descendentes pudessesm dar continuidade à sua cultura, assim, embora

estivessem em cultos católicos, na verdade, cultuavam seus deuses e deusas africanas.

Os autores supracitados afirmam que nestes momentos, a percussão corporal, que é

uma execução própria ou acompanhada de música ou dança, foi a solução encontrada para

obterem sons semelhantes aos de seus batuques. Essa forma de percussão tornou-se

72 SHIGUNOV NETO, Alexandre; MACIEL, Lizete Shizue Bomura. O ensino jesuítico no período colonial
brasileiro: algumas discussões. Revista HISTEDBR On-line, Campinas, v. 16, n. 68, p. 238-251, dez. 2016.
73 Religião brasileira que uni crenças africanas, indígenas e católicas.
74 CARNEIRO, João Luiz. Religiões afro-brasileiras: uma construção teológica. Rio de Janeiro: Editora
Vozes Limitada, 2019.
75 NASCIMENTO, Abdias. O genocídio do negro brasileiro: processo de um racismo mascarado. 2ª ed. São
Paulo: Editora Perspectiva SA, 2017.
76 LIMA, Antonio Ailton de Sousa; NEGREIROS, Daniele Jesus; MOURA Jr, James Ferreira. A umbanda
enquanto resistência e prática decolonial no Brasil. In: Decolonialidade a partir do Brasil. 1 ed. p.31-49. Belo
Horizonte: Editora Dialética, 2020.
77 Ibid.



40

posteriormente uma forma de comunicação, já que os seus senhores desconheciam as

habilidades de comunicação por meio dos tambores e consequentemente por meio da

percussão.

As práticas destes rituais religiosos de forma conglomeradas tornaram-se recorrentes e

ganharam força, formas e desdobramentos, fazendo nascer novas religiões que carregavam de

forma mais acentuada características de algum dos segmentos já contextualizados, a religião

cristã, crenças indígenas e africanas. Assim, tornaram-se uma ressignificação dos cultos

praticados pelos nativos e africanos, após as adaptações, mesmo que agressivas, da

colonização78.

Pôde-se notar também que a influência destas religiões e costumes africanos não se

mantiveram apenas na seara espiritual, mas na música, gastronomia e dança em todo o

território brasileiro. Este é um dos motivos que mantém a cultura africana tão relacionada às

suas crenças.

Acreditamos, assim, que as religiões de matrizes africanas foram fruto de um

sincrestismo religioso que nasceu em razão da resistência. Não fosse a obrigatoriedade de

conversão a fé cristã, vários cultos africanos, tal qual cultuados em África, ainda resistiriam

sem tanta interferência de outras crenças, apesar do sofrimento de quebra com o território.

Entendendo a existência destas religiões como forma de resistência e o forte vínculo

dos africanos com a terra, trazido no capítulo anterior, pretendemos abordar os locais de

cultos como a junção das principais perspectivas trazidas durante a pesquisa: a religiosidade,

o vínculo com o sagrado e com o território. Assim, faremos elo entre a oralidade na cultura

africana, marca presente na religião, e os locais de cultos: os terreios.

4. 1. 1 A importância dos terreiros para a compreensão da oralidade

Existe uma profunda relação de influência das religiões de matrizes africanas na

sociedade brasileira e de forma ainda mais potente, na formação da identidade do povo negro,

a partir de uma cultura que se alimenta da fé em seus credos, estimulando a resistência,

auxiliando na construção da identidade e buscando valorar positivamente todos os aspectos

afrodiaspóricos.

Apesar de extremamente gradativas, essas mudanças em relação ao processo de

compreensão da absorção da cultura negra religiosa por meio do povo negro, tem potencial de

78 BOTELHO, Denise; NASCIMENTO, Wanderson. Educação e religiosidades afrobrasileiras: a experiência dos
Candomblés. Revista do decanato de extensão da Universidade de Brasília, v.17, p. 74-82, 2010.



41

impacto bastante positivo, pois aumenta a identificação com a cultura, com as manifestações

de música, moda, comida, beleza e etc.

São múltiplas as relações entre os valores e símbolos religiosos afro-brasileiros, que

representam formas dessa cultura religiosa resistir. Dentre eles é possível destacar a música,

que é uma forma de linguagem muito privilegiada para a expressão dos valores destas

religiões, formas de invocar os orixás, caboclos e outras entidades espirituais. Incorporadas

nas festividades, giras, sessões ou em qualquer outra cerimônia que seja coletiva, a música é o

que dá literalmente, o tom. Sendo assim, considerada como um dos elementos mais marcantes

na construção da concepção da identidade negra brasileira.

As canções e sons são puxados por instrumentos muito variados, e são tidas como

formas de ligar o homem ao que é sagrado. Na culinária se percebe o impacto quando se

analisa os alimentos destinados aos orixás, no Candomblé por exemplo. Os alimentos santos

que fazem parte de todo o sincretismo da Umbanda, são os mesmos alimentos presentes na

mesa do povo, de forma cotidiana, e algumas das oferendas, como doces e pipocas são os

mesmos oferecidos por pessoas do catolicismo em festas marcantes como São Cosme e

Damião79.

Os instrumentos como o tambor e pandeiro, as vestimentas para os rituais, com tecidos

brancos volumosos, turbantes e frutas que enfeitam, as artes marciais como a capoeira, que

representam formas de manifestações, festejos e defesas das entidades. Por fim, as danças que

simulam a incorporação das entidades, difundidas em diversos ritmos africanos, também se

encontra no repertório musical brasileiro, influenciando a criação de estilos musicais

populares como o lundu, maxixe, coco, lelê, tambor-de-crioula80.

A junção de todos esses costumes e tradições podem ser observados nos terreiros.

Então, a oralidade que entedemos indissociável da cultura africana é a principal fonte de

transmissão de saberes dentro dessas religiões. Não existem manuais, ou bíblia (tal qual o

catolicismo), mas o próprio modus vivendi dos povos de terreiro.

Reiteramos que não falamos neste texto, em dispensar a escrita, mas manter viva uma

cultura de séculos que educa, transmite, ensina e forma pessoas. Por este motivo,

consideramos o terreiro como um centro de formação da própria cultura afrodescendente.

Apesar de muitos costumes terem resistido às invasões do colonialismo, isso não quer

dizer que há igualdade e respeito no tratamento dado as religiões afro-brasileiras na sociedade

79 DE AGUIAR, Janaina Couvo Teixeira Maia. Os orixás, o imaginário e a comida no Candomblé. Revista USP,
São Paulo, n. 102, p. 137-154, jun./ago. 2014.
80 PRANDI, Reginaldo O brasil com axé: candomblé e umbanda no mercado religioso. Estudos avançados, v.
18, n. 52, p. 223-238, 2004.



42

brasileira. Embora o Brasil seja um país laico, as religiões de matrizes africanas sofrem com a

discriminação e segregação social. Por este motivo, é necessário compreendermos a proteção

constitucional à religião o país e a posição de um Estado laico.

4.2 Um país laico: análise sobre o direito à religião na Constituição Federal de 1988

Vários dispositivos constitucionais protegem a dignidade da pessoa humana e afastam

discriminações de qualquer gênero. Mesmo que indiretamente, muitas cláusulas proíbem o

tratamento desigual em razão da diversidade, seja qual for. Um exemplo claro está no Art. 3º

da Constituição Federal, que objetiva reduzir as desigualdades sociais e regionais e promover

o bem de todos sem preconceitos de qualquer origem.

Embora o dispositivo pontue de forma explícita os preconceitos de origem, raça, sexo,

cor e idade, deve-se levar em consideração tantas outras formas de discriminação existentes

na sociedade, incluindo crenças e religião.

É importante reconhecer, como afirma Guimarães81, que a discriminação no Brasil está

profundamente enraizada em questões históricas, culturais e econômicas, e é baseada em

fatores como raça, gênero, orientação sexual, idade, classe social e deficiência. Esta

discriminação pode ocorrer de várias formas, incluindo a violação dos direitos civis e

políticos, a segregação e a exclusão social, a violência e o preconceito.

Sendo assim, não é possível que os dispositivos abordem de forma específica cada

gênero a ser considerado no amplo conceito de discriminação, principalmente porque devido a

dinâmica social, novas formas de comportamentos, gênero, costumes, entre outros aspectos,

surgem e se modificam com frequência.

Também por este motivo, Guimarães82 afirma que a discriminação no Brasil é

estrutural ou seja, é incorporada nas instituições e nas práticas sociais de forma sistemática, o

que torna difícil combatê-la apenas com políticas e leis isoladas. É preciso uma mudança

profunda na forma como a sociedade brasileira pensa e trata as diferenças e desigualdades.

Estas diferenças existem na sociedade brasileira desde o início da sua civilização e é inerente

ao ser humano. Ser e pensar de forma diferente reflete a individualidade de cada ser, mesmo

que faça parte de uma mesma cultura ou povo.

Sendo assim, como fora visto no tópico anterior, a imposição da religião católica

ocorreu no Brasil durante o colonialismo e desconsiderou as diferenças e particularidades de

81 Guimarães, Antônio Sérgio. Racismo e anti-racismo no Brasil. São Paulo: Editora 34, 2002.
82 Ibid.



43

cada povo africano e indígena que foi convertido forçadamente a esta crença.

Embora a Constituição Federal de 1988 assegure direitos que incluem a liberdade de

crença, como será visto adiante, esta conquista pode ser considerada recente, tendo em vista

que antigas Constituições defendiam uma religião oficial ainda como reflexo da imposição

cristã dos europeus.

É necessário compreendermos o percurso traçado pelas Constituições Federais no que

diz respeito à liberdade religiosa, segundo os ensinamentos de Vieira e Regina83.

Na Constituição Federal de 1824 o catolicismo era considerado religião oficial do país,

sendo proibido o exercício público de outras religiões. Sabe-se, pelo contexto histórico e

social do país, que esta proibição visava principalmente as crenças indígenas e africanas.

Apesar da proibição do exercício público, era permitido que dentro das suas casas exercessem

a liberdade religiosa.

Apenas do ano de 1891 a Constituição da República estabeleceu a laicidade do Estado,

deixando de possuir uma religião oficial e reconhecendo a liberdade religiosa em sua

plenitude (tanto na esfera privada, quanto na pública). Embora a discriminação não deixasse

de existir, a CF/1891 já caminhava para a tutela do direito à liberdade religiosa.

Por Estado Laico, deve-se entender, de acordo com Florestan Fernandes84 um Estado

que não se identifica com nenhuma religião ou doutrina específica, e que garante a liberdade

de consciência e de culto para todos os cidadãos, independentemente de sua crença ou

convicção religiosa, se comprometendo a não interferir nas questões religiosas, nem a adotar

políticas ou medidas que favoreçam ou prejudiquem determinada religião ou grupo religioso.

Fernandes argumenta que a laicidade do Estado é um requisito fundamental para a

construção da democracia e da cidadania plena, já que garante a igualdade de tratamento entre

as diferentes religiões e impede que uma determinada crença ou grupo religioso detenha o

monopólio do poder político.

Seguindo o percurso traçado pelas Constituições quanto à liberdade religiosa, no ano

de 1934, além de reiterar a liberdade religiosa, a Constituição Federal garantiu a separação

entre Estado e igreja. Além disto, o ensino religioso nas instituições de ensino foi permitido

com a condição de que sua natureza caracterizasse um ensino não-confessional, ou seja, sem

vínculo com uma religião específica.

83 VIEIRA, Thiago Rafael; REGINA, Jean Marques. A laicidade colaborativa brasileira: Da Aurora da
Civilização à Constituição Brasileira de 1988. Revista Brasileira de Políticas Públicas, Brasília, v. 9, n. 2, p. 4-
25, maio/ago. 2019.
84 FERNANDES, Florestan. A revolução burguesa no Brasil: ensaio de interpretação sociológica. Rio de
Janeiro: Editora Guanabara, 1975.



44

Posteriormente, em 1946, a Constituição Federal manteve a separação entre o Estado e

a igreja e reconheceu a liberdade de culto e de organização religiosa. Além disso, o ensino

religioso nas escolas públicas continuou sendo permitido, mas agora de forma opcional.

Devemos interromper, mais uma vez, o percurso em análise, para entender a

importância da separação entre Estado e igreja para a efetivação de um Estado Laico. Para

tanto, vale salientar que diferentes teorias apontam a necessidade desta separação.

Do ponto de vista da teoria liberal, a separação entre igreja e Estado é vista como uma

garantia fundamental da liberdade religiosa e individual. Para os liberais, o Estado deve ser

neutro em relação às crenças e práticas religiosas, evitando qualquer tipo de intervenção ou

favorecimento de uma religião em detrimento de outras. Nesse sentido, a separação entre

igreja e Estado é uma forma de garantir que cada indivíduo possa escolher livremente sua

religião e praticá-la sem interferência do Estado85.

Já do ponto de vista da teoria republicana, a separação entre igreja e Estado é vista

como uma forma de preservar a autonomia do Estado em relação às influências religiosas e

garantir a laicidade do Estado. Para os republicanos, o Estado deve ser guiado por princípios

políticos e éticos universais, que não podem estar subordinados a qualquer crença ou doutrina

religiosa86.

Nesse sentido, a separação entre igreja e Estado é uma forma de garantir que o Estado

seja um espaço público e pluralista, que possa abrigar as diferentes visões e valores da

sociedade, sem se submeter a uma determinada religião.

Mantendo esta separação entre o Estado e a Igreja, a Constituição de 1967, que foi

publicada durante a ditadura militar, garantiu a permanência da laicidade do Estado, mas

obrigou a matéria de ensino religioso nas instituições de ensino. No entanto, é importante

ressaltar que a Constituição de 1967 não apresentava uma concepção clara de Estado laico, e

as relações entre Estado e religião ainda eram marcadas pela influência da Igreja Católica, que

mantinha uma posição de destaque na sociedade brasileira.

Chegando enfim, nas disposições trazidas pela Constituição Federal de 1988 pode-se

considerar que o respeito a diversidade foi alcançado neste dispositivo, pelo menos na esfera

legislativa. Além de manter a separação entre Estado e Igreja, reiterou a laicidade estatal e

dispôs sobre o ensino religioso.

Nesse sentido, quando dispõe sobre os direitos e garantias fundamentais, a CF/88

85 RAMOS, Cesar Augusto. O modelo liberal e republicano de liberdade: uma escolha
disjuntiva?. Trans/Form/Ação, v. 34, p. 43-66, 2011.
86 Ibid.



45

assegura que é “inviolável a liberdade de consciência e de crença, sendo assegurado o livre

exercício dos cultos religiosos e garantida, na forma da lei, a proteção aos locais de culto e a

suas liturgias”87. Neste dispositivo, alguns conceitos devem ser analisados de forma particular

para que possamos compreender toda a abordagem desta cláusula.

Inicialmente, deve-se lembrar que a Declaração Universal dos Direitos88 Humanos já

abordava a “liberdade de consciência e de crença” em seu Art. 18, que dispunha sobre a

liberdade de pensamento, consciência e religião de todo ser humano, reiterando que a cada um

cabe a liberdade de permanecer ou mudar de religião ou crença e se manifestar pelo ensino,

prática e pelo culto, seja de forma pública ou particular.

De acordo com Morais89 a liberdade religiosa enquanto direito fundamental previsto

na CF/88 é um gênero que comporta espécies como liberdade de crença, de culto e de

organização religiosa. Ela garante o direito de escolha do sujeito em permanecer ou não

dentro do segmento religioso, sem coerção ou obrigatoriedade de pertencimento.

Quando o dispositivo aborda o “livre exercício dos cultos religiosos” reflete um

grande avanço em relação às disposições das primeiras Constituições, que impediam o livre

exercício dos cultos em público. Nesse sentido, o Estado atua enquanto agente de proteção à

liberdade religiosa, garantindo que ninguém será impedido de professar sua fé.

Além disso, a CF/88 defende a proteção aos “locais de cultos e liturgias” com o

objetivo de que não haja ataques e depreciação de nenhum templo religioso ou local de culto,

independente da religião ao qual esteja vinculado.

Apesar de toda a luta dos movimentos que objetivavam alcançar a laicidade defendida

hoje na Constituição, as disposições não impedem que haja, na realidade social,

discriminações e segregações em razão da crença. Por este motivo, além de proteger a

liberdade de consciência e crença, o Estado deve dispor de legislações que tutelem as vítimas

em caso de descumprimento destes objetivos.

Considerando a tutela constitucional e todo o percurso traçado pelas religiões de

matrizes africanas no Brasil, é importante analisar, além da presença do racismo religioso na

sociedade brasileira, as formas de proteção do Estado em casos de discriminação religiosa.

87 BRASIL. Constituição. Constituição da República Federativa do Brasil. Brasília, DF: Senado Federal,
1988.
88 ORGANIZAÇÃO DAS NAÇÕES UNIDAS. Declaração Universal dos Direitos Humanos. Disponível em:
https://nacoesunidas.org/wp-content/uploads/2018/10/DUDH.pdf. Acesso em: 25 fev. 2023.
89 MORAIS, Márcio Eduardo Pedrosa. Religião e direitos fundamentais: o princípio da liberdade religiosa no
estado constitucional democrático brasileiro. Revista Brasileira de Direito Constitucional, v. 18, n. 1, p. 225-
242, 2011.



46

4.3 Intolerância contra as religiões de matrizes africanas

Dados do Disque 100, um serviço criado pelo Governo Federal para denunciar

violações aos direitos da mulher, da família e dos direitos humanos, constatou, que no

primeiro semestre do ano de 2022, 110 casos de intolerância religiosa foram registrados. Este

número representa um aumento de 547% em relação ao ano de 2019 (diferença de apenas 2

anos) e demonstra que entre as religiões vítimas deste preconceito, as religiões de matrizes

africanas encontram-se em primeiro lugar no número de denúncias90.

Estes dados comprovam o que muitos estudiosos afirmam há décadas no país: que há

desigualdade no tratamento entre as religiões no Brasil e que as religiões de matrizes africanas

sofrem com a intolerância religiosa.

Por intolerância religiosa deve-se compreender a recusa em aceitar ou permitir as

diferenças religiosas, muitas vezes com base em estereótipos negativos e preconceitos, que

podem levar à discriminação e violência contra indivíduos e grupos religiosos minoritários91.

Apesar de estarem protegidos pela Constituição Federal de 1988, a liberdade de

consciência e de crença, o livre exercício dos cultos religiosos e os locais de cultos e liturgias

das religiões de matrizes africanas ainda enfrentam um longo processo de intolerância

religiosa.

A liberdade de consciência e crença representa a vontade de permanecer ou não

vinculado à uma religião, além de tutelar os adeptos, defende aqueles que não tem intenção ou

vontade de pertencimento. Essa liberdade é essencial para a promoção da diversidade cultural,

da tolerância e do respeito mútuo entre as pessoas e grupos com diferentes crenças e

convicções.

Embora esta liberdade seja observada no meio social atualmente, outros dois pontos

deste dispositivo chamam atenção e merecem uma análise um pouco mais aprofundada.

O livre exercício de cultos religiosos e a proteção aos locais de cultos e liturgias

embora estejam tutelados pela CF/88 encontram diversas dificuldades de existência na

realidade social. Em pesquisa realizada por Silva92, constatou-se cinco diferentes critérios de

tipos de ataques sofridos pelas religiões de matrizes africanas, quais sejam: ataques feitos no

âmbito dos cultos das igrejas neopentecostais e em seus meios de divulgação e proseletismo;

90 DISQUE 100. Relatório Anual 2022: Direitos Humanos no Brasil. Brasília: Secretaria Nacional de
Cidadania, Ministério da Mulher, da Família e dos Direitos Humanos, 2022.
91 NOGUEIRA, Sidnei. Intolerância religiosa. São Paulo: Pólen Produção Editorial, 2020.
92 DA SILVA, Vagner Gonçalves. Intolerância religiosa: impactos do neopentecostalismo no campo
religioso afro-brasileiro. São Paulo: Paulinas, 2010.



47

agressões físicas contra terreiros e seus membros; ataques às cerimônias religiosas afro-

brasileiras realizadas em locais públicos ou aos símbolos dessas religiões existentes em tais

espaços; ataques a outros símbolos da herança africana no Brasil que tenham alguma relação

com as religiões; ataques decorrentes entre igrejas e políticos evangélicos; e por fim, reações

públicas dos adeptos das religiões afro-brasileiras.

Os primeiros ataques, descritos pelo autor como sendo realizados no âmbito dos cultos

de igrejas neopentecostais tem como ponto principal a ideia de que muitos dos males

existentes atualmente são causados pela existência/presença de demônios, os quais são

assimilados pelos neopentecostais à figura de Exu, divindade presente nas religiões de

matrizes africanas, principalmente no candomblé e na umbanda.

A segunda categoria de ataques, caracterizada por agressões físicas à membros de

terreiros, segundo o autor, ocorrem com bastante frequência, quando os terreiros são

invadidos com o objetivo de destruir altares, quebrar imagens e “exorcizar” os membros da

casa.

Os ataques destinados às cerimônias realizadas em locais públicos são, para Silva,

vítimas de maior exposição em razão dos locais. Eles ocorrem desde a simples entrega de

panfletos que versam contra a ocorrência dos cultos, até mesmo a interrupção forçada dessses

rituais. Sobre os ataques proferidos a símbolos das religiões afro-brasileiras, o autor afirma

que na cidade de Salvador, diversos ataques foram proferidos à Prefeitura Municipal quando

houve a instalação de esculturas de orixás no Dique de Tororó, alegando que havia

enaltecimento a uma religião “diabólica”.

Quanto aos símbolos da cultura africana que não fazem parte das religiões mas sofrem

associação, o autor mencionou que no Rio de Janeiro, por influência de pais neopentecostais,

houve o esvaziamento de uma bateria de samba mirim, uma organização não governamental

responsável por ensinar música às crianças e jovens carentes da cidade.

Com o número crescente de candidatos neopentecostais, a relação entre Igreja e Estado

torna-se mais íntima. A batalha para a opressão de religiões de matrizes africanas aparece

também na representação política e a partir do poder adquirido pelos governantes, há

articulação de ações contrárias ao desenvolvimento das religiões afro-brasileiras.

Embora não representem todas as formas de ataques sofridos pelas religiões afro-

brasileiras, estas categorias trazidas pelo autor possibilitam a percepção sobre a atuação dos

movimentos de intolerância religiosa. Por outro lado, movimentos de retomada da

ancestralidade e proteção às religiosidades afro-brasileiras tem ganhado espaço na sociedade.

Além da Constituição Federal, outras legislações tutelam o tratamento igualitário sem



48

discriminação de qualquer gênero, incluindo a religião. A Lei nº 12.288 de julho de 201093

por exemplo, criou o Estatuto da Igualdade Racial e dedicou um capítulo ao direito à

liberdade de consciência e de crença e o livre exercício dos cultos religiosos.

Este dispositivo reitera a inviolabilidade do direito à liberdade de consciência e crença,

trazido pela Constituição Federal de 1988 e define, em seu Art.2494 a abrangência deste termo.

Além disso, garante que o poder público poderá adotar todas as medidas necessárias para o

combate a intolerância religiosa e a discriminação dos deus adeptos.

O que se pode notar, a partir da necessidade dessas legislações, é uma continuação

silenciosa da opressão sofrida pelos africanos durante o período de colonização. Embora

existam legislações que protegem os adeptos de religiões de matrizes africanas, a lei por si só,

não é capaz de mudar a realidade social.

Além dos diversos ataques sofridos de forma direta pelas religiões e seus membros,

outras formas de intolerância aos costumes afro-brasileiros surgem numa tentativa de reprimir

a liberdade religiosa. É o caso, por exemplo, do Recurso Especial 494601 do STF, no

julgamento sobre sacrifício de animais em rituais religiosos.

4.3.1 Preservação da cultura afro-brasileira: breve análise do Recurso Extraordinário 494601

do STF

No dia 09 de agosto de 2018 iniciou-se no Supremo Tribunal Federal o julgamento

acerca da constitucionalidade de uma legislação do estado do Rio Grande do Sul que autoriza

o sacrifício de animais nos rituais de religiões de matrizes africanas.

Trata-se da Lei Estadual nº 12.131/2004 que acrescentou o parágrafo único ao artigo

93 BRASIL. Lei nº 12.288, de 20 de julho de 2010. Institui o Estatuto da Igualdade Racial; altera as Leis nos
7.716, de 5 de janeiro de 1989, 9.029, de 13 de abril de 1995, 7.347, de 24 de julho de 1985, e 10.778, de 24
de novembro de 2003. Diário Oficial da União: Brasília, DF, 2010.
94 Art. 24. O direito à liberdade de consciência e de crença e ao livre exercício dos cultos religiosos de matriz
africana compreende:
I - a prática de cultos, a celebração de reuniões relacionadas à religiosidade e a fundação e manutenção, por
iniciativa privada, de lugares reservados para tais fins;
II - a celebração de festividades e cerimônias de acordo com preceitos das respectivas religiões;
III - a fundação e a manutenção, por iniciativa privada, de instituições beneficentes ligadas às respectivas
convicções religiosas;
IV - a produção, a comercialização, a aquisição e o uso de artigos e materiais religiosos adequados aos costumes
e às práticas fundadas na respectiva religiosidade, ressalvadas as condutas vedadas por legislação específica;
V - a produção e a divulgação de publicações relacionadas ao exercício e à difusão das religiões de matriz
africana;
VI - a coleta de contribuições financeiras de pessoas naturais e jurídicas de natureza privada para a manutenção
das atividades religiosas e sociais das respectivas religiões;
VII - o acesso aos órgãos e aos meios de comunicação para divulgação das respectivas religiões;
VIII - a comunicação ao Ministério Público para abertura de ação penal em face de atitudes e práticas de
intolerância religiosa nos meios de comunicação e em quaisquer outros locais.



49

2º da Lei 11.915/2003 responsável por instituir o Código Estadual de Proteção aos animais no

estado do Rio Grande do Sul. Esta última, atualmente, foi revogada pela Lei nº 15.363 de

2019 que consolida a legislação relativa à proteção aos animais no estado.

O § 1º do Art. 2º da atual Lei nº 15.363 de 201995 veda as diversas circustâncias as

quais podem ser submetidos os animais em situação de ameaça visando compatibilizar o

desenvolvimento socioeconômico com as preservação ambiental.

A questão trazida para o Plenário do STF pairou em torno do §2º acrescentado a essa

legislação pela Lei 12.131/2004 cuja redação diz o seguinte: “§ 2º Não se enquadra nessa

vedação o livre exercício dos cultos e liturgias das religiões de matriz africana.”

Visando declarar a inconstitucionalidade desta cláusula, o recurso Extraordinário

interposto pelo Ministério Público do Estado do Rio Grande do Sul contra decisão do

Tribunal de Justiça do estado, argumentava que o Estado tem o dever de coibir práticas que

sujeitam os animais a tratamentos cruéis.

O procurador defendeu que não se pode considerar o interesse cultural e religioso

quando estes ofendem o meio ambiente e o princípio da vedação da crueldade contra os

animais. Neste sentido, pediu pela incostitucionalidade da Lei em questão para proibir esta

prática pelos adeptos das religiões de matrizes africanas.

Houve, neste julgamento, as sustentações orais das instituições que foram admitidas

como amici curiae, os conhecidos amigos da corte, e a manifestação da Procuradoria-Geral da

República, na pessoa do Dr. Luciano Mariz Maia.

Enquanto amici curiae, três importantes Instituições se pronunciaram contra e a favor

da declaração de inconstitucionalidade da Lei em análise. Inicialmente, Francisco Carlos Rosa,

representante do Fórum Nacional de Proteção e Defesa Animal, buscou demonstrar que não

tratave-se de um embate relacionado a religião de matriz africana, mas à liberdade e proteção

aos animais. Afastando qualquer indício argumentativo que envolva a liberdade religiosa, o

95 Esta Lei estabelece normas no Estado do Rio Grande do Sul, visando a compatibilizar o desenvolvimento
socioeconômico com a preservação ambiental.
§ 1º É vedado:
I - ofender ou agredir fisicamente os animais, sujeitando-os a qualquer tipo de experiência capaz de causar
sofrimento ou dano, bem como as que criem condições inaceitáveis de existência;
II - manter animais em local completamente desprovido de asseio ou que lhes impeça a movimentação, o
descanso ou os prive de ar e luminosidade;
III - obrigar animais a trabalhos exorbitantes ou que ultrapassem sua força;
IV - não dar morte rápida e indolor a todo animal cujo extermínio seja necessário para consumo;
V - exercer a venda ambulante de animais para menores desacompanhados por responsável legal;
VI - enclausurar animais com outros que os molestem ou aterrorizem;
VII - sacrificar animais com venenos ou outros métodos não preconizados pela Organização Mundial da Saúde -
OMS, nos programas de profilaxia da raiva.



50

representante destacou as atividades dos ativistas dos direitos dos animais e a necessidade de

proteção integral a estes seres.

Por outro lado, a advogada Tatiana Antunes, em nome da Federação Afro-Umbandista

e Espiritualista do Rio Grande do Sul, argumentou que na verdade a questão em análise trata-

se da liberdade religiosa e do livre culto às religiões. Além disso, a advogada destacou que a

formação cultural é particular e deve ser respeitada por todos. Ela demonstrou a ligação direta

entre o tema e a opressão sofrida pelas religiões afro no Brasil desde os tempos da

colonização e a necessidade de superação de estigmas.

O também advogado Hédio Silva Junior, como representante da União de Tendas de

Umbanda e Candomblé e do Conselho Estadual da Umbanda e dos Cultos Afro-brasileiros do

Rio Grande do Sul usou de várias analogias para demonstrar que tratava-se exclusivamente de

um embate religioso, pois, em diversos outros casos em que os sacrifícios de animais estão

presentes, inclusive na confecção de peças de vestuário, não há indignação e manifestação em

favor dos animais.

Além disso, o advogado lembrou que muitas outras religiões também realizam abates

de animais para fins de rituais e alimentação, no entanto, não há manifestação e indignação da

sociedade ou dos órgãos institucionais, o que direciona, mais ainda, o entendimento de que se

trata de embate religioso destinado unicamente às religiões de matrizes africanas.

Após as sustentações orais destes representantes, a manifestação da Procuradoria

Geral da República se mostrou a favor da constitucionalidade da lei questionada. Para tanto, o

Dr. Luciano Maia utilizou das mais diversas argumentações para demonstrar que não há de

fato, no caso em questão, um debate em torno da proteção aos direitos dos animais, mas um

ataque à cultura afro-brasileira no que diz respeito aos costumes religiosos.

Além disso, Maia retomou um percurso histórico de opressão traçado pelas religiões

de matrizes africanas no Brasil desde a chegada dos africanos no período de colonização, que

segundo ele, arrancou quase 5 milhões de pessoas de África para serem escravizadas.

De acordo com o representante da Procuradoria Geral da República independente da

fé professada todas as religiões devem ser respeitadas, assim como seus traços culturais, pois

nas palavras do próprio Maia96:

“Chamemos como os cristãos: Deus pai, Deus filho e Deus Espírito Santo;
chamemos como os mulçumanos: onipotente, clemente e altíssimo; ou chamemos

96 PLENO – SUSPENSO JULGAMENTO SOBRE SACRIFÍCIO DE ANIMAIS EM RITUAIS RELIGIOSOS.
Canal Oficial do Supremo Tribunal Federal do Brasil, 10 ago 2018. 1 vídeo (1h:25min 28 seg). Disponível
em: https://www.youtube.com/watch?v=I93qKI3Yzro Acesso em: 05 mar. 2023.



51

como orixás por todos os seus nomes (...) O que há em comum é que para quem
acredita, essa crença é indissociável do sentido da própria identidade. A própria
pessoa só é pessoa na permanência da crença de um Deus consigo próprio. Sem a
crença em Deus, a pessoa perde sua própria substancia.”

Partilhamos do entendimento do Dr. Luciano Maia, que compreendendo a relação

entre a identidade do povo negro e a religiosidade de matriz africana afirmou ser indissociável

a crença e os costumes dentro de uma religião. Assim, não é possível que os cultos e rituais

sejam realizados de acordo com os costumes religiosos se não há um dos elementos

ritualísticos.

Portanto, reconhecemos a importância dos direitos dos animais, mas defendemos a

sobreposição da liberdade religiosa. Trata-se portanto, não de um debate sobre o direito dos

animais, mas de racismo institucional, como alega o Dr. Luciano Maia. Compreendendo a

necessidade de tratar-mos sobre essa face do racismo, dedicaremos o próximo tópico a uma

curta análise sobre os racismos institucional, estrutural e epistêmico.

4.4 As várias faces do racismo: Institucional, estrutural e epistêmico

Como vimos anteriormente, a história da população negra no Brasil é constituída por

uma linha intercruzada por violências e pelo genocídio em massa em todo o processo de

construção do país. As ferramentas de expressão dessa chacina contra a população negra não

ocorreram apenas por meio da morte de escravizados, mas também através da destruição de

línguas e culturas africanas, da eugenia e mestiçagem, pelo processo de embranquecimento do

imaginário da população de cor, como chamavam97.

Desse modo, aspectos que reverberam e condicionam pessoas de grupos étnico-raciais

específicos estão intrínsecos nas mais diversas camadas da sociedade, forçando a resistência.

Movimentos e indivíduos da sociedade civil organizada, seguem reivindicando as narrativas

usurpadas, denunciando as vivências desiguais, lutando por justiça e reivindicando uma

reparação efetiva do governo brasileiro contra os crimes cometidos como o povo escravizado

e seus descendentes.

A linhas descritas por Abdias Nascimento98, denunciavam as vivências dos

descendentes de escravizados que foram relegados a uma segregação econômica e ideológica,

mesmo enquanto as autoridades brasileiras, nas relações exteriores, realizavam a manutenção

97 NASCIMENTO, Abdias. O genocídio do negro brasileiro: processo de um racismo mascarado. Editora
Perspectiva SA, 2016.
98 Ibid.



52

da ideia de harmonia racial existente no país, negando todos os processos nefastos aos quais

foram impostos à população africana presente no território.

Por meio desse contexto e influências iniciadas no pós-abolição, pode-se perceber que

todo processo de apagamento da população negra no país, foram traçadas por estratégias

políticas, ideológicas e culturais disseminadas e enraizadas na sociedade brasileira de modo a

manter a situação dos afrodescendentes precária e atravessadas por processos desiguais.

Atualmente, é possível observar a transformação dos mecanismos de controle e

manutenção das desigualdades que assolam essa população. Uma vez que, o sistema legal

aboliu a escravatura em termos legislativos, mas ela permanece reverberando na sociedade

por meio de costumes e ideologia, com o reforço da negação social em se responsabilizar

pelos crimes praticados contra a população negra.

Para melhor compreender o processo de discriminação racial no país, é preciso pensar

em conceitos que possibilitem compreender o racismo e as várias expressões sociais e as

diferentes formas de atingir as vivências de pessoas racializadas no país. Para Silvio

Almeida99 o racismo trata-se de uma ferramenta sistêmica que atinge toda a população

brasileira, mas, embora seja generalizado, pode ser subdividido em de acordo com os

impactos causados a determinados âmbitos societários, desdobrando-se em racismo estrutural,

institucional e individual.

Para o autor, o racismo institucional constitui-se como uma ampliação do racismo

individual e é vastamente difundido e pactuado no funcionamento e hierarquias dentro das

instituições, as quais concedem privilégios e desvantagens de acordo com o tom de pele dos

indivíduos. Tal conceito explica a predominância hegemônica na política, em cargos de poder

e na ampla representação em cargos jurídicos e legislativos, posições institucionais essas que

contribuem para manutenção do poder e vantagem desse grupo social.

Em sua forma estrutural, o racismo decorre da conformação social, normalizadoras de

concepções incorporadas por meio do sistema de colonização reverberando regras, padrões de

discriminação sistêmica de grupos sub-representados, influenciando alimentando o imaginário

social e impondo limitações de mobilidade e acesso as instituições100. Compreender tais

formas de expressão em níveis mais gerais, não elimina a concepção individual do

preconceito racial, que também impactam a vida de pessoas não-brancas por meio de

processos discriminatórios vivenciados nas relações interpessoais.

99 ALMEIDA, Silvio. Racismo estrutural. São Paulo: Sueli Carneiro, Pólen Produção Editorial LTDA, 2019.
100 Ibid.



53

Para Muniz Sodré101, essa estrutura estaria mais ligada ao processo de conformação do

estados e as rígidas leis que legitimavam a escravidão no Brasil, processos que não duraram e

são manifestados hoje por meio do ludismo e disseminado de forma sistêmica no meio

institucional, de maneira também intersubjetiva, durante o período do pós-abolição.

Assim, tanto o racismo institucional quanto o racismo estrutural por meio de uma

normalização de lócus sociais ocupado por pessoas brancas e negras no país, impedem os

debates sobre a as desigualdades presentes tanto em instituições, quanto na sociedade e a

produção de efeitos significativos das reivindicações de movimentos sociais que,

normalmente são assimilados e reduzidos a pautas de representação.

Além disso, tanto Nascimento102 quanto Almeida103, tratam os meios de comunicação,

os órgãos de produção de dados e estatísticas, o sistema educacional e a indústria cultural,

como instrumentos de propagação e modelagem de estereótipos e processo de discriminação

racial, tornando-os mecanismos básicos de formulação ideológica à controle de uma seleta

elite. Embora as obras dos autores apresentem publicações em séculos diferentes, demonstram

a perpetuação do imaginário colonial, perpetuado socialmente, que impede o reconhecimento

da problemática racial e a efetiva reparação e equidade de acesso para a população racializada.

Por outro lado, quando se percebem as projeções de ideias do Brasil como paraíso

racial, a figura da população negra é limitada a representação folclórica, formas de

representações específicas dentro de alguns segmentos, como samba e futebol, tanto no

imaginário nacional quanto no exterior, negando toda a história e importância da população

negra na construção do país em todos os segmentos sociais.

Essa esfera de domínio universaliza o conhecimento tido como científico, por meio da

imposição de métodos e técnicas, são capazes inclusive, de ditar quais produções são

científicas, colocando saberes de povos colonizados na subalternidade como partes de um

processo cultural, incapaz de adentar os nichos das produções e teorias europeias.

Por isso, a dominação epistemológica determina quais temáticas são dignas da

reprodução de um conhecimento válido, quais narrativas e quais pontos de vista podem ser

usados como parâmetro para a produção do conhecimento e quais técnicas serão basilares

para a produção científica e capazes de instituir confiabilidade104.

101 SODRÉ, Muniz. O fascismo da cor: Uma radiografia do racismo nacional. Rio de Janeiro: Editora Vozes,
2023.
102 NASCIMENTO, Abdias. O genocídio do negro brasileiro: processo de um racismo mascarado. Editora
Perspectiva SA, 2016.
103 ALMEIDA, Silvio. Racismo estrutural. São Paulo: Sueli Carneiro, Pólen Produção Editorial LTDA, 2019.
104 KILOMBA, grada “DESCOLONIZANDO O CONHECIMENTO Uma Palestra-Performance de Grada
Kilomba” Tradução: Jessica Oliveira - Disponível em:



54

Essa reprodução incessante das mesmas narrativas e controle da universalidade

epistémica constrói a ideologia de uma história verdadeira, impondo conceitos e controlando

os meios de produção acarretando o consequente silenciamento ou até mesmo o genocídio das

subjetividades próprias de povos e culturas, direcionando-os a um espaço de subalternidade105.

Assim, é possível perceber as violências que impactam no campo do saber das

vivências raciais não-brancas, esse processo também compreende uma perpetuação do poder

daqueles que utilizam todos os meios de controle para realizar a manutenção dos interesses de

determinado grupo. É o chamado racismo epistêmico.

O racismo epistêmico reproduz a hierarquia racial, materializando o epistemicídio por

meio processos que se interligam e são percebidos tanto no acesso e permanência de pessoas

não-brancas em instituições de ensino, quanto na subjugação da capacidade cognoscente

desses indivíduos106.

Esse processo epistêmico afasta a visão da real problemática, que é o acesso desigual a

uma educação qualificada em todos os níveis de formação, o acesso a oportunidades e a sub-

representação as quais as produções africanas, afro diaspóricas e indígenas estão posicionadas

no país.

Essa ferramenta de dominação racial serve de base para a para a conformação do

racismo a nível institucional à medida que, principalmente dentro do ambiente acadêmico,

ocorre a disputa epistemológica e as produções de pessoas negras ficam limitadas a um

espaço pouco estimulado dentro das universidades107.

Por meio da análise desses aspectos percebe-se como o Brasil, mesmo após os

esforços do movimento liberal para o processo de abolição da escravatura, ainda existem

violências sistemáticas contra a população afrodescendente de maneira muito particular, como

ocorrido durante a escravização, o colonialismo, a estrutura patriarcal, o processo de

branqueamento da população e atualmente nas tentativas de impedimento de rituais sagrados.

<https://joaocamillopenna.files.wordpress.com/2018/05/kilomba-grada-ensinando-a-transgredir.pdf> Acesso em:
20 de mai. 2023.
105 SANTOS, Boaventura de Sousa; MENESES, Maria Paula. Epistemologias do sul. In: Epistemologias do sul.
2010. p. 637-637.
106 CARNEIRO, Sueli. A construção do outro como não-ser como fundamento do ser. 339f. 2005. Tese
(Doutorado em Educação). Programa de Pós-Graduação em Educação, Universidade de São Paulo, São Paulo,
2005.
107 Ibid.



55

5 DIREITO, EDUCAÇÃO E RELIGIÃO NO BRASIL: ASPECTOS DAS

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS

Neste tópico pretendemos abordar a interdisciplinaridade que possibilitou a construção

desta pesquisa. Pensar a presença da oralidade, principalmente nas religiões de matrizes

africanas, como uma epistemologia, requer conhecer o percurso histórico-social da população

africana no Brasil, o seu acesso à educação e as legislações que garantem os seus direitos.

Nesse sentido, partimos de um contexto geral de acesso à educação no Brasil, para

identificarmos como o racismo institucional e estrutural afasta a população negra do ambiente

escolar. Como um marco importante das conquistas de acesso à educação traremos uma breve

explanação sobre a Lei 10.639/03 e suas implicações no ambiente escolar.

5.1 O direito à educação no Brasil

É indispensável que façamos uma análise dos dispositivos legais que abordam a

educação no Brasil atual. No entanto, assim como em outros momentos do texto, uma

retomada na história é necessária para que a relação entre direito, educação e religião aqui

proposta, possa ser compreendida tal qual objetivamos.

Retornaremos então às primeiras manifestações de uma educação formal no Brasil. Os

regimentos de D. João III, em meados de 1548 davam início as obras educativas da

Companhia de Jesus, que mantinham o foco principal no ensino religioso do catolicismo,

combinando a catequese e as primeiras letras e leituras108.

Então, os jesuítas desenvolveram a organização da educação a partir da propagação da

cultura europeia. Aos poucos, levaram os fundamentos da educação religiosa que foi se

ampliando pelo litoral do país. De acordo com Ribeiro109, o objetivo portanto, era aplicar no

Brasil uma educação capaz de recrutar fiéis e servidores. Este modelo de educação, que

sempre manteve o foco na religião, sobreviveu por todo o período colonial, imperial e

republicano sem que sofresse modificações expressivas nas suas bases.

É claro que os povos tradicionais que já habitavam o Brasil tinham suas formas de

transmissão de conhecimentos e saberes. O que queremos dizer é, que embora os jesuítas não

108 JÚNIOR, Amarilio Ferreira; BITTAR, Marisa. Educação jesuítica e crianças negras no Brasil
Colonial. Revista brasileira de estudos pedagógicos, v. 80, n. 196, 1999.
109 RIBEIRO, Paulo Rennes Marçal. História da educação escolar no Brasil: notas para uma reflexão. Ribeirão
Preto: Paidéia, v.4, fev/jul, p. 15-30, 1993.



56

tenham sido os primeiros a transmitirem conhecimento neste território, iniciaram a “educação

formal” que conhecemos hoje nas escolas e universidades.

É importante que façamos essa retomada na história para que a relação entre educação,

religião e colonização, tratada ao longo de todo o trabalho, possa ser compreendida em suas

raízes. Não podemos pensar mudanças de ensino na educação formal atual sem essa

compreensão de como surgiu e evoluiu ao longo dos séculos no país.

Por este motivo também, é indispensável conhecer, de forma sucinta, o tratamento

dado a educação pelas Constituições Federais que surgiram após este período. É importante

destacar que apesar da extrema importância de conhecer os contextos históricos em que cada

Constituição foi promulgada, iremos nos ater apenas aos detalhes relacionados a educação,

haja vista não termos disponibilidade neste curto trabalho, para efetuar esta análise minuciosa.

Iniciando pela Constituição Federal de 1824, promulgada por Dom Pedro I, trouxe em

seu texto a gratuidade da instrução primária (art. 179, §32) e a menção aos colégios e

universidades responsáveis pelo ensino das ciências, letras e artes (art. 179, §33), como nos

ensina Vieira110.

A autora supracitada nos traz que essas disposições eram genéricas e não detalhavam

sobre os processos de educação. Neste período, o investimento nesta área era baixo ou quase

escasso e não existiam o que hoje conhecemos como políticas públicas. O acesso a esta

educação mencionada pela Constituição Federal era possível apenas pela elite e não

contemplava boa parte dos brasileiros.

Posteriormente, a Constituição de 1891 aumentou o número de dispositivos a respeito

da educação, mas ainda de forma breve. Um ponto importante dessa Carta é a chegada da

laicidade estatal, rompendo com a ideia do catolicismo como religião oficial do Brasil, trazida

na CF anterior. Esta separação impacta diretamente na educação, mesmo que na prática até os

dias de hoje a educação formal mantenha alguns padrões religiosos que existem desde o

período de colonização.

Essa Constituição, portanto, trouxe atribuições ao Congresso Nacional no que diz

respeito a educação e a legislação do ensino superior, além de responsabilizar o Estado pelo

incentivo do desenvolvimento das letras, artes e ciências com a criação de Instituições de

ensino superior e secundário no país111.

110 VIEIRA, Sofia. A educação nas constituições brasileiras: texto e contexto. Revista brasileira de Estudos
pedagógicos, v. 88, n. 219, p. 291-309, 2007.
111 Ibid.



57

Mais de 40 anos depois de promulgado, o dispositivo anteriormente tratado deu espaço

a Constituição Federal de 1934 que na seara da educação, foi a primeira a dedicar um espaço

integral a este tema. Com 17 artigos legislando sobre o ensino, manteve a estrutura da CF

anterior incumbindo ao Estado o dever de "traçar as diretrizes da educação nacional" (art. 5º,

XIX), além de mencionar sobre o financiamento da educação, definindo as receitas que

deveriam ser disponibilizadas pela União e os municípios112.

Posteriormente, ainda de acordo com Vieira113 a CF de 1937 ampliou a competência

da União para fixar as bases e determinar "fixar as bases e determinar os quadros da educação

nacional, traçando as diretrizes a que deve obedecer a formação física, intelectual e moral da

infância e da juventude" (art. 15, IX). A autora afirma que nesse contexto, o dever do Estado

foi colocado em segundo plano frente a possibilidade das Instituições privadas, pois o ensino

público seria destinado apenas aqueles que não pudessem arcar com os custos daquelas.

Em 1946, uma nova Constituição foi promulgada após o fim do Estado Novo e

acrescentou princípios e diretrizes gerais para o sistema educacional, que de acordo com

Oliveira e Penin114 eram principalmente: o direito a educação, autonomia universitária,

liberdade de ensino e investimento público em educação. Foram mudanças que romperam

com o contexto ideológico da Constituição anterior e trouxeram a educação com um direito.

Em 1967, voltando aos moldes do totalitarismo vivenciado antes da CF/46, a educação

manteve a liberdade de ensino e outros princípios do dispositivo anterior, pois de acordo com

Vieira115, o Estado não tinha alcançado a fase mais aguda da supressão de liberdade. Com isso,

as mudanças significativas não estiveram no próprio texto constitucional, mas nas

intervenções e restrições posteriores.

Após esta gama de Constituições que aos poucos foram modificando o cenário

educacional brasileiro, foi promulgada a Constituição Federal de 1988, vigente atualmente. O

dispositivo apresenta, logo em seu Art. 6º que a educação é um direito social. Este, que deve

caber a todo cidadão igualmente, sem qualquer distinção. Deve-se lembrar, como afirma

Telles116 que desde a Declaração Universal dos Direitos Humanos, da ONU, em 1948, há o

112 VIEIRA, Sofia. A educação nas constituições brasileiras: texto e contexto. Revista brasileira de Estudos
pedagógicos, v. 88, n. 219, p. 291-309, 2007.
113 Ibid.
114 OLIVEIRA, Romualdo Luiz Portela de; PENIN, Sonia Terezinha de Souza. A educação na constituinte de
1946. Revista da Faculdade de Educação, v. 12, n. 1-2, p. 261-288, 1986.
115 VIEIRA, Sofia. A educação nas constituições brasileiras: texto e contexto. Revista brasileira de Estudos
pedagógicos, v. 88, n. 219, p. 291-309, 2007.
116 TELLES, Vera da Silva. Direitos sociais: afinal do que se trata?. Revista USP, n. 37, mar/mai, p. 34-45, 1998.



58

reconhecimento dos direitos sociais juntamente com os direitos civis e políticos, no elenco

dos direitos humanos117.

A Constituição Federal de 1988 dedica um capítulo exclusivamente para o direito a

educação, juntamente com a cultura e o desporto, onde aborda os princípios, objetivos e

diretrizes da educação no país. Assim, destaca a importância deste direito social para o

desenvolvimento social, cultural e econômico do Brasil.

Nesse sentido, garante a igualdade de condições para o acesso e permanência nas

escolas, desde a educação infantil até o nível superior e estabelece a educação não só como

direito do cidadão, mas dever do Estado e da família. Além disso, reconhece a liberdade de

ensino, desde que sejam respeitados os princípios da pluralidade de ideias e valorização dos

profissionais de educação.

Outro ponto importante das disposições da CF/88 diz respeito à organização do

sistema educacional. Para tanto, prevê a existência de um plano nacional de educação, com o

objetivo de estabelecer metas e estratégias para o desenvolvimento da educação no país.

Trata-se do Art. 22, XXIV que afirma ser competência da União legislar sobre as diretrizes e

bases da educação nacional.

O objetivo com esta retomada na história das Constituições no Brasil, no que diz

respeito a educação, foi traçar uma linha da contemplação de direitos ao longo de várias

décadas até a Constituição Federal de 1988. Acreditamos que a partir da curta explanação

feita a respeito foi possível atingir esta compreensão. Portanto, partimos para a análise da Lei

de Diretrizes e Bases da Educação Nacional (Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 1996).

O Art. 1º deste dispositivo afirma que “a educação abrange os processos formativos

que se desenvolvem na vida familiar, na convivência humana, no trabalho, nas instituições de

ensino e pesquisa, nos movimentos sociais e organizações da sociedade civil e nas

manifestações culturais”. Embora os processos educativos estejam presentes nas diversas

áreas mencionadas pelo dispositivo, o §1º alerta que a Lei em questão disciplina a educação

escolar, desenvolvida principalmente nas Instituições de ensino.

Esta afirmativa não representa que o Estado não esteja preocupado com a educação

desenvolvida na comunidade e na família, mas que a prioridade desta Lei é o cumprimento

dos objetivos perante as Instituições de educação. A partir desta educação dentro da

Instituição é que haverá o vínculo entre a esfera do trabalho e a prática social (§2º).

117 Para aprofundar o tema sobre a relação entre direitos humanos e educação, sugerimos a leitura de “CLAUDE,
Richard Pierre. Direito à educação e educação para os direitos humanos. Sur. Revista Internacional de Direitos
Humanos, v. 2, p. 36-63, 2005.”



59

De acordo com Cavalleiro118 não se pode proporcionar o desenvolvimento a partir tão

somente da educação formal, assim como não se pode fazê-lo sendo realizado apenas pelo

núcleo da família. Família e escola, juntas, são responsáveis pela formação do indivíduo e não

devem estar em desacordo, pois a escola não pode ser valorizada em oposição à família e nem

o oposto. As duas representam profunda importância na formação da identidade do indivíduo.

Logo após, nos Art. 2º e 3º, a Lei apresenta os princípios119 que devem ser seguidos

para que o ensino seja ministrado e afirma que a educação tem por finalidade o pleno

desenvolvimento do educando, o seu preparo para o exercício da cidadania e a sua

qualificação para o trabalho, reiterando o que dispõe o §2º do Art.1º.

Esta relação entre escola e sociedade demonstra uma preocupação do Estado em

socializar a criança e prepara-la para o mercado de trabalho na fase adulta. Nesse sentido, de

acordo com Pereira e Teixeira120:

Ao situar a educação escolar no espectro amplo da vida social, a LDB induz a uma
reflexão crítica da nossa prática educacional: a forma estreita como ela vem sendo
concebida, o isolamento da escola em relação ao mundo exterior; a distância entre
teoria e prática; entre o trabalho intelectual e o trabalho manual; a organização
escolar rígida; o ensino e as práticas de adestramento e, em especial, a formação de
atitudes que, contrariando interesses e necessidades da maioria, levam à obediência,
passividade e subordinação.

Ou seja, as várias questões trazidas pelas autoras representam também a preocupação

do Estado. Pensar uma educação que prepare a criança para o meio social vai além da

manutenção das Instituições públicas e privadas de ensino, pois considera valores e os

princípios trazidos pela LDB.

118 CAVALLEIRO, Eliane dos Santos. Do silêncio do lar ao silêncio escolar: racismo, preconceito e
discriminação na educação infantil. São Paulo: Editora Contexto, 2004.
119 Art. 3º O ensino será ministrado com base nos seguintes princípios:
I - igualdade de condições para o acesso e permanência na escola;
II - liberdade de aprender, ensinar, pesquisar e divulgar a cultura, o pensamento, a arte e o saber;
III - pluralismo de idéias e de concepções pedagógicas;
IV - respeito à liberdade e apreço à tolerância;
V - coexistência de instituições públicas e privadas de ensino;
VI - gratuidade do ensino público em estabelecimentos oficiais;
VII - valorização do profissional da educação escolar;
VIII - gestão democrática do ensino público, na forma desta Lei e da legislação dos sistemas de ensino;
IX - garantia de padrão de qualidade;
X - valorização da experiência extra-escolar;
XI - vinculação entre a educação escolar, o trabalho e as práticas sociais.
XII - consideração com a diversidade étnico-racial.
XIII - garantia do direito à educação e à aprendizagem ao longo da vida.
XIV - respeito à diversidade humana, linguística, cultural e identitária das pessoas surdas, surdo-cegas e com
deficiência auditiva.
120 PEREIRA, Eva Waisros; TEIXEIRA, Zuleide Araújo. Reexaminando a Educação Básica na LDB: o que
permanece e o que muda. Anais do XXIII Seminário Nacional da Associação Nacional de Política e
Administração da Educação (Anpae). Porto Alegre, 2007, p.4.



60

Percebe-se então, que uma das principais características dessa Lei é a defesa da

educação em todas as suas esferas, como um direito de todos e um dever estatal. Garantir que

a educação seja ofertada de forma igualitária diminui preconceitos e estereótipos no ambiente

escolar e consequentemente na sociedade como um todo, respeitando a pluralidade e

promovendo a formação integral dos alunos.

A Lei de Diretrizes e Bases da Educação é extensa e proporciona a manutenção do

ensino e todos os principais pontos de partida que devem ser tomados no sistema educacional

brasileiro. Embora não possamos discuti-la por completo, trazê-la a esta discussão é

indispensável para entendermos mais adiante o distanciamento entre a legislação brasileira e a

realidade escolar quando se fala em educação étnico-racial.

Por fim, é importante ressaltarmos que esta legislação define também os conteúdos

mínimos ensinados em cada etapa da educação básica e dispõe sobre a valorização dos

profissionais da educação, da participação social na gestão na manutenção das Instituições de

ensino. Além disso, para análise posterior dos temas trazidos no trabalho, é necessário abordar

desde já, que esta legislação flexibiliza a organização dos currículos, permitindo que as

escolas tenham autonomia sobre as propostas pedagógicas, desde que atendam os princípios

trazidos no dispositivo.

Nosso objetivo com este momento da pesquisa foi introduzir o tema do direito a

educação no Brasil de uma forma geral, para que possamos adiante analisar a presença da

população negra brasileira no ambiente escolar. Acreditamos que traçando as raízes da relação

“educação x colonização x religião” poderemos identificar mais claramente a influência da

colonização no cenário educacional atual.

5.2 A presença da população negra no ambiente escolar

Anteriormente, apresentamos de forma introdutória a linha do tempo percorrida pelos

processos educacionais no país, considerando desde a chegada da Companhia de Jesus até a

atual Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional. Considerando que a exposição tenha

sido suficiente para a compreensão, passamos agora a analisar a presença da população negra

no ambiente escolar, e para tanto, faremos também uma retomada na história do país.

Para compreendermos o modelo educacional para as relações étnico-raciais instaurado

hoje no Brasil, é necessário (re)pensar a formação histórica e social do país, baseada, desde

sempre, em um sistema de escravização de povos originários e trazidos de África, que mesmo

após a abolição da escravatura, em 1888, mantiveram-se em uma posição de subalternidade e



61

segregação advindas de diferentes contextos, onde o fator principal é o racismo.

Dentro das instituições de ensino, por exemplo, o racismo institucional opera não tão

evidente como o racismo nos Estados Unidos, nem legalizado como o apartheid da África do

Sul, mas tão enraizado que controla toda uma estrutura de discriminação racial121 conferindo

vantagens e desvantagens a diferentes pessoas de acordo com sua raça.

Compreender a forma como este tipo de racismo atua no ambiente escolar exige a

compreensão da história da educação no Brasil e por este motivo introduzimos o tema

anteriormente. Além disso, requer a compreensão do povo negro nas Instituições de ensino

desde a sua chegada ao território brasileiro.

No período colonial, a proibição de frequência dos negros nas Instituições públicas ou

privadas era por muitas vezes legalizada sem qualquer pudor. Tobias122 destaca que estados

como Rio de Janeiro, Alagoas, Minas Gerais e Rio Grande do Sul possuíam leis específicas

no sentido de proibição. Enquanto em 1837, este último estado proibia a frequência escolar de

escravizados, mesmo que livres ou libertos, o estado do Rio de Janeiro ia além, proibindo

também a frequência de pretos africanos nestas Instituições.

Reafirmando esta proibição, Gonçalves e Silva123 acrescentam que mesmo após a Lei

do Ventre Livre, no estado de Alagoas, embora fosse permitido o ingresso de crianças negras

e livres, os métodos de ensino eram aplicados em horário noturno para estas e diurno para as

demais, com o objetivo de que não houvesse o contato e a interação entre elas. Dessa forma,

segundo os autores, o Estado mantinha uma estratégia de desenvolvimento dessas Instituições

a partir de poderosos mecanismos de exclusão baseados na classe e principalmente na raça.

Por séculos essa situação se manteve, impedindo que africanos e seus descendentes,

mesmo que livres e libertos não pudessem frequentar o ambiente escolar. Algumas exceções

se davam, não em razão da compreensão sobre a igualdade de direitos, mas como forma de

controle, principalmente religioso. É o caso de fazendas de padres jesuítas, que

providenciavam escolas para os filhos dos escravizados com o objetivo de receberem

ensinamentos sobre o catecismo, mas sem uma projeção futura, do que hoje conhecemos

como nível médio e superior124.

Como citamos acima, esta situação não se encerrou no pós-abolição, pelo contrário,

foi se consolidando ao longo do tempo, uma vez que um dos principais aspectos do racismo é

121 NASCIMENTO, Abdias. O genocídio do negro brasileiro: processo de um racismo mascarado. Editora
Perspectiva SA, 2016.
122 TOBIAS, José Antônio. História da Educação Brasileira. São Paulo, Juriscredi,1972.
123 GONÇALVES, Luiz Alberto Oliveira; SILVA, Petronilha Beatriz Gonçalves. Movimento negro e educação.
Cadernos de Pesquisa, v. 71, n. 134, p. 79-98, jan./abr. 2021.
124 Ibid.



62

a sua capacidade de se adaptar de acordo com as diversas circunstâncias em que se

manifesta125. Por este motivo é importante apresentar-mos o elo que Abdias Nascimento

designa de “labirinto raça-classe-sociedade”:

Se os negros vivem nas favelas porque não possuem meios para alugar ou comprar
residência nas áreas habitáveis, por sua vez a falta de dinheiro resulta da
descriminação no emprego. Se a falta de emprego é por causa da carência de preparo
técnico e de instrução adequada, a falta de aptidão se deve à ausência de recurso
financeiro. Nesta teia, o afro-brasileiro se vê tolhido de todos os lados, prisioneiro de
um círculo vicioso de discriminação- no emprego, na escola – e trancadas as
oportunidades que lhe permitiriam melhorar suas condições de vida, sua moradia,
inclusive. [...] pois o fator racial determina a posição social e econômica na
sociedade brasileira126.

Quando Abdias Nascimento relaciona o fator racial à posição social e econômica da

população negra, nos possibilita compreender que a proibição de frequências as escolas no

horário diurno (apresentado anteriormente) baseada em classe e raça é um fator puramente

racial, tendo em vista que já naquela época as pessoas em situação de vulnerabilidade social e

econômica já eram majoritariamente a população negra.

A ideia de que a população negra brasileira sofre principalmente com a questão social

desvirtua o fator racial, pois, indivíduos postos na base da pirâmide social são

majoritariamente atingidos com a discriminação, injustiça, falta de oportunidades e inúmeras

outras situações que demonstram a situação de subalternidade. Esta situação é refletida, por

exemplo, ao analisarmos pessoas negras que ascenderam socialmente e atingiram classes

privilegiadas, mas continuam sofrendo com questões raciais como a discriminação127.

Para Silvio Almeida128 este tipo de comportamento é reflexo do racismo institucional e

não se resume a ações individuais, mas a um conjunto de condutas das instituições que aferem

privilégios e desvantagens baseadas na cor da pele do indivíduo. O autor afirma que estas

instituições são racistas porque a sociedade é racista e desse modo fazem parte de uma mesma

estrutura.

Considerando estas várias ramificações do racismo operando simultaneamente na

sociedade brasileira, vê-se a população negra sendo afastada dos espaços que garantem uma

melhoria de vida no setor econômico, e a principal delas, é a educação, pois como fora citado

125 BARROS, Geová da Silva. Racismo institucional: a cor da pele como principal fator de suspeição.
Dissertação (mestrado) – Universidade Federal de Pernambuco. CFCH. Ciência Política. Recife, 2006.
126 NASCIMENTO, Abdias. O genocídio do negro brasileiro: processo de um racismo mascarado. Editora
Perspectiva SA, 2016, p.101.
127 BOTELHO, Denise Maria. Educadores e relações raciais. Revista de Crescimento e desenvolvimento
humano, v. 9, n. 2, p.30-38, 1999.
128 ALMEIDA, Silvio. Racismo estrutural. São Paulo: Pólen Produção Editorial LTDA, 2019.



63

anteriormente, um dos objetivos da LDB é preparar a criança, no meio educacional, para o

mercado de trabalho.

Sobre esta questão, Pinto129 notou que a população negra apresentava maiores índices

de analfabetismo em relação à população branca, além disto, crianças negras em idade escolar

encontravam-se com mais frequência longe das instituições. Ao tempo em que a população

negra se esvaia com mais facilidade da escola, também frequentava instituições de pior

qualidade, com recursos pedagógicos escassos e cursos menos reconhecidos.

Ou seja, o movimento natural do racismo no Brasil já afasta por si só a presença da

população negra do ambiente escolar e ainda que diversas lutas sejam travadas para que o

alcancem, não partilham do acesso a educação tal qual a população branca.

Deve-se considerar também que a população negra encontra-se nas camadas

econômicas mais baixas da sociedade e está distribuída geograficamente em regiões menos

desenvolvidas e dotadas de uma infraestrutura educacional precária130. Além disto, a pobreza

obriga crianças negras a trabalharem precocemente, fator que contribui para uma trajetória

escolar desestruturada e que não pode ser comparada em igualdade à população branca. A

partir disto, nota-se mais uma vez, que a relação raça-classe-sociedade trazida por Abdias

Nascimento é uma realidade diária da população negra brasileira.

Além da exclusão da presença desta população nas escolas, sua ausência é notada

também no material didático, pois, a “história é apresentada de forma linear tendo a Europa

como o ponto de partida e desenvolvimento da história universal”131, sendo assim, a realidade

por trás da construção do país, crescimento, economia, ciências e artes, com restam apagadas

frente a história de um país contada pelos olhos do colonizador.

É por este motivo que Gomes132 nos traz a ideia de uma descolonização dos currículos.

Isso inclui não apenas conteúdo programático dos livros de ensino, mas as disciplinas,

formação dos professores e profissionais da educação. Neste sentido, descolonizar o currículo

é flexibilizar a rigidez das grades curriculares e reconhecer a necessidade do diálogo entre a

escola, o currículo escolar e a realidade social, formando professores que refletem sobre as

culturas que estão sendo negadas e silenciadas nos materiais didáticos, como a autora

129 PINTO, Regina Pahin. Movimento negro e educação do negro: a ênfase na identidade. Cadernos de pesquisa,
n. 86, p. 25-38, 1993.
130 Ibid.
131 DE OLIVEIRA, Luiz Fernandes; DE FARIAS, Úrsula Pinto Lopes. A África e o negro nos anos iniciais do
ensino fundamental. Educação e Relações Étnico-Raciais: Entre diálogos contemporâneos. Org. Fernando César
Ferreira Gouvêa; Luiz Fernandes de Oliveira; Sandra Regina Sales. -1. ed. - Petrópolis, RJ : De Petrus et Alii ;
Brasília, DF: CAPES, 2014. p. 87- 104, 2014, p.95.
132 GOMES, Nilma Lino. Relações étnico-raciais, educação e descolonização dos currículos. Currículo sem
fronteiras, v. 12, n. 1, p. 98-109, 2012.



64

apresenta:

Estamos diante do desafio de analisar a produção acadêmica existente sobre relações
raciais no Brasil e discutir quais aspectos dessa produção devem fazer parte dos
processos de formação dos docentes. Resta ainda outro desafio, o de descobrir como
a produção sobre o negro e sua cultura, realizada por outras áreas do conhecimento,
poderá nos ajudar a refletir sobre a temática negro e educação, enriquecendo e
apontando novos caminhos para o campo da formação de professores.133

A supracitada autora demonstra a preocupação com a formação dos professores vindas

de diversas instituições, como o MEC, as Universidades, Centros de formação, entre outros.

Esta preocupação baseia-se na necessidade da formação adequada de profissionais tanto no

início do percurso quanto em serviços já estabilizados. Fala-se em uma formação que se

preocupa com a diversidade e considera as questões e saberes trazidos por todos os alunos e

não finaliza com a conclusão do curso de graduação, mas ocorre de forma continuada.

Esta necessidade remete também à formação de professores voltados para a educação

étnico-racial, estes, que muitas vezes, quando indagados sobre a presença do racismo no

ambiente escolar negam ou consideram um problema distante da realidade daquela instituição,

defendendo que nos âmbitos daquela instituição, o racismo não é um problema que exige

preocupação134. Essa importância dá-se também em razão de que:

A escola não é um campo neutro onde, após entrarmos, os conflitos sociais e raciais
permanecem do lado de fora. A escola é um espaço sócio-cultural onde convivem os
conflitos e as contradições. O racismo, a discriminação racial e de gênero, que fazem
parte da cultura e da estrutura da sociedade brasileira, estão presentes nas relações
entre educadores/as e educandos/as.135

Neste sentido, pensar a formação de professores para a educação étnico-racial exige a

reformulação dos currículos e a promoção de políticas públicas antirracistas. Além disto,

legislações das mais diversas voltadas para as questões raciais precisam ser postas em prática

na realidade brasileira. A sociedade como um todo precisa abandonar práticas racistas que

estão enraizadas no seio social para respeitar o outro em sua alteridade136.

Para tanto, (re)pesando todo esse processo de colonização que reflete na educação

133 GOMES, Nilma Lino. Relações étnico-raciais, educação e descolonização dos currículos. Currículo sem
fronteiras, v. 12, n. 1, p. 98-109, 2012, p.169.
134 SANTOS, Juliana Silva. O discurso sobre as cotas raciais antes da Lei 12.711/2012: letramentos acadêmicos
e a ampliação do acesso ao ensino superior no Brasil. Revista Brasileira de Linguística Aplicada, v. 19, p. 1-28,
2019.
135 GOMES, Nilma Lino. Educação, raça e gênero: relações imersas na alteridade. cadernos pagu, n. 6/7, p. 67-
82, 1996, p.69.
136 DE MACEDO, Rejane Lucia Amarante. Formação de professores e racismo: Para onde vamos?. Revista
Teias, v. 21, n. 62, p. 106-115, 2020.



65

afrodescendente de forma direta, se faz necessário analisar a chegada da Lei 10.639/03 que

incorporou diversos aspectos a Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional no que diz

respeito às relações étnico-raciais e ao ensino de história e cultura africana e afro-brasileira

nas instituições de ensino.

5.3 História e Cultura Africana e Afro-brasileira: 20 anos da lei 10.639/03

A Lei 10.639/03 alterou a LDB e incluiu no currículo oficial da Rede de Ensino a

obrigatoriedade da temática "História e Cultura Afro-Brasileira", além de tratar outras

questões referentes a matéria.

Embora esta tenha sido incorporada à Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional,

mencionada anteriormente, é importante que façamos uma análise mais detalhada de todo o

seu conteúdo, haja vista ser um marco na conquista de direitos dos movimentos sociais

antirracistas. Para tanto, faremos esta análise levando em consideração três momentos:

contexto histórico da promulgação, dispositivos legais da legislação e os desafios da aplicação

no país.

Anteriormente a promulgação, durante décadas os movimentos sociais, principalmente

o Movimento Negro, se mobilizaram em diversas frentes pressionando o Estado e a sociedade

sobre o reconhecimento da importância da história e cultura afrodescendente. Entre debates,

manifestações, pesquisas e protestos, os ativistas denunciavam principalmente a invisibilidade

histórica, a ausência de representatividade no quadro escolar e também no material didático137.

Essas lutas apresentavam diferentes reinvidicações e a partir da década de 1970, em

meio a abertura política durante a ditadura militar, o recém-criado Movimento Negro

Unificado já debatia sobre a reavaliação do papel do negro na história do Brasil.

Posteriormente, em meio a construção do regime democrático na década de 1980 o texto da

Constituição Cidadã já refletia debates e protestos realizados por este Movimento, como pode

ser observado no §1º do Art. 242: “O ensino da História do Brasil levará em conta as

contribuições das diferentes culturas e etnias para a formação do povo brasileiro”138.

De acordo com Pereira139 os ativistas buscaram combater o racismo estrutural e

desconstruir estereótipos e preconceitos, valorizando a cultura africana e afro-brasileira. Além

disso, diversas políticas públicas e legislações já foram alcançadas como reflexo deste

137 PEREIRA, Amilcar. O movimento negro brasileiro e a Lei 10.639/03: da criação aos desafios para a
implementação. Revista Contemporânea de Educação, v. 12, n. 23, p. 13-30, 2017.
138 Ibid.
139 Ibid.



66

Movimento, não apenas a Lei 10.639/03.

Sobre o conteúdo deste dispositivo, é importante mencionar que o Art. 26-A que foi

acrescentado a LDB, afirma que “nos estabelecimentos de ensino fundamental e médio,

oficiais e particulares, torna-se obrigatório o ensino sobre História e Cultura Afro-Brasileira”.

Deste primeiro momento, podemos retirar importantes colocações que devem ser levadas em

consideração.

Primeiramente, a obrigatoriedade do ensino no nível fundamental e médio abarca a

totalidade de crianças e adolescentes no ambiente escolar, refletindo a necessidade de uma

educação voltada para as relações étnico-raciais não apenas no primeiro ensino. A retomada

destes temas durante as disciplinas não possibilitam apenas o conhecimento isolado da

questão, mas abre espaço para debates e posicionamentos antirracistas no ambiente escolar.

Dados do Ministério da Educação140, em 2019, constataram que enquanto 75% das

crianças matriculadas em colégios de elite de determinada cidade do país são brancas, apenas

8% se declaram pretas ou pardas. A pesquisa constatou também, que a cada 10 alunos

matriculados no ensino médio ou fundamental, apenas 1 aluno negro está inserido em

Instituições privadas.

O que queremos demonstrar é que a desigualdade racial está presente nos dois níveis

de educação e reflete principalmente na divisão de Instituições públicas ou privadas. Por este

motivo também é de extrema importância que o dispositivo da lei 10.639/03 reconheça a

obrigatoriedade nos dois tipos de Instituições.

Pensar essa inclusão do ensino em ambientes majoritariamente brancos e elitistas

permitem que novos olhares recaiam sobre a visibilidade da história do povo negro. Por este

motivo o dispositivo foi pensado também pelos movimentos sociais, que já enxergam há

décadas essa divisão de oportunidades e valores.

O Art. 26-A inclui também o parágrafos 1º, a respeito do conteúdo programático e dos

temas a serem trabalhados, contendo “o estudo da História da África e dos Africanos, a luta

dos negros no Brasil, a cultura negra brasileira e o negro na formação da sociedade nacional,

resgatando a contribuição do povo negro nas áreas social, econômica e política pertinentes à

História do Brasil”. É claro que, se tratando da história do povo negro brasileiro, uma centena

de outros temas podem ser incluídos nos momentos de debates, mas a legislação pré-seleciona

tópicos que são indispensáveis ao cumprimento do objetivo da Lei.

140 MINISTÉRIO DA EDUCAÇÃO. Censo escolar 2018. 2019. Disponível em:
https://download.inep.gov.br/educacao_basica/censo_escolar/notas_estatisticas/2018/notas_estatisticas_censo_es
colar_2018.pdf. Acesso em: 05 de maio de 2023.



67

O parágrafo 2º, complementando esta gama de conteúdos, informa que serão

ministrados em todo o currículo escolar, em especial nas áreas de Educação Artística e de

Literatura e História Brasileiras.

Assim como o presente trabalho aborda a possibilidade de aplicação destas temáticas

na disciplina facultativa de ensino religioso, professores engajados com a causa antirracista

proporcionam momentos similares em diferentes disciplinas, como é o caso de Pevidor

Pereira141 com a utilização do jogo africano Mancala enquanto ministra aulas de matemática.

No mesmo sentido, Fernandes142 discute as dificuldades de aplicação de perspectivas

étnico-raciais no ensino da disciplina de biologia nas instituições de ensino:

A permanente ausência nas matrizes curriculares de Biologia de práticas
pedagógicas voltadas para a diversidade étnico-racial aloja-se na ideia ainda
presente que haveria uma certa neutralidade entre conhecimentos científicos e
sociedade, ou seja, é como a ciência enquanto instituição não tivesse implicações
sociais. Esta questão gera dificuldades em nossa área de construir propostas
didáticas que dialoguem com os conteúdos próprios da disciplina, voltadas para
incorporação do trabalho com as relações étnico-raciais.

O fato é, que independente da disciplina do ensino fundamental ou médio, é possível

que as contribuições afro-brasileiras sejam expostas para os alunos com o objetivo de cumprir

com a obrigação traçada pela legislação.

Um outro desafio encontrado na aplicação desta Lei é a formação de professores, que

durante as graduações mais antigas e até mesmo recentemente, não receberam a formação

necessária para abordar os conteúdos de forma consciente e sem reprodução de estereótipos.

Além disso, ainda existe resistência de setores da sociedade em relação a temática racial.

Neste sentido, o Parecer CNE/CP nº. 03 de 10 de março de 2004 ressalta inúmeras

temáticas referentes a cultura africana e afro-brasileira e destina suas informações a diferentes

membros143 da sociedade que participam de forma direta da educação infantil.

O objetivo deste documento foi responder as diversas demandas por reparações e

141 PEREIRA, Rinaldo Pevidor. O jogo africano Mancala e o ensino de Matemática em face da Lei 10.639/03.
156f. Dissertação (Mestrado em Educação) – Universidade Federal do Ceará. Fortaleza, Ceará, 2011.
142FERNANDES, Kelly Meneses. O ENSINO DE BIOLOGIA E A LEI 10.639/03: construindo possibilidades
didáticas. Anais do X Conene (Congresso brasileiro de pesquisadores negros), 2018.
143 “Destina-se, o parecer, aos administradores dos sistemas de ensino, de mantenedoras de estabelecimentos de
ensino, aos estabelecimentos de ensino, seus professores e a todos implicados na elaboração, execução, avaliação
de programas de interesse educacional, de planos institucionais, pedagógicos e de ensino. Destina-se, também, às
famílias dos estudantes, a eles próprios e a todos os cidadãos comprometidos com a educação dos brasileiros,
para nele buscarem orientações, quando pretenderem dialogar com os sistemas de ensino, escolas e educadores,
no que diz respeito às relações étnico-raciais, ao reconhecimento e valorização da história e cultura dos afro-
brasileiros, à diversidade da nação brasileira, ao igual direito à educação de qualidade, isto é, não apenas direito
ao estudo, mas também à formação para a cidadania responsável pela construção de uma sociedade justa e
democrática.” (p.2)



68

exigidas para que o Estado tome medidas para ressarcir os descendentes de africanos por

todos os danos psicológicos, materiais, sociais, políticos e educacionais sofridos sob o regime

escravista. Além disso, visa também a que tais medidas se concretizem em iniciativas de

combate ao racismo e a toda sorte de discriminações144.

Quanto ao tema da formação de professores, essa resolução informa que cabe aos

conselhos de Educação estatais, assim como do Distrito Federal e dos municípios, fazer valer

as diretrizes traçadas, com ênfase no planejamento curricular e na inclusão de membros

afrodescedentes e “definindo medidas urgentes para formação de professores; incentivando o

desenvolvimento de pesquisas bem como envolvimento comunitário”145.

Esse conjunto de dispositivos, presentes tanto na legislação quanto na Resolução

mantém o objetivo único de oferecer uma resposta, na área da educação para parte das

demandas trazidas pelos movimentos sociais, principalmente pelo Movimento Negro. Assim,

permite que os alunos tenham contato com a própria história ancestral e também com a

história do outro, colhendo informações em diferentes disciplinas.

144 BRASIL. CP. Resolução n. 1, de 17 de junho de 2004. Brasília: MEC, 2004. Disponível em:
http://portal.mec.gov.br/dmdocuments/cnecp_003.pdf. Acessado em 05 de maio de 2023.
145 BRASIL. CP. Resolução n. 1, de 17 de junho de 2004. Brasília: MEC, 2004. Disponível em:
http://portal.mec.gov.br/dmdocuments/cnecp_003.pdf. Acessado em 05 de maio de 2023., p.16.



69

6 CONSIDERAÇÕES FINAIS

A partir da questão central da pesquisa - em que medida, a transmissão de saberes de

forma oral, presente nas religiões afro-brasileiras, pode ser considerada uma epistemologia de

ensino influente para a educação étnico-racial? – buscamos, durante toda a construção do

trabalho, apresentar os diversos temas e conceitos que envolvem o problema de pesquisa e são

indispensáveis à sua compreensão.

É árdua a tarefa de “unir as pontas soltas” quando o trabalho é estruturado sobre a

necessidade de debater diversos temas para que o objetivo proposto seja alcançado. Por isso,

neste momento de conclusão, é necessário que façamos alguns apontamentos sobre cada

momento da pesquisa, pois os capítulos foram pensados para responder aos objetivos

específicos, quais sejam: compreender o papel da oralidade nas culturas africanas e afro-

brasileira; conhecer a chegada e o percurso das religiões de matrizes africanas no Brasil; e

analisar o direito à educação afrodescendente a partir da normativa brasileira.

Em todos os capítulos, partimos de explanações mais complexas para que

posteriormente pudéssemos tratar de temas específicos. É o que se observa no primeiro

capítulo, quando debatemos a cultura da oralidade em África e muitos aspectos da sua

existência para que a compreensão sobre a chegada destas culturas no Brasil estivesse

resguardada por uma sequência lógica, para, só então, adentrarmos no tema da tutela

constitucional à cultura.

Neste momento, foi possível aproximar-se da compreensão sobre a importância da

tradição da oralidade no continente africano e sobre como é capaz de transmitir saberes

através de diversas formas de expressão. Aqui, percebemos o elo de pertencimento entre esta

cultura e a ancestralidade, pois os saberes são transmitidos de geração em geração o que

evidencia a importância dos anciãos e dos antepassados.

É através da transmissão oral de saberes que os ensinamentos ancestrais sobrevivem.

Para além da fala e da voz, como reiteramos ao longo do trabalho, a ancestralidade significa

força e resistência. No entanto, reconhecendo as brutais investidas europeias no continente

africano, foi possível também entender o processo de exploração e violência aos quais foram

submetidos, juntamente com sua cultura, costumes e tradições.

É importante reiterar o local de subalternidade em que essa tradição fora colocada a

partir dos ideais eurocêntricos de vida. Desde então, a cultura da oralidade é considerada não

evoluída, arcaica e dispensável pelos ideais europeus. Podemos imaginar, a partir deste



70

contexto, quantas informações, saberes e epistemologias foram perdidas ao longo dos séculos

sem a oportunidade de transmissão entre as gerações.

No decorrer do primeiro capítulo analisamos o tráfico Atlântico para identificar a

chegada dos povos africanos no Brasil, no período de colonização, e os processos de

resistência que mantiveram vivas as tradições, culturas e costumes. Neste tópico percebemos

que, além do sofrimento já vivenciado em África, da retirada do povo dos seus países de

origem e da separação de famílias por todo o território brasileiro, existiria ainda a necessidade

de novas forças de resistência para a sobrevivência da cultura do outro lado do oceano.

No Brasil, assim como em África, a cultura foi subalternizada, e um marco

indissociável desta cultura, que consideramos ser a religião, foi brutalmente rejeitada. A

imposição do catolicismo pela igreja levou os africanos e seus descendentes a buscarem

formas de sobrevivência que os permitissem a aproximação com o sagrado, dando origem ao

sincretismo religioso.

No entanto, esta parte principal da cultura africana foi fortemente proibida. A

hegemonia europeia enxergava apenas o catolicismo como digno de ser professado. Com isso,

fortes perseguições à cultura africana foram iniciadas e apesar de hoje, a Constituição Federal

designar proteção a este tema, ainda sofre com perseguições, rejeição e racismo.

Por este motivo, ainda no primeiro capítulo, foi necessário que entendéssemos a

proteção constitucional do direito à cultura para introduzir temas trazidos no próximo tópico.

Neste momento, a análise indispensável dos artigos 215 e 216 da CF/88 demonstrou que há na

legislação, amparo as diferentes culturas e tradições existentes no Brasil. No entanto, há um

afastamento entre a legislação e a prática social. Além deste distanciamento, percebemos que

fatores como o racismo interferem diretamente na vivência da cultura afro-brasileira.

No segundo capítulo, foi possível observar de forma mais específica a chegada das

crenças africanas no território brasileiro e o nascimento de diferentes religiões que chamamos

de afro-brasileiras em decorrência da junção forçada entre diferentes crenças. Embora haja a

prática destas religiões, foi possível notar que a desigualdade no tratamento dado as religiões

afro-brasileiras possibilita o afastamento do povo negro com sua própria cultura.

Considerando todo um percurso de tratativas das Constituições Federais em relação a

religião ao longo dos anos no Brasil, percebemos que apenas há pouco tempo o Estado

conseguiu de fato tornar-se laico. Apesar de em muitos aspectos, sabermos que a vivência não

condiz exatamente com este título de laicidade, consideramos uma conquista indispensável a

prática das diversas religiões.

Para reiterar esta tutela à laicidade estatal, buscamos fazer, de forma sucinta, uma



71

análise ao Recurso Extraordinário 494601 do STF, que debatia sobre o sacrifício de animais

em religiões de matrizes africanas e concluímos nesta análise que a resistência da sociedade

quanto as práticas religiosas afro-brasileiras não consistem na própria defesa a vida dos

animais, mas são reproduções das várias facetas do racismo que não permite o modus vivendi

dos povos de terreiro.

A partir desta análise, achamos necessário fazer uma complementação ao tema

abordando conceitos como racismo institucional, estrutural e epistêmico, para reiterar a

opinião sobre o Recurso e demonstrar os motivos da resistência social e institucional a prática

de um costume derivado da cultura africana. Nos permitimos dizer até, que a partir da análise

do caso, que os sacrifícios realizados por religiões vindas de outros locais não causam o

mesmo impacto em razão do fator racial.

No terceiro capítulo, alcançando os temas educacionais, relacionamos o direito, a

educação e a religião no Brasil, primeiramente através de uma linha do tempo trazida pela

abordagem constitucional da educação no país e segundo, demonstrando que este direito a

educação não alcançou a comunidade afro-brasileira, nem nas ocupações em sala de aula e

nem na existência da sua história no material didático.

Tratando sobre educação étnico-racial, foi indispensável considerar os efeitos da Lei

10.639/03 - que obriga o ensino de história e cultura afro-brasileira no ambiente escolar – para

a aplicação de novas epistemologias de ensino no ambiente escolar. Além de incluir as

Instituições públicas e privadas, essa legislação menciona temas que são indispensáveis ao

currículo escolar.

É válido reiterar que não foi objetivo desta pesquisa traçar uma metodologia de ensino

capaz de abordar a oralidade dentro do material didático, haja vista a complexidade desta ação

a nível nacional. No entanto, foi possível perceber a necessidade de implementar no sistema

educacional a oralidade enquanto uma epistemologia de ensino capaz de fortalecer a

identidade da população negra.

Pensar uma educação que ainda não é curricularizada implica recusar a mera

reprodução de padrões e hierarquias estabelecidas pelo conhecimento hegemônico, por isso

concluímos respondendo ao problema da pesquisa no sentido de ser, a oralidade, uma

epistemologia de ensino que precisa ser incluída no material didático brasileiro e pode iniciar

sua inclusão a partir da aplicação da Lei 10.639/03.

Propomos então, a partir desta dissertação, a valorização e incorporação de culturas

outras que fortalecam a ancestralidade e a identidade do povo negro brasileiro, principalmente

na educação formal, responsável pelos primeiros ensinos. Com isso, objetivamos abrir



72

caminhos para um conhecimento mais inclusivo e diversificado da cultura afro-brasileira.

Este olhar plural permitirá não só o fortalecimento da identidade do aluno, mas a

aproximação de todos com a cultura afro-brasileira. Pensamos ser possível que este

conhecimento seja capaz de diminuir a reprodução do racismo nas várias esferas sociais,

partindo da educação formal. Com isso, uma educação voltada para as relações étnico-racias

teria a capacidade de incluir epistemologias contra hegemônicas no sistema educacional.



73

7 REFERÊNCIAS

ALMEIDA, Silvio. Racismo estrutural. São Paulo: Pólen Produção Editorial LTDA, 2019.

ARAÚJO, Leandro Alves de. Oralidade e diáspora africana. São Paulo: Intermeios, 2018.

BÂ, Amadou Hampâté. A tradição viva: história geral da África. São Paulo: Ática. 1982.

BÂ, Amadou Hampâté. Confrontações culturais: entrevista concedida a Philippe Decraene.
THOT: Revue bimestrielle de la Bibliothèque Nationale de France, nº 80, p.03-12, 2004.

BARROS, Geová da Silva. Racismo institucional: a cor da pele como principal fator de
suspeição. Dissertação (mestrado) – Universidade Federal de Pernambuco. CFCH. Ciência
Política. Recife, 2006.

BASTIDE, Roger. As religiões africanas no brasil: contribuição a uma sociologia das
interpenetrações de civilizações. Rio de Janeiro: Livraria pioneira, 1989.

BOTELHO, Denise Maria. Educadores e relações raciais. Revista de Crescimento e
desenvolvimento humano, v. 9, n. 2, p.30-38, 1999.

BOTELHO, Denise; NASCIMENTO, Wanderson. Educação e religiosidades afrobrasileiras:
a experiência dos Candomblés. Revista do decanato de extensão da Universidade de
Brasília, v.17, p. 74-82, 2010.

BRASIL. Constituição. Constituição da República Federativa do Brasil. Brasília, DF:
Senado Federal, 1988.

BRASIL. CP. Resolução n. 1, de 17 de junho de 2004. Brasília: MEC, 2004. Disponível em:
http://portal.mec.gov.br/dmdocuments/cnecp_003.pdf. Acessado em 05 de maio de 2023.

BRASIL. Lei nº 10.639, de 9 de janeiro de 2003. Dispõe sobre o ensino de história e
cultura afro-brasileira nos estabelecimentos de ensino fundamental e médio, públicos e
privados. Diário Oficial da União, Brasília, DF, 10 jan. 2003.

BRASIL. Lei nº 12.288, de 20 de julho de 2010. Institui o Estatuto da Igualdade Racial;
altera as Leis nos 7.716, de 5 de janeiro de 1989, 9.029, de 13 de abril de 1995, 7.347, de
24 de julho de 1985, e 10.778, de 24 de novembro de 2003. Diário Oficial da União:
Brasília, DF, 2010.

CARNEIRO, João Luiz. Religiões afro-brasileiras: uma construção teológica. Rio de
Janeiro: Editora Vozes Limitada, 2019.

CAVALLEIRO, Eliane dos Santos. Do silêncio do lar ao silêncio escolar: racismo,
preconceito e discriminação na educação infantil. São Paulo: Editora Contexto, 2004.

CRESWELL, John; CRESWELL, David. Projeto de pesquisa: Métodos qualitativo,
quantitativo e misto. Porto Alegre: Penso Editora, 2021.



74

CUNHA FILHO, Francisco Humberto. Cultura e democracia na Constituição Federal de
1988: a representação de interesses e sua aplicação ao programa nacional de apoio à
cultura. Rio de Janeiro: Editora Letra Legal, 2004.

DA SILVA, Vagner Gonçalves. Intolerância religiosa: impactos do neopentecostalismo no
campo religioso afro-brasileiro. São Paulo: Paulinas, 2010.

D'ADESKY, Jacques. Pluralismo étnico e multiculturalismo: racismos e anti-racismos no
Brasil. São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 2001.

DE AGUIAR, Janaina Couvo Teixeira Maia. Os orixás, o imaginário e a comida no
Candomblé. Revista USP, São Paulo, n. 102, p. 137-154, jun./ago. 2014.

DE MACEDO, Rejane Lucia Amarante. Formação de professores e racismo: Para onde
vamos?. Revista Teias, v. 21, n. 62, p. 106-115, 2020.

DE OLIVEIRA, Eduardo David. Filosofia da ancestralidade como filosofia africana:
educação e cultura afro-brasileira. Revista Sul-Americana de Filosofia e Educação, n. 18, p.
28-47, 2012.

DE OLIVEIRA, Julvan Moreira; DE LIMA FARIAS, Kelly. “Só quem sabe onde é Luanda
saberá lhe dar valor”: a tradição oral como herança ancestral. Voluntas: Revista
Internacional de Filosofia, v. 10, n. 1, p. 43-64, jan./jun. 2019.

DE OLIVEIRA, Luiz Fernandes; DE FARIAS, Úrsula Pinto Lopes. A África e o negro nos
anos iniciais do ensino fundamental. Educação e Relações Étnico-Raciais: Entre diálogos
contemporâneos. Org. Fernando César Ferreira Gouvêa; Luiz Fernandes de Oliveira; Sandra
Regina Sales. -1. ed. - Petrópolis, RJ : De Petrus et Alii ; Brasília, DF: CAPES, 2014. p. 87-
104, 2014.

DINIZ, Débora; LIONÇO, Tatiana; CARRIÃO, Vanessa. Laicidade e Ensino Religioso no
Brasil. Revista Brasileira de Educação, Rio de Janeiro, v. 16, n. 46, p. 377-392, maio/ago.
2011.

DISQUE 100. Relatório Anual 2022: Direitos Humanos no Brasil. Brasília: Secretaria
Nacional de Cidadania, Ministério da Mulher, da Família e dos Direitos Humanos, 2022.

FERNANDES, Florestan. A revolução burguesa no Brasil: ensaio de interpretação
sociológica. Rio de Janeiro: Editora Guanabara, 1975.

FERNANDES, Kelly Meneses. O ENSINO DE BIOLOGIA E A LEI 10.639/03:
construindo possibilidades didáticas. Anais do X Conene (Congresso brasileiro de
pesquisadores negros), 2018.

FERNANDES, Nathalia Vince Esgalha. A raiz do pensamento colonial na intolerância
religiosa contra religiões de matriz africana. Revista Calundu, v. 1, n. 1, p.117-136, 2017.

GIL, Antonio Carlos.Método e técnicas de pesquisa social. 6. ed. São Paulo: Atlas, 2008.

GILROY, Paul. O Atlântico negro: modernidade e dupla consciência. São Paulo: Editora



75

34, 2012.

GOMES, Nilma Lino. Educação, raça e gênero: relações imersas na alteridade. Cadernos
pagu, n. 6/7, p. 67-82, 1996.

GOMES, Nilma Lino. Relações étnico-raciais, educação e descolonização dos currículos.
Currículo sem fronteiras, v. 12, n. 1, p. 98-109, 2012.

GONÇALVES, Luiz Alberto Oliveira; SILVA, Petronilha Beatriz Gonçalves. Movimento
negro e educação. Cadernos de Pesquisa, v. 71, n. 134, p. 79-98, jan./abr. 2021.

Guimarães, Antônio Sérgio. Racismo e anti-racismo no Brasil. São Paulo: Editora 34, 2002.
JÚNIOR, Amarilio Ferreira; BITTAR, Marisa. Educação jesuítica e crianças negras no Brasil
Colonial. Revista brasileira de estudos pedagógicos, v. 80, n. 196, 1999.

LIMA, Antonio Ailton de Sousa; NEGREIROS, Daniele Jesus; MOURA Jr, James Ferreira.
A umbanda enquanto resistência e prática decolonial no Brasil. In: Decolonialidade a
partir do Brasil. 1 ed. p.31-49. Belo Horizonte: Editora Dialética, 2020.

LOPES, Nei. Enciclopédia brasileira da diáspora africana. São Paulo: Selo Negro Edições,
2014.

MARQUESE, Rafael de Bivar. A dinâmica da escravidão no brasil: resistência, tráfico
negreiro e alforrias, séculos XVII a XIX. In: Novos estudos CEBRAP, n. 74, p. 107-123,
2006.

MBEMBE, Achille. Necropolítica. Arte & ensaios, v. 2, n. 32, p. 122-151, 2016.

MINISTÉRIO DA EDUCAÇÃO. Censo escolar 2018. 2019. Disponível em:
https://download.inep.gov.br/educacao_basica/censo_escolar/notas_estatisticas/2018/notas_es
tatisticas_censo_escolar_2018.pdf. Acesso em: 05 de maio de 2023.

MIRANDA, Jorge. Notas sobre cultura, Constituição e direitos culturais. In: Estudos
sobre direitos fundamentais: liberdade de expressão, direito ao esquecimento, privacidade e
proteção de dados pessoais. Porto Alegre: Livraria do Advogado Editora, 2019.

MONTEIRO, Ana Maria Pimentel, PENNA-FIRME, Ana Maria do Vale; DOS SANTOS,
Guilherme Castelo Branco. Religião, modernidade e colonialidade: perspectivas decoloniais
sobre a constituição dos discursos religiosos no Brasil. Revista de Estudos da Religião, v.1,
n. 21, p.273-290, 2021.

MORAIS, Márcio Eduardo Pedrosa. Religião e direitos fundamentais: o princípio da
liberdade religiosa no estado constitucional democrático brasileiro. Revista Brasileira de
Direito Constitucional, v. 18, n. 1, p. 225-242, 2011.

MUNANGA, Kabengele. Por que ensinar a história da África e do negro no Brasil de
hoje?. São Paulo: Editora Contexto, 2010.

NASCIMENTO, Abdias. O genocídio do negro brasileiro: processo de um racismo
mascarado. 2ª ed. São Paulo: Editora Perspectiva SA, 2017.


