
 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA 
CENTRO DE CIÊNCIAS JURÍDICAS 

CURSO DE DIREITO – UNIDADE SANTA RITA 
COORDENAÇÃO DE MONOGRAFIAS 

 
 
 
 
 
 

 
BEATRIZ SOUSA ALBUQUERQUE 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

“SE EU MORRESSE ATÉ SERIA MELHOR PARA MIM, MAS 
DISSO EU TINHA MEDO”: O uso da violência sexual 
durante a ditadura civil-militar brasileira (1964-1985) 

  
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

SANTA RITA – PB 

2025  

 



 
 

 
 
 
 
 

BEATRIZ SOUSA ALBUQUERQUE 
 
 
 
 
 
 
 

“SE EU MORRESSE ATÉ SERIA MELHOR PARA MIM, MAS 
DISSO EU TINHA MEDO”: O uso da violência sexual 
durante a ditadura civil-militar brasileira (1964-1985) 

  
 
 
 
 
Trabalho de Conclusão de Curso 
apresentado ao Curso de Direito da 
Unidade Santa Rita, do Centro de 
Ciências Jurídicas da Universidade 
Federal da Paraíba, como exigência 
parcial para a obtenção do título de 
Bacharela em Ciências Jurídicas. 
 
Orientadora: Bruna Stefanni Soares de 
Araújo 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

SANTA RITA – PB 

2025 

 

 



A345s Albuquerque, Beatriz Sousa.
         "Se eu morresse até seria melhor para mim, mas disso
      eu tinha medo": o uso da violência sexual durante a
      ditadura civil-militar brasileira (1964-1985) / Beatriz
      Sousa Albuquerque. - Santa Rita, 2025.
         63 f.

         Orientação: Bruna Stefanni Soares de Araújo.
         TCC (Graduação)  - UFPB/CCJ/DCJ-SANTA RITA.

         1. Violência sexual. 2. Direitos Humanos. 3. Direito
      internacional. 4. Ditadura militar. I. Araújo, Bruna
      Stefanni Soares de. II. Título.

UFPB/DCJ/CCJ-SANTARITA                                 CDU 34

Catalogação na publicação
Seção de Catalogação e Classificação

Elaborado por ANA BEATRIZ DE OLIVEIRA ABRANTES SILVA - CRB-
15/596



 
 

 
 
 
 
 

  



 
 

 
 
 
 
 

AGRADECIMENTOS 
 

Assim que vi meu nome na lista de aprovados, liguei para o meu pai. Em 

seguida, ele já estava a caminho da casa da minha avó para compartilhar a notícia. 

Desde que nasci, essa sempre foi a nossa dinâmica: uma imensa alegria em dividir 

todas as conquistas com vovó, que sempre torceu por nós e fez de tudo para que 

nossos sonhos se tornassem realidade. 

Minha avó teria um orgulho imenso do pai que meu pai se tornou para mim e 

para os meus irmãos. Lembro de tudo o que ele fez para que, hoje, pudéssemos 

dividir este momento com ela. A grande matriarca que minha avó foi, resultou em um 

exemplo que minha mãe sempre seguiu com afinco. Juntos, eles reverberam um 

amor que coube em minha avó, em mim e nos meus irmãos, e que se manifesta 

diariamente: acolhem, escutam, protegem e fazem de tudo por nós. 

Não posso deixar de ressaltar o orgulho que minha avó teria da minha irmã, 

uma das tantas profissionais na linha de frente, arriscando sua própria vida enquanto 

vivia um luto e a dor de tantas perdas diárias. 

Apesar de viver durante a graduação sob um terror entre adoecimento e 

mortes e de tanto "preto no branco", encontrei cor nas mais diversas formas. Se 

estou aqui hoje, bem e com saúde, devo, acima de tudo, aos meus pais. Me formar 

em uma universidade pública não é apenas um sonho individual, mas um sonho que 

foi sonhado e construído por eles. Agradeço aos meus irmãos, pelo companheirismo 

e fraternidade com que nos reencontramos conforme a vida nos une e separa. 

À minha orientadora, por aceitar este convite e, mais do que isso, por sua 

dedicação, paciência e olhar tão atento. Agradeço por sua confiança e por me guiar 

neste caminho. 

À professora Roberta, por me dar a primeira chance de integrar o tripé 

acadêmico e por permitir uma alegria e um suspiro em meio ao caos que vivíamos. 

E, também, à Clarissa, por aceitar compor esta banca, agradeço pela disponibilidade 

e valiosa contribuição na leitura e avaliação deste trabalho.  

 



 
 

 
 
 
 
 

Ao Loucid, por ser uma nova casa e me ensinar que afeto é cuidado. E a 

todos os amigos que conheci ali e com quem sigo constantemente trocando afetos e 

carinho.  

A todos os amigos que conheci pela atlética Suprema, e à atlética por me 

permitir conhecer tantas pessoas incríveis.  

Aos meus amigos da escola, meus companheiros desde 2016, que me 

acolheram quando mudei de cidade aos 13 anos. 

A todos os profissionais de saúde que me acompanharam na graduação, 

especialmente à minha psicóloga.  

E, que sorte a minha de, pouco antes de finalizar o curso, conhecer Iviny. Se 

existe milagre nos encontros, agradeço ao milagre que me permitiu encontrar e 

poder viver ao seu lado.  

Hoje, mais uma vez, não conto com a sorte de ligar ou encontrar minha avó 

para contar que me formei e o porquê de agradecer a todas essas pessoas. Apesar 

de tudo, sigo com o seu canto de força e coragem - aquele que, mesmo na 

ausência, me ensina a permanecer. 

 

 



 
 

 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Um dia eu disse a um dos torturadores, um que 
se achava muito inteligente e eficiente, que eu 

preferia que me tivessem matado a ter sido 
torturada. Pode parecer uma frase de efeito, mas 

você não sabe o como ela era verdadeira. Ele 
riu, ele riu e disse que daqui a vinte anos eu iria 

agradecer por estar viva. E eu não sei como é 
que é essa história de que a vida continua, só sei 
que ela continuou e que eu não posso agradecer 

e que eu gostaria que houvesse uma outra 
opção à vida que não fosse a tortura 

-​ Que bom te ver viva, 1989 

 



 
 

 
 
 
 
 

RESUMO 
 

O presente trabalho analisa a utilização da violência sexual como instrumento de 
poder e repressão durante a ditadura civil-militar brasileira (1964-1985). A pesquisa, 
baseia-se em levantamento bibliográfico e documental, com enfoque na criminologia 
feminista pelo direito internacional. Parte-se da compreensão de que a violência 
sexual não foi prática isolada, mas tática sistemática de humilhação, silenciamento e 
desumanização, em especial contra mulheres militantes. A partir da análise de 
documentos como o Relatório da Comissão Nacional da Verdade, jurisprudência 
internacional e convenções de direitos humanos, evidencia-se a categorização da 
violência sexual enquanto crime contra a humanidade e forma de tortura, 
imprescritível e insuscetível de anistia. Ao reconhecer a violência sexual como 
política institucional de Estado, busca-se contribuir para a justiça de transição, para 
a reparação das vítimas e para a construção de uma memória coletiva que rompa 
com a cultura da impunidade e legitime a centralidade da perspectiva de gênero nos 
estudos jurídicos e históricos. 
 
 
Palavras-chave: Violência sexual; Direitos Humanos; Direito Internacional; Ditadura 
militar.  
 

 



 
 

 
 
 
 
 

ABSTRACT 
 

This study analyzes the use of sexual violence as an instrument of power and 
repression during the Brazilian civil-military dictatorship (1964-1985). The research 
employs bibliographical and documentary review methodology, adopting a feminist 
criminology approach through the lens of international law. The investigation 
demonstrates that sexual violence was not an isolated practice, but rather a 
systematic tactic of humiliation, silencing, and dehumanization, particularly targeting 
women militants. Through analysis of documents including the National Truth 
Commission Report, international jurisprudence, and human rights conventions, this 
study establishes sexual violence as a crime against humanity and a form of torture, 
which is both imprescriptible and ineligible for amnesty. By recognizing sexual 
violence as an institutional state policy, this research contributes to transitional justice 
discourse, victim reparations, and the construction of collective memory that 
challenges the culture of impunity while legitimizing the centrality of gender 
perspectives in legal and historical studies. 

 
Keywords: Sexual violence; Human Rights; International Law; Military dictatorship. 

 
 

 

 

 

 

 



 
 

 
 
 
 
 

LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS  
 

ADPF – Arguição de Descumprimento de Preceito Fundamental 

CADH - Convenção Americana de Direitos Humanos  

CICV – Comitê Internacional da Cruz Vermelha 

CIDH – Corte Interamericana de Direitos Humanos 

CNV – Comissão Nacional da Verdade 

CG – Convenção de Genebra 

CPPCG – Convenção para a Repressão e Prevenção do Crime de Genocídio 

DIH – Direito Internacional Humanitário 

DIDH - Direito Internacional dos Direitos Humanos 

ER – Estatuto de Roma 

ODS - Objetivo de Desenvolvimento Sustentável 

OEA – Organização dos Estados Americanos 

OMS – Organização Mundial da Saúde 

ONU – Organização das Nações Unidas 

STF - Supremo Tribunal Federal 

TRF - Tribunal Regional Federal 

TPI – Tribunal Penal Internacional 

TPIJ – Tribunal Penal Internacional para a antiga Iugoslávia 

TPIR – Tribunal Penal Internacional para Ruanda 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 
 
 
 
 

SUMÁRIO 
 

1 INTRODUÇÃO........................................................................................................ 10 

2 “EU MINIMIZAVA AQUELE EPISÓDIO, AFINAL, NÃO ERA PAU DE ARARA, 
NÃO ERA CHOQUE E NÃO ERA CADEIRA DO DRAGÃO”: VIOLÊNCIA DE 
GÊNERO, PODER E INTERSECCIONALIDADE......................................................15 

2.1 A violência de gênero como estrutura de poder........................................16 

2.2 A violência sexual: aterrorizar, torturar e silenciar....................................19 

2.3 A criminologia feminista: Desvendando a violência de gênero e a 
urgência em traçar novos caminhos.................................................................22 

3 “[...]TEM TANTA GENTE QUE SOFREU NÉ? COMPANHEIRAS QUE FORAM 
TÃO VIOLENTADAS, ENTÃO EU NÃO SOFRI. MAS, NÃO É BEM ASSIM [...]. EU 
FUI ESTUPRADA COM UM CASSETETE NO 1º DISTRITO”: VIOLÊNCIA SEXUAL 
DENTRE O DIREITO INTERNACIONAL...................................................................25 

3.1. A violência sexual como crime no Direito Internacional..........................26 

3.2 Violência sexual em conflitos e o estupro como arma de guerra............ 30 

3.3 Jurisprudência dos Tribunais Penais Internacionais................................32 

3.3.1 Tribunal Penal Ad Hoc para a Ex-Iugoslávia.......................................... 33 

3.2.2 Tribunal Penal Ad Hoc para a Ruanda................................................... 33 

4 “NÃO DÁ PARA PASSAR UMA BORRACHA? LÁ VEM DE NOVO FALAR EM 
TORTURA! QUE COISA MAIS ANTIGA! ESQUECE!”: CRIMES SEXUAIS NA 
DITADURA CIVIL-MILITAR BRASILEIRA................................................................ 36 

4.1 A violência sexual na ditadura militar brasileira........................................38 

4.2 Corpos e subjetividades em disputa: Memória e a lei da Anistia............ 42 

4.3 Jurisprudência da Corte Interamericana de Direitos Humanos............... 45 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS: UMA NOVA DIMENSÃO PARA OS CRIMES 
SEXUAIS E AS REIVINDICAÇÕES DE UMA NOVA HISTÓRIA..............................52 

 
 

 



 
10 

1 INTRODUÇÃO 
 

O presente trabalho se propõe a analisar a utilização da violência sexual 

como instrumento de poder e arma de guerra no contexto da ditadura civil-militar 

brasileira iniciada em 1964. Para tanto, a pesquisa busca não apenas documentar 

esses crimes, mas também examinar como essa violência se insere em uma 

conjuntura sistêmica de repressão e controle, bem como fomenta sua reprodução. 

Além de documentar os crimes, averigua-se como essa violência se insere 

em uma conjuntura sistêmica de opressão e controle, cuja prática trata-se de um 

problema naturalizado, associando conflitos à violência sexual, de maneira que sua 

ocorrência resulta em esquecimentro e ocultação nos processos de paz, e por 

conseguinte, na jurisdição internacional.  

Reitera-se como esse esquecimento de memórias que encontram-se em 

flagrante disputa por negacionistas, embora essa disputa seja contemporânea da 

própria ditadura, de um período de cerceamentos e suspensão de liberdades civis 

legitimadas por uma política autoritária de Estado. Em especial, visto que são 

recorrentes os casos de violações de direitos humanos em guerras e conflitos 

armados, principalmente violações de cunho sexual, que ocorrem principalmente 

com mulheres e crianças. 

​ Isto posto, a violência sexual e de gênero foi uma tática de repressão 

sistemâtica, utilizada para humilhar, desumanizar e dissipar a resistência de 

militantes, em especial das mulheres. No entanto, a historiografia e o direito 

brasileiro frequentemente ignoram essa especificidade, demonstrando a importância 

do reconhecimento destes crimes enquanto parte da violência estatal e institucional 

praticada a partir da sua análise e complementação conforme uma perspectiva de 

gênero mediante o direito internacional. 

Em suma, a pesquisa busca interpretar a violência sexual na ditadura, 

classificando-a como um crime de Estado e um reflexo da cultura patriarcal. Ao dar 

visibilidade a esses crimes, pretende-se não apenas contribuir para a justiça de 

transição e a memória histórica, como também para a construção de um aporte 

futuro no qual a violência sexual seja reconhecida em sua totalidade enquanto forma 

de poder, em especial por agentes estatais, e combatida em todas as suas 

manifestações.  

 



 
11 

A pesquisa abordará o silêncio histórico e a invisibilidade jurídica que cercam 

a violência sexual cometida durante a ditadura civil-miltiar (1964-1985). Embora o 

regime seja amplamente reconhecido pela repressão política, a dimensão de gênero 

na violência, em especial a sexual, é frequentemente ausente das narrativas oficiais, 

em especial pela sua utilização como instrumento de poder. Assim, esse 

silenciamento impede uma compreensão completa do terrorismo de Estado, que 

utilizava o corpo feminino como campo de batalha e a violência sexual como uma 

arma deliberada de poder e dominação.  

Isto posto, a questão central a ser trabalhada, portanto, é de que maneira os 

crimes sexuais da ditadura militar evidenciam a continuidade de práticas violentas de 

gênero e raciais que remontam ao período colonial como uma manifestação de um 

legado histórico de opressão. Dessa forma, busca-se pensar como a criminologia 

feminista pode ajudar a desvendar a violência sexual e de gênero cometida durante 

a ditadura militar no Brasil e como a sua análise pode contribuir para a 

responsabilização do Estado.  

Nesse sentido, a relevância deste projeto reside na urgência de preencher a 

lacuna ao explicitar como a violência sexual contra mulheres, perpetradas por 

agentes do Estado, não foi um ato isolado, mas uma tática sistemática que 

explorava as estruturas patriarcais da sociedade para intimidar e humilhar. O não 

reconhecimento dessa violência em sua especificidade de gênero contribuiu para a 

impunidade dos agressores e para o isolamento das vítimas, prolongando e 

perpetuando a prática de sofrimento e ausência de justiça.  

Em diversas formas, a pesquisa se justifica no campo jurídico e dos direitos 

humanos ao analisar a violência sexual à luz do direito internacional e da 

criminologia feminista, com o intuito de reforçar a argumentação de que esses 

crimes são imprescritíveis e categorizados como tortura, configurados como crimes 

contra a humanidade. Reitera-se a partir disso um novo fundamento para a 

responsabilização do Estado e de seus agentes.  

Além disso, ao propor trazer a criminologia feminista para tratar acerca da 

violência de Estado no Brasil, a partir da interseccionalidade, a análise demonstra 

como as opressões de gênero, raça e classe se entrelaçam para produzir formas de 

violência específicas e seletivas, perpetuadas desde o período colonial.  

 



 
12 

​ Ainda, diante da impunidade desses crimes, o estudo visa dar visibilidade às 

experiências das vítimas de violência sexual, cujas histórias foram silenciadas, ao 

romper com o apagamento e isolamento acometidos em face da violência sofrida.  

​ O trabalho será desenvolvido a partir do método materialista dialético, que 

compreende a realidade como um processo histórico em constante transformação, 

marcado por contradições e mediações sociais, uma vez que permite analisar a 

violência sexual na ditadura militar não como um fenômeno isolado, mas como 

resultado de condições estruturais de poder e dominação de classe, gênero e raça.  

Nesse sentido, a investigação adota uma pesquisa bibliográfica e documental. 

A pesquisa bibliográfica decorre da proposta de leitura crítica e analítica, em diálogo 

com autores nacionais e internacionais, de modo a construir uma argumentação 

fundamentada no desvelamento das contradições sociais e jurídicas que 

sustentaram a violência sexual como prática sistemática.  

Já a pesquisa documental contempla fontes primárias e secundárias, 

incluindo relatórios oficiais, legislações, tratados internacionais e depoimentos de 

vítimas, permitindo evidenciar como a materialidade histórica da repressão estatal se 

articula às estruturas patriarcais e racistas no contexto da ditadura. 

​ Além disso, será utilizado o método analítico dedutivo, partindo da análise 

geral da evolução da necessidade de proteção internacional dos direitos humanos 

no sentido de criminalizar o genocídio e crimes contra a humanidade até o 

reconhecimento de crimes sexuais como arma de guerra. 

Outrossim, a pesquisa documental utilizará fontes primárias e secundárias 

que comprovem a ocorrência e a natureza da violência de Estado. A delimitação das 

fontes inclui documentos nacionais, com destaque para o relatório final da Comissão 

Nacional da Verdade (CNV). Além disso, a pesquisa também examinará a legislação 

brasileira, bem como a jurisprudência das cortes internacionais. Ainda, as 

normativas internacionais serão consultadas, como as convenções e tratados 

internacionais de direitos humanos.  

Ademais, a análise crítica do discurso presente nas fontes será realizada com 

o intuito de identificar o apagamento da violência de gênero e sexual em narrativas 

dominantes. A combinação das abordagens permitirá conectar a teoria feminista 

com as evidências documentais para demonstrar a utilização da violência sexual 

como instrumento de poder durante a ditadura militar brasileira. 

 



 
13 

​ O objetivo principal do trabalho objetiva apresentar a relação dos crimes 

sexuais cometidos durante a ditadura civil-militar (1964-1985) enquanto instrumento 

de poder e crime de Estado, investigando como essa violência foi instrumentalizada 

para a repressão política, em especial concernente à violência contra a mulher. 

​ Para tanto, no primeiro capítulo busca-se abordar a violência sexual como 

uma manifestação de relações de poder desiguais, a partir da compreensão acerca 

da violência de gênero e da violência sexual e com fundamento no aporte teórico da 

criminologia feminista, em especial como as dinâmicas de gênero, raça e classe se 

entrelaçam para estruturar a violência. 

​ O trabalho se fundamenta em um referencial teórico que articula três campos 

de conhecimento interconectados: a criminologia feminista, o conceito de violência 

sexual e suas implicações dentre o direito internacional e a análise da violência de 

Estado sob uma perspectiva decolonial. Assim, o objetivo é construir uma base 

conceitual que permita compreender a violência sexual e de gênero na ditadura 

militar para além de uma ótica tradicional e androcêntrica. 

Isto posto, o ponto de partida é a criminologia feminista, que questiona as 

bases da criminologia clássica por ignorar as experiências das mulheres. Assim, Rita 

Segato (2013) é essencial para esse fim, ao denominar a violência contra as 

mulheres em contextos de conflito como uma "escritura no corpo". A sua teoria 

desafia a visão de que a violência sexual é um crime de motivação privada e sexual, 

defendendo que se trata de uma estratégia política e de guerra que precisa ser 

redefinida com novas categorias jurídicas. 

Em diálogo com Segato, Heleieth Saffioti (2001, 2004) fornece a base para 

entender o patriarcado como um sistema de dominação que objetifica as mulheres e 

autoriza a violência como forma de controle social. Conforme a autora, essa lógica 

patriarcal não se restringe ao âmbito doméstico, mas é replicada nas instituições, 

incluindo as de repressão estatal. A criminologia feminista, portanto, é o aporte 

necessário para entender como essa violência se insere em uma estrutura de poder 

e como o Estado se torna um agente de violência de gênero. 

​ Por conseguinte, no segundo capítulo decorre o intuito de compreender a 

violência sexual dentre o direito internacional, conforme a aplicação das normativas 

internacionais pela jurisprudência dos tribunais internacionais por meio da análise da 

violência sexual e de gênero como instrumento de poder e dominação, bem como 

sua categorização enquanto arma de guerra. 

 



 
14 

​ O tema encontra-se no marco da Agenda 2030 para o Desenvolvimento 

Sustentável, o ODS 5.21, em que trata essencialmente da eliminação de todas as 

formas de violência contra todas as mulheres e meninas nas esferas públicas e 

privadas, incluindo o tráfico e exploração sexual e de outros tipos.  

​ Além disso, no terceiro capítulo o trabalho pesquisa a relação da violência 

sexual pela perspectiva de gênero em conformidade com a concepção decolonial 

nos períodos ditatoriais da américa latina, dadas as contribuições de países 

mediante a culpabilização e responsabilização de agentes repressores em uma nova 

dimensão para os delitos sexuais. Por fim, decorre analise de como os crimes 

sexuais ocorridos durante a ditadura militar permitem entender a história do Brasil, 

bem como sua prática enquadra-se como tortura desde a época colonial. 

Por fim, a análise da violência de Estado a partir de uma perspectiva 

decolonial, ao se basear em autores que questionam a invisibilidade da violência, 

bem como o estudo da jurisprudência de tribunais internacionais e a análise de 

documentos como o Relatório Final da Comissão Nacional da Verdade (CNV), 

permitem enquadrar a violência sexual como um crime contra a humanidade, que 

viola o direito internacional. 

A partir desse diálogo teórico, o trabalho se propõe a demonstrar que a 

violência sexual na ditadura militar não foi apenas um ato de repressão política, mas 

uma manifestação de um sistema de poder enraizado, que utilizou o patriarcado e o 

racismo como ferramentas para o terrorismo de Estado. 

Dessa forma, demonstra-se a importância em questionar a necessária, mas 

ainda insuficiente perspectiva tradicional de tratamento dos crimes sexuais 

cometidos durante o período mencionado, reafirmando seu aspecto de violência 

institucional, de responsabilidade do Estado, porém considerando a perspectiva de 

gênero e a normativa internacional, a fim de possibilitar a superação de 

vulnerabilidades históricas.  

   

 

1 O Objetivo de Desenvolvimento Sustentável 5, especificamente a meta 5.2 da Agenda 2030 da 
Organização das Nações Unidas, estabelece o compromisso internacional de eliminar todas as 
formas de violência contra mulheres e meninas em espaços públicos e privados, incluindo o tráfico, a 
exploração sexual e outros tipos de violência. Ao relacionar a pesquisa com esse marco, evidencia-se 
a relevância contemporânea do tema, uma vez que o reconhecimento da violência sexual como crime 
de poder e dominação durante a ditadura civil-militar brasileira dialoga com esforços globais de 
erradicação de práticas violentas estruturais, reforçando a centralidade da perspectiva de gênero para 
a construção de sociedades justas, democráticas e sustentáveis. 

 



 
15 

2 “EU MINIMIZAVA AQUELE EPISÓDIO, AFINAL, NÃO ERA PAU DE ARARA, 
NÃO ERA CHOQUE E NÃO ERA CADEIRA DO DRAGÃO”2: VIOLÊNCIA DE 
GÊNERO, PODER E INTERSECCIONALIDADE 
  

O título deste capítulo deriva de um testemunho presente no Relatório da 

Comissão Nacional da Verdade, no qual a vítima relativiza a violência sexual sofrida 

durante a ditadura em comparação a outras formas de tortura física. Esta fala, 

marcada pelo silenciamento e pela naturalização do abuso, revela não apenas a 

dificuldade histórica em reconhecer a gravidade da violência sexual, mas também o 

modo como ela foi invisibilizada pelas narrativas oficiais, em que o depoimento 

evidencia o tratamento da violência sexual como algo secundário, reforçando o 

apagamento de sua dimensão política e institucional. 

O presente capítulo dedica-se a analisar a violência sexual não apenas como 

prática de repressão, mas como um instrumento político de poder, articulado às 

dinâmicas patriarcais e racistas que estruturaram a ditadura civil-militar brasileira a 

partir de 1964. Dessa forma, busca-se compreender a violência sexual como parte 

de um sistema de dominação que transcende o ato individual e se consolida como 

estratégia institucional de silenciamento, humilhação e desumanização, sobretudo 

contra mulheres militantes.  

Neste sentido, este capítulo tem como objetivo abordar a violência sexual 

como uma manifestação de relações de poder desiguais, historicamente construidas 

e perpetuadas. Dessa forma, a análise se divide em três subcapítulos que partem de 

uma compreensão acerca da violência de gênero para, em seguida, aprofundar-se 

na violência sexual e, por fim, fundamentar a discussão no aporte teórico da 

criminologia feminista. Para esse fim, a estrutura será fundamentada a partir da 

decolonialidade e interseccionalidade, a fim de destacar como as dinâmicas de 

gênero, raça e classe se entrelaçam para estruturar a violência.  

​ O primeiro subcapítulo apresentará a violência de gênero em uma dimensão 

ampla, decorrente do entendimento enquanto sistema estrutural de dominação. O 

2 Trecho extraído do Relatório da Comissão Nacional da Verdade, Volume I, dezembro de 2014, p. 
419. O testemunho, de Ieda Akselrud de Seixas, ilustra a tendência de relativização da violência 
sexual sofrida durante a ditadura civil-militar, por comparação com outras formas de tortura física, 
como o pau de arara, o choque elétrico ou a cadeira do dragão, evidenciando não apenas o 
silenciamento histórico, mas também o apagamento da gravidade da violência sexual no contexto 
repressivo do regime. 
 

 



 
16 

propósito é examinar como as relações de poder desiguais, enraizadas dentre o 

sistema patriarcal e colonial, fomentam um ambiente para violência. Ainda, 

discute-se a violência de gênero como uma forma de controle social e manutenção 

de hierarquias manifestadas de diversas formas.   

​ O segundo subcapítulo, a partir da fundamentação conceitual realizada no 

primeiro subcapítulo, se dedicará a analisar de maneira específica a violência 

sexual. O intuito será conceber como essa violência atua como uma ferramenta de 

dominação e degradação, com ênfase na sua instrumentalização para aterrorizar e 

silenciar.  

​ Por fim, o terceiro subcapítulo se dedicará a fundamentar a análise nos 

pressupostos da criminologia feminista. A finalidade da utilização dessa abordagem 

decorre do questionamento de perspectivas tradicionais da criminologia, as quais 

historicamente ignoraram a violência de gênero e o papel do Estado na sua 

perpetuação ou na falha de combatê-la. Nesse sentido, a criminologia feminista 

oferece o aporte teórico para desvendar a lógica punitiva e a seletividade penal, 

permitindo uma compreensão de como o sistema penal trata a violência sexual. A 

partir dela, será possível analisar como a lei e as instituições operam na 

criminalização e na punição, ou na ausência delas, de forma a refletir e reproduzir as 

estruturas de poder. 

A análise, portanto, será sustentada pelas perspectivas da decolonialidade e 

da interseccionalidade, com o intuito de demonstrar como gênero, raça e classe se 

entrelaçam para estruturar experiências de violência. Dessa forma, o capítulo 

pretende romper com a lógica do “episódio minimizado” e dar visibilidade ao caráter 

sistêmico da violência sexual como uma forma de repressão política e social durante 

a ditadura. 

 
2.1 A violência de gênero como estrutura de poder  
 

Inicialmente, importa determinar o conceito de gênero, utilizado como ponto 

de partida para compreender as relações desiguais de poder construídas 

socialmente. Nesse sentido, ilustra-se o conceito de gênero conforme Joan Scott 

(1995):   

O gênero é um elemento constitutivo de relações sociais baseado nas 
diferenças percebidas entre os sexos, e o gênero é uma forma primeira de 

 



 
17 

significar as relações de poder. As mudanças na organização das relações 
sociais correspondem sempre à mudança nas representações de poder, 
mas a direção da mudança não segue necessariamente um sentido único. 
(SCOTT, 1995, p. 86) 

 

​ Isto posto, essa perspectiva permite analisar gênero como uma categoria 

analítica crítica, a qual demonstra como a condição e categoria mulher é 

fundamentalmente moldada por dinâmicas políticas, econômicas e sociais que 

influenciam o acesso a recursos, a distribuição de poder e as dinâmicas de controle.  

Nesse sentido, a violência se manifesta como uma forma de controle social, 

consolidada na estrutura do patriarcado. Conforme Lerner (2019), o patriarcado é 

um processo histórico de dominação masculina que moldou a própria narrativa da 

civilização, em que a narração, interpretação e atribuição de significado descrito por 

homens foi concebida como a História da civilização.   

No entanto, o conceito de patriarcado não é homogêneo, como ressalta 

Arruzza (2015):  

​Não há uma definição uniforme, mas um conjunto de proposições, algumas 
das quais são compatíveis com as demais, enquanto outras são 
contraditórias. [...] proponho, por enquanto, focar no conceito de sistema 
patriarcal, entendido como um sistema de relações, tanto materiais como 
culturais, de dominação e exploração de mulheres por homens. Este é um 
sistema com sua própria lógica, que é ao mesmo tempo maleável a 
mudanças históricas, em uma relação de continuidade com o capitalismo. 
(ARRUZZA, 2015, p.39) 

 

Por conseguinte, a caracterização da violência exercida enquadra-se como 

uma conduta enraizada fundamentada consoante a cultura patriarcal, asseverando a 

normalização da violência acometida contra mulheres:  

 
No exercício da função patriarcal, os homens detêm o poder de determinar 
a conduta das categorias sociais, recebendo autorização ou, pelo menos, 
tolerância da sociedade para punir o que se lhes apresenta como desvio. 
Ainda que não haja nenhuma tentativa, por parte das vítimas potenciais, de 
trilhar caminhos diversos do prescrito pelas normas sociais, a execução do 
projeto de dominação-exploração da categoria social homens exige que sua 
capacidade de mando seja auxiliada pela violência. (SAFFIOTI, 2001, p. 
115) 

Assim, a violência não é um ato isolado, mas uma conduta enraizada na 

cultura patriarcal que assegura a normatização de práticas violentas contra as 

mulheres. Arruzza (2015) reforça a ideia de que a violência não é um fenômeno 

individual, mas estrutural:  

 



 
18 

Patriarcado é comumente usado para mostrar como a opressão e a 
desigualdade de gênero não são ocorrências esporádicas ou excepcionais. 
Ao contrário, são questões que atravessam toda a sociedade, 
fundamentalmente reproduzidas através de mecanismos que não podem 
ser explicados no nível individual. Em suma, muitas vezes usamos o termo 
patriarcado para salientar que a opressão de gênero é um fenômeno não 
reduzível a relações interpessoais, mas antes possui um caráter e 
consistência societal. (ARRUZZA, 2015, p.35) 
 

Ainda, conforme demonstra Saffioti (2004), o gênero é uma construção 

histórica que sempre esteve presente nas relações sociais e o patriarcado, por sua 

vez, emerge perante o gênero como um mecanismo que instrumentaliza e aprofunda 

essas distinções. À vista disso, a conjuntura e os valores patriarcais foram 

paulatinamente assimilados pela consciência coletiva, sendo tratados como 

verdades absolutas, universais e indiscutíveis, fixadas nos papéis sociais e em 

diversas esferas. 

Dessa forma, a violência de gênero exercida pelo Estado durante a ditadura 

civil-militar não pode ser minimizada apenas como um ato de repressão política. 

Insere-se, portanto, dentre a lógica patriarcal, utilizando-a como uma ferramenta 

para romper a resistência das mulheres opositoras e reforçar a ordem social.  

Portanto, as mulheres que se opunham ao regime militar cometiam uma dupla 

transgressão: além de opositoras à situação política, questionavam o papel social 

que lhes era imposto. Isto posto, demonstra-se como as mulheres foram e 

permanecem sendo atingidas de outros modos pelas condições de gênero enquanto 

agentes duplamente transgressoras.  

Outrossim, importa salientar como o papel social ao qual as mulheres 

deveriam exercer perpassa por um recorte de raça, uma vez que as dinâmicas de 

poder são entrelaçadas por raça, gênero e classe.  

Assim, enquanto a mudança de mulheres brancas era a conquista dos 

espaços públicos, a mulher negra, por sua vez, sempre desempenhou trabalhos e 

funções fora do espaço doméstico, configurando um padrão persistente desde o 

início da experiência escravista, conforme Davis (2016). Logo, a violência, 

especialmente sexual, era uma estratégia de repressão que explorava essa 

vulnerabilidade, punindo não apenas a militante, mas também a mulher que ocupava 

o espaço político.  

Nesse sentido, a violência contra a mulher negra, tanto durante a escravidão 

quanto no periódo da ditadua, foi moldada por estereótipos racistas e sexistas que a 

 



 
19 

desumanizam de formas específicas. Carneiro (2002) discute esses estereótipos 

formados sobre a mulher negra desde o período colonial brasileiro, durante a 

experiência escravista, os quais ainda persistem na sociedade atual. Para a autora, 

é fundamental articular a questão racial nas análises de gênero para entender de 

que maneira o racismo estrutural influencia as violações dos direitos das mulheres 

negras no Brasil.  

A violência cometida contra as mulheres negras durante a ditadura foi, 

portanto, uma manifestação de um racismo estrutural que já existia e que foi 

instrumentalizado pelo regime. A compreensão dessa intersecção de gênero, raça e 

classe é essencial para entender a violência na ditadura militar em sua totalidade, 

reconhecendo que a repressão não foi uniforme, mas direcionada e seletiva. As 

violências perpetradas contras as mulheres negras se inserem na história de 

opressão que, como apontam Bambirra e Lisboa (2019), continuou a operar sob o 

véu do mito da democracia racial, moldando o lugar e as violações dos direitos das 

mulheres negras na sociedade brasileira, demonstrando como a violência de gênero 

é profundamente marcada pelo racismo. 

Assim, ao partir de uma definição de gênero como categoria analítica e, por 

conseguinte, explicitar como o patriarcado instrumentaliza essa categoria, 

demonstra-se como é consumada a violência de gênero como forma de punição e 

controle. Não obstante, deve-se delimitar, desde seu princípio, as singularidades 

entendidas a partir da intersecção entre gênero, raça e classe, uma vez que a 

compreensão da situação histórica e social das mulheres negras brasileiras é 

essencial para a leitura deste trabalho.  

 

2.2 A violência sexual: aterrorizar, torturar e silenciar 

A violência de gênero, como exemplificado, reverbera-se de distintas formas, 

dentre elas a violência sexual. Assim, Saffioti (2001) aponta como a violência de 

gênero é um conceito mais amplo, abrangendo vítimas como mulheres, crianças e 

adolescentes de ambos os sexos. Assim, a violência sexual exemplifica-se como um 

mecanismo de dominação com raízes nas desigualdades de gênero, raça e classe 

presentes na sociedade brasileira, a qual além de restringir o livre exercício do 

direito sexual, foi e segue sendo usada como arma de tortura e humilhação política, 

com o intuito de assolar a dignidade e identidade das mulheres.  

 



 
20 

 A cultura patriarcal, ao impor restrições à liberdade sexual e à autonomia 

reprodutiva das mulheres, reproduz a ideia de que seus corpos são objetos 

disponíveis, sendo objetificadas e desconsideradas enquanto sujeito de direitos 

sobre seus corpos, negando-lhes a autonomia sobre estes. Saffioti alega como as 

mulheres são tratadas como objetos da satisfação sexual dos homens, sendo a 

opressão o substrato que sustenta a violência:  

As  mulheres  são  objetos  da  satisfação  sexual  dos  homens,  
reprodutoras  de  herdeiros,  de  força  de trabalho e de novas reprodutoras. 
Diferentemente dos homens como categoria social, a sujeição das 
mulheres, também enquanto grupo, envolve prestação de serviços sexuais 
a seus dominadores. Esta soma de dominação com exploração é aqui 
entendida como opressão. Ou melhor, como não se trata de fenômeno 
quantitativo, mas qualitativo, ser explorada e dominada significa uma 
realidade nova (SAFFIOTI, 2004, p. 42) 

 
Outrossim, a fim de compreender como essa violência decorreu durante a 

ditadura militar, pondera-se como o substrato cultural de vitimização, que se mantém 

com a contribuição do aparato estatal, permitiu que a violência sexual fosse utilizada 

como uma ferramenta de tortura política e degradação, conforme ressalta Mendes 

(2020). Por isto, o Estado tornou-se o agente dessa violência, legitimando e 

tolerando a objetificação do corpo feminino.  

Para tanto, a documentação da Comissão Nacional da Verdade (CNV) e a 

jurisprudência internacional, mediante a Convenção Interamericana para Prevenir, 

Punir e Erradicar a Violência contra a Mulher (1994), também conhecida como 

Convenção de Belém do Pará, oferecem o enquadramento acerca da violência 

sexual como uma violência institucional. Diante disso, a Corte Interamericana de 

Direitos Humanos considera violência sexual enquanto ações de natureza sexual 

que se cometem contra uma pessoa sem seu consentimento, que, além de 

compreender a invasão física do corpo humano, podem incluir atos que não 

impliquem penetração ou, inclusive, contato físico algum (CIDH, 2017) 

​ Não obstante, a Corte adotou o entendimento de que diante da participação 

de agentes estatais na prática de crime contra a dignidade sexual de mulheres, a 

conduta é qualificada como tortura, como no caso Favela Nova Brasília vs. Brasil. 

Por sua vez, o relatório da CNV demonstra o sentido amplo da violência 

sexual em conformidade com a Organização Mundial da Saúde (OMS):  

quaisquer atos sexuais ou tentativas de realizar um ato sexual, 
comentários ou investidas sexuais não  consentidos, atos para 

 



 
21 

comercializar ou de outra forma controlar a sexualidade de uma pessoa 
através  do uso da coerção, realizados por qualquer pessoa, 
independentemente de sua relação com a vítima, em  qualquer ambiente, 
incluindo, sem estar limitados, a residência e o trabalho. Abrange toda 
ação praticada  em contexto de relação de poder, quando o abusador 
obriga outra pessoa à prática sexual ou sexualizada  contra a sua 
vontade, por meio da força física, de influência psicológica (intimidação, 
aliciamento, indução  da vontade, sedução) ou do uso de armas e drogas 
(COMISSÃO NACIONAL DA VERDADE, 2014, p. 418). 

Mais adiante, ainda dentre o relatório da CNV, as evidências detalhadas 

demonstram que a violência sexual decorria além da penetração não consentida e 

incluía diversos atos de humilhação, como choques elétricos nas genitais, 

exposição nua e até privação da higiene menstrual, bem como outras formas de 

violência, seja física ou psicológica, desde que referente ao gênero ou a 

sexualidade: 

Além da penetração vaginal, anal e oral, também constituem violência 
sexual golpes nos seios; golpes no  estômago para provocar aborto ou 
afetar a capacidade reprodutiva; introdução de objetos e/ou animais  na 
vagina, pênis e/ou ânus; choque elétrico nos genitais; sexo oral; atos 
físicos humilhantes; andar ou  desfilar nu ou seminu diante de homens 
e/ou mulheres; realizar tarefas nu ou seminu; maus-tratos verbais  e 
xingamentos de cunho sexual; obrigar as pessoas a permanecer nuas ou 
seminuas e expô-las a amigos,  familiares e/ou estranhos; ausência de 
intimidade ou privacidade no uso de banheiros; negar às mulheres  
artigos de higiene, especialmente durante o período menstrual; e 
ameaças de violação sexual como as  anteriormente mencionadas 
(COMISSÃO NACIONAL DA VERDADE, 2014, p. 419-420).  

Resta evidente como essas práticas tinham o objetivo de usar a sexualidade 

e o gênero como armas para enfraquecer a resistência das vítimas e demonstrar o 

poder absoluto do Estado sobre seus corpos. E, embora a violência sexual tenha 

sido um crime de Estado, suas consequências foram encarnadas a nível individual, 

em que a percepção subjetiva de que os abusos eram um elemento privado 

ocasionou o isolamento e silêncio das vítimas.    

A impunidade desses crimes, garantida pelo próprio Estado e por uma 

cultura que incentivava a vergonha de publicizar, perpetuou o sofrimento e a 

ausência de justiça, demonstrando a importância do reconhecimento da violência 

sexual como uma violência institucional exercida pelos seus agentes no exercício 

das suas funções com a conivência estatal.  

 



 
22 

 
2.3 A criminologia feminista: Desvendando a violência de gênero e a 

urgência em traçar novos caminhos  

O reconhecimento dessa violência como um delito de Estado permite que os 

crimes sejam classificados como crimes contra a humanidade, garantindo sua 

imprescritibilidade e a responsabilização internacional dos agentes. Contudo, a 

análise centrada apenas no direito internacional tende a privilegiar o aspecto 

normativo e institucional, necessitando de uma perspectiva complementar que 

humanize o sofrimento e visibilize as experiências individuais das vítimas, 

considerando a dimensão de gênero como elemento estruturante da violência.  

A criminologia feminista, ao romper com paradigmas androcêntricos da 

criminologia tradicional, fornece instrumentos analíticos para compreender como a 

violência sexual não é apenas um ato isolado, mas parte de um sistema de 

dominação que articula poder, gênero e repressão política. Dessa forma, possibilita 

resgatar narrativas silenciadas, evidenciar a seletividade penal e questionar a 

neutralidade do direito, permitindo enfrentar as causas estruturais que sustentaram 

tais práticas. 

Portanto, a presença da criminologia feminista nesta pesquisa vai além do 

reconhecimento da violência sexual como crime contra a humanidade, contribuindo 

para compreender o impacto social, cultural e subjetivo dessa violência, 

denunciando as lacunas de justiça de transição e apontando caminhos para a 

reparação integral e para a construção de uma memória coletiva. 

Diante disso, a criminologia surge como o aporte teórico desta pesquisa, 

oferecendo os meios necessários para analisar crimes que, historicamente, foram 

banalizados ou ignorados. Como aponta Rita Segato (2013), a violência contra as 

mulheres em contextos de conflito é denominada como “uma escritura no corpo das 

mulheres”, sendo uma estratégia que as autoridades insistem em definir como 

crimes de motivação sexual para privatizá-los e, assim, banalizá-los.  

Logo, assume-se que a violência sexual e de gênero praticada na ditadura 

militar deve ser compreendida como um crime de guerra, enquanto delito que exige 

novas categorias jurídicas e um novo enfoque analítico, especialmente dentre os 

direitos humanos e o direito humanitário (Segato, 2014). Importa salientar a 

necessidade do caminho pela criminologia feminista, em razão da importância de 

 



 
23 

uma perspectiva criminológica que identifique a questão de gênero e raça no 

cometimento de crimes.   

Isto posto, o caminho analítico necessário não se restringe ao 

reconhecimento da violência sexual em contextos autoritários como crime contra a 

humanidade, sendo necessário compreender de forma crítica como o aparato 

punitivo e militarizado é mobilizado contra as mulheres, transformando seus corpos 

em territórios de dominação política e simbólica.  

Assim, essa prática, longe de ser excepcional, é frequentemente 

naturalizada, o que reforça a vitimização das mulheres e invisibiliza a 

especificidade de sua experiência. Ao evidenciar a articulação entre violência de 

gênero e repressão estatal, abre-se espaço para questionar as estruturas de poder 

que sustentam tanto a impunidade quanto a banalização da violência, permitindo 

deslocar o debate da mera responsabilização jurídica para a transformação social e 

histórica das condições que a possibilitam. 

Para isso, a metodologia se baseia no marco teórico-metodológico feminista, 

que busca trazer as mulheres para o centro (Campos, 2012) da análise. De 

maneira distinta das abordagens tradicionais e androcêntricas do direito, as quais 

foram majoritariamente desenvolvidas por homens, este trabalho se propõe a 

romper com o duplo silenciamento das vítimas.  

Nesse cenário, o primeiro silenciamento foi a ausência de denúncia e de 

reconhecimento desses crimes como violência de gênero na época. O segundo, 

por sua vez, refere-se à persistência desse apagamento nas narrativas dentre a 

história no Brasil, em especial nas narrativas da justiça de transição.  

A criminologia feminista, portanto, ao reconhecer que as experiências das 

mulheres são construídas por discursos que as marginalizam, permite que os 

crimes cometidos nos porões da ditadura sejam analisados em sua totalidade. Em 

vista disso, demonstra-se como a violência sexual e de gênero não foi um ato 

secundário da repressão, mas uma ideologia política que explorou a inferioridade 

feminina como uma arma de guerra. 

A invisibilidade dessas violências no passado tem um impacto direto no 

presente, haja vista que o silêncio, a impunidade e a falta de responsabilização 

contribuíram para a manutenção do não-lugar do feminino na abordagem 

criminológica brasileira. Em decorrência disso, dar visibilidade e propiciar outra 

análise a esses crimes é uma ação política para além de ser um exercício histórico.  

 



 
24 

Portanto, ao caracterizar a violência sexual e de gênero como uma violência 

institucional que conta a história do Brasil, busca-se não apenas a 

responsabilização do Estado, mas também a estruturação de políticas de 

evitamento de futuras violências. A criminologia feminista, nesse sentido, não 

apenas reinterpreta o passado, mas projeta um futuro em que as experiências 

decorrentes da violência sexual não sejam mais silenciadas, em que sua aplicação 

é a ponte entre a história, a memória e a justiça.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
25 

3 “[...]TEM TANTA GENTE QUE SOFREU NÉ? COMPANHEIRAS QUE FORAM 
TÃO VIOLENTADAS, ENTÃO EU NÃO SOFRI. MAS, NÃO É BEM ASSIM [...]. 
EU FUI ESTUPRADA COM UM CASSETETE NO 1º DISTRITO”3: VIOLÊNCIA 
SEXUAL DENTRE O DIREITO INTERNACIONAL 

​ O título deste capítulo foi retirado de depoimento constante no Relatório da 

Comissão Nacional da Verdade (2014), reverberando como a fala da vítima 

evidencia a dificuldade em reconhecer a violência sexual sofrida como tortura, em 

razão da comparação com outras formas de violência física e psicológica mais 

amplamente associadas à ditadura.  

​ A referência não é apenas ilustrativa, uma vez que traduz a operação 

simbólica do próprio regime, em que, sob a lógica de segurança nacional e do 

“inimigo interno”, relegou a violência sexual a um silenciamento oficial, 

invisibilizando sua função política de disciplinar corpos dissidentes e punir 

mulheres militantes. 

Nesse contexto, a tendência de minimizar ou relativizar o estupro e outros 

atos de violência sexual demonstra não apenas o silenciamento histórico imposto 

às mulheres, mas também a invisibilidade jurídica dessa prática enquanto violação 

de direitos humanos. O relato, portanto, conecta-se diretamente ao propósito 

deste capítulo de demonstrar que a violência sexual não pode ser reduzida a um 

ato individual ou privado, mas precisa ser compreendida como um crime 

internacional, dotado de tipificação própria e de consequências jurídicas 

específicas. 

Reitera-se que, ainda que a ditadura brasileira não tenha sido qualificada 

formalmente como “conflito armado” para fins estritos de DIH, a racionalidade de 

perseguição total ao “inimigo interno” conformou um cenário análogo de 

hostilidades institucionalizadas, no qual a violência sexual operou como arma de 

guerra contra a população considerada subversiva. 

Neste capítulo busca-se analisar a violência sexual no âmbito do direito 

internacional, em vista ao reconhecimento da legislação internacional referente a 

violência sexual, em especial enquanto consequência de conflitos armados. Para 

3 Trecho retirado do Relatório da Comissão Nacional da Verdade, Volume 1, dezembro de 2014, p. 
418. O depoimento evidencia a dificuldade das vítimas em reconhecerem a violência sexual sofrida 
durante a ditadura civil-militar, muitas vezes relativizada em comparação com outras formas de tortura 
física. A fala demonstra como o silenciamento e a banalização da violência sexual reforçaram sua 
invisibilidade histórica e jurídica. 

 



 
26 

isso, a análise será dividida em três subcapítulos, iniciando pelas normativas 

referentes, aprofundando-se na violência em conflitos e, por fim, examinando a 

jurisprudência de tribunais penais internacionais. 

​ No primeiro subcapítulo, referente a violência sexual como crime no direito 

internacional, será abordado o reconhecimento da violência sexual pela legislação 

internacional. O intuito anseia ponderar as normativas que tipificam os atos, como 

os estatutos dos tribunais penais internacionais ad hoc, ao entender a violência 

sexual como um crime de guerra, crime contra  a humanidade e crime de 

genocídio, não apenas como um ato de natureza privada. Assim, a base normativa 

será lida à luz do caso brasileiro, demonstrando como a qualificação internacional 

ilumina a natureza estatal e sistemática dos crimes sexuais perpetrados por 

agentes públicos durante 1964-1985.  

​ Por conseguinte, trata-se da violência sexual dentre contextos de conflitos 

armados, diante do objetivo de categorizar o estupro e outras formas de violência 

sexual não apenas como crimes, mas como armas de guerra, utilizadas de forma 

estratégica como instrumento de poder para dominar, humilhar e aterrorizar 

populações.  

​ Por fim, o último subcapítulo examinará a jurisprudência dos tribunais 

penais internacionais, em especial referente aos casos Kunarac e Akayesu. Diante 

desse objetivo, a análise se concentra na aplicação prática, com ênfase no 

tratamento referente ao consentimento da vítima, a interpretação do estupro como 

crime de genocídio, a fim de compreender a efetividade das normativas e dos 

precedentes gerados pela sua aplicação.   

 

3.1. A violência sexual como crime no Direito Internacional  

Os casos de violência sexual, em especial ocasionados por agentes estatais, 

analisados pelas Cortes Internacionais tornam-se paradigmáticos em razão de 

refletir realidades que ocorrem em diversos países. Ao mesmo tempo, as decisões 

nesses casos apontam caminhos para o cumprimento de obrigações assumidas 

internacionalmente em prol da concretização dos direitos humanos, em que o 

histórico dessas decisões reflete a mudança na concepção dos direitos humanos e a 

sua amplitude. No cenário brasileiro, tais parâmetros permitem enquadrar 

juridicamente a violência sexual da ditadura como prática estatal e sistemática, 

 



 
27 

conectando-a à categoria de crime contra a humanidade e, quando pertinente, à de 

tortura. 

O Direito Internacional Humanitário (DIH) é o conjunto de normas que 

regulam a conduta de Estados em conflitos armados, buscando mitigar seus efeitos 

e proteger civis. Embora sua origem remonte a 1864, com a primeira Convenção de 

Genebra, o reconhecimento da violência sexual como um crime de guerra demorou 

décadas para se consolidar, reflexo de uma visão histórica que a tolerava ou a 

considerava uma consequência inevitável de conflitos. 

Mesmo quando não acionável formalmente, dado a ausência de qualificação 

do contexto como conflito armado, o DIH fornece um vocabulário normativo e 

probatório útil para demonstrar a função estratégica do estupro, dialogando com o 

DIDH na demonstração do caráter político da violência sexual. 

Dado esse contexto, a mudança de paradigma ocorreu após a Segunda 

Guerra Mundial, com a adoção das Convenções de Genebra de 1949 e, 

principalmente, com os Protocolos Adicionais de 1977. Pela primeira vez, esses 

instrumentos abordaram explicitamente a violência sexual, determinando a proteção 

das mulheres contra o estupro e a prostituição forçada, presente no Protocolo I no 

art. 76 e proibindo atentados à dignidade da pessoa conforme o Protocolo II, art. 4º, 

o que inclui estupro e tratamentos humilhantes. 

Assim, apesar de sua natureza convencional, que exige a ratificação dos 

Estados, esses protocolos foram cruciais para a consolidação de normas que se 

tornariam parte do direito consuetudinário internacional, reforçando a ideia de que a 

violência sexual é uma violação grave e inaceitável em qualquer circunstância. A 

partir disso, o Direito Internacional avançou, com o Estatuto de Roma e resoluções 

do Conselho de Segurança da ONU, para classificar a violência sexual não apenas 

como um crime de guerra, mas também como um crime contra a humanidade e um 

ato de genocídio, sendo uma normativa que sustenta a leitura da violência sexual da 

ditadura militar como violação grave, imprescritível e incompatível com anistias 

auto-concedidas. 

No Brasil, a adesão a esses protocolos ocorreu com o Decreto nº 849, de 

1993. O Protocolo I, aplicável a conflitos internacionais, estabelece em seu art. 76 a 

proteção especial às mulheres, assegurando que elas "devem ser objeto de um 

 



 
28 

respeito especial e protegidas nomeadamente contra o estupro, a prostituição 

forçada e qualquer outra forma de atentado ao pudor" (BRASIL, 1993).  

Analogicamente, tais comandos dialogam com o contexto da ditadura ao 

evidenciar que a proteção contra violência sexual é inderrogável e integra o núcleo 

duro de proibições internacionais. Da mesma forma, o Protocolo II, que trata de 

conflitos internos, reforça essa proteção em seu art. 4º: 

Sem prejuízo do caráter geral das disposições precedentes são e 
permanecerão proibidos em qualquer tempo ou lugar, a respeito das 
pessoas a que se refere o parágrafo 1:Sem prejuízo do caráter geral das 
disposições precedentes são e permanecerão proibidos em qualquer tempo 
ou lugar, a respeito das pessoas a que se refere o parágrafo 1: e) os 
atentados contra a dignidade pessoal, em especial os tratamentos 
humilhantes e degradantes, a violação, a prostituição forçada e qualquer 
forma de atentado ao pudor. (BRASIL, 1993) 
 

Ademais, o art. 11 do Protocolo Adicional II às Convenções de Genebra de 

1949 refere-se à proteção à pessoa e assevera que a saúde e a integridade física ou 

mental das pessoas em poder da parte adversa, internadas, detidas ou de qualquer 

forma, privadas de liberdade não podem ser comprometidas por nenhum ato ou 

omissão injustificados. Nesse sentido, não apenas o estupro, mas também a 

omissão por parte de quem poderia ter evitado a violência também deverá ser 

punida. 

Isto posto, essa norma é fundamental tanto pelo reforço a proibição de atos 

violentos como o estupro, ao proteger a integridade física e mental das vítimas, 

quanto por estabelecer a responsabilidade pela omissão, ou seja, a punição para 

aqueles que, tendo o dever de proteger, falham em evitar a violência.  

Ainda, apesar da natureza convencional desses protocolos, que dependem 

da ratificação dos Estados, grande parte de suas normas reflete o direito 

consuetudinário internacional, o que implica na proteção das vítimas de violência 

sexual em conflitos armados como uma obrigação geral do direito internacional, 

independentemente de um Estado ter ratificado ou não esses tratados. No caso 

brasileiro, essa moldura reforça a responsabilidade de comando e a 

responsabilidade por omissão de superiores hierárquicos em centros de detenção e 

interrogatório, onde a violência sexual foi praticada. 

Outrossim, trata-se da Convenção para a Prevenção e a Repressão do Crime 

de Genocídio de 1948 como um marco no direito internacional, tipificando o 

genocídio como um dos crimes mais graves em seu art. 2º, o qual é definido como:  

 



 
29 

[…] Qualquer dos seguintes atos, cometidos com a intenção de destruir, no 
todo ou em parte, um grupo nacional, étnico, racial ou religioso, tal como: a) 
assassinato de membros do grupo; b) dano grave à integridade física ou 
mental de membros do grupo; c) submissão intencional do grupo a 
condições de existência que lhe ocasionem a destruição física total ou 
parcial; d) medidas destinadas a impedir os nascimentos no seio do grupo; 
e) transferência forçada de menores do grupo para outro grupo (BRASIL, 
1952) 

Dado o conceito, a violência sexual pode ser enquadrada como um crime de 

genocídio, sob a alínea “b”, quando cometidos de forma sistemática e com a 

intenção de destruir certo grupo, como também sob a alínea “d”, em casos de 

estupro em massa e gravidez forçada, com o intuito de impedir a reprodução de 

grupos específicos ou, ainda, alterar a composição étnica.  

A leitura das alíneas “b” e “d” fornece parâmetros para analisar políticas de 

estupro e gravidez forçada como instrumentos de destruição de grupos enquanto 

chave interpretativa útil para compreender a função de aniquilamento simbólico e 

social exercida pela violência sexual também em regimes autoritários. 

Não obstante, dentre a normativa internacional referente a direitos humanos 

das mulheres dentre o sistema global, há a Convenção sobre a Eliminação de 

todas as Formas de Discriminação contra a Mulher (CEDAW), adotada em 1979 

pela Assembleia Geral da ONU e seu Protocolo Facultativo (1999). A Convenção 

reconheceu que a violência contra a mulher viola, prejudica ou anula o gozo, por 

parte das mulheres, dos direitos humanos e liberdades fundamentais, além de 

estabelecer um sistema de monitoramento para assegurar que os 

Estados-Membros cumpram suas obrigações de prevenir, punir e erradicar a 

violência de gênero.  

No pós-ditadura, tais instrumentos, combinados a políticas internas de 

memória e verdade, oferecem um roteiro de medidas estatais de prevenção, 

investigação, responsabilização e reparação específicas para violência sexual, 

roteiro que, ainda, em grande medida, permanece incompleto no Brasil. 

​ Por conseguinte, a Conferência Mundial sobre Direitos Humanos, em 25 de 

junho de 1993, pela Declaração e Programa de Ação de Viena, afirmou que a 

violência baseada em gênero e todas as formas de assédio e exploração sexual, 

incluindo aquelas resultantes de preconceitos culturais e tráfico internacional, são 

incompatíveis com a dignidade e o valor da pessoa humana e devem ser 

eliminadas. 

 



 
30 

Em seguida, adotou-se pela Assembleia Geral da ONU a Declaração sobre 

a eliminação da violência contra as mulheres, a saber Resolução nº 48/104 de 20 

de dezembro de 1993, em que considera-se urgente necessidade de uma 

aplicação universal às mulheres dos direitos e princípios relativos à igualdade, 

segurança, liberdade, integridade e dignidade de todos os seres humanos. Por 

mais que tal instrumento não possua força obrigatória, a declaração merece 

destaque como o primeiro documento internacional que tratou especificamente da 

violência contra as mulheres.  

Os marcos citados reforçam que violência sexual nunca é excesso 

individual, mas violação estrutural, análise em que permite requalificar 

juridicamente os crimes da ditadura e romper a narrativa de banalização. 

3.2 Violência sexual em conflitos e o estupro como arma de guerra 

 
A violência sexual contra as mulheres tem sido, historicamente, uma tática 

comum em conflitos armados, mas por séculos foi ignorada e tolerada, como o 

estupro em massa durante o Genocídio Armênio, o Massacre de Nanquim e a 

violência sistemática contra as "mulheres de conforto" na Ásia durante a Segunda 

Guerra Mundial, demonstrando como a violência sexual era vista como um 

subproduto da guerra. A ditadura brasileira, ao converter opositoras em “inimigas 

internas”, replicou efeitos típicos de cenários bélicos, como ataque à honra, à 

maternidade e ao corpo como mensagem coletiva de terror político. 

No entanto, com a consolidação do Direito Internacional Humanitário a partir 

do século XX, a jurisprudência dos Tribunais Penais Internacionais, em resposta à 

pressão internacional e de grupos de defesa dos direitos das mulheres, foi decisiva 

para reconhecer esses atos como crimes.  

Em decorrência disso, casos como os do Tribunal Penal Internacional para 

Ruanda (TPIR) e para a Ex-Iugoslávia (TPIJ), foram marcos a categorização da 

violência sexual como crime de guerra, crime contra a humanidade ou crime de 

genocídio, sendo precedentes que ajudam a ler o Brasil, uma vez que a função de 

humilhar, destruir vínculos e quebrar resistência política do estupro coincide com o 

padrão reconhecido como arma de guerra.  

O uso da violência sexual em conflitos armados pode ser visto como uma 

tática de guerra a partir da sua aplicação para atingir objetivos políticos e militares 

 



 
31 

(ONU, 2013). O estupro, por exemplo, não é um ato privado, tampouco acidental, 

em conflitos sob regimes repressivos, mas desempenha uma função tática como 

instrumento para atingir propósitos militares ou políticos (Human Rights Watch, 

1995). O relatório da Human Rights Watch (1995), ao abordar apenas regimes 

repressivos, afere como o estupro é uma estratégia deliberada para subjugar e 

aterrorizar populações, visando a desintegração social e a quebra da resistência 

política enquanto uma ferramenta de opressão política. 

A Resolução 1820 do Conselho de Segurança da ONU, aprovada em 19 de 

Junho de 2008, reconheceu de forma unânime a violência sexual em conflitos 

armados como uma tática de guerra deliberada. Dentre suas recomendações, 

apontou-se que todas as partes em conflito se abstenham de cometer atos de 

violência sexual contra civis, especialmente mulheres e crianças, bem como adotem 

medidas para sua proteção. Além disso, classificou o estupro e outras formas de 

violência sexual como crimes de guerra e crimes contra a humanidade, 

reconhecendo seu uso como tática de guerra e que sua prática pode constituir uma 

ameaça à paz e à segurança internacionais. 

​ Ainda que não seja propriamente um crime internacional listado em tratado 

internacional, e mesmo que proibido pelo direito internacional, o estupro, assim 

como outras práticas de violência sexual decorreram de uma evolução enquanto 

arma da guerra, diante da consumação de genocídio e crime contra humanidade.  

Isto posto, o estupro dentre contextos de conflitos armados reverbera uma 

subjugação para além das hierarquias de gênero, utilizado como forma de domínio 

para outros fins, como evidenciado por Guedes (2023):  

O estupro é assim encarado, por estes últimos, como algo normal e por vezes 
incentivado, pois ao controlar-se o território assume-se, muitas vezes, que o que 
lá existe também per- tence às forças ocupantes. Esta situação, quando levada 
ao extremo, pode fazer com que o estupro funcione como uma forma de 
afirmação da soberania sobre o territó- rio, pois pode ser aproveitado para 
acabar, por exemplo, com a identidade das minorias étnicas, através daquilo 
que normalmente designamos por limpeza étnica. (GUEDES, 2023, p.173) 

​  

O paralelo com a ditadura explicita que o corpo feminino foi tomado como 

“território a conquistar”, visando apagar identidades políticas e desarticular coletivos 

de oposição. 

 



 
32 

O estupro foi explicitamente reconhecido como crime de guerra no art. 27 da 

Quarta Convenção de Genebra de 1949, um instrumento fundamental do direito 

internacional humanitário. Nesse contexto, sua categorização como genocídio 

ocorreu em 1998, quando o Tribunal Penal Internacional para Ruanda decidiu, pela 

primeira vez, que o estupro sistemático pode ser um método para destruir total ou 

parcialmente um grupo étnico, nacional, racial ou religioso.  

O entendimento reverberou a utilização do estupro como meio para destrui 

um grupo como controle social, denotando como os danos físicos, psicológicos e 

morais são causados além da vítima em sua individualidade, atingindo um grupo 

como um todo, uma vez que quando cometido em contexto de conflito é realizado de 

forma coletiva e pública. Siqueira e Fructuozo (2021) afirmam:  

Embora o estupro seja um delito, via de regra, cometido contra uma vítima, 
de forma individual, ele será considerado genocídio quando considerado 
como conduta meio para a destruição do grupo. Ou seja, ele não afeta 
apenas a vítima, mas sim, todo o grupo ao qual esta pertence. Não é  
apenas uma violação ao direito de um indivíduo, mas uma transgressão das 
bases essenciais para a vida de todo um grupo. (SIQUEIRA; FRUCTUOZO, 
2021, p. 87) 

 

O estupro, durante a guerra, também pode ser utilizado como uma forma de 

controle social que pode suprimir os esforços para mobilizar a resistência de um 

grupo conquistado.  

 

3.3 Jurisprudência dos Tribunais Penais Internacionais 

 

​ Diante da necessidade de uma jurisdição internacional, após os 

acometimentos ocorridos nos conflitos da ex-Iugoslávia e de Ruanda, o Tribunal 

Penal Internacional foi criado como um tribunal de jurisdição internacional e 

permanente. Assim, teve sua criação por acordo internacional multilateral por meio 

do Estatuto de Roma, aprovado em 17 de julho de 1998. O TPI foi concebido para 

ser uma instituição de jurisdição permanente, sem limitação temporal ou territorial, 

em que os crimes não prescrevem e com competência para julgar Crimes de Guerra, 

Crimes Contra a Humanidade, Crime de Genocídio e Crime de Agressão. 

 

 



 
33 

3.3.1 Tribunal Penal Ad Hoc para a Ex-Iugoslávia  

O Tribunal Penal Internacional para a Ex-Iugoslávia (TPIJ) foi criado em 25 de 

maio de 1993 pela Resolução nº 827 do Conselho de Segurança da ONU, como 

resposta às violações flagrantes e generalizadas do Direito Internacional 

Humanitário, especialmente na Bósnia-Herzegovina, no início da década de 1990. 

Em um passo significativo para a justiça internacional, o estatuto do TPIJ, em seu 

Artigo 5º, alínea "g", incluiu explicitamente a violação sexual como um crime contra a 

humanidade. 

O caso Zdravko Mucic, que praticou estupro no campo de prisioneiros de 

Celebici, contribuiu para essa jurisprudência, uma vez que foi acusado e condenado 

por ter cometido estupro como forma de tortura. Como comandante do campo de 

prisioneiros de Čelebići, a condenação se baseou em sua responsabilidade de 

comando, considerado culpado por tratamento desumano e por causar 

intencionalmente grande sofrimento, ao permitir que seus subordinados cometessem 

atos sexuais violentos.  

​ O Tribunal Jugoslavo julgou, de forma inovadora, o caso Kunarac em 22 de 

Fevereiro de 2001, ao considerar como crimes contra a humanidade atos de 

violação sexual e escravatura. Nesse caso, as vítimas foram estupradas 

repetidamente ao longo de dias, semanas e até meses. A condenação de Kunarac 

marcou um precedente no direito internacional, sendo a primeira a julgar e punir a 

violação sexual como um crime contra a humanidade pelo TPIJ. Além disso, foi a 

primeira condenação por escravidão sexual, o que contribuiu de forma crucial para a 

tipificação desses crimes.  

O tribunal o considerou culpado por estupro e tortura contra mulheres 

muçulmanas, mostrando que a violência era motivada, em parte, pela religião das 

vítimas. A discriminação restou evidente nas declarações de Kunarac, que forçava 

as mulheres a ter relações sexuais com homens sérvios para dar à luz "bebês 

sérvios", mostrando a base ideológica dos crime, sendo a discriminação religiosa um 

dos principais fatores para os acometimentos. 

 

3.2.2 Tribunal Penal Ad Hoc para a Ruanda  

 

 



 
34 

​ O Tribunal Penal Internacional para Ruanda (TPIR) foi criado pela Resolução 

n.º 955 do Conselho de Segurança da ONU, em 8 de novembro de 1994, com o 

objetivo de julgar os indivíduos responsáveis por genocídio e outras violações 

graves do Direito Internacional Humanitário cometidas em Ruanda e em países 

vizinhos. A violência sexual, incluindo o estupro e a tortura, foi uma ferramenta 

sistemática utilizada contra as mulheres do grupo étnico opositor, sendo parte 

integrante da estratégia de extermínio. 

O Tribunal promoveu importantes condenações e criou-se uma jurisprudência 

única ao condenar indivíduos pertencentes aos mais altos cargos militares e 

membros oficiais do governo, sendo o primeiro tribunal internacional a definir estupro 

numa lei internacional, como também reconhecer o estupro como uma das condutas 

previstas para o cometimento do crime de genocídio.  

​ O julgamento de Akayesu teve início em setembro de 1997, condenado pelo 

cometimento do crime de genocídio, crimes contra a humanidade e violações ao art. 

3 comum às Convenções de Genebra. Akayesu era responsável pela  manutenção 

da lei e da ordem pública, execução das leis, bem como da regulamentação e 

administração da justiça, subordinado unicamente à autoridade do prefeito.  

​ Além da acusação pela morte de pelo menos dois mil tutsis na comunidade 

de Taba, os atos de violência sexual foram incluídos posteriormente, após inúmeros 

testemunhos de vítimas afirmando que haviam sofrido violência sexual durante o 

genocído de Ruanda.  

Muitas mulheres foram forçadas a aguentar múltiplos atos de violência 
sexual, que às vezes eram cometidos por mais de um estuprador. Os atos 
de violência sexual eram geralmente acompanhados por ameaças explícitas 
de morte ou dano físico. As mulheres civis deslocadas viviam 
constantemente com medo, e sua saúde física e mental foi deteriorada 
como resultado de violência sexual, espancamentos e mortes 
(INTERNATIONAL CRIMINAL TRIBUNAL FOR RWANDA, 1998, p. 7 - 
tradução nossa).  

 

​ Dessa forma, dentre a sentença condenatória em relação a Akayesu, 

adotou-se a seguinte definição acerca de estupro e atos de violência sexual no 

contexto do Direito Internacional:  

 
O tribunal considera violência sexual, que engloba estupro, como qualquer 
ato de natureza sexual que é cometido sobre uma pessoa, sob 
circunstâncias de coerção. A violência sexual não se restringe apenas a 
uma invasão física do corpo humano, e pode incluir atos que não envolvem 

 



 
35 

penetração, e sequer contato físico (INTERNATIONAL CRIMINAL 
TRIBUNAL FOR RWANDA, 1998, p. 275).  

​  

Assim decorreu o entendimento do caso, asseverando como a violência 

sexual e a gravidez forçada podem ser utilizadas como um meio para a destruição 

de um grupo, caracterizando genocídio, visto que as mulheres violadas e 

deliberadamente engravidadas por membros de outros grupos iriam gerar crianças 

que não teriam a identidade do grupo de origem da mãe. 

O julgamento resultou em um precedente histórico, uma vez que foi a primeira 

vez que um crime de estupro foi qualificado enquanto crime de genocídio, diante da 

consideração que a violência sexual decorreu de forma sistemâtica com o objetivo 

de destruir física e mentalmente o grupo Tutsi.  

​ Isto posto, à luz dos parâmetros do DIH e da jurisprudência internacional, é 

possível reconhecer oficialmente a violência sexual da ditadura como tortura e grave 

violação, bem como consolidar políticas de memória e não repetição, incorporando a 

perspectiva de gênero de modo transversal. Ainda que barreiras penais persistam, o 

dever de verdade, memória, reparação e garantias de não repetição é plenamente 

aplicável e exigível. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
36 

4 “NÃO DÁ PARA PASSAR UMA BORRACHA? LÁ VEM DE NOVO FALAR EM 
TORTURA! QUE COISA MAIS ANTIGA! ESQUECE!”4: CRIMES SEXUAIS NA 
DITADURA CIVIL-MILITAR BRASILEIRA 

O título deste capítulo decorre do depoimento de Rosalinda Santa Cruz, 

militante da esquerda armada, explicitando uma fala marcada por ironia e cansaço 

que reflete a tentativa recorrente da sociedade brasileira de relegar a tortura e, 

sobretudo, a violência sexual da ditadura ao esquecimento, como se tratar desse 

tema decorresse de uma insistência inoportuna ou ultrapassada. No entanto, o 

testemunho revela o contrário, demonstrando a impossibilidade de apagar as 

marcas dessa violência, que permanecem inscritas nos corpos, nas memórias e na 

história coletiva. 

A aparente banalidade da frase do título esconde a urgência e a profundidade 

de um dos temas mais dolorosos da história recente do Brasil: a violência sexual na 

ditadura civil-militar. Longe de ser um assunto antigo a ser esquecido, os crimes 

sexuais cometidos por agentes do Estado durante o período de 1964 a 1985 são um 

campo crucial para a compreensão da repressão, da resistência e das feridas ainda 

abertas em nossa sociedade.  

Assim, esse capítulo decorre do objetivo de confrontar essa tentativa de 

silenciamento, mergulhando nas formas como a violência sexual foi utilizada como 

uma ferramenta estratégica de controle e tortura, especialmente contra mulheres 

militantes. Também, a abordagem permite uma leitura comparada e evolutiva, visto 

que ao se reconhecer a violência sexual como prática sistemática de gênero no 

passado autoritário, abre-se espaço para compreender continuidades estruturais 

dessa violência em contextos democráticos. 

Isto posto, a dupla ruptura pela atuação social e política das militantes 

acendeu os alarmes do regime, de modo que a violência sexual foi utilizada como 

uma forma de intensificar a opressão e silenciar essas mulheres, dado que o corpo 

das militantes se tornou, simultaneamente, alvo de punição e mensagem política.  

Dessa forma, o primeiro subcapítulo examinará como as desigualdades de 

gênero permearam o funcionamento dos espaços de repressão, desde as 

4 Depoimento de Rosalinda Santa Cruz, militante da esquerda armada, no documentário Que bom te 
ver viva (dir. Lúcia Murat, 1989). A fala contextualiza o silenciamento social sobre as memórias da 
tortura, revelando a dificuldade em transmitir a gravidade da experiência traumática frente a uma 
sociedade que busca “esquecer” o passado ditatorial. 

 



 
37 

humilhações e ameaças até as formas mais brutais de tortura sexual. Mediante os 

relatos de sobreviventes e dos relatórios da Comissão Nacional da Verdade (CNV), 

será analisado o uso do corpo feminino como território de disputa e espólio de 

guerra, e a maternidade como alvo de violência psicológica e física.  

O corpo, na ditadura, era tomado como extensão simbólica do inimigo 

político, e, no caso das mulheres, a violência sexual operava como castigo e 

mecanismo de apagamento. Assim, a relação entre corpo e poder segue 

estruturante nas formas contemporâneas de violência institucional e sexual, 

demonstrando a continuidade histórica do controle sobre os corpos femininos. 

Em seguida, será abordada a disputa pela memória, acentuada pela lei da 

Anistia, evidenciando como a impunidade institucionalizada reforçou o apagamento 

dessas violências. Para tanto, destaca-se como a atuação da Corte Interamericana 

de Direitos Humanos tem sido fundamental para validar as vozes silenciadas das 

vítimas e confrontar a narrativa de impunidade.  

Por fim, a partir da análise da jurisprudência da Corte Interamericana, 

busca-se demonstrar o entendimento da qualificação da violência sexual como 

tortura quando cometida por agentes do Estado e, ainda, assegurar que esses 

crimes sejam reconhecidos como graves violações de direitos humanos, 

imprescritíveis e inesquecíveis enquanto parâmetro aos crimes sexuais ocorridos na 

ditadura militar. 

Nessa perspectiva, o diálogo entre a experiência da ditadura e a aplicação 

contemporânea do sistema interamericano aponta para uma política de justiça de 

gênero em sentido amplo, uma vez que se o pós-ditadura brasileiro ainda enfrenta 

resistência em responsabilizar torturadores, pode, contudo, avançar na 

responsabilização e na consolidação de políticas públicas de proteção a mulheres 

em espaços políticos, reconfigurando o dever de memória como um dever de 

prevenção. 

A perspectiva busca reforçar como a justiça de transição no Brasil deve ser 

revisitada à luz das normativas internacionais e das demandas de gênero 

contemporâneas, ampliando o conceito de reparação para incluir o reconhecimento 

simbólico e jurídico das vítimas de violência sexual, algo que, até hoje, não foi 

efetivado de forma plena. 

 

 



 
38 

4.1 A violência sexual na ditadura militar brasileira 

 

​ A violência  contra as mulheres, manifestada de formas muito diversas, 

acontece constantemente ao longo do tempo e espaço. Durante os períodos 

históricos em que se impõem regimes autoritários e, sobretudo, quando se utilizam 

da repressão e meios de silenciamento, a violência contra as mulheres tende a se 

exacerbar até alcançar dimensões extremas (Lagarde, 1997; Segato, 2003). Nesse 

cenário, durante a ditadura militar brasileira (1964-1985), a forma de repressão 

acometidas aos militantes abarcaram distintas formas de torturas, entre elas 

violência sexual como forma dupla de silenciar mulheres. 

A análise pós-ditadura mostra que, embora as estruturas jurídicas 

internacionais, como a CEDAW e a Convenção de Belém do Pará, tenham se 

consolidado para prevenir a violência de gênero, no Brasil as violações da ditadura 

não foram reinterpretadas à luz dessas normas, sendo uma omissão que perpetua 

um ciclo de impunidade que permite a naturalização da violência sexual também em 

tempos democráticos. As militantes das organizações sociais e políticas da década 

de 1970, com sua atuação social e política, questionaram não apenas a ordem 

social vigente, mas também as estruturas de gênero dominantes.  

Assim, essas rupturas acenderam duplamente os alarmes da política 

repressiva, em que a maneira como as mulheres sequestradas foram tratadas 

abrangeram formas variadas de agressão, incluindo formas de violência sexual 

como manejo de intensificação da opressão, ou seja, as desigualdades de gênero 

permearam o funcionamento desses espaços. 

Em um contexto de crescente divulgação internacional dos crimes da 

ditadura militar brasileira, com efeito, desde o final da década de 1960 brasileiros 

exilados, ativistas e entidades denunciavam as práticas de tortura e outros crimes 

cometidos pelos aparelhos da repressão à órgãos internacionais na tentativa de 

mobilizar a opinião pública internacional contra a ditadura militar brasileira. Nesse 

sentido, a Anistia Internacional, mas também a Organização dos Estados 

Americanos, entre outras, receberam diversas denúncias (Meirelles, 2015).  

Importa salientar como essas denúncias foram precursoras das estratégias 

contemporâneas de litigância internacional, que hoje permitem ao Brasil ser 

demandado na Corte Interamericana em casos de violência de gênero, como Favela 

 



 
39 

Nova Brasília (CIDH, 2017), em que reforça o paralelo de que a mesma estrutura de 

impunidade enfrentada pelas militantes nos anos 1970 ainda afeta mulheres pobres, 

negras e periféricas no presente. 

Em síntese, a violência sexual na ditadura deve ser lida como uma das 

origens estruturais da violência de gênero no Brasil, cuja permanência histórica se 

traduz nas dificuldades de investigação, na culpabilização da vítima e na tolerância 

estatal, problemas que a transição democrática não conseguiu eliminar. 

A Anistia Internacional, em relatório sobre crimes contra mulheres em 

situações de conflito, aponta que a tortura baseada em gênero manifestou-se 

mediante a violação, como exames corporais e vaginais forçados, humilhação por 

meio de insultos e exposição de nudez, bem como ameaças sexuais, como estupro 

e mutilações (Anistia Internacional, 2004, p.19).  

Ao mesmo tempo, a violência é entendida como uma mensagem para uma 

comunidade de pares, buscando demonstrar a virilidade, bem como um recado para 

os militantes masculinos, cujo poder é desafiado e seu patrimônio usurpado 

mediante a apropriação dos corpos de suas mulheres (Segato, 2003). 

Nesse cenário, a criação da Comissão Nacional da Verdade (CNV), instalada 

em 16 de maio de 2012, deu uma nova dimensão ao debate sobre a memória da 

ditadura militar brasileira, dado seu objetivo investigar graves violações de direitos 

humanos ocorridas entre 1946 e 1988. Nos relatos presentes nos relatórios dessa 

comissão, é possível visualizar a violência sexual em mulheres grávidas como uma 

mensagem em duas direções, seja como um castigo, seja como um ato expressivo 

e moralizante que se dirige a uma mulher que saiu do seu lugar:  

 
[...] Eu não gosto de falar disso, mas eu vejo a importância desse momento 
de tratar a verdade e gênero pensando nessas desigualdades  entre 
homens e mulheres, em que os agentes do Estado, os repressores usaram 
dessa desigualdade para nos torturar mais, de certa forma. De usar essa 
condição nossa. Nós fomos torturadas com violência sexual, usaram a 
maternidade contra nós. Minha irmã acabou tendo parto, tendo filho na 
prisão. [...] Nós sabemos o quanto a maternidade, o ônus da maternidade, 
que nós carregamos. (COMISSÃO NACIONAL DA VERDADE, 2014, P. 
408)  

 

​ Outrossim, com objetivo de atingir inimigos do regime, o corpo de suas 

mulheres eram atacados, historicamente tratados como espólios de guerra. Além de 

insultos às famílias dos presos políticos, ameaças de estupro contra suas filhas e 

 



 
40 

esposas eram constantes. A prática mostrou-se evidente em depoimentos colhidos 

pela CNV, nos quais parceiros eram torturados juntos enquanto mulheres eram 

violadas na frente de seus companheiros. Como exemplo, decorre o depoimento de 

Márcia Bassetto quando foi presa em conjunto com Celso Giovanetti:  

 

Na questão da mulher, a coisa ficava pior porque... quer dizer pior, era pior 
para todo mundo, não tinha melhor para ninguém, né? Mas [...] existia uma 
intenção da humilhação enquanto mulher. Então, o choque na vagina, no 
ânus, nos mamilos, alicate no mamilo, então... eram as coisas que eles 
faziam. Muitas vezes, eu fui torturada junto com Celso Brambilla porque a 
gente sustentou a questão de ser noivo. Eles usaram, obviamente, essa 
situação, esse vínculo, suposto vínculo, além da militância, que seria um 
vínculo afetivo também, para tortura. Muitas vezes, eu fui amarrada com o 
rosto na genitália do Celso, e dado choque, enfim... fios amarrados em nós, 
para que levássemos choque no pau de arara [...] Uma das coisas mais 
humilhantes, além dessas de choques na vagina, no ânus, no seio, foi que 
eu fui colocada em cima de uma mesa e fui obrigada a dançar para alguns 
policiais, nua. Enquanto isso, eles me davam choque. [...] Celso estava 
sendo torturado ao lado, também com choque elétrico, me vendo nessa 
situação. (COMISSÃO NACIONAL DA VERDADE, 2014, p. 407) 
 

​  O terrorismo de Estado utilizava a violência sexual como uma arma para 

impedir a resistência e privar a autonomia de presas políticas ao combinar violência 

psicológica e a instrumentalização do corpo feminino. Assim, a violência sexual não 

era apenas apenas um ato de tortura, como exposto por Lucia Murat, ao afirmar ter 

sido vítima de violência sexual, a qual acabaria por provocar sua própria morte por 

autoestrangulamento caso tentasse se movimentar para se proteger:  

 
Foi nesse quadro, na volta, que o próprio Nagib fez o que ele chamava de 
“tortura sexual científica”. Eu ficava nua, com o capuz na cabeça, uma 
corda enrolada no pescoço, passando pelas costas até as mãos, que 
estavam amarradas atrás da cintura. Enquanto o torturador ficava mexendo 
nos meus seios, na minha vagina, penetrando com o dedo na vagina, eu 
ficava impossibilitada de me defender, pois, se eu movimentasse os meus 
braços para me proteger, eu me enforcava e, instintivamente, eu voltava 
atrás. (COMISSÃO NACIONAL DA VERDADE, 2014, p. 406) 

 

Marcela Lagarde (1997) argumenta que, mesmo sem o uso da força física, o 

núcleo da violência sexual é o poder. O corpo da mulher é visto como um território a 

ser conquistado, o qual a força atua como um símbolo desse poder. O objetivo é 

disciplinar os homens, enquanto a violência sexual moldava-se simbolicamente 

pelas subjetividades de mulheres.  

Importa salientar como a violência sexual em regimes autoritários vai além do 

estupro, abarcando formas menos visíveis de violações, embora mais brutais, como 

 



 
41 

a gravidez resultante de estupro em cativeiro, abortos e esterilizações forçadas. 

Muitos testemunhos revelam que a tortura resultava em abortos espontâneos ou 

induzidos, assim como as ameaças de esterilização e a esterilização forçada eram 

usadas pelos repressores para causar terror psicológico e atingir as vítimas de 

forma permanente. Nesse sentido, a maternidade era um dos objetos de violência, 

como testemunhado por Maria Amélia:  

 

Tive os meus filhos sequestrados e levados para sala de tortura, na 
Operação Bandeirante. A Janaina com cinco anos e o Edson, com quatro 
anos de idade. [...] Inclusive, eu sofri uma violência, ou várias violências 
sexuais. Toda nossa tortura era feita [com] as mulheres nuas. Os homens 
também. Os homens também ficavam nus, com vários homens dentro da 
sala, levando choques pelo corpo todo. Inclusive na vagina, no ânus, nos 
mamilos, nos ouvidos. E os meus filhos me viram dessa forma. Eu urinada, 
com fezes. Enfim, o meu filho chegou para mim e disse: “Mãe, por que você 
ficou azul e o pai ficou verde?”. O pai estava saindo do estado de coma e 
eu estava azul de tanto... Aí que eu me dei conta: de tantos hematomas no 
corpo. (COMISSÃO NACIONAL DA VERDADE, 2014, p.410) 
  

Dessa forma, ao privar as mulheres de sua capacidade reprodutiva, têm o 

objetivo de quebrar sua identidade e impedir a continuidade de suas linhagens, 

sendo uma forma de violência sistêmica e não apenas individual.  

Além disso, uma das presas políticas que passou pela Casa da Morte, e a 
única sobrevivente entre todas as vítimas, Inês Etienne Romeu, apontada como 
responsável pelo declínio do local, narrou as torturas sofridas, após um episódio em 
que não conseguiu tirar sua própria vida:  

Por não ter me matado, fui violentamente castigada: uma semana de 
choques elétricos,  banhos gelados de madrugada, “telefones”, palmatórias. 
[...] A qualquer hora do dia  ou da noite sofria agressões físicas e morais. 
“Marcio” invadia minha cela para  “examinar” meu ânus e verificar se 
“Camarão” havia praticado sodomia comigo. Este mesmo “Marcio” 
obrigou-me a segurar em seu pênis enquanto se contorcia  obscenamente. 
Durante este período fui estuprada duas vezes por “Camarão” e era  
obrigada a limpar a cozinha completamente nua, ouvindo gracejos e 
obscenidades, os  mais grosseiros. Em dezenove ou vinte de julho terminou 
essa fase de torturas. (COMISSÃO NACIONAL DA VERDADE, 2014, p. 32).  

Inês, devido à sua liderança, tornou-se alvo do governo ditatorial brasileiro, 
tendo sido perseguida, sequestrada, presa ilegalmente, torturada e estuprada 
BRASIL, 2017). Era obrigada a manter relações sexuais contra a sua vontade por 
duas vezes com “Camarão”, sob ameaça de morte no mesmo local em que se 
encontrava presa e sendo constantemente torturada. Assim, narrar a violência 

 



 
42 

sexual sofrida permite subverter o discurso normativo que impõe o silêncio e o 
confinamento da agressão à esfera íntima. 

 

4.2 Corpos e subjetividades em disputa: Memória e a lei da Anistia 

 

Ao trazer à tona memórias traumáticas que apontam pessoas e instituições 

relacionadas à violação de leis, pedindo a reparação e retratação dos acusados, 

persiste uma reivindicação por um lugar inquestionável da legitimidade da memória, 

em especial das memórias sobre o período que foram produzidas pelos órgãos de 

Direitos Humanos. 

Assim, a memória das mulheres vítimas de violência sexual durante a 

ditadura foi duplamente negada. Primeiro, pela invisibilidade imposta pelo regime; 

depois, pela narrativa reconciliatória da anistia. Tal exclusão ecoa até hoje, quando 

o Estado brasileiro reluta em reconhecer o caráter de gênero das violações 

históricas e contemporâneas. 

Nesse sentido, a memória tem um papel político importante e que é 

potencializado quando tratamos de memórias relativas a períodos de exceção, em 

que há constante conflito sobre a “memória oficial” da época (Leite, 2011).   

Em meio a história da resistência e a resistência das mulheres à ditadura, 

garantir que as vozes e a experiência femininas ganhem espaço é ampliar a 

perspectiva histórica e também epistemológica, ou seja, do ponto de vista do saber 

que nos constitui subjetiva e coletivamente. Trata-se de uma política de constituição 

dos saberes sobre a própria história, saberes esses invisibilizados pelo sistema 

patriarcal dominante.  

Nesse cenário, a lei da Anistia atuou diretamente na disputa pela memória do 

período, uma vez que consolida a versão tida como oficial. A lei da Anistia no Brasil, 

ao anistiar os crimes cometidos por agentes do Estado, estabeleceu uma narrativa 

de reconciliação que, na prática, promoveu o esquecimento. Apesar de ter sido 

objeto da Ação de Descumprimento de Preceito Fundamental (ADPF) 153, dada a 

controvérsia sobre sua constitucionalidade, teve sua constitucionalidade validada 

pelo Supremo Tribunal Federal (STF). 

 



 
43 

A decisão, ao negar a exigência de justiça e reparação das vítimas e invalidar 

suas memórias, tratou-as como eventos do passado, reiterando o esquecimento 

frente ao papel político da memória reivindicado por órgãos de direitos humanos. As 

vozes das mulheres, presas políticas que sofreram violência sexual e de gênero 

historicamente silenciadas, ao trazer suas histórias à tona, não apenas contestam 

essa narrativa oficial, como também questionam o próprio sistema patriarcal que 

naturalizou sua invisibilidade. 

Nesse ponto, a mesma lógica de esquecimento que silenciou as torturas de 

1964-1985 se reproduz na morosidade atual em investigar feminicídios e violências 

institucionais cometidas por agentes estatais. Assim como a anistia bloqueou a 

responsabilização dos torturadores, a falta de resposta judicial diante da violência 

de gênero perpetua o ciclo da impunidade. 

No entanto, a Corte Interamericana de Direitos Humanos (CIDH) adotou 
uma posição contrária, em novembro de 2010, ao condenar o estado brasileiro na 
sentença do caso Gomes Lund e outros vs. Brasil, conhecido como caso da 
Guerrilha do Araguaia. A decisão se opôs diretamente ao entendimento do STF, 
declarando a lei da Anistia incompatível com as obrigações internacionais de direitos 
humanos do Brasil. 

Reitera-se como a Guerrilha do Araguaia foi um levante que buscava criar 
um exército popular para derrubar a ditadura militar por meio da luta armada e, por 
conseguinte, o governo brasileiro organizou operações que resultaram na 
eliminação de guerrilheiros e geraram detenções arbitrárias, tortura e 
desaparecimentos forçados geraram detenção arbitrária, tortura e desaparecimento 
forçado de membros do Partido Comunista do Brasil e camponeses da região. 
(Torres e Moura, 2014).  

Diante disso, o caso Gomes Lund e outros vs Brasil foi submetido à CIDH 
pela Comissão Interamericana de Direitos Humanos em 2009, com o objetivo de 
responsabilizar o Estado brasileiro pelas violações cometidas na  região do Araguaia 
entre 1972 e 1975, durante a repressão à Guerrilha. A Corte, em sua sentença, 
manifestou-se sobre a lei de Anistia brasileira e declarou:  

A Corte Interamericana considera que a forma na qual foi interpretada e 
aplicada a Lei de Anistia aprovada pelo Brasil [...] afetou o dever 
internacional do Estado de investigar e punir as graves violações de direitos 
humanos, ao impedir que os familiares das vítimas no presente caso fossem 
ouvidos por um juiz, conforme estabelece o artigo 8.1 da Convenção 

 



 
44 

Americana, e violou o direito à proteção judicial  consagrado no artigo 25 do 
mesmo instrumento, precisamente pela falta de  investigação, persecução, 
captura, julgamento e punição dos responsáveis pelos fatos,  descumprindo 
também o artigo 1.1 da Convenção. Adicionalmente, ao aplicar a Lei  de 
Anistia impedindo a investigação dos fatos e a identificação, julgamento e 
eventual sanção dos possíveis responsáveis por violações continuadas e 
permanentes, como os desaparecimentos forçados, o Estado descumpriu 
sua obrigação de adequar seu direito interno, consagrada no artigo 2 da 
Convenção Americana. (CIDH, 2010, p. 64).  

 

Ao julgar a ação, a CIDH condenou o Estado Brasileiro e manifestou 
oposição ao resultado da ADPF 153. Assim, a Corte compreendeu que a Lei da 
Anistia carece de efeitos jurídicos, e contraria o direito a garantias judiciais e o 
direito à proteção judicial da Convenção  Americana de Direitos Humanos (CADH), 
em associação com os dispositivos referentes ao dever de  respeitar os direitos e ao  
dever de adotar disposições de direito interno (Marino e de Carvalho, 2020).  

Porém, essa não foi a única condenação brasileira na CIDH acerca da Lei 
de Anistia. Em 2018, ao apreciar o caso Vladimir Herzog e outros, a Corte reafirmou 
seu posicionamento sobre a Lei da Anistia brasileira. O processo teve início em 
2016 e tinha como objetivo a responsabilização do Estado Brasileiro pela 
impunidade quanto à detenção arbitrária, tortura e morte do jornalista Vladimir 
Herzog, ocorridas durante a ditadura militar.  

A corte, nesse caso, novamente, reiterou a incompatibilidade da Lei de 
Anistia com a CADH e proferiu nova condenação contra o Brasil, ao entender que: 

 
[...] apesar de o Direito Internacional Humanitário justificar a emissão de 
anistia no encerramento de hostilidades em conflitos armados de caráter 
não internacional para  possibilitar o retorno à paz, não se pode admitir 
impunidade quanto aos crimes de guerra e contra a humanidade. (MARINO; 
CARVALHO, 2020, p. 317).  

A Corte, na oportunidade, reafirmou seu argumento de que leis de 
Autoanistia, como a brasileira, ao serem adotadas em contextos de graves violações 
de direitos humanos, não se coadunam com a CADH, dado que ocasiona obstáculos 
às vítimas e familiares de buscar reparações às perpetuações sofridas ou, no 
mínimo, à verdade dos fatos.  

Cabe salientar que após a condenação do Brasil no caso Guerrilha do 
Araguaia, foi criada, em 2011, a Comissão Nacional da Verdade (CNV), mediante a 
Lei 12.528/2011, com o intuito de resgatar informações sobre o período da Ditadura 
Militar e as violações de direitos ocorridas.  

 



 
45 

Diante disso, os questionamentos tomaram outro rumo, no que concerne 
aos crimes sexuais ocorridos no período da ditadura militar. Como exemplo, dado o 
acórdão proferido em 2019 pelo Tribunal Regional Federal (TRF) da 2ª Região5, o 
qual compreendeu como não sendo passível de anistia o crime de estupro e tortura 
cometido por Antônio Waneir Pinheiro Lima, conhecido por “Camarão” em face de 
Inês Etienne Romeu, o que leva Antônio Waneir a ser o primeiro militar  processado 
criminalmente pelo crime de estupro ocorrido no período da ditadura militar  
brasileira.  

A promulgação da lei da Anistia acarretou, portanto, muitos  
questionamentos acerca da sua constitucionalidade, semelhante ao ocorrido em 
outros países da América Latina. Além do Brasil, Chile, Argentina, Peru e Paraguai, 
por exemplo, foram países que sofreram com períodos ditatoriais em que todos 
foram promulgadas leis de autoanistia, nas quais os agentes estatais foram 
declarados isentos de pena por atos ilícitos que porventura cometeram.  

O Brasil diferenciou-se dos outros países da América Latina no momento em 
que, após a Corte Interamericana de Direitos Humanos requerer a revogação da lei 
de Anistia dos cinco países acima citados, a solicitação foi atendida pelos 
latino-americanos que revogaram suas referidas leis, todavia, o mesmo não 
aconteceu em solo brasileiro.  

 

4.3 Jurisprudência da Corte Interamericana de Direitos Humanos  

 

​ A jurisprudência da Corte Interamericana de Direitos Humanos também valida 

as memórias e os relatos das vítimas, fortalecendo a luta pela justiça de transição. 

Nesse contexto, a Corte contribui para a construção de uma narrativa histórica ao 

conferir visibilidade a especificidades sistematicamente silenciadas no Brasil, como a 

a utilização da violência sexual enquanto tortura e instrumento de poder.  

Além disso, a jurisprudência interamericana sobre violência sexual tem 

aplicação direta no contexto brasileiro, uma vez que se o Brasil reconhece a 

autoridade da Corte, deve aplicar seus parâmetros de imprescritibilidade e de 

obrigação de investigar, mesmo em casos ocorridos durante a ditadura. 

5 Ação penal nº 0170716-17.2016.4.02.5106, movida pelo Ministério Público Federal (MPF) contra 
Antônio Waneir Pinheiro Lima. 
 

 



 
46 

​ Dentre o Sistema Interamericano cita-se a Convenção Interamericana para 

Prevenir, Punir e Erradicar a Violência contra a Mulher (1994), conhecida como 

Convenção de Belém do Pará. A CIDH, como entidade judicial independente da 

Organização dos Estados Americanos (OEA), tem como principal propósito 

interpretar e aplicar a Convenção Americana sobre Direitos Humanos. Desde 1959 a 

Corte tem analisado casos importantes que envolvem violações de direitos 

humanos, contudo, apenas em 1994 a CIDH passou a se pronunciar acerca de 

casos relacionados a crimes sexuais, em que apenas em 2006 emitiu a primeira 

sentença com enfoque no gênero e análise de violência sexual contra a mulher 

(Carvalho, 2016). 

Nesse processo, a memória das vítimas de violência sexual da ditadura deve 

ser colocada em diálogo com experiências internacionais, como o emblemático caso 

“Campo Algodonero” ou “Mortas de Juárez” (México, 2009), julgado pela CIDH, que 

reconheceu a responsabilidade do Estado por feminicídios sistemáticos decorrentes 

de sua omissão e negligência, sendo precedente fundamental para o Brasil, pois 

demonstra como a omissão estatal em investigar e punir crimes de gênero constitui, 

por si só, uma forma de violência institucional. 

​ A corte interamericana de direitos humanos já havia apontado que em crimes 

violentos contras as mulheres a investigação deve se iniciar com uma perspectiva de 

gênero, ou seja, adotar uma linha investigativa para apurar as possíveis 

consequências do machismo estrutural e da vulnerabilidade da mulher, em 

conformidade com o caso Veliz Franco e outros vs. Guatemala: 

 

 "(...) a ineficácia judicial frente a casos individuais de violência contra as 
mulheres propicia um ambiente de impunidade que facilita e promove a 
repetição dos fatos de violência em geral e envia uma mensagem segundo 
a qual a violência contra as mulheres pode ser tolerada e aceita, o que 
favorece sua perpetuação e a aceitação social do fenômeno, o sentimento e 
a sensação de insegurança das mulheres, assim como uma persistente 
desconfiança destas no sistema de administração de justiça. Esta ineficácia 
ou indiferença constitui em si mesma uma discriminação da mulher no 
acesso à justiça. Por isso, quando existam indícios ou suspeitas concretas 
de violência de gênero, a falta de investigação por parte das autoridades 
dos possíveis motivos discriminatórios que teve um ato de violência contra a 
mulher, pode constituir em si mesma uma forma de discriminação baseada 
no gênero". (CIDH, 2014, p. 81-82) 
 
 

 



 
47 

​ No caso Campo Algodoeiro, a juíza Cecília Medina Quiroga não concordou 

com o fato de que a Corte não qualificou como tortura as ações patricadas contras 

as vítimas, apontando a divergência entre órgãos internacionais sobre a 

responsabilização do Estado por tortura quando não há participação de agente 

estatal. Apesar da corte não ter adotado o entendimento, ela defendeu o 

entendimento de que a violência sexual, ainda que praticada por um agente privado 

não estatal, pode configurar ato de tortura. 

​ Por sua vez, diante de casos em que houve a participação de agentes 

estatais na prática de crimes contra a dignidade sexual de mulheres, a corte 

entendeu por qualificar a conduta como tortura, como nos casos Presídio Miguel 

Castro Castro vs. Peru,  Velásquez Pais e outro vs. Guatemala, Favela Nova Brasília 

vs. Brasil e  Fernández Ortega e outros Vs. México. Assim, uma vez qualificado 

como tortura, o crime torna-se impescritível conforme a corte.  

​ Primordialmente, o caso Favela Nova Brasília vs Brasil refere-se à 

responsabilidade internacional do Estado a respeito das investigações de duas 

incursões policiais na Favela Nova Brasília, no Rio de Janeiro, em 1994 e 1995, que 

resultaram no homicídio de 26 homens e em violência sexual contra três mulheres. A 

Corte declarou violados, entre outros, os direitos à integridade pessoal, às garantias 

judiciais e à proteção judicial. 

Conforme a sentença de interpretação do caso Favela Nova Brasília vs Brasil: 

  

"(...) ao interpretar os parágrafos (...) e o ponto resolutivo 10 da sentença, 
observa-se que: 1) não são admissíveis nenhum tipo de obstáculos 
processuais que impeçam a investigação de graves violações de direitos 
humanos; 2) os crimes de violência sexual podem ser considerados como 
uma forma de tortura; e 3) os fatos de violência sexual no presente caso 
foram cometidos por agentes do Estado contra pessoas que estavam sob 
sua custódia e num contexto de execuções extrajudiciais e torturas (...). 
Assim, esta Corte esclarece que motivo pelo qual decidiu pela 
impossibilidade de aplicação dos 'obstáculos processuais' a atos de 
violência e execução extrajudicial e que tal decisão também se estende aos 
fatos de violência sexual, aplicando-se a exclusão da prescrição da ação 
penal para os crimes cometidos no presente caso". (CIDH, 2017, p. 142) 

 

​ Isto posto, a violência sexual ocorrida, assim como na ditadura, foi utilizada 

como uma ferramenta de poder para manter o controle sobre uma comunidade, 

asseverando como segue acontecendo enquanto uma ação do Estado. A Corte 

reiterou que a violência sexual quando praticada por agentes do Estado enquadra-se 

 



 
48 

enquanto tortura, sendo uma violação grave e imprescritível, evidenciando, ainda, a 

necessidade de analisar mediante a interseccionalidade entre gênero e raça. 

Demonstra-se como casos como Favela Nova Brasília (2017) e Fernández 

Ortega (2010) evidenciam que a violência sexual cometida por agentes estatais é 

equiparável à tortura, reforçando que o estupro praticado nas prisões da ditadura 

brasileira deve ser requalificado como crime de lesa-humanidade, no anseio pela 

vontade política e institucional para reinterpretar a Lei da Anistia conforme os 

tratados internacionais ratificados pelo Brasil. 

No caso Presídio Miguel Castro vs Peru, os atos de violência sexual 

atentaram diretamente contra a dignidade dessas mulheres, sendo o Estado 

responsável pela violação do direito à integridade pessoal consagrado na 

Convenção Americana, em detrimento das seis internas que sofreram esses 

tratamentos cruéis, como reiterado:  

 

Diversos órgãos peruanos e internacionais reconheceram que, durante os 
conflitos armados, as mulheres enfrentam situações específicas de dano a 
seus direitos humanos, como os atos de violência sexual, que em muitas 
ocasiões é usada como “meio simbólico para humilhar a parte contrária”. 
(CIDH, 2006)  
 
 

Durante os conflitos armados internos e internacionais, a violência sexual 

contra as mulheres é utilizada como meio de castigo e repressão, em que a 

utilização do poder estatal para violar os direitos da mulher num conflito interno, 

além de afetá-las de forma direta, pode ter por objetivo causar um efeito na 

sociedade mediante essas violações, e transmitir uma mensagem ou lição.   

De acordo com a jurisprudencia e normativas que imperam tanto no Direito 

Penal Internacional como no Direito Penal Comparado, o Tribunal considera que o 

estupro não implica necessariamente uma relação sexual sem consentimento, por 

via vaginal, como se considerava tradicionalmente. Por violação sexual também se 

devem entender atos de penetração vaginal ou anal, sem consentimento da vítima, 

mediante a utilização de outras partes do corpo do agressor ou objetos, bem como a 

penetração bucal mediante o membro viril. 

 Com base no acima exposto, e levando em conta o que dispõe o artigo 2 da 

Convenção Interamericana para Prevenir e Punir a Tortura, o Tribunal concluiu que 

 



 
49 

os atos de violência sexual a que foi submetida uma das interna em virtude de uma 

suposta “inspeção” vaginal digital constituíram uma violação sexual que, por seus 

efeitos, constitui tortura:  

 

Com base no acima exposto, e levando em conta o que dispõe o artigo 2 da 
Convenção Interamericana para Prevenir e Punir a Tortura, este Tribunal 
conclui que os atos de violência sexual a que foi submetida uma interna em 
virtude de uma suposta “inspeção” vaginal digital […] constituíram uma 
violação sexual que, por seus efeitos, constitui tortura. Portanto, o Estado é 
responsável pela violação do direito à integridade pessoal consagrado no 
artigo 5.2 da Convenção Americana, bem como pela violação dos artigos 1, 
6 e 8 da referida Convenção Interamericana para Prevenir e Punir a Tortura, 
em detrimento da interna mencionada no Anexo 2 de vítimas da presente 
Sentença, que para esses efeitos dela faz parte. (CIDH, 2022) 
 

Por sua vez, no caso Massacre Plan de Sánchez vs Guatemala, a Corte 

entendeu na sentença que:  

 

As mulheres que foram objeto de violência sexual por parte de agentes do 
Estado no dia do massacre, e que sobreviveram a ele, continuam passando 
por sofrimentos em decorrência dessa agressão. O estrupo das mulheres foi 
uma prática do Estado, executada no contexto dos massacres, destinada a 
destruir a dignidade da mulher na esfera cultural, social, familiar e individual. 
Essas mulheres são percebidas como estigmatizadas em suas 
comunidades, e sofreram com a presença dos matadores nas áreas comuns 
do município. Além disso, a impunidade em que permanecem esses fatos 
impediu que as mulheres participem dos processos de justiça. (CIDH, 2004) 
    
 

 ​ A Corte estabeleceu que um ato de tortura pode ser cometido tanto mediante 

atos de violência física como por meio de atos que provoquem na vítima um 

sofrimento psíquico ou moral agudo, como no caso Rosendo Cantú e outra Vs. 

México. No caso em questão, a vítima foi submetida a um ato de violência e controle 

físico dos militares que a penetraram sexualmente de maneira intencional, em que 

dada a sua vulnerabilidade e a coerção que os agentes estatais exerceram sobre 

ela, reforçada com a participação de outros seis militares, também armados, 

agravaram o contexto de violência sexual exercido contra a vítima.  

O estupro da vítima ocorreu no contexto de uma situação em que os agentes 

militares interrogaram-a e não obtiveram resposta quanto à informação solicitada. 

Sem descartar a eventual concomitância de outras finalidades, o Tribunal considerou 

provado que o caso teve a finalidade específica de castigo, frente à falta da 

informação solicitada:   

 



 
50 

 

Por sua vez, esta Corte considera que um estupro pode constituir tortura, 
mesmo que consista em um só ato ou ocorra fora de instalações estatais, 
uma vez que os elementos objetivos e subjetivos que qualificam um ato 
como tortura não se referem nem à acumulação de fatos nem ao lugar onde 
o ato se realiza, mas à intencionalidade, à gravidade do sofrimento e à 
finalidade do ato, requisitos que, no presente caso, foram cumpridos. Com 
base no exposto, o Tribunal conclui que o estupro implicou, no presente 
caso, uma violação da integridade pessoal da senhora Rosendo Cantú, 
constituindo um ato de tortura nos termos dos artigos 5.2 da Convenção 
Americana e 2º da Convenção Interamericana para Prevenir e Punir a 
Tortura. (CIDH, 2022) 
 

Com base no acima relatado, a Corte conclui que o Estado é responsável 

pela violação dos direitos à integridade pessoal, à dignidade e à vida privada, 

consagrados na Convenção Americana e na Convenção Interamericana para 

Prevenir e Punir a Tortura, bem como pelo descumprimento do dever estabelecido 

na Convenção Interamericana para Prevenir, Punir e Erradicar a Violência contra a 

Mulher.  

Ademais, no caso Fernández Ortega e outros Vs. México, em que mulheres 

indígenas foram torturadas e estupradas por soldados do exército mexicano, a corte 

além de consolidar a interpretação da violência sexual como tortura, destacou a 

necessidade de uma perspectiva de gênero na análise de violações de direitos 

humanos considerando as especificidades da violência exercida:  

 

No presente caso, a senhora Fernández Ortega esteve submetida a um ato 
de violência sexual e controle físico do militar que a penetrou sexualmente, 
de maneira intencional; sua vulnerabilidade e a coerção que o agente 
estatal exerceu sobre ela foram reforçadas com a participação de outros 
dois militares, também armados, que agravaram o contexto de violência 
sexual exercido contra a vítima, havendo, inclusive, outro grupo de militares 
que esperavam fora da casa. É evidente para a Corte que o sofrimento 
padecido pela senhora Fernández Ortega, ao ser obrigada a manter um ato 
sexual contra vontade, fato que foi ademais observado por outras duas 
pessoas, é da maior intensidade. O sofrimento psicológico e moral se 
agravou, dadas as circunstâncias nas quais se produziu o estupro, pois não 
se podia descartar que a violência sofrida poderia ser ainda mais extrema, 
por parte dos agentes estatais que presenciavam o ato de violação sexual, 
diante da possibilidade de que fosse também estuprada por eles ou por 
quem se encontrava fora da casa. (CIDH, 2022) 

 

Ainda, no caso Espinoza Gonzáles Vs. Peru, Finalmente, a Corte considerou 

pertinente lembrar que uma das formas que a prática generalizada de tortura tomou 

foi a prática generalizada da violência sexual contra as mulheres, em especial, por 

 



 
51 

parte de agentes estatais e contra mulheres supostamente envolvidas no conflito 

armado.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
52 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS: UMA NOVA DIMENSÃO PARA OS CRIMES 
SEXUAIS E AS REIVINDICAÇÕES DE UMA NOVA HISTÓRIA 

A presente pesquisa buscou demonstrar como a violência sexual, utilizada de 

forma sistemática durante a ditadura civil-militar brasileira (1964-1985) como 

instrumento de poder, ultrapassa a dimensão privada e individual para configurar-se 

como um crime de Estado, praticado em nome de uma política de repressão, 

controle e silenciamento.  

A ditadura civil-militar brasileira caracterizou-se como um regime no qual o 

Estado e seus agentes assumiram papel central na prática de graves violações de 

direitos humanos, impondo ameaças à integridade das pessoas e instaurando 

múltiplas formas de repressão. Diante disso, ao revisitar a historiografia e os relatos 

de sobreviventes, evidenciou-se que a violência de gênero e sexual decorreu 

enquanto uma estratégia deliberada de dominação e desumanização, enraizada em 

estruturas patriarcais e racistas que se prolongam desde o período colonial, não 

sendo meramente uma consequência da repressão. 

Soma-se a isso que, apesar da pressão de movimentos sociais e instituições, 

como também de familiares dos desaparecidos, as tentativas de resgatar a memória 

desse período frequentemente se mostram infrutíferas, demonstrando a persistência 

do desafio em romper com o esquecimento imposto. Compreende-se como o 

primeiro momento da construção memorial acerca da ditadura militar brasileira 

configurou-se como um embate contra a política do silêncio, a qual visava impor o 

apagamento da memória sobre a institucionalização da violência no referido período. 

A violência sexual na ditadura civil-militar brasileira não pertence ao passado, 

permanece como uma ferida ainda aberta na estrutura de gênero e poder do Estado. 

O pós-ditadura brasileiro criou mecanismos parciais de verdade, mas não de justiça. 

Reitera-se, nesse cenário, o risco de perpetuar uma identidade nacional 

marcada pelo autoritarismo caso as narrativas e testemunhos das vítimas e dos 

grupos marginalizados não recebam a devida atenção, bem como não sejam 

colocadas em diálogo com a história oficial.  

Em vista disso, os testemunhos sobre o terrorismo de Estado e a memória 

foram, desde o início, sucederam-se como formas de militância política, em que 

sempre tiveram resistência ao silêncio oficial, ao medo e ao poder desumanizador. 

Dado que desaparecidas não puderam narrar o que viveram, em muitos casos, as 

 



 
53 

sobreviventes decorrem o dever de testemunhar para que nunca mais aconteça, 

para falar por outras que não estão ou por aquelas que vivem, mas não conseguem 

falar, como no caso de Inês Etienne, única sobrevivente da Casa da Morte. 

A partir da anistia, as problemáticas referentes aos desaparecimentos 

forçados, à tortura, aos sequestros e às violações de direitos humanos foram 

despolitizadas e relegadas à esfera privada e ao aspecto emocional das pessoas 

afetadas, logo, na disputa pela narrativa histórica, estabeleceu-se um silêncio 

institucional legitimado e justificado por um propósito supostamente maior, a 

promessa de reconciliação nacional. Em vista disso, a análise da jurisprudência 

internacional e dos relatórios da Comissão Nacional da Verdade permitem a 

caracterização da violência sexual como forma de tortura e, portanto, como crime 

contra a humanidade, imprescritível e insuscetível de anistia.  

Nos contextos de conflito de armado, as mulheres figuram entre as principais 

vítimas, sendo submetidas ao estupro seguido de morte, enquanto os homens, em 

geral, são executados diretamente. Assim, em práticas de coerção durante 

interrogatórios, observa-se que, enquanto os homens são torturados, as mulheres, 

além de espancadas, são também vítimas de violência sexual, em sua maioria em 

decorrência de estupro. 

Conforme discutido ao longo do trabalho, o estupro constitui um mecanismo 

efetivo de controle social, uma vez que dissemina medo e impõe submissão coletiva 

às ordens dominantes. Dessa forma, seus impactos físicos, psicológicos, sociais e 

culturais e morais são devastadores e, ainda, assim, tais práticas permanecem 

recorrente em contextos de conflito, persistência explicada, em parte, pela ausência 

de mecanismos de responsabilização e reparação efetivos diante dessas violações, 

em especial após a ditadura militar brasileira.  

Para tanto, constatou-se que, após intensa mobilização do movimento de 

mulheres, o estupro e a violência de gênero passaram a ser reconhecidos como 

violações de direitos humanos. Além disso, compreendeu-se que os crimes contra a 

humanidade configuram graves violações desses direitos, praticadas em contextos 

de regimes de repressão estatal. Dessa forma, conclui-se que os crimes sexuais 

praticados durante a ditadura militar brasileira, no contexto de repressão conduzida 

por agentes estatais, devem ser reconhecidos como crimes contra a humanidade.  

Como visto, os crimes contra a humanidade, por sua natureza, não são 

passíveis de prescrição ou anistia. Ao contrário, o direito internacional estabelece a 

 



 
54 

necessidade de responsabilização dos autores e incentiva a busca pela condenação 

dos culpados e pela reparação das vítimas. A análise da jurisprudência dos tribunais 

penais internacionais citados, no caso, demonstraram como não somente permitiram 

a criação de precedentes legais essenciais, mas também contribuiram  para uma 

mudança paradigmática no tratamento internacional da violência sexual, antes 

negligenciada ou tratada como subproduto da guerra. 

Portanto, apesar do conflito com a lei de Anistia, conclui-se que os crimes 

sexuais cometidos durante a ditadura militar brasileira, praticados no contexto 

repressivo por agentes estatais, configuram crimes contra a humanidade, sendo 

passíveis tanto para assegurar a responsabilização dos perpetradores quanto para 

garantir a reparação às vítimas. 

Apesar da existência da lei de Anistia, impedindo a possibilidade dessa 

configuração, a luta para que esses direitos sejam garantidos, bem como dessas 

violações serem reconhecidas, permanece constante e incessante. Contudo, existe 

um arcabouço jurídico consolidado composto por jurisprudência, leis e convenções, 

especialmente no âmbito do direito internacional, promulgadas pelo Brasil, que não 

apenas torna possível, mas também exige a responsabilização dos perpetradores de 

graves violações aos direitos humanos durante períodos de conflito.  

Nesse cenário, fundamenta-se na jurisprudência da Corte Interamericana de 

Direitos Humanos, a qual evidenciou ser imprescindível reconhecer a violência 

sexual não como violação complementar, mas como forma específica e autônoma 

de tortura, em conformidade com o direito internacional, sendo fundamental para 

legitimar as experiências das vítimas. 

 O reconhecimento pela Corte, portanto, auxilia na fundamentação de uma 

memória mais integral e inclusiva acerca do período ditatorial, ao revelar que a 

violência sexual, enquanto prática perpetrada e sistematizada pelo Estado, quando 

devidamente reconhecida e documentada, desvela padrões estruturais de opressão 

que exigem tratamento diferenciado tanto nos processos de responsabilização 

quanto nas reformas instiucionais. Aplicar os parâmetros interamericanos hoje, em 

vistas a reconhecer a violência sexual como tortura, garantir reparação integral e 

promover memória de gênero, é uma das formas de completar a transição 

democrática. 

Nesse sentido, a experiência brasileira não pode ser dissociada de outros 

contextos latino-americanos e globais, em que tribunais internacionais reafirmaram a 

 



 
55 

centralidade da perspectiva de gênero para a responsabilização estatal.  

Atualmente, é possível afirmar que os atos de violência sexual em contextos de 

conflito armado deixaram de ser invisíveis à comunidade internacional. Contudo, a 

sua responsabilização ainda é insuficiente, uma vez que o simples reconhecimento 

não garante a efetiva proteção das vítimas, potenciais vítimas ou sobreviventes 

dessas práticas. 

Portanto, as discussões referentes ao Direito à Memória e à Verdade, aos 

mecanismos de responsabilização por graves violações de direitos humanos, às 

reparações às vítimas e às reformas das instituições persistirão até que o Brasil 

adote uma Justiça de Transição abrangente, sustentada por políticas 

verdadeiramente eficazes para a concretização de seus pilares estruturantes. 

Nesse sentido, a superação da cultura da impunidade exige não apenas o 

reconhecimento formal da violência sexual como crime contra a humanidade, mas 

também a implementação de políticas de justiça de transição que assegurem 

memória, verdade, reparação e responsabilização. Tal perspectiva deve ser 

acompanhada de reformas institucionais que previnam a repetição e da valorização 

da educação em direitos humanos, capaz de construir uma memória coletiva 

inclusiva e sensível ao gênero, raça e classe. 

Isto posto, este trabalho apontou a necessidade de superar o silêncio 

histórico e a invisibilidade jurídica que cercam esses crimes, reconhecendo o corpo 

feminino como território político e o gênero como categoria indispensável à 

compreensão do terrorismo de Estado. Em especial, dado que a violência sexual 

deve ser compreendida não apenas como repressão política, mas como parte de um 

sistema de dominação patriarcal e racial que utiliza o corpo feminino como campo de 

batalha e instrumento de poder. 

Importa salientar, também, como este trabalho está, efetivamente, longe de 

ser exaustivo, não sendo possível analisar todos os testemunhos e casos referentes 

a violência sexual na ditadura, bem como aos decorrentes em contextos de conflitos 

armados.  

Dessa forma, reafirma-se que o reconhecimento da violência sexual como 

tortura e crime contra a humanidade é condição essencial não apenas para a 

reparação das vítimas e para a justiça de transição, mas também para a construção 

de uma memória coletiva que rompa com a cultura da impunidade. Mais do que um 

resgate histórico, trata-se de um compromisso ético e político com a não repetição, 

 



 
56 

com a afirmação da dignidade das mulheres e com a efetividade dos direitos 

humanos em sociedades marcadas por legados autoritários. 

Assim, as lutas das mulheres torturadas na ditadura não são memórias 

distantes, mas fundamentos para compreender e combater as violências de gênero 

que persistem nas instituições e na política contemporânea. 

​ Com o tempo, impulsionado pelo crescimento do movimento feminista, a 
percepção sobre essas formas de violência mudou, permitindo que sejam 
entendidas como violência sexual. Pelas razões pelas quais enlouqueceram, não 
pelas quais sobreviveram, em meio a liberdade que nunca existiu, ainda há um 
longo caminho a percorrer.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
57 

REFERÊNCIAS 

 

ANISTIA INTERNACIONAL. Vidas rotas: crímenes contras mujeres en 
situaciones de conflicto. Relatório, 2004. Disponível em: 
http://www.amnesty.org/es/library/asset/ACT77/075/2004/es/9dbc9ef3-d57f-11dd-bb2
4-1fb85fe8fa05/act770752004es.html. Acesso em: 08 ago. 2025. 

ARRUZZA, Cinzia. Considerações sobre gênero: reabrindo o debate sobre 
patriarcado e/ou capitalismo. Revista Outubro, n. 23, 2015. 

BAMBIRRA, Natércia V.; LISBOA, Teresa Kleba. “Enegrecendo o feminismo”: a 
opção descolonial e a interseccionalidade traçando outros horizontes teóricos. 
Revista Ártemis, v. 27, n. 1, p. 270-284, jan./jun. 2019. Disponível em: 
https://periodicos.ufpb.br/index.php/artemis/article/view/40162. Acesso em: 05 set. 
2025. 

BRASIL. Comissão Nacional da Verdade. Relatório da Comissão Nacional da 
Verdade. Brasília: CNV, 2014. 3 v. Disponível em: http://www.cnv.gov.br/. Acesso 
em: 06 ago. 2025. 

______. Decreto nº 30.822, de 6 de maio de 1952. Promulga a Convenção para a 
Prevenção e a Repressão do Crime de Genocídio, concluída em Paris, a 9 de 
dezembro de 1948. Diário Oficial da União: seção 1, Rio de Janeiro, DF, p. 5.365, 
16 maio 1952. 

______. Decreto nº 849, de 25 de junho de 1993. Promulga as Convenções de 
Genebra de 12 de agosto de 1949. Diário Oficial da União: seção 1, Brasília, DF, p. 
8493, 28 jun. 1993. 

______. Decreto nº 849, de 25 de junho de 1993. Promulga os Protocolos 
Adicionais às Convenções de Genebra de 12 de agosto de 1949, adotados em 
1977. Diário Oficial da União: seção 1, Brasília, DF, p. 8493, 28 jun. 1993. 

______. Decreto nº 4.377, de 13 de setembro de 2002. Promulga a Convenção 
sobre a Eliminação de Todas as Formas de Discriminação contra a Mulher. 
Diário Oficial da União: seção 1, Brasília, DF, p. 4, 16 set. 2002. 

______. Decreto nº 4.388, de 25 de setembro de 2002. Promulga o Estatuto de 
Roma do Tribunal Penal Internacional. Diário Oficial da União: seção 1, Brasília, 
DF, p. 4, 26 set. 2002. 

______. Ministério Público Federal. Crimes da ditadura militar. Brasília: MPF, 2017. 
358 p. Disponível em: 
https://biblioteca.mpf.mp.br/repositorio/items/4b739300-786a-4577-8fb0-3fefa3df378
d. Acesso em: 05 set. 2025. 

CALEGARI, Lizandro Carlos. Testemunho, trauma e identidade em Que bom te 
ver viva, de Lúcia Murat. Amerika [online], n. 8, 2013. Publicado em 10 jul. 2013. 
Disponível em: http://journals.openedition.org/amerika/4054. Acesso em: 07 set. 
2025. DOI: https://doi.org/10.4000/amerika.4054. 

 



 
58 

CAMPOS, Carmen Hein de. Teoria feminista do direito e violência íntima contra 
mulheres. EMERJ, Rio de Janeiro, v. 15, n. 57, p. 33-42, jan./mar. 2012. 

CARVALHO, Cláudia Paiva. Crimes sexuais e justiça de transição na América 
Latina: judicialização e arquivos. Florianópolis: Tribo da Ilha; Ministério da Mulher, 
da Família e dos Direitos Humanos, 2016. 491 p. Disponível em: 
https://bibliotecadigital.mdh.gov.br/jspui/handle/192/681?mode=full. Acesso em: 12 
set. 2025. 

CARNEIRO, Sueli. Gênero e raça. In: BRUSCHINI, Cristina; UNBEHAUM, Sandra 
G. (Orgs.). Democracia e sociedade brasileira. Rio de Janeiro: Editora 34, 2002. p. 
167-193. 

CORTE INTERAMERICANA DE DIREITOS HUMANOS. Caderno de 
jurisprudência da Corte Interamericana de Direitos Humanos n. 4: Direitos 
humanos das mulheres. San José, CR: Corte IDH, 2022. Tradução de María 
Helena Rangel. 

______. Caso Gomes Lund e outros (“Guerrilha do Araguaia”) vs. Brasil. 
Sentença de 24 nov. 2010 (Exceções Preliminares, Mérito, Reparações e Custas). 
San José, CR: Corte IDH, 2010. Disponível em: 
https://www.corteidh.or.cr/docs/casos/articulos/seriec_219_por.pdf. Acesso em: 12 
set. 2025. 

______. Caso Herzog e outros vs. Brasil. Sentença de 15 mar. 2018 (Exceções 
Preliminares, Mérito, Reparações e Custas). San José, CR: Corte IDH, 2018. 
Disponível em: https://www.corteidh.or.cr/docs/casos/articulos/seriec_353_por.pdf. 
Acesso em: 12 set. 2025. 

______. Caso Veliz Franco e outros vs. Guatemala. Sentença de 19 maio 2014 
(Exceções Preliminares, Mérito, Reparações e Custas). San José, CR: Corte IDH, 
2014. Disponível em: 
https://www.corteidh.or.cr/docs/casos/articulos/seriec_277_esp.pdf. Acesso em: 12 
set. 2025. 

______. Caso González e outras (“Campo Algodonero”) vs. México. Sentença 
de 16 nov. 2009 (Exceções Preliminares, Mérito, Reparações e Custas). San José, 
CR: Corte IDH, 2009. Disponível em: 
https://www.corteidh.or.cr/docs/casos/articulos/seriec_205_esp.pdf. Acesso em: 12 
set. 2025. 

______. Caso do Presídio Miguel Castro Castro vs. Peru. Sentença de 25 nov. 
2006 (Mérito, Reparações e Custas). San José, CR: Corte IDH, 2006. Disponível em: 
https://www.corteidh.or.cr/docs/casos/articulos/seriec_160_esp.pdf. Acesso em: 12 
set. 2025. 

______. Caso Velásquez Paiz e outros vs. Guatemala. Sentença de 19 nov. 2015 
(Mérito, Reparações e Custas). San José, CR: Corte IDH, 2015. Disponível em: 
https://www.corteidh.or.cr/docs/casos/articulos/seriec_307_esp.pdf. Acesso em: 12 
set. 2025. 

 



 
59 

______. Caso Favela Nova Brasília vs. Brasil. Sentença de 16 fev. 2017 
(Exceções Preliminares, Mérito, Reparações e Custas). San José, CR: Corte IDH, 
2017. Disponível em: 
https://www.corteidh.or.cr/docs/casos/articulos/seriec_333_por.pdf. Acesso em: 12 
set. 2025. 

______. Caso Fernández Ortega e outros vs. México. Sentença de 30 ago. 2010 
(Mérito, Reparações e Custas). San José, CR: Corte IDH, 2010. Disponível em: 
https://www.corteidh.or.cr/docs/casos/articulos/seriec_215_esp.pdf. Acesso em: 12 
set. 2025. 

______. Caso Masacre Plan de Sánchez vs. Guatemala. Sentença de 29 abr. 
2004 (Mérito). San José, CR: Corte IDH, 2004. Disponível em: 
https://www.corteidh.or.cr/docs/casos/articulos/seriec_105_esp.pdf. Acesso em: 12 
set. 2025. 

DAVIS, Angela. Mulheres, raça e classe. São Paulo: Boitempo, 2016. 

FERREIRA, Elizabeth Fernandes Xavier. Mulheres, militância e memória. Rio de 
Janeiro: Editora Fundação Getúlio Vargas, 1996. 

INTERNATIONAL CRIMINAL TRIBUNAL FOR RWANDA (ICTR). The Prosecutor v. 
Jean-Paul Akayesu. Judgment. Trial Chamber, 2 Sept. 1998. Disponível em: 
https://unictr.irmct.org/sites/unictr.org/files/case-documents/ictr-96-4/trial-judgements/
en/980902.pdf. Acesso em: 09 set. 2025. 

INTERNATIONAL CRIMINAL TRIBUNAL FOR THE FORMER YUGOSLAVIA (ICTY). 
The Prosecutor v. Dragoljub Kunarac, Radomir Kovač and Zoran Vuković. 
Judgment. Trial Chamber, 22 Feb. 2001. Disponível em: 
https://www.icty.org/x/cases/kunarac/tjug/en/kun-tj010222e.pdf. Acesso em: 08 set. 
2025. 

LEITE, Isabel Cristina. Memórias de uma mãe guerrilheira: entrevista com 
Carmela Pezzuti. Temporalidades, Belo Horizonte, v. 5, p. 393-427, 2011. Disponível 
em: https://documentosrevelados.com.br/wp-content/uploads/2022/07/camela.pdf. 
Acesso em: 10 set. 2025. 

LERNER, Gerda. A criação do patriarcado: história da opressão das mulheres 
pelos homens. São Paulo: Cultrix, 2019. 

MARINO, Tiago Fuchs; CARVALHO, Luciani Coimbra de. 40 anos da Lei da Anistia 
Brasileira: análise da ADPF 153 e dos casos “Guerrilha do Araguaia” e 
“Vladimir Herzog”, sob a perspectiva do transconstitucionalismo e da Teoria 
do Duplo Controle de Direitos Humanos. Revista Jurídica Direito & Paz, São 
Paulo, v. 1, n. 42, p. 309-327, fev. 2020. CONPEDI. Disponível em: 
https://revista.unisal.br/lo/index.php/direitoepaz/article/download/1150/523/. Acesso 
em: 12 set. 2025. 

MEIRELLES, Renata. Contra a tortura: a Anistia Internacional durante a 
Ditadura Militar no Brasil. In: SIMPÓSIO NACIONAL DE HISTÓRIA, 28., 2015, 
Florianópolis. Anais [...]. Florianópolis: ANPUH, 2015. Disponível em: 

 



 
60 

http://www.snh2015.anpuh.org/resources/anais/39/1426185442_ARQUIVO_anpuh_
Re-nata_meirelles.pdf. Acesso em: 09 ago. 2025. 

MENDES, Soraia da Rosa. Processo penal feminista. 1. ed. São Paulo: Atlas, 
2020. 

ORGANIZAÇÃO DAS NAÇÕES UNIDAS (ONU). Agenda 2030 para o 
Desenvolvimento Sustentável. Nova Iorque: ONU, 2015. Disponível em: 
https://brasil.un.org/pt-br/sdgs. Acesso em: 06 set. 2025. 

______. Conselho de Segurança. Resolução nº 827 (1993). Estabelece o Tribunal 
Internacional para julgar os responsáveis por graves violações do direito 
internacional humanitário cometidas no território da ex-Iugoslávia desde 1991. Nova 
Iorque: ONU, 1993. Disponível em: https://undocs.org/S/RES/827(1993). Acesso em: 
04 set. 2025. 

______. Conselho de Segurança. Resolução nº 955 (1994). Estabelece o Tribunal 
Internacional para julgar os responsáveis por genocídio em Ruanda. Nova Iorque: 
ONU, 1994. Disponível em: https://undocs.org/S/RES/955(1994). Acesso em: 09 set. 
2025. 

______. Conselho de Segurança. Resolução nº 1820 (2008). Adotada em 19 jun. 
2008. Nova Iorque: ONU, 2008. Disponível em: 
https://undocs.org/S/RES/1820(2008). Acesso em: 03 set. 2025. 

______. Declaração e Programa de Ação de Viena. Conferência Mundial sobre 
Direitos Humanos, Viena, 25 jun. 1993. Disponível em: 
https://www.ohchr.org/en/resources/educators/human-rights-education-training/vienn
a-declaration-and-programme-action. Acesso em: 06 ago. 2025. 

______. Declaração sobre a Eliminação da Violência contra as Mulheres. 
Resolução nº 48/104 da Assembleia Geral da ONU, 20 dez. 1993. Nova Iorque: 
ONU, 1993. Disponível em: https://digitallibrary.un.org/record/179739. Acesso em: 08 
set. 2025. 

______. Sexual violence: a tool of war. United Nations background note, 2013. 
Disponível em: https://www.un.org/en/chronicle/article/sexual-violence-tool-war. 
Acesso em: 07 ago. 2025. 

ORGANIZAÇÃO DOS ESTADOS AMERICANOS (OEA). Convenção 
Interamericana para Prevenir e Punir a Tortura. 9 dez. 1985. Disponível em: 
https://www.oas.org/pt/cidh/mandato/basicos/tortura.pdf. Acesso em: 09 ago. 2025. 

______. Assembleia Geral. Convenção Interamericana para Prevenir, Punir e 
Erradicar a Violência contra a Mulher. Belém do Pará, 06 jun. 1994. Disponível 
em: https://www.cidh.org/Basicos/Portugues/m.Belem.do.Para.htm. Acesso em: 05 
set. 2025. 

PAES, José Eduardo Sabo; SANTOS, Júlio Edstron Secundino. STF x CIDH: ecos 
de uma crise do Estado e do próprio Direito. Meritum, Belo Horizonte, v. 10, n. 1, 
p. 101-157, jun. 2015. 

 



 
61 

QUE BOM te ver viva. Direção de Lúcia Murat. Rio de Janeiro: Taiga Filmes, 1989. 
Disponível em: <https://www.youtube.com/watch?v=RSYUXUSALKU>. Acesso em: 0 
set. 2025 

SAFFIOTI, Heleieth. Contribuições feministas para o estudo da violência de 
gênero. Cadernos Pagu, Campinas, n. 16, p. 115-136, 2001. Disponível em: 
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0104-83332001000100007. 
Acesso em: 07 set. 2025. 

______. Gênero, patriarcado e violência. São Paulo: Expressão Popular; 
Fundação Perseu Abramo, 2004. 

SCOTT, Joan W. Gênero: uma categoria útil de análise histórica. Educação & 
Realidade, Porto Alegre, v. 20, n. 2, p. 71-99, jul./dez. 1995. 

SEGATO, Rita Laura. Las estructuras elementales de la violência: contrato y 
status en la etiologia de la violencia. Brasília: Série Antropológica 334, 2003. 

______. La nueva elocuencia del poder. In: SEGATO, Rita. La escritura en el 
cuerpo de las mujeres asesinadas en Ciudad Juárez. Buenos Aires: Tinta Limón, 
2013. 

______. Las nuevas formas de la guerra y o corpo de las mujeres. Revista 
Sociedade e Estado, v. 29, n. 2, p. 341-371, mai./ago. 2014. 

SIQUEIRA, Dirceu Pereira; FRUCTUOZO, Ligia Maria Lario. Crimes sexuais como 
arma de guerra: do caso Akayesu até o Prêmio Nobel da Paz para ativistas 
contra o uso de violência sexual nas guerras. Revista Direitos Humanos 
Fundamentais, v. 20, n. 1, 2021. DOI: 10.36751/rdh.v20i1.1303. Disponível em: 
https://revistas.unifieo.br/rmd/article/view/1303. Acesso em: 05 set. 2025. 

 

 

 


