
 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARÁIBA 

CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES 

PROGRAMA DE PÓS- GRADUAÇÃO EM LETRAS- PPGL 

DOUTORADO EM LETRAS 

 

 

 

 

 

 

MACKSA RAQUEL GOMES SOARES 

 

 

 

 

 

 

 

 

CORPOS EM TRAVESSIA: ANCESTRALIDADE, FRATURA E MEMÓRIA NAS 

POÉTICAS NEGRAS-FEMININAS DE EMANCIPAÇÃO E CURA EM CONCEIÇÃO 

EVARISTO E RYANE LEÃO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

JOÃO PESSOA - PB 

2025 



MACKSA RAQUEL GOMES SOARES 

  

  

  

  

  

  

  

  

CORPOS EM TRAVESSIA: ANCESTRALIDADE, FRATURA E MEMÓRIA 

NAS POÉTICAS NEGRAS-FEMININAS DE EMANCIPAÇÃO E CURA EM 

CONCEIÇÃO EVARISTO E RYANE LEÃO 

  

  

  

  

  

  

  

Tese apresentada ao Programa de 

PósGraduação em Letras da Universidade 

Federal da Paraíba, como parte dos requisitos 

para obtenção do título de Doutora em Letras, 

na área de concentração Literatura, Teoria e 

Crítica, na linha de Pesquisa de Estudos 

Decoloniais e Feministas.  

 

Orientadora: Prof. Drª Luciana Eleonora de 

Freitas Deplagne Calado  

  

  

  

  

  

 

 

 

 

 

 

 

JOÃO PESSOA - PB 

2025 



S676c Soares, Macksa Raquel Gomes.
         Corpos em travessia : ancestralidade, fratura e
      memória nas poéticas negras-femininas de emancipação e
      cura em Conceição Evaristo e Ryane Leão / Macksa Raquel
      Gomes Soares. - João Pessoa, 2025.
         163 f.

         Orientação: Luciana Eleonora de Freitas Deplagne
      Calado.
         Tese (Doutorado)  - UFPB/PPGL.

         1. Poesia negra feminina. 2. Mulheres negras. 3.
      Feminismo. 4. Movimentos decoloniais. I. Calado,
      Luciana Eleonora de Freitas Deplagne. II. Título.

UFPB/BC                          CDU 82-1:305-055.2(=01)(043)

Catalogação na publicação
Seção de Catalogação e Classificação

Elaborado por GRACILENE BARBOSA FIGUEIREDO - CRB-15/794



 

CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES 

PROGRAMA DE PÓS- GRADUAÇÃO EM LETRAS- PPGL  

DOUTORADO EM LETRAS  

ATA DE DEFESA DE TESE DO(A) ALUNO(A) 

MACKSA RAQUEL GOMES SOARES 

 
 
 

Aos vinte e nove dias do mês de agosto do ano de dois mil e vinte e cinco, às nove horas, 

realizou- se, por videoconferência, a sessão pública de defesa de Tese intitulada: “CORPOS 

EM TRAVESSIA: ANCESTRALIDADE, FRATURA E MEMÓRIA NAS POÉTICAS 

NEGRAS-FEMININAS  DE  EMANCIPAÇÃO  E  CURA  EM  CONCEIÇÃO 

EVARISTO E RYANE LEÃO”, apresentada pelo(a) aluno(a) Macksa Raquel Gomes 

Soares, que concluiu os créditos exigidos para obtenção do título de DOUTORA EM 

LETRAS, área de Concentração em Literatura, Teoria e Crítica, segundo encaminhamento do 

Prof. Dr. Roberto Carlos de Assis, Coordenador do Programa de Pós-Graduação em Letras da 

UFPB e segundo os registros constantes nos arquivos da Secretaria da Coordenação da Pós- 

Graduação. O(A) professor(a) Doutor(a) Luciana Eleonora de Freitas Calado Deplagne 

(PPGL/UFPB), presidiu a Banca Examinadora da qual fizeram parte os professores doutores 

Danielle de Luna e Silva (UFPB), Francielle Suenia da Silva (UFPB), Claudia Letícia 

Gonçalves Moraes (UFMA) e Cristian Souza de Sales (UNEB). Dando início aos trabalhos, 

o(a) Senhor(a) Presidente convidou os membros da Banca Examinadora para comporem a 

mesa. Em seguida, foi concedida a palavra ao(à) doutorando(a) para apresentar uma síntese 

de sua tese, após o que foi arguida pelos membros da Banca Examinadora. Encerrando os 

trabalhos de arguição, os examinadores deram o parecer final, ao qual foi atribuído o seguinte 

conceito: APROVADO. Proclamados os resultados pela presidente da Banca Examinadora, 

foram encerrados os trabalhos e, para constar, eu, Luciana Eleonora de Freitas Calado 

Deplagne (Secretária ad hoc), lavrei a presente ata que assino juntamente com os membros da 

Banca Examinadora. 

João Pessoa, 29 de agosto de 2025. 

 

Parecer: A banca considerou relevante a contribuição da tese para os estudos literários, em 

especial para a Literatura negra brasileira. Foi ressaltada ainda a originalidade do trabalho no 

campo teórico-critica, com destaque para a criação do conceito “travessia” como categoria de 

análise de obras poéticas de autoria negra. Por sua relevância, a tese foi recomendada para 

publicação. 

Profa. Dra. Luciana Eleonora de Freitas 

Calado Deplagne 

(Presidente da Banca) 

Profa. Dra. Claudia Letícia Gonçalves 

Moraes 

(Examinadora) 



 

 

 

Profa. Dra. Danielle de Luna e Silva 

    (Examinadora)                                                   Profa. Dra. Cristian Souza de Sales 

                                                                         (Examinadora) 

 

        

Macksa Raquel Gomes Soares 
        Profa. Dra. Francielle Suenia da Silva                                   
                                                                                                                     (Doutoranda)         

            (Examinadora) 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



MACKSA RAQUEL GOMES SOARES 

 

CORPOS EM TRAVESSIA: ANCESTRALIDADE, FRATURA E MEMÓRIA 

NAS POÉTICAS NEGRAS-FEMININAS DE EMANCIPAÇÃO E CURA EM 

CONCEIÇÃO EVARISTO E RYANE LEÃO 

 

 

 

Tese apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Letras da Universidade 

Federal da Paraíba, como parte dos 

requisitos para obtenção do título de 

Doutora em Letras, na área de 

concentração Literatura, Teoria e Crítica, 

na linha de Pesquisa de Estudos 

Decoloniais e Feministas.  

 

 

 

 

Tese APROVADA em 29 de agosto de 2025 

 

 

Profª. Doutora Luciana Eleonora de Freitas Calado Deplagne - UFPB 

Presidente da banca 

 

 

Profa. Dra. Claudia Letícia Gonçalves Moraes 

 

(Examinadora) 

 

Profa. Dra. Danielle de Luna e Silva 

 

(Examinadora) 

 

 

Profa. Dra. Cristian Souza de Sales 

(Examinadora) 

 

Profa. Dra. Francielle Suenia da Silva 

(Examinadora) 



 

 

 

desejo que possamos ler um poema 

 a ponto de senti-lo mudando nossos rumos 

 

(Ryane Leão) 

 

  



 

 

AGRADECIMENTOS 

 

À Deus, aos anjos da guarda, santos e orixás que encruzilham meus caminhos sempre. 

 

Em quatro anos há um mundo de pessoas que atravessam nossos caminhos e entrançam 

nossas vivências, por isso sou grata, ainda que não consiga mencionar a todos nominalmente. 

Aqui registro as que com carinho, incentivo, palavras de coragem e engrandecimento, 

pulverizam esta trajetória.  

 

À Laura, minha filha, minha poesia para o mundo, que em muitos momentos, aos 

cuidados de outros, vigiava-me com amor enquanto escrevia. É para você, com esperança. 

 

Aos meus pais, João e Maria, ainda que sem o entendimento das minhas ausências, o 

amor prepondera. À Neide, minha irmã, mão firme no meu dia a dia dando apoio que preciso 

nas demandas diárias. À minha amiga-tia, Ivanilde que com palavras de esperança, tece o meu 

caminhar. 

À Ryane Leão, pela disponibilidade em responder carinhosamente as perguntas que 

tracejam também esta pesquisa. 

 

À minha orientadora, Luciana Calado, sempre com sorriso, radiava meus dias de 

angústia. Pelas leituras atentas e carinhosas, obrigada.  

 

À Déborah Miranda, amiga de voz doce que ganhei nestes quatros anos, que no primeiro 

dia de aula já compôs comigo caminhos de leveza, os desalinhos da pesquisa, nos achamos e 

não vamos nos perder.  

 

À banca negra de examinadoras, Cláudia Moraes, Cristian Sales, Daniella Luna, 

Francielle da Silva, pelo aceite ao convite, leituras e considerações precisas.  

 

Sou, porque nós somos!  

Grata. 

 

 



 

 

 

 

Pra quem não sabia contar gotas, cê 
aprendeu  
a nadar 
O mar te cobriu sereno, planeta Marte 
[...] 
Sem ponto, sem vírgula, sem meia, 
descalça 
Descascou o medo pra caber coragem 
Sem calma, sem nada, sem ar [...] 
Borrifou um segredo pra fazer a Lua 
Temperou com calma teu desassossego 
Empanou com areia tua calma santa 
Salvou um beijo (ah-ah) 
Chorou na despedida, mas gozaram 
chamas 
Amanheceu à guarda de esperar o sono 
Desesperou de medo quando ficou tarde 
Chamou minha atenção 
Fazendo serenata 
O mergulho foi tão bom que me encheu 
de graça 
Molhou meu coração, ebulindo fumaça 
Num delirante assovio, psiu, psiu, psiu 
Num delirante assovio, psiu, psiu, psiu 
 
(Liniker, na música, Psiu, 2020). 

  



 

RESUMO 

 

A Literatura produzida por mãos negras é movimento de decolonizar a escrita, de romper com 

silêncios prescritos e históricos. Esse aquilombamento de palavras transforma linguagem em 

ação, (Lorde, 2019), ao mesmo tempo que reescreve um novo tempo à tradição literária 

brasileira. Alinhado a isso, as mulheres negras tecem os fios de esperança, de sonhos, de 

resistências quando escrevem sobre si, sobre o coletivo, sobre suas dores e alegrias, sobretudo 

quando se demoram em suas ancestralidades para recontar novas histórias. Nesse sentido, a 

poesia negra-feminina é porta aberta para esse caminhar decolonial e emancipatório de corpos 

femininos negros remendados pelos desmandos da tecnologia colonial. É nesse limiar que 

elaboramos processos de articulações em nós mesmas para recriar realidades, reverberar 

possibilidades, como destaca Audre Lorde (2019), por isso, para as mulheres negras, a poesia 

não é luxo, é ferramenta de sobrevivência, de resistência. Diante do exposto, esta pesquisa se 

assenta no lirismo de resistências proposto nas obras, Poemas da Recordação e outros 

movimentos (2017), de Conceição Evaristo, Jamais peço desculpas por me derramar, (2019), 

de Ryane Leão, obras que formam a corpora desta tese. Os escritos de ambas as autoras 

elucidam sobre o feminismo negro orquestrado por mulheres que erguem-se em meios às 

violações de raça, gênero e classe e, de modo simultâneo, alvitram a ancestralidade, a memória, 

a religiosidade, a cura, empoderamento, e, por meio dessa literatura feminina, desarticulam 

estruturas violentas impostas pela colonização e constroem epistemologias decoloniais para 

refletir sobre o corpo doído de mulheres colonizadas. Gera-se, para tanto, uma escrita de 

travessia que surge dessa poesia de mulheres pretas, um corpo-abrigo. Desse modo e na 

contracorrente da colonialidade do poder, ser e especialmente de gênero, o objetivo deste estudo 

é refletir sobre a poesia negra-feminina de Conceição Evaristo e Ryane Leão como ferramenta 

ancestral, feminista negra e decolonial que subverte e promove rasuras epistemológicas frente 

às estruturas coloniais que fraturam e violentam corpos de mulheres negras secularmente. Ainda 

nessa perspectiva, esta análise está ancorada de forma específica em teorizar sobre o feminismo 

negro e as contribuições dos estudos decoloniais a partir de vivências plurais de mulheres negras 

marginalizadas; identificar a Literatura negra-brasileira como quilombo de palavras e 

construção identitária para desmantelar imagens estereotipadas dentro do cânone por meio de 

novas epistemes; refletir sobre a escrita feminina negra como travessia na contramão do 

sexismos, machismos e outras violações estruturantes que circundam esses corpos. Nessa 

esteira, a metodologia escolhida é a descritiva de caráter bibliográfico e natureza qualitativa na 

perspectiva da crítica literária interdisciplinar que versem sobre as narrativas tecidas pelas 

autoras arroladas acima. Parto, nesse sentido de alguns pressupostos teóricos críticos e 

necessários elaborados por alguns estudiosas/os para refletir acerca os estudos decoloniais, 

colonialidade/modernidade, desobediência epistêmica a exemplo de Quijano (2002), Mignolo 

(2017), Maldonado-Torres (2008), Kilomba (2019). A partir do viés feminista negro, decolonial 

e valho-me dos estudos, de Collins (2016), Carneiro (2019; 2020), Hooks (2018; 2019;), 

Gonzalez (2020), Lugones (2014; 2020) e outras. Para pensar sobre a poesia negra brasileira, 

como instrumento de resistência, de ancestralidade negra, alguns embasamentos são 

importantes como, Evaristo (2005; 2007;2009), Alves (2010), Souza (2017;2019), Martins 

(2007), Lorde (2019), Sales (2019), Rodrigues (2029) dentre outras/os aqui referenciadas/os 

com o intuito de empregar os principais embasamentos teóricos para um desenvolvimento de 

análises mais aprofundadas, para refletir os caminhos literários e a construção feministas 

decoloniais pelos quais este estudo passeia. 

 

Palavras-chave: Poesia negra feminina; Corpos travessia; Feminismo negro; Estudos 

decoloniais; Mulheres negras. 

 



 

ABSTRACT 

 

The Literature produced by black hands is a movement to decolonize writing, to break with 

prescribed and historical silences. This aquilombamento of words transforms language into 

action (Lorde, 2019), while rewriting a new time to the Brazilian literary tradition. In line with 

this, black women weave the threads of hope, dreams, resistance when they write about 

themselves, about the collective, about their pains and joys, especially when they delay in their 

ancestry to retell new stories. In this sense, black-feminine poetry is an open door to this 

decolonial and emancipatory walk of black female bodies patched by the excesses of colonial 

technology. It is on this threshold that we elaborate processes of articulations in ourselves to 

recreate realities, reverberate possibilities, as highlighted by Audre Lorde (2019), so for black 

women, poetry is not luxury, it is a tool of survival, resistance. Given the above, this research 

is based on the lyricism of resistances proposed in the works, Poems of relembrance and other 

moviments (2017), by Conceição Evaristo, I never apologize for spilling, (2019), by Ryane 

Leão, works that form the body of this thesis. The writings of both authors elucidate about black 

feminism orchestrated by women who rise in ways to violations of race, gender and class and, 

at the same time, live ancestry, memory, religiosity, healing, empowerment, and through this 

female literature, disarticulate violent structures imposed by colonization and construct 

decolonial epistemologies to reflect on the sick body of colonized women. It generates, 

therefore, a writing of crossing that arises from this poetry of black women, a body-shelter. 

Thus and in the countercurrent of coloniality of power, being and especially gender, the 

objective of this study is to reflect on the black-feminine poetry of Conceição Evaristo and 

Ryane Leão as an ancestral tool, a black and decolonial feminist who subverts and promotes 

epistemological rifts against the colonial structures that fractured and raped the bodies of black 

women secularly. Still in this perspective, this analysis is anchored specifically in theorizing 

about black feminism and the contributions of decolonial studies from plural experiences of 

marginalized black women; identifyas a quilombo of words and identity construction to 

dismantle stereotyped images within the canon through new epistemes; reflect on black female 

writing as a crossing against sexism, machismo and other structuring violations that surround 

these bodies. On this track, the chosen methodology is the descriptive bibliographic character 

and qualitative nature in the perspective of interdisciplinary literary criticism that deal with the 

narratives woven by the authors listed above. Departure, in this sense of some critical and 

necessary theoretical assumptions elaborated by some scholars/ them to reflect on the 

decolonial studies, coloniality/ modernity, epistemic disobedience as example of Quijano 

(2002), Mignolo (2017), Maldonado-Torres (2008), Kilomba (2019). From the black feminist 

bias, decolonial and valho-me of studies, by Collins (2016), Carneiro (2019; 2020), Hooks 

(2018; 2019;), Gonzalez (2020), Lugones (2014; 2020) and others. To think about the Brazilian 

black poetry, as an instrument of resistance, of black ancestry, some basements are important 

as, Evaristo (2005; 2007;2009), Alves (2010), Souza (2017;2019), Martins (2007), Lorde 

(2019), Sales (2019), Rodrigues (2029) among others/ the ones referenced here/ them in order 

to use the main theoretical foundations for a more in-depth analysis development, to reflect the 

literary paths and decolonial feminist construction through which this study walks. 

 

Keywords: Black-female poetry. Crossing bodies. Black feminism. Decolonial studies. Black 

women. 

 

 

 

 

 



 

RESUMEN 

 

La literatura producida por manos negras es movimiento de descolonizar la escritura, de romper 

con silencios prescritos e históricos. Este aquilombamento de palabras transforma el lenguaje 

en acción, (Lorde, 2019), al mismo tiempo que reescribe un nuevo tiempo a la tradición literaria 

brasileña. Alineado con eso, las mujeres negras tejen los hilos de esperanza, de sueños, de 

resistencias cuando escriben sobre sí mismas, sobre el colectivo, sobre sus dolores y alegrías, 

sobre todo cuando se detienen en sus ancestralidades para contar nuevas historias. En este 

sentido, la poesía negro-femenina es puerta abierta para ese caminar decolonial y emancipatorio 

de cuerpos femeninos negros reparados por los desmandos de la tecnología colonial. Es en este 

umbral que elaboramos procesos de articulaciones en nosotros mismos para recrear realidades, 

reverberar posibilidades, como destaca Audre Lorde (2019), por eso, para las mujeres negras, 

la poesía no es lujo, es herramienta de supervivencia, de resistencia. Frente a lo expuesto, esta 

investigación se basa en el lirismo de resistencias propuesto en las obras, Poemas de la Memoria 

y otros movimientos (2017), de Conceição Evaristo, Nunca pido disculpas por derramarme, 

(2019), de Ryane Leão, obras que forman el cuerpo de esta tesis. Los escritos de ambas autoras 

elucidan sobre el feminismo negro orquestado por mujeres que se erigen en medios a las 

violaciones de raza, género y clase y, al mismo tiempo, avivan la ancestralidad, la memoria, la 

religiosidad, la curación, el empoderamiento, y, a través de esta literatura femenina, 

desarticulan estructuras violentas impuestas por la colonización y construyen epistemologías 

decoloniales para reflexionar sobre el cuerpo dolorido de las mujeres colonizadas. Se genera, 

para tanto, una escritura de travesía que surge de esta poesía de mujeres negras, un cuerpo-

refugio. De esta manera y a contracorriente de la colonialidad del poder, del ser y especialmente 

del género, el objetivo de este estudio es reflexionar sobre la poesía negro-femenina de 

Conceição Evaristo y Ryane Leão como herramienta ancestral, feminista negra y decolonial 

que subverte y promueve rastros epistemológicos frente a las estructuras coloniales que 

fracturan y violan cuerpos de mujeres negras secularmente. También en esta perspectiva, este 

análisis está anclado específicamente en teorizar sobre el feminismo negro y las contribuciones 

de los estudios decoloniales a partir de experiencias plurales de mujeres negras marginadas; 

identificar la literatura negra-la construcción de identidad para desmantelar las imágenes 

estereotipadas dentro del canon a través de nuevas epistemes; reflexionar sobre la escritura 

femenina negra como una travesía en contra del sexismo, machismo y otras violaciones 

estructurantes que rodean estos cuerpos. En esta estela, la metodología elegida es la descriptiva 

de carácter bibliográfico y naturaleza cualitativa desde la perspectiva de la crítica literaria 

interdisciplinar que versan sobre las narrativas tejidas por los autores enumerados 

anteriormente. Parto, en este sentido de algunos presupuestos teóricos críticos y necesarios 

elaborados por algunos estudiosos/as para reflexionar sobre los estudios decoloniales, 

colonialidad/modernidad, desobediencia epistémica a ejemplo de Quijano (2002), Mignolo 

(2017), Maldonado-Torres (2008), Kilomba (2019). Desde el sesgo feminista negro, decolonial 

y valho-me de los estudios, de Collins (2016), Carneiro (2019; 2020), Hooks (2018; 2019;), 

Gonzalez (2020), Lugones (2014; 2020) y otros. Para pensar sobre la poesía negra brasileña, 

como instrumento de resistencia, de ancestralidad negra, algunos fundamentos son importantes 

como, Evaristo (2005; 2007;2009), Alves (2010), Souza (2017;2019), Martins (2007), Lorde 

(2019), Sales (2019), Rodrigues (2029) entre otras/las aquí referenciadas/as con el fin de 

emplear los principales fundamentos teóricos para un desarrollo de análisis más profundo, para 

reflejar los caminos literarios y la construcción feministas decoloniales por los que este estudio 

pasea. 

 

Palabras clave: Poesía negra-femenina. Cuerpos cruzados. Feminismo negro. Estudios 

decoloniales. Mujeres negras. 



 

SUMÁRIO 

 

POÉTICAS DE CHEGADA ................................................................................................ 12 

1 LITERATURA NEGRA BRASILEIRA: QUILOMBO DE PALAVRAS NO 

ENFRENTAMENTO AO SILENCIAMENTO EPISTÊMICO. ....................................... 20 

1.1 Literatura Negra-brasileira: conceito e multiplicidade de vozes. ................................... 21 

1.2 Epistemologias Decoloniais: termos e reflexões que engendram as lutas e reinvindicações 

por mãos negras. ................................................................................................................... 26 

1.3 Representação literária de corpos femininos negros: produção de ausências................. 36 

1.4 Corpus feminino de emancipação na escrita: mulheres que agigantam vozes ............... 40 

2 ESTUDOS DECOLONAIS E FEMINISTAS: CAMINHOS EPISTEMOLÓGICOS E 

FAZEDURAS QUE DESARTICULAM ESTRUTURAS COLONIAIS DE DOR E 

MORTE .............................................................................................................................. 55 

2.1 Dororidades: qual a dor da mulher preta? ................................................................... 56 

2.2 Mulheres negras: lutas para reinvenção do lugar das ausências .................................. 62 

2.3 Feminismo Negro: rupturas interseccionais e produção de rotas de sobrevivência ...... 66 

2.4 Reflexões Decoloniais: apontamentos teóricos ........................................................... 71 

2.5 Tecendo fios entre o feminismo decolonial e as lutas de mulheres negras .................. 80 

3 POESIA NEGRA BRASILEIRA: TRAVESSIAS ANCESTRAIS PARA ENCONTRO 

DE ÁGUAS LÍRICAS E EMANCIPAÇÃO DE CORPOS FEMININOS NEGROS ...... 87 

3.1 Poesia evaristiana: reza memorialística ancestral de e para as mulheres pretas ........... 88 

3.2 Escrita de Ryane Leão: corpo-desabitado de mulheres negras .................................. 111 

3.3 Somos continuidades: confluências ancestrais e literárias nas vozes de Conceição 

Evaristo e Ryane Leão ....................................................................................................... 125 

TRAVESSIA É VERBO CONTÍNUO. .............................................................................. 145 

REFERÊNCIAS ................................................................................................................... 149 

APÊNDICE 1- ENTREVISTA RYANE LEÃO ................................................................ 158 

 

 

 

 

 

 

 

 



12 

POÉTICAS DE CHEGADA 

 

Sempre estive rodeada de mulheres negras como esteio importante no alicerce do que 

me tornei. As mulheres comandam a casa, as relações afetivas, o sustento daqueles que com 

elas convivem, sobretudo, são elas que movem a vida, mesmo com pernas bambeando dentro 

de algumas estruturas maçantes e desumanizantes, ordenadas por uma cultura do patriarcado. 

Construí, para tanto, a simbologia de que somos nós, mulheres pretas, que erguemos cidades 

por meio da sabedoria ancestral, das rezas, da oralidade, das vivências e sobrevivências, das 

alegrias que compõem um corpo feminino negro, cuja resistência é uma de nossas marcas de 

realeza, pois, são as mulheres negras que engenham a magia de mundos inteiros. 

Ao escrever, pensar, pesquisar e intuir sobre este objeto, sobre literatura negra feminina, 

estou sobrescrevendo a mim, no mesmo compasso, atravessada pelas mesmas dores, trançando 

o lirismo de muitas lágrimas insubmissas que retenho ao ler estas linhas poéticas tecidas e 

inundadas nos poemas que recordam e nos movimentam por dentro e por fora de Conceição 

Evaristo e Ryane Leão, ao mesmo tempo que não peço desculpas por me derramar nestas 

elucubrações. 

Assim, ergo esta tese sob a benção das mulheres pretas que constroem espaços de 

identidade e poeticidades. Edifico este texto para celebrar minhas mais velhas e, ao mesmo, 

tempo recontar minha história, ressignificando palavras, bordando lirismo que a poesia de 

mulheres negras, no tecido deste estudo, irá nos proporcionar a partir do plurilugar que a 

literatura negra brasileira intercruza através de autorias femininas. É sobre este lugar que me 

coloco nesta pesquisa com navegações e travessias em águas profundas na construção de 

conhecimento e autopercepção. Também é sobre mim, sobre minha filha Laura para florescer 

e para continuação de caminhos abertos, porque as revoluções começam em mim, em nós. 

Isto posto, é preciso reiterar que a Literatura Negra instaura fraturas importantes na 

ordem epistêmica de silêncios profundos colocados pela colonização. Nesse sentido, este 

trabalho parte desse movimento de rompimento que a escrita de mulheres negras propõe, é 

sobre este arco temporal de caminhos destroçados pelas violências estruturais que este estudo 

se fundamenta e vale- se da poesia negra brasileira para refletir sobre as várias trajetórias 

decoloniais que o corpo feminino utiliza para criar novas epistemologias de sobrevivências, de 

resistências, escritas-travessia para novos contornos, porque “há mundos submersos que só o 

silêncio da poesia penetra” (Evaristo, 2017,p.124). Desse modo, mulheres negras escrevem 

sobre aquilo que as fazem ser o que são, escrevem para pertencerem a algum lugar, escrevem 

no vazio, no lugar-objeto, lugar-outro, mas também trazem essa escrita para reverberar em suas 



13 

vivências, sobretudo escrevem para rasurar, para dolorir, recontar, avultar e revoltar. Escritas 

de inteirezas, de cinzas, de resistências, de navegações e de atravessamento do lugar de dor para 

poetização de alegrias, emancipação de corpos e mentes, principalmente escrevem para 

promoverem travessias de si às outras através da poesia, da prosa. Escrevem, porque narrativas 

são múltiplas e outras quando as contamos a partir do que somos, não do que inventaram sobre 

nós. 

Nessa concepção, esta pesquisa pauta-se em refletir sobre a poesia negra-feminina de 

Conceição Evaristo e Ryane Leão como ferramenta ancestral, feminista negra e decolonial que 

subverte e promove rasuras epistemológicas frente às estruturas coloniais que fraturam e 

violentam corpos de mulheres negras secularmente. Igualmente, serão pensados 

especificamente acerca do feminismo negro e decolonial a partir de vivências plurais de 

mulheres negras marginalizadas e, de modo simultâneo, entender sobre a literatura negra 

feminina como quilombos de palavras e pontes identitárias para desmistificar imagéticos 

estereotipados dos corpos femininos negros e violências estruturantes que circundam as 

mulheres pretas. Partindo ainda de alguns pressupostos para refletir sobre a escrita poética como 

instrumento decolonial e de emancipação desses corpos feridos pela colonização. 

Entender, nesse contexto, como o lirismo poético ancestral torna-se travessia para 

recontar essas mulheres marcadas por violações epistêmicas. Nesse sentido e com o intuito de 

pensar e construir categorias analíticas que embasem esta tese, a proposição do termo travessia1 

nasce como instrumento teórico e subjetivo para pensar a partir do corpo negro de quem escreve 

e lê essa poesia, ou seja, refletir sobre essas mulheres feridas e violadas historicamente por 

mecanismos coloniais com objetivo de silenciar nossas existências. Mulheres que ainda assim 

vislumbram o esperançar dos dias, a suavidade de um tempo bom, a magia e a mansidão no 

temporal (Leão, 2019) numa realidade de cruezas e destroços, assim são as mulheres que 

constroem mundos inteiros quando o coração e a mente estão partidos, como sinalizado acima. 

O termo como categoria de análise, no entanto, não romantiza violências, mas é pensado como 

ferramenta de sobrevivência, como dispositivo (Carneiro, 2005). Escrita como mecanismo de 

resistência, desdobramento da linguagem, ainda que colonizada, como estratégia de luta, de 

escrevivências. 

                                                
1 O termo travessia também é estudado pelo autor africano, Jean-Godefroy Bidima, (2002), cuja reflexão gira em 

torno da metáfora do movimento, partilhar sentidos com os outros a partir deslocamentos históricos na diáspora. 

Atravessar, lembrar e compartilhar memórias. As elucubrações intuídas pelo filósofo não constituem a centralidade 

da proposta analítica presente neste estudo.  



14 

Desse modo, conjecturar o termo travessia como parte da tessitura poética instaura 

novas epistemologias negras femininas, porque desloca a colonialidade do ser Maldonaldo-

Torres (2008), uma vez que a palavra travessia faz menção ao tráfico de negros e negras, ao 

exílio forçado, à perda, aqui torna-se uma simbologia de retorno no colo, no abrigo da poesia 

de mulheres pretas, como afago das dores, como caminhos de volta, na complexidade de pensar 

a si, reconstruir identidades, humanizar nossos corpos pretos. O corpo-travessia que é bordado 

na memória e no corpo-escrevivência, na suavidade mineira de Conceição Evaristo. Na 

composição dessa roda, tem-se ainda a literatura de Ryane Leão que opera como uma poética 

de autoreparação, corpo-movimento, que não apenas sofre com os atravessamentos históricos, 

raciais e de gênero, mas que reescreve, que busca na sua centralidade a partir de um gesto de 

cura. A poesia de ambas as autoras não se configura como um corpo fixo, mas um território que 

se refaz na travessia que dança entre dores, ancestralidade e humanidade, na polifonia dessas 

obras. 

Nessa gira, me valho da poesia evaristiana com uma reza ancestral de mulheres que 

tecem o grande véu da existência para pensar e reverberar a si e às outras como canto recíproco 

de resistências e escrevivências. Nesse sentido, este estudo acolhe o seguinte questionamento: 

De que maneira o lirismo ancestral de Conceição Evaristo reinventa mulheres negras e promove 

rupturas decoloniais frente às violências epistêmicas? Ainda nessa tessitura de cura, parto da 

poesia de Ryane Leão como escrita-abrigo de corpos desabitados diante do espelho desruptivo 

da colonização. Como isso colocado, a segunda pergunta que movimenta esta pesquisa é: a 

partir de quais ferramentas feministas e decoloniais a escrita de Ryane Leão acolhe esses corpos 

machucados e estereotipados e faz-se travessia para mulheres pretas?  Ainda pretendo responder 

e refletir no tocante à: como a escrita poética de mulheres negras pode emancipar corpos, 

mentes feridas pela colonização e elaborar travessias e criar novos imagéticos dentro dessa 

estrutura de dor? Parto desses pontos de questionamentos embasada na literatura de duas 

mulheres negras, como já arrolado acima e destaco a importância de escritas pontuadas em 

arcos temporais diversos e coesos para o alinhamento e análises ao longo desta tese. 

Maria da Conceição Evaristo em tons memorialísticos, ancestrais traz à roda a força 

feminina que pluraliza vozes de mulheres negras e, ao mesmo tempo, politiza essa voz e esse 

corpo demarcando discurso de um feminismo negro bem definido. Ryane Leão contemporiza 

essas falas elevando mulheres pretas à autopercepção e reinvenção de uma nova narrativa sobre 

si mesma. 

Nessa esteira, é importante destacar que Conceição Evaristo é um dos nomes mais 

importantes da literatura contemporânea negra brasileira, compondo, desse modo, ao lado de 



15 

outras importantes mulheres literatas como, Maria Firmina dos Reis, Carolina Maria de Jesus, 

Esmeralda Ribeiro, Miriam Alves, Eliana Alves Cruz, Ana Maria Gonçalves2 e muitas outros 

nomes nessa grande roda literária numa escrita de engajamento, denúncias, empoderamento 

feminino, Evaristo, portanto, através das personagens, em sua maioria mulheres negras, amplia 

vozes antes mazeladas, faz pertencer corpos atravessados pelo racismo, sexismo. 

A escrita evaristiana é aclamada e amplamente estudada por ser referência e bem como 

por oferecer na sua produção em prosa e poética a vida do povo negro, os direitos femininos, 

saúde, educação, a vida precarizada, sobretudo no que tange às vivências das mulheres negras. 

A obra de Conceição Evaristo conversa com a realidade por trazer à tona o espelho de uma 

sociedade na qual as mulheres são a mola que impulsiona a vida dos filhos, dos companheiros, 

dos seus familiares. Esse movimento decolonial de dar luz ao protagonismo das mulheres pretas 

faz da literatura evaristiana um importante quilombo onde a escrevivência, a pluralidade, a 

memória, a identidade representam e constroem essa literatura que nos move, nos empodera, 

especialmente nos abriga em um colo negro afetuoso. 

 

Escrevivência, em sua concepção inicial, se realiza como um ato de escrita das 

mulheres negras, como uma ação que pretende borrar, desfazer uma imagem do 

passado, em que o corpo-voz de mulheres negras escravizadas tinha sua potência de 

emissão também sob o controle dos escravocratas, homens, mulheres e até crianças. 

E se ontem nem a voz pertencia às mulheres escravizadas, hoje a letra, a escrita, nos 

pertencem também. Pertencem, pois nos apropriamos desses signos gráficos, do valor 

da escrita, sem esquecer a pujança da oralidade de nossas e de nossos ancestrais 

(Evaristo, 2020, p.30). 

 

É sobre esse pertencer e diante do silenciamento, apagamentos e embranquecimento de 

vozes negras como as de Maria Firmina dos Reis, Machado de Assis, Carolina Maria de Jesus 

é relevante destacar a importância de leitoras e leitores, de pesquisadoras (es) que fazem dessas 

vozes lidas e ouvidas dentro de um cânone eurocentrado. Evaristo compôs doze números dos 

Cadernos Negros intercalando entre publicações de poemas e contos nos anos de 1990 a 2007. 

O reconhecimento de Maria da Conceição Evaristo acontece primeiramente no exterior, na 

década de 1990, na roda de autores brancos como João Ulbaldo Ribeiro, Marina Colassanti e 

seus pares como Miriam Alves, Geni Guimarães e Luiz Silva (Cuti). Evaristo estreia no 

romance em 2003 quando escreve Ponciá Vicêncio. Falando sobre Ponciá, Evaristo descreve: 

 

Por ocasião de uma palestra, iniciei minha fala afirmando que gostava de meus 

parentes; de alguns mais, de outros menos. Nos primeiros instantes, a audiência se 

surpreendeu, percebi movimentos tradutores do incômodo que minhas primeiras 

palavras causaram. A palestrante iria falar sobre familiares? Não! Eu estava me 

                                                
2 A autora tornou-se recentemente a primeira mulher negra eleita pela Academia Brasileira de Letras, 10 de julho 

de 2025, eleita com 30 votos. Abre, desse modo, travessias para que outras vozes-mulheres caminhem para esse 

reconhecimento ancestral no mundo das letras. 



16 

referindo a outro tipo de parentesco. Falava das personagens criadas por mim. Minhas 

crias, portanto, parentes e de primeiro grau. Em meu enlevo por parentes, há uma 

parenta da qual eu gosto particularmente. Essa é a Ponciá Vicêncio. Entretanto, nem 

sempre gostei dela. Não foi amor à primeira vista. Aprendi a gostar da moça, de tanto 

amor que ela provocava nas pessoas. E, quando me chegavam falando de Ponciá 

Vicêncio, eu parava para escutar e achava sempre um motivo para gostar dela também. 

Resolvi então ler a história da moça. Ler o que eu havia escrito. Veio-me a lembrança 

do doloroso processo de criação que enfrentei para contar a história de Ponciá. Às 

vezes, não poucas, o choro da personagem se confundia com o meu, no ato da escrita. 

Por isso, quando uma leitora ou leitor vem me dizer do engasgo que sente, ao ler 

determinadas passagens do livro, apenas respondo que o engasgo é nosso (Evaristo, 

2017). 

 

O texto inicial da obra de Ponciá Vicêncio corrobora com o que foi discutido neste 

estudo. Evoco estas palavras para, ratificar que engasgo é nosso, porque partimos do mesmo 

ponto de subalternidade. Para Yasmin Santos na obra que autobiografa Conceição Evaristo, “ 

Conceição Evaristo: voz insubmissa” (2024), a escrita evaristiana traz um encantamento e 

mistério inerente à prosa, à poética. Assim define: 

 

Ponciá Vicêncio talvez seja a obra-prima de Conceição. Demonstra o domínio da 

técnica narrativa contemporânea, permeado por uma linguagem poética, e dialoga 

com outros grandes clássicos da literatura brasileira. Ponciá tem comovido não só o 

leitorado, mas também parte da academia que, além de adotar a obra em seus 

concursos, tem convidado a escritora a dar palestras e conferências sobre o romance 

(Santos, 2024, p.89). 

 

As obras de Conceição Evaristo discorrem sobre as vivências negras sobremaneira, no 

embalo encantado, a autora percorre memórias de corpo, de afeto para as escrevivências negras. 

Fita nossos olhos para a infância, para nossas avós, nossas ancestrais. Ao escrever, Evaristo 

entrança e destrança as nossas subjetividades quando conflui por um tempo genuíno de dores, 

resistência com elementos mágicos do realismo negro. Assim, Evaristo tece com fios de 

ancestralidade, corporeidade e denúncia a literatura negra brasileira na contemporaneidade. 

Suas obras compreendem romances, contos, poemas, artigos, ensaios, antologias, 

prefácios, entrevistas. Aqui destaco obras literárias, a saber, Becos da memória (2006), romance 

que conta a favela como espaço coletivo memorialístico; Histórias de leves enganos e 

parecenças (2022), obra que explora as linhas entre ficção e realismo mágico, encantamento, 

religiosidade, identidade; Canção para ninar menino grande (2022), aborda a construção da 

masculinidade negra, as nuances identitárias dos homens negros e as relações com as mulheres 

no romance. Insubmissas lágrimas de mulheres (2011), são contos que desenham mulheres 

negras atravessadas por diversas violências, mas que resistem e contam suas histórias de dor, 

de amor. Na obra Evaristo traz a oralidade e o encontro do eu dessas vozes femininas como a 

centralidade e feitura de sua escrita. Olhos d´água (2014), reunião de contos com temas 

voltados para o racismo estrutural, infância negra, cotidiano negro, solidão da mulher negra. 



17 

Poemas da recordação e outros movimentos (2008), o centro desta pesquisa, cujos temas 

permeiam dor, memória, corpo, escrita como travessias e afago. Desse modo, Maria da 

Conceição Evaristo vai desenhando sobre nosso corpo-memória, fortalecendo nossas alianças 

com ancestralidade, com a história silenciada. 

Hoje Conceição Evaristo é premiada e personalidade literária no cenário nacional e 

ainda que tardia, em 08 de março de 2024 tornou-se a primeira mulher negra a tomar posse na 

Academia Mineira de Letras, instituição com 115 anos, “o chão mineiro de palavras mais se 

expande se suas sementes são diversificadas em suas origens”, disse (Evaristo, 2024). A posse 

de Maria da Conceição Evaristo nascida na favela Pindura Saia, Belo Horizonte (MG) na 

academia marca a chegada de uma mulher negra no chão canônico, soberanamente branco e 

eurocêntrico. Faz-se, portanto, caminhos de volta, revolução. No discurso de posse assevera: 

“Estar aqui é sonhar um futuro para que as novas gerações possam estar aqui também… é 

sonhar um futuro não só para crianças negras… acredito muito que uma geração futura possa 

criar outras formas de relações sociais, outros modos de pensar o Brasil ” (Evaristo, 2024). 

A autora ainda conta com prêmios importantes da literatura no Brasil como, Jabuti, em 

2019 e Juca Pato de intelectual do ano, em 2023, o que demonstra que as vozes negras 

aquilombam-se e agigantam-se prenhes de esperança e com a certeza que espaços 

eurocentrados, masculinos e brancos sejam pulverizados, decolonizados. 

No ciclo de continuidades e de apontamentos no que se refere a escrita feminina negra 

decolonial que movimenta o cânone literário brasileiro, a autora que também compõe este 

estudo, Ryane Leão traz no bojo de suas obras uma escrita marcadamente contemporânea com 

traços de uma linguagem rápida, característica dos slams, lambes-lambes e das redes sociais, 

aspectos linguísticos que aproxima o texto poético dos usuários digitais, tendência à brevidade, 

sendo notável o alcance de suas poesias em plataformas digitas, especialmente Instagram. 

Nesse contexto, é importante destacar que a autora tem uma escrita atuante nos espaços 

virtuais de comunicação dando novas formas e produzindo sentidos à poesia e recepção dessa 

produção literária por meio de cartazes e publicações com temáticas voltadas ao público 

feminino negro como uma maneira de reorganizar a si, as emoções, sobretudo visibilizando as 

pautas feministas. Nessa troca de busca de si e do outro como um encontro recíproco de 

atravessamentos, Ryane Leão convoca mulheres silenciadas a encontrar vozes, ampliar 

discursos num coletivo feminino negro de pertencimento, resistência, de abrigo através da 

palavra-corporificada. “Eu acho que cada poema, cada escrita que a gente vai lendo de uma 



18 

mulher negra vai preenchendo esse espelho que não é só distorcido, mas também é quebrado. 

Às vezes foi a gente que quebrou, às vezes foi o mundo” (Leão, 2024, p.2)3. 

 

Ryane Leão é nascida em Cuiabá, Mato grosso, reside atualmente em São Paulo, 

professora, ativista. Em 2008 começou a divulgar seus textos em lambe-lambes4, que são 

cartazes colados em espaços públicos, em blogs, saraus, slams e nas redes sociais no perfil 

@onde jaz meu coração. Ryane Leão centraliza sua poética em microtextos, verso livre, 

moderno, mas sem rigidez formal. Os textos curtos caracterizam e intensificam o impacto 

emocional, o fluxo da fala e facilitam a circulação digital, assim como nos lambe-lambes e 

murais. A escrita de Leão traz a oralidade e a coloquialidade como marcas da fala feminina, 

negra e periférica, cujas expressões imperativas aproxima a poesia dos leitores. 

 

Sempre que falo da minha trajetória, eu falo que saraus e os slams, especialmente os 

slams das minas, São Paulo me mostraram que eu também posso, eu também vou e 

mais do que isso construir a minha voz, a forma que eu me coloco, a forma que a 

palavra dança com o corpo. Foi essencial. O Lambe-lambe surge no momento que me 

mudo para São Paulo e é muito solitário, foi pouquinho antes de conhecer os saraus e 

eu saio com o caderninho anotando tudo que eu leio. Os muros me ajudaram muito, 

os artistas de rua me ajudaram muito. Eu até tenho uma tatuagem no pulso que são 

aspas, porque eu li no muro tudo posso entre aspas e não época eu tatuei para tudo 

poder também. Então eu estava bem sem grana, trabalhava numa rede de lanchonete 

e foi aí que eu pensei que tipo de arte que eu posso fazer para ser acessível e foi aí que 

eu pensei vou fazer lambe e foi aí que construir a maior rede de leitores até hoje, mais 

que até na rede social. Foi na rua, 5 anos colando poesia na rua (Leão, 2024, p.2). 

 

Ryane Leão é cofundadora da Odara- English School for Black Girls, escola de inglês 

para mulheres negras. Também ministra oficinas de escrita criativa estimulando autoestima, 

cura, fortalecimento coletivo para mulheres. A coletânea de poemas da autora aborda acerca do 

empoderamento feminino, identidade, racismo, cura, autoreparação. Tornou-se best-seller com 

a obra Tudo nela brilha e queima, publicada em 2017. Em 2019 lança Jamais peço desculpas 

por derramar, poemas estudados nesta tese, cujos versos intensos diz sobre renascimento, lutas, 

olhar para si, reafirmando a existência feminina. Ninguém pode parar uma mulher ventania 

(2025), é uma obra lançada recentemente, dividida em três partes e ilustrada que cerceia temas 

como transformação, espiritualidade. 

As pesquisas que se debruçam sobre a literatura de Ryane Leão são, em sua maioria, 

voltadas para análise do discurso, poesia digital, instapoemas, insta-poems, insta-poets, 

                                                
3 Trecho da entrevista concedida à esta tese pela autora Ryane Leão, em 10/09/2024. 

 
4 Originalmente, os lambe-lambes são cartazes colados nos muros das cidades com colas à base de água/ cola 

lambida. São intervenções artísticas e urbanas, sobretudo nas literaturas periféricas e dos movimentos sociais, ou 

seja, são recursos linguísticos que se valem da linguagem visual e verbal para comunicar ideias, denúncias, afeto 

e subjetividades. 



19 

recepção. Somam-se a isso as que se voltam para pensar essa escrita numa perspectiva feminista 

construindo elo comparativos com outras autoras brasileiras estrangeiras no sentido de refletir 

sobre identidade, representação de corpos femininos. Percebe-se, para tanto, que a poesia de 

Ryane Leão ainda é pouco ou ainda não está sendo estudada na perspectiva decolonial ou como 

um movimento de empoderamento feminino, autoconhecimento. Com base nessas 

constatações, esta tese pretende, dentre outros objetivos, aprofundar e refletir de maneira 

profícua sobre esses corpos femininos negros que a escrita da autora cuiabana reivindica em 

seus textos, assim como faz Conceição Evaristo. 

Nesse sentido, a pesquisa vale-se da revisão bibliográfica como recurso metodológico 

na perspectiva da crítica literária e interdisciplinar. Dito isto, este estudo é relevante por trazer 

ao centro a poesia negra feminina de autoras que constroem novas epistemes no contrafluxo de 

uma literatura canônica, hétero e branca e, de igual modo, promove novos caminhos de debates 

sobre as mulheres negras e além de refletir sobre a cultura, arte, olhares negros e pulverizar 

espaços acadêmicos, literários por mãos negras, especialmente femininas. Assim faço este texto 

em oferenda às mulheres que me permitiram estar aqui. Ofereço esta dança às mulheres negras 

que estão em mim, que se refazem, às que são revolução cotidiana. Eu danço e deságuo em 

vocês. A nós! 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



20 

 

 

 

 

1 LITERATURA NEGRA BRASILEIRA: QUILOMBO DE PALAVRAS NO 

ENFRENTAMENTO AO SILENCIAMENTO EPISTÊMICO. 

 

Ao escrever a vida 

 no tubo de ensaio da partida  

esmaecida nadando, 

há neste inútil movimento  

a enganosa-esperança  

de lançar o tempo  

e afagar o eterno.  

 

(Evaristo,2017). 

 
A literatura é movimento e para tanto deve acompanhar as transformações sociais, 

culturais, étnicas, estéticas, assim, elaborar intervenções no cotidiano de modo a recriá-lo, 

descrevê-lo, é, sobretudo uma possibilidade de enxergar e imaginar outros mundos. Literatura 

é casa, abriga quem precisa olhar diferente para as mesmas realidades. É um constante deslocar-

se, é assumir vozes para enunciar-se. Partindo dessa reflexão, inicio este capítulo valendo-me 

de reflexões teóricas sobre a produção literária brasileira que historicamente construiu 

ausências para escritoras negras e negros, instrumentalizado por uma cultura com raízes 

sistêmicas no racismo, sexismo e outras formas de opressão que edificam e ditam paradigmas 

privilegiados. E é sobre essas lacunas históricas, sociais e literárias que este capítulo se 

debruçará com objetivo de propor olhares críticos para refletirmos sobre a construção de um 

imaginário branco e masculino e eleger contranarrativas decoloniais que demarcam esse espaço 

como legítimo dentro da Literatura Brasileira para vozes discursivas e audíveis de negras e 

negros. 

De modo igual, ainda este estudo destaca algumas epistemes que foram elaboradas com 

objetivo de trazer ao centro conceitos decoloniais que promovem reflexões profícuas sobre 

movimentos decoloniais que resistem aos processos opressores. Nesse sentido, alguns termos 

são tomados por esta pesquisa para fins de contextualização e aprofundamento do objeto de 

estudo. No centro desses debates, também será discutido sobre a infantilização de vozes negras, 

o encobrimento do Outro a partir da construção de imagéticos estereotipados da mulher negra 

na literatura instaurando, nesse sentido, violações epistêmicas ao longo dos séculos e como isso 



21 

reverbera no modo como a tradição literária enxerga esses corpos e quais caminhos decoloniais 

e literários permitem novas epistemologias na representação literária desse corpus. 

No subcapítulo subsequente, discute-se a escrita de mulheres negras como um processo 

pedagógico e decolonial de emancipação dessas vozes, ou seja, mulheres pretas que se erguem 

para além da violência sistêmica e estrutural do racismo, sexismo para, por meio da escrita, 

agigantar vozes. Saem da condição de objeto para sujeito das vivências, dos discursos, valendo-

se da linguagem como instrumento de ação para transformação de realidades cruéis de 

silenciamento e apagamento epistêmico. Assim, alguns nomes serão elevados nesta pesquisa 

como objetivo de mostrar sobre o trabalho de aberturas de caminhos literários que nossas mais 

velhas fizeram mesmo em contextos opressivos e sem esperança. Mulheres negras como Maria 

Firmina dos Reis, Carolina Maria de Jesus, Geni Guimarães, Conceição Evaristo, Miriam 

Alves, vozes que continuamente repetem sobre a urgência da promoção de novos olhares. 

Evoco essas mulheres pretas, porque estas corporificam poeticamente suas narrativas, 

e, igualmente, por entender a importância de pedir a benção para essas ancestrais e finalmente 

para então dizer: há caminhos, é preciso, então (re)escrever a vida. 

 

1.1 Literatura Negra-brasileira: conceito e multiplicidade de vozes. 

 

No decurso da nossa trajetória escolar, acadêmica e como professoras e professores de 

literatura é notável a omissão no que diz respeito aos autores negros e autoras negras e suas 

produções, ou seja, vozes e escritos não eram e hoje ainda em menor escala, lidos e selecionados 

para que chegassem nas prateleiras, nos livros didáticos ou em mãos de leitores assíduos, 

comprovando o apagamento secular desse corpus. Há nesse fato um dado sobre a afasia que 

atravessa a literatura brasileira, processo histórico e social importante para refletirmos como a 

produção de autoria negra tem insurgido e promovido palavras pulsantes e resistentes frente ao 

apagamento e silenciamento desses sujeitos. 

Para o teórico, romancista e professor da UFMG, Eduardo de Assis Duarte (2010), a 

Literatura Afro-brasileira tem ampliado seu corpus na poesia e na prosa. Nas palavras de Duarte 

(2010, p. 113), “enquanto muitos ainda indagam se a literatura afro-brasileira realmente existe, 

a cada dia a pesquisa nos aponta para o vigor dessa escrita”, valendo-se de mecanismos 

discursivos e identitários acerca de temas sobre as vivências de pessoas negras, pluralizam-se, 

dessa forma, os debates e pertencimentos aliados a uma etnicidade legítima nas letras e 

importante para a sociedade de modo geral. “Enfim, essa literatura não só existe como se faz 

presente nos tempos e espaços históricos de nossa constituição enquanto povo; não só existe 



22 

como é múltipla e diversa” (Duarte, 2010, p.113). Nessa esteira, a poeta e intelectual negra, 

Conceição Evaristo (2009, p.18) sobreleva que tanto existe uma Literatura afro-brasileira 

quanto uma vertente elaborada a partir de vivências femininas. 

Começo este subcapítulo, ampliando, nesse contexto, as discussões propostas e 

justificativas de escolhas eleitas por este estudo, desse modo trago à roda de análises, 

pressupostos teóricos no que se refere à nomenclatura Literatura Afro-brasileira, Literatura 

Negra-brasileira para fins de escurecimento no tocante aos caminhos trilhados por esta tese. É 

costumaz a discussão no que tange ao termo mais adequado a ser usado para arte de palavras 

produzida por negros e negras no Brasil. Para Eduardo de Assis Duarte (2010), o termo afro-

brasileiro reporta-se ao processo de mistura cultural em curso no Brasil historicamente desde a 

chegada dos africanos e africanas. Seria uma literatura híbrida nos aspectos étnicos, 

linguísticos, religiosos e culturais. O autor caracteriza, nesse sentido, como uma forma mais 

“elástica e mais produtiva” do sujeito negro. Dessa maneira afirma que, a escritura afro-

brasileira é constituinte de uma “tradição fraturada", traço ínsito de países colonizados.5 

Na contramão, Luiz Silva (Cuti), intelectual, escritor e iniciador dos Cadernos Negros, 

argumenta que adotar o prefixo afro seria então negar o papel que é inerente no âmbito da 

literatura brasileira. “É como se só a produção de autores brancos coubesse compor a literatura 

do Brasil” (Cuti, 2010, p. 34). O autor, assim, sublinha que admitir o termo afro-brasileiro seria 

priorizar uma literatura mesclada, apêndice da africana. E ratifica ainda que seria uma maneira 

de desqualificar a produção negra baseada em hierarquizações culturais e linguísticas e, de 

modo igual, não questionar a realidade do Brasil. “Essa negação das singularidades nacionais 

enfatiza ainda a dominação global com roupagem de um novo tráfico, agora de livros” (Cuti, 

2010, p. 35). Alinhado a isso, a pesquisadora e professora da (UFBA), Fernanda Rodrigues de 

Miranda em sua tese Corpo de romances de Autoras Negras Brasileiras (1859-2006): posse da 

história e colonialidade nacional confrontada (2019) acrescenta que: 

 
Como ideia, a literatura negra congrega uma potência irredutível de ruptura, porque 

mescla em um sintagma dois nominativos que a racionalidade eurocêntrica não 

concebe em paralelo: como foi dito por inúmeros pensadores negros e antirracistas, 

diferente do que acontece com “música negra”, “arte negra”, “dança negra”, etc., a 

literatura negra causa incômodo e reação, porque deliberadamente posiciona o negro 

como sujeito da escrita (Miranda, 2019, p. 13). 

 

                                                
5 “O conceito de Literatura Afro-Brasileira associa-se à existência, no Brasil, de uma articulação entre textos dada 

por um modo negro de ver e sentir o mundo, pelo desejo de resgatar uma memória negra esquecida” (Bernd, 2011, 

p. 405). 



23 

Fica evidente que são diversos os termos para nomear essa escritura demonstrando sua 

fazedura dinâmica. Literatura afro-brasileira, afrodescendente, negro-brasileira, literatura 

negra, todos coabitam um conceito em construção. Para Miriam Alves em seu trabalho 

“BrasilAfro Autorrevelado: Literatura Brasileira contemporânea” (2010), a literatura afro-

brasileira ainda é um terreno de “polêmicas conceituais” e faz a seguinte explanação: 

 

Pode ser um conceito em construção academicista, mas consiste numa prática 

existencial para os seus produtores, que ressignifica a palavra negro, retirando-a de 

sua conotação negativa, construída desde os tempos coloniais, e que permanece até 

hoje, para fazê-la significar autorreconhecimento da própria identidade e 

pertencimento etnicorracial. Coloca em discussão a formação da identidade brasileira 

e desnuda o mito da democracia racial (Alves, 2010, p. 42). 

 

Na gira desses apontamentos diversos, este estudo tomará o termos Literatura negra 

brasileira e Poesia negra brasileira como aporte de análises também por saber que ambas 

metaforizam a dimensão social e histórica do povo negro, igualmente por refletir acerca do 

nome negra com o objetivo de reverenciar a produção de negras e negros no cenário literário 

brasileiro e desmistificar estereótipos associados à palavra, igualmente refletir sobre o 

hibridismo que esta representa em relação as características linguísticas, religiosas como uma 

marca ancestral de apropriar-se de memórias fraturadas por todo um contexto de invasões e 

violências coloniais. Assim, como alvitra a intelectual negra e poeta Lívia Natália (2020, p. 

211), “a afirmação positivada da negritude é algo não programado pelo pensamento colonial”, 

nesse viés, é válido enegrecer politicamente este texto com fala negras, traços negroides e 

lugares pretos socialmente legítimos dentro das letras. 

A literatura negra brasileira causa rupturas na estrutura epistêmica de pensar o mundo, 

de fazer arte, desse modo, Fernanda Rodrigues de Miranda (2019) sobreleva ainda que: 

 

A ideia de uma literatura negra instaura a fratura fundamental, que realinha a ordem 

epistêmica ao suspender o silenciamento sobre o qual essa ordem se sustenta- 

mantendo a voz do negro “em fechados futuros, /furiosos silêncios” (Miranda, 2019, 

p. 13). 

 

Nessa baila de rupturas, a literatura negra reconfigura a ordem sistêmica que aprisiona 

e reprime vozes em terminologias, na contramão disso e como um movimento ideológico, a 

literatura negra apresenta uma textualidade discursiva ampla em seu corpus, apresentado ao 

longo deste estudo. 

É preciso dizer, portanto, que a Literatura negra brasileira se constitui não somente a 

partir da cor da pele, “epidermização”, embora importante para a tradução do texto, mas para 

além disso, é importante grifar, que o lócus de enunciação se eleva nessa construção discursiva, 



24 

ou seja, o ser que fala, o lugar de potência política e reparação histórica que se estabelece a 

partir desse ambiente linguístico e dessa voz que se agiganta e se multiplica toda vez que alguém 

a lê. 

A literatura negra parte, nesse sentido, de um sujeito étnico que enuncia através de seus 

textos as dores, as alegrias do tornar-se negro, cuja amplificação da fala é histórica, uma vez 

que insubordina uma cultura de infantilização de vozes negras. Autorizada a fala, essa autora 

negra e o autor negro exibem seu posicionamento na escrita no fluxo oposto de uma literatura 

hegemônica que nega a humanidades desses sujeitos. Assim, temas como, memórias soterradas 

de nossos mais velhos, religiosidade, ancestralidade, racismo, preconceitos, sexualidade e 

outros que além de assuntos dolorosos, são gestados por essa escrita marcadamente negra que 

reatualiza as subjetividades e elegem temáticas que fazem parte do nosso cotidiano.6 

Sobre isso, Cuti (2010) destaca: 

 
Uma das formas que o autor negro-brasileiro emprega em seus textos para romper 

com o preconceito existente na produção textual de autores brancos é fazer do próprio 

preconceito e da discriminação racial temas de suas obras, apontando-lhes as 

contradições e as consequências. Ao realizar tal tarefa, demarca o ponto diferenciado 

de emanação do discurso, o lugar de onde fala (Cuti, 2010, p. 25). 

 

A reverberação disso na prática da escrita demarca e reivindica dentro da literatura negra 

brasileira a construção de identidade, o revolver de memórias ancestrais abruptamente apagadas 

da história, ao mesmo tempo, a retomada de lugar de sujeito, não mais como o objeto-outro 

colonizado. Nesse sentido, Miriam Alves (2010) chama atenção mais uma vez e enfatiza que: 

 

A Literatura afro-brasileira funciona como um catalisador de histórias as quais 

transforma em registro ficcional e poético para transmiti-las não só como anais de 

fatos, mas, sobretudo, como grafia de emoções perpetuando, no ato da escrita, o 

resgate do passado, o registro do presente da trajetória de um segmento populacional 

relegado ao esquecimento ou ao segundo plano da historiografia, inclusive das artes 

literárias (Alves, 2010, p. 44). 

 

Como protagonistas de suas histórias, autoras e autores negros tomam para si vozes e, 

assim, re-escrevem suas vivências assentando lugares de enunciação legítima elevando-se, 

criando espaços decoloniais. Desse modo, afirma a intelectual negra e professora da UFBA, 

Florentina da Silva Souza, no estudo sobre os Cadernos negros (2006), “na literatura que se 

                                                
6 Na minha experiência de produtora de literatura e militante negra, percebo que esses temas recorrentes levantados 

se aplicam basicamente às obras dos autores afrodescendentes de forma geral, se querer generalizar ou encarcerar 

em categorias que podem impedir a apreciação de outras possibilidades, atentando para épocas distintas, para 

especificidades de estilo e experiências cognitivas. Isso porque, além das emoções humanas e percepções que 

geram a arte da escritura para os afrodispóricos, existe, também, outro ingrediente: a dura realidade das 

discriminações, segregações e preconceitos que elencam um número de sensações experimentadas e expressas de 

forma única. Nas palavras que um dia ouvi do poeta Cuti: “Só a um negro é dado sentir e entender o que é ser um 

negro” (Alves, 2010, p. 43). 



25 

define como negra, os personagens negros são sujeitos e não objetos ou personagens 

secundários” (Souza, 2006, p. 111). 

Com uma escrita no contrafluxo do cânone, autoras e autores negros tecem o fio literário 

e nos emprestam, enquanto leitoras(es) uma vasta produção, cuja centralidade dessa escritura 

também elege a raça como tema, mas não só. Sobre a amplitude literária negra, volto a Fernanda 

Rodrigues de Miranda (2019) por achar cabível a seguinte reflexão: 

 
Mas talvez seja preciso considerar que classificar esta autoria a partir da forma como 

nela se plasma a “questão racial”, sinalizando tanto negro como tema quanto temas 

do autor negro, pode constituir uma maneira limitada de pensar a dimensão da 

racialidade na história, na política, na sociabilidade e nas culturas brasileiras. Pois 

raça, tanto na série literária quanto na série social, é também uma via para pensar as 

cidades, os silêncios, a constituição nacional, a modernidade, a melancolia, o gênero 

e a sexualidade, o território, a economia, etc. O humor e o lazer, por exemplo, o afeto, 

as facetas, o contemporâneo, o erótico, o poder, a geopolítica, as fraturas subjetivas, 

a tecnologia, a medicina, os biomas, o surreal, o drama, a infância, adolescência e 

velhice, etc., compõe a textualidade de autores negros sem serem considerados, a 

priori, partes de edifício enunciativo em que espera-se encontrar voz negra, marcada 

previamente por temas constitutivos (Miranda, 2019, p. 16-17). 

 

A teórica deixa em evidência que as temáticas que norteiam e fazem dessa escritura 

genuinamente negra estão centradas na abrangência como esses textos alcançam seu público e 

os envolvem e não somente na epiderme de quem a escreve. Nesse sentido, existem diversos 

estudiosos como Eduardo de Assis Duarte que elencam as temáticas que caracterizam esse fazer 

literário como negro. Segundo Duarte em seu livro “Machado de Assis Afrodescendente: escrita 

de marujo” (2007) destaca os seguintes pontos: 

 
Em primeiro lugar, a temática: o negro é o tema principal da literatura negra, afirma 

Octavio Ianni, que vê o sujeito afrodescendente não apenas no plano do indivíduo, 

mas como universo humano, social, cultural e artístico de que se nutre dessa literatura 

(1988:54). Em segundo lugar, a autoria. Ou seja, uma escrita proveniente de autor 

afrobrasileiro, e, neste caso, há que se atentar para abertura implícita ao sentido da 

expressão, a fim de abarcar as individualidades muitas vezes fraturadas oriundas do 

processo miscigenador. Complementando esse segundo elemento, logo se impõe um 

terceiro, qual seja o ponto de vista. Com efeito, não basta ser afrodescendente ou 

simplesmente utilizar-se do tema. É necessária a assunção de uma perspectiva, e, 

mesmo, de uma visão de mundo identificada à história, à cultura, logo a toda 

problemática inerente à vida desse importante segmento da população. Um quarto 

componente, situa-se no âmbito da linguagem, fundado na constituição de uma 

discursividade específica, marcada pela expressão de ritmos e significados novos, e, 

mesmo, de um vocabulário pertencente às práticas linguísticas oriundas de África e 

inseridas num processo transculturador em curso no Brasil. E um quinto componente 

aponta para a formação de um público leitor afrodescendente como fator de 

intencionalidade próprio a essa literatura e, portanto, ausente do projeto que nortearia 

a literatura brasileira em geral. “Impõe-se destacar, todavia, que nenhum desses 

elementos isolados propicia o pertencimento à Literatura Afro Brasileira, mas sim a 

sua interação” (Duarte, 2007, grifo meu). 

 



26 

Ambos os teóricos acima mencionados, nos ajudam a pensar que a Literatura Negra 

brasileira em sua grandiosidade e que esta passeia por temas que movem a sociedade e que não 

cabem rótulos ou conceitos que minimizem essa arte. Duarte (2007) destaca ainda que os 

componentes citados por ele não caracterizam essa literatura quando analisados isoladamente, 

mas sim numa cadeia discursiva, dialógica, uma vez que literatura é deslocamento e a escrita 

não pode ser vista como algo inerte. Miranda (2019), nessa esteira, sublinha, de modo 

simultâneo, que autores brancos por uma questão de “posicionalidade” que define ambos na 

estrutura social, epistêmica e histórica não podem compor o mesmo tecido textual, porém 

reafirma que autoras e autores negros podem e extrapolam a questão racial quando o texto, a 

intencionalidade assim desejar. 

São inúmeras as discussões acerca da existência dessa literatura, do seu conceito e sua 

intencionalidade. Reafirmo neste estudo, amparada por vozes já supracitadas, que essa literatura 

é viva. Me valho novamente das palavras de Miranda (2019, p. 28), “superamos a fase de provar 

a existência desta literatura, pois quem duvida, sofre de cegueira”. Para tanto é mister sublinhar 

que, a Literatura negra brasileira é legítima e critica, por um viés político, social, cultural e 

artístico, o vácuo epistêmico de apagamento desses saberes e vozes subalternas, sobretudo 

quando este sujeito que escreve é mulher. Nesse contexto e como nos inquieta Glória Anzaldúa 

(2000), intelectual feminista norte-americana quando afirma que, “não estamos reconciliadas 

com o opressor que afia seu grito em nosso pesar. Não estamos reconciliadas” (Anzaldúa, 2000, 

p. 235). 

Na esteira dessa prece, cuja provocação nos propõe liberdade, autonomia da escrita, do 

corpo, reiteramos, é preciso falar sobre aquilo que nos oprime, nos violenta, para promoção de 

caminhos possíveis e decoloniais. Nessa perspectiva, sabemos que a intelectualidade negra vem 

produzindo insurgências para pensar a (re)existência, elucubrações para projetar trajetos 

epistemológicos de lutas. 

 

1.2 Epistemologias Decoloniais: termos e reflexões que engendram as lutas e 

reinvindicações por mãos negras. 

 

Na feitura de tranças decoloniais as quais este estudo se debruça, esse subcapítulo traz 

à gira alguns apontamentos no que tange às epistemologias e discussões acerca de termos que 

foram elaboradas e cunhados por mãos negras para teorizar, propor reflexões e resistir aos 

processos históricos, coloniais que violentam e oprimem nossos corpos negros. Nesse sentido, 

alguns conceitos, categorias e levantes aparecem em destaque com intuito de sobrelevar esses 



27 

movimentos decoloniais que fortalecem as lutas diárias pela visibilidade e acesso a vieses iguais 

e ainda por ser um dos objetivos deste estudo, o de realçar perspectivas, trocas e construções 

identitárias, literárias de vozes negras, especialmente por meio de falas e escritas femininas e, 

de modo igual, valer-se desses termos para ajudar a costurar o engendramento desta pesquisa. 

Quilombos/quilombismo/aquilombamento (de vozes, de palavras). Nesse contexto de 

elaboração de novas epistemologias e refazer caminhos de debates inteiros e profícuos sobre as 

demandas dos povos negros, é preciso sublinhar que os quilombos, enquanto organizações 

tradicionais, políticas e identitárias desmistificaram imaginários sobre as reivindicações negras 

como apenas movimentações de fugas isoladas, já que estas foram impulsionadas pela urgência 

de resistir a violações, como destaca a historiadora Beatriz Nascimento (2021). Na contramão 

desses discursos e práticas eivadas de preconceitos, assentaram-se como autênticos símbolos 

de resistências e, sobretudo o rompimento de um imaginário social de passividade, infringiram, 

simultaneamente com a ideia de liberdade romantizada pela historiografia por parte dos povos 

pretos. 

Os quilombos são grupos de combate e exemplo de que a sociedade pode alinhar-se com 

coerência respeitando as diversidades. Beatriz Nascimento (2021) reitera que, os quilombos são 

como um embrião que instiga mudanças sociais. Assim, sublinha que, “o quilombo pode ser 

uma atividade dos negros para se conservarem no sentido histórico e de sobrevivência grupal, 

e que ele se apresenta como assentamento social e organização que criam uma nova ordem 

interna e estrutural” (Nascimento, 2021, p. 124). 

Para o ativista do Movimento Negro Unificado (MNU), fundador do Teatro 

Experimental do Negro (TEN), poeta, dramaturgo, Abdias do Nascimento em sua obra “O 

Quilombismo: documento de militância pan-africanista” (2002), destaca que a estrutura do 

quilombo é ideológica e política de resistência. Afirma e corrobora com a autora mencionada 

acima que: 

 

Quilombo não significa escravo fugido. Quilombo quer dizer reunião fraterna e livre, 

solidariedade, convivência, comunhão existencial. Repetimos que a sociedade 

quilombola representa uma etapa no progresso humano e sócio-político em termos de 

igualitarismo econômico. Os precedentes históricos confirmam esta colocação 

(Nascimento, 2002, p. 348). 

 

Nesse movimento de romper estereótipos, legitimar as lutas do povo preto, Abdias 

Nascimento teorizou e cunhou o termo quilombismo como um conceito assim definido como 

científico histórico-social, uma reinvenção de simbologias de resistências afro-brasileiras, 

enquanto práticas e organização de sociedade. “Deve-se assim compreender a subordinação do 

quilombismo ao conceito que define o ser humano como seu objeto e sujeito científico, dentro 



28 

de uma concepção de mundo e de existência na qual a ciência constitui uma entre vias do 

conhecimento” (Nascimento, 2002, p. 350). O autor reitera que esse é um caminho científico 

contrário às avenidas de opressões e violências sofridas pelo colonialismo, racismo. É sobre 

reconstruir rotas instrumentalizadas por ideias conceituais coletivas afro-brasileiras. 

A partir dessas considerações, este estudo entende que epistemologias elencadas por 

intelectuais negros e negras traçam caminhos de lutas, cujos desdobramentos reverberam nas 

vivências e experiências em todas os âmbitos. Na literatura esses deslocamentos se asseveram 

à medida em que os reflexos de lutas também são partilhados por autoras e autores negros, que 

em meio à inviabilização, às visões estereotipadas e as diversas violências aquilombam-se em 

prol dos nós, enquanto grupo em defesa da intelectualidade, da ciência, da arte. O 

aquilombamento de palavras e de ações reverberam e legitimam nossas existências, nos 

devolvem lugares de protagonismos. Nesse deslocamento de criar novos contornos para resistir 

a uma literatura hegemônica e violência epistêmica é que espaços literários e políticos são 

elaborados como, o do Movimento Negro Unificado (MNU). 

Nos anos 19707, consolidava-se, desse modo, a resistência negra no teatro, na política, 

na arte, na academia, cujo processo reverberava na literatura. Amparados por esse desejo de 

solmizar o grito político é que historicamente o povo negro tem se dedicado às lutas por um 

tempo de igualdade étnica, social, cultural, artística. Nessa perspectiva, as confrarias, os 

quilombos, as organizações religiosas, os movimentos sociais negros se voltam com pautas 

contra a escravidão, as discriminações raciais, religiosas, acadêmicas com posicionamentos e 

erguendo bandeiras de vozes coletivas para que mudanças e políticas públicas alcançassem as 

pessoas negras, principalmente contribuindo para o rompimento de imagens e discursos 

estereotipados no que tange à pessoa negra e suas tradições. 

Na construção de um nós, o movimento negro levanta-se promovendo debates à despeito 

de uma formação identitária negra para que olhares e transformações estruturais pudessem 

ocorrer para nossa gente preta. Assim descreve Lélia Gonzalez (2020), “o MNU combina 

problemas de raça e classe como foco de sua preocupação” (Gonzalez, 2020, p. 113). Acerca 

disso, explica Miriam Alves (2010): 

 

A militância negra antirracista, com delineamento e orientação explicitamente 

política, emergiu na segunda metade da década de 1970, quando o Movimento Negro 

começa a se reestruturar, em algumas das principais cidades brasileiras, certamente 

                                                
7 Uma boa parte dos autores arrolados no site Literafro, da fase contemporânea da literatura Afrobrasileira, 

principalmente após a década de 1970, tem em comum a atuação ou contato com a efervescência das reivindicações 

e luta contra a discriminação racial encampada pelo que se acostumou a chamar genericamente de Movimento 

Negro, ou MNU (ALVES, 2010, p.12). 

 



29 

inspirado nas lutas dos direitos civis dos Estados Unidos e nas lutas pela 

independência dos países africanos, então colônias dos países europeus (Alves, 2010, 

p. 36). 

 

À luz de necessidades urgentes e tendo como símbolo de lutas, resistência o líder dos 

Palmares, Zumbi, o que para a historiadora negra Beatriz Nascimento (2021), representa a 

figura do herói e “civilizador de uma cultura negra, atraem outras codificações que não as já 

estereotipadas pela tradição e pela história” (Nascimento, 2021, p. 217). O MNU8 se 

desenvolveu nas capitais do Brasil, como São Paulo, Rio de Janeiro, Bahia, Minas Gerais e 

outras cidades em meio ao contexto histórico das perseguições da ditadura militar e repressões 

policiais. 

O MNU realizava assembleias, seminários, encontros estaduais e municipais onde 

intelectuais e ativistas negros reúnem-se para desnudar e denunciar opressões, explorações, 

violências policiais, econômicas e, desse modo, promover emancipação do povo negro, esse é 

o objetivo principal desse movimento, importante responsável para as mudanças que 

enxergamos na atualidade, assim acrescenta umas das mulheres intelectuais a frente dessas 

lutas, Lélia Gonzalez (2020): 

 

O MNU se define como um movimento político de reivindicações sem distinção de 

raça, sexo, educação, crença política ou religiosa e sem fins lucrativos. Seu objetivo é 

a mobilização e organização da população negra brasileira em sua luta pela 

emancipação política, social, econômica e cultural, que tem sido obstada pelo 

preconceito racial e suas práticas. Ao mesmo tempo, o MNU também se propõe 

denunciar as diferentes formas de opressão e exploração do povo brasileiro como um 

todo. Tendo como ponto de partida seu programa de ação, tenta articular os problemas 

específicos dos negros com problemas gerais do povo brasileiro (Gonzalez, 2020, 

p.119). 

 

Diante do exposto, fica evidenciado a relevância dos movimentos e organizações negras 

no que concerne às resoluções, manifestos e contribuições arroladas por mãos negras em 

benefício da população preta. Saliento, ainda sobre o papel importante das mulheres negras em 

“dupla militância”, como caracteriza Lélia Gonzalez, que foram frentes cruciais para que se 

consolidassem direitos femininos fundamentais das quais pautas feministas negras se 

alimentam na contemporaneidade, tais como as denúncias acerca do machismo pelos seus 

companheiros negros ou não, assim, o MNU chama atenção para as necessidades dessas 

mulheres invisibilizadas pelas políticas públicas. 

                                                
8 Segundo Lélia Gonzalez (2020), dois eventos violentos e históricos marcaram e impulsionaram a criação do até 

então Movimento Unificado contra a Discriminação Racial (MUCDR) e que mais tarde passou a ser chamado de 

Movimento Unificado (MNU), a tortura e o assassinato por policiais do operário Robson Silveira da Luz e a 

expulsão em virtude da cor de quatro adolescentes do time de vôlei, em São Paulo, o que culminou em revoltas e 

protestos por organizações negras. 



30 

O protagonismo de mulheres negras e as discussões do feminismo negro ganharam 

destaque nos debates centrais do MNU contra o racismo, sexismo e são temas dos quais se 

ocupam o MNU até os dias de hoje. Mulheres negras como Beatriz Nascimento, historiadora e 

ativista importante para este país (MNU - Rio de Janeiro); Lélia Gonzalez, antropóloga, 

professora e uma das fundadoras do MNU, voz ativa no feminismo negro e fundadora do  

Nzinga – Coletivo de Mulheres Negras com objetivo de trazer à baila e discutir temas raciais; 

Luiza Bairros (MNU-BA), intelectual e ativista com debatimentos voltados para relações de 

gênero, igualdade entre raças; Miriam Alves, escritora e ativista que discute através da literatura 

insurgente e decolonial temáticas que atravessam corpos femininos negros, assim como tantos 

outros nomes de mulheres que insubordinam e lutam contra as discriminações de gênero, raça, 

classe, sexualidade e elegeram e elegem pautas relevantes para as mulheres pretas. 

Na gira, também está Conceição Evaristo, destaque neste estudo, atuante movimento 

negro, demarcando em suas obras o caráter político e coletivo. Nesse sentido, Yasmin Santos 

(2024), enfatiza que: 

 

As obras da autora, além de posicionar a escrita de Conceição num histórico de 

emergência dos movimentos negros, que “são pedagógicos no sentido em que 

mostram a inutilidade- ao menos para negro- de brancos escreverem sobre negros, as 

obras de Conceição seriam então o outro mundo negro do povo” (Santos, 2024, p. 53). 

 

Mulheres posicionadas em movimentos em prol da coletividade são porta-vozes de 

pautas importantes às bandeiras femininas, sobretudo são mulheres que enxergam a si como 

vozes potentes e dignas de direitos eficazes e legítimos. Por isso é preciso erguer a voz, 

inclusive dentro do próprio Movimento Negro, como fizeram as percursoras, arroladas acima e 

tantas outras. É necessário se fazer ouvir e repetir, como nos ensina Lélia Gonzalez (2020): 

 

Se realmente quisermos provocar o nascimento de uma nova sociedade, isso só pode 

ocorrer na medida em que nós próprias nos tornemos novos seres humanos; ou seja, 

apenas se resolvermos nossas alienações seremos capazes de transformar a sociedade 

que estamos denunciando (Gonzalez, 2020, p. 123). 

 

A autora elucida que precisamos, enquanto mulheres e mulheres negras, trazer a 

existência a nós mesmas, ou seja, se pertencer enquanto corpo e mente que merecem olhares 

sensíveis sobre si, com acolhimento das urgências subjetivas para propor mudanças sociais e 

políticas. O feminismo negro traz à roda debates que perpassam as lutas de mulheres negras 

historicamente colocadas como esse ser-outro, ser-objeto, invisível para a sociedade e/ou 

quando enxergadas somos distribuídas nesse não-lugar, no vazio dessa não existência, temática 

que será mais amplamente discutida ao longo dessa pesquisa. 



31 

As pautas discutidas pelo feminismo negro e reivindicadas dentro do MNU refletem nas 

conquistas já adquiridas pelo desejo de re-existir ou ainda de ter o direito à vida com dignidade. 

Os caminhos de reivindicações ainda estão sendo trilhados, mas não andamos sós, somos muitas 

elaborando e reelaborando entrelaçamentos epistemológicos que quando alinhavados na 

coletividade não se desfazem. 

De acordo com a escritora negra e poeta, Miriam Alves (2010), o Movimento Negro 

Unificado dedicava-se a difundir reflexões valendo-se de textos acadêmicos produzidos por 

mãos negras com o intuito de fortalecer essas escrituras nos âmbitos dos debates. Acrescenta, 

nesse contexto, Conceição Evaristo (2009): “É preciso enfatizar que, embora a década de 1970 

tenha sido um período marcante na afirmação de textos negros, durante toda a formação da 

literatura brasileira existiram vozes negras desejosos de falar por si e de si” (Evaristo, 2009, p. 

25). 

Nessa teimosia promissora de se fazer ouvir, os Cadernos Negros (CN) se tornaram a 

mais duradora forma de expressão literária negra no Brasil. Nesse contexto de lutas e 

reivindicações históricas, a partir dos anos 1980, iniciam-se ações que desenhavam uma revisão 

na historiografia na contramão do silenciamento, assim lutavam por um corpo de trabalho que 

viabilizasse o objeto específico de enunciação discursiva negra. Como explica, Eduardo de 

Assis Duarte, em seu livro, “Literatura, política, identidades: ensaios” (2005): 

 
A postura revisionista ensaia os primeiros passos na academia pelas mãos do 

feminismo, bem como a partir das demandas oriundas do movimento negro e da 

fundação no Brasil de grupos como Quilombhoje. Nesse contexto, destacam-se os 

trabalhos de Moema Parente Augel, Zilá Bernd, Domício Proença Filho, Oliveira 

Silveira, Oswaldo de Camargo, Luiza Lobo, Leda Martins e membros do movimento 

negro, que, ao lado de brasilianistas contemporâneos como David Brookshaw, 

dedicam-se ao resgate da escrita afro-descendentes (Duarte, 2005, p. 115). 

 

No processo de aquilombamento por meio das palavras, é enriquecedor destacar a 

importância dos Cadernos negros para a produção literária negra brasileira. Lançado em 1978, 

os periódicos traziam o objetivo de elaborar uma nova identidade nacional através da literatura, 

com publicação de poemas e contos de escritores e escritoras negras de vários estados 

brasileiros. 

Para Florentina da Silva Souza, na obra “Afro-descendência em Cadernos Negros e 

Jornal do MNU” (2006), há um “desejo pedagógico” proposto pelos autores dos cadernos para 

construir um desenho identitário de valorização da arte negra, da cultura, religiosidade, estética 

para si e para seu grupo frente ao apagamento e violências sofridas pelo povo preto. E, desse 



32 

modo, lutar contra o racismo, discriminação e todas as formas de violações que inutilizam 

discursos e práticas na sociedade. 

 
Organizados na encruzilhada dos contatos propiciados pela diáspora, os periódicos 

representam um momento significativo da produção textual brasileira não 

institucionalizada, que rasura as configurações totalizantes do afro-brasileiro. Esse 

processo produz um espaço de representações antagônico porque é contestador das 

construções homogeneizadoras, o qual se articula com os diversos saberes e culturas 

que lhe são disponibilizados (Souza, 2006, p. 67). 

 

A urgência da produção textual proposta pelos Cadernos Negros objetiva, nessa esteira, 

desmistificar imagens que desqualificam e inferiorizam os corpos negros também na literatura. 

É reelaborar, nesse sentido, espaços de representações que valorizem as humanidades de 

sujeitos e sujeitas negras. Nesse sentido, esse movimento proposto pelos Cadernos Negros 

torna-se pedagógico à medida que refletimos sobre a tecnologia colonial secular de anulação, 

marginalização baseada no estrato racial no que concerne aos corpos e mentes negros. As 

contranarrativas-epistemológicas como, os Cadernos Negros nos ensinam a aprender a 

desaprender e reelaborar outros olhares, a ler e escrever dentro de uma cultura não 

ocidentalizada, a partir da lógica de uma escrita autônoma, criando espaços de lutas, 

sobrevivência. Nesse espírito de coletividade, é mister sublinhar o papel importante que tem a 

escrita de mulheres negras para a configuração dessa literatura dos CN que trinca e quebra 

lugares estereotipados. A escrita feminina por mãos negras nesse contexto devolve 

humanidades às mulheres pretas e a outras gerações. 

Na composição de si e de inscrever-se como ser social para além dos perfis de objeto, 

corpo sem mente, sem alma, pretos e pretas abrem espaços de enunciação e esse contorno se 

assevera em grau de intensidade mais acentuada, considerando todas as violações pelas quais a 

mulher preta passa. Escrever para essa mulher é um ato de reinvenção de si mesma e do papel 

que a sociedade a impôs ao longo da história. A saída da condição de descarte, serviçal e 

marginalizada é poder que se adquire nessa literatura de rompimento de lugares menores, 

culturalmente associado à mulher negra. Em sentido igual, Miriam Alves destaca que: 

 
É num aperto de espaço definido, ou predefinido, onde está incrustada, que a mulher 

escreve, inscreve, re-escreve, enunciado, denunciando e, a partir da palavra, tenta 

romper, desbloquear, deslocar ou deslocar-se. Esta literatura é algumas vezes 

chamada de intimista, talvez por abrir frestas, janelas e portas, escancarando para o 

exterior os sons da “não fala”, profanando o confinamento do silêncio. Traz a público 

as experiências com perfis, contornos e timbres específicos que tomam de assalto esse 

território. Com esta ação feminina institui uma reflexão a partir da experiência de um 

estar no mundo diferenciado, indicado pelo gênero ao grafar uma voz desejante, 

inquietante e que inquieta, e, assim desloca a imagem e a autoimagem da mulher 

(Alves, 2010, p. 184). 



33 

 

É esse processo de não falar, como descreve a autora acima, que o aquilombamento 

intelectual dos Cadernos Negros refaz esse caminho reconfigurando paradigmas e 

decolonizando espaços amordaçados. Escritoras e escritores organizados elevam-se, ampliam 

territórios e revolucionam o mundo das artes, das letras, delineando questões urgentes étnicas 

e sociais. 

Nesse contexto, mulheres pretas como, Neuza Maria, Célia Aparecida Pereira (Celinha), 

Geni Mariano Guimarães, Sônia Aristides Barbosa, Sônia de Fátima, Anita Realce, Esmeralda 

Ribeiro, Miriam Alves, Zula Gibi, Lia Vieira, Conceição Evaristo, Cristiane Sobral, Mel Adún 

e outras vozes femininas deram visibilidade ao feminismo negro a partir da perspectiva da 

literatura nos Cadernos Negros escrevendo sobre dores, desigualdades de gênero, raça, 

memórias, sobretudo sobre a poética de suas vivências diárias.9 São mulheres negras pensando 

sobre si mesmas e ainda sobre outras mulheres numa corrente ancestral a partir de um outro 

lugar de memórias e rupturas epistemológicas. Desse modo, trazem ao centro uma escrita que 

destoa do cânone em negação dessas segregações, uma escrita não branca que quer ser lida e 

interpretada de forma contundente e legítima. Nessa perspectiva, a Literatura negra brasileira 

reelabora estruturas de uma escrevivência10 livre arrumada em um corpus político, 

emancipador, inspirado na mãe preta que deixa de acolher o seu senhor para abrigar a si, 

segundo Evaristo (2020), isso se configura como o ato de escreviver. 

Assim, sob um signo colonizador, a escrita negra brasileira destrói o Epistemicídio 

histórico insubordina e discute a violência epistêmica, cuja prática é de não eleger o 

conhecimento produzido por autores e autoras negras como válido. Em sua tese “A construção 

do outro como não-ser como fundamento do ser” (2005), a filósofa negra e importante 

pensadora contemporânea, Sueli Carneiro, afirma que o epistemicídio é uma das formas mais 

eficazes e duráveis de dominação dentro do lócus da racialidade. 

Para a intelectual, o epistemicídio é uma violência colonial que desvaloriza os 

conhecimentos em todas as suas formas dos povos subalternos para, desse modo, “subordinar, 

                                                
9 “Em Cadernos Negros as mulheres negras têm uma representação diversa - não há estereótipos- e os textos 

(mesmo os não engajados) trazem poeticidade, memória e ritmo contrariando, assim, o senso comum acadêmico” 

(Figueiredo, 2009, p. 33). 

 
10 Termo elaborado e cunhado pela escritora, poeta, romancista e intelectual negra, Conceição Evaristo para 

descrever a escrita produzida pelo corpus negro a partir de uma vivência marcada pelo racismo, sexismo. 

Escreviver seria uma forma de reorganizar a dor em detrimento às discriminações que atravessam a comunidade 

negra. Desse modo, indaga, “é preciso comprometer a vida com a escrita ou é um inverso? Comprometer a escrita 

com a vida? ” (Evaristo, 2005, p. 1). O termo será amplamente teorizado e discutido ao longo deste estudo nos 

capítulos subsequentes. 

 



34 

marginalizar, inviabilizar grupos sociais” (Carneiro, 2005, p. 96). A autora afirma ainda que, 

no tocante aos aspectos raciais, o epistemicídio destitui esse indivíduo já marcado 

violentamente pelo racismo em todas as áreas de sua vivência, na busca para alcançar o 

conhecimento. 

A violência epistêmica marca individualmente e no coletivo, porque faz com que esse 

sujeito negro desde muito cedo já internalize que sua capacidade intelectual é ilegítima, ou seja, 

“fere de morte a racialidade do subjugado ou sequestra, mutila a capacidade de aprender” 

(Carneiro, 2005, p. 97). Essa prática de desqualificação torna-se presente nos mecanismos de 

acesso à educação11 desde do processo escravista no Brasil, quando sujeitos negros eram 

considerados corpos sem alma, ou seja, uma narrativa sobre negro/a como o Outro/a, “ negro 

como o não-ser” (Carneiro, 2005, p. 99). 

Partindo desses pressupostos, o apagamento histórico dessas vozes ou ainda a discussão 

acerca da legitimidade da literatura negra, como arrolado acima, é sim uma violência epistêmica 

que tem posto máscaras de silêncio em sujeitos e sujeitas negras no decurso da composição 

literária brasileira. Prática fundada na colonização do saber e violência epistêmica, diminuem 

as produções de conhecimentos desses povos subalternizados, assim, realça a professora, poeta 

negra, Lêda Maria Martins (2007, p. 57), “a textualidade dos povos africanos e indígenas, seus 

repertórios narrativos e poéticos, seus domínios de linguagem e modos de aprender e figurar o 

real, deixados à margem, não ecoaram em nossas escritas”. A partir desse mecanismo 

amplamente difundido pela colonialidade/modernidade, essas produções são minimizadas pela 

superioridade epistêmica que desvaloriza, apaga e silencia saberes. 

Contrariando esse padrão eurocentrado, movimentos de mulheres, sociais, literários e 

acadêmicos elaboram teorias e práticas epistemológicas, como aludido acima, para disputarem 

espaços, direitos de existência, ancorados na descolonização das mentes, dos corpos, da 

sexualidade, das artes de povos subalternizados, como enfatiza Martins (2007, p. 56), “a 

máscara vaza nosso olhar” e, assim, seguimos contra a afasia dessas vozes. E a fala através das 

brechas dessas máscaras já propôs o rompimento contra- hegemônico e continua resistindo e 

produzindo corpus decolonial, corpus emancipador de escrita. 

                                                
11 Uma bula papal encerra a possível questão se a criança negra deveria ir à escola ao afirmar que os negros não 

têm alma. A ausência de alma, no lugar do que posteriormente seria o lugar da razão, no contexto da laicização do 

Estado moderno, será o primeiro argumento para afirmar à não-educabilidade dos negros. Será, então, pelo 

estabelecimento das ideias e discursos fundadores acerca da educabilidade dos afrodescendentes, que se articulará 

o epistemicídio ao dispositivo de racialidade (Carneiro, 2005, 104). 

 

 



35 

É preciso, no entanto, entender quais são os vieses que nos oprimem para só então traçar 

caminhos eficientes e possíveis, isto é, entender para transformar a realidade. Nesse 

delineamento de ideias e escrevivências, fazer, consumir, difundir literatura negra é 

descolonizar o saber, os saberes, a historiografia, os corpos e mentes. 

Nesse processo de entoar o silêncio e organizar o grito é que a escrita literária vem 

resistindo contra as violências estruturais. Nas palavras de Cuti (2010, p.14), a literatura 

continua insurgindo e construindo novos discursos para além do racismo e todas as formas 

opressão: 

 

Certa mordaça em torno da questão racial brasileira vem sendo rasgada por seguidas 

gerações, mas a fibra é forte, tecidas nas instâncias de poder, e a literatura é um dos 

seus fios mais fortes que mais oferece resistência (…) A literatura, pois precisa de um 

forte antídoto contra o racismo nela entranhado (Cuti, 2010, p. 14). 

 

É mister reiterar que a degradação do ser negro, colocado como Outro e a negação de 

tudo que este produz, é igualmente por sermos banhados por uma água ilusória de cordialidade 

racial no Brasil, ainda que as discussões sobre as questões raciais na produção literária já 

tivessem iniciadas a partir do século XIX. Essa falsa harmonia é imposta pela branquitude12, 

enquanto grupo social de poder, que fundamenta esse discurso estereotipado, miúdo sobre os 

corpos negros também na literatura ao longo de toda a historiografia, especialmente os 

femininos. 

O mito da pseudo harmonia entre raças impera entre as pessoas não racializadas e 

constitui o racismo como prática naturalizada, que igualmente violenta corpos negros, fixando 

no imaginário de não brancos que a cor da pele não seja marco crucial para violações e mortes 

sejam práticas corriqueiras quando se é negro/a. Lélia Gonzalez (2020) sintetiza: “primeira 

coisa que se acha nesse papo de racismo é que todo mundo acha que é natural. Para nós o 

racismo se constitui como a sintomática que caracteriza a neurose cultural brasileira” 

(Gonzalez, 2020, p. 224-225). 

À despeito disso, Beatriz Nascimento (2021) indaga: “Se somos parte integrante de uma 

democracia racial, porque nossas oportunidades sociais são mínimas em comparação com os 

brancos? ” (Nascimento, 2021, p. 66). O questionamento evidencia acerca de teorias raciais 

infundadas que deixam a prática do racismo cada vez mais presente e violenta nas vidas de 

sujeitos negros e a reflexão ainda reitera que o racismo é uma cultura enraizada e organizada 

                                                
12 Conforme a pesquisadora e psicóloga Cida Bento no livro, O pacto da Branquitude (2022), a branquitude refere-

se a um “conjunto de práticas culturais que são não nomeadas e não marcadas, ou seja, há silêncio e ocultação em 

torno dessas práticas culturais” (Bento, 2022, p. 62). 



36 

historicamente que assola, exclui e animaliza uma parcela da população e que precisa ser 

combatido. 

Nessa perspectiva, é preciso iterar que, não haverá democracia racial enquanto brancos, 

negros e não negros não forem lidos socialmente da mesma forma, não estiverem feridos de 

corpo, alma e coração por uma cultura que mutila, mata e dissolve vidas negras e indígenas 

diariamente. Não haverá democracia entre as raças enquanto feridas coloniais estiverem 

continuamente abertas e promovendo mais violências. 

Nesse contexto, é mister repetidamente afirmar que o racismo existe em bases concretas 

e é, de modo simultâneo, responsável por desigualdades que afetam vidas de mulheres e homens 

pretos. Reafirmamos que o fator raça é parâmetro para validar o cânone, pois a Literatura 

brasileira vivencia e legitima a invisibilidade das questões étnicas e também de gênero 

relegando a essas esferas o espaço marginal e com imagens estereotipadas por toda a tradição 

literária. A Literatura negra brasileira na contracorrente redesenha esse espaço com escritas que 

destrancam portas, denunciam violências e invadem o cânone literário para requerer o direito à 

arte, à escrita, à intelectualidade, especialmente o poder de fala. 

 

1.3 Representação literária de corpos femininos negros: produção de ausências 

 

Com o poder instrumentalizado pela ideia do Outro, as negras/os sempre foram faladas, 

classificadas como inferiores arroladas pelo discurso etnocêntrico colonial, já discutido neste 

texto. Somando a essa discussão, Homi Bhabha, professor e crítico indiano, no livro O local da 

Cultura, (1998), acrescenta que: 

 
O estereótipo não é uma simplificação porque é uma falsa representação de uma dada 

realidade. É uma simplificação, porque é uma forma presa fixa, de representação que, 

ao negar o jogo da diferença (que a negação através do Outro permite) constitui um 

problema para a representação do sujeito em significações de relações psíquicas e 

sociais (Bhabha, 1998, p. 115). 

 

O autor torna evidente, dessa maneira, que o discurso estereotipado se institui na 

“fixidez” e na qualidade de produzir imaginários, ou seja, são representações e conceitos 

repetidos no imagético social para se fixar e de maneira efetiva. Nessa concepção, a construção 

do Outro dentro de uma estrutura racista, elabora estereótipos do homem negro forte, violento, 

com capacidade cognitiva abaixo e acrescido a isso, criou-se, sobre mulher negra, a imagem de 

ser lasciva, com características sexuais desenfreadas, ou seja, estereótipos de um corpo-público, 

corpo-estupro, assim, mulheres negras, principalmente, são “colocadas como ausentes mesmo 

presentes” historicamente, de acordo com Lélia Gonzalez (2020). 



37 

A autora ainda em seu artigo “A mulher negra na sociedade brasileira” afirma que, 

quando nos referimos sobre a situação das mulheres negras, essas violências crescem, uma vez 

que, nós, enquanto mulheres pretas somos atravessadas por opressões como o sexismo, racismo 

e a construção de imagens distorcidas e estereotipadas a partir dessas estruturas. Desse modo, 

a intelectual destaca: “Ser negra e mulher no Brasil, repetimos, é ser objeto de tripla 

discriminação, uma vez que os estereótipos gerados pelo racismo, sexismo a colocam no nível 

mais alto de opressão” (Gonzalez, 2020, p. 58). 

Essa inferiorização dos corpos negros, principalmente sobre as mulheres revela que a 

tecnologia da colonização é eficaz na promoção de violências. Pessoas negras são colocadas 

como o “restante da sociedade” e sobre mulher negra recai a imagem única de doméstica, 

objetos sexuais, ou seja, processos de distorção sobre esses corpos elaborados pela democracia 

racial no Brasil. 

Conceição Evaristo no texto ensaístico, Da representação à auto-apresentação da 

mulher negra na Literatura Brasileira (2005, p. 52) reitera que, “a representação da mulher 

negra ainda surge ancorada nas imagens de seu passado escravo de corpo-procriação e/ou 

corpo-objeto de prazer do macho senhor” e também para cuidar da criança branca da casa 

grande, nunca para gerar e educar seus próprios filhos. No mesmo texto, Evaristo afirma que à 

mulher preta, dentro da perspectiva literária, não foi dado o direito de existir como mãe, como 

matriz da família, mas, como “infecundas, perigosas”, isto é, as mulheres negras são 

representadas como corpos sem alma, brutalizados em sua essência, incapazes da afetividade, 

retirada a sua dignidade. 

É preciso dizer, nesse contexto, que a escrita literária, desde sua formação, traz aspectos 

que institucionaliza discursos coloniais, escravagistas, sobretudo quando se refere ao feminino 

negro. Poetas como Gregório de Matos que traz o bojo de uma escrita poética, ainda no contexto 

do Brasil colônia, marcada por visões estereotipadas no que tange à figura feminina negra, 

atribuindo-lhe características corpóreas e sexuais que demarcam esse lugar-objeto da mulher 

preta. Acerca disso, no artigo intitulado “Literatura negra: uma poética da nossa afro-

brasilidade”, Conceição Evaristo (2009) destaca que, 

 
Pode-se dizer que, com Gregório, começa a esboçar o paradigma de sensualidade e da 

sexualidade, atribuído às mulheres negras e mulatas presentes na literatura brasileira. 

O poeta ainda faz do homem mestiço objeto de críticas e insultos, delineando, em seus 

versos, o estereótipo do mulato como uma pessoa pernóstica e imitador do branco 

(Evaristo, 2009, p. 20). 

 

No mesmo texto Conceição Evaristo traz à roda discussões acerca da ficção romântica, 

cuja estrutura é erguida sob uma escrita que nega humanidades de personagens negros e que 



38 

romantiza, ao mesmo tempo, violências coloniais, como o estupro disfarçado de amor nos 

moldes europeus. Dentre esses autores, sublinha a retórica, que o autor brasileiro José de 

Alencar na obra Iracema (1865), desenha a indígena Iracema passiva, apaixonada por seu algoz 

português, relação amorosa idealizada por um olhar branco colonizado. A narrativa de fundação 

do movimento indianista na prosa delineia um perfil de uma identidade nacional colonizada e 

que romantiza e nega a presença dos povos africanos como parte da constituição do povo 

brasileiro. 

Valendo-se desses apontamentos, é importante destacar que há em muitas obras na 

escritura literária brasileira a tentativa do embranquecimento de personagens negros e negras, 

como na obra Escrava Isaura (1875), de Bernardo Guimarães, onde a personagem aparece 

“quase branca”, dócil, com educação europeia associada à mulher branca para assim caber na 

sociedade, ainda que escravizada, mas de pele clara, desse modo, digna de um protagonismo 

literário, enquanto ser feminino. 

Assim, como em muitos exemplos presentes na historiografia literária, autores 

brasileiros utilizam-se desse espaço privilegiado, valendo-se de sofismas europeus para instituir 

diferenças, proclamar que a imagem da mulher idealizada e amada é sempre a branca, bela, 

terna e feminina. À mulher negra, indígena, as sobras, o lugar infértil, o vácuo, a ideia do corpo-

baldio, corpo sem alma. 

Partindo das afirmações desses discursos, autores, como o maranhense Aluísio de 

Azevedo, desenha personagens negras na obra O Cortiço (1890), como Rita Baiana, 

hipersexualizada, animalizada, perigosa sedutora, cujo corpo bonito é a única característica 

identitária dessa mulher que sobressai nessa narrativa: “mas, ninguém como a Rita; só ela, só 

aquele demônio, tinha o mágico segredo daqueles movimentos de cobra amaldiçoada” 

(Azevedo, 1994, p. 73). De modo igual, Bertoleza, carrega uma descrição eivada de 

preconceitos, como uma mulher desprovida de inteligência, incansável na subserviência ao 

homem branco, brutalizada na sua humanidade. “Bertoleza representava agora ao lado de João 

Romão papel tríplice de caixeiro, de criada e de amante (...) E o demônio da mulher ainda 

encontrava tempo para lavar e consertar, além da sua, a roupa do seu homem” (Azevedo, 1994, 

p. 17). 

O autor Aluísio de Azevedo, influenciado por produções literárias europeizadas e/ou 

ainda por não refletir sobre a realidade brasileira, a partir de imagens preconceituosas, racistas, 

sexistas, construiu uma narrativa canônica abraçada pelo público e estudada nas escolas 

ajudando a reforçar, assim, imaginários sobre as mulheres negras, que são nominadas como 

mulatas em toda a obra, dividindo a descrição com adjetivos animalescos. É válido mencionar 



39 

ainda, que a obra está prenhe de relatos misóginos em relação ao corpo feminino no geral, o 

que demonstra que nós mulheres estamos sempre sujeitas a olhares e ações que violentam 

nossos corpos e às mulheres negras agrava-se, porque estamos situadas no não-lugar, no vazio. 

Sob a perspectiva da representação na escrita do corpo-mulher, sublinha a professora 

(UFBA) e poeta, Lívia Natália Souza (2017) que: 

 

Certamente isto é uma herança da forma como o corpo da mulher negra foi inserido 

no universo de representação. Não apenas eram lidas como seres inferiores, destinadas 

à procriação quase que automática, mas a lides domésticas a elas reservadas parecem 

ter não só o amoldado àquele espaço, como endossado um aspecto patologizante de 

seu comportamento: são animais que, uma vez destinadas à procriação e submissão, 

compreendem a vida como uma sucessão de experiências meramente corpóreas, que 

podem ser resumidas na tríade trabalho braçal- procriação - sexo. As representações 

em todos os espaços - seja a literatura, a televisão, as artes em geral ou o discurso que 

circula nas ruas - devolvem-nas continuamente a este lugar (Souza, 2017, p. 115). 

 

Essas narrativas são eficazes para construírem em nós, pessoas pretas, imaginários que 

são validados individualmente e no coletivo. Retomam, de modo igual, memórias de leituras 

nas quais as imagens de mulheres negras não estavam associadas às nossas vivências, às nossas 

autoimagens enquanto corpo feminino preto. Reminiscências de uma autoestima fraturada, de 

um espelho que se tornava turvo à medida que esses reflexos negativos, depreciativos faziam 

parte do dia a dia e, igualmente, elabora e constroem ainda hoje infinitos e duros olhares sobre 

nós mesmas como inferior, sem direito ao afeto, colonizando, dessa forma, nossos corpos e 

sentimentos. Assim, nos afirma Carneiro (2005), essas violências epistêmicas ferem nossas 

mentes e corações cotidianamente. 

Evidencia-se, nesse sentido, que os recortes de raça e gênero atravessam o discurso 

literário sob a negação dessa mulher negra e não negra com centralidade e complexidade para 

esse personagem no texto, elaboram estereótipos não humanizados e apagam qualquer resquício 

do eu-mulher ou ainda coloca essa autora, autor negro no bojo da incapacidade de produzir arte, 

de ser representada/o, lido como um ser-pessoa, mas como seres invisíveis. Conceição Evaristo 

(2009) sobreleva, sobre a afasia dos negros na literatura, cujos personagens não possuíam o 

dom da linguagem, falados por outros ou ainda impedidos de falar. O silenciamento dessas 

vozes desnuda a realidade racial do Brasil, como afirma a autora, “uma afasia, um mutismo, 

uma impossibilidade de linguagem caracteriza muitas das personagens ficcionais negras, sob a 

pena de muitos autores” (Evaristo, 2009, p. 22). 

O poder da linguagem negado aos povos subalternos revela o domínio de uma cultura 

branca sobre os corpos negros. Nesse sentido, é necessário criar mecanismos para subverter 



40 

imagens estereotipadas, mesmo em meio às limitações, decolonizar práticas sociais, discursos 

sobre si, especialmente, aprender a desaprender e criar novas narrativas para si e sobre si. 

Essa performance de autoafirmação encontra na escrita estratégias de contornos para as 

pessoas subalternizadas. Especialmente às mulheres negras, autoinscrever-se no mundo através 

da escrita é um ato pedagógico de insubordinação, é fazer acordar de sonos injustos, é, 

principalmente, comprometer a vida com a escrita, porque nossos corpos têm pressa, como 

ressalta mais uma vez Conceição Evaristo (2005). 

 

1.4 Corpus feminino de emancipação na escrita: mulheres que agigantam vozes 

 

Este subcapítulo inclina-se para refletir sobre a escrita como instrumento pedagógico e 

decolonial. Pensar sobre esse balaio de despojamento de si, sobre colorir a vida, sobre o 

movimento de outonar, artesanar a vida que as mulheres negras historicamente fazem quando 

falam, cantam, ensinam, escrevem. Estetizam as dores, as alegrias de serem quem são. Para 

isso, acho importante mencionar de forma sucinta sobre as precursoras desse aquilombamento 

literário na historiografia. Me atenho a nomes de mulheres negras ancestrais para deixar 

registrado o processo de pavimentação de caminhos que essas vozes mais velhas conseguiram 

fazer. É sobre legados, força, rupturas necessárias. 

Nós mulheres reconfiguramos rotas de existências ao longo dos tempos, especialmente 

as negras e não negras, porque estamos sempre no entremeio, na constituição lacunar de um 

corpo frisado pelo machismo, racismo e outras tantas violências estruturantes, desse modo, 

envoltas na previsibilidade de discursos e práticas misóginas, como já mencionado. Nessa 

avenida de contranarrativas, uma das nossas mais velhas, Conceição Evaristo (2005), no texto, 

“ Da grafia-desenho de minha mãe, um dos lugares de nascimento da minha escrita” adverte 

que escrever é uma “teimosa esperança” de emancipação. A escrita é, nesse sentido, uma “fina 

lâmina”, como pontua Leda Maria Martins (2007), que tece o fio da vida e rasura lugares 

comuns, colonizados. 

Escrever, portanto, é um atrevimento perigoso, principalmente para mulheres 

colonizadas. Acerca dessa premissa, Gloria Anzaldúa (2000) questiona: 

 
Por que eles nos combatem? Por que pensam que somos monstros perigosos? Por que 

somos monstros perigosos? Porque desequilibramos e muitas vezes rompemos as 

confortáveis imagens estereotipadas que os brancos têm de nós: a negra doméstica, a 

pesada ama de leite com uma dúzia de crianças sugando seus seios, a chinesa de olhos 

puxados e mão hábil ... (Anzaldúa, 2000, p. 230). 

 



41 

Escrever, para tanto, é criar espaços fronteiriços para além de olhares já associados ao 

corpo feminino subalternizado. Desse modo, e no exercício didático de ir de encontro a uma 

cultura colonial, racista e sexista que ainda hoje abre feridas profundas, é que o movimento de 

emancipação literário negro discute e contrapõe aos estereótipos elaborados e cunhados pela 

literatura hegemônica brasileira ao longo dos tempos, já pautados neste estudo. Utilizo-me 

novamente da palavra pedagógico e acrescento o decolonial para demarcar essa escrita feita por 

mulheres de autonomia que é contrária a toda uma cultura também educacional na qual nossos 

corpos femininos foram apagados ou estudados através de uma leitura sexista que 

hipersexualiza a mulher negra ou a coloca num lugar animalizado, grotesco, sem resquício de 

humanidades, como descrito acima. 

A Literatura negra brasileira, assim como todas as organizações arroladas acima, traça 

ferramentas pedagógicas e decoloniais para reescrever e criticar esses arranjos coloniais que 

permeiam a Literatura Brasileira. Nesse sentido, essa escrita rasura a estrutura discursiva de um 

imaginário branco, epistemicida, cujo atravessamento inferioriza esses corpos. 

Nesse movimento de rompimento, a escrita de mulheres negras se insere caligrafando o 

corpus de uma literatura que instrumentaliza discursos e descentraliza a cultura estereotípica. 

Ela suplanta a centralidade hegemônica branca e masculina e insere palavras de liberdade 

performando, emancipando o cânone e promovendo revoluções. 

A partir desses caminhos e inventando para si e para outras, mulheres pretas ficcionam 

espaços literários coletivos, pluralizam vozes, novos epistemes e imagens de um corpo livre, 

corpo este desenhado como objeto.  Assim, o discurso-outro se transforma em eu-discurso. 

 
Assenhoreando-se “da pena”, objeto representativo do poder falo-cêntrico branco, as 

escritoras negras buscam inscrever no corpus literário brasileiro imagens de uma auto-

representação. Criam, então, uma literatura em que o corpo-mulher-negra deixa de 

ser o corpo do outro como objeto a ser descrito, para se impor como sujeito-mulher-

negra que se descreve, a partir de uma subjetividade própria experimentada como 

mulher negra na sociedade brasileira (Evaristo, 2005, p. 54). 

 

Conceição Evaristo, destaca que quando uma mulher negra insubordina o lugar comum 

que está colocada, ela ganha o direito de gestar a vida. Nesse sentido, engravidar o texto, como 

fala a teórica Leda Martins (2007), é esse gesto revolucionário, ancestral e autônomo de prover 

existência de si e de gerações. O corpo-mulher-negra torna-se corpo-ancestral, cuja arte 

desenroupa um Brasil não visto, não estudado, só que agora pelas mãos de mulheres também 

nas letras, lugar intelectual negado. Intelectualidade requerida por cada mulher negra que 

escreve do alpendre da subalternidade, da mudez histórica. Nesse sentido bell hooks (1995, p. 

466), no texto “Intelectuais Negras” realça que, “o trabalho intelectual é uma parte da luta pela 



42 

libertação fundamental para os esforços de todas as pessoas oprimidas e/ou exploradas que 

passaram de objeto a sujeito que descolonizaram e libertaram suas mentes. ” 

Nesse contexto, é tornar-se sujeito da escrita e simultaneamente sujeito da sua própria 

história, como destaca a teórica negra e psicóloga Grada Kilomba (2019): 

Essa passagem de objeto a sujeito é o que marca a escrita como um ato político. Além 

disso, escrever é um ato de descolonização no qual quem escreve se opõe a posições 

coloniais tornando-se a/o escritora/escritor validada/o legitimada/o e, ao reinventar a 

si mesma/o, nomeia uma realidade que fora nomeada erroneamente ou sequer fora 

nomeada (Kilomba, 2019, p. 28). 

 

Na construção de oposições coloniais, mulheres negras elaboraram novas 

epistemologias decoloniais literárias. Corpo-mulher-negra como o de Maria Firmina dos Reis, 

primeira escritora negra na historiografia literária brasileira, escreveu Úrsula13 (1859), romance 

inaugural na luta abolicionista. Silenciada por séculos, a autora maranhense performou um 

Brasil desconhecido e trouxe à tona vozes, personagens negros e mazelas de um país que se 

quer, até hoje, no obscurantismo de sua história, de suas ancestralidades. Sobre isso, a 

pesquisadora e professora Algemira Macêdo Mendes (2006) grifa que: 

 
O caso de Maria Firmina dos Reis se enquadra nesse paradigma. Aventurou-se a 

escrever dentro do contexto que a realidade brasileira impunha à época, somando-se 

às dificuldades econômicas e geográficas já que nunca saiu do eixo Guimarães e São 

Luís (MA). Apesar de estar inserida em uma sociedade patriarcalista e na maioria das 

vezes seus escritos apresentarem um estilo ultrarromântico-característica da época em 

que ela viveu- considerados, à primeira vista, ingênuos e açucarados, essa escritora 

como suas contemporâneas mencionava assuntos negados por escritores de seu tempo 

e revela uma veia abolicionista, articulada com o contexto das relações econômicas, 

sociais e culturais da época (Mendes, 2006, p. 23-24). 

 

Com sua obra editada e reeditada, Maria Firmina dos Reis figura uma persona literária 

feminina em detrimento a disritmia racial, literária neste país. Com a biografia recentemente 

começou a ser pesquisada e publicada. Firmina nasceu em 11 de março de 1822, em São Luís, 

Maranhão, mas viveu a vida na cidade de Guimarães, interior do estado, onde faleceu em 11 de 

novembro de 1917. Firmina tornou-se a primeira professora do primário efetiva na carreira do 

magistério no Maranhão, aos vinte dois anos e mais tarde, já na aposentadoria, fundou a 

primeira escola para meninas e meninos. 

                                                
13 Úrsula é seu texto de estreia, publicado à altura dos seus 34 anos, pela Tipografia do Progresso - São Luís. De 

acordo com Luciana Martins Diogo (2016), a estreia do livro foi noticiada em alguns jornais do Maranhão já no 

início de 1860 e seguiu sendo alvo de resenhas e comentários pela imprensa. Tais comentários comprovam que o 

romance não passou despercebido, pelo contrário, foi divulgado e celebrado por jornais que circulavam no 

Maranhão. Entretanto, ainda que a autora tenha superado as barreiras materiais do seu tempo para escrever e 

publicar, sua obra ficou totalmente esquecida, e apenas em 1975 surgiu a 2ª edição (fac-símile) do romance 

(Miranda, 2019, p. 55). 



43 

Maria Firmina era atuante na arte de coser palavras e na profissão de professora. 

Publicou o romance Gupeva (1861), em 1871, Cantos à beira mar, e em 1861 participou da 

antologia poética Parnaso Maranhense. A autora também escreveu para a imprensa assinando 

pelas iniciais M.F.R atestando, assim, o silenciamento imposto às mulheres negras. 

Maria Firmina dos Reis, como mulher negra e nordestina desbravou a “mata fechada”, 

como menciona a pesquisadora Fernanda Rodrigues de Miranda (2019), abriu caminhos da 

escrita, da historiografia literária brasileira masculina e branca e principalmente de outras 

mulheres iguais. 

Embora tenha ficado de fora, inclusive, das ausências identificadas, isto é, à margem 

da marginalidade onde se situava a autoria feminina branca, Maria Firmina dos Reis 

foi precursora negra que inscreveu a presença ativa, viva e potente da pessoa negra no 

romance, sem, para isso, apagar alteridade. Essa presença fundou um espaço textual, 

uma possibilidade, de falar, que estava disponível na tradição literária. Sua escrita 

instaura um novo e disruptivo no mundo das significações da razão colonial, pois 

inscreve o negro enquanto sujeito de uma experiência histórica anterior à 

escravização, com vínculos afetivos, pertencimentos territoriais e ética de existência 

coletiva. E principalmente, falando por si mesmo. Na obra, do homem negro brota a 

medida do humano, e da mulher negra emerge um arquivo de memória cuja narração 

fratura o ordenamento colonial que organizava a sociedade (Miranda, 2019, p. 60). 

 

A autora maranhense decoloniza a literatura e politiza com seu corpo voz espaços antes 

não ocupados por mulheres negras. No prólogo, Firmina chama atenção: 

 
O nosso romance, gerou-o a imaginação, e não o soube colorir, nem aformosentar. 

Pobre avezinha silvestre, anda terra a terra, e nem olha para as planuras onde gira a 

águia. Mas, ainda assim, não o abandoneis na sua humildade e obscuridade, senão 

morrerá à míngua, sentido e magoado, só afagado pelo carinho materno. Ele semelha 

a donzela, que não é formosa; porque a natureza negou-lhe as graças feminis, e que 

por isso não pode encontrar uma afeição pura, que corresponda ao afeto da sua alma; 

mas que com o pranto de uma dor sincera e viva, que lhe vem dos seios da alma, onde 

arde em chamas a mais intensa e abrasadora paixão, e que embalde quer recolher para 

a corução14, move ao interesse aquele que a desdenhou e o obriga ao menos a olhá-la 

com bondade. Deixai, pois, que a minha Úrsula, tímida e acanhada, sem dotes da 

natureza, nem enfeites e louçanias de arte, caminhe entre vós (Reis, 2018, p.11). 

 

Firmina debuta a literatura brasileira, introduz discursos que ficcionalizam as realidades 

e promovem rupturas nesse véu de silêncios. Sua escrita marca o início da publicação de 

romances abolicionistas no Brasil provido por uma mulher negra. 

 
Aprazia-se com essa notícia a boa senhora Luíza B.; mas a encantadora Úrsula, 

melancólica, e mais bela que nunca, sentia um indefinível pesar ao lembrar-se que em 

breve volveria para o seu antigo exulamento, e ainda maior que dantes: o cavaleiro 

falava de sua próxima partida. Túlio acompanhava-o. Tinha-se alforriado. O generoso 

mancebo assim que entrou em convalescença dera-lhe dinheiro correspondente ao seu 

valor como gênero, dizendo-lhe: — Recebe, meu amigo, este pequeno presente que te 

faço, e compra com ele a tua liberdade. Túlio obteve, pois, por dinheiro aquilo que 

                                                
14 Preserva-se a grafia original da obra.  



44 

Deus lhe dera, como a todos os viventes — era livre como o ar, como o haviam sido 

seus pais, lá nesses adustos sertões da África; e como se fora a sombra do seu jovem 

protetor estava disposto a segui-lo por toda a parte. Agora Túlio daria todo o seu 

sangue para poupar ao mancebo uma dor sequer, o mais leve pesar; a sua gratidão não 

conhecia limites. A liberdade era tudo quanto Túlio aspirava; tinha-a — era feliz! 

(Reis, 2018, p.33). 

Maria Firmina dos Reis constrói uma obra que tensiona as convenções do romantismo 

brasileiro, ao mesmo tempo que inaugura uma crítica social e política ousada para seu tempo. 

Em Úrsula (1859), Reis dar voz aos personagens negros escravizados, rompe com a 

representação animalizada ou meramente cênica desses sujeitos e os inscreve como indivíduos 

com memórias vivas, sentimento e dignidade, destaca, assim, no cenário literário, temas antes 

silenciados. A autora adota uma postura abolicionista radical, muito antes do fim oficial da 

escravidão de 1988, e humaniza aqueles que eram silenciados social e historicamente. 

Ao escrever a partir do aprisionamento histórico imposto às mulheres, a autora 

maranhense dá as mãos a outras figuras femininas pretas, que com ela tecem uma escrita 

dissidente e dissonante e trazem ao bojo da sua escritura literária a estética da dor com os 

atravessamentos da precariedade e marginalidade, lugares-outros, nos quais está disposta 

socialmente, mulheres como Carolina Maria Jesus que também ficcionalizam a vida, erguem 

os olhos sobremaneira diante da razão colonial. 

Negra, mulher, migrante de Sacramento, no Triângulo Mineiro, em 1947, mãe solteira, 

moradora da primeira favela na cidade de São Paulo, Canindé, Carolina Maria de Jesus emergiu 

do anonimato absoluto quando resolveu escrever sobre seu cotidiano favelado em diários 

encardidos, encontrados no lixo. Carolina de Jesus assume o lugar do discurso, da subalterna 

que fala e elabora caminhos decoloniais e epistêmicos. “Ela já não é mais um sujeito-efeito do 

discurso hegemônico, e isto causa uma reordenação das formas de compreensão deste 

discurso”, explica Lívia Natália Souza (2017, p.116). 

A autora escreve Quarto de despejo15: diário de uma favelada (1960), sua primeira obra 

e a mais popularizada, nela conta sobre a favela de Canindé, onde morava com os filhos, assim 

Carolina traz ao centro temas como a fome, ao mesmo tempo, a força de uma mulher não 

                                                
15 Quarto do Despejo (1960) é uma narrativa que traz a escrita de uma autora que experimenta da literatura 

confessional para revelar-se ao mundo, mas de uma perspectiva de quem o protagoniza efetivamente. O não- lugar 

dessa autora não a paralisa, a historiciza enquanto um feminino plural, a fala deste lugar de Carolina de Jesus não 

a limita em um personagem ficcional apenas, porque o texto é sobre verdades, mesmo que com recortes 

memorialísticos, (re) costurados. São experiências contadas e instrumentalizadas pela experiência da moradora, de 

uma favelada, deste modo, aspectos sociais que validam essa fala, embora forjada, ainda que de um lugar de 

discurso que para ser lido e reconhecido, validou-se pelas mãos de terceiros, uma vez que a autora é redescoberta 

por um jornalista, reforçando que o direito de voz é impugnado aos subalternos, como já acenado anteriormente. 

Audálio Dantas vê no diário produzido por Carolina a potência da escrita, de contar a favela pelo corpo de quem 

experiencia o lugar (Soares, 2020, p. 49). 

 



45 

privilegiada que quando fala, contraria estruturas coloniais, racistas, sexistas que assolam esse 

corpo-feminino-preto. Publicou ainda obras como Diário de Bitita (1986), Casa de Alvenaria 

(1961), Provérbios (1963), Pedaços da fome (1963). 

 

Uma favelada, que não maneja bem com a língua portuguesa- como querem os 

gramáticos ou os aguerridos defensores de uma linguagem erudita- e que insiste em 

escrever, no lixo, restos de cadernos, folhas soltas, o lixo em que vivia, assume uma 

atitude que já é um atrevimento contra a instituição literária. Carolina Maria de Jesus 

e sua escrita surgem “maculando” sob o olhar de muitos- uma instituição marcada, 

preponderantemente, pela presença masculina e branca (Evaristo, 2009, p. 28). 

 

A autora dos despejos inventa um lugar epistemológico para si e para outras vozes 

femininas, se apropriando de um discurso legítimo sobre si e, ao mesmo tempo, sobre o outro. 

Carolina de Jesus agiganta a fala e insubordina esse espaço da escrita privilegiado, quando 

refletimos a partir de toda uma história silenciada ou falada por outrem. Quarto de Despejo: 

diário de uma favelada foi traduzida por vários países, na França, Estados Unidos, Suécia, 

Japão, Polônia, Hungria, Cuba, Itália e outros, sendo, portanto, a primeira autora negra 

brasileira a ter sua obra traduzida. Sobre isso no estudo sobre autoras negras nos romances, a 

pesquisadora Fernanda Rodrigues de Miranda (2019) faz a seguinte pontuação: 

 

De fato, ela surgiu no mundo das letras como uma grande novidade, algo nunca visto 

antes, pois no contexto dos anos 1960, a favela era um acontecimento recente na 

cidade, e mais impactante que isso era alguém vindo da favela produzir uma obra 

escrita, e mais impressionante ainda era esse alguém ser uma mulher negra. Mas, 

embora essa mulher tenha expandido o alcance de sua produção até para fora do país, 

não disputava espaço no campo literário nacional- pois seu texto fora considerado 

como algo de fora da literatura (Miranda, 2019, p. 120). 

 

O silenciamento, o pertencimento ou não à literatura, as discussões que cerceiam a 

gramática das obras de Carolina Maria de Jesus ainda hoje denunciam o ciclo de violências 

epistêmicas, coloniais e racistas que constituem nossa tradição literária brasileira. Contudo, a 

autora mineira promove rupturas sistêmicas, porque escreve e é notada como sujeito a partir da 

potencialidade dessa escrita. 

 
Eu sabia que era negra por causa dos meninos brancos. Quando brigavam comigo, 

diziam: — Negrinha! Negrinha fedida! … não compreendi, mas achei tão confuso! 

Por causa dos meninos brancos criticarem nosso cabelo: — cabelo pixaim! Cabelo 

duro! 

O meu prazer era ver uma menina branca suplicar-me: 

— Bitita, atira uma pedra naquela manga para mim. Pensava: Mesmo sendo preta 

tenho alguma utilidade  

(...) 

Minha mãe lavava roupa por dia e ganhava cinco mil-réis. Levava-me com ela. Eu 

ficava sentada debaixo dos arvoredos. O meu olhar ficava circulando através das 



46 

vidraças olhando os patrões comer na mesa. E com inveja dos pretos que podiam 

trabalhar dentro das casas dos ricos. Um dia minha mãe estava lavando roupa. 

Pretendia lavá-la depressa para arranjar dinheiro e comprar comida para nós. Os 

policiais prenderam-na. Fiquei nervosa. Mas não podia dizer nada. Se reclamasse o 

soldado me batia com um chicote de borracha. (Jesus, 1986, p. 29-89). 

 

A menina Bitita dá voz a dores que são presentificadas em muitas realidades de famílias 

negras. Trazendo a cor da pele como característica importante para o texto, a autora denuncia e 

insurge a esse arranjo que desmonta vidas pretas até os dias de hoje. Reflete, sobretudo acerca 

da constituição dessas memórias de meninas e meninos negros na infância fraturadas por 

violências estruturais. Carolina de Jesus resgata nas pessoas pretas, a reflexão dolorosa de que 

o racismo sempre esteve presente nas pequenas e grandes lembranças de infâncias atravessadas 

pela configuração racial. “Admitamos que a criança se lembre: é no quadro da família que a 

imagem se situa, porque desde o início ela estava ali inserida e dela jamais saiu” (Halbwachs, 

2006, p. 6). 

No trecho acima, Carolina igualmente desnuda ainda como a irracionalidade é 

persistente nas vidas das pessoas pretas. Bitita conta como sua mãe foi presa injustamente 

fazendo um recorte histórico das opressões, onde o chicote, o açoite apenas se modernizaram: 

“Eu pensava: É só as pretas que vão presas” (Jesus, 1986, p. 29). O texto evidencia ainda a 

realidade comum aos negros que é a violência policial, o racismo institucionalizado: “o policial 

nunca se engana”, alerta Sueli Carneiro (2011, p.73). 

Carolina de Jesus foi uma autora de um não lugar e ela busca esse espaço por meio da 

literatura. De modo igual, recria a sua existência através dos instrumentos que sobram no lugar 

de despejos. Antes de ser negra, pobre, Carolina Maria de Jesus é um ser da escrita, o ser errante, 

peregrina. Escrever ajuda essa autora a sair dos lugares objetificados, das sobras. A literatura 

de Carolina agiganta vozes e nas dobras dessa escritura essa mulher negra é revisitada, 

repensada, sobretudo humanizada a partir dos tecidos discursivos. 

Nesse espaço, onde o corpo feminino é lido como inferior, destinado à procriação, 

sexualizado, mulheres colonizadas, como Carolina quando falam pela fresta da máscara, criam 

espaços fronteiriços de liberdade para outras tantas mulheres negras e não negras. Ergue o olhar 

para além da violência epistêmica e traz ao bojo dos estudos feministas falas precursoras e 

relevantes para construção de um movimento onde mulheres negras em condição de 

precariedade também possam falar e serem ouvidas. 

 
Apenas o frio nos fustiga. E várias pessoas da favela não tem agasalhos. Quando uns 

tem sapatos, não tem palitol16. E eu fico condoída vendo as crianças pisar na lama (...) 

                                                
16 Palavra escrita tal como na obra, a qual remete a uma discussão linguística que não se aterá esta análise. 



47 

Enquanto escrevo vou pensando que resido num castelo cor de ouro que reluz na luz 

do sol. Que as minhas janelas são de prata e as luzes de brilhante. Que a minha vista 

circula no jardim e eu contemplo as flores de todas as qualidades.... É preciso criar 

este ambiente de fantasia, para esquecer que estou na favela (...). 

Que suplicio catar papel atualmente! Tenho que levar minha filha Vera Eunice. Ela 

está com dois anos, e não gosta de ficar em casa. Eu ponho o saco na cabeça e levo – 

a nos braços. Suporto o peso do saco na cabeça e suporto o peso da Vera Eunice nos 

braços. Tem hora que revoltou-me. Depois domino-me. Ela não tem culpa de estar no 

mundo (Jesus, 2013, p. 22, 46 e 58). 

 

Nessa escrita-movimento Carolina Maria de Jesus narra a vida e constroem uma escrita 

fugidia para representar também em outros espaços. A arte da autora autoriza o colorir da 

realidade, ainda que mazelada. Assim, a escrita atravessa o discurso singular, uma vez que 

intercruza com seus pares. E com voz e audácia de menina, Bitita reafirmava: “Eu não tenho a 

tendência cleptomaníaca, então eu ainda vou ser feliz. Eu não entrei no mundo pela sala de 

visitas. Entrei pelo quintal. Eu ia vencer porque era outra” (Jesus, 1986, p. 187). 

 
A escrita caroliana traduz o hiato que há entre as classes, negros/ brancos/ pobres/ 

ricos/ homens e mulheres. Demarca que estas classes, raças e gêneros estão em 

assentos diferentes, ao mesmo tempo que costura a identidade por intermédio da 

narrativa, enquanto pessoa, enquanto corpo mutilado. Para Carolina e todas as pessoas 

negras, escrever, ler, falar, manter-se vivo é simbólico. Sobreviver é poetizar nossos 

lugares. É dá nome à dor, aos que nos ferem. O texto literário destaca a escrita 

feminina de Carolina Maria de Jesus por meio de uma narrativa subjetiva carregada 

de significados, que por sua vez traduz e traz à tona diversos problemas sociais 

vivenciados cotidianamente (Soares17, 2020, p. 26). 

 

Carolina é movimento audível para mulheres colonizadas, sobretudo é a esperança de 

que falas a partir do alpendre da subalternidade sejam ecoadas e valorizadas para a constituição 

de dias melhores. “Sonhei que eu residia numa casa residivel” (Jesus, 2013, p. 39), podemos 

afirmar que tanto residiu numa casa de alvenaria, como fez casas com sua escrita de potência, 

escrita de travessia e revolucionou estruturas opressoras com o discurso-casa, discurso-abrigo 

para corpos femininos iguais aos dela. 

A partir desses apontamentos, destaca-se que Carolina Maria de Jesus e outras 

intelectuais negras interseccionalizam os elementos de raça, gênero e classe com narrativas que 

descrevem um Brasil oficial, um país de memórias soterradas, fazendo emergir recortes 

históricos e sujeitos que vivem à margem. Literatura da precariedade, dos retalhos. 

 
É no corpo mesmo da escrita que este outro Brasil se performa e se instala, e que a 

arte se quer também como ofício de transfiguração, de rearranjo da memória e da 

história. Nos retalhos dos textos aqui aludidos, os significantes voz, corpo e memória 

são os atavios que tecem o corpo alterno e alternativos dessa escritura. Ali, em 

                                                
 
17 Reflexão da minha dissertação de mestrado, defendida em 2020, cuja abordagem se volta para pensar sobre as 

tessituras da escrita como identidade na obra Quarto de Despejo: diário de uma favelada (1960). 



48 

contrapontos, contraltos, sussurros, sobretons, a negrura jubilosamente se ostenta, 

com os fios de uma linguagem que reinaugura, em cada pulsação rítmica, em cada 

expressão figurada, em cada gesto textual, as setes faces dessas silhuetas desdobráveis 

(Martins, 2007, p. 65). 

 

Nesse retalhar para construir, a literatura de vozes silenciadas vai sendo tecida e 

revelando que escrever é mostrar-se, é falar sobre o que dói, mas é, ao mesmo tempo, é curar-

se. 

Tem pessoas aqui na favela que diz que quero ser muita coisa porque não bebo pinga. 

Eu só sozinha. Tenho três filhos. Eu não tenho que dá satisfações a ninguém. Eu 

prefiro empregar meu dinheiro em livros do que em álcool. Se você acha que estou 

agindo acertadamente peço para dizer: Muito bem, Carolina! (Jesus,2013, p. 74). 

 

No tecido literário de transfigurar, de recolher as folhas de memórias pretas e de 

transformar o silêncio em ação, como nos ensina Audre Lorde (2019) é que Geni Guimarães, 

escritora e ativista negra paulista também deslinda sua literatura fundamentada em memórias 

ancestrais e uma escrita decolonial, pedagógica. Isto posto, é importante sublinhar que Geni 

Guimarães nos empresta uma escrita carregada de significados e remonta em negras/os 

reminiscências ancestrais de dor, uma vez que ao rememorar-se, conta-os, ao mesmo tempo. 

Igualmente reflete sobre novos olhares para as realidades. 

A escritora, poeta e professora Geni Mariano Guimarães publicou nos Cadernos Negros 

e em 1979 lança o livro Terceiro Filho, livro de contos, A cor da Ternura (1989), vencedor do 

prêmio Jabuti de Literatura juvenil, em 1990 e o prêmio Adolfo Aisen, em 1992 pela Academia 

Brasileira de Letras, com o mesmo livro.  Publicou ainda, Aquilo que a mãe não quer (1998), 

Balé das emoções (1993), Poemas de Regresso (2020). 

Nessa perspectiva, Geni Guimarães nas frestas dos seus textos, por vezes 

autobiográficos, revela a valorização da cultura negra, a denúncia de violências, lembranças 

fraturadas de infância de meninas e meninos negros, como é o exemplo da obra de contos, Leite 

do Peito (1988), cuja autora empresta seu nome à personagem principal, assim Geni costura 

histórias atravessadas pelo racismo, a pobreza, reflete, de igual modo, sobre a educação 

antirracista e como a violência epistêmica invalida uma educação de qualidade para pessoas 

negras. Simultâneo a isso, Guimarães traz à roda de memórias, sabores, vivências com a família 

que deixa os textos com um cheiro de meninice e que igualmente imprime, como uma 

fotografia, reminiscências de muitas crianças pretas. 

 
Minha mãe trançava meu cabelo. Ela, sentada num banquinho que meu pai havia feito 

com os restos de um pilão, quando novo, triturava milho para as galinhas, e eu, de 

cócoras na sua frente, ouvia silenciosamente: amanhã, seu cabelo tá pronto. Hoje você 

dorme com o lenço na cabeça que não desmancha (Guimarães, 2001, p. 45). 



49 

 

O trecho da obra Leite do peito (2001) traz a representação da mãe preta que trança o 

cabelo da filha num gesto ancestral, ao mesmo tempo que, devolve as memórias da maioria das 

meninas negras, sobretudo Geni Guimarães coloca na roda a discussão da representatividade 

do cabelo, do reconhecimento de meninas pretas marcadas pelo racismo estrutural. 

Sublinha Leda Martins (2007): 

 
Ao determos nosso olhar sobre a produção literária de Esmeralda Ribeiro, Conceição 

Evaristo, Miriam Alves, Elisa Lucinda e Geni Guimarães, por exemplo, não nos é 

difícil perceber que a letra ficcional  e poética torna-se, em seus textos, um 

instrumento e um locus privilegiado para uma potente e persistente rasura, 

descontinuidade e desconstrução, tanto dos inumeráveis vícios de figuratização da 

persona negra feminina na literatura brasileira quanto de alçamento de uma voz alterna 

em relação ao racionalismo e sexismo que permeiam oblíquas formas discursivas. 

Tanto a tradição literária quanto seus engenhos retóricos-ideológicos são revisitados 

pelas lentes dessas escritoras, que plissam os itinerários familiares do nosso cânone 

nele imprimindo e espargindo uma certa disritmia e dissonância tonificantes (Martins, 

2007, p. 64). 

 

A escrita de Gini Guimarães, como explica Leda Martins, alinhava principalmente as 

lembranças de um tempo onde o olhar de criança cria novos espaços de reflexão de temas 

urgentes para sociedade. 

 
— Pai, que cor será Deus... 

— Ué... Branco- afirmou. 

— Mas acho que ninguém viu ele mesmo, em carne e osso. Será que não é preto... 

— Filha do céu, pensa no que fala. Está escrito na Sagrada escritura. A gente não pode 

ficar blasfemando assim. 

— Mas a sagrada Escritura... 

Ele olhou-me reprovando o diálogo, e por que não podia ir mais longe, acrescentei 

apenas: 

— É que se ele fosse preto, quando ele morresse, o senhor podia ficar no lugar dele. 

O senhor é tão bom. 

Em toda minha vida eu nunca tinha visto o meu pai rir tanto. Riu um riso aberto, 

amplo, barulhento (Guimarães, 2001, p.71-72). 

 

As narrativas literárias são essa porta de reconexão com um tempo em que a curiosidade 

permitia a imaginação do novo, um mundo de possibilidades, cuja particularidade só é dada 

quando se é criança. Guimarães recupera no trecho acima as infâncias negras fraturadas, dar 

lugar ao lúdico, ao sonho, particularidades muitas vezes retiradas do contexto dessas crianças 

pretas. Desse modo, Geni Guimarães inscreve-se no contexto literário como uma potência que 

promove rasgos por meio de uma perspectiva não hegemônica, cuja obra é tracejada por 

elementos autobiográficos e que reflete sobre questões de identidade, gênero, raça, classe a 

partir do olhar e vivência de uma mulher negra. 



50 

Geni Guimarães é uma escritora, poeta, atriz e dramaturga brasileira, cujo trabalho é 

marcado pela centralidade das experiências negras, sobretudo feminina, e pela afirmação da 

identidade afro-brasileira. Com obras que tematizam acerca da oralidade, ancestralidade e 

construção poética de resistência, suas personagens e vozes líricas são, majoritariamente, 

mulheres negras que enfrentam o racismo, o sexismo e a desigualdade, mas também afirmam 

seus saberes, afetos e espiritualidades. 

Na feitura desse estudo, exalto mulheres-escritas que se movem para além daquilo que 

as curvam, ultrapassam o espaço da incapacidade cognitiva imposta pela violência epistêmica. 

Mulheres pretas cujas vozes deixam de ser infantilizadas para ser validadas, ouvidas 

atentamente, uma vez que falar, ser ouvido (a), escrever e ler são atos de poder. 

Nessa travessia de trançar, as intelectuais negras rompem com o discurso turvo de poder 

dentro de uma cultura colonial. A intelectualidade negra está subjugada historicamente dentro 

de um contexto sistêmico que deslegitima nossas produções a partir de uma lógica que coloniza 

os saberes, as mentes. A construção de conhecimento negada e/ou inviabilizada às negras e 

negros neste país desnuda a superioridade racial, de classe e de gênero, cujas bases são 

estruturais e epistemológicas. No texto “Intelectuais negras”, bell hooks (1995) avulta que, “o 

trabalho intelectual é parte necessária da luta pela libertação fundamental para os esforços de 

todas as pessoas oprimidas e/ou exploradas que passariam de objetos a sujeito que 

descolonizariam e libertariam as mentes” (hooks, 1995, p. 466). 

No desenhar de novas epistemes, vozes intelectuais são importantes para reconfiguração 

da tecnologia colonial, como as de Conceição Evaristo, que com uma narrativa poética desenha 

uma literatura feminista e ancestral, inscrevendo-se, rompendo e tecendo com fios da coragem, 

da teimosia, novas formas de ressignificar o escrever-viver. Nesse sentido, a pesquisadora e 

intelectual negra, Miriam Cristina dos Santos em sua obra “Intelectuais negras: prosa Negro-

Brasileira Contemporânea” (2018) destaca: 

 
Diferentemente de obras que naturalizam a situação de subsistência do negro ou do 

corpo feminino negro enquanto objeto de troca, Conceição Evaristo traz para cena 

contemporânea personagens negros como sujeitos e reafirma o compromisso da 

literatura negro-brasileira com uma representação não estereotipada (Santos, 2018, p. 

103). 

 

E, ao mesmo tempo, Conceição Evaristo discute pautas do feminismo negro a partir 

dessa literatura, ou seja, uma narrativa feminista que se aprende no seio familiar negro, onde 

mulheres negras são atuantes e mais presentes que homens. 



51 

Nessa perspectiva, Evaristo, como uma ancestral mais velha, estende as mãos às novas 

gerações de mulheres negras, como eu, para assim redesenhar a trajetória, porque são as 

mulheres que tecem o véu da existência. São as mulheres que erguem as outras para que a vida 

aconteça. São as mulheres negras que na gira levantam as suas iguais para fortalecer a 

comunidade, para criar os filhos, para sobrepor às diversas violências que atravessam nossos 

corpos, sobretudo para ensinar que o amor também nasce nas inconsistências, nos encontros.  

A escrevivência tecidas nas obras de Evaristo e de autoras descritas neste estudo também 

nasce nas chegadas e partidas, do vaivém da vida, do movimentar-se para coser as histórias, no 

gozo da escrita, nas gargalhadas altas. No comprometimento com outras vozes-mulheres 

floresce a literatura negra feminina: 

 
A sonoridade dos nossos risos, como cócegas no meu corpo, me dava mais motivos 

de gargalhar e creio que a ela também. E foi tão espontâneo, que me recordei de algo 

que li um dia sobre o porquê de as mulheres negras sorrirem tanto. Embora o texto 

fosse um ensaio, lá estavam Isaltina e eu, como personagens do escrito, no momento 

em que vivemos a nossa gargalhada nascida daquele franco afago. E quando nossos 

risos serenaram, ela me agradeceu pelo fato de eu ter passado pela casa dela, para 

colher a sua história. Era uma honra, uma honra! — repetia pausadamente — sempre 

inquieta a me olhar (Evaristo, 2020, p.54). 

 

O trecho foi retirado do livro que conta vivências de Insubmissas Lágrimas de Mulheres 

(2020). O livro de contos é desenhado a partir de histórias que entrecortam a narradora 

igualmente com olhares sensíveis e críticos, Conceição Evaristo “inventa/conta” e subverte 

mulheres pontilhadas pelas dores das relações, pela vida, sobretudo inventadas pelo amor por 

si e pelos outros. São histórias de violências, de traumas reais, especialmente são reinvenções 

de subjetividades de mulheres que alvitram o senso comum, juntam os cacos e serenam risos, 

traços comuns nas narrativas da autora de Minas Gerais. 

 
Gosto de ouvir, mas não sei se sei sou hábil conselheira. Ouço muito. Da voz outras, 

faço a minha, as histórias também. E no quase gozo da escuta, seco os olhos. Não os 

meus, mas de quem as conta. E quando de mim uma lágrima se faz mais rápida do 

que o gesto da minha mão a correr sobre o meu próprio, deixo o choro viver. E, depois, 

confesso a quem me conta, que emocionada estou por uma história que nunca ouvi e 

nunca imaginei para nenhuma personagem encarnar. Portanto essas histórias não são 

totalmente minhas, mas quase me pertencem, na medida em que, às vezes, se 

(con)fundem com as minhas. Invento? Sim invento, sem o menor pudor. Então as 

histórias não são inventadas? Mesmo as reais, quando são contadas... Entretanto 

afirmo que, ao registrar estas histórias, continuo no premeditado ato de traçar uma 

escrevivência (Evaristo, 2020, p. 8). 

 

O contar da vida, o inventar mundos circundam as obras de Conceição Evaristo, porque 

são escritos que enovelam em nós lugares bonitos, espaços de reflexões, especialmente de 

trocas sensíveis. Como num rosário, a escritora mineira nos conta, escreve nossas vivências, 



52 

nossas sobrevivências. Reza em cada narrativa ficcional lírica que é possível ir além dos muros. 

“Nas contas do meu rosário eu teço intumescidos sonhos e esperanças” (Evaristo, 2017, p.44). 

A vida e obra de Conceição Evaristo serão tecidas ao longo dessas elucubrações que me 

permitirem este estudo, uma vez que o objeto de pesquisa será embebecido pelas escrivivências 

da autora e mãe de Ainá. 

Ainda sobre essa busca de pertencimento, intelectuais negras como Miriam Alves 

elaboram narrativas de si que acionam memórias, angústias, medos, conquistas, desejos. Essas 

marcas literárias bordam a literatura de Miriam Alves que escreve e estabelece diálogos com 

outras vivências negras femininas. A escritora paulista (1952) possui um amplo trabalho na 

poesia, prosa, contos, artigos, ensaios, etc. Fez parte do grupo Quilombhoje (1982) e da segunda 

geração dos Cadernos Negros (1978). Com discurso feminista e ativismo no movimento negro, 

Miriam Alves vale-se da escrita para contestar o discurso estereotipado, opressões sexistas, 

racistas que circundam e violentam os corpos femininos negros. No contrafluxo do cânone, a 

escritora constrói um tecido literário com marcas políticas e do feminismo negro que 

reivindicam o lugar múltiplo e que comunica com quem a lê. 

Em entrevista à Hiago Rizzi, em 2022, Miriam Alves faz a seguinte colocação: 

 
A minha escrita enquanto mulher negra e escritora tem que ter um viés de saída, não 

só relatar ou dizer, não só das mazelas ou das alegrias - tem que ter alguma coisa, é 

ideologia da minha escrita. Tem que ter alguma saída, porque as realidades que eu 

escrevo são muito duras - a palavra fere, mas também cura. Mesmo que você tenha 

que dar corte para suturar depois, ela cura. Na escrita, eu quero dar esse corte sabendo 

que tenho uma agulha de costura e também um analgésico…você nunca está em lugar 

nenhum a partir do momento em que é negra. Então como você nunca está, vai criando 

personagens e, para não ser esquizofrênico e psicótico, é escritor (Alves, 2022, p. 2). 

 

Nessa escritura que também salva, cura, Miriam Alves traz em suas obras a relação 

estética do corpo e identidade de mulheres negras e vale-se desse instrumento literário na 

construção da nossa autoestima, da autoimagem desses corpos femininos que secularmente são 

mexidos, violentados pela colonização, pelas discriminações raciais. A escrita de Miriam Alves 

vai na contramão da colonização do saber, ser. A pesquisadora e professora Cristian Souza 

Sales (2013) ressalta, de modo igual que: 

 
Evidenciado os seus lugares de enunciação, racial e de gênero, observo que Miriam 

Alves tem buscado contestar as representações estereotipadas e significações 

depreciativas disseminadas pelo discurso literário brasileiro e contemporizadas como 

“verdades” para o imaginário social sobre os corpos das mulheres negras. Diante dos 

desenhos sociais construídos, a escritora tem buscado desvencilhá-los das marcas de 

racialização e sexualização impostas historicamente pela dominação masculina 

falocêntrica e branca, antes de revesti-los de outros significantes literários (Sales, 

2013, p. 8). 

 



53 

Desse modo, a autora desenvolve uma escrita pautada em reelaborar novos molduras 

simbólicas que denunciam o silenciamento, a representação desse imagético que coloniza ainda 

hoje corpos negros, sobretudo feminino. A literatura produzida por mulheres negras remonta 

espaços vazios deixados por uma história de violências a partir de uma escrita de criar inteiros, 

restituir autoestima, olhares sensíveis para si e para outras. Nessa roda de juntar para construir 

Miriam Alves em sua obra “Juntar pedaços” sobreleva: 

 
“Você faz mosaico? É que percebi sua atenção voltada para estes restos de cerâmicas.” 

Fiquei sem respostas, não era o caso. Ela continuou: “Eu sou mosaicista. Faço também 

artesanatos com retalhos de tecidos. Saber juntar pedaços, transformá-los numa coisa 

bela, é arte. Quer conhecer meu ateliê? Leve alguns cacos, poderá ser útil. ” Fomos 

caminhando, Carla me ensinando como juntar pedaços (Alves, 2021, p.22). 

 

É arte que resgata identidades e aveludam episódios de dor. Mulheres pretas escrevem 

também para criar um mundo onde vivências negras sejam respeitadas. Para transformar 

silêncios em ações, como reza em nós Audre Lorde (2019). A linguagem como poder para 

elaborar processos de deixar cair as folhas de si, para enxergar-se, sobretudo para não morrer. 

Chamo Audre Lorde, poeta negra e importante voz no feminismo negro, novamente para 

compor estas linhas com a seguinte máxima presente no texto “Transformação do silêncio em 

linguagem e ação” (2019): 

 
E quando as palavras das mulheres clamam por serem ouvidas, cada uma de nós deve 

reconhecer sua responsabilidade de tirar essas palavras para fora, lê-las, compartilhá-

las e examiná-las em sua pertinência à vida. Não nos escondamos detrás das falsas 

separações que nos impuseram e que tão seguidamente as aceitamos como nossas. Por 

exemplo: “Não posso ensinar a literatura das mulheres negras porque sua experiência 

é diferente da minha”. Entretanto, durante quantos anos ensinaram Platão, 

Shakespeare e Proust? Ou: “Ela é uma mulher branca, o que ela pode dizer para mim” 

Ou: “Ela é lésbica… O que vai dizer o meu marido, ou meu chefe? ” Ou ainda: “Esta 

mulher escreve sobre nossos filhos, e eu não sou mãe”. E assim todas as outras formas 

em que nos abstraímos umas das outras (Lorde, 2019, p. 53). 

 

Audre Lorde (2019) nos convoca à sororidade, a espalhar sementes, a construir espaços 

em que a literatura possa ser um elo para outras discussões. A caminhar em comunidade, 

difundindo a escrita de outras vozes para decolonizar estruturas que edificam violências, uma 

vez que a mudez histórica é movida a cada vez que uma mulher fala, apesar das travas, dos 

muros. Falemos e alto para que outras mulheres possam nos ouvir. E a literatura produzida por 

mulheres negras é porta para que silêncios sejam audíveis. 

Lorde (2019) sublinha, o que neste texto já fora referido, existem mulheres pretas 

desejosas de falar de si e das suas vivências, é urgente recepcioná-las, ouvi-las atentamente para 

que a primavera de outras flores possa chegar. Ouvir o canto de nossa ancestralidade, construir 



54 

jardins com novas flores é fazer decolonial, é destruir o discurso colonizador e negativo sobre 

nossa existência. 

Meus pensamentos libertos foram ao ápice, numa tempestade de ideias. Trovejou, 

relampejou, intensificou, os ventos formaram um redemoinho, a chuva de palavras me 

encharcou, desfazendo significantes das vestes alheias, que cobrem, vendam e 

insistem em me vender em modelos formais congelados, coisificando minha literatura 

negra que faço. Fui ficando nua, as gotas de chuvas em vogais e consoantes reluziram 

outros significados, redescobrindo outros símbolos, ressignificando minha verdadeira 

nudez (Alves, 2021, p.19). 

 

Mulheres pretas quando insurgem e forjam escritas-movimento, escritas de travessias 

que tecem em caminhos destroçados, refletem e denunciam violências estruturais contra nossos 

corpos, desfazem significantes das vestes de outros, como comunica Miriam Alves (2021). É 

preciso desenroupar e ressignificar outros símbolos para nós mesmas, criar novos imagéticos. 

Ressaltar e vibrar através dessa literatura é dá força para que rompemos essa corda que aperta 

nossas mentes, nosso ser e saber incitados por processos atrozes da colonização. A literatura 

negra é ancestral, nasce, renasce e insurge à colonialidade e nos empresta autoras e autores 

negros como inventores de conhecimento e no ajudam a repensar a ideia de estar no mundo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



55 

 

 

 

2 ESTUDOS DECOLONAIS E FEMINISTAS: CAMINHOS EPISTEMOLÓGICOS E 

FAZEDURAS QUE DESARTICULAM ESTRUTURAS COLONIAIS DE DOR E 

MORTE 

 

pretinha 

continuamos tendo muito em comum 

existir de maneira mínima não nos interessa 

nem nos basta 

onde vamos manter 

nossas partes imensas 

se somos mulheres densas 

 

(Leão, 2019). 

 

Como já exteriorizado nesta pesquisa, a narrativa da colonização é um projeto violento 

e tem deixado rastros de destruição e aniquilação de corpos e mentes. Na contramão dessa 

estrutura, o pensamento decolonial ajuda a refletir o desalinho alicerçador de discursos e ações 

que atravessam nossas vivências, enquanto seres colonizados. 

A partir dessas perspectivas, comporão a roda deste capítulo discussões com intuito de 

pensar acerca do conceito de dororidade à luz das vivências do corpo negro feminino, assim 

como sobre o feminismo negro e decolonial como ferramentas culturais e políticas de rupturas 

no contrafluxo de tecnologias coloniais, de modo igual refletir sobre algumas epistemologias 

de fissuras de ciclos violentos de gênero orquestrado pela cultura sexista e racista sobre os 

corpos femininos, especialmente os negros e colonizados. 

Para isso, tomarei vozes de teóricas brasileiras negras, afro-americanas que nos ajudam 

a dialogar sobre os conceitos fundamentais, abordagens históricas, elucidações acerca das 

situações das mulheres negras recortadas pelo racismo, sexismo, patriarcalismo, e tantas outras 

vozes femininas colonizadas e marcadas pela violência. Assim como, reflito a partir de estudos 

latinos-americanos para alargar as discussões acerca das demandas e fundamentos feministas 

afim de mapear sobre o movimento negro feminista e decolonial, para assim, construir estas 

análises. 

Numa construção dialógica, este capítulo também vai refletir sobre a colonialidade e 

suas implicações no mundo historicamente, especialmente na América Latina aliada ao conceito 

de modernidade/colonialidade como processos que se equiparam e são termos que este estudo 



56 

utilizará como aportes teóricos necessários para posicionamentos aqui destacados. Igualmente, 

serão teorizados, à luz dos estudos decoloniais, acerca da colonização de poder, do saber, ser 

como instrumentos de dominação que ainda reconfiguram a ferida colonial e instrumentalizam 

a permanência do racismo, sexismo, violências de gênero na contemporaneidade. E, ao longo 

destas elucubrações, propor análises acerca das ferramentas epistemológicas e fazeduras 

decoloniais na contramão da exploração e morte. 

 

2.1 Dororidades: qual a dor da mulher preta? 

 

A dor da cor está impressa em nosso corpo, mente e saber, se multiplica à medida que 

avançamos outros espaços, alcançamos outras vozes e interpela os aspectos de gênero e classe, 

pois são estruturas que nos leem e, em muitas vezes, nos aprisionam em estereótipos e 

violências constantes ao longo da nossa história negra. “Não existem novas dores, já as sentimos 

antes” (Lorde, 2019, p. 48). 

Nesse sentido, este subcapitulo se desenha para reflexão acerca das dororidades raciais 

considerando as mulheres negras como ponto fundante da teorização proposta por este texto. 

Entender, para tanto, de que forma as mulheres pretas redescobrem-se como pessoas negras 

para só a partir disso, criarem novas epistemologias de re-existências e sobrepor às tecnologias 

coloniais e as políticas de morte que caminham lado a lado com esse corpo feminino preto. As 

elucubrações trazidas neste recorte nos levam às perspectivas de temas que se voltam para 

reverberar sobre a construção da autoestima, autoimagem de meninas/mulheres dentro de uma 

cultura racista, sexista e epistemicida que ditam padrões sociais, educacionais, religiosos para 

a população negra. 

O termo dororidade que é alvitrado neste subcapítulo foi teorizado pela professora 

pesquisadora e feminista negra Vilma Piedade. Autora do livro “Dororidades”, publicado em 

2017 pela editora Nós, se debruça sobre algumas reflexões e teorias no que concerne à raça, 

gênero e as diversas violências raciais que silenciam, invisibilizam e dororizam os corpos 

negros, sobretudo o feminino, explica, “a dor que pode ser sentida a depender da cor da pele. ” 

(Piedade, 2017, p.13). Desse modo, a autora amplia e explica o conceito: 

 
Mas, qual a finalidade, no nosso caso, de ter um novo conceito -Dororidade? Será que, 

como Mulheres Feminista, sororidade não basta?  

A pergunta está no ar.  

Dororidade. Sororidade. A sororidade ancora o Feminismo e o Feminismo promove a 

sororidade. Parece uma equação simples, mas nem sempre é assim que funciona. 

Apoio, união e irmandade entre as mulheres impulsionam o Movimento Feminista. 

Mas, podem surgir questão como: o conceito de sororidade já dá conta de nós jovens 

e mulheres pretas... ou não? 



57 

O caminho que percorro nesta construção conceitual me leva a entender que um 

conceito parece precisar do outro. Um contém o outro. Assim como o barulho contém 

o silêncio. Dororidade, pois, contém as sombras, o vazio, a ausência, a fala silenciada, 

a dor causada pelo Racismo. E essa Dor é Preta (Piedade, 2017, 13). 

 

Vilma Piedade quando teoriza e propõe novos conceitos dentro da perspectiva do 

feminismo reafirma que o movimento, cuja representatividade deve abarcar as diversidades das 

mulheres, não pode se ater a histórias e discursos únicos, mas promover a circularidade étnicas 

e de gêneros a partir de olhares diversos. A leitura e a proposição de epistemologias outras 

nasce dessa inconsistência do feminismo que se adequa em modos hegemônicos. A mulher 

preta pertence às tessituras feministas tendo uma gama de demandas, características culturais, 

fenótipas, religiosas e não é vista como tal, ou seja, isso denota que o movimento feminista 

precisa ser equânime, se quiser ser representativo de todos os corpos femininos, para tanto este 

precisa fica mais preto. 

A interseccionalidade, termo teorizado primeiramente pela estadunidense Kimberlé 

Crenshaw (2004) para pensar a identidade e suas relações para as mulheres negras dentro do 

padrão de poder. Esse conceito epistemológico permeia e chama atenção para promoção desses 

diálogos dentro do movimento. A ausência, a fala silenciada citada pela autora é o espaço onde 

mulheres negras, indígenas têm feito histórias. É nessa composição que o feminismo antirracista 

se estrutura, por vezes costurando uma outra perspectiva. Feminismo negro surge da dororidade 

e quando essas mulheres de cor são visualizadas através de traços hegemônicos, novas avenidas 

vão se formando para dar conta dessa identidade racial que sobrepõe aos estereótipos históricos 

dispensados a esse corpo. Essa é uma “dificuldade do feminismo branco em encontrar 

metodologias práticas interseccionais na condução de suas identidades interseccionais” 

(Akotirene, 2019, p.35). 

Nesse sentido Crenshaw (2004) sublinha que: 

 
As experiências das mulheres negras não podem ser enquadradas separadamente nas 

categorias da discriminação racial ou da discriminação de gênero. Ambas as 

categorias precisam ser ampliadas para que possamos abordar as questões de 

interseccionalidade que as mulheres negras enfrentam (Crenshaw, 2004, p. 8). 

 

A falta de identidade dessas mulheres, os estereótipos de mães solteiras, chefes de 

famílias desestruturadas são conceitos eleitos por um padrão colonial, segundo Carla Akotirene 

(2019). Isso se dá por uma exclusão de gênero e raça dentro de uma estrutura bem elaborada 

promovida pelo universalismo dessas instâncias jurídicas, culturais, cujos discursos são 

acrescidos por comportamentos violentos e de morte. Esses fatores reverberam em todos os 



58 

aspectos da vida das mulheres negras punindo e privando-as de muitos direitos básicos no 

ordenamento social no Brasil. 

O mapeamento racial, a partir dos movimentos de mulheres daria lugar à sororidade, 

termo que dá sentido à equidade tão sonhada por mulheres de cor, cuja visão equaliza e unifica 

essas dores que perpassa a vida de todas as mulheres, a do gênero, mas não nos faz iguais, 

porque nós mulheres de cor não a sentimos da mesma forma. Falar de dor racial significa pensar 

sobre os atravessamentos numa lógica, padrão colonial que classifica pessoas, dita 

comportamentos e fraciona vidas. A vida e morte são determinadas por traços raciais 

introjetando socialmente um conceito imobilizador, um termômetro que define vivências. 

Promover um feminismo intersecional significa instrumentalizar diálogos e ações em 

todas as instâncias que considere o fato racial e gênero dentro das estruturas jurídicas, 

educacionais, culturais, religiosas. É sobremaneira oportunizar meninas e mulheres ao 

pertencimento e respeito ao direito de viver. Intersecionar ações é permite que meninas e 

meninos negros sejam vistos da mesma forma em salas de aulas que os brancos, é garantir às 

mulheres negras o caminhar nas ruas sem que estas façam parte de mais uma estatística, que 

ocupem espaços e discursos de poder sem que sua intelectualidade seja deslegitimizada. É 

asseverar que a violência doméstica não seja uma prática constante no aumento vidas ceifadas 

pelo controle do corpo, agravado ao da mulher negra, hipersexualizado e tido como descartável. 

Para Carla Akotirene (2019), existem lacunas e avenidas que podem ser preenchidas por 

um feminismo interseccional, ações sociais e acadêmicas voltadas para essas mulheres. Desse 

modo, destaca que mulheres negras são discriminadas em vários aspectos e isso as “posicionam 

em avenidas identitárias que farão destas vulneráveis das estruturas e fluxos modernos” 

(Akotirene, 2019, p. 37). E para manter diálogos interseccionais, o “feminismo precisa mudar 

mais a cor, ficar mais preto” (Piedade, 2017, p. 18), ou seja, acolher e viabilizar discursos e 

vozes que versam do mesmo lugar de subalternidade. 

A circularidade do conceito de dororidade carrega em seu significado a dor causada pelo 

racismo, sexismo e todas as estruturas de poder que isso implica no corpo e na alma de mulheres 

de cor. Dores que se multiplicam à medida que a soberania da modernidade mantém alimentada 

a capacidade de ditar quem vive e pode morrer. Nessa roda de proposições, o filósofo Achille 

Mbembe toma emprestado o conceito de biopoder pensado por Michael Foucault para 

aprofundar as discussões sobre o uso do poder soberano para determinar vivências, mediante 

as divisões entre pessoas. Em seu livro, “Necropolítica” (2016), o autor e pesquisador 

camaronês traz à baila das reflexões em torno do termo para pensar sobre o poder hegemônico 

e político (biopolítica) do Estado para controle de vidas, a soberania de determinar quais são os 



59 

corpos dignos de uma vivência plena ou não, ou seja, a manifestação de poder no controle de 

mortalidade. A necropolítica está incutida na tecnologia colonial, nas guerras, política de 

segurança e nas desigualdades estruturais, as quais o Estado se edifica e justifica genocídios, 

segregações e mortes com argumentações socialmente organizadas. O poder moderno 

determinado pelo racismo delimita as dinâmicas de poder, excluindo e precarizando vidas, em 

estado de “morto-vivo. ” 

 
Com efeito, em termos foucaultianos, o racismo é acima de tudo uma tecnologia 

destinada a permitir o exercício do biopoder, “ aquele velho direito soberano de 

morte.” Na economia do biopoder, a função do racismo é regular a distribuição de 

morte e tornar possível as funções assassinas do Estado. Segundo Folcault, essa é “ a 

condição para a aceitabilidade de fazer morrer.” Foucault afirma claramente que o 

direito soberano de matar (droit de glaive) e os mecanismos de biopoder estão 

inscritos na forma em que funcionam todos os Estados modernos, de fato, eles podem 

ser vistos como elementos constitutivos do poder do Estado da modernidade 

(Mbembe, 2016, p.128). 

 

Para tanto, a raça é um fator crucial para esse encadeamento de deixar viver e fazer 

matar ou ainda valer o exercício do biopoder de precarizar as vivências, morto-vivo que, para 

população sob esse regime, significa ser privado de direitos básicos e dignidade. Sueli Carneiro 

(2005) em sua tese argumenta igualmente valendo-se desse conceito para refletir acerca das 

construções raciais no Brasil na perspectiva do outro como não ser. Essa posicionalidade de 

estar na condição de outridade para construção fundamental para torna-se sujeito lido 

socialmente a partir dos domínios raciais. 

A filósofa argumenta que o dispositivo de racialidade é alimentado pelas imagens e 

discursos produzidos pelas elites e classes dominantes que rebaixam a cultura e a humanidade 

negra. O biopoder significa a negritude sob o signo da morte, um instrumento político de 

assujeitamento, de seleção desses corpos, nos tornamos corpos indesejáveis. Afirma ainda que 

o expurgo da população negra é um projeto de um “Brasil europeu nos trópicos” (Carneiro, 

2005, p.85). 

No caso do dispositivo de racialidade além de sua função eletiva ou subalternizadora 

dos seres humanos segundo a raça, uma nova estratégia de poder pôde somar-se ou a 

ele acoplar-se (apoiando-se em dispositivos de poder anteriores à sua emergência), re-

significando-o, instrumentalizando-o segundo essa nova estratégia ou nova tecnologia 

de poder sobre a racialidade. Agrega-se para Foucault uma nova dimensão, que ele 

denomina de biopolítica ou biopoder. Nessa biopolítica, gênero e raça articulam-se 

produzindo efeitos específicos, ou definindo perfis específicos para o "deixar viver e 

deixar morrer". No que diz respeito ao gênero feminino, evidencia-se a ênfase em 

tecnologias de controle sobre a reprodução, as quais se apresentam de maneira 

diferenciada segundo a racialidade; quanto ao gênero masculino, evidencia-se, a 

simples violência (Carneiro, 2005, p.72). 

 



60 

Essa tecnologia de poder transforma corpos em espécies, objetos descartáveis à 

proporção que utilizados. Sueli Carneiro chama atenção para o fator agravante quando se refere 

ao corpo feminino que atravessado por diversas outras violências, ou seja, a mulher preta é, de 

diferentes formas, marcada pela racialidade dentro dessa lógica de deixa-viver ou não. 

Assujeitamentos múltiplos impostos pelo racismo que viola mente e cria crenças que estas são 

capazes de dores atrozes, porque entende-se esse corpo sem alma, para tanto sem sentimento, 

cujo aspecto culmina e tratamentos diferenciados no tocante à saúde dessa mulher negra, por 

exemplo, pois a docilidade não é uma característica destinada aos corpos femininos negros. 

Animalizadas, as mulheres negras são, em sua maioria, vítimas de violência médica, ato 

orquestrado pelo dispositivo de diferenciação de sujeitos e sujeitas, recorrendo mais uma vez à 

argumentação de Sueli Carneiro (2005). De acordo com Jurema Werneck (2016), o racismo e 

sexismo são fatores sociais estruturais e responsáveis pela “hierarquização social associada a 

vulnerabilidade em saúde” (Werneck, 2016, p. 539). 

Segundo Jurema Werneck (2016), há uma disparidade no tratamento de saúde da 

população negra. Isso está atrelado às teorias eugênicas no campo da saúde. Afirma, desse 

modo, que o racismo é um dos elementos principais para as produções de inequidades dentro 

desse sistema experimentados por mulheres e homens negros, em todos os níveis de 

escolaridade, faixa etária e fases da vida, o que Sueli Carneiro (2005) chama de “mortes 

previníveis e evitáveis” (Carneiro, 2005, p.79). 

O racismo delineia a democracia no Brasil, reduz a cidadania quando penetra as relações 

de poder para estabelecer desigualdades. Somos delimitados por algo invisível, negado pela 

branquitude que apregoa o racismo como uma invenção de negros alinhado com a ideia de um 

povo que se vitimiza, não como um sistema bem elaborado de produção de mortes. As lutas 

antirracistas são travadas nessa cortina negacionista, a força negra combativa precisa ainda 

perpassar por uma linha tênue de reafirmação de algo quase imperceptível, ajudado pela 

naturalização de um sistema de opressões politicamente civilizado e engendrado pela sociedade 

democraticamente racista. 

A dor invisível, “dor infligida ao corpo” (Kilomba, 2019, p.161), o dito, o sentido que 

atravessam nossas subjetividades de forma cruel. Dor às vezes sem nome, materializada em 

palavras, em ações que percorrem nossas mentes, antes do corpo, indizível, por isso quase 

imperceptível, “não some, nem desaparece”, mas é instaurada em traumas que nos emudecem. 

 
Nós reconhecemos o racismo mais facilmente quando ele é expresso abertamente e de 

maneiras diretas. Contudo, a experiência tem mostrado que pessoas brancas, muitas 

vezes, conscientes ou inconscientemente, dissimulam suas próprias intenções racistas 



61 

no contato com pessoas negras. O que, por sua vez, pode tornar mais difícil para 

pessoas negras denunciarem o tratamento discriminatório em determinada situação. 

Assim reformulo a frase que escrevi anteriormente: o jogo de palavras doces e 

amargas não apenas dificulta a identificação do racismo; ele também é uma forma de 

produzir racismo. A dificuldade de identificar racismo não é apenas funcional para o 

racismo, mas também uma importância parte do racismo em si (Kilomba, 2019, p. 

162). 

A autora nos convoca à reflexão do não dito, já dito e sentido com muita eloquência por 

negras e negros, o paradoxo do racismo que alimenta as ações das opressões cotidianas. O olhar, 

a palavra, as insinuações, a desvalorização, negação do outro e suas diferenças é o espaço, cujo 

racismo se mantém. O fio visível aos olhos negros que brancos sabem costurar de forma 

eficiente e requintada ao longo dos tempos, pois o racismo é uma dor revisitada que submerge 

e esfola a pele, parafraseando o poema Negro-Estrela, de Conceição Evaristo, 2017, p.112: “O 

banzo renasce em mim. Do negror de meus oceanos a dor submerge revisitada esfolando-me a 

pele [...]. ” 

Dor sentida e exposta que se materializa no corpo violentado, esmiuçado na palavra, no 

olhar, na negação de direitos. À mulher negra essas feridas são construídas também em outras 

estruturas opressivas de poder. A estas estão reservadas as cruezas de corpo lido como baldio, 

público, somando- se a isso as relações étnicas, uma vez que somos “objeto de tripla 

discriminação” (Gonzalez, 2020, p. 60). 

 
A mulher negra anônima sustentáculo econômico, afetivo e moral de sua família é 

quem, a nosso ver, desempenha o papel mais importante. Exatamente porque com sua 

força e corajosa capacidade de luta pela sobrevivência nos transmite a nós, suas irmãs 

mais afortunadas, o ímpeto de não nos recusarmos à luta pelo nosso povo. Mais ainda 

porque, como na dialética do senhor e do escravo de Hegel, apesar da pobreza, da 

solidão quanto a um companheiro, da aparente submissão, é ela a portadora da chama 

da libertação, justamente porque não tem nada a perder (Gonzalez, 2020, p. 64). 

 

Lélia Gonzalez (2020) reafirma que mulheres negras são historicamente construtoras de 

lacunas onde possam escorrer e edificar novas avenidas de sobrevivências. Somos mulheres-

resistências que carregam a energia e a força do refazimento diante do poder de destruição do 

racismo. Nesse sentido, somos fundamentais para o movimento feminista pelo poder de fazer 

políticas públicas nas comunidades, nos centros familiares. Somos nós, as negras, que elevamos 

as discussões feministas na prática cotidiana quando estamos constantemente na gira por 

sobrevivência dignamente. Somos importantes para construção de teorias dentro desses 

movimentos sociais e/ou nesses espaços subalternizados, cuja teoria hegemônica feminista e 

academicista não alcança e invisibiliza. 

São as mulheres de cor que politizam as práticas em sociedade, ensinam senso de 

comunidade, de economia e redistribuição de renda, na solidariedade do cuidado às margens de 



62 

corpo escuro, dolorido, submerso, revisitado. Somos nós que inventamos recomeços, quando 

na correria diária recompomos o amor nas brechas de um corpo em ferido de mulher. Como 

assevera Leão, (2019, p. 66): “talvez elas queiram nos mostrar que perdemos horas decorando 

a dor e esquecemos completamente de nos concentrar em nossas continuações. ” Mulheres 

negras, ainda que enovelada pelas dororidades, costuram feridas nas margens da ancestralidade 

de se reconectar consigo mesma e refundir rotas de sobrevivência apesar dos caminhos sem 

flores, não estacionamos na dor, no corpo esfolado pelas violências raciais e de gênero, mas 

elaboramos avenidas de resistências, arrolamos movimentos intelectuais, políticos e sociais de 

lutas por espaços de sobrevivência. Existem primaveras em nós ainda que nos queiram 

acabadas, ruínas, menos mulher, o banzo renasce em mim, em nós, por isso reinventamos 

lugares epistemológicos. 

 

2.2 Mulheres negras: lutas para reinvenção do lugar das ausências 

 

A roda dos não ausentes 

O nada e o não, 

ausência alguma, 

borda em mim o empecilho. 

Há tempos treino 

o equilíbrio sobre 

esse alquebrado corpo, 

e, se inteira fui, 

cada pedaço que guardo de mim 

tem na memória o anelar 

de outros pedaços [...] 

 
(Evaristo, 2017, p.12). 

 

Este tópico traz ao centro do debate as lutas de mulheres colonizadas, especialmente 

negras no que tange a ideia estereotipada e violenta sobre esse corpo-margem, de modo igual 

sobre e o processo de rompimento do lugar de subalternizado e produtor de vazios seculares 

dispensados a esse corpo feminino. Discutirei sobre como a luta do feminismo negro reivindica 

o olhar interseccional de raça, classe no que tange às pautas feministas hegemônicas, 

inicialmente arrolado acima. Reflito ainda acerca de como isso reverbera nos conceitos e os 

apontamentos do feminismo decolonial enquanto promoção de novas formas de pensar as 

relações de gênero em detrimento às opressões na contramão da colonialidade/modernidade. 

A partir do exposto acima e considerando as diversidades ideológicas, discursos e 

objetivos coletivos, o feminismo, enquanto movimento social, pluraliza-se para dar conta da 

diversidade de caminhos e necessidades que nós mulheres, em nossas diversas demandas, 



63 

temos, igualmente em relação à raça, classe e sexualidade. Segundo Lélia Gonzalez (2020), o 

feminismo fundamentado na teoria e prática, teve fundamental relevância em nossas lutas e 

proporcionou olhares ampliados na construção de “uma nova maneira de ser mulher” 

(Gonzalez, 2020, p.140). 

Para tanto, escrevemos, dialogamos, teorizamos para termos nossos “feminismos 

revisitados”, termo utilizado por Luiza Bairros (2020), importante intelectual negra e militante 

do movimento negro, para referir-se a saber tencionar e ter os feminismos lidos e refletidos 

acadêmico, político e socialmente. Assim, o movimento feminista negro se organiza afim de 

desmontar a imagem racista e sexista defendida pelo patriarcado institucionalizado de “ 

receptáculos, portadoras de cargas” (Hooks, 2014, p.8) para, desse modo, tecer olhares bonitos 

e afetuosos em relação à imagem feminina-negra desmistificando padrões e criando condições 

de existência e reexistência, como reza (Leão, 2019, p.62): “me faço ancestral para as que virão 

e isso basta. ” 

Doravante as pluralidades de lutas de mulheres, o feminismo negro atua propondo novos 

lugares para reinventar as contendas e as diferenças sociais, culturais pelas quais as mulheres 

negras passam. Nessa esteira, fazemos história quando nos aquilombamos, resistimos, 

ficcionalizamos nossas vivências enquanto seres pensantes e produtoras de conhecimentos. 

Partindo dessa premissa, este estudo traz ao centro o Feminismo Negro e decolonial com o 

interesse de refletir a partir das reelaborações e lutas diferentes de mulheres negras e não negras 

colonizadas, cujos corpos são envesados pela colonialidade de gênero, do poder, do ser e do 

saber. 

Nós, mulheres negras, estamos historicamente descontinuando, rasgadas pela dor de 

sermos/existirmos. Dororidades que atravessam nossos corpos e nos fazem repensar estratégias 

de sobrevivência incessantemente. Desse modo, destaco que a dor tem cor quando refletida sob 

o viés da colonização, é preta e está legitimada nas sombras, no vazio, como refletido acima. 

Corroborando nesse sentido, a intelectual e importante voz no movimento de mulheres negras 

Jurema Werneck (2010) destaca que: 

 
As mulheres negras não existem.  Ou, falando de outra forma:  as mulheres negras, 

como sujeitos identitários e políticos, são resultado de uma articulação de 

heterogeneidades, resultante de demandas históricas, políticas, culturais, de 

enfrentamento das condições adversas estabelecidas pela dominação ocidental 

eurocêntrica ao longo dos séculos de escravidão, expropriação colonial e da 

modernidade racializada e racista em que vivemos (Wenerck, 2010, p.10). 

 

Partindo desse lugar eurocêntrico, produtor de ausências, a mulher negra tornou-se 

invisível para a sociedade, corpo-alheio sujeito à marginalidade, como numa ciranda intérmina 



64 

reinventando suas subjetividades para composição de identidades, porque mesmo fraturado e 

colonizado esse corpo agiganta-se, inventa lugares e constrói-se político e por vezes poético, 

uma vez que está cotidianamente girando e buscando formas de viver para além da 

subalternidade, da estranheza que o sistema colonial condicionou ao longo dos séculos e 

permanece até os dias de hoje. 

Assim, nessa perspectiva de fazer pertencente a espaços e, ao mesmo tempo, com 

objetivo de rupturas históricas e hegemônicas, o movimento feminista negro se estrutura 

propondo discursos e ações que combata realidades voltadas para estruturas eurocentradas de 

mulheres marcadamente brancas. Nesse sentido, Sueli Carneiro (2019), filósofa e intelectual do 

movimento negro afirma que, o movimento feminista eurocentrado traz um conceito 

universalizante, ou seja, considera as mulheres com experiências identitárias únicas, sem, no 

entanto, refletir acerca das humanidades, especificidades que compõem as pautas femininas 

negras. Sobre isso Luiza Bairros (2020), importante voz feminista pontua que, “não existe 

identidade única, pois a experiência de ser mulher se dá de forma social e historicamente 

determinada” (Bairros, 2020, p.211). 

Ambas as autoras corroboram com a afirmativa da filósofa Djamila Ribeiro (2018) que 

explica que enquanto mulheres brancas lutavam pelo direito ao voto, nós negras estávamos 

reivindicando esse lugar das ausências, “lutando pelo direito de ser consideradas como pessoas” 

(Ribeiro, 2018, p.52). Essas generalizações do ponto de vista corpo-mulher-negra põem em 

evidência o mito da democracia racial no Brasil, cuja teoria difunde a ideia de que o racismo 

inexiste. Enquanto que este sistematiza as desigualdades sociais e afeta as mulheres negras em 

diversos âmbitos, já que é uma construção ideológica que inferioriza, discrimina a população 

negra e hierarquiza opressões de gênero. Acerca disso, Lélia Gonzalez (2020) destaca que: 

 
O lugar em que nos situamos determinará nossa interpretação sobre o duplo fenômeno 

do racismo e do sexismo. Para nós o racismo se constitui como a sintomática que 

caracteriza a neurose cultural brasileira. Nesse sentido, veremos que a articulação 

com o sexismo produz efeitos violentos sobre a mulher negra em particular 

(Gonzalez,2020, p.76). 
 

A crença de negação com relação ao racismo é fator importante para a manutenção da 

colonialidade e está relacionada à classificação e reclassificação de pessoas, ou seja, um sistema 

socialmente articulado para reduzir vivências num pseudoprojeto de modernidade colonial, que 

organiza e categoriza o mundo em vieses separáveis. O mito da democracia racial é, na mesma 

proporção, orquestrado pela literatura branca e hétero, cujas descrições em diversas obras 



65 

normalizam as violências como parte de um processo passivo, educacional do homem branco, 

como discutido no capítulo seguinte. 

Dessa forma, mulheres pretas continuam “guetizadas”, estereotipadas por sua cor, 

aparência, hipersexualizadas e retiradas dos contextos sociais de privilégios, ou seja, as 

maiorias não se beneficiam das conquistas pelo feminismo na teoria embranquecida, ainda 

ocupam posições profissionais de pouco prestígio, trabalhos manuais, sem acesso à educação 

de qualidade o que culmina num elevado índice de analfabetismo e com os menores salários 

diante da população ativa, comparadas às mulheres de pele branca. 

Sob o olhar desumanizador de sensuais, sexualmente acessíveis e fortes trabalhadoras, 

vivemos em constante batalha por sobrevivência sem direito ao afeto, ao descanso. Essas e 

outras fantasias coloniais estão inseridas cotidianamente no imaginário no que diz respeito aos 

corpos femininos negros ainda na contemporaneidade. Pontos de vistas negativos que 

institucionalizam os discursos e a forma de enxergar a mulher negra historicamente. Sueli 

Carneiro (2020) ratifica que somos parte de um grupo de mulheres que não conhece essa 

condição de mulher frágil, se considerarmos toda a estrutura escravagista. 

À despeito do mencionado, Lélia Gonzalez (2020), sublinha: 

 
Nós, mulheres e não brancas, somos convocadas, definidas e classificadas por um 

sistema ideológico de dominação que nos infantiliza. Ao impor um lugar inferior 

dentro de sua hierarquia (sustentado por nossas condições biológicas de sexo e raça), 

suprime nossa humanidade precisamente porque nos nega o direito de ser sujeitos não 

apenas de nosso próprio discurso, mas de nossa história (Gonzalez, 2020, p. 141). 
 

É válido, portanto, mencionar que essa ideia construída socialmente acerca do corpo 

negro feminino foi concebida a partir do recorte histórico e perspectiva colonial, ou seja, nesse 

período, as/os africanas/os escravizadas/os, as/os indígenas eram vistas como não humanos, 

objetificadas/os. Enquanto o homem branco, burguês, colonial tornou-se símbolo de civilidade, 

urbanidade com poderes de decisão e políticos de uma sociedade. 

A mulher branca burguesa, por sua vez, era caracterizada como símbolo da beleza, da 

passividade e pureza, com as quais se constituíam famílias legítimas. Representava, desse 

modo, o lar e a subserviência ao homem branco. Em contraposição, ao redor da mulher negra 

criou-se uma imagem de “exótica, provocativa, tais características chegam a aproximá-las de 

forma animalesca, destinada exclusivamente ao prazer sexual” (Carneiro, 2019, p.153). 

Essa dualidade gerada nesse recorte histórico influenciava diretamente nas relações que 

foram se estabelecendo a partir de então, incluindo a visão social, política, sexual e humana no 

que refere aos povos que foram colonizados e marginalizados. Nessa relação de constituição de 



66 

seres dicotômicos, homens e mulheres não eram enxergados como seres humanos, mas sim na 

categoria de macho e fêmea. Acerca dessa animalização e considerando esta premissa, é mister 

destacar que no período da escravidão as mulheres negras não possuíam gênero, veemente 

conveniente à exploração, “quando era lucrativo explorá-las como se fossem homens” (Davis, 

2016, p. 19). 

Diante desse processo classificatório, propunha-se, a partir do cristianismo, uma 

“missão civilizatória”, instrumento no qual objetivou-se o acesso violento aos corpos dos 

colonizados, sobretudo negros e negras. Tem-se, portanto, o apagamento de identidades, 

subjetividades e da memória de povos através da colonização. Nós estamos, enquanto mulheres 

racializadas, condicionadas a essa classificação de objeto, de descarte, de animalização, no 

limbo do vazio. 

O processo colonizador criou os/ as colonizadas/ os para reproduzir ideias de reduções 

dos seres. Nesse sentido, Hooks (2014, p.8) assinala que mulheres negras foram colocadas 

como sem almas, isto é, a “inata habilidade de serem tremendas portadoras de carga. ” É válido 

destacar, nesse sentido, que a função da imagem negativa é coisificar, oprimir, ou seja, são 

rótulos que definem a mulher negra nesse lugar inautêntico de guerreira, semi-humana, “objeto-

alheio”, corpo-margem. 

Esse espaço de coisificação enfatiza e amplia a fabulação de mulheres negras na 

condição de outridade. “Mulher negra como o outro negativo, a antítese da imagem positiva do 

homem branco” (Collins, 2016, p.105). É urgente, nesse sentido, a construção de estratégias 

que transfigurem a visão da mulher negra frente à sociedade. E essa mudança já tem se efetivado 

ao longo dos tempos e a partir de discussões, ações políticas de lutas para que nós negras 

sejamos parte desse processo de maneira fértil. 

A partir desse desenhar de teorias e movimentos de reflexões que contrariam e 

desalinham situações opressivas pelas quais as mulheres negras estão colocadas é que o 

feminismo negro reverbera suas falas, pontuando que os entrelaçamentos entre raça, classe e 

sexualidade aprofundam e desmitificam ideais racistas. As manifestações se tornarão 

incoerentes sem esses caminhos de intercruzamentos para pensar o corpo preto feminino em 

sua amplitude. 

 

2.3 Feminismo Negro: rupturas interseccionais e produção de rotas de sobrevivência 

 

As lutas feministas eram conduzidas, é importante lembrar, à priori, por mãos 

igualmente dominantes e com olhar e demandas específicas, especialmente os privilégios de 



67 

mulheres brancas burguesas, portanto o recorte de classe foi bem definido por muito tempo a 

partir de uma ideologia dominante, hegemônica e capitalista18. 

Nesse ínterim, o Brasil perpassa por um contexto histórico ainda marcado pelo regime 

do colonialismo. A escravidão assolava os países da América Latina, enquanto que a Europa e 

os Estados Unidos já promoviam transformações no âmbito social, político e histórico. Nesse 

retrocesso, as mulheres brasileiras viviam sob os desmandos dos maridos e exploração dos 

corpos, sem direitos à fala, limitadas à reprodução. Destaca-se, não obstante, que a situação das 

mulheres negras é historicamente diferente, uma vez que estas partem de um cenário escravista 

que se contrapõe às mulheres brancas, cujos corpos eram violentados e privados de qualquer 

direito, já que no Brasil colônia o homem era dono dos corpos das esposas, das filhas, sobretudo 

das escravizadas, conferindo a estas o tom da crueldade. 

A partir do século XIX, o Brasil República já enxergava algumas mudanças em relação 

à mulher na sociedade. Nísia Floresta19 é um nome importante de liderança das lutas feministas, 

sobretudo pelo direito à educação. A partir do século XX surgem as primeiras mobilizações 

lideradas por Bertha Lutz20. Desse modo, movimento sufragista21 reivindicava que o voto 

feminino fosse considerado um direito legítimo. 

À vista desses recortes abreviados das mobilizações promovidas por mulheres ao longo 

da história é que o feminismo enquanto movimento político e social se sustenta, para 

desmantelar opressões, violências de gênero e promover a igualdade, embora esse movimento 

inicialmente não tivesse sido interseccionado por outros atravessamentos como os de raça, 

                                                
18 Em meio às grandes transformações nó século XIX na Inglaterra e França, o capitalismo como força motriz 

para a modernidade reestabelece os papéis entre homens e mulheres, principalmente na constituição da família e 

do mercado de trabalho. Essa relação se dá, porque o sustento das casas deixa de ser uma obrigação só do homem, 

visto que a Revolução Industrial mobilizou essa mulher ao trabalho por ser mão de obra barata. Assim, as mulheres 

passam a ter participação ativa nas atividades trabalhistas e a renomear os aspectos da submissão, uma vez que a 

inferioridade acontece também nos salários, nas condições trabalhistas. Mulheres que viviam cargas excessivas de 

trabalho iguais à mão de obra masculina, porém com salários bem mais baixos. 

 
19 Nísia Floresta Brasileira Augusta, pseudônimo de Dionísia Gonçalves Pinto ganhou visibilidade na luta de 

mulheres no processo educacional e defendia que as mulheres eram seres sociais com direito à educação científica. 

 
20 Foi uma das fundadoras da Federação Brasileira pelo Progresso Feminino, organização que fez campanha 

pública pelo voto, tendo inclusive levado, em 1927, um abaixo-assinado ao Senado, pedindo a aprovação do 

Projeto de Lei, de autoria do Senador Juvenal Larmartine, que dava o direito de voto às mulheres (Pinto, 2010, 

p.16). 

 
21 É mister dizer que, as mulheres em meio a todas essas violações, negações de subjetividades, organizam-se para 

promover e lutar por igualdade de gênero, principalmente para sobrelevar a uma estrutura de opressão e desse 

modo, o feminismo ganha visibilidade na Europa a partir das últimas décadas do século XIX, tomando forma de 

movimento. Na Inglaterra a luta pelo direito de votar se populariza e assim, as sufragistas, como ficaram 

conhecidas, lutaram e convocaram outras mulheres para endossar as inquietações e enfrentamentos. 

 



68 

classe, sexualidade, nesse sentido, criando-se um fosso histórico de demandas que considerasse 

outros aspectos, outras vozes. Assevera (Carneiro, 2019, p.314), “mulheres que não entenderam 

nada quando as feministas disseram que as mulheres deveriam ganhar as ruas e trabalhar. ” 

Segundo Patrícia Hill Collins (2016), o feminismo negro é um movimento de e para 

mulheres negras. Desse modo, parte de perspectivas e teorias que versam acerca de corpos 

negros femininos que ocupam lugares diversos. Tem-se, portanto, a ideia de um movimento 

que considera as experiências e vivências singulares, mas que se tornam plurais, porque partem 

do mesmo ponto de subalternidade. 

O feminismo, a partir dessa visão, transforma mulheres em sujeitos políticos, isto é, ao 

“politizar desigualdades de gênero” reverbera e propõe ações subjetivas a partir de novas 

perspectivas levando em consideração as individualidades e identidades de cada grupo de 

mulheres, seja de cor ou não, porque a não universalização deve parir demandas múltiplas, 

abarcar as experiências diversas, sobretudo as “multirraciais, pluriculturais” (Carneiro, 2019, 

p. 198), uma vez que somos diversas. 

Imbuídas nessa perspectiva de lutas por um “tempo feminino”, o movimento feminista 

negro é um recurso social, político e intelectual contra a sociedade patriarcal, sexista 

severamente marcada por uma cultura arrumada em práticas e discursos racistas, misóginos que 

ceifam vidas. Desse modo, Hooks (2018) enfatiza que o feminismo é um movimento que 

apregoa o fim de explorações sexistas. Vislumbra, igualmente, oportunidades e igualdades de 

direitos e não pode ser lido como uma luta anti-homens, como muitas vezes é caracterizado. 

As lutas por tempos igualitários evocam ideologias como o racismo, sexismo, práticas 

que institucionalizam o patriarcado, isto é, convicções autoritárias que colocam em risco 

conquistas feministas. Essas doutrinas autoritaristas fortalecem as relações de poder também 

entre mulheres, ou seja, são práticas que sobrelevam e perpetuam as diferenças. 

 
Existe ainda, por parte de muitas feministas brancas, uma resistência muito grande em 

perceber que, apesar do gênero nos unir, há outras especificidades que nos separam e 

afastam. Enquanto as feministas brancas tratarem a questão racial como birra e 

disputa, em vez de reconhecer seus privilégios, o movimento não vai avançar, só 

reproduzir as velhas e conhecidas lógicas de opressão (Ribeiro, 2018, p. 53). 
 

A teórica Djamila Ribeiro, (2018), traz ao centro uma máxima que é a reprodução de 

opressões femininas em detrimento a outras mulheres. Essa é uma reflexão importante no que 

tange à consciência de pensarmos os discursos que nos aprisionam, uma vez que não se nasce 

feminista, é preciso um longo processo de fazedura. “Enquanto mulheres assumirem a bandeira 



69 

de políticas feministas sem abordar e transformar seu próprio sexismo, o movimento ficará 

prejudicado” (Hooks, 2018, p.27). 

É importante reiterar que as mulheres negras, não negras colonizadas continuam 

duplamente a serem exploradas, violadas em seus direitos no mercado de trabalho e nas 

proteções de suas casas, cuja subordinação se constitui em suas relações afetivas sob o regime 

violento do patriarcado e, igualmente, a serem consideradas como cidadãs de segunda classe. 

À luz dessas e outras teorias, no Brasil, o feminismo negro se estabiliza por volta dos 

anos 1980, intensificando as discussões no III Encontro Feminista Latino-americano em 

Bertioga, São Paulo, 1985. Nesse recorte temporal, algumas mulheres negras organizavam-se 

para garantir a visibilidade social e política no movimento feminista. Por meio de reuniões 

estatais, as negras ganhavam vozes e reivindicavam pautas feministas voltadas para mulheres 

negras. 

De acordo com Ribeiro (2018, p. 51), aqui as negras escreveram sobre o tema feminismo 

de maneira específica, mas outrora já produziam uma literatura voltada para esses temas, ainda 

que sem nomear como discursos feministas “mulheres negras já desafiavam o sujeito mulher 

determinado pelo feminismo”. A autora reafirma que mulheres negras sempre estiveram à 

frente de lutas e pautas feministas, ainda que não fossem prioridade e, ao mesmo tempo, com 

olhares e vozes segregadoras pelo movimento. Enfatiza bell hooks, (2018): 

 
Mesmo antes de raça se tornar uma questão debatida nos círculos feministas, estava 

claro para mulheres negras (e para as revolucionárias aliadas da luta) que jamais 

alcançariam igualdade dentro do patriarcado capitalista de supremacia branca 

existente (Hooks, 2018, p. 19). 

 

Angela Davis (2016) enfatiza, desse modo, que essas lutas desde do século XIX não 

abarcam todas as necessidades das mulheres, inclusive as negras. São vieses diferentes, porque 

são classes e condições igualmente contrastantes. Pensar em lutar e resistir é compreender que 

existem contextos verdadeiros, diversos e que precisam ser vistos dentro de outras perspectivas. 

A fala clássica da ex-escrava americana abolicionista Sojouner Truth em um discurso 

sobre direitos dos negros, sufrágio intitulado “Eu não sou mulher” já trazia uma temática 

bastante sintomática do feminismo que é a universalização das mulheres e a desumanização de 

corpos femininos negros: 

 
Nunca ninguém me ajuda a subir numa carruagem a passar por cima da lama ou me 

cede o melhor lugar! E não sou eu uma mulher? Olhem para mim! Olhem para o meu 

braço! Eu capinei, eu plantei, juntei palha nos celeiros, e homem nenhum conseguiu 

me superar! E não sou eu uma mulher? Consegui trabalhar e comer tanto como um 



70 

homem, quando tinha o que comer⸺ e aguentei as chicotadas! (Truth, 1851 apud 

Ribeiro, 2019, p. 51-52). 
 

O discurso de Truth desconcerta e ratifica a disfonia do feminismo hegemônico e a 

invisibilidade das mulheres negras de suas pautas. Igualmente, inaugura essa discussão sobre a 

imagem da mulher negra como semi-humana, carga da sociedade racista. Elucida, 

especialmente sobre a importância de refletir sobre o lugar que ocupamos para promover novas 

epistemologias e insurgir contra aquilo que nos anula. 

Partindo desta premissa, é válido ressaltar que as primeiras manifestações por igualdade 

de direitos estão entre as mulheres negras, se considerarmos o contexto escravistas e colonial 

pelo qual elas passaram, no qual lutaram contra práticas abusivas e violentas como o estupro, 

dentre tantas outras de seus senhores. “O estupro é uma maneira efetiva de controle social 

patriarcal, que restaura e mantém o poder masculino sobre mulheres. Ao mesmo tempo, isso 

sugere às mulheres negras, e a todas as mulheres, que ser sexualmente assertiva pode levar à 

punição” (hooks, 2019, p. 283). 

O ato de resistir destas mulheres já dera início às muitas pautas das quais o movimento 

feminista se alimenta na contemporaneidade. Portanto, reinventar-se continua sendo uma 

questão de sobrevivência, de reconstrução de identidades. Para nós, enquanto mulheres negras, 

ser feminista é o mesmo que ser “forasteira de dentro”, por estar sempre de fora socialmente e 

instrumentalizar discursos e práticas nas vivências cotidianamente. É resistir, brigar por 

políticas públicas, ainda que em silêncio, por ser o seu próprio sujeito político frente à 

sociedade. 

Nessa busca por caminhos homogêneos ou vias de lutas que abarque as diversidades 

que compõem o grupo de mulheres negras, o feminismo negro critica a universalidade dos 

corpos femininos e enfatiza a importância da intersecionalidade entre gênero, raça, classe, 

sexualidade para refletir sobre as pautas que instrumentalizem as necessidades das mulheres na 

contramão de um feminismo eurocentrado. Sobre isto, Carla Akotirene (2019) destaca que o 

feminismo negro é atravessado pelo racismo, cisheteropatriarcado, capitalismo e essas relações 

interseccionalizam o corpo feminino. Assim, o movimento está pautado em discutir sobre essas 

“avenidas identitárias” que marcam de forma opressiva as mulheres de cor dentro da 

perspectiva colonial moderna ao longo dos tempos. 

Reitero a voz de Akotirene (2019), para fazer alusão aos nomes já mencionados das 

intelectuais negras que fazem atos de respostas, de recusa ao movimento homogeizante e 

branco. 

 



71 

Teoria, metodologia e instrumento prático, a interseccionalidade revela o ciclo lunar 

da militância encabeçada pelas intelectuais negras, numa diversidade de marés na 

história do feminismo, rejeita a brancura das ondas feministas, que não passaram 

experiências da colonização e nem sequer compuseram o projeto intelectual 

emocionado, manifesto de força teórica negra, sem estar presa às correntes 

eurocêntricas e saberes narcísicos (Akotirene, 2019. p.22). 
 

A partir da teoria da interseccionalidade, as lutas feministas são enxergadas numa nova 

perspectiva fora do eixo da Europa e considerando, para tanto, as expectativas e necessidades 

de mulheres negras e não negras, esses novos caminhos de reverberação surgem a partir do 

feminismo decolonial, cujo objetivo é reivindicar lugares epistemológicos e interseccionais à 

luz de vivências reais nas comunidades, em nossas casas, em nossas relações enquanto mulheres 

de cor, colonizadas e marcadas por violências bem estruturadas e direcionadas às vozes que se 

levantam contrárias ao apagamento e silenciamento histórico. 

Nessa compreensão e para que estas análises sejam profícuas, é importante fazer um 

recorte temporal e histórico no interesse de alargar as ponderações no que se refere à 

colonização e o movimento que decoloniza, em muitas medidas, essas práticas que dessolam 

corpos, especialmente femininos. 

 

2.4 Reflexões Decoloniais: apontamentos teóricos 

 

A ideia de modernidade nasce em 1492 quando a Europa passa a ser vista como centro 

do mundo e tudo que se contrapõe a isso torna-se dissemelhante, irregular, periférico para a 

história global. Um fato histórico que marca esse pensamento eurocêntrico é a chegada do 

navegador/invasor Cristóvão Colombo ao continente americano. A partir dessa re-descoberta 

dá-se o começo de um “novo mundo”, “caminhos de prosperidade”, “de revoluções”, isto é, o 

ser moderno a custo de violências, sequestros, estupros e dizimação de vidas ao longo de toda 

essa cronologia de acontecimentos. Recortes importantes que esta tese se ocupará ao longo 

deste subcapítulo. 

Nesse cenário, a fantasia do moderno é carregada pela ideia do Outro como inferior que 

culmina na descoberta, no “encobrimento” dessa imagem, do ser-pessoa. A construção do outro 

como dominado é sinônimo de apropriação do corpo, mente, sexualidade dos povos racializados 

que foram invadidos e saqueados em nome do mito da modernidade, conceito difundido pelo 

filósofo Enrique Dussel, em sua obra O Encobrimento do outro: origem da modernidade, 

(1993), onde explica que o vislumbre moderno surge dessa relação de dominação do centro 



72 

sobre a periferia e a constituição da Europa como eixo cêntrico do mundo, assim como, na 

composição violenta do outro/colonizado. O autor explica que: 

 
A modernidade originou-se nas cidades europeias medievais, livres, centros de 

enorme criatividade. Mas “nasceu” quando a Europa pôde confrontar com seu Outro 

e controlá-lo, vencê-lo, violentá-lo: quando pôde se definir como ego descobridor, 

conquistador, colonizador da alteridade constitutiva da própria modernidade (Dussel, 

1993, p.8). 

 

Nessa construção, a modernidade traz consigo a ideia paradoxal e violenta de encobrir 

o já existente para assim se perpetuar sobre pessoas, culturas, modos de vida. Invisibilizar o 

outro, fazer deste um objeto. Nessa esteira, Aníbal Quijano (2005, p.10) ratifica que, “todo 

conceito de modernidade é necessariamente ambíguo e contraditório”. Logo, o projeto 

moderno-colonial se edifica na redução e desumanização de pessoas, o encobrimento como 

forma de apagamento de subjetividades, desse modo, tornar inferior para explorar, 

incongruência histórica que marca a relação conquistador e conquistado. 

Nesse sentido, Enrique Dussel (1993) sublinha que encobrir é fazer deste outro sua 

imagem e semelhança, ou seja, tudo que foi construído antes da conquista dos europeus, 

corporeidades, vivências, religiões perderá seu efeito com a chegada dos invasores. “A 

modernidade da Europa torna todas as outras periferias sua” (Dussel, 1993, p.33). Desse modo, 

o existir não pertence ao colonizado, mas à imagem do dominador. Nesse alpendre de negações 

e explorações, elaborou-se a modernidade, a colonialidade como complementares.  Sobre isto 

assevera o professor e teórico argentino, Walter Mignolo (2017, p.2) “A modernidade veio junto 

com a colonialidade: a América não era uma entidade existente para ser descoberta. Foi 

inventada, mapeada, apropriada explorada sob a bandeira da missão cristã”. 

Imbuídos nessas discussões, é válido explorar o conceito de colonialidade à luz de 

teóricos que validam e criticam esse termo para que sejam feitos aprofundamentos necessários 

neste estudo. Para alguns teóricos da América Latina, conforme mencionado acima, 

colonialidade e modernidade são equivalentes, ou seja, “não há modernidade sem colonialidade. 

Por isso, a expressão comum contemporânea de modernidades globais, implica em 

colonialidades globais" (Mignolo, 2017, p. 3). Faces da mesma estrutura, uma alimenta a outra 

e ambas promovem violações de humanidades. 

Nelson Maldonado-Torres (2008), filósofo porto-riquenho sobreleva ainda, nesse 

sentido, que colonialidade e o colonialismo possuem significados distintos, uma vez este tem 

relação política e econômica entre os povos, enquanto que colonialidade refere-se à padrões de 

poder, ou seja, o modo como o conhecimento, as relações entre os sujeitos acontecem e esta 



73 

surge no meio capitalista e na superioridade entre raças, isto é, parâmetro para relação colonial 

que se estabeleceu desde da conquista das Américas. Acrescentamos, de modo oportuno a essa 

tríade conceitual, a colonialidade do ser, do saber, de gênero discutidas no decorrer destas 

linhas. 

A partir desse pensamento egoístico moderno é que são edificadas as violações ao longo 

dos tempos. A Europa como história única, instituiu soberania nas relações econômicas, 

subjetivas. Por meio desses discursos e olhares europeizados, a América Latina, África e Ásia 

são retiradas, inferiorizadas, reclassificadas como menores, subalternizadas. Nessa 

movimentação, o eurocentrismo se constitui como um exemplo de superioridade, redução de 

individualidades, que o autor Dussel vai chamar de “componente mascarado e sutil” (Dussel, 

1993, p. 17). 

Desse modo, é válido mencionar que o eurocentrismo não tolera a coexistência de 

variados saberes, culturas que não estejam ocidentalizados, ou seja, inviabilizando, 

minimizando e construindo estereótipos aos modos de vida de outros povos. Dessa forma e em 

nome dessa soberania autoritária, o eurocentrismo divide o mundo entre novo e velho mundo. 

A américa é o que se pode caracterizar de novo, desconhecido, até então pouco dominado pelos 

europeus. Assim, a título de exemplificação, as explorações dos povos originários, dos africanos 

aconteceram de maneira feroz e desumana. 

 
O ego moderno desapareceu em sua confrontação com o não-ego: os habitantes das 

novas terras descobertas não aparecem como outros, mas como Si-mesmo a ser 

conquistado, colonizado, modernizado, civilizado como matéria do ego-moderno. E 

foi assim que os europeus (particularmente ingleses) se transformaram como, diziam 

antes, nos missionários da civilização em todo o mundo (Dussel, 1993. p.36). 

 

À sombra de uma “tese eurocêntrica”/egocêntrica são montados mecanismos de 

dominação, ou seja, de forma cruel é desenhada uma estrutura sólida e arrumada em discursos 

coloniais, cujas ações destroem tradições, valores de um povo. A invenção traz a imagem do 

“encontrado”, “descoberto”, "desconhecido" que, segundo os colonizadores, precisam ser 

civilizados, catequizados, modernizados nos ideais superiores da Europa, para assim, vesti-los 

de uma cultura ocidental, tal qual folhas em branco. Tem-se, portanto, de acordo com Dussel 

(1993), o Outro como imagem de si-mesmo, a autoconstituição do ser, imagem e semelhança 

do europeu/branco, assim, os colonizados foram inventados a partir de uma civilidade, 

encobertos em suas identidades. 

Nessa perspectiva, a modernidade/colonialidade perdura cultuando feridas ainda abertas 

com projetos vívidos de redução de sujeitos/sujeitas. Uma das formas de sustentação dessa 



74 

estrutura é a colonialidade de poder, termo defendido pelo sociólogo peruano Aníbal Quijano, 

para definir uma das formas de opressão de corpos dentro da conjuntura colonial. Conforme 

Quijano (2005), a colonialidade de poder nasce da ideia de raça como “codificação das 

diferenças”, para tanto, é nesse eixo que se constitui toda a relação de dominação entre o 

conquistado e o conquistador, sendo o fator fundante da subjugação colonial. 

Assim, colonialidade de poder se vincula a classificação de pessoas dentro de um padrão 

biológico na América e mais tarde, no mundo. Desse modo, se situam e formam-se sujeitos no 

aspecto da inferioridade em detrimento ao outro/ branco. Quijano (2005) ratifica que está nessa 

estrutura violenta a origem de todas as condutas históricas de controle do trabalho, das 

subjetividades. 

A ideia de raça, em seu sentido moderno, não tem história conhecida antes das 

Américas. Talvez se tenha originado com referências às diferenças fenotípicas entre 

conquistadores e conquistados, mas o que importa é que desde muito cedo foi 

construída como referência as supostas estruturas biológicas diferenciais entre esses 

grupos. A formação de relações sociais fundadas nessa ideia, produziu nas américas 

identidades sociais historicamente novas: índios, negros e mestiços e redefiniu outras 

(Quijano, 2005, p. 1-2). 

 

Por meio dos ideais de diferenciação e naturalização dessas discriminações é que nós, 

enquanto corpos racializados, somos atravessados por inúmeras violências, cujas práticas 

ceifam vidas, categorizam pessoas e produzem o racismo como um comportamento atemporal 

sustentado ainda na contemporaneidade como uma realidade cruel e negligenciada pela 

sociedade. Sobre isto Kilomba (2019), sobreleva: 

 
O racismo é uma realidade violenta. Por séculos, ele tem sido fundamental para o 

fazer político da Europa, começando com os projetos europeus de escravização, 

colonização, e para a atual “Fortaleza Europa”. No entanto, o racismo é, muitas vezes, 

visto como fenômeno periférico, marginal aos padrões essenciais de desenvolvimento 

da vida social e política de alguma forma localizado na superfície de outras coisas, 

como uma “camada de tinta”, que pode ser “removida” facilmente (Kilomba, 2019, 

p.71). 

 

O texto traz ao centro um exemplo comum no Brasil que se alimenta dessa opressão, ao 

mesmo tempo prega que não existem racistas brasileiros, ou seja, a negação paradoxal e esteada 

que vitimiza e mata pessoas racializadas. Visto como “outras coisas", uma “camada de tinta”, 

a qual pode ser retirada, metáfora utilizada pela autora, ilustra que o racismo edifica as relações, 

mas não as determina, ideia folclórica contemporânea de que vivemos democraticamente 

quando o assunto é raça. 

Nessa via, o racismo é assolador e estrutural, uma vez que o conceito de raça está 

associado às situações históricas, atrelado ao conflito, ao poder, igualmente não é considerado 



75 

um problema institucional, cultural, religioso. Assim, a história da raça ou das raças é a base da 

sociedade contemporânea, porque é a constituição política, social e econômica. Este conceito 

surge instrumentalizado no contraste, nos ciclos de destruição impostos pela colonialidade e 

sistema escravagista. Como explica Mignolo (2017), “ocultadas por trás da retórica da 

modernidade, práticas econômicas dispensavam vidas humanas, e o conhecimento justificava 

o racismo e a inferioridade de vidas humanas, que eram naturalmente consideradas 

dispensáveis” (Mignolo, 2017, p. 4). 

Autorizados pela supremacia europeia universalizante, a classificação das pessoas 

serviria para a submissão sistemática que instituiu a violência massiva, ao longo da história, dos 

povos originários, africanos. Povos indígenas catequizados, explorados e negados suas 

identidades, religiões, ancestralidades e linguagens para ceder ao poderio europeu/civilizado. 

Em conformidade a isso Francielle Suênia da Silva (2022) pontua: 

 
O genocídio dos povos originários foi uma das primeiras marcas da 

modernidade/colonialidade. A ideia de supremacia dos europeus também pode ser 

observada na escolha dos vocábulos, a exemplo de descobrir e conquistar, estando 

ambos ligados ao processo de destruição da cultura dos indígenas (Silva, 2022, p.27). 

 

Práticas violentas repetidas com os negros e negras que foram igualmente submetidos 

às cruezas da escravidão, retirados em sua dignidade. Homens e mulheres desumanizadas, 

estupradas e mortas. Apartados de seus lugares em nome da superioridade de raça orquestrada 

pela modernidade/colonialidade. Para Dussel (1993), “a colonização da vida cotidiana, do 

índio, escravo africano pouco depois, foi o primeiro passo para o processo “europeu” de 

modernização, de civilização, de subsumir (ou alienar) o Outro como a si mesmo” (Dussel, 

1993, p.50). 

De acordo com Quijano (2005), essas visões modernas de poder mundial estão 

sustentadas sob alguns aspectos, pela ideia de raça, como manifestado acima, instituindo um 

padrão mundial e universal de classificação pelo capitalismo, como um modo padronizado de 

exploração e violação de direitos e o eurocentrismo caracterizado como uma maneira de 

dominação das “subjetividades, intersubjetividades, em particular no modo de produzir 

conhecimentos” (Quijano, 2002, p.1). 

Com base nessa ordem colonial e por não respeitar o diferente, o mito da 

modernidade/colonialidade é assegurado com rastros de violências reconfigurados nos dias 

atuais. Corporeidades e subjetividades sendo colocadas nesse lugar de outridade, na alienação 

que desumaniza e priva violentamente o outro de ter sua própria identidade. De modo igual e 

ancorados pela colonialidade de poder, edificam-se outras formas de 



76 

colonialidade/modernidade que sustentam a colonização dos corpos/mentes mantendo o 

sistema-mundo em funcionamento como a colonialidade do saber, do ser, gênero, ou seja, 

convenções que legitimam as diferenças sociais, epistêmicas para dominar os colonizados. 

A colonialidade do saber se desenvolve a partir da não aceitação, difundida pela 

colonialidade, que saberes diversos podem coexistir. O eurocentrismo nasce e se estrutura nessa 

inferiorização, na imagem invertida, como menciona Aníbal Quijano (2005), “a perspectiva 

eurocêntrica de conhecimento opera como um espelho que distorce o que reflete” (Quijano, 

2005, p.14). Assim, o eurocentrismo é o conhecimento instituído pela Europa tomado como 

padrão mundial hegemônico e imposto como única forma de produzir saberes. Dessa forma, 

são mantidas e estimuladas visões intelectuais manipuladas pela colonialidade de poder, saber 

empoderando mecanismos e elegendo princípios dualistas, bárbaro/civilizado/branco/negro/ 

homem/mulher/científico/acientífico. 

Colonizar o saber, significa, sobretudo, reduzir e apagar conhecimentos de povos 

subalternizados. É, portanto, tornar obsoletas todas as formas de saberes ancestrais, a 

linguagem, a religiosidade, os cultos, crenças dos povos originários, afrodescendentes. É, 

outrossim, classificar como menor/periférica, excluindo práticas científicas que destoam de 

discursos já padronizados e universalizados pela academia hétero/branca/patriarcal. A esse 

respeito, Kilomba (2019) acrescenta: 

 
Qualquer forma de saber que não se enquadre na ordem eurocêntrica de conhecimento 

tem sido continuamente rejeitada, sob o argumento de não constituir ciência credível. 

A ciência não é, nesse sentido, um simples estudo apolítico da verdade, mas a 

reprodução de relações raciais de poder que ditam o que deve ser considerado 

verdadeiro e em quem acreditar (Kilomba, 2019, p.53). 

 

Nesse movimento, tem-se o tradicionalismo acadêmico com interesses voltados para a 

unicidade hegemônica de elaborar conhecimentos, desse modo, “subvaloriza, silencia e 

invisibiliza” (Curiel, 2020, p.128) a produção daqueles que estão fora do padrão. Colocados à 

margem, vozes de intelectuais racializadas/os são reclassificadas/os como menores, 

acientíficos. 

Quijano (2005) reitera que somos compostos por diferenças e fomos ensinados, 

enquanto corpos colonizados, a nos enxergarmos como uma imagem única no “espelho 

eurocêntrico” e, a partir do olhar do outro, aprendemos a ser quem não somos, 

distorcidos.  Nessa lógica, os colonizados foram explorados, violados, mutilados configurando 

a colonialidade do ser, “ser colonizado/condenado” (Maldonado-Torres, 2008, p 27). Nessa 

concepção, Nelson Maldonado-Torres reflete sobre outro termo importante na gira desses 



77 

apontamentos, a colonização do ser e assevera que é um fator importante para que ainda haja a 

“persistência da colonialidade” e nesse sentido, afirma, “a colonialidade do ser refere-se ao 

processo pelo qual o senso comum e a tradição são marcados por dinâmicas de poder de caráter 

preferencial: discriminam pessoas e tomam por alvo determinadas comunidades” (Maldonado-

Torres, 2008, p. 27). Nega-se, portanto, a humanidade aos sujeitos/as colonizados/as, o direito 

de ser pessoa. Colonizar/controlar o ser nos mais diversos aspectos, na sexualidade, nas relações 

de gênero, no saber, etc. 

Acerca desse conceito, a professora e pesquisadora Pilar Cuevas Marín (2013) sublinha: 

 
Lembremos que a colonialidade do ser nos remete à dimensão ontológica da 

colonialidade, sobretudo quando determinados seres 一 sob as dinâmicas e discursos 

de poder com os quais contam 一 se impõem a outros seres. O ser entendido não mais 

como uma entidade universal e neutra, mas como uma categoria ontológica específica 

que, a partir do pensamento ocidental e da conquista, impôs a superioridade e 

diferenciação de alguns seres (Marín, 2013, p. 99). 

 

O ser, no recorte colonial, desumanizado, pensado a partir da lógica de supremacia 

ocidental, ou seja, sujeitos racializados categorizados como macho e fêmea, brutalizados. 

Humanidade negada às pessoas racializadas com objetivo de explorá-las, instrumentalizadas 

por um discurso de poder, pensados e difundidos sob os corpos colonizados, como afirma a 

autora acima, para a promoção de batalhas, usurpação de terras, genocídios. 

São, para tanto, ferramentas de controle que aprofundam a chaga colonial e a mantém 

em movimento edificada no projeto civilizatório europeu que coisifica e animaliza sujeitos. 

Práticas de opressão que promovem explorações, visões preconceituosas e violentas que tem 

ceifado vidas por séculos, uma vez que, a ferida colonial não cicatriza, mas encontra uma nova 

maneira de dor, de sangrar, porque ainda está aberta. 

É mister, portanto, entendermos o funcionamento e a manutenção de tais lógicas a fim 

de que possamos criar mecanismos e perspectivas de resistência. Através dessa necessidade de 

elaborar novas metodologias epistêmicas para sobrepor a dominação é que o pensamento e 

teorias decoloniais estão fundamentadas. 

Na trilha de propor caminhos de reinvenção, o pensamento decolonial surge como um 

dos mecanismos epistêmicos de “aprender a desaprender” (Mignolo, 2008, p.4), isto é, o 

movimento decolonial são ações e lutas contra padrões de poder impostos pela 

colonialidade/modernidade. Segundo Catherine Walsh (2013), decolonialidade é um “projeto 

para resistir, transgredir, emergir, criar e influenciar” (Walsh, 2013, p. 25). 

Nesse sentido, o pensamento decolonial traz uma nova dimensão para refletir acerca das 

relações coloniais. São teorias e práticas como desobediência epistêmica que nos fazem refletir 



78 

que há possibilidades de humanização de corpos colonizados frente ao plano de morte moderno. 

Nesse movimento, (Mignolo, 2008, p.4), afirma que “a opção descolonial é epistêmica, ou seja, 

se desvincula dos fundamentos genuínos, dos conceitos ocidentais e da acumulação de 

conhecimentos. ” 

A partir dessa lógica, é importante mencionar que a palavra epistemologia deriva dos 

vocábulos gregos epistemes que significa conhecimento verdadeiro e logos que é a ciência do 

conhecimento. Temos, para tanto, o conhecimento decolonial como uma ferramenta que 

contrapõe discursos propagados sem fundamentação, irreais. Assim, o “desencadeamento 

epistêmico”, proposto por Walter Mignolo (2008), são metodologias possíveis ancoradas em 

reflexões importantes, cujas práticas descortinam e fomentam novas perspectivas a realidades 

existentes. 

Imbuídos em articular caminhos epistemológicos de sobrevivência, resistência para 

sobrepujar a cultura eurocêntrica, Catherine Walsh (2013), no texto Pedagogías Decoloniales: 

prácticas insurgentes de resistir, (re)existir y (re)vivir, (2013) teoriza o termo pedagogia 

decolonial como instrumento para transgredir e criar mecanismos de humanização de povos 

colonizados. Retoma conceitos de Paulo Freire para refletir a educação como instrumento de 

mudanças da realidade, assim como, conhecer para transformar e entender os lugares que 

ocupamos para reverberar criticamente e revertê-los. 

Neste bojo, aventa ainda os preceitos defendidos por Franz Fanon nas obras “ Pele negra, 

Máscaras brancas" (1952), cuja livro disserta sobre os entendimentos das mazelas e opressões 

que acometem os corpos colonizados. Walsh (2013) defende, à luz desses importantes teóricos 

que, o sistema colonizador situou negros e negras na condição de animais e, nesse sentido, o 

olhar decolonial para esses corpos é, sobretudo devolver direitos a humanidades, à vida com 

subjetividades respeitadas. 

Desse modo, a autora explicita que o pedagógico aliado ao fazer decolonial tornam-se 

"metodologias organizacionais, analíticas e psíquicas que orientam rupturas, transgressões, 

deslocamentos e inversões de conceitos e práticas impostas e herdadas” (Walsh, 2013, p. 64). 

A partir desse olhar como ação formativa e coletiva, a autora traz ao centro a máxima de 

“reaprender a ser homens e mulheres”, de sermos vistos como ser-pessoa, não mais como 

objetos. 

Esse movimento decolonial e pedagógico de olhar de novo para as mesmas realidades e 

reelaborar novos contornos é feito ao longo dos séculos pelas pessoas colonizadas por meio de 

práticas sociais, culturais de resistência cultuados e preservados pela oralidade, memórias, 



79 

religião, música, dança, literatura etc, assim, corpos colonizados (re)inventam vidas, 

dignidades, (re) existem, (re) configuram, sobretudo vivências. 

Nessa conjuntura e na contramão da morte, indivíduos atravessados pela colonização 

traçam caminhos de lutas e reverberação. Exemplifico epistemologias construídas por negros e 

negras, que se organizam social e politicamente para combater e/ou denunciar as atrocidades 

do racismo, do sexismo, da discriminação seja ela social ou educacional pelas quais negras e 

negros passavam e ainda, infelizmente, convivemos. Pensar negritude no mundo é refletir 

sobremaneira acerca do corpo negro enviesado por uma cultura eurocêntrica. Assim, 

organizados em movimentos, o povo negro critica e transforma a realidade racista ao longo da 

história, encontrando, nesse sentido, formas de transgressões, de travessias para ultrapassar 

contextos que nos inferiorizavam, invisibilizam em nossas práticas sociais e uma desta foi a 

linguagem, a escrita, a arte como rompimento dos silenciamentos estruturais. A produção 

literária negra brasileira é uma forma de desalienar a palavra e trazê-la para perto. 

Nesse contexto, bell hooks (2019), teoriza: 

 
Para nós, a fala verdadeira não é somente uma expressão de poder criativo; é um ato 

de resistência, um gesto político que desafia políticas de dominação que nos 

conservam anônimos e mudos. Sendo assim, é um ato de coragem ー e, como tal, 

representa uma ameaça. Para aqueles que exercem o poder opressivo, aquilo que é 

ameaçador deve ser necessariamente apagado, aniquilado e silenciado (Hooks, 2019, 

p. 36-37). 

 

A literatura, como a arte de (re)fazer palavras, de escrever o corpo, é, nesse sentido, um 

movimento decolonial que transgride barreiras de violências históricas e promove 

deslocamentos de objetificação à humanização desses corpos. A existência do corpus literário 

afro-brasileiro é marcada por subjetividades gestadas a partir de vivências de mulheres e 

homens negros, como assinala Evaristo (2009), ou seja, são ferramentas decoloniais que 

rasuram a produção de conhecimentos sustentadas em bases eurocêntricas, como tem sido 

delineado nessas linhas de pesquisa. 

A partir desses deslocamentos, Grada Kilomba (2019) ressalta que, “escrever contra 

significa falar contra o silêncio e marginalidade criados pelo racismo. Essa metáfora que ilustra 

a luta das pessoas colonizadas para acessar a representação dentro dos regimes brancos 

dominantes. Escrever contra o sentido de opor” (Kilomba, 2019, p. 57). 

Dessarte, a escrita é uma prática epistemológica, como já exposto, que desarruma 

estruturas coloniais. Nessa perspectiva, é força propulsora que rompe cativeiros historicamente 

impostos. É a maneira, sobretudo, de manter-se viva num sistema que propaga violência, é, 

desse modo, sair do lugar das ausências, enquanto sujeito e desafiar a posição de 



80 

outro/subalterno/periférico/marginal. Assim, seguimos travando lutas insurgentes para a 

afirmação de aspectos identitários na diáspora que a custo se equilibram, mas persistimos na 

esperança de um mundo que valorize nossas heranças e memórias para que outras sejam 

construídas sem que vidas se esvaiam. 

Nessa esteira, criar um modo novo de mirar-se no espelho disruptivo das explorações 

ao longo dos séculos é uma forma ancestral de decolonizar os desmandos da colonização. 

Entender quais são os processos de escravização e encontrar ferramentas de lutas e 

epistemológicas. Elevar-se na inexistência e invalidação do saber, do ser, do gênero, do corpo, 

sexualidade criada pela cultura eurocêntrica, assim, construir pontes de aprendizagens e re-

aprendizagens, deslocamentos para revalidar e desenhar pertencimentos. 

Nessa roda de refletir sobre ferramentas de lutas e caminhos de resistências de pessoas 

colonizadas, é importante trazer ao centro desses aportes teóricos vozes femininas para estender 

e aprofundar esses deslocamentos no que se refere às violências impostas pela colonização de 

gênero que vitimizam mulheres historicamente. Na contracorrente, nós, mulheres, mulheres 

negras refazemos diariamente rotas de fugas e agigantamos discursos para sobrevivermos à 

cultura de morte, cujo principal projeto está voltado para nossos corpos, principalmente quando 

se é negra/o, corpo-alheio, como já classificado. A partir dessas rachaduras urgentes é que o 

feminismo negro se edifica. Elevo, portanto, algumas discussões sobre os estudos feministas 

decoloniais para avultar este estudo. 

 

2.5 Tecendo fios entre o feminismo decolonial e as lutas de mulheres negras 

 

Decolonizar o olhar, enxergar-se como mulher negra e saber que práticas de combate ao 

que nos violenta em pequenos detalhes diariamente já são caminhos profícuos na contramão da 

cultura da morte pulverizada historicamente pelo colonialismo. O feminismo negro parte desse 

pensamento decolonial para conceituar os alinhamentos interseccionais dentro do movimento, 

refletir que as necessidades das mulheres negras devem ser enxergadas a partir do olhar racial 

e de gênero, enovelado acima por este estudo. 

É a partir desse movimento de desmantelar essas opressões de gênero, é que a intelectual 

e socióloga argentina, María Lugones (2020) reflete a acerca do que ela chamou de 

colonialidade do gênero, acrescendo a teoria tríade, colonialidade de poder, saber e ser. 

Lugones discute e critica Quijano por entender que a colonialidade de poder e raça estruturam 

de maneira central as relações e as determinam nas disputas de controle, contudo essa discussão 

é limitada, segundo a autora, porque não compreende as mulheres colonizadas e racializadas, 



81 

uma vez que estas historicamente não têm poder, foram subordinadas e violentadas. Desse 

modo, afirma que há um sistema moderno colonial de gênero atravessado pela raça dentro do 

padrão colonial, ou seja, as opressões construídas a partir dessas relações de poder. Baseada 

nessa concepção, a autora sublinha que: 

 
América e Europa estão entre essas novas identidades geoculturais; europeu, índio, 

africano estão entre as identidades “raciais”. Essa classificação é a “expressão mais 

profunda e duradoura da dominação colonial”. Com a expansão do colonialismo 

europeu, a classificação foi imposta à população do mundo. Desde então, tem 

atravessado todas e cada uma das áreas da vida social, tornando-se, assim, a forma 

mais efetiva de dominação social tanto material como intersubjetiva. Desse modo, 

colonialidade não se refere apenas à classificação racial. Ela é um fenômeno mais 

amplo, um dos eixos do sistema de poder e, como tal, atravessa o controle ao sexo, a 

autoridade coletiva, o trabalho e a subjetividade/intersubjetividade, e atravessa 

também a produção de conhecimento a partir do próprio interior dessas relações 

intersubjetivas. Ou seja, toda forma de controle do sexo, da subjetividade, da 

autoridade e do trabalho existe em conexão com a colonialidade (Lugones, 2020, 

p.57). 

 

Lugones (2020), nesse sentido, destaca que esses elementos de opressão não estão 

separados um do outro e todos fazem parte do projeto moderno colonial de violação de pessoas. 

“Ao produzir a classificação social, a colonialidade permeia todos os aspectos da vida social e 

permite o surgimento de novas identidades geoculturais e sociais”. (Lugones, 2020, p. 57). 

Explica dessa forma que, a colonialidade não se limita às questões raciais, mas todos os aspectos 

da vida social operando violências. 

Para María Lugones (2014), se não há uma categoria na qual as mulheres poderão ser 

consideradas tal qual são, porque de acordo com o sistema de colonização, a mulher colonizada 

é “vazia”22. “Nenhuma mulher é colonizada, nenhuma fêmea colonizada é mulher. Assim, a 

resposta de Sojouner Truth23 é obviamente não” (Lugones, 2014, p. 939). Na lógica colonial, 

as categorias de gênero são homogêneas dentro de cada padrão eurocêntrico e colonial, ou seja, 

cada uma elege um dominante dentro dessas denominações, na categoria mulher escolhe-se 

brancas e burguesas heterossexuais, homens, brancos “machos, burgueses héteros, brancos”. 

Entre mulheres negras e homens negros não existe categorias, há a ausência, “a intersecção nos 

                                                
22 De acordo com Angela Davis (2016), isto era umas das ambiguidades do sistema colonial/ escravocrata, porque 

ao desconsiderar o gênero, mas num contexto de submissão aos senhores e feitores, as mulheres eram iguais aos 

homens nos serviços, nos açoites, mutilações, excetuando aqui as práticas de estupro, ação violenta de dominação 

que era acometida às mulheres, em sua maioria. Paradoxalmente, no entanto, criavam-se estruturas em que 

mulheres negras não podiam mostrar igualdade de gênero, ao mesmo tempo em que “expressam essa igualdade 

em atos de resistência” (Davis, 2016, p. 36). 

 
23 Sojouner Truth, ex-escrava que se tornou oradora no encontro na Convenção de Direitos das Mulheres e proferiu 

um dos seus discursos famosos, “E eu não sou uma mulher? ”, em 1851. 



82 

mostra o vazio” (Lugones, 2020. p. 60), uma vez que nós negras, colonizadas estamos situadas 

no lugar lacunar, marginal. 

Nesse sentido, evidencia-se que a dominação se concentra na não relação interseccional 

desses elementos, raça, classe, gênero, sexualidade, veementemente ignorados pelo feminismo 

hegemônico eurocêntrico. Sobre isto, afirma Akotirene (2019), “a ausência de articulação entre 

raça, classe e gênero, tanto na teoria feminista quanto na produção afrocêntrica, por certo criou 

inobservâncias interseccionais produtoras do alarmante cenário de violência contra mulheres 

negras” (Akotirene, 2019, p. 35). 

A interseccionalidade revela o que não conseguimos ver quando categorias como 

gênero e raça são concebidas separadas uma da outra. A denominação categorial 

constrói o que nomeia. Enquanto feministas de cor, temos feito um esforço conceitual 

na direção de uma análise que enfatiza a intersecção das categorias raça e gênero, 

porque inviabilizam aquelas que são dominadas e vitimizadas sob a rubrica das 

categorias “mulher” e as categorias raciais “negra”, “hispânica”, “asiática”, “nativo-

americana”, “chicana”; as categorias que invisibilizam as mulheres de cor (Lugones, 

2020, p. 59). 

 

O feminismo branco não criou mecanismos metodológicos e antirracistas para dar 

suporte às mulheres racializadas. Ficamos no alheamento e submetidas às diversas violações de 

direitos. Assim, reafirma Lugones (2020, p.60), “ ficamos com a tarefa de reconceitualizar a 

lógica da intersecção” e criar ferramentas de lutas contra a opressão e colonialidade de gênero. 

Nessa esteira, María Lugones introduz o termo feminismo decolonial como um movimento 

intelectual possível contra a animalização, objetificação de corpos femininos colonizados. 

 
A tarefa da feminista decolonial começa por ver a diferença colonial, resistindo 

enfaticamente a seu próprio hábito epistemológico de apagá-la. Ao vê-la, ela enxerga 

o mundo com novos olhos, e então deve abandonar seu encantamento com a “mulher”, 

com o universal, e começar a aprender sobre os outros e outras que também resistem 

à diferença colonial (Lugones, 2019, p. 371). 
 

A autora nos convida, como forasteiras de dentro, a olhar para nossas subjetividades 

enquanto construtoras de conhecimentos, de identidades diversas e marcadas por tantas 

opressões a encontrar novos lugares para produção de discursos de poder. Outrossim, sugere 

que feministas brancas, “mulheres-exceções” (Gonzalez, 2020) reflitam sobre práticas que 

viabilizam opressões de gênero e reproduzam a superioridade branca dentro do movimento para 

assim propor mudanças direcionadas e assertivas em relação às suas companheiras. 

Nesse sentido, o projeto do feminismo decolonial parte de ideias de um movimento que 

produza conhecimento a partir de narrativas políticas que ecoem lutas endossando vozes. “O 

feminismo decolonial nos oferece uma nova perspectiva de análise para entendermos de forma 



83 

mais clara os entrelaçamentos entre raça, sexo, sexualidade, classe e geopolítica” (Curiel, 2020, 

p. 121). Destarte, pensar a partir de teorias decoloniais é abrir novos leques para justapor 

sistemas de poder e suas narrativas de opressão, cujos corpos de mulheres subalternizadas são 

submetidos. Na gira de novos apontamentos epistemológicos e conceituais, a antropóloga e 

teórica feminista, Ochy Curiel (2020), explica: 

 
O que chamamos de feminismo decolonial, conceito proposto pela feminista argentina 

María Lugones, tem duas fontes importantes. De um lado, as críticas feministas feitas 

pelo Black Feminism24, mulheres de cor, chicanas, mulheres pobres, o feminismo 

autônomo latino-americano, feministas indígenas e o feminismo materialista francês 

ao feminismo hegemônico em sua universalização dos conceitos mulheres e seu viés 

racista, classista e heterocêntrico; de outro lado, as propostas da chamada Teoria 

Decolonial, o projeto decolonial desenvolvido por diferentes pensadorxs latinos-

americanxs e caribenhxs (Curiel, 2020, p. 125). 

 

O feminismo decolonial surge no bojo dessas reivindicações de mulheres colonizadas, 

dentre estas, negras a partir do feminismo negro sobre o apagamento e/ou invisibilidade das 

pautas pela igualdade de gênero a partir dos entrecruzamentos de raça e classe, uma vez que o 

feminismo negro nasce dessas vivências entre ser mulher e negra, ou seja, as reivindicações 

feministas no entremeio dessas dimensões de silenciamento mútuo. O feminismo negro, 

portanto, está ancorado pela perspectiva decolonial para combater a dupla opressão, racial e de 

gênero, cujas as marcas atravessam, de modo igual, os corpos de todas as mulheres colonizadas. 

Nesse sentido, o feminismo negro à luz dessa vertente toma para si os preceitos como 

instrumento de fortalecimento das ideias de movimento que contemplem as experiências 

singulares, mas coletivizam-se, nesse contexto, os corpos femininos alheios, à margem, ou seja, 

o pensar decolonial surge como uma nova opção de representação, de enfrentamento à lógica 

do processo colonial. A partir dessa perspectiva, o feminismo negro teoriza e reforça a relação 

intersecional entre raça, classe, gênero como construtores de um movimento sólido, eficaz e 

permite às feministas entendimento crítico no que tange às pautas de mulheres subalternas. “A 

interseccionalidade é a autoridade intelectual de todas as mulheres que foram interrompidas” 

(Akotirene, 2019, p. 65). 

                                                
24 O feminismo negro ganha visibilidade entre os anos 1960 e 1980 por conta da Fundação da Naticional Black 

Feminst, (NBFO) nos Estados Unidos, em 1973. A organização abordava temas como sexismo e racismo contra 

mulheres negras, discutia, principalmente sobre as necessidades no cerne do grupo dessas mulheres negras. Em 

Nova York, essas mulheres pretas não só requeriam condições de igualdade, como também desmitificar a imagem 

da mulher negra frente à sociedade, igualmente reivindicavam cargos de lideranças, bem como o direito de serem 

enxergadas como mulheres, como vozes dentro de uma classe social, lutavam, acima de tudo pela libertação do 

povo negro. 

 



84 

Assim, construindo pontes de diálogos diversos e entendendo o movimento feminista 

decolonial como ferramenta de reflexão e reconstrução de realidades opressivas, a pesquisadora 

e filósofa, Yuderkys Espinosa (2013) afirma que , “o feminismo descolonial significa uma 

transformação radical das relações sociais que têm oprimido e subordinado as mulheres pobres, 

indígenas afro e mestiças” (Espinosa, et al., 2013, p. 405), a autora teoriza sobre a visão do 

pensamento feminista decolonial num viés pedagógico que questiona para transformar, ou seja, 

olhar com criticidade para realidades de violências racistas, sexista. Ancorado no projeto 

feminista pedagógico, Espinosa destaca que somente no diálogo é que mudanças serão 

efetivadas para romper estruturas coloniais “onde tudo parece justificado” (Espinosa, et al, 

2013, p. 407). As mulheres racializadas sempre colocadas no lugar de incapacidade, 

incompletude. É necessário caminhar para transformar, pontua. Produzir conhecimento, para 

pensar a si como um corpo decolonizado, que rompe barreiras coloniais e propõe trilhas 

epistemológicas possíveis. 

Para corroborar com os debates e, de modo semelhante, ajudar a refletir e alargar 

apontamentos, trago também à roda de teorias decoloniais feministas a compreensão da teórica 

Breny Mendoza (2021). Segundo a autora, Lugones é de grande relevância na compreensão da 

lógica genocida da colonialidade de poder e, ao mesmo tempo, reflete sobre a colonialidade do 

gênero como um fator para eliminação e exploração situados nessa caracterização sobre as 

mulheres de cor de não-humanas, cuja visão e discurso culminaram no apagamento “físico e 

simbólico” de muitos povos colonizados. Nessa via de pensamento, acrescenta que: 

 
Quer seja tirado de Lugones, de estudiosas feministas indígenas dos Estados Unidos 

ou se estudiosas feministas latino-americanas, o pensamento decolonial nos ensina 

importantes lições. A lógica racializante introduzida nas Américas em 1492 fez muito 

mais do que estruturar uma relação entre colonizador e colonizado; ela estabeleceu 

formas de pensar e modos de poder que moldaram e continuam a moldar as relações 

sociais e políticas que permeiam todos os aspectos da vida. Reconhecer a profunda 

influência da racialização e da atribuição do gênero é essencial para o entendimento 

adequado do passado, para os esforços de transformar o presente e para as estratégias 

de visionar um futuro diferente (Mendoza, 2021, p. 283). 

 

Partindo desses construtos de subjetividades, de idealizar lugares possíveis de diálogos 

e práticas decoloniais igualitárias de gênero, onde mulheres de cor possam falar e serem ouvidas 

dentro das suas individualidades e, ao mesmo tempo, produzirem memórias e semear em terra 

onde o arado seja frutífero, reflito igualmente sobre minha trajetória de mulher preta 

influenciada por vozes-mulheres também negras que ajudaram a compor a minha tessitura, pois 



85 

tenho em mim muitos nomes, porque antes sou bisneta, neta, filha e sobrinha de caxeiras25, 

benzedeiras, professoras e líderes de movimentos sociais e pastorais de mulheres que trilharam 

e, ainda o fazem, caminhos de volta e contornos, de saberes, desse modo, evoco a cada leitura 

e escrita feita para ampliar este subcapítulo como forma de “enegrecer o feminismo”, como 

sugere Sueli Carneiro (2019, p. 313) e suas lutas, para assim, decolonizar itinerários, 

especialmente os acadêmicos. 

 

Sankofa 

 

herdei de minha mãe a coragem 

para me erguer e prosseguir 

e também os seus fantasmas 

quando choro as lágrimas vertem por duas 

por todas as vezes em que ela se sentou no sofá 

com a mesma expressão de luzes rompidas 

uma mulher forte é uma mulher interrompida 

minhas palavras recorrem aos seus silêncios 

[...] 

herdei de minha mãe 

as garras que se prendem ao que se quer 

eu amo tudo que ela criptografa 

e quando descubro estão em mim 

seu sinais, desejos e fugas 

suas notas de perda estão bem guardadas 

e cabe a mim manter as colisões 

 

[...] 

herdei de minha mãe 

o não esquecimento 

e a urgência em nos compor 

 

(Leão, 2019, p.26-27). 

 

Há urgências de nos compor, de manter os olhos atrás envoltos nas nossas ancestrais, 

visto que somos constituídas a partir de experiências profusas diariamente e, ao mesmo tempo, 

atravessadas no tocante à feminilidade amplificada pela doçura das individualidades que se 

agigantam quando lutamos por um mesmo propósito, uma vez que, “o feminismo como estilo 

                                                
25 Cantadeiras, rezadeiras e dançantes do festejo tradicional maranhense chamado “Divino Espiríto Santo". Festa 

que reúne milhares de pessoas para entoar cantos e homenagem ao santo/encantados/orixás na encruzilhada de 

paradoxos que resulta no balançar entre o divino e o profano, colonial e o decolonial e, ao mesmo tempo que, 

reverencia as/os ancestrais negras e negros e ainda a religião de matriz africana como mina, a umbanda e o 

candomblé.  As caixeiras, como assim são chamadas, são as mulheres pretas, “divindades” que compõem e estão 

à frente do festejo há séculos. 
 



86 

de vida introduziu a ideia que poderiam haver tantas versões quantas fossem as mulheres 

existentes” (Hooks, 2018, p.21). 

Assim, desejar por um feminismo antirracista, pedagógico, decolonial é, sobretudo, 

sonhar para além de nossas amarras e tecer com fios de esperança caminhos para as que virão, 

como já fizeram nossas ancestrais. Composições históricas que mulheres colonizadas já fazem 

ao longo dos séculos. Mulheres negras recompõem esses trajetos sempre que decolonizam a 

mente, o saber quando produzimos conhecimentos e ultrapassamos a colonialidade do ser ao 

reconstituirmos subjetividades e, sobretudo quando nos reconhecemos fora das grades 

simbólicas de animalização e modelos fixos que invalidam nossas vivências, sobrepondo às 

opressões de gênero. Perceber-se a partir de práticas decoloniais é desenhar caminhos de re-

existência, isso já fazemos e teorizamos enquanto mulheres negras, enquanto corpo racializado, 

corpo-margem. 

  



87 

3 POESIA NEGRA BRASILEIRA: TRAVESSIAS ANCESTRAIS PARA ENCONTRO 

DE ÁGUAS LÍRICAS E EMANCIPAÇÃO DE CORPOS FEMININOS NEGROS 

 

Houve um tempo  

em que a velha me buscava  

e eu menina, com os olhos  

que ela me emprestava, 

 via por inteiro o coração da vida. 

 

Houve um tempo em que eu velha  

houve um tempo em que eu menina... 

 

(Conceição Evaristo, 2017)  

 

[...] 

Busquei a palavra certa  

até encontrar a quietude  

presença cura 

 

(Ryane Leão, 2019) 

 

No alargar desta gira ancestral peço licença à Conceição Evaristo e Ryane Leão para 

costurar comigo estas bordas finais da pesquisa e, ao mesmo tempo, compor fios poéticos acerca 

da escrita negra feminina que emancipa e desarticula narrativas estereotipadas sobre corpos 

femininos negros. Reflito guiada pela poética de ambas sobre a violência epistêmica que 

encobre a mulher negra num discurso de desmerecimento de afeto, no lugar marginal de 

sustentáculos, ou seja, discursos coloniais que ferem corações e mentes. Igualmente, esta seção, 

propõe compreender de que modo a poesia negra brasileira transforma a escrita em travessia, 

ao mesmo tempo em que restitui memórias afetivas e ancestrais inscritas nos corpos. Envolvida 

pelo lirismo de Conceição Evaristo esta teoria versa acerca do corpo-travessia bordado na 

poética de autoria feminina negra como epistemologias na contramão da colonialidade do ser, 

como simbologia de traçar caminhos de volta embalados na memória e no corpo-escrevivência 

evaristiano. Desse modo, a poeta costura e reza sobre subjetividades e identidades negras, pois 

sua escrita é atravessada por consciência política, social e crítica às opressões de raça, de 

gênero. Entrelaça, para tanto, gerações e saberes ancorados na oralidade, na escrita como 

desdobramento de uma leitura de mundo que nasce na pele, no corpo, na intelectualidade negra 

que resignifica nossos olhares para o mundo. 

Nas margens deste texto, abro a roda e dou as mãos à Ryane Leão, cuja escrita de 

ventania, que sob o céu da poesia de rupturas, provoca deslocamentos de cura reexistência, 



88 

percepção de si como reconstrução possível da autoestima, autoamor, desejo de pertencimento. 

Trata-se de epistemes que possibilitam pensar os corpos feridos de mulheres negras e, a partir 

deles, desenhar travessias de esperanças. Nessa perspectiva, serão abordadas temáticas que 

norteiam a escrita da autora, como, amor, reconstrução de si, religiosidade atravessada por 

imagens distorcidas pela dor, e, sobretudo, o modo como a escrita feminista de Leão acolhe 

esses corpos machucados e oferece abrigo. 

O todo deste capítulo estará voltado para refletir sobre as mulheres negras oceânicas26 

que agarram-se na escrita, na literatura para desvendar caminhos sobre si, para si e para o 

mundo. Corroboro com o que diz Ryane Leão (2017, p. 187), “ quanto a mim serei poesia até 

o fim. ” 

 

3.1 Poesia evaristiana: reza memorialística ancestral de e para as mulheres pretas 

 

Este capítulo tem o objetivo de entender de que maneira a escrita evaristiana reza sobre 

os corpos femininos sopros de ancestralidade e memórias de mulheres pretas que estão 

secularmente recalculando caminhos de sobrevivência. Como a poesia de Conceição Evaristo 

cria espaços de uma escrita travessia que nos abriga, enquanto mulheres negras, faz repensar 

nossos corpos, nossa espiritualidade, nossas mentes e nossos saberes para além daquilo que foi 

enraizado à luz da colonização. 

Partindo desses pontos de elucubrações e outros desenhados a partir de reflexões 

traçadas ao longo destes caminhos e de outros que irão surgindo à proporção que o lirismo da 

escrita evaristiana nos convocar, nos provocar, serão elencados temas sobre religiosidade, 

sensibilidade feminina, lutas feministas e narrativas memorialísticas e ancestrais de nossas mais 

velhas, assim como a oralidade, a percepção do vivido que inspira o transbordar das 

escrevivências bordadas por Evaristo quando morde a palavra, “o tutano do verbo para assim 

versejar o âmago das coisas” (Evaristo, 2017, p.123). 

Como nos ensina Conceição Evaristo (2017), a poesia navega por mundos submersos, 

lugares nos quais os silêncios são alcançados e revolvidos. Esse despertar da mudez faz da 

palavra uma ação transgressora, pois penetra, lampeja, acorda de sonos históricos àqueles que 

precisam alumiar discursos e promover rupturas, especialmente abriga, desafia, comove quem 

                                                
26 Termo usado pela autora Ryane Leão para referir-se às mulheres em suas profundidades. “Alguém que me 

pergunte/ se tem sido fácil cruzar os meus oceanos/ ou se o mar está revolto/ como nunca (Leão, 2019, p.44). 

Utilizando ainda na poesia por Evaristo no tocante às navegações, travessias e movimentos do corpo preto: “ meu 

corpo igual/boia lagrimas, oceânico/ cravando buscas” (Evaristo, 2017, p.15) 

 



89 

a lê e a quem precisa que a linguagem atravesse corações e mentes. A escrita-poesia, nesse 

sentido, é movimento não apressado, na maciez de uma mineira que transforma a linguagem 

em sentir, em devir, inventa um território só nosso, um quilombo, cuja poética se desdobra em 

alinhavos e costuras de vivências marcadas por dores. “ Quando chego de Minas/ trago sempre 

na boca um gosto de terra. [...] trago sempre nos bolsos/ queijos, quiabos babentos da calma 

mineira [...]” (Evaristo, 2017, p.101). 

O lirismo de Conceição Evaristo com a quietude peculiar abranda nossa marcha para 

que nosso olhar se volte para trás, para si e elabore nossas pertenças. Esse ato sankofa faz de 

nós ancestres de Evaristo, porque somos nós mulheres, mulheres negras que rasgamos os véus 

que encobrem a vida nas acontecências da poesia negra feminina, da ancestralidade, da 

coragem. Acerca dessa premissa, a intelectual e poeta Heleine Fernandes de Souza (2020) 

pontua que: 

Acredito que as situações dessas mulheres na poesia e na academia se dão de modo 

paralelo e complementar, ambas guiadas pela elaboração de um pensamento 

descolonizador, que cria saídas e desvios de epistemicídio. Nessas duas frentes de 

trabalho, dois campos da escrita postos em diálogo essas poetas-intelectuais, 

intelectuais-poetas, usam a palavra para produzir pensamento, epistemes afro-

diaspóricas, afirmando subjetividades que partem do lugar de fala de mulheres negras, 

criando recepção crítica e meios de legitimação para literatura negra (Souza, 2020, 

p.121). 

 

Sob esse olhar, nossa escrevivência é desdobrada nos Poemas da recordação e outros 

movimentos (2017), de Conceição Evaristo, objeto de estudo desta tese, cuja escrita promove 

deslocamentos de rupturas decoloniais frente às violências epistêmicas, assim como evoca 

muitas mulheres a serem continuidades, reverberar a si e às outras como canto recíproco de 

resistências. Conceição Evaristo, em perspectiva e em tons memorialísticos traz à roda a força 

feminina que multiplica vozes de mulheres negras e, ao mesmo tempo, politiza essa voz e esse 

corpo demarcando discurso de um feminismo negro bem definido. 

Esse movimento decolonial de dar luz ao protagonismo das mulheres pretas faz da 

literatura evaristiana um importante quilombo onde a escrevivência, a pluralidade, a memória, 

a identidade representam e constroem essa escrita que nos move. “É uma literatura que 

suplementa aquela habitual, não deseja golpeá-la, mas sabotá-la, repetir para transformá-la”, 

explica a pesquisadora Cristiane Côrtes (2018, p.54). 

Para Evaristo, a escrita se confunde com vivência e existência no “amalgamar da vida e 

arte”. Nas palavras da autora, escrever é apreender a vida, é estar no mundo: 

 
De Clarice me seduz a afirmativa de que “aprendizagem da escrita está no mundo”, 

concordo, mas substituo por “a aprendizagem da escrita está na vida. ” Pois foi da e 

na dinâmica da vida que observei os primeiros traços escritos, a primeira grafia, cuja 



90 

página foi o chão. Observar o mundo é de grande valia, mas meu mundo primeiro era 

tão comedido, tão pouco o meu universo, que tive que aprender a olhar o mundo pela 

profundidade e não pela extensão. E profundidade me trazia o concreto, a vida com 

suas mortes, a realidade confrontando o sonho; “os sonhos moldados a ferro e a fogo.” 

“Escrever é dominar o mundo”, conclui Clarice. Não tenho a experiência de domínio 

nenhum domínio sobre o mundo, muito menos sobre o mundo material. Por não ter 

nada, a escrita me surge como necessidade de alguma coisa, algum bem. E surge da 

minha experiência pessoal. Surge na investigação do entorno, sem ter resposta 

alguma. Da investigação de vidas muito próximas à minha. Escrevivência nunca foi 

uma mera ação contemplativa, mas um profundo incômodo com o estado das coisas. 

É uma escrita que tem, sim, a observação da vida, da existência (Evaristo, 2020, p.34). 

 

Uma escrita-viver que a autora faz e mistura com outras letras, caligrafando outras 

mulheres, cujos mundos se apequenavam e que a imaginação sobrava e soprava em nossos 

ouvidos a possibilidade de sermos pessoas. É sobre isto também que reflete Evaristo, sobre 

pertença em um mundo que priva oportunidades para a maioria, sobre orifícios que vamos 

articulando à medida que a palavra chega para nós, desse modo, agarramos e transformamos 

em espaços fronteiriços. A ação inventiva é parte da vida das mulheres negras, somos nós que 

criamos epistemologias de reinvenção da vida diante de violências estruturais, redesenhamos 

rotas para sobreviver às dores de perder os filhos para uma bala que sempre encontra seu alvo 

preto, das que os corpos são mutilados e destroçados pela opressão de gênero. Somos nós que 

apreendemos e construímos processos de cura quando a melanina que reluz na nossa pele só 

ofusca outras percepções sobre nós. Estamos sempre sobrepujando muros, frestas, por isso a 

escrita não se esgota, pois estamos sempre escrevendo a si, coletivando, destarte, essa letra não 

é só da Conceição Evaristo, é nossa, igualmente. 

Inventamos territórios, reitero, aquilombamos para que o tempo feminino se refaça 

constantemente através de outras vozes, bebemos na fonte ancestral para refletir sobre o 

presente-futuro e engendrar outras formas de repensar a vida e a literatura. A poesia de mulheres 

negras nos oferece um assento, um colo, desconfortos, desvios decoloniais para pensarmos 

nossa existência. Nesse movimento parturiente que dialogo a partir de reflexões evaristiana para 

pensar a ancestralidade como um abrir de caminhos sempre com olhos fitos para o atrás, o 

passado para reverberar o futuro. 

Mergulhar na poética de Evaristo é, sobretudo, recolher essas folhas amarelas de um 

transato ancestre que se mostra muitas vezes doloroso e mal contado pelos registros oficiais. 

Para a filósofa e intelectual negra, Katiuscia Ribeiro (2020), ancestralidade é um princípio 

filosófico que materializa-se em sentar-se à mesa com as nossas avós, nossas mães e todas que 

vieram antes e trançar juntas essas memórias, ao passo que reconstituímos nossas 

subjetividades. O ato de convocar, de entrançar é milenarmente ligado às mulheres negras, por 

isso deixo aqui evidente como um movimento de mulheridades e ao escrever sobre mulheres 



91 

pretas entranço meus cabelos, os da minha filha Laura, como muitas vezes fez minha mãe na 

infância. 

É nessa reconstrução de subjetividades a partir do olhar ancestral, avoengos de mulheres 

pretas, que através da oralidade tecem e escrevem histórias para não esquecer, para reconfigurar 

memórias, reconstituir subjetividades que a escrita evaristiana parte para estabelecer linhagens, 

construir um tempo que se refaz através de muitas vozes. Na centralidade de suas escritas nasce 

a mulher negra agora com vozes audíveis, com escrevivência negra e pobre, mas sensível às 

causas da vida. A escrevivência passa a dialogar intimamente com o silêncio histórico dessas 

vozes, das dores esmiuçadas pela autora que acontecem na invenção bonita, na pluralidade e 

compartilhamento dessas dores iguais as nossas. 

 
A ideia de escrevivência relacionado ao coletivo, num jogo de realidade e ficção em 

que a atura se funde na sua obra e se dilui para fortalecer o “nós” e a presença da 

verossimilhança que dialoga com a realidade assumidamente ficcionalizada. Ao dizer 

que a escrita ganha quando se perde na invenção, autora reconhece que há um delírio 

na linguagem capaz de modificar o que está sendo narrado. A autora se inspira no 

vivido, parte de sua subjetividade, das suas observações e emoções, dos seus estados 

de percepção e comoção para ultrapassá-lo, para fazer transbordar as vivências, para 

extrair desse vivido inéditas sensações e dar-lhes uma vida própria. O traço mais 

marcante desse estilo está exatamente na presença da oralidade tanto nos contos, 

quanto nos poemas e essa presença ocorre de forma cintilante e literal. Sua marca não 

é linguística, mas discursiva, está no ritmo, na palavra (Cortês, 2018, p.57). 

 

Nesse processo de construção de subjetividades, a poesia feminina negra redunda-se em 

inteireza de corpos silenciados e fraturados pela colonização. Propõe um romper de portas para 

destravar novas epistemologias políticas, decoloniais e de sobrevivência para essas mulheres 

racializadas, aqui destaco as pretas, com o meu corpo igual. 

 

Meu corpo igual 

Em memória de Adão Ventura 

 

Na escuridão da noite 

meu corpo igual 

fere perigos 

adivinha recados 

assobios e tantãs. 

 

Na escuridão igual 

meu corpo noite 

abre vulcânico 

a pele étnica 

que me reveste. 

 

Na escuridão da noite 

meu corpo igual, 



92 

boia lágrimas, oceânico, 

crivando buscas 

crivando sonhos 

aquilombando esperanças 

na escuridão da noite. 

 

(Evaristo, 2017, p.15). 

 

Na irregularidade dos versos e estrofes livres, o poema se desenha num corpo símil, 

corpo que na pluralidade se debruça na escuridão que lhe é própria e a partir dele faz-se teoria, 

corpo-poesia que navega sobre sonhos, corpo-quilombo que agiganta lutas, porque dialoga do 

mesmo ponto de subalternidade. O texto reflete ainda sobre o corpo-noite do poeta mineiro 

Adão Ventura, autor premiado nos anos de 1970, cuja obra traça o perfil do homem negro na 

sociedade, corpo que traz igual os atravessamentos raciais, de classe. A disposição gráfica dos 

versos com encadeamentos e quebras inesperadas aproxima da oralidade, criando um 

movimento ritualístico e evocativa, assim como o uso marcante de metáforas do corpo, noite e 

escuridão trazem a dimensão ancestral e de lutas do povo negro. 

Evaristo descreve na poesia acima o corpo que ressignifica a existência, que atravessa 

muitas dores pretas, como já mencionado por Vilma Piedade (2017), para buscar a si, fere 

perigos, abre vulcânico, oceanos. Aqui Evaristo retoma dores históricas de um povo, cujo 

sofrimento é cicatriz aberta, mas não só lamentos, é enfrentamento, é descoberta, ainda que não 

escuridão da noite. Assim, Evaristo abre cada estrofe pontuando essa escuridão relacionado à 

pele coletivando aos que comungam das mesmas pelejas, dos que se parecem na escureza, dos 

que organizaram no calar da noite as lutas quilombolas, aos silêncios prescritos e impostos ao 

povo preto e, de modo igual, às contendas que mulheres negras travam na escuridão da noite 

para que a vida se faça luz no dia seguinte na intimidade do seu ser, no seio das suas famílias. 

A poesia feminina que na pele retinta assobia, advinha recados, sonhos, aquilomba 

esperanças, sempre na escuridão da noite, na similitude. Pele preta que produz conhecimento, 

que faz da intelectualidade, na reinvenção da escrita, o seu ponto de reivindicação, de encontros, 

de partidas, sobretudo do lugar de objeto. A escrita negra feminina cria espaços legítimos de 

enunciação crítica e social rompendo imagens e discursos estereotipados de que somos 

antiacadêmicas, anti-intelectuais ou que produzimos no raso. 

Para bell hooks (1995), o trabalho da intelectualidade negra é fundamental para 

libertação de pessoas oprimidas, violentadas, porque é mola propulsora para decolonização de 

mentes. A autora também pontua no mesmo texto “Intelectuais negras”, que as questões de 

gênero entrecortam a visão de intelectualidade sob as mulheres, uma vez que quando se pensa 



93 

em grandes pensadores, pensa-se em figuras masculinas, portanto as visões sexistas e racistas 

permeiam e dificultam o caminho dessa percepção enquanto agentes de conhecimentos, vistas 

como “de fora, intrusas”, segundo hooks. 

Essa perspectiva faz do trabalho das intelectuais negras um fazer político, uma vez que 

intersecciona questões sociais, gênero, classe e raça e articula discursos de mudanças estruturais 

nesse fluxo estereotipado e branco que marginaliza corpos, para tanto, não se faz conhecimento 

sem que antes essa prática não transforme as subjetividades de quem as produz, de quem as 

inventa. Nessa premissa, hooks (1995) avulta que: 

 
O intelectual não apenas lida com ideias. Tenho muitos colegas que lidam com ideias 

e a quem eu muito relutaria em chamar de intelectual. Intelectual é alguém que lida 

com ideias transgredindo fronteiras discursivas, porque ele ou ela vê necessidade de 

fazê-lo. Segundo, intelectual é alguém que lida com ideias em suas relações com uma 

cultura política mais ampla (hooks, 1995, p.468). 

 

A produção intelectual negra passa por esse lugar colonizado que descaracteriza 

historicamente esse fazer do conhecimento negro, já pontuado neste texto. Nessa gira, o corpo-

retinto se reveste na e para escrita. É na poesia negra feminina que o corpo-negro decolonial 

feminino se faz intelectual, caligrafa suas margens. Conceição Evaristo assume esse papel de 

intelectual negra que atua politicamente nos discursos, ao criar mundos, inventar novos olhares 

sobre nossas histórias, a autora subverte margens e forja humanidades. Ao escrever articula 

comunidades negras com epistemes que reivindicam lugares altivos de direito, de pertenças. 

Nas palavras de Evaristo (2005): 

 
Pode-se dizer que o fazer literário das mulheres negras, para além de um sentido 

estético, busca semantizar um outro movimento, ou melhor, se inscreve no movimento 

que abriga todas as lutas. Toma-se o lugar da escrita, como direito, assim como se 

toma o lugar da vida (Evaristo, 2005, p.54). 

 

Lugares de direito são requeridos com veemência ao longo dos séculos pelo povo negro. 

Num esforço de romper com uma formação ocidentalizada, negras e negros criam meios 

singulares para promoção de conhecimento, de literatura, já desenvolvido ao longo dos 

capítulos. Esse morder o verbo, como nos ensina Evaristo, é, sobretudo viver, é poder transitar 

livremente entre os becos e memórias, sem que os olhos sejam sempre de água, leves como as 

saias bordadas e rodantes das mulheres negras que dançam aos sons dos tambores ancestrais de 

crioula27 e afagam dores. 

                                                
27 O tambor de crioula é manifestação artística e popular fortemente praticada no Maranhão impressos na memória 

dos mais velhos, com referências a práticas e ritos religiosos. Segundo o Instituto do Patrimônio Histórico e 

Artístico Nacional- IPHAN, o tambor de crioula teria sido uma dessas práticas e, nesse sentido, é atualizado como 



94 

Nesse circular de subjetividades contra-hegemônicas é que este estudo se debruça para 

refletir sobre a poesia evaristiana enquanto campo analítico a partir da ancestralidade, como um 

corpo-escrita que recompõe memórias de um povo e, ao mesmo tempo, discute temas 

importantes à pasta do feminismo negro e decolonial. Conceição Evaristo passeia por essas 

escrevivências e inquietações, sobretudo a autora redesenha caminhos de volta para quem a lê 

e, igualmente, para compor o bordado da grande saia rodada ancestral que veste essas vozes-

mulheres: 

 
Vozes-mulheres 

 

A voz de minha bisavó 

ecoou criança 

nos porões do navio. 

Ecoou lamentos 

de uma infância perdida. 

 

A voz de minha avó 

ecoou obediência 

aos brancos-donos de tudo. 

 

A voz de minha mãe 

ecoou baixinho revolta 

no fundo das cozinhas alheias 

debaixo das trouxas 

roupagens sujas dos brancos 

pelo caminho empoeirado 

rumo à favela. 

 

A minha voz ainda 

ecoa versos perplexos 

com rimas de sangue 

e 

fome. 

 

A voz de minha filha 

recolhe todas as nossas vozes 

recolhe em si 

as vozes mudas caladas 

engasgadas nas gargantas. 

 

A voz de minha filha 

recolhe em si 

a fala e o ato. 

O ontem — o hoje — o agora. 

Na voz de minha filha 

                                                
uma expressão de júbilo pelo fim da escravidão, além de guardar outros significados. Praticado especialmente em 

louvor a São benedito, com frequência ele tem sido associado ao campo religioso, assim como ocorre em outras 

manifestações culturais populares no Maranhão, a exemplo do bumba meu boi e da festa do Divino Espírito Santo. 

São inegáveis as interfaces entre diferentes dimensões da vida social no tambor de crioula – religião, política, lazer 

e economia, entre outras (IPHAN,2005, p.18). 



95 

se fará ouvir a ressonância 

o eco da vida-liberdade. 

 

(Evaristo, 2017, p. 24) 

 

O poema evoca vozes-diásporas quando reconta a história em África, a mudez secular 

que envolve o povo preto, mas que ao longo da escrita se refaz a partir de novas vozes. Evaristo 

reconstrói lugares de falas em tons metonímicos que retomam memórias violentas dos porões. 

O poema através dos vários eus-mulheres vai construindo, sem uma métrica fixa, a rede 

genealógica dessas mulheres para refletir historicamente sobre as quebras que atravessam esses 

corpos femininos, ao mesmo tempo que são mulheres políticas, visto que elaboram novas 

formas de sobrevivência, traços ancestrais, ancorados por versos livres que lembra fragmentos 

de falas ou lembranças de tempo-outro. Ritmado pelos paralelismos e repetições sintáticas, a 

poeta descreve as violências que um corpo colonizado perpassa, lamentos de uma infância 

perdida/ a forçada obediência da mais velhas aos donos de tudo, os brancos/ o silêncio de uma 

revolta velada de uma mãe nas cozinhas alheias, contudo ao passo que a linhagem vai 

renascendo, a voz ganha espaço político de reverberação, quando a escrita é parte desse 

processo com instrumento de denúncia, de enunciação, ainda que com rimas de sangue, fome, 

indignação. 

A filha, que advém de outras esferas geracionais, de um contexto histórico pavimentado 

por essas mulheres mais velhas, cujos lugares de falas já foram construídos, consegue proferir 

palavras ao recorrer a todas essas vozes “mudas e caladas, engasgadas para recolher em si, “a 

fala, o ato”. A ancestralidade sopra nesse poema que as vozes audíveis de hoje são construídas 

a partir de um passado de lutas. O gesto político da intelectualidade, de que fala hooks (1995), 

está disposto aqui no poema de Evaristo, cujo fazer literário além de semantizar, mastigar a 

palavra, abriga lutas, promove decolonialidades. 

Conceição Evaristo traz à baila a discussão de que não estamos em conformidade com 

aquilo nos oprime, cai por terra a premissa de que os negros e negras são conluiados com própria 

escravidão. Há anos de enfrentamentos, tracejados na ancestralidade, ancorados na 

coletividade, figurados no poema. Sobre isto Katiúscia Ribeiro (2020) explica: 

 
O secular processo de violações e violências agregaram modos e comportamentos das 

diferentes etnias que se fortaleceram e valorizaram a ancestralidade com um valor 

estruturante onde pessoas pretas encontram espaço e fôlego para se apoiar e defender 

o que lhe restava de identidade humana subtraída pelo rapto e pela violência colonial. 

Em meio a distopia de uma realidade física o corpo em contato com outros corpos 

recupera sua territorialidade, estabelecendo conexões capazes de diálogos com outros 

corpos que imbricam histórias diferentes, fortalecem e reconstituem a memória, a 

palavra como vida e ação dando sentido e significado e orientam as existências pretas 



96 

fora da África. Essas significações centram as resistências do povo negro em suas 

experiências e vivências, e o corpo território manteve e mantém vivas as marcas 

ancestrais por conta dos vínculos profundos com sua memória ancestral. Este foi o 

escudo que protegeu a população negra de não ser totalmente absorvida pela cultura 

ocidental dominante (Ribeiro, 2020, p.2). 

 

Nesse sentido, a poeta estabelece essa interação entre o ontem- o hoje- o agora, 

“diálogos entre outros corpos”, restabelece no tempo os laços entre mulheres, põe, desse modo, 

em evidência a força de um tempo feminino no fortalecimento da memória, de um corpo que 

territorializa para se perceber para além das violências. E esse olhar para trás, para si é feito na 

coletividade, (hooks, 2023). A ancestralidade de mulheres negras é revisitada, recolhida, refeita 

entres vozes femininas simbolicamente forjada na poesia de Evaristo e transversaliza a 

sociedade, porque rescende a história da pluralidade. 

Para o professor e pesquisador Eduardo Oliveira (2020), a ancestralidade é fluxo, 

correnteza que produz epistemologias de pertencimento capaz de “beber e comer tudo que está 

a volta”. 

A ancestralidade, vista sob esta perspectiva, faz com que a gente possa se 

compreender individualmente e, ao mesmo tempo, coletivamente e em fluxo. A 

ancestralidade entra e sai como uma trajetória aberta, mas com certa direção. Aberta 

porque dialoga dentro de contextos, com direção porque tem um vínculo, neste caso 

como continente africano e como a diáspora. A ancestralidade é a nossa identidade 

coletiva. Diz que somos, mas não nos traduz. Ela nos discursa. A ancestralidade é 

nosso discurso de pertencimento (Oliveira, 2020, p.10). 

 

A ancestralidade nasce da possibilidade de fazer das lembranças caminhos de 

reverberação, de esperança, sobretudo de perspectivas de novas lutas, de endossar o discurso 

para promoção de diálogos. Entender, igualmente as percepções de um passado de violações, 

um presente de invisibilidade e um futuro de novas vozes, como propõe Conceição Evaristo, 

cuja memória também se desenha através de outras navegações poéticas e diz que, “Recordar 

é preciso”. 

O mar vagueia onduloso sob os meus pensamentos 

A memória bravia lança o leme: 

Recordar é preciso. 

O movimento vaivém nas águas-lembranças 

dos meus marejados olhos transborda-me a vida,  

salgando-me o rosto e o gosto. 

Sou eternamente náufraga, 

mas os fundos oceanos não me amedrontam e nem 

 me imobilizam. 

Uma paixão profunda é a boia que me emerge. 

Sei que o mistério subsiste além das águas. 

 

(Evaristo, 2017, p.11) 

 



97 

A memória ancestral a partir dessas premissas são fundamentos para uma poética de 

reexistência, uma vez que Evaristo tensiona os limiares da linguagem ao invocar memórias 

ancestrais que foram historicamente silenciadas por um projeto patriarcal e colonizador. 

Recolhendo pedaços para refazimento de identidades, ainda que em caminhos destecidos. A 

metáfora do mar e da navegação atravessa a tessitura poética como símbolo das travessias 

históricas e subjetivas das mulheres negras, evocando o Atlântico como espaço de trauma e 

reexistência, o que é demonstrado no encadeamento dos versos em movimentos parecidos ao 

das ondas do mar. A lembrança, figurada como leme, guia a identidade da voz poética, enquanto 

o sal das águas e das lágrimas confere corporeidade à experiência da memória.  

O lugar de náufraga ocupado pela voz no poema, que não é estática, mas se move como 

“uma paixão profunda”, uma vez que dialoga com a espiritualidade, com a força da 

ancestralidade feminina emanada no leme de uma escrita memorialística, mesmo dolorosa, abre 

caminho de afirmação, enfrentamento histórico e afetivo nos “fundos dos oceanos. ” Em sua 

tese, já mencionada nessas linhas, Conceição Evaristo sublinha que, a memória constrói 

travessias no mar que também é promessa, “guarda a esperança, a possibilidade da volta” 

(Evaristo,2011, p.28). 

 
Ao lado da memória dolorida na História da diáspora africana, há também, e graças a 

Olorum, uma memória de feridas cicatrizadas. Assim, entre feridas e cicatrizes, 

identidades mutiladas são reconstruídas com o auxílio de uma memória mítica, que 

circula pela oralidade e que se afirma, muitas vezes, como um contradiscurso da 

história oficial. Foi a África, portanto, âncora dos navios de nossa memória, que vestiu 

a nudez do africano para cá deportado (Evaristo, 2011, p.32). 

 

A África, nesse sentido é revivida na diáspora, no movimento histórico que funde o 

presente e futuro, cuja memória coletiva (Halbwachs, 2006) se efetiva num tempo ancestral, de 

dolorosas lembranças, mas de esperanças. 

 
Mas nossas lembranças permanecem coletivas, e elas nos são lembradas pelos outros, 

mesmo que se trate de acontecimentos nos quais só nós estivemos envolvidos, e com 

objetos que só nós vimos. E por que, em realidade, nunca estamos sós. Não é 

necessário que outros homens estejam lá, que se distingam materialmente de nós: 

porque temos sempre conosco e em nós uma quantidade de pessoas que não se 

confundem (Halbwachs, 2006, p. 32). 

 

Somos, segundo Evaristo (2011) e Maurice Halbwachs (2006), corpo, memória e 

entrelaçamentos, legião ancestral que busca no outro o sentimento de pertença, porque partimos 

de dores que conversam na africanidade da diáspora a partir da “força da memória coletiva, que 

mesmo rasurada, permite ao africano e seus descendentes a manutenção do patrimônio 

simbólico herdado do continente” (Evaristo, 2011, p.33). 



98 

Malungo, brother, irmão 

 

No fundo do calumbé 

nossas mãos ainda 

espalmam cascalhos 

nem ouro nem diamante 

espalham enfeites 

em nossos seios e dedos. 

 

Tudo se foi, 

mas a cobra 

deixa o seu rastro 

nos caminhos aonde passa 

e a lesma lenta 

em seu passo-arrasto 

larga uma gosma dourada 

que brilha no sol. 

 

Um dia antes 

um dia avante 

a dívida acumula 

e fere o tempo tenso 

da paciência gasta 

de quem há muito espera. 

 

Os homens constroem 

no tempo o lastro, 

laços de esperanças 

que amarram e sustentam 

o mastro que passa 

da vida em vida. 

 

No fundo do calumbé 

nossas mãos sempre e sempre 

espalmam nossas outras mãos 

moldando fortalezas e esperanças, 

heranças nossas divididas com você: 

malungo, brother, irmão. 

 

(Evaristo, 2017, p. 18-19) 

 

Na semântica do texto poético, Evaristo faz menção às expressões africanas, inglesa e 

portuguesa, associando à irmandade entre povos africanos e amefricanos e afro-brasileiros 

escravizados. Faz trazer para o corpo-escrita a lembrança dolorosa da escravidão, pois a palavra 

malungo, de origem banto, quer dizer, companheiros em travessia, o nome que os homens nos 

tumbeiros dos navios se chamavam, dialogando com sentimento de coletividade, de luta, de 

quilombo e fraternidade ancestral entre povos negros. Em poema-dedicatória, Evaristo evoca a 

linguagem de luta política de sobrevivência, sensoriando memórias, corpo, espaço, tempo no 

desenrolar de escrevivências de afetos. 



99 

O texto traz ainda os instrumentais culturais que conversam com as festas populares 

afro-brasileiras, como os mastros, símbolos de ancestralidades, sustentação de ritos e memórias 

de um povo, também de translado, embarcações, continuidades, pois a escrita, nesse sentido, 

que se constrói como reza, lamentos, celebração, reverberação de humanidades soterradas, 

articula, desse modo, o “tempo espiralar” de mulheres e homens negros ao revelar o cruzamento 

entre corpo, território, travessia e a palavra. Essa relação não se dá como um movimento 

saudosista, mas como uma ferramenta epistemológica, política, feminista e decolonial efetiva 

na reconstrução dos sujeitos e sujeitas negras, em sua complexidade. Nessa perspectiva 

Evaristo, (2019, apud, Silva, 2020) sobreleva: 

 
[…] A narrativa traz parte de uma memória dolorida dos africanos e seus descendentes 

escravizados nas Américas. E venho me perguntando: para que vale essa memória da 

dor? […]. Por que escrevi Ponciá Vicêncio? Por que certas passagens de Becos da 

Memória? Por que escrevi determinados contos na antologia Histórias de leves 

enganos e parecenças? Para que acalentar memórias com sabor de sangue? Respondo 

por mim, embora essa memória não seja apenas de minha pertença. Pode ser um pouco 

mais minha, enquanto afro-brasileira, enquanto sujeito-mulher afro-diaspórica, mas 

essa é a memória do passado brasileiro e que a nação brasileira ainda precisa expurgar. 

A nossa ferida ainda sangra. As Américas sangram também pelas veias dilaceradas 

dos povos primeiros que aqui habitavam. O território brasileiro continua marcando o 

seu chão com sangue dos donos primeiros da terra. Povos já estavam aqui quando as 

naus portuguesas chegaram. Sabemos. A literatura pode ser um lugar de expurgação 

pessoal e coletiva. Estamos aqui e escrevemos apesar de. Entretanto, só mais uma 

observação. Quando escrevo a memória da dor, não se trata de “mimimi”, não se trata 

de causar comiseração, se trata sim, de afirmar a nossa arte, a nossa potência, a nossa 

resistência, a nossa resiliência, o nosso quilombismo. E mais do que isso, se trata de 

explicitar sempre, que a nação brasileira vem adiando e aprofundando uma dívida 

antiga com os descendentes de um dos povos que construiu e que continua ativamente, 

como trabalhadoras e trabalhadores provendo muito do alimento, da sustância 

material e imaterial que está na base dessa nação (Evaristo, 2019, apud, Silva, 2020). 

 

Evaristo retoma o conceito de escrevivência para descrever o significado de pertença, 

de falar sobre verdades, ainda que sejam vistas a partir de dores que ainda sagram, sobretudo 

falar de uma memória que se coletiva, porque parte do mesmo ponto de marginalidade. Nosso 

quilombismo, como autora define, se constrói na coletividade (hooks, 2023), uma vez que sem 

esta não alcançaremos olhares outros, para si e para nossas comunidades. Nos aquilombamos 

para sermos inteiros, ainda que quebrados. 

Partindo desses pressupostos, quais novas epistemes conversamos com as dores que nos 

atravessam? Quantos sonhos de meninas destrançamos na nossa cor-dor? Mulheres pretas, 

assim como Evaristo versam epistemologias na borda da poesia negra feminina, uma maneira 

de permanecer esquadrinhando a vida. Assim, a poesia evaristiana nos acalma e nos perturba, 

talvez mora aqui a sabedoria ancestral da escrita feminina negra, no entrançar de nossas 

memórias de meninas e meninos pretos. 



100 

Para a menina 

 

Para todas as meninas e meninos de cabelos trançados ou sem tranças 

 

Desmancho as tranças da menina 

e os meus dedos tremem 

medos nos caminhos  

repartidos de seus cabelos. 

 

Lavo o corpo da menina 

e as minhas mãos tropeçam 

dores nas marcas-lembranças 

de um chicote traiçoeiro. 

 

Visto a menina 

e aos meus olhos 

a cor de sua veste 

insiste e se confunde 

com o sangue que escorre 

do corpo-solo de um povo. 

 

Sonho os dias da menina 

e a vida surge grata 

descruzando as tranças 

e a veste surge farta 

justa e definida 

e o sangue se estanca 

passeando tranquilo 

na veia de novos caminhos, 

esperança. 

 

(Evaristo, 2017, p. 36) 

 

A ancestralidade, a memória individual e coletiva que entrecruzam o tecido textual 

poético navegados pela autora nos discursa, nos pertence e nos doloriza, contudo faz mergulhar 

na esperança, na meiguice e no cuidado das mães e avós pretas que ao trançar os nossos cabelos 

temiam igualmente para que não fossemos atravessadas pelas cruezas do racismo na escola, nas 

ruas em razão dos cabelos crespos. Sobre essa memória ancestral Geni Guimarães (2001), evoca 

em tons iguais: 

Minha mãe trançava meu cabelo. Ela, sentada num banquinho que meu pai havia feito 

com os restos de um pilão, quando novo, triturava milho para as galinhas, e eu, de 

cócoras na sua frente, ouvia silenciosamente: amanhã, seu cabelo tá pronto. Hoje você 

dorme com o lenço na cabeça que não desmancha. Não esqueça de colocar o lenço 

novo no bornal. Pelo amor de Deus, não vai esquecer o nariz escorrendo. Lava o olho, 

antes de sair. — Se a gente for de qualquer jeito, a professora faz o quê? — perguntei. 

— Põe de castigo em cima de dois grãos de milho — respondeu-me ela.  

— Mas a Janete do seu Cardoso vai de remela no olho e até mocô no nariz e... 

— Mas a Janete é branca — respondeu-me minha mãe, antes que eu completasse a 

frase (Guimarães, 2001, p. 45). 

 



101 

Ambas as autoras optam por redesenhar essa memória identitária em seus textos para 

fazer refletir sobre os caminhos dos quais somente uma menina negra entenderá, no mais 

profundo desse baú ancestral que é o ato de trançar os cabelos, como uma atividade histórica 

das mulheres e, de modo igual, revelam racismo, medo e afeto. Demarcam no texto a 

importância da literatura produzida por mulheres negras de falar sobre si, sobre suas histórias 

como um movimento de insurgências dentro da literatura canônica hétero e branca brasileira. 

Essas mulheres pretas propõem re-existências como possibilidade, no qual o corpo da menina 

também é território, simbologia de começo, de travessia, de futuro. O poema espalha esperança 

de que nosso olhar de menina não se perca somente nas memórias de dor. 

Nessa gira, mulheres pretas, especialmente, lançam o leme à medida que revolvem as 

memórias, as oralituras, na contação de nós mesmas, nossas dores e alegrias. Histórias que 

confluem sobre nós, como princípio filosófico da ancestralidade que perpassam a academia 

branca e promovem fissuras estruturais nos fundos desses oceanos. No fluxo da memória, o 

tempo é “espiralar, curvilíneo, pergaminho, vela e revela, enrola e desenrola”, afirma Leda 

Martins (2002, p.9). Nesse nascedouro poético, as mulheres autoinscrevem a vida, coletivam 

essa letra no dia a dia, no trabalho árduo invisibilizado, nos afetos não correspondidos, os 

olhares não trocados, porque o negrume da pele os silenciavam. Como já mencionado neste 

texto pela autora estudada, “a escrita está na vida”, na necessidade de ter algo palatável, “algum 

bem”, por isso as mulheres negras caligrafam, poetizam, para que as humanidades, as 

subjetividades sejam devolvidas nesses textos, no cerne da poesia e por vezes, porque a noite 

não adormecem nos olhos dessas mulheres: 

 
A noite não adormece nos 

olhos das mulheres 

Em memória de Beatriz Nascimento 

 

A noite não adormece 

 nos olhos das mulheres 

 a lua fêmea, semelhante nossa, 

em vigília atenta vigia 

a nossa memória. 

 

A noite não adormece 

nos olhos das mulheres 

há mais olhos que sono 

onde lágrimas suspensas 

virgulam o lapso 

de nossas molhadas lembranças. 

 

A noite não adormece 

nos olhos das mulheres 



102 

vaginas abertas 

retêm e expulsam a vida 

donde Ainás, Nzingas, Ngambeles 

e outras meninas luas 

afastam delas e de nós 

os nossos cálices de lágrimas. 

 

A noite não adormecerá 

jamais nos olhos das fêmeas 

pois do nosso sangue-mulher 

de nosso líquido lembradiço 

em cada gota que jorra 

um fio invisível e tônico 

pacientemente cose a rede 

de nossa milenar resistência. 

 

(Evaristo, 2017, p.26) 

 

Em tons lembradiços, Conceição Evaristo faz-se contínua quando chama outras 

mulheres à roda dessas memórias, como as de Beatriz Nascimento, importante intelectual e 

ativista do movimento negro que desmistificou a imagem do quilombo em suas teorias dando 

luz à perspectiva original deste como ferramenta de luta em comunidade, resistência, arte e 

cultura, intelectual já reverenciada neste estudo. As repetições encadeadas pelo canto ancestral 

descritas no poema retomam a noite como a memória do povo preto e ainda discute sobre 

trabalho noturno feito por mulheres para a manutenção e sustentação de suas casas, a exaustão 

de mulheres em noites mal dormidas são a mola de um sistema que sobrevive das desigualdades. 

Ainda, o poema retoma nomes femininos africanos para costura dessa reza ancestral 

reivindicatória proposta pela autora. 

 
A ancestralidade aparece aqui como carne e espírito constituição de um corpo em que 

o eu se manifesta por meio da performatização de uma coletividade que atravessa 

diferentes tempos. Neste caso, o eu são muitos eus e seus passos vêm de longe, como 

diria Jurema Werneck. Apesar da opressão de ontem se repetir ainda hoje, é o contato 

com a ancestralidade que abre a perspectiva de luta para se romper com a repetição 

de uma história linear e opressora, preparando “vozes da esperança” (Souza, 2020, p. 

134-135). 

 

Ancorada pelo princípio filosófico da ancestralidade, autora conversa com mulheres 

pretas que são atravessadas diariamente por uma estrutura história de invisibilizações, mas que 

continuam vigilantes com esperança teimosa de futuro. Há na nos poemas evaristianos a dor de 

rasgar-se para compor/recompor a si através dessas memórias, ao mesmo tempo, um vislumbre 

de dias mais afetuosos para essas mulheres. 

 



103 

A memória a gente considera como o não saber que conhece, esse lugar de inscrições 

que restituem uma história que não foi escrita, o lugar da emergência da verdade, dessa 

verdade que se estrutura na ficção. Consciência exclui o que a memória inclui 

(Gonzalez, 2020, p.78). 

 

O cosimento feito pelas mulheres dessa grande rede memorialística demonstra a 

resistência e o protagonismo feminino que faz da ancestralidade pontos filosóficos de sabedoria 

e sobrevivência ao fazer lembrar saberes que a colonização quer fazer esquecer, o encobrimento 

do outro, mas a “memória tem suas astúcias”. Lutas diárias, rupturas, discursos e atitudes no 

cotidiano e ainda que não sejam publicizados fazem dessas mulheres feministas da casa, no 

trabalho, na academia, em suas comunidades, gerenciando violências diárias, produzindo 

epistemologias de cura, memórias, signos e significados que promovem mudanças sociais e 

políticas. 

A centralidade das mulheres negras no poema com olhos de vigília redesenha e 

ressignifica as lutas feministas travadas por estas mediante a diversas violências aqui já 

supracitadas. 

Mas eu digo sempre: creio que a gênese de minha escrita está no acúmulo das palavras, 

das histórias que habitavam em nossa casa e adjacências. Dos fatos contados à meia-

voz, dos relatos da noite, segredos, histórias que as crianças não podiam ouvir. Eu 

fechava os olhos fingindo dormir e acordava todos os meus sentidos. O meu corpo por 

inteiro recebia palavras, sons, múrmuros, vozes entrecortadas de gozo ou dor, 

dependendo do enredo das histórias. Dos olhos cerrados eu construía faces de minhas 

personagens reais e falantes. Era um jogo de escrever no escuro. No corpo da noite 

(Evaristo, 2020, p. 52). 

 

Feminismo negro, nessa perspectiva, se estabelece no contexto familiar, nas rodas de 

conversa com as amigas, no cuidado com os filhos e filhas, na criação de uma identidade negra 

feminina para além das dores. São, para tanto, pautas das mulheres pretas, a aquisição da 

cidadania, do direito de ser percebida e respeitada, de termos igualdade plena. Para Sueli 

Carneiro (2019), não há uma luta específica para mulheres negras na contemporaneidade, uma 

vez que somos atravessadas pelos mesmos enfretamentos e, igualmente, partimos do mesmo 

ponto de opressão, de subalternidade. 

 
A condição de mulher e negra na sociedade brasileira se traduz na tríplice militância 

contra os processos de exclusão decorrentes da condição de raça, sexo e classe, isto é, 

por força das contradições que o ser mulher negra encerra, recai sobre elas a 

responsabilidade de carregar politicamente bandeiras históricas e consensuais do 

movimento negro, do movimento de mulheres e somar-se aos demais movimentos 

sociais voltados para a construção de outro tipo de sociedade baseada nos valores da 

igualdade, solidariedade, respeito à diversidade e justiça social (Carneiro, 2019, p. 

169). 

 



104 

A intelectual evidencia que as lutas feministas negras não estão desvencilhadas de outras 

opressões, as ações políticas e vigília dessas vozes definem um movimento coerente com as 

demandas reais e exclusões sociais dessas mulheres. Essa simetria é descrita por Evaristo 

quando poetiza que nos olhos dessas mulheres há mais olhos que sono, cujas lágrimas são 

suspensas, porque precisam dar conta da vida após a violência sexual que recai sobre seu corpo, 

mas ainda assim sopram outras “meninas-luas”, meninas que hoje são sua continuidade para 

caminhar por outros tempos femininos igualitários decoradas em imagens corporais e recursos 

sonoros, destacando mais uma vez a reza simbólica no fazimento do corpo que não adormece. 

Nas últimas estrofes, a autora atribui à mulher negra a potencialidade da nascitura, da 

fertilidade, devolve, desse modo, a capacidade do afetar, do humanizar o mundo dentro de uma 

estrutura de aço imposta aos nossos ombros pretos. “Jamais nos olhos das fêmeas/ do nosso 

sangue-mulher/ líquido lembradiço/ pacientemente cose a rede/ de nossa milenar resistência. ” 

A mulher é associada à elementos da natureza, ao misticismo do sangue que gera vidas, 

dimensão que sacraliza a mulher através da fertilidade. Ponto de reflexão no poema que bebe 

na espiritualidade ancestral das comunidades negras e destaca Oxum, orixá que habita aguas 

doces, responsável pela gestação, fertilidade da terra. “É à Oxum que se pede filhos, é sob sua 

proteção que eles se desenvolvem nos úteros das mulheres.” Carneiro, 2019, p.67): 

 
Segundo os mitos, é mãe zelosa de Logun, orixá andrógino que herda todos os 

atributos os pais (Oxóssi e Oxum). Entre os símbolos rituais de Oxum está o abebé, 

que simboliza sua relação com a beleza e a faceirice, qualidades que lhes são próprias. 

Diz-se que na África, às mulheres filhas de Oxum são oferecidos os maiores dotes, 

pois sua identificação com o ouro é garantia de riqueza para seus pretendentes, e 

também por serem comumente as mulheres mais belas, e a continuação do clã estar 

nela assegurada. Oxum é garantia de filhos perfeitos e sadios. Toda caracterização de 

Oxum compõe também um biótipo psicológico. Assim como as águas quando calmas, 

é de temperamento aparentemente dócil e meigo, sensualmente misteriosa, esperta e, 

dizem alguns, traiçoeira (Carneiro, 2019, p.67). 

 

Assim, Evaristo evoca e reverencia no poema a ancestralidade do candomblé para despir 

o corpo feminino dos estereótipos, da objetificação. Coloca-o, portanto no lugar de sacralidade, 

regida pelos orixás. Suplanta, ao mesmo tempo, que está, mas não só, nas mãos dessas mulheres 

o ato bonito de gestar comunidade, coser redes com linhas do ouro de Oxum. 

Ao longo deste percurso textual, discutimos a colonização do poder, ser, saber, de 

gênero como elementos construtores de preconceitos, racismo, sexistas, opressões, exclusões 

religiosas, e, ao mesmo tempo, para construção discursos arrumados por meio de práticas 

violentas que produz superioridade epistêmica à luz da modernidade/colonialidade. “As 

colonialidades do poder, ser, e do saber, portanto, constituem o lado obscuro da modernidade, 



105 

dessa modernidade ocidental” (Curiel, 2020, p.128). Entendemos, igualmente, que é urgente e 

necessário a decolonização dessas estruturas, visto que são importantes ferramentas para 

pensarmos a nossa atuação na sociedade, enquanto sujeitas e sujeitos políticos, corpos negros e 

femininos. 

Ao falarmos sobre religião de matriz africana assentamos nossa memória ancestral e 

criamos novas travessias e epistemes de lutas. São tranças que moldam nossa vida em 

comunidade, espargindo pelo caminho saberes ancestres e esses fios criam e ressignificam 

identidades dilaceradas pela lógica colonizadora, cujas práticas, por muitos anos, demonizam, 

invisibilizam, inferiorizam as religiões africanas, afro-brasileiras. Ao escrever sobre as religiões 

do povo preto, Conceição Evaristo temporaliza as “afromemórias”. Caligrafa em nós, corpo-

travessia, a palavra-vivência e celebra mais uma vez as humanidades: 

 
Ao longo de toda a obra literária já escrita de Conceição Evaristo, bem como de suas 

falas públicas, as águas de sua escrevivência vêm azeitando nossas afromemórias com 

seus itàns, suas hidro-grafias e suas espirais. Ao recolher calmamente o que está no 

fundo de nossas almas de profundas e lamacentas camadas, escreve as nossas reais e 

potenciais vivências – em muitos tempos e em espaços de amplitude não confináveis 

ao projeto necropolítico de nação a que (em certo tempo-espaço-linguagem) estamos 

sujeitas (Carrascosa, 2020, p.161). 

 

A poesia negra feminina de Evaristo decoloniza, nessa perspectiva, esses espaços 

provocando discussões abertas à pesquisa dentro de academicismo submersos às raízes 

colonizadoras e racistas. Produz epistemologias que encruzilham nossas crenças e, ao fazê-la 

reza sobre o povo negro, através da poesia, a re-existência, a reflexão, a pluralidade das quais 

muitos esquecem e/ou não respeitam. Segundo Luiz Rufino (2019), os orixás “narram o mundo 

através da poesia. ” (Rufino, 2019, p.6). O autor, nesse sentido, destaca que a colonialidade de 

poder, ser, saber, o que chamou de “marafunda ou carrego colonial”, são assombros que se 

valem da violência para estruturar dominações sobre a América Latina. 

Luiz Rufino (2019) destaca ainda que, nós somos seres paridos na 

colonialidade/modernidade e nossos saberes precisam ser encruzos para que a vida nasça a 

partir das nossas ancestralidades, porque é um modo de ser pertença à vida, à sabedoria 

pluriversal. A decolonização desses mundos é um ato de “dobrar a linguagem”, descobrir 

frechas de sobrevivência, esquinas e encruzilhadas. 

 
A encruzilhada e seus cruzos são a própria potência de Exu. Assim, o fenômeno é o 

próprio princípio explicativo do conceito. A descolonização não pode se limitar a se 

banhar na beirada. Para uma virada do conhecimento que combata de forma incisiva 

as injustiças cognitivas/sociais produzidas ao longo do tempo, haveremos de nos 

arriscar em mergulhos mais profundos. O desencadeiramento, o tombo na ladeira, o 

“tapa sem mão” contra os privilégios da supremacia branca são, a meu ver, inevitáveis, 



106 

uma vez que ações como essas, de caráter transgressivo, operaram nas frestas. Fica 

evidente que resiliência e transgressão não são novidades em nossas bandas; porém, 

nos cabe o compromisso e a responsabilidade para que essas ações sejam contínuas a 

ponto de avançarmos em equidade (Rufino, 2019, p.17). 

 

O que o autor nos propõe é a transgressão dos rastros da colonização e verdades de uma 

história contada pela unicidade.  A coisificação do ser e inferiorização dos saberes que silenciam 

e destituem corpos subalternizados. Os mergulhos profundos, os atravessamentos, o olhar por 

entre as frechas, os destrancares de ruas e de portas são elaborados também nas margens da 

literatura de mulheres, cujas rasuras pujam a presença de algo possível, igualmente tecido no 

encantamento ancestral das religiões negras. A poesia que pulsa nas contas do rosário de Oxum, 

mãe e orixá que rege os escritos mágico e negros de Maria Conceição Evaristo: 

 

Meu Rosário 

 

Meu rosário é feito de contas negras e mágicas. 

Nas contas do meu rosário eu canto Mamãe Oxum 

e falo padres-nossos, ave-marias. 

Do meu rosário eu ouço os longínquos batuques do meu povo 

e encontro na memória mal adormecida 

as rezas dos meses de maio de minha infância. 

As coroações da Senhora, em que as meninas negras, 

apesar do desejo de coroar a Rainha, 

tinham que se contentar em ficar ao pé do altar lançando flores. 

As contas do meu rosário fizeram calos nas minhas mãos, 

pois são contas do trabalho na terra, nas fábricas, nas casas 

nas escolas, nas ruas, no mundo. 

As contas do meu rosário são contas vivas. 

(Alguém disse um dia que a vida é uma oração, 

eu diria, porém que há vidas-blasfemas). 

Nas contas do meu rosário eu teço intumescidos 

sonhos de esperanças. 

Nas contas de meu rosário eu vejo rostos escondidos 

por visíveis e invisíveis grades 

e embalo a dor da luta perdida nas contas do meu rosário. 

Nas contas do meu rosário eu canto, eu grito, eu calo. 

Do meu rosário eu sinto o borbulhar da fome 

no estômago, no coração e nas cabeças vazias. 

Quando debulho as contas o meu rosário, 

eu falo sobre mim mesma em outro nome... 

E sonho nas contas do meu rosário lugares, pessoas,  

vidas que pouco a pouco descubro reais. 

Vou e volto por entre as contas de meu rosário, 

que são pedras marcando-me o corpo-caminho. 

E neste andar de contas-pedras, 

o meu rosário transmuta em tinta, 

me guia o dedo, 

me insinua poesia. 

E depois de macerar conta por conto do meu rosário, 



107 

me acho aqui, eu mesma, 

e descubro que ainda me chamo Maria. 

 

(Evaristo, 2017, p.44-45). 

 

No poema materializa-se a densidade simbólica, política e estética, onde o sujeito 

poético se vale da imagem do rosário, objeto das rezas, das devoções, religiosidades para 

construir uma narrativa de memórias, dor e poesia. Assim, em sussurros rezam as nossas 

bisavós, avós e mães, pois é no quase-silêncio que essas mulheres mais velhas elaboram suas 

preces contritas e descobrem-se. Assim, no canto do rosário a autora entrecruza as religiões de 

matrizes africanas e o sincretismo religioso que marcam as vivências do povo negro em 

diáspora. 

Evaristo traz a magia das contas de um rosário que tem o poder do desejo a ser realizado, 

dos batuques culturais e de memórias de infância vividas em nossos imaginários de criança 

preta no qual o protagonismo negro era/é negado pelos atravessamentos raciais, de gênero e 

classe. Nas contas desse mesmo rosário dores são tecidas e relembradas pelo esvaziamento 

corpo-negro subalterno. Nas contas do rosário nasce a poesia, nascem identidades em 

constantes deslocamentos (Hall,2003, p.13). Texturas de alguém que se reconhece como 

pessoa, que se chama pelo nome, protagonizando, neste sentido, o corpo em travessia 

pertencente que se desdobra na linguagem, que se refaz nos mergulhos de uma escrita pujante. 

Conceição Evaristo, em especial nesse poema, avulta em mim memórias de infância e 

individuais que, ao mesmo tempo, se coletivam à medida que me transporto para outras tantas 

memórias de escola, das festividades para o Divino Espírito Santo que minha avó, enquanto 

caixeira organizava no interior do Maranhão. Os batuques e cheiros que o poema pluraliza em 

mim enquanto corpo-subalterno negro, a travessia para o refazimento dessas reminiscências 

“me guia a o dedo/me insinua poesia, sobretudo, “me acho aqui, eu mesma”, ao mesmo tempo, 

eleva nosso olhar para refletir sobre nossa condição enquanto menina/mulher preta na 

sociedade. 

O poema, portanto, elabora em nós cruzamentos reflexivos para pensar nossos olhares 

identitários, corpos-travessia e como, em meio aos atravessamentos e configurações raciais, 

reformulamos rotas de sobrevivência e encontramos a “amefricanidade”, termo cunhado pela 

intelectual Lélia Gonzalez para teorizar sobre as vivências da comunidade negra nas Américas. 

Nessa concepção, bell hooks (2017) pontua que os ideais negros são assegurados através das 

artes, da literatura. “da genialidade negra e do espírito negro” (hooks,2017,p.1). 



108 

O racismo, como já teorizado neste estudo, é máquina de destroços das subjetividades, 

reduzidas pela colonização e responsável pelas mazelas e opressões. Em seu artigo-manifesto, 

“Curando as feridas”, bell hooks (2017), destaca que negras e negros são marcados pela 

violência racial e isso tem impactado na produção de desigualdades, na saúde mental e nos 

olhares que dispensamos a nós durante toda a vida. Nós, quando crianças negras, não 

pertencíamos ao nosso corpo-infância, porque não deitavam em nós os olhos de afeto, de 

percepção, por isso, talvez, buscávamos em outros corpos, cabelos e peles diferentes das nossas, 

o protagonismo que detêm as brancas. Agora adultos, ainda estamos condicionados ao sermos 

o outro do outro que só se vê coerente a partir do domínio do colonizador, ou seja, não existe 

identidade fora da violência. A intelectual também pontua que precisamos construir 

epistemologias etnográficas para que a dor seja entendida como processo e não como definição 

do ser pessoa negra e que essas dores não sejam utilizadas por uma cultura do consumismo que 

não reflete e ao contrário produz mais violência às pessoas pretas valendo-se das opressões 

estruturais. 

A dor precisa ser dita e é também nas manifestações artísticas que a “genialidade negra” 

performa. A escrita de mulheres negra faz escurecer temas importantes para pensar temas 

silenciados e/ou que causam “vergonha”. “Por que será que o racismo brasileiro tem vergonha 

de si mesmo? ” Indaga (Gonzalez, 2020, p.90). 

No intuito de ampliar esta conversa, bell hooks (2017) sublinha: 

 
Significante, muitas obras de escritoras negras contemporâneas passaram a tratar do 

trauma psicológico no despertar do movimento feminista contemporâneo ratificando 

a divulgação de assuntos privados e segredos nos espaços públicos. O foco feminista 

em direitos reprodutivos, violência doméstica, estupro e abuso sexual infantil, 

particularmente incesto, bem como em padrões de dominação em relações sexuais e 

íntimas, interveio no silêncio cultural que anteriormente taxava tais temas como tabu. 

Escritoras negras contemporâneas puderam entrar nesse contexto e criar uma literatura 

que tratava de assuntos que, até certa medida, ainda eram tabu em textos considerados 

especificamente sobre raça (hooks, 2017, p.5). 

 

bell hooks (2017), enfatiza que a escrita de mulheres desnuda falas e práticas de 

violências que acomete o corpo feminino, os não ditos são expurgados pela linguagem feminista 

que pulsa e teoriza a mulher enquanto subjetividades para além do racismo. Nessa construção, 

Lélia Gonzalez (2020) explica, “porque sempre insistimos que o racismo e suas práticas devem 

ser levados em conta nas lutas feministas, exatamente porque, como o sexismo, constituem 

formas estruturais de opressão e exploração em sociedades como a nossa. ” (Gonzalez, 2020, 

p.105). Ao expor feridas essas mulheres avultam, do mesmo modo, lugares de cura, de 

discussões, de autocuidado e de resgates identitários. Somos escritas e forjadas a partir dessa 



109 

literatura negra feminina que rompe, mas também cura nas linhas do texto. A autora no mesmo 

texto diz que raça não é nossa única temática. Pensamos e existimos para além do racismo, 

estamos sempre atravessando na contramão, mas o fazemos, criamos avenidas, escritas 

ancestrais. 

O tempo passava e eu não deixava de vigiar minha mãe. Ela era o meu tempo. Sol, se 

estava alegre; lágrima, tempo de muitas chuvas. Dúvidas, sofrimentos que 

dificilmente ela verbalizava, eu adivinhava pela nebulosidade de seu rosto. Mas 

anterior a qualquer névoa, a qualquer chuva havia sempre o sorriso, a graça, o canto 

da brincadeira com as meninas-filhas ou como as meninas-filhas. Foi daquele tempo 

meu amalgamado ao dela que me nasceu a sensação de que cada mulher comporta em 

si a calma e o desespero (Evaristo, 2017, p.21). 

 

Somos escritas e forjadas a partir dessa literatura negra feminina que rompe, mas 

também cura nas linhas do texto. A autora no mesmo texto diz que raça não é nossa única 

temática. Pensamos e existimos para além do racismo, estamos sempre atravessando na 

contramão, mas o fazemos, criamos avenidas, escritas ancestrais. Assim, “lavo o corpo da 

menina/ e as minhas mãos tropeçam (...) Sonho os dias da menina/ e a vida surge grata” 

(Evaristo, 2017): 

O olho do sol batia sobre as roupas estendidas no varal e mamãe sorria feliz. Gotículas 

de água aspergindo a minha vida-menina balançavam ao vento. Pequenas lágrimas de 

lençóis. Pedrinhas azuis, pedaços de anil, fiapos de nuvens solitárias caídas do céu 

eram encontradas ao redor das bacias e tinas das lavagens de roupa. Tudo me causava 

comoção maior. A poesia me visitava e eu nem sabia (Evaristo, 2017, p. 09). 

 

Destranço minha voz para outros caminhos, porque poesia vem me visitar nas palavras 

de suavidez de Conceição Evaristo, que na minerez de sua escrita, “na brandura” de sua fala 

goteja em nossas vivências, escrevivências de menina, de menina-mulher e alvitra temas tão 

importantes para que entendamos de e para onde caminha nossos passos, ensinando-nos que 

estes são se longe. 

Em meio ao medo instalado e à necessária coragem, ensaiamos movimentos 

ancorados na recordação das proezas antigas de quem nos trouxe até aqui. E, apesar 

das acontecências do banzo, seguimos. Nossos passos vêm de longe.... Sonhamos para 

além das cercas. O nosso campo para semear é vasto e ninguém, além de nós próprios, 

sabe que também inventamos a nossa Terra Prometida. É lá que realizamos nossa 

semeadura. Em nossos acidentados campos — sabemos pisar sobre as planícies e 

sobre as colinas – a cada instante os nossos antepassados nos vigiam e com eles 

aprendemos a atravessar os caminhos das pedras e das flores. É deles também o 

ensinamento de que as motivações das flores são muitas. Elas cabem no quarto da 

parturiente, assim como podem ser oferendas para quem cumpriu a derradeira 

viagem... (Evaristo, 2017, p.111). 

 

Evaristo, desse modo, promove travessia desses espaços historicamente destinados às 

pessoas negras, por meio da poesia, olha entre as frestas e elabora novas epistemes, o 



110 

contradiscurso. A poesia-travessia é, para nós, mulheres negras, lugar de resistência, a casa, o 

afago onde encontro, no meio do caminho: deslizantes águas  

 

Ao Drumond, com licença, pois sei das pedras e também das águas das Gerais 

 

Da advertência de Carlos 

faço moucos meus ouvidos 

e sigo com lágrimas-águas 

contornando a tamanha 

extensão da pedra. 

E tantas são as deslizantes águas 

E são tantas as águas deslizantes 

E deslizantes são as tantas águas 

E águas, as deslizantes, são tantas 

que nas bordas da áspera rocha, 

encontro um escorregadio 

limo-caminho. Tenho passagem. 

Sigo a Senhora das Águas Serena, 

A Senhora dos Prantos Profundos 

Sigo os passos, passo a passo 

e fundo outro caminho. 

 

Sigo os passos. 

Passo a passo. 

Sigo passo a passo. 

As águas passam,  

e as pedras ficam... 

 

(Evaristo, 2017, p.104). 

 

Evaristo desloca e reafirma sua desobediência epistêmica e poética quando aciona o 

nome do poeta Carlos Drumond, aqui reelaborando novas travessias, dando novos contornos às 

pedras no meio do caminho, propondo não dá ouvidos ao cânone masculino, branco, caduco e 

mouco, como estratégia de insurgência, como em toda sua poesia, construindo lugar para sua 

travessia. A imagem da água simboliza a fluidez desse caminho e que cria outros contornos, a 

poesia negra feminina que desliza, desdobra-se, escorre por brechas, corre no encontro de suas 

águas, assim como fazem as mulheres pretas. Há sempre uma travessia a ser elaborada, ainda 

que limosa, fundamos outros passos, passo a passo. 

Na semeadura da nossa mais velha, desembocando nas águas líricas da palavra, da 

narrativa, dialogando com identidades, buscando no vazio rastros de sobrevivência, provando 

que silêncios prescritos precisam ser reinventados, reescritos, assim, faz sentido que a caneta 

seja a nossa, a feminina. Ecoemos! Desemboco, para tanto, na pele também marcada pelas 

palavras de Ryane Leão. 



111 

3.2 Escrita de Ryane Leão: corpo-desabitado de mulheres negras 

 
ecoar 

minha pele é marcada por palavras 

que contam a história 

de uma mulher que nasceu oceano 

lava e vento 

 

gero, queimo e contorno 

todos os cantos 

do mundo 

 

(Leão, 2019) 

 

Somos uma grande saia que dança em todos os espaços. Compostas por rendas, 

estampas florais e movimentos de vai e vem. Dançamos sobre as dores, as contornamos, 

giramos e contamos histórias que as ancestrais sopram em nossos ouvidos. Somos 

continuidades, somos outras, somos mulheres negras em busca, oceânicas, rios. Somos águas 

que desaguam, limítrofes e, igualmente, hidrografamos fertilidades (Carrascosa, 2020, p. 155). 

Assim, com objetivo de ocupar este espaço de escrita, de uma pele marcada por palavras, 

o todo deste tópico está voltado para refletir sobre outra mulher negra oceânica e agarra-se na 

escrita, na literatura para desvendar caminhos sobre si, para si e para o mundo. Nessa gira, 

discute-se acerca da escrita poética que traz um viés de emancipação por meio de desarticular 

narrativas estereotipadas sobre corpos femininos negros. Sobre o corpo desabitado de mulheres 

que inventam narrativas outras para esses corpos que não são enxergados em nenhum outro 

lugar. 

Reflito ainda sobre a violência epistêmica que encobre a mulher negra num discurso de 

desmerecimento de afeto, no lugar marginal de sustentáculos, ou seja, discursos coloniais que 

ferem corações e mentes. E, ao passo que entendemos feminista e decolonial a escrita de Ryane 

Leão que devolve às mulheres negras a percepção de si como reconstrução possível da 

autoestima, autoamor, a vontade de pertencimento de um corpo preto desabitado. 

Começo estas análises da literatura de Leão (2019) pensando a partir do corpo-travessia 

como uma poética do deslocamento e do retorno e contorno de si, corpo em movimento que 

deságua em outros parecidos com o seu. O “gero, queimo e contorno todos os cantos do mundo” 

é máxima de uma mulher que transita, um translado de si mesma para o mundo. É a 

possibilidade, nesse sentido, de perceber-se humanizada, de se permitir ser atravessada não só 

pela dor histórica de gênero e racial por ser mulher negra, mas pela busca genuína a partir de 

um gestar literário de cura e de memória, ou seja, não é um corpo fixado, mas um território, um 

corpo que dança e gira em suas imperfeições do ser-pessoa e que se refaz na travessia da 



112 

ancestralidade. “Meu corpo é reza ancestral, ele sempre guarda uma nova chance” (Leão, 2024, 

p.1). 

O centro desta pesquisa se faz nessa baliza, no deságue de mulheres pretas que cruzam 

histórias e se fortalecem. É sobre o corpo-travessia que também é corpo-memória, corpo-

escrevivência, corpo-cura, nestas premissas está o cerne da leitura, do desbravamento da poesia 

negra feminina de Conceição Evaristo e Ryane Leão. 

São elaboradas, portanto, epistemes que possibilitam pensar o corpo ferido de mulheres 

negras, de modo a traçar caminhos esperançosos e reexistência. Nessa perspectiva, abordam-se 

temáticas que atravessam a escrita da autora de Cuiabá, como o amor, a reconstrução de si, a 

ressignificação de imagens distorcidas pela dor, bem como questões relativas à sexualidade, à 

religiosidade e, sobretudo, à escrita de travessia — aquela que abriga os corpos de mulheres 

negras em uma dança ancestral de continuidade, memória e cura. 

 

naquelas travessias 

aquelas em que ninguém quis vir comigo 

aquelas negadas com gosto por quem 

me garantiu constâncias 

aquelas que cruzei mesmo tremendo as pernas 

mesmo de olhos inchados 

mesmo de punhos marcados  

aquelas que construíram meus escudos 

aquelas que inflamaram a minha pele 

que fizeram pequenas quedas serem ambições 

que apagaram datas 

mas fixaram os rostos  

que marcaram minha linguagem e meus gostos 

trajetos de explosões e nomes desabitados 
 

(Leão, 2019, p.32) 

 

A poesia de Ryane é marcada por um lirismo direto e igualmente insurgente, elementos 

centrais de sua escrita, a travessia como experiência de um corpo de dor e reconstrução. Traz 

no corpus uma linguagem subjetiva em estado de rupturas, renovação. 

O termo escrita-travessia dialoga com a poesia de Ryane Leão para compor o grande 

leque e/ou a grande saia que abriga a escrita nessa perspectiva. Como já mencionado por esta 

pesquisa, a literatura negra feminina é tecida à luz da ancestralidade, das memórias de negras e 

negros que tracejaram caminhos até aqui. Somos, portanto, territórios ancestres, coletivos, 

imensidão da linguagem sobremaneira. O conceito travessia cunhado por esta tese marca o 

desatar de nós equalizado pela colonização sob os corpos negros femininos, o desaguar de uma 



113 

escrita que pulsa sobre nós como reza, a quebra de estereótipos que ferem igualmente nossas 

subjetividades. 

A escrita-travessia revolve as memórias de mulheres e homens em navios negros. Evoca 

aqueles corpos jogados ao mar e entrega-lhes flores. Devolve as subjetividades de corpos 

femininos destroçados pelas opressões alimentadas pela colonização, cura e reivindica no texto 

segredos de sobrevivência. Nesse sentido, busco, a partir da poesia negra feminina, esse 

perfurar de muros e frechas que essa literatura decolonial promove. 

O poema acima percorre esse trajeto de nomes desabitados, de uma pele que procura 

espaços para encontrar a si e quando não o encontra, constrói travessias. É secular para as 

mulheres e homens negros terem o corpo habitado pelo vazio que diversas opressões e 

atravessamentos violentos os impõe. Desde primeiro verso, Leão delimita espaço de fala, 

marginal, silenciada e solitária, recusada pelo outro, mobiliza simbolicamente o caminho das 

mulheres negras enquanto corpos desapropriados, densos, desamparados afetivamente. 

O não pertencer do corpo peculiar às negras e negros que se veem no espelho destorcido 

pelo racismo, ainda que dolorido, a autora constrói um corpo em travessia, transitando pelas 

dores, na resistência forjada, tece uma poesia inscrita na escrevivência, o que aproxima dos 

escritos evaritianos. A linguagem que elevam composições não formais, letras minúsculas, sem 

pontuações demonstrando desobediência às estruturas linguísticas e destacando a fluidez e 

intimidade com o leitor/a, assim como são características da oralidade, o que populariza a 

veiculação das poesias em plataformas digitais. 

A subjetividade negra é um constante deslocamento, porque as reinventamos num 

contexto social o qual nos associa ao estranhamento, à margem, à outridade, aos estereótipos. 

Estamos, para tanto, forjando espaços para que nossos nomes sejam ditos em vozes audíveis. 

Ainda assim, o texto poético desenha enfrentamentos, a construção de novos caminhos. Com a 

pele marcada pela dor, mas que cruzam a linha de todas as mazelas que corpo negro é 

atravessado. Esses olhos avistam mundos para além das opressões, ao mesmo tempo, que fazem 

parte da construção textual e do ser pessoa. 

A poeta destaca que, embora haja tentativas de apagamentos por toda a história da 

comunidade negra, diluição de nossas subjetividades e humanidades, há linguagem, há pessoas 

refazendo-se na pluralidade, na arte. Existem, portanto, edificação de uma escrita que nasce na 

pele que procura casa, pertencimento, abrigo para composição textual, ao mesmo tempo, nos 

vestígios de um fazer poético, de compor a si mesma. Retomo a entrevista da autora concedida 

a este estudo nessa perspectiva da escrita como rasuras, como porta de entrada para um novo 

viés, um encontro de si mesma: 



114 

É escrita pautada em um renascimento, firmado nas raízes da ancestralidade, porque 

eu já morri muitas vezes, porque não existe rua sem saída. É uma escrita que realmente 

o encruzilhar é o todo. E se eu já morri muitas, eu já renasci muitas vezes, eu sou 

teimosa. Eu teimo em mim, eu gosto de renascer. E como diz Maya Angelou, “ e ainda 

assim eu me levanto.” E eu gosto mesmo, eu flerto com as rasuras, com o novo. Eu 

posso chegar numa roda de mulheres negras e falar sobre dor, geralmente eu vou falar, 

mas eu vou falar de um outro jeito, porque ninguém pode participar de um evento 

comigo e sair sangrando. Tô sempre preocupada com isso, sempre costurando, 

organizando essas palavras nesse balaio de afeto para que então eu consiga as 

perguntas. E eu possa perguntar qual o álbum que você escuta que te dá vontade 

dançar no meio da sala? Qual foi a última vez que você deu uma risada e sua barriga 

doeu? Que você mais gosta de comer? Qual o cheiro que te lembra casa? Qual o gosto 

que a vida tem na sua boca? E aí me interessa essa parte das mulheres negras que é 

ignorada, seja na literatura, no audiovisual. Gente, eu quero saber qual sua cor 

favorita, se você gosta de amarelo, se você gosta do frio ou calor que você faz em dias 

de sol. Meu Deus, eu me interesso muito. As pessoas não se interessam por nossas 

subjetividades, a escrita de mulheres negras se interessa muito. Ou quando as pessoas 

se interessam por nós perguntam só sobre racismo, só pelo peito rasgado. Eu quero 

saber o que você fez para cicatrizar e já gera uma fala. Nós glorificamos a 

sobrevivência, me interessa muito os processos, quero saber o que faz festa em seu 

peito, como você gostaria de ser amada. E aí vamos criando novos imaginários. A 

literatura é tudo, uma mulher que se olha no espelho e gosta do que vê a partir do meu 

livro. Eu ganhei, ela ganhou e às vezes eu só precisava perguntar. Sabe essas perguntas 

que fazem para todo mundo, menos pra gente. Tudo importa (Leão, 2024, p.3). 

 

Leão reafirma que é na escrita, na literatura negra que subjetividades se reconstroem. 

Na linguagem poética devolve-se humanidades, saídas. A poesia é água de rio que contorna o 

mar para desaguar no verso, mesmo bravo, mas voraz. No construir da poesia negra feminina 

que insistimos na teimosia esperança, cura, nas perguntas que não nos alcançam, porque a cor 

chega primeiro. A escrita de Ryane Leão insiste nos processos decoloniais de humanizar esse 

corpo negro brutalizado historicamente, às mulheres negras devolve a sensibilidade do amor, o 

ato político de ser amada. Na via contrária subverte: 

 
Eu sinto e vejo  

a minha cura 

é processo lento 

e mesmo nas noites 

em que eu não a alcanço 

alguém aparece pra me lembrar  

que já não há tempos para quebras  

e sem jeito me levanto  

ainda com pernas fracas  

e os olhos inchados 

antes ter ficado  

um pouco mais no chão  

e aprendido sobre o seu gosto 

de decorado o caminho de 

volta  

da ponta do precipício  

impuseram a presa  

no meu cicatrizar 

 



115 

A minha cura 

é abstrata e confusa  

não tem linearidade  

se ontem sorri levezas com 

olhos  

hoje a memória me engole me desestrutura  

olheiras provam que eu  

estou sempre contendo enchentes 

me adaptando novamente ao silêncio  

depois de tanto gritar 

 

[...] 

 

A minha cura 

não é de todo estancada 

ainda sangro 

ainda perco 

 

[...] 

ainda estou construindo  

uma possível saída  

 

(Leão, 2019, p. 111-112). 

 

A poética de Leão rompe com o discurso monolítico, imutável sobre ser mulher negra, 

eleva à complexidade da subjetividade que se refaz na busca, nos sentimentos de raiva, 

resistência, na cura e no contrafluxo humaniza essas mulheres, corporifica na escrita a premissa 

do ser, desmitifica estereótipos que coisificam esses corpos. Devolve às mulheres o direito 

político de sentir, de ser invadida pelo refazimento de si através da tessitura textual. A 

arquitetura de sua poesia se edifica nessas costuras de um olhar fito no escrutinar de si mesma 

de uma poesia que nos varre, nos ilumina, sem antes limitar, oceânica a escrita nos preenche de 

coisa alguma e, ao mesmo tempo, de um tudo. No esvaziar-se e no prenhe da poesia negra 

feminina. 

Desse modo, Leão desenha sua literatura nas linhas de uma escrita vulcânica, voraz que 

busca fôlego de um eu lírico cheio de dizeres, de uma voz que se derrama ao falar seus 

silenciamentos prescritos, mas que ao fazer, inunda, fere e aprofunda. Há, nesse sentido, uma 

característica textual comunicada nas obras de Ryane Leão que passa pela pressa em ser 

percebida, ânsia de juntar cacos de uma subjetividade fraturada pela dor, mas que não faz 

morada nessa condição. As repetições do poema acima trazem a urgência do eu lírico de ser 

pessoa, performatizada por elementos da natureza que carrega a simbologia dessa instabilidade, 

das alegorias religiosas dos orixás femininos associadas à da força, ao poder, especialmente de 

alguém em formação, no contrafluxo dos estereótipos de redução da mulher negra, a escrita 

acolhe, refuta. 



116 

A composição da escrita da autora é permeada por uma travessia-escrevivência 

delineada por uma voz feminina que, como ela mesma define, é “temporal e mansidão”, ou seja, 

as obscuridades do ser pessoa, de ser mulher em constante refazimento, sobretudo de 

reconhecer-se pequena e grande, leve e pesada, por vezes não definida, mas em transição. Uma 

vivência que se subscreve no desenvolvimento do vir a ser, do tornar-se, principalmente do 

enxergar-se nos meios dos destroços. “Em outras palavras, ainda há necessidade de nos tornar-

mo-nos sujeitos” (Kilomba, 2019, p.29). 

Essa escrevivência, (Evaristo, 2021) como uma maneira colocar-se no mundo, “um 

suporte para estar de pé”. Leão se apropria desse conceito para dizer-se, a literatura elaborada 

a partir das humanidades, das controvérsias, do contato com outro como constructo de si. A 

poética de Ryane Leão funda epistemes que permitem às mulheres negras pensarem caminhos 

de volta a si mesmas, em possiblidade de olhar novamente, ainda que seja para as mesmas 

realidades. 

[...] 

que hoje eu reconheça 

até na fraqueza 

um motivo para revolução 

hoje serei minha própria cura 

hoje não terei vergonha 

hoje não vou esperar que me salvem 

e se não houver ninguém para me dizer que sou sagrada 

que eu seja a própria deusa de minhas águas salgadas 

hoje não estarei no olho do furacão 

hoje serei o furacão 

hoje estou viva 

hoje estou celebrando 

tudo que sou 

hoje escolhi o gosto de vida 

hoje sou coragem 

hoje estou viva 

hoje estou viva 

hoje estou viva 

 

[...] 

 

as partes de mim 

que ainda não são cicatrizes 

logo vão notar 

que tudo em mim 

é possibilidade 

se tô quebrada 

 

a poesia me remonta 

se tô inteira a poesia me reconta. 

 

(Leão, 2019, p.52-53). 



117 

Dar nome ao sentimento já é cura, está dito na tessitura textual de Leão. O 

reconhecimento de si como incompletude, quebrada, como rasgos de alguém em busca de 

individualidades, de reconstituir identidades envolve a poética da autora no delinear decolonial 

de rompimento e de refletir sobre novas epistemologias. Pensar a si como projeto de 

desarticulação de uma prática histórica de fazer mortes. 

O corpo-travessia de mulher preta pensado à luz do amor, da reconstrução do ser na 

contramão da desumanização dessas vozes, é radical, sobretudo é revolucionário. Ao articular 

temas como a ausência de cuidado, os atravessamentos da dor, Leão constrói um texto que é 

também abrigo, resistência, travessia, lampejo de esperança. As repetições e metáforas 

tencionam e valiam a complexidade do eu lírico nesse processo de autopercepção, da 

reconfiguração da identidade, reescrita de narrativas sobre si, sobre nós. O deslocamento de 

objeto a sujeito como ação transformadora, isto é, a literatura como ferramenta de emancipação 

de corpos machucados. A escrita, portanto, passa a ser uma necessidade, um ato político, “a 

passagem de objeto a sujeito”, “remonta e reconta” quem escreve e quem a lê. Grada Kilomba 

reflete em “ Memórias da plantação”, (2019) que o ato de escrever decoloniza espaços e vozes, 

valida, legitima sentimentos e condições sociais pré-estabelecidas, representa, nesse sentido, “o 

duplo desejo de se opor à outridade e o de reinventar a si mesmo” (Kilomba, 2019, p. 28). Desse 

modo, Leão, forja: 

 
[...] 

 

qual seu cheiro favorito 

tem nascido flores 

em você 

como anda sua fé 

você quer um abraço daqueles 

que fazem parar de chover 

ou daqueles que nos fazem 

desaguar 

qual sua maior saudade 

você tem conversado com seus ancestrais 

 

[...] 

 

Semana passada 

enfiei na cabeça 

que eu seria mais celebrativa 

e fiz uma única promessa: 

 

Jamais desperdiçar 

segundos sem amor. 

 

(Leão, 2019, p. 109- 154). 



118 

Os versos sublinham perguntas que nunca são dirigidas à mulher negra, corpo 

historicamente mazelado e estereotipado, são temáticas de uma negrura que se rasura a literatura 

construída sob olhares brancos. A poesia de Ryane Leão resgata a mulher negra do lugar de 

ausências, oferece-lhes, de outro modo, um espaço de reinvenção da autoestima e da dignidade. 

No livro “Tudo sobre o amor: novas perspectivas ”, bell hooks (2020), elabora e 

desenvolve o texto no entendimento sobre amor como um gesto político e potente e não distante, 

utópico, mas uma construção que nasce em nós, em primeira instância e ainda uma prática para 

se construir em sociedade. 

Quando se refere à autoestima, a autora se debruça em pensar o autoamor como 

conhecimento profundo de si mesmo, é se propor em estar diante da imagem de si e senti-la, 

confrontá-la, e, sobretudo amá-la, ou seja, assumir a responsabilidade de si mesma “confrontar 

e alterar as bases trêmulas de ódio e de desprezo nas quais nossa baixa autoestima está 

fundamentada” (hooks,2020, p. 101). A intelectual afirma ainda, que o amor próprio não pode 

ser solitário, uma vez que não é uma tarefa fácil, porque está embasada em raízes do autoódio, 

na infância e/ou numa estrutura de discursos históricos sobre nós, principalmente as mulheres 

pretas, quando estamos diante do espelho distorcido e convexo da colonização. Sobre isto 

destaca: 

Amor-próprio é a base de nossa prática amorosa. Sem ele, nossos esforços amorosos 

falham. Ao dar amor a nós mesmos, concedemos ao nosso ser interior a oportunidade 

de ter amor incondicional que talvez tenhamos sempre desejado receber de outra 

pessoa. Quando interagimos com os outros, o amor que damos e recebemos sempre é 

necessariamente condicional. Embora não seja impossível, é muito difícil e raro que 

sejamos capazes de estender o amor incondicional aos outros, em grande parte porque 

não temos como exercer o controle sobre o comportamento deles e não podemos 

prever ou controlar totalmente nossas reações a suas ações. Podemos, contudo, 

exercitar controle sobre as nossas. Podemos nos dar amor incondicional que é 

fundamento para a aceitação e a afirmação sustentadas. Quando nos damos esse 

presente precioso, somos capazes de alcançar os outros a partir de um lugar de 

satisfação, e não de falta (hooks, 2020, p. 106-107). 

 

Pensar o amor a partir do corpo e voz preta é desruptivo, uma vez que somos refletidas 

e enxergadas no lugar de cargas, de dor. Ryane Leão afirma acima que nossas subjetividades 

não interessam socialmente, cita frases corriqueiras que poderiam ser ditas a mulher negras e 

não são proferidas, porque para essa mulher resta a subalternidade. Na contramão, a literatura 

de mulheres pretas encontra-se o autoamor, ainda que em meio à violência, o apagamento 

epistêmico e ontológico, o eu-preto que subverte à tecnologia contra-colonial que fere corpos e 

também corações. (Carneiro, 2005). Para tanto, escrever sobre amor para bell hooks, Ryane 

Leão não é utopia, mas uma necessidade de sobrevivência, uma transformação política. Manter 

o olhar para as nossas subjetividades, quando ninguém mais o faz: 



119 

o que me faz poderosa 

não é só essa força desmedida 

esse grito potente 

se estou de pé é justamente 

porque me permito a queda livre 

me deixo desabar 

sentir o gosto do chão 

desaguar 

digo para a minha intensidade 

descansar 

pra dor não faço lar 

mas permito a visita 

não serei inabalável 

não insista 

quando estou fraca 

tenho coragem 

de me encarar 

para nós que temos pressa 

desejo que ainda haja vontade 

de contar estrelas durante a noite 

para nós que temos pressa 

desejo que possamos ler um poema 

a ponto de senti-lo mudando nossos rumos 

para nós que temos pressa 

que respirar fundo substitua 

os pés nervosos e as mão trêmulas 

para nós que temos pressa 

que a angústia nos esqueça 

descanse entre brechas 

para nós que temos pressa 

que ela seja fuga pro que somos 

para nós que temos pressa 

desejo atrasos bonitos 

nos encontrem 

para nós que temos pressa 

desejos atalhos entre os trilhos descompensados 

para nós que temos pressa 

que saibamos que o retorno 

é perigoso e por vezes impossível 

melhor parar 

admirar as demoras 

pra então seguir 

 

[...] 

 

ontem eu deitei na cama 

fechei os olhos 

e tentei esquecer 

todos esses nomes 

que moram em mim 

são tantos andando aqui dentro 

que fico alternando entre ser tão boa 

e tão péssima nessa coisa de deixar ir 

 

[...] 



120 

você me chama de rainha 

mas não banca um elogio 

porque não reina comigo 

eu amo a minha solidão 

mas também preciso de abraço 

de colo, de porre, de convite, 

de ajuda, de norte, de fé 

comigo ninguém pode 

ou eu é que não posso com ninguém? 

[...] 

(Leão, 2019.p.17-18). 

 

Os poemas carregam uma composição formal, confessional e político, característica da 

escrita de Leão. Desenhados em versos livre, sem métricas e rimas fixas, como desobediência 

e gesto de decolonialidade, que desmonta padrões rígidos da linguagem, o que permite a mistura 

das estrofes sem perder a constância, a coerência textual, cujo movimento tomei a liberdade de 

construir. A fluidez dessa voz nos poemas, das emoções, alternando entre a dor e a cura, 

reconstruções e abruptas interrupções metaforizam esse ressurgimento em meio à queda. Os 

textos, especialmente convocam mulheres à luta, à coletividade, sublinhadas pelas anáforas, 

chama para o movimento feminino único, já reverenciado nesta tese. 

Nesse sentido, a poética de Leão carrega um desejo radical de cura, delicadeza, de 

pausas como resistência. A força não está apenas no grito, mas na coragem de descansar e 

recomeçar. Um manifesto à vulnerabilidade, uma contranarrativa de rompimento que recusa a 

desumanização desses corpos. Ryane Leão reafirma e busca o direito ao afeto, ao cuidado e à 

restauração. 

 
Às vezes quando falo sobre desmoronar 

dizem pra deixar pra lá 

mas eu nunca vi tristeza passar 

sem ser sentida 

ignorar as feridas  

não vão estancá-las 

tem que parar, olhar 

lavar, passar remédio 

e soprar, não tem? 

 

a poesia não quer dizer 

que sobreviver é artístico 

sobreviver dói e arranca sangue 

é que as palavras têm dessas  

de acalentar 

 

não se iluda 

hoje eu não vou pro front da luta 

nem precisa me chamar 



121 

eu não desisti não 

só tenho que me restaurar 

 

curar começa quando 

dizemos as nossas verdades 

 

(Leão, 2019.p.18). 

 

O contexto poético, nesse sentido, não romantiza a dor, mas nomeia e confronta as 

feridas. Afirma que sobreviver não é arte, é luta, ato contínuo de sangrar, é existência política. 

A poesia não como evasão do mundo (Lorde, 2019), mas um caminho de escrevivência, de 

resistência. A tessitura textual torna-se um espaço de cura possível, de reinvenção de ser, de 

afirmação de um eu que ama, que sente, que precisa de colo, de norte, de amor como um ato de 

insurgência (hooks, 2020), um projeto socialmente político e ético de reconstrução. Ryane Leão 

escreve para essa pressa, para curar-se na verdade, corroborando com (hooks,2023, p.27), “a 

cura acontece dentro de nós quando falamos a verdade. ” 

Recorro a bell hooks (2023) na obra “ Irmãs do Inhame: mulheres negras e 

autorecuperação” para refletir sobre as feridas, autoódio, baixa autoestima provocado pelo 

racismo sofrido, internalizado em nossos corpos, “mentes corações e espíritos” (p.17). Nessa 

perspectiva, a autora provoca temas como a cura emocional e espiritual de mulheres negras em 

contexto de violações sistêmicas como, racismo, sexismo, saúde mental e elabora algumas 

estratégias de autorrecuperação e lutas. O título do livro referencia sobre um grupo de apoio às 

mulheres negras, onde lecionava bell hooks. 

A intelectual reafirma que todas nós, pessoas negras, somos marcadas e violentadas por 

essa estrutura que se alimenta da supremacia branca e propõe que o bem-estar, o descanso para 

as mulheres pretas é revolucionário em uma realidade que as subalternizam constantemente. 

Analisa que o racismo, sexismo e patriarcado lesam profundamente a saúde mental e física 

desde a infância de meninas e meninos pretos, e desse modo, critica e reflete sobre a importância 

do autocuidado, autorecuperação e de que mulheres precisam pensar, agir em coletividade como 

apoio mútuo para construção de pontes, de brechas para cura, mas ainda de resistir às essas 

estruturas, “embora eu escreva sobre o processo de cura enquanto indivíduo, o entendimento 

compartilhado é coletivo, cura coletiva. ” (hooks, 2023, p.21). 

 
As pessoas negras, são de fato feridas, por forças dominadoras. Apesar do nosso 

acesso aos privilégios materiais, todas as pessoas negras são feridas pela supremacia 

branca, pelo racismo, pelo sexismo e por um sistema econômico capitalista que nos 

condena coletivamente a uma posição de subclasse. Essas feridas não se manifestam 

apenas por meios materiais, mas afetam nosso bem-estar psicológico. Nós, pessoas 

negras, somos feridas em nossos corações, mentes, corpos e espíritos. Embora muitas 

pessoas entre nós reconheçam profundidade de nossas dores e feridas, nós não 



122 

costumamos nos organizar coletivamente e de forma contínua para encontrar e 

compartilhar maneiras de nos curar. Mas nossa literatura ajudou nisso. Artistas negras 

progressistas têm demonstrado uma preocupação incessante em curar nossas feridas 

(hooks, 2023, p.17). 

 

Da mesma premissa de ações no coletivo, reafirma a intelectual Cida Bento, na obra 

“Pacto da Branquitude” (2022), a autora destaca que há um pacto narcísico da branquitude, não 

combinado historicamente de fortalecimento entre os iguais que garante a permanência nos 

espaços de poder, de lideranças eminentemente brancas e masculinas. O que bell hooks (2023) 

nos provoca é que o movimento de luta, cura precisa ser feito por mulheres de mãos dadas, 

porque há um pacto sofisticado, ainda que silencioso que apaga vozes, varre a nossa negrura 

sistematicamente. Nesse balaio, a poesia de Ryane Leão está sempre em busca de outras, o 

feminismo que se efetiva no cotidiano, no encruzilhar de travessias de mulheres, porque não 

existe dor sozinha. Sobre a escrita como ferramenta que se refaz em nós, no coletivo, Ryane 

Leão realça: 

A escrita para mim jamais é tanto faz. É essencial, é sopro de vida, é ancestral, é esse 

caminho de resistência, é essa encruzilhada. É esse compromisso com esse bem viver. 

O que eleva é parte que identifica, alguém ler e se identifica e pensa se a Ryane saiu 

dessa relação abusiva eu também posso sair. Nossa, quantas mulheres negras já 

falaram pra que saíram de relacionamentos adoecidos por conta do poema. É triste, 

porque muitas passam por relacionamentos adoecidos, mas tem esse lado que a poesia 

entra como um afago, esse acolhimento, podemos estar vivas depois disso. Que não 

acho sobre ver o lado bom das coisas, é sobre autoficção. A Lívia Natália tem um 

poema que se chama “autobiografia do impossível” e depois eu fiquei pensando que 

a gente autobiografa o impossível o tempo inteiro. A gente está sempre 

autoficcionando. Tudo é biografia. Contar histórias é uma forma também de mudar os 

finais, restabelecer os começos. Como diz Negro Bisbo, tudo é começo, meio e 

começo que é como foi dividir os capítulos do meu livro novo, com os créditos, 

obviamente. Acho que a escrita ela dá esse norte, ela nos devolve para gente, ela nos 

devolve para cura, para as cicatrizes. Ela fala assim, calma, calma, porque passa. Tem 

uma coisa na gente que é importante saber que não dói sozinha, não tem dor sozinha, 

não faz sozinha. Não faz revolução silenciosa, sozinha. Tenho uma aula que é sobre 

escrever autoficção, que a gente fala sobre escrever o incômodo e lá no final a gente 

muda o incômodo. Na palavra tudo é possível e eventualmente se está na palavra, na 

vida também se torna possível (Leão, 2024.p.5). 

 

Na construção do impossível, na escrita de mulheres negras, se desenha o espaço de 

poder, de fala. A autoficção como prática política e criativa que possibilita autobiografar o 

indivisível, aquilo que queima e fere, nomear a dor, mas que, ao mesmo tempo, encontra 

travessia de existência e memória. A autora valida a perspectiva de (hooks, 2023), de refletir 

sobre a dor no coletivo e de que a transformação deve ser compartilhada, máxima de um 

feminismo interseccional. 

Na poética de Ryane Leão, escrever não é só um exercício estético, mas um gesto 

político, ancestral. Compreende- se a escrita como uma travessia — uma jornada que parte da 



123 

dor, do trauma e do silenciamento, mas que se lança, pela palavra, em direção à cura, ao 

pertencimento e à liberdade. Quando Leão afirma que a escrita é um “sopro de vida” e que “na 

palavra tudo é possível”, ela está assumindo uma posição radical: a palavra tem potência de 

transformação não apenas simbólica, mas concreta, no corpo, na subjetividade e nas relações. 

A reflexão sobre escrever o incômodo corrobora com a premissa de Conceição Evaristo 

de que a nossa escrevivência “não é para adormecer os da casa-grande e sim para incomodá-los 

dos sonos injustos” (Evaristo, 2021, p. 1). Esse incômodo, na poesia de Leão, é também íntimo, 

afetivo e psíquico, são as marcas deixadas por relações abusivas, pela solidão da mulher negra, 

pela precariedade das existências dissidentes. A escrita de Ryane Leão constrói pontes: entre 

passado e futuro, entre dor e possibilidade, entre silêncio e voz. Seus poemas têm funcionado 

como ferramentas de empoderamento coletivo, sobretudo para mulheres negras, que se 

reconhecem na sua narrativa e se autorizam, por meio dela, a romper ciclos de violência e a 

imaginar outros modos de existência. O impossível, quando trazido para o campo da linguagem, 

não se cristaliza em vitimização; ele é prática de elaboração, trabalho de travessia. 

 
agora me veem como sobrevivente 

a que insiste 

agora que me veem como forte 

a que se firma 

agora que já sei que posso voltar 

quem vai me buscar no retorno 

na esquina, no limbo, no poço 

de quem são os ouvidos 

que mais chovem 

do que suportam as tempestades 

de quem são os ouvidos 

quando digo que falei demais 

mas se a vida toda silenciei 

onde está o excesso de voz 

onde se instalam as palavras 

que foram perdidas na infância 

dá pra recuperar o que ficou preso no 

diafragma? 

 

Por ora me curo 

mas por ter me salvado 

tantas vezes só 

me faço ancestral 

para as que virão 

e isso basta. 

 

(Leão, 2019, p.62). 

 

O poeta sobrescreve em nós questões alicerçais e enraizadas em nossos corpos negros 

desabitados ao longo da vida. Leão costura dores seculares em seus versos sem rimas e tematiza 



124 

a solidão da mulher negra como a centro dessa poética, ao mesmo tempo que, tensiona a luta 

por sobrevivência em meio aos destroços e a ancestralidade que carrega. 

A autora organiza a sua produção poética em estruturas que desestabilizam a linearidade 

e o fechamento narrativo. Essa concepção cíclica do tempo e da narrativa está profundamente 

ligada a epistemologias afro-diaspóricas, que rompem com a lógica colonial do progresso linear 

e valorizam a circularidade, a repetição, o retorno como reinvenção. Assim, a travessia nunca é 

definitiva, está sempre sendo reatualizada, reescrita, revisitada, o que é caracterizado no suporte 

em que esse texto é comunicado. 

As redes sociais, como já arrolado acima, são meios epistemológicos de elaboração e 

um dos meios de recepção das poesias de Leão. O modo não linear, cíclico de narrar da autora 

encontram caminhos de ressonâncias nas plataformas digitais, cuja escrita não se identifica em 

contornos fechados, a repetição, a revisitação e republicações dessas postagens são formas de 

experenciar esse formato de textos, ou seja, uma poética viva em processo de reutilizações. 

Nesse espaço digital, a autora se vale como um instrumento para, a partir dos textos poéticos, 

reescrever subjetividades historicamente em silêncio, insurgências simbólicas da vida. Na 

entrevista cedida para este estudo, a autora dialoga acerca da relação com as redes sociais nos 

ecos e veiculação de sua poesia. Nessa costura, sobreleva: 

 
Eu não acredito que exista instapoesias ou instapoemas. Eu acredito que instagram 

seja uma plataforma que a gente usa ao nosso favor, que a gente usa da melhor forma 

para propagar esses poemas para que mais pessoas escrevam. Essa troca que eu tenho 

no digital é maravilhosa. Ali que eu sei como a pessoa se sentiu quando leu meu livro. 

Eu sei quando as adolescentes me repostam. Eu sei quando estão me estudando nas 

escolas. Eu sei quando a mulher negra posta uma foto e coloca um poema meu de 

fundo. Então essa troca é maravilhosa. Construir essa rede nesses 15 anos e não abro 

mão por ninguém. Minha rede de leitores e leitoras, principalmente 96% das pessoas 

que leem são mulheres. É uma rede forte, uma rede firme, uma rede de mulheres, 

especialmente mulheres negras que estão tentando, eu também estou tentando. Essa é 

parte bonita. E ainda que todos os percalços socioeconômicos, de acesso, eu vejo uma 

abrangência, um amplificar da literatura (Leão, 2024, p. 5-6). 

 

A troca mencionada acima são também travessias que a poesia nega feminina navega, 

procura e subverte. Como campo fertilizado, a escrita de Ryane Leão pulveriza lastros de um 

esperançar, de versejar, parafraseando Evaristo. A poesia penetra e cria novos jeitos de pensar 

os corpos, redes colaborativas igualmente destinado às mulheres negras para assumir a fala 

sobre dores, alegrias, escreviver espaços, subjetividades. Esta pesquisa não se atém ao estudo 

das poesias nos formatos digitais, contudo é importante registrar que esses suportes 

comunicadores da poesia da autora fazem parte da construção dos novos contornos e 

preenchimentos que faz a poética de Ryane Leão na contemporaneidade. 



125 

Nos mundos submersos que só a poesia penetra, nos partilhamentos e novas 

configurações que a poética decolonial e feminista de Leão passea. Criando mundos inteiros, 

inscrevendo subjetividades fraturadas e casas simbólicas para corpos femininos. Nesse sentido, 

aconselha: 

[...] 
 

quando andar aos avessos 

raspando dentes ansiosos 

transparecendo excessos 

mente a mil por hora 

procure a poesia 

e quando a poeira baixar 

procure poetas 

agradeça 

fortaleça 

 

(Leão, 2019, 122). 

 

O texto reitera, a poesia não só estética, mas recurso de cuidado, cura, espelho, travessia. 

Para nós, pretas, é borda. Por isso, escrever é também voltar para se reencontrar, com o que 

doeu, mas também com o que sobreviveu. No gesto de escrever o incômodo, a poeta cria um 

espaço de cura coletiva. Seus poemas se tornam possibilidades de recomeço. Como ela mesma 

afirma, a escrita “nos devolve para a cura, para as cicatrizes”, e isso não é resignação, mas 

recusa da morte simbólica, inscrição da vida na linguagem. 

 

3.3 Somos continuidades: confluências ancestrais e literárias nas vozes de Conceição 

Evaristo e Ryane Leão 

 
Na autoria desta nova história. 

E neste novo registro 

a milenária letra 

se fundirá à nova 

grafia dos mais jovens 

 

(Evaristo, 2017). 

 

Lá no terreiro a gente aprende 

que os mais velhos sabem das dores e dos 

segredos 

que são eles que ouvem as plantas 

 e sabem o valor das palavras 

então a gente fica ouvindo 

os conselhos e as histórias 

não precisa perguntar muito 

o que tiver que saber vai saber. 

Lá no terreiro a gente aprende 



126 

que não há quem ande sozinho 

que existe uma multidão ancestral 

no nosso caminho. 

 

(Ryane Leão, 2019). 

 

Este capítulo se debruçará sobre o encontro de vozes negras, como numa simbologia 

ancestral de ensinamento de uma mais velha. Será teorizado, nesse sentido, sobre os pontos de 

navegações entre a poesia de Conceição Evaristo e Ryane Leão, destacando, nessa perspectiva, 

os temas confluentes que corroboram para uma escrita de mulheres negras que versam sobre 

nossos corpos fraturados pela colonização. Desse modo, além da análise dos textos literários, 

as temáticas, a grafia dos textos, as escrevivências, este tópico teoriza e celebra o encontro de 

vozes-mulheres, mulheres oceânicas. Estas linhas finais também são sobre a escrita de 

continuidade, rastros de ancestralidade, movimento coletivo, rodas frutíferas, o que cerceia esta 

tese. 

A ancestralidade é travessia que mulheres negras usam como artefato para continuidade 

de vozes e de histórias negras, reafirmado nestes escritos. São corpos-epistemes que promovem 

novas rotas de esperançar a vida, o poema, na gira de continuidades de mulheres como 

Conceição Evaristo, caminhando para atravessar a existência e escrita de Ryane Leão. Somos 

muitas, somos corpos dialógicos e polifônicos, ventanias. Estamos em todo lugar, porque somos 

mulheres contínuas, em movimento de águas. 

Para tanto e com um intuito de refletir sobre a poética do encontro, esta pesquisa traz na 

borda das saias destas intelectuais negras, a vida pulsante em palavras, a escrita que movimenta 

mulheres em todos os espaços, cujo deslocamento permite que nos aconcheguemos no colo de 

Conceição Evaristo para nos embalar no toque suave de sua poesia, ainda que navegue por 

águas dolorosas, de uma fina lâmina que nos fere. Evaristo consegue atenuar com a escrita na 

mansidão que lhe é própria, cujo objetivo é alcançar mulheres negras em travessias, em 

caminhos para encontro de si, em fazeduras de caminhos de volta. Embora, “a minha voz ainda/ 

ecoa versos perplexos/ com rimas de sangue/ e fome” (Evaristo 2017, p. 25), não obstante, 

estamos travessia, como nas palavras de Evaristo (2017) no poema Amigas: 

 
Trago na palma das mãos, 

não somente a alma, 

mas o um rubro calo, 

viva cicatriz, do árduo 

refazer de mim. 

 

Trago na palma das mãos 



127 

a pedra retirada 

do meio do caminho. 

 

E quando o meu pulso 

dobra sob o peso da rocha 

e os meus dedos murcham 

feito a flor macerada 

pelos distraídos pés 

dos caminhantes 

eu já não grito mais. 

Finjo o não dor. 

 

Tenho a calma de uma velha mulher 

recolhendo seus restantes pedaços. 

E com o cuspo grosso de sua saliva, 

uma mistura agridoce, 

a deusa artesão cola, recola, 

lima e nina o seu  corpo mil partido. 

E se refaz inteira por entre a áspera 

Intempérie dos dias. 

 

(Evaristo, 2017, p. 32). 

 

Com os pés caminhantes a nossa mais velha nos convida a recolher os pedaços para 

refazer-se inteira, mesmo que em mil partidos, áspera. Soprando flores em nossas mãos como 

deusas artesãs na fazedura da arte-viver, de provocar e de perceber-se, essas são as mulheres 

negras inundando-se. Conceição faz um poema-convite para travessias que fazemos 

costumeiramente, para o atracar-se às nossas subjetividades negras no processo de sabedoria 

ancestre, olhar sankofa para (re)construção do eu-mulher. 

No gesto de dar as mãos como amigas, como artesãs de si, na reconstrução de mil 

pedaços também está Ryane Leão, numa escrita-imensidão e a partir dessas influências, das 

marcas de permanências da voz ancestral evaristiana, desenha uma poesia provocativa, 

articulada às novas urgências, circulações de novas vozes nas narrativas negras femininas no 

cenário literário. Numa poesia impetuosa sopra em nossos ouvidos que há pressa no passo, no 

alcance de novos caminhos, mas que as dores pretas são mesmas, que atravessam gerações e 

cortam corpos com a mesma vivência e discursos de subalternidade. 

São vozes-mulheres que na ancestralidade elaboram narrativas com a possibilidade de 

revisitar e acessar conhecimentos negros para redimensionar o modo como olhamos para trás e 

ao redor, cuja reflexão encontra nessa volta ao passado e no modo como enxergamos o futuro, 

pois este é ancestral (Ribeiro, 2020). 

Ryane Leão, quando perguntada sobre quem com ela escreve, quais as vozes-mulheres 

que compunham o corpo de sua escrita, diz que: 



128 

Eu acredito muito em uma escrita que é ancestral. Estive no terreiro com Exu me 

olhando nos olhos e falando que me deu essa missão de comunicar, assim como Exu, 

quem sopra nos meus textos é Maria Padilha. Também é Oiá, Exu. Vou respondendo 

essa pergunta e me arrepiando inteira, porque ele me disse dessa missão ancestral. 

Você tem tudo que precisa para cumpri-la com muita honra, um legado bonito. Então 

acredito que todas que foram e todas que são agora. A gente é uma dança entre elas e 

todas essas foram também não falaram, né? Nesse sentido de renovação que você fala 

e eu falei das que não falaram pensando na minha mãe, na minha avó. Na sequência 

de silêncios que eu quebro. Eu sou essa quebra e eu aceito essa quebra sem fardo. Não 

acho que seja um fardo, quebrar esse paradigma, esse modus operandi. Não, eu vou 

ser uma mulher feliz. Eu vou ser uma mulher amável. Eu vou na contramão do mundo, 

não estou sozinha. Então essas vozes mulheres são todas que me habitam. Umas eu 

sei o nome, outras eu nunca saberei, mas eu sei que elas estão aqui. Elas estão o tempo 

inteiro. Tem uma poeta chamada Naíra Urraide que tem um poema falando assim, 

“todas as mulheres em mim estão cansadas”. Então às vezes, estamos cansadas, às 

vezes felizes, outras não, mas todas elas caminhando comigo. Essa legião ancestral 

que faz o peito bater de uma forma mais leve e faz a vida não ser tão dura. A gente 

não embrutecer o olhar diante do mundo. Elas me sopram que sou possível, que não 

preciso me definir a partir da dor, do trauma. Elas me sopram que eu nasci para ser 

amada. Elas me sopram que a gente pode escrever mundos inteiros. Criar universos a 

partir da escrita (Leão, 2024, p.1). 

 

A ancestralidade nos ensina que não encerramos em nós, porque há uma possibilidade 

de futuro, de continuidades. Ryane Leão leva-nos a acreditar que não há quebra, de não 

estarmos sozinhas. Existem confluências, trocas entre nós, mulheres, mulheres de cor. E essa 

esperança de caminharmos em legião ancestral nos envolve para que outras possam promover 

a percepção de si e a importância da celebração de legados, somos grandes, somos redes, 

estamos em travessias, sobretudo uma para as outras na pulverização de novos lugares. Com 

quantas mulheres fazemos travessia de nossas vivências? É um questionamento que 

metaforicamente pulveriza esta pesquisa. São muitas, ainda que não saibamos de todas, porém 

caminhos são traçados por meio dessas vozes, por meio da escrita. Esse soprar na escrita-

vivência para criarmos mundo inteiros, universos, nas intempéries de dias ásperos, nos sopros 

dos segredos de sobrevivência de nossas ancestrais, somos encontros tecidos na conexão que 

se estabelece na poética das ancestralidades, nas oralituras. 

Reconhecer-se como “legião ancestral” é estratégia de sobrevivência, de imbricar novos 

saberes dentro de um ciclo destrutivo do colonialismo. Para a pesquisadora Dalva Martins de 

Almeida (2023), por meio de estudos da ancestralidade, como a filosofia, redimensionamos 

conhecimentos de outras epistemologias. A ancestralidade é uma ruptura filosófica da academia 

para buscar saberes de nossas avós, contados a partir das oralidades, da memória, assinala 

(Ribeiro, 2020). 

Estabelece-se uma linha histórica de continuidade, de amplitude de tempos-espaços 

distantes e tempos-espaços presentes, pois um corpo está conectado ao outro. Essa 

possibilidade de conexão entre corpos negros em tempos e espaços diferenciados pode 

ser entendida como importante pauta dentro do movimento negro feminino brasileiro, 



129 

em especial se pensarmos aos desmontes dos sistemas patriarcais e coloniais 

(Almeida, 2023, p.157). 

 

A autora da tese intitulada “Poéticas da conexão e das ancestralidades: avós e netas 

negras na literatura brasileira”, Almeida (2023) elabora uma discussão importante para 

pensamos sobre as travessias, articulações e circulações de novos epistemes a partir de saberes 

das nossas mais velhas. A valorização de conhecimentos que extrapolam o academicismo do 

cânone tradicional e da representação de nossos corpos em movimentos femininos pautados em 

histórias únicas. O voltar e apanhar vestígios, revisitar o passado para fazer futuro, ouvir e 

aconchegar-se no colo dessas oralidades literárias no cair da tarde na casa da infância de nossas 

avós. Ancestralidade é reinvenção de si, sem esquecer de outras. Nos dizeres de Katiúscia 

Ribeiro (2020): 

Nossa ancestralidade nos faz perceber, nos faz sentir, nos faz pensar. Ela é impressa 

como força representativa de um saber vivo que se reinventa, uma força de vida mais 

criativa que a morte, que a diáspora ou a escravização. A ancestralidade é o vento 

materno, é o sopro de vida que é tecido no ventre de nossa mãe pelo sangue ancestral, 

é a música que faz vibrar as células do nosso corpo e dita o ritmo do nosso coração, é 

a poesia que acalma e perturba, é a filosofia e seus favos de sabedoria, é a luta pela 

vida e a resistência à morte, é a natureza e manifestação da vida, é o movimento e o 

caminhar, em cada uma de nós, em cada pessoa que respira há a marca da 

ancestralidade (Ribeiro, 2020, p. 2). 

 

Navegar em águas ancestres é fazer de si corpo dialógico, espiralar de memórias e 

oralidades, cuja diversidade simbólica, cultural e histórica passa pela significação das nossas 

identidades afro-brasileiras, no modo como articulamos discursos de lutas, na releitura de 

nossos corpos e ainda na feitura dos nossos dias enquanto povo preto dentro de uma estrutura 

secular colonial que ambas autoras derramam em suas poéticas. 

 

de que valerão meus escritos 

se outras não falarem 

não se contarem 

não dançarem 

não se manifestarem 

não protestarem 

não se erguerem 

 

de que valerão meus escritos 

seu eu me esquecer de direcioná-los 

para aquelas que engolem silêncios em seco 

que escondidas oram ao impossível 

que no ônibus às cinco da manhã 

fecham os olhos e sonham rumos 

que focam em tapar os vergões 

que nunca soltaram do peito os leões 

que estão habituadas a vestir 

inseguranças 



130 

eu que agora tenho a voz audível 

não falarei por ninguém 

convidarei  para virem ao meu lado 

para não deixarem se apagar 

ou desencorajar 

 

de que valerão os meus escritos 

se eu não convocá-las 

se eu ignorar de onde vim 

se eu parar em mim. 

 

descubra aquilo que te move 

o que te traz de volta à vida 

e se atire, se jogue, se lance 

no instinto de fazer durar 

 

(Leão, 2019, p.152). 

 

A estrutura paralelística dos versos desenha matizes de reflexão e posicionamento 

político. Como no poema evaristiano acima, Leão convida mulheres à percepção de si, de modo 

igual, tematiza acerca de silêncios furiosos dessas mulheres, especialmente negras, pois há uma 

construção linguística denotando no texto as questões de classe, raça e gênero, entende-se, nesse 

sentido, a cor desse eu lírico. O reiterado uso do “não” constrói imagéticos da mudez histórica, 

imobilidade sistêmica, elucidando a privação de direitos, o que não foi permito a essas vozes. 

O poema traz como eixo central a memória coletiva que insurge no contrafluxo de 

opressões, dessa forma, Leão instiga e questiona qual a função de sua produção se não estiver 

aliada à legião de mulheres que partem dos meus lugares de subalternidade, racismo, 

patriarcado, pela história, ou seja, a literatura como instrumento social, efetivo, outrossim de 

denúncias. 

Para a intelectual e poeta Lívia Natália Santos (2020), nós enquanto vivência preta não 

somos pensados dentro das nossas travessias de existências, ou seja, estamos sempre na via 

contrária de um país racista organizacional, não existem nossas histórias, mas as de outros sobre 

nós. A despeito disto escreve: 

 
Se nossas existências são pensadas como efeito colateral de um projeto de nação que 

falhou em eliminar a nossa negrura do mapa, se há um sistemático processo de 

inviabilização de nossas vivências, qual seria possibilidade de se atribuir valor à 

travessia de um sujeito- de um corpo-negro? Muitos de nossos velhos afirmam que 

suas vidas dariam um livro e há, constantemente, entre pessoas negras, não apenas a 

sede de registrar as suas travessias, mas uma sistemática de criar espaços onde o eu 

possa se expressar, em que possamos partilhar a dureza da experiência de sermos 

negros num país estruturalmente racista (Santos, 2020, p. 211). 

 

 



131 

Costurando a fala da autora, escrever não é um emaranhado de palavras, mas um espaço 

de construção, de partilha, de validação de existências, um ato político no contrafluxo da 

negação de vivências, possibilidade de trançar histórias nossas que queremos contar. Nessa 

perspectiva, a discussão da literatura de mulheres negras não é encarada como um “estéril jogo 

de palavras” (Lorde, 2019, p.45), mas uma provocação, uma forma de alcançar lugares 

historicamente distantes. Ganhar outros caminhos vazantes dessa voz silenciada, uma vez que 

a literatura nos envolve na costura de dias-outros possíveis. 

É a escrita literária que revolve em nós o mundo cheio de esperança, um barco de papel 

para fazermos travessia, para transmutarmos a nós mesmos e criar realidades acreditáveis, na 

urgência de comprometer a vida com a escrita, como reza Evaristo (2005). Para tanto, “escrever 

é transbordar os limites da linguagem. ” (Santos, 2020, p.209). 

 
Cremos 

 

Ao poeta Nei Lopes, pelo poema “Histórias para ninar Cassul-Buanga” 

 

Cremos. 

Quando as muralhas 

desfizerem-se  

com mesma leveza 

de nuvens-algodoais, 

os nossos mais velhos 

vindo do fundo dos tempos 

sorrirão em paz. 

 

Cremos. 

O anunciado milagre 

estará acontecendo. 

E na escritura grafada  

da pré-anunciação, 

de um novo tempo  

novos parágrafos  

se abrirão. 

 

Cremos. 

 

(Evaristo, 2017, p.65). 

 

O povo negro como sujeito do poema, a poeta elabora em nós a fina esperança que 

haverá caminhos, que a dor não se encerra em si, os parágrafos se abrirão, a escrita é porta, é 

travessia. O texto respira uma fé ancestral de um povo que é movido por um impulso de 

continuidade, enovelado pela repetição do ponto após a palavra “cremos” como reafirmação 

dessa crença, a certeza elaborada no tecer do verso como fundamento simbólico de fé, de luta 

aquilombamento, sobretudo de esperança de uma realidade-outra posta, possível. A 



132 

homenagem ao poeta reflete esse dar às mãos, elencado neste tópico, às intelectualidades 

negras, reafirmando que a produção negra na literatura ultrapassa a dimensão estética, constitui-

se como ato de resistência. 

Nessa gira, insisto que a escrita negra feminina é esse caminho desenhado por mulheres 

“com flores na cabeça no coração”, como nos canta Liniker (2021). A poesia de mulheres 

negras, um barquinho de papel impermeável, sensível e, ao mesmo tempo, carregado de 

memórias e de outras vozes que, em conjunto, dão forma a esse vislumbre de um futuro 

ancestral. Aqui nesta tese, Conceição Evaristo e Ryane Leão caminham comigo, tecem uma 

rede de ancestralidade, no mesmo tempo de vivência, porque a literatura é atemporal. Sobre 

isso, Audre Lorde (2019) realça: 

 
Quando entramos em contato com nossa ancestralidade, com a consciência não 

europeia de vida como situação a ser experimentada e com a qual se interage, 

aprendemos cada vez mais a apreciar nossos sentimentos e a respeitar essas fontes 

ocultas do nosso poder – é delas que surge o verdadeiro conhecimento e, com ele, as 

atitudes duradouras. Neste momento, acredito que as mulheres carregamos dentro de 

nós a possibilidade de fundirmos essas duas abordagens tão necessárias à 

sobrevivência, e é na poesia que nos aproximamos ao máximo dessa fusão (Lorde, 

2019, p.45). 

 

O tempo-poesia é feito nas profundezas destas navegações. Eu navego em mim quando 

remo até estas autoras e outras negras para confluir-me. Ubutu!28 Sou porque nós somos. Sem 

hierarquias, nas demoras das nossas sabedorias ancestres. Para Audre Lorde (2019), a poesia 

cria uma linguagem para expressar a liberdade, ideias revolucionárias, sobretudo dentro de nós. 

É a palavra que sussurra em nós os sonhos, o deixar vir, é a travessia para mundos inteiros. A 

poesia constrói casas dentro de nós. 

Para Glória Anzaldúa (2000), escrever é estar salva da complacência, do medo, para 

manter vivo o espírito da revolta, para manter-se viva, sobretudo. 

 
Porque o mundo que eu crio compensa que o mundo real não me dá. No escrever 

coloco ordem no mundo, coloco nele a alça para poder segurá-lo. Escrevo porque a 

vida não aplaca meus apetites e minha fome. Escrevo para registrar o que os outros 

apagam quando falo, para rescrever as histórias mal escritas sobre mim, sobre você. 

Para me tornar mais íntima comigo mesma e consigo. Para me descobrir, preservar-

me, construir-me, alcançar autonomia. Para desfazer os mitos de que sou uma 

profetisa louca ou pobre alma sofredora (Anzaldúa, 2000, p.232). 

 

                                                
28 Uma sociedade sustentada pelos pilares do respeito e da solidariedade faz parte da essência de Ubuntu, filosofia 

africana que trata da importância das alianças e do relacionamento das pessoas, umas com as outras. Na tentativa 

da tradução para o português, ubuntu seria “humanidade para com os outros”. Uma pessoa com ubuntu tem 

consciência de que é afetada quando seus semelhantes são diminuídos, oprimidos. – De ubuntu, as pessoas devem 

saber que o mundo não é uma ilha: “Eu sou porque nós somos” (Geledés, 2016, p.1). 

https://www.geledes.org.br/?s=ubuntu
https://www.geledes.org.br/?s=filosofia+africana
https://www.geledes.org.br/?s=filosofia+africana


133 

Retorno ao dito por Lorde (2019) que corrobora com Glória Anzaldúa (2000), 

escrevemos para ter esperança, para a luta, para invenções de um mundo-outro habitável por 

mulheres sem que estas sejam mortas e violentadas cotidianamente. Escreve-se porque a vida 

não é inteira para essas mulheres-outras, escrever-se, porque as visões estereotipadas alimentam 

a discriminação sobre nós, por isso, a poesia não é luxo para mulheres de cor, é lugar de poder, 

dentro de cada uma de nós, lugar de uma dor que já sentimos antes e que apontam para outros 

caminhos e “não vamos abrir mão do cerne-da-fonte do nosso poder, da nossa condição de 

mulher, não vamos abrir mão do futuro dos nossos mundos” (Lorde, 2019, p.48).  

Avigorando essa afirmação, Evaristo (2011) teoriza: 

 
A palavra poética é um modo de narração do mundo. Não só de narração, mas, antes 

de tudo, a revelação do utópico desejo de construir outro mundo. Pela palavra poética, 

inscreve-se, então, o que o mundo poderia ser. E, ao almejar um mundo outro, a poesia 

revela o seu descontentamento com uma ordem previamente estabelecida. Há 

momentos em que a característica subversiva da fala poética se torna tão perceptível 

que seus criadores são considerados personae non gratae, e suas vozes são forçadas 

ao silêncio, ou ignoradas, como se não existissem. Entretanto, todo indivíduo e toda 

coletividade têm direito ao seu auto-pronunciamento, têm direito de contar/cantar a 

sua própria história. Uma poética se torna transgressora, também por eleger, muitas 

vezes, um padrão estético destoante daquele apresentado pelos dominadores. Optar 

por um fazer poético que se opõe ao discurso do poder estabelecido, é, de certa forma, 

assegurar o direito à fala, pois, por meio da poesia, ocupa-se vazio, fazem-se ouvir 

vozes, novos modos e conteúdos discursivos, representativos daqueles, muitas vezes, 

silenciados pelo poder (Evaristo, 2011, p. 9). 

 

Segundo Evaristo (2011), a poesia desconhece o medo, pois é subversiva, controversa, 

uma vez que revela um lugar-outro, assegura o direito de fala, reveladora ela contorna os 

estereótipos e ganha o mundo destoante, altiva e leve. Na ânsia de conhecer e pertencer a um 

outro mundo, estou aqui partilhando da roda ancestral de Conceição Evaristo no morder 

palavra, no rasgar entre os dentes e veserjar a travessia de mulheres que no vazio, fazem-se 

ouvidas e comigo tecem a leitura, a escrita, a vida, cujo escreviver promove rachaduras em 

estruturas opressoras. 

 
Na mulher, o tempo... 

 

A mulher mirou-se no espelho do tempo, 

mil rugas (só as visíveis) sorriam, 

perpendiculares às linhas  

das dores. 

Amadurecidos sulcos 

atravessam o opaco 

e o fulgor de seus olhos 

em que a íris, entre  

o temor e a coragem, 

se expunha 



134 

ao incerto vaivém 

da vida. 

 

A mulher mirou-se no espelho de suas águas: 

- e dos pingos lágrimas 

à plenitude da vazante. 

E no fluxo e reflexo de seu eu 

viu o tempo de se render. 

Viu os dias gastos 

em momentos renovados 

d’ esperança nascitura. 

Viu seu ventre eterno grávido, 

salpicado de mil estrias, 

(só as contáveis estrelas) 

em revitalizado brilho. 

 

E viu que nos infindos filetes de sua pele 

desenhos-louvores nasciam 

do tempo de todas as eras 

em que a voz-mulher 

na rouquidão de seu silêncio 

de tanto gritar acordou o tempo 

no tempo. 

 

Ela só, 

só ela, a mulher, 

alisou as rugas dos dias 

e sapiente adivinhou: 

não, o tempo não lhe fugiu entre os dedos, 

ele se guardou de uma mulher 

a outra... 

 

E só, 

não mais só, 

recolheu o só 

da outra, da outra, da outra... 

Fazendo solidificar uma rede 

de infinitas jovens linhas 

cosidas por mãos ancestrais e 

rejubilou-se com o templo 

de seu eternizado corpo 

 

(Evaristo, 2017, p. 39-40). 

 

Fazendo solidificar uma rede/de infinitas jovens linhas [...] 

[...] 

Quero contar que você vai conseguir olhar no espelho 

e enxergar um rosto cheio de linhas 

e que você finalmente vai conhecer 

gente que te lembra que você é linda 

e que você não é difícil te amar 

vai haver muitas despedidas 

pra abrir lugar pra novas pessoas 



135 

é cíclico 

 

há livros morando em cada uma de suas expressões 

livros que contam sobre uma mulher 

que é uma em muitas  

muitas em uma 

você é sua prioridade 

e não cabe egoísmo 

no autoamor 

é possível amar depois da dor 

 

(Leão, 2019, p.41-42). 

 

Ambas as mulheres nascem em suas particularidades. Os poemas revelam o esperançar 

encarnado nas travessias de mulheres-outras reinventando-se. Se refazem no espiral de 

memórias, na ancestralidade e na força que o eu lírico respiras nos versos. No cosimento dos 

textos, as poetas encruzilham seus passos nas dores, nos rostos, com suas linhas vivas, tramam 

o tempo e reconstroem subjetividades feridas, no espelho da espiritualidade, na autopercepção. 

No rio do tempo que corre para as demoras e urgências dos dizeres que só a poesia 

penetra, na linguagem de não pedir desculpas por se derramar de Ryane Leão e na suavidade 

de Conceição Evaristo, a escrita dessas mulheres conflui com outras mulheres no sangrar e nas 

alegrias de um lugar feminino sagrado dispensado na escritura e na escuta de quem com elas 

estabelece elos de identidade. A travessia de existências na poesia de Conceição Evaristo e 

Ryane Leão se tece na conexão poética do encontro, na mansidão temporal de mulheres-outras 

que bordam, verso a verso, sentidos de reexistência. 

 

Inquisição 

Ao poeta que nos nega 

Enquanto a inquisição 

interroga 

a minha existência, 

e nega o negrume do meu corpo-letra, 

na semântica da minha escrita, 

prossigo. 

 

Assunto não mais 

o assunto 

dessas vagas e dissentidas 

falas. 

 

Prossigo e persigo 

outras falas, 

aquelas ainda úmidas, 

vozes afogadas, 

da viagem negreira. 



136 

E, apesar  

de minha fala hoje 

desnudar-se no cálido  

e esperançoso sol 

de terras brasis, onde nasci, 

o gesto do meu corpo-escrita 

levanta em suas lembranças 

esmaecidas imagens 

de um útero primeiro. 

 

Por isso prossigo. 

Persigo acalentando 

nessa escrevivência 

não a efígie de brancos brasões, 

sim o secular senso de invisíveis 

e negros queloides, selo originário, 

de um perdido 

e sempre reinventado clã. 

 

(Evaristo, 2017, p.108-109). 

 
Evaristo (2017) traz as linhas de um poema costurado nas negruras do povo num país 

que se diz branco, na inquisição dos dias interroga a sua (in) existência aparada pela negação e 

invisibilidade. A autora desenha na semântica de sua poesia que a língua que sai nas fendas da 

estrutura colonial branca é uma língua diaspórica, modificada pela travessia entre a linguagem 

colonizada e a ancestral, cujo translado se constrói na filosofia, nos mergulhos da memória e 

da cultura do povo preto, por isso o eu-lírico prossegue em busca de outras falas, as inundadas, 

as silenciadas para que o acalanto das escrevivência se refaça no esperançoso sol. 

O corpo-escrita de Evaristo alvitra memórias ancestrais do translado violento do navio 

negreiro, de histórias e subjetividades destroçadas, de lembranças de casa, de um útero 

primeiro, da mãe África, cujos filhos viu esvair nos mares da dor, nas repressões e nas inúmeras 

mortes. Nas epistemes-diaspóricas, a autora traz ao centro de sua poesia a tarefa de reescrever, 

reconfigurar as identidades, as subjetividades, jogadas ao mar. Recolho, nesse sentido, as 

palavras de Conceição Evaristo (2011), em sua tese “Poemas Malungos- Cânticos Irmãos”: 

 
Sobre a transversalidade histórica da África e dos países, cuja formação nacional estão 

incluídos os afrodescendentes, concluir-se que, além dos parentescos étnicos 

guardados, eventos históricos marcam experiências entre África e a diáspora ao longo 

dos tempos. Enquanto os povos africanos sofreram a intromissão do estrangeiro em 

seu próprio solo, experimentando cruéis formas de sujeitamento imposta pelo 

processo colonizatório, os africanos deportados do solo natal não tiveram um melhor 

destino. Historicamente, os povos diaspóricos, desde da escravidão nas Américas, 

experimentaram e ainda experimentam dolorosas formas de exclusão nos espaços 

nacionais que foram erigidos a partir dos seus trabalhos. Assim como os africanos 

colonizados se tornaram “objetos de uso”, “ferramenta” para colonizador usufruir das 

riquezas das terras, que por direito natural eram do próprio africano, o primeiro dono 

da terra, do mesmo modo, metaforicamente, os povos afrodescendentes nas Américas 



137 

experimentam formas de degredo no próprio solo pátrio que construíram. E, talvez, 

vivam também uma forma de exílio específico, que é a impossibilidade concreta de 

reconstruírem sua árvore genealógica (Evaristo, 2011, p.22). 

 

A autora nos transporta para pensar nossos ancestrais em situações de cruezas do corpo-

diáspora que sai bruscamente de suas origens, nas perdas identitárias, no apartar de 

subjetividades e o atravessamento que se gerou secularmente em gerações o vazio desse 

desligamento de sujeitos, como descreve Kehinde, em Um defeito de cor: “mas a pior de todas 

as sensações era a de um navio perdido no mar, e não a de estar dentro de um” (Gonçalves, 

2021, p.61). Assim, Evaristo no texto poético vai desnudando um movimento de reconfiguração 

de memórias, de um lugar primeiro, um olhar ancestral sobre a travessia epistêmica, sobre a 

geografia inscrita no corpo negro, de um trânsito forçado e violento, cuja saudade do lugar 

original guarda a intenção de um retorno. De outro modo, é no corpo-escrita que prossegue e 

reinventa o eus, recurso dado pela poesia feminina negra para ruptura da condição de 

desapropriação de si. 

O povo negro, assim como Evaristo nos apresenta um corpo-escrita, corpo-travessia que 

evoca outras falas para tessitura da sua voz num processo de trocas. Diante de tantos 

movimentos opressivos, é preciso seguir e oportunar que essa viagem negreira prossiga fazendo 

os contornos pelas violências e dando novos significados às dores por elas traçadas. 

Nesse costurar de memórias para relembrar a si, como sujeitas, dobra-se no movimento 

proposto pela escrita de mulheres negras. Abre-se, nessa perspectiva um arco coletivo de pensar 

a si e às outras como parte da afetividade que dispõe a escrita feminina negra na construção do 

eu-mulher, por vezes fraturado pela colonização. Os atravessamentos dessa conjuntura de 

retalhos fazem dessa literatura as travessias decoloniais para lugares-outros, onde as 

subjetividades tornam-se distintas e diversas. As histórias são contadas a partir das experiências 

negras, são as nossas travessias dentro de um contexto, em sua maioria de dores, mas que devem 

ser escritas e oralizadas por vozes pretas, na urgência dos dizeres que são próprios de quem foi 

silenciado por anos. 

Nesse pensamento, Evaristo (2021), quando questionada em entrevista sobre a 

relevância de elaboração de narrativas como estratégias de preservação da memória e sobre 

autoria negra feminina como ferramenta de resistência que atravessa o tempo, ressalva: 

 
A história não é história, são histórias. Até então, o que a gente tem são histórias. Se 

pensar na História ciência, nós temos histórias escritas a partir das categorias sociais 

hegemônicas, e as histórias que não nascem nesses espaços sociais são obliteradas. A 

importância de contar essas histórias é porque causa uma reviravolta. Essas histórias 

não só contestam essa história que está aí escrita, como apresenta fatos novos que 

foram esquecidos por alguns motivos. Eu acho que a ficcionalização a partir de uma 



138 

autoria negra, autoria indígena, cigana, gay, é uma ficcionalização – aqui a gente não 

está medindo se é mais bonita ou menos bonita – que traz outros dados ficcionais, ou 

que cuida desses dados ficcionais de uma outra forma. Eu penso muito como a mulher 

negra é representada na literatura brasileira, por exemplo, há uma grande diferença 

entre Gabriela Cravo e Canela e Dora, de Becos da Memória. O nosso sujeito de 

ficcionalização aqui é muito amplo. E não precisa ser só uma ficcionalização escrita, 

se a gente for escutar o que o povo fala, o que o povo cria através de anedotas, através 

de canções, é muito amplo pra ficar reduzido a isso. Então, essa autoria criada do lado 

de cá traz um outro texto. Então essa escrita, as histórias criadas a partir de novos 

sujeitos, engrandecem a literatura nacional. Ela dá mais conta do conjunto da literatura 

nacional (Evaristo, 2021, p.3- grifos meus). 

 

A literatura negra como um “duplo movimento de côncava e convexo de pensar a si” 

(Souza, 2020, p. 107), de pensar o outro. É produção de uma literatura de mulheres pretas que 

busca o texto-outro, a voz que está no silêncio daquele texto, “autoria na sua humanidade”, nos 

questionamentos de si, no despir do eu que provoca e reflete nas dores contextuais em que o 

racismo apressa a morte, silencia vozes. Conceição Evaristo, Ryane Leão, Carolina de Jesus, 

Maria Firmina dos Reis e tantas outras escrevem para que o “quarto de despejo”, o qual nos 

colocaram ao longo dos séculos, seja apenas lugar de reflexão, de enfrentamento, não mais de 

morada. 

Desse modo, “a escrita negro-feminina revela uma mulher que busca construir uma 

imagem de si liberada das determinações e violências do racismo, do sexismo e das 

desigualdades sociais” (Souza, 2020, p.107). Escrever a si, recorrendo mais uma vez a premissa 

acima, é duplo movimento de dobras, de voltar e pegar, de recriar a vida.  “Escrever, para mim, 

é o modo como acesso o mundo, como eu acesso a vida”, conclui Conceição Evaristo (2021). 

Na constante fazedura de rasgos, está Ryane Leão que conversa com Evaristo para 

construírem travessias decoloniais, travessias para um tempo novo, tempo feminino de coser a 

vida com novas narrativas, novas articulações e emergências da ventania de Iansã, tempestiva, 

mas que traz consigo a possibilidade de esperançar, assim poetiza Ryane Leão: 

 
Se sou raio 

que eu saiba iluminar 

a minha estrada 

nesse breu 

que eu saiba golpear 

mesmo no escuro 

me emprestem a retina 

de minhas ancestrais 

que enxergaram fé 

quando tudo era medo 

 

se carrego relâmpagos 

nas veias 

que eu saiba 



139 

que o que corre em mim 

tem brilho 

tem jeito 

tem potência 

eu sou capaz de fazer 

a terra tremer 

 

se sou vento 

que passe pelos vãos 

dos seus dedos 

que nada possa 

me segurar 

me limitar 

me fazer menos presente 

vendaval não pede licença 

para escancarar as janelas 

ou o coração 

 

se sou brisa leve 

que eu saiba me dividir 

com aqueles que sorriem 

ao me ver existindo 

que eu saiba sustentar o amor 

 

dentro do peito 

dentro do abraço de quem me diz  

que resistiremos 

que lutaremos 

que seremos 

assim seja 

 

[...] 

 

se sou sagrada 

que me benza com folhas 

e búzios e velas e mão entrelaçadas 

quando dizem eparrei 

a força que me invade 

não me permite 

o silêncio 

[...] 

 

não é tarde 

para que a gente 

se abrace com mãos quentes 

entrelace as pernas em rima 

e garanta que nunca mais 

seremos sede 

 

deixa eu te mostrar 

que a mulher preta 

não é feita 

só de dor 

 

(Leão, 2019, p.10-11). 



140 

A Literatura de Ryane Leão nos invade, como um vento incontrolavelmente poético ao 

evocar Oiá ou Iansã29, transformando a escrita num gesto que interrompe o livre fluxo da 

negação histórica do ser-pessoa negra. Avança com olhar sobre a força de uma mulher que se 

reinventa e assume o protagonismo de sua história, assume vozes, como vendaval, eleva, rompe 

com estruturas para olhar atentamente para si. Poesia do eu-mulher que exala força, ao mesmo 

tempo, sensibilidade, de corpo-sagrado, corpo-vento que agita quem a lê, provoca reflexão, 

singularmente revolve memórias, ancestralidade. Assim, fomenta travessias trançadas ao longo 

da poesia com outras mulheres a recordar de si, a autoreparar e recuperar-se, na esperança de 

que há vida lá fora, para além das folhas caídas. 

Nessa roda, traz consigo uma escrita pulverizada pelo culto aos orixás como um 

dispositivo decolonial para provocar reflexão à luz das religiões de matriz africana. Ryane Leão 

afirma que os encantados, orixás, as rezas e banhos de ervas são ferramentas que se vale para a 

práxis da sua escrita, da sua vida, enquanto mulher preta. Quando perguntada sobre a sua 

produção literária e os ritos religiosos, epistêmicos para a composição de si e de sua poesia, 

sobreleva: 

Eu acredito que a gente está sempre escrevendo poema. No jeito que o medo se 

apresenta. Que a coragem vem como um turbilhão. Um jeito que recebe os amigos 

para comer. O jeito que toma banho de folhas numa segunda feira, porque o corpo 

está pedindo. Eu não tenho uma ritualística para a escrita. Eu sou essa ritualística da 

escrita diariamente. Eu escrevo sobre ancestralidade, sobre amor próprio, autoestima. 

Sobre a bagunça bonita da vida. Não carregar culpa. Eu preciso colocar isso em prática 

diariamente. Não é fácil, mas minha escrita caminha comigo. Caminha com meu 

corpo em movimento. Como mulher de terreiro, estou sempre comunicando com Exu. 

Sempre conversando com Oyá, sempre falando com Oxum30. Sempre dialogando com 

minhas entidades. E a orixalidade são a própria natureza. Então esses ritos espirituais 

que eu vivo são os ritos que acabam desembocando no poema. A composição do 

poema talvez seja mais um desses ebós (Leão, 2024, p. 2). 

 

Percebe-se que as conexões estabelecidas na poesia da autora nascem dessas ligações 

de orixalidade, como a mesma define, do despojar-se e incorporar-se aos orixás e encantados 

como ferramenta de cura, de inspiração, de propor novas epistemologias de pensar a história e 

literatura que dança na espiritualidade. Sair da condição de corpo-objeto, corpo-margem para 

travessias de corpo-ebó. Corpo que deságua, que recebe para só depois entregar-se, magia 

dispensada à religião preta, poesia-ebó. Ebós-epistêmicos, possibilidades de oferendas de si, de 

                                                
29 Segundo Reginaldo Prandi, (2001), é a senhora dos ventos. Oiá ou Iansã dirige o vento, as tempestades e a 

sensualidade feminina. É a senhora do raio e soberana dos espíritos dos mortos, que encaminha para o outro mundo 

(Prandi, 2001, p.22). 

 
30 Oxum preside o amor e a fertilidade, é a dona do ouro e da vaidade e senhora das águas doces (Prandi, 2001, p. 

22). 



141 

entregas ao outro. Saberes produzidos através de epistemologias e sensibilidade de quem 

escreve e quem faz travessias por meio dessa literatura corporificada, encantada. 

Em sua tese “Assentamentos de resistência: escritoras e intelectuais negras no Brasil e 

Caribe em insurgências epistêmicas” (2020), Cristian de Souza Sales defende que os orixás 

conectam ao corpo, a emoção e os saberes epistêmicos. Essa sensibilidade é possível quando 

articulamos os ancestrais e orixalidade, já descrita por Leão (2024). 

 
Considerando outros elementos-rituais, conteúdos e canais de produção, temos como 

mediadores os orixás e os ancestrais em que Exu conecta o entendimento, traduz e 

transforma caminhos e horizontes epistêmicos. Assim, vale ressaltar que os nossos 

saberes são efetuados desde o corpo: o corpo é o produtor, porta-voz e território de 

conhecimento. Dessa forma, produzimos conhecimento (literatura e crítica) mantendo 

uma escuta atenta a tudo que nos chega de muitos lugares: do visível ao invisível. A 

energia que chega tão repleta de axé. Por isso, percebemos essas forças operando de 

várias maneiras. De repente, no toque das mãos na tela e no papel; de ouvir e escrever 

ao som de outros ritmos; daquela sensação que vem de um arrepio e toma corpo-

escrita como em um barravento (Sales, 2020, p. 50). 

 

Corpo-escrita tomado pelos cantos dos orixás, pelas encruzilhadas e ebós que 

desembocam na poesia de mulheres negras, águas vívidas e correntes de um tempo bom, do 

esperar por vir, já mencionado nestas linhas. O arrepio é simbologia que nasce nesta ideia de 

tese, nas travessias que me trouxeram para perto destes escritos. São ventos prósperos, eu sei, 

eu sinto. A orixalidade que me carrega, também sabe. 

Nessa construção ancestral, na escrita-corpo de Conceição Evaristo e Ryane Leão, a 

religiosidade é cruzo que fundamenta e escreve a vivência dessas mulheres, cujas ligações 

atravessam o tempo, ao passo em que os laços se fortalecem. Nas “contas mágicas de Oxum” e 

nos encontros das “memórias mal adormecidas”, Evaristo navega no encantamento e no banzo, 

desse modo, os elementos palavra-corpo constroem uma relação ritualística que envolvem seus 

personagens e, ao mesmo tempo, instituem “movimentos ancorados na recordação das proezas 

antigas de quem nos trouxe até aqui” (Evaristo, 2017, p. 112). Volto às palavras de Rufino 

(2019), para pensarmos a escrita à luz da orixalidade como essa busca do lugar-primeiro, a 

nascitura da poesia negra feminina, enquanto ferramenta de resistências, mas, igualmente como 

lugar de alento, de emoções e sensibilidades que se afloram e aconchegam outras vozes, espaços 

de celebração das sabedorias ancestrais: 

 
É chegado o momento de lançarmos em cruzo as sabedorias ancestrais que ao longo 

de séculos foram produzidas como descredibilidade, desvio e esquecimento. Porém, 

antes, cabe ressaltar que essas sabedorias de fresta, encarnadas e enunciadas pelos 

corpos transgressores e resilientes, sempre estiveram a favor daqueles que as 

souberam reivindicar. Assim, me inspiro nas lições passadas por aqueles que foram 

aprisionados nas margens da história para aqui firmar como verso de encante a defesa 

de que a condição do Ser é primordial à manifestação do Saber. Os conhecimentos 



142 

vagueiam mundo para baixar nos corpos e avivar os seres. Os conhecimentos são 

como orixás, forças cósmicas que montam nos suportes corporais, que são feitos 

cavalos de santo; os saberes, uma vez incorporados, narram o mundo através da 

poesia, reinventando a vida enquanto possibilidade. Assim, ato meu ponto: a 

problemática do saber é imanente à vida, às existências em sua diversidade (Rufino, 

2019, p.6). 

 

Rufino (2019) nos pede para refletir a escrita negra como uma pedagogia ancestral que 

precisa ser revista e, principalmente, ensinada sem o impreguínio de preconceitos e olhares 

europeizados dos dominadores. Propõe, de outra forma, a reivindicação de saberes epistêmicos 

como condição da manifestação do ser, ou seja, o direito a subjetividades, a saberes de nossa 

negrura como possibilidade de reinventar a vida e de aquisição de novos conhecimentos por 

meio das experiências e diversidades pretas. 

A partir dessa proposição de novas  epistemologias, Evaristo em sua poesia-terreiro31 

nos convida a dançar na gira das nossas ancestralidades, na pertença de um copo negro que já 

se possui de encantamentos, apesar das acontecências do banzo: 

 
Apesar das acontecências do banzo 

há de restar crença 

e precisão de viver  

e a sapiente leitura  

das entre-falhas da linha-vida. 

 

Apesar de ... 

uma fé há nos afiançar, 

 

[...] 

 

porque o banzo renasce em mim: 

 

O banzo renasce em mim 

e a mulher de aldeia  

pede e clama na chama negra 

que lhe queima entre as pernas 

o desejo de retornar 

de recolher para 

o seu útero-terra 

as sementes 

que o vento espalhou  

pelas ruas... 

 

[...] 

 

                                                
31 Temática trabalhada na tese de Francielle Suenia da Silva (2022), a partir da reflexão de uma literatura 

corporificada pelo encantamento, “o corpo é o primeiro terreiro, assim como a terra é o primeiro corpo. Partindo 

dessa colocação e das reflexões anteriores sobre a junção entre corpo e palavra, abro passagem para pensar no que 

chamo de corpo terreiro, considerando não só a dimensão física de terreiro, mas seu entendimento de espaço de 

ritual ” (Silva, 2022, p.97). 



143 

no encantamento-corpo insurge  a poesia negra : 

 

[...] 

 

nas contas do meu rosário eu 

ouço os longínquos batuques do 

meu povo 

 

[...] 

 

nossos poemas conjuram e gritam: 

 

[...] 

 

nas contas do me rosário 

e essa fé desconfiada, 

pois, quando se anda descalço 

cada dedo olha a estrada.  

 

(Evaristo, 2017, grifos meus). 

 

A mistura dos versos se dá provocativa ao reter nosso olhar para nascitura da poesia 

evaristiana que bebe na religiosidade e no sincretismo para compor de sua escrita. Retomo 

alguns versos já discutidos neste estudo para propor olhares-outros, palavra corporificada, de 

um olhar que se volta nas memórias não adormecidas, de uma saudade de casa, de um silêncio, 

um não grito, um batuque. Nessa costura ancestre, ambas autoras tematizam o corpo como 

construção memorialística e, de modo igual, remexer subjetividades desapropriadas pelo 

processo colonizatório. 

O conceito de travessia discutido nesta tese se desenvolve com este olhar-vestígio, 

olhar-ancestral, de manter-se com olhares de aprendiz como impulsionador de travessias 

futuras, ancoro-me nas poesias de mulheres-outras para compor um feminismo diário que se 

faz nas rezas, nas rodas, nas sabedorias do corpo-mulher-preta que se refaz cotidianamente, no 

simples, no comum de suas casas. A escrita destas mulheres conhece o caminho, conta outras 

trajetórias, mas sem esquecer quem antes pisou e abençoou estes caminhos-outros. 

 
as mudanças mais bonitas  

não vêm com calma e sossego 

são uma ventania incontrolável  

jogando tudo para cima  

nada cai no mesmo lugar 

nem as coisas 

nem o coração 

nem você 

 

o tempo fechado nos abre 

 



144 

(Leão, 2019, p. 8). 

 

E da conjuração dos versos... 

 

-Nossos poemas conjuram e gritam- 

 

O silêncio mordido 

rebela e revela 

nossos ais 

e são tantos gritos 

que alva cidade, 

de seu imerecido sono  

desperta pesadelos. 

 

E pedimos 

que as balas perdidas 

percam o nosso rumo 

e não façam, do corpo nosso, 

os nossos filhos, alvo. 

 

O silêncio mordido, 

antes o pão triturado 

de nossos desejos 

avoluma, avoluma 

e a massa ganha por inteiro 

o espaço antes comedido  

pela ordem. 

 

E não há mais 

quem morda a nossa língua 

o nosso verbo solto 

conjugou antes 

o tempo de todas as dores. 

 

E o silêncio escapou 

ferindo a ordenança 

e hoje o anverso da mudez é a nudez 

do nosso gritante verso 

que ser quer livre. 

 

(Evaristo, 2017, p.87-88). 

 

Os versos celebram travessias de corpos e de vozes que evocam gritos de cura e 

liberdade, estamos abertas no verso. Na escrita substancia a mudez e o grito históricos de um 

povo, apropria-se, agora, de um lugar, cujas vozes são gritantes e não há mais tempo de voltas, 

conjuram-se gritos que são atentamente ouvidos. O anverso, a nudez do poema dá voz ao mar 

bravo de outros versos, no refutar da violência, do silêncio mordido, celebra-se o encontro 

ancestral na poesia de mulheres pretas, na cura, na insistência das brechas, se faz teoria, se faz 

uma outra mulher preta, pois somos contínuas, estamos em travessias. 



145 

TRAVESSIA É VERBO CONTÍNUO. 

 

Esta tese refletiu sobre as travessias como ponto de partidas e chegadas, continuidades 

de mulheres negras que na poética diária, escrevivem suas trajetórias no compasso ancestral, 

igualmente promovendo rasuras em estruturas violentas ao longo dos tempos. O termo 

epistemológico proposto neste estudo nasce prematuramente em mim e vai compondo-se à 

medida em que a poesia dessas mulheres negras atravessam minhas subjetividades. A travessia 

alinhava-se com a minha maternidade, que são processos contínuos e de intensas mudanças, 

nada fica no lugar, tudo se transforma. Nos primeiros momentos fechados, a poesia de mulheres 

me abriu caminhos-outros, estes que levaram-me a novas e tantas outras travessias 

desembocando na costura deste lugar de mãe-pesquisadora, nesta proposição de novos 

epistemes analíticos. O termo travessia revolve em mim lugares-outros, espaços que só a poesia 

penetra. Detive o olhar para um outro tempo, tempo de travessias para uma eu-mulher-poesia. 

Nesse limiar esta pesquisa objetivou pensar sobre esses corpos femininos negros que 

pulverizam o mundo nas bordas do lirismo e contam suas histórias, porque a realidade precisa 

ser transformada e recontada também por essas vozes. Nesse sentido, trago para centro desses 

estudos a poesia de Conceição Evaristo e Ryane Leão, autoras negras que versam sobre 

temáticas que entrecortam nossas vivências, nossas subjetividades negras. As poesias passeiam 

por discussões sobre memórias, ancestralidade, cura, autoreparação, religiosidades, amor. 

Desse modo, a poesia negra feminina instrumentaliza essas vozes à margem a pensarem 

a realidade, decolonizar espaços e promover epistemologias de luta, de pesquisa, sobretudo de 

voltar o olhar para as nossas subjetividades afim de humanizar corpos negros. Evaristo traz em 

seus escritos a sensibilidade sankofa de reter nosso olhar para trás e refletir sobre a 

ancestralidade embalada na escrita memorialística quando ecoa gritos de resistências em seus 

personagens ou quando desenha nas linhas dos seus versos prenhe de reflexões e escrevivências. 

Ryane Leão traduz em sua poesia a urgência do olhar para nossas subjetividades fragmentadas, 

a autoafirmação, vulnerabilidade que compõem a complexidade humana, evocando, de modo 

igual, dores estruturais negras, recomeços. Ambas autoras promovem a escrita-abrigo, 

decolonial uma vez que conversam com experiências, rasgos inscritos na pele negra. 

Considerando esses pontos, os objetivos gerais e específicos propostos foram 

alcançados, uma vez que foram refletidos sobre a poesia negra como ferramenta ancestral, 

feminista e ancestral, cujas rasuras impulsionam o pensar de novas epistemologias, de criar 

novos espaços de lutas, de vozes que se fazem ouvidas, sobretudo a poesia negra feminina 

potencializa o abrir de caminhos-outros para o corpo negro, corpo-margem. 



146 

Desse modo, o objeto dessa pesquisa esteve embasado em entender a literatura negra 

feminina como luta coletiva, quilombo de palavras, dispositivo que desmistifica imagéticos 

desruptivos sobre nós. Abrigado pela poesia negra feminina como categoria de análise, este 

estudo teorizou sobre o feminismo negro decolonial enquanto movimento de sobrevivência e 

de afirmação de identidade para as mulheres negras, a tecnologia colonial enquanto instrumento 

que fere mente e corpos de pessoas não brancas. Entendemos a partir dessas discussões que a 

literatura negra é porta para olhar para si, para os outros, sobretudo para a sociedade que 

marginaliza e silencia vozes negras, para tanto, é preciso ecoar para além dos muros, portanto, 

a escrita literária decoloniza lugares pelas frestas das máscaras. 

Costurados nas perspectivas supracitadas, os questionamentos arrolados nesta tese, a 

partir da poesia ancestral de Conceição Evaristo promoveu refletir acerca da reinvenção de 

mulheres negras, uma vez que funde memória, corpo, identidade movidos pela escrevivência 

como formas de insurgências, de se manter na vida. Evaristo transforma a escrita em discurso 

político, decolonial que subverte o cânone e as formas eurocêntricas de legitimação do 

conhecimento na produção científica. Ao narrar as experiências individuais, Evaristo convoca 

memórias individuais e coletivas, revela marcas históricas de um processo colonizador, 

escravagista, pelo racismo estrutural e pelo patriarcado. Em Poemas da recordação e outros 

movimentos (2017), a autora convoca mulheres pretas a serem contínuas num canto de si e sobre 

si. Em nuances memorialísticas chama a força feminina, as dores, o feminismo cotidiano de 

quem tece a vida com fios de muita luta e esperança. A escrita de Conceição Evaristo dar luz 

ao protagonismo de mulheres negras que rezam sobre o dia a dia, sob os signos da 

escrevivência, identidade e escrita-afeto que nos movimenta. “Tudo me causava uma comoção 

maior. A poesia me visitava e eu nem sabia. ” (Evaristo, 2017, p.10). 

Compondo ainda as perguntas respondidas por estas análises, a poética de Ryane Leão 

em Jamais peço desculpas por me derramar (2019), obra que carrega um lirismo também 

político, afetivo e de resistência. A autora apresenta uma literatura de busca, de mulheres 

oceânicas, rios, cuja profundidade é estar à procura de si mesmo, desenhando caminhos-outros 

de cura, autoreparação. Nesse sentido, respondeu-se ao questionamento proposto de entender 

como a poesia da autora abriga corpos desabitados no espelho turvo da colonização. Assim, a 

escrita de Leão traz o viés emancipatório de percepção de si e dos outros, mesmo em meio aos 

diversos atravessamentos violentos que ferem o corpo feminino negro e cria novos olhares que 

desautorizam os discursos estereotipados que invisibilizam sujeitas. Como ferramenta feminista 

e ancestral, a escrita de Ryane Leão devolve às mulheres negras a percepção de si como 



147 

reconstrução da autoestima, autoamor, a vontade de pertencimento de um corpo preto 

desabitado. 

E aqui eu lembro de duas imagens, a primeira de um poema meu do livro novo que eu 

falo de uma mulher negra que escolhe jogar uma pedra no espelho ao invés de dar um 

murro no espelho e eu acho essa escolha digna, uma escolha que não vai ferir a mão, 

ainda que fira outros processos, ainda que venham outras questões. E no final do 

poema, eu digo que cada trincada de vidro no chão reflete um ancestral que olha para 

essa mulher com gentileza e diz, não se preocupe existe vida na fraqueza. E aí eu 

devolvo minha própria humanidade que tenho o direito de enfraquecer e a fraqueza 

vai estar dentro dos processos da vida inevitavelmente (Leão, 2024, p. 4). 

 

A partir das elucubrações, tessituras e redes poéticas levantadas nesta pesquisa, a 

derradeira pergunta respondida foi sobre vislumbrar as travessias como novos contornos dentro 

da estrutura de dor para as mulheres pretas. Nesse caminho, propus, aliados à poesia de Evaristo 

e Leão, refletir sobre a travessia como deslocamento de retorno, de olhar para si de corpos símil 

que desaguam e atravessam pelas mesmas dores secularmente. Nessa perspectiva, o termo 

travessia mora nesse conceito de pensá-lo como estratégia decolonial de enxergar o corpo negro 

feminino com humanidade, afeto e construção coletiva de reexistência, sobretudo de subverter 

um sistema dentro de uma lógica colonial que opera pelo apagamento epistêmico e simbólico 

dos povos negros. Travessia igualmente simboliza refletir sobre a ancestralidade, sobre as 

nossas mais velhas que costuram nossas vivências como sopros de esperança, de caminhadas. 

A palavra travessia significa um deslocar de discursos, de imagens enviesadas pela colonização, 

de se permitir encontrar novos caminhos, novos atravessamentos, encruzilhadas ancestrais. 

Aqui Conceição Evaristo representa essa ancestral que reza em nós com a marcha 

branda de sua poesia-escrevivência e que entrança para às novas gerações, como as Ryane Leão, 

os caminhos de volta, cuja pressa do dizer derrama em nós, pretas, movimentos de cura, 

autoafirmação e subjetividades sendo lidas. Escrita-travessias, corpo-travessia, são fragmentos 

de uma travessia contínua. 

O trabalho estrutura-se em três capítulos e suas respectivas divisões em tópicos. O 

primeiro capítulo visou mostrar acerca da literatura negra brasileira como quilombo de palavras 

refletindo sobre as produções de ausências que cerceiam a literatura brasileira majoritariamente 

branca e hétero, edificada em padrões eurocêntricos. O objetivo do capítulo é reter o olhar 

crítico sobre essas produções literárias e destacar contranarrativas decoloniais para pensar o 

corpus que legitimam e garantem a visibilidade de autoras e autores negros. Assim, destaquei 

termos que decolonizam o cânone, porque são epistemologias elaboradas para a feitura de novos 

debates sobre as pautas negras. 

No tópico seguinte, refletiu-se sobre o cânone como espaço de produção de estereótipos 

do corpo negro. Ainda são discutidas nos tópicos as questões sobre a literatura de mulheres 



148 

negras como ferramenta pedagógica e decolonial para emancipação de vozes de corpos, e como 

essas mulheres pretas elaboram rasuras frente às violências sistematizadas, como racismo, 

sexismo e ecoam para além da condição objetificada Por fim, elevo alguns nomes de mulheres 

mais que potencializam a literatura brasileira com os escritos que se voltam para pensar 

caminhos literários de esperança, ao mesmo tempo, que peço benção às essas mais velhas para 

poder trilhar estes caminhos. 

O capítulo dois e suas divisões versam acerca do conceito de dororidade, engendrado 

pela intelectual Vilma Piedade, assim como pensou-se sobre o feminismo negro e decolonial 

embasado em teóricas feministas negras brasileiras, afro-americanas e latinas-americanas e 

como estas propõem rupturas estruturais no modo de fazer políticas de gênero. Discutiu-se 

também sobre colonialidade associado ao conceito de modernidade/colonial e os impactos 

como estratégias de poder, denominação do ser, e do saber de pessoas colonizadas. 

Nas margens finais deste estudo, elaborou-se em fios poéticos análises literárias acerca 

das obras a partir dos questionamentos aqui supracitados. Nesse intuito, refletiu-se sobre 

memória, identidade, ancestralidade na poesia evaristiana, como também, acerca das violências 

epistêmicas que atravessam os corpos negros de mulheres. Na poética de Ryane Leão 

problematizou-se no tocante à emancipação desses corpos feridos pela tecnologia colonial. Esta 

tese traz à gira as travessias que mulheres pretas desenham sob as mazelas sociais, culturais e 

sistêmicas, ainda assim, traçam contornos, dizeres audíveis sobre si mesma, sobre o mundo. É 

sobre esperançar, morder o verso, sobre estar no mundo, como nos ensina Evaristo. 

Esta tese é sobre mulheres negras, que na roda fazem, o cotidiano girar. Com suor no 

rosto, elevam olhar para esperançar a realidade, para desenhar nas bordas das escrevivências 

caminhos de volta. Estas linhas poéticas, teóricas renascem em mim a possibilidade de pensar 

perspectivas-outras para enxergar-me como pesquisadora negra, como intelectual que contribui 

para visibilidade de corpos e mentes negras. É sobre as mulheres que compõem a minha 

caminhada e para as outras que lerão este texto. É sobre encruzilhar caminhos, estreitar laços.  

As travessias que foram costuradas aqui, outrora costuram a mim em tempos nebulosos. 

A poesia me salvou e me salva quando a vida fica turva. Desbravei! Estou viva. Fiz revoluções. 

Ergui cidades inteiras de mãos dadas com Conceição Evaristo e Ryane Leão.  

 

 

 

 

 



149 

REFERÊNCIAS 

 

AKOTIRENE, Carla. Interseccionalidade. São Paulo: Pólen, 2019. 

 

ALENCAR, José de. Iracema. 24. ed. São Paulo: Ática, 1991. 

 

ALMEIDA, Dalva Martins de. Poética da conexão e das ancestralidades: Avós e netas 

negras na literatura brasileira contemporânea. Tese (Doutorado). Universidade de Brasília. 

Brasília, 2023. Disponível em: https://repositorio.unb.br/handle/10482/47527. Acesso em: 2 

fev. 2024. 

 

ALVES, Miriam. A Literatura negra feminina no Brasil - pensando a existência. Revista da 

Associação Brasileira de Pesquisadores/as Negros/As (ABPN), v.1, n.3, 2010. Disponível 

em: https://abpnrevista.org.br/site/article/view/280/261. Acesso em: 10 nov. 2023. 

 

ALVES, Miriam. BrasilAfro Autorevelado: Literatura Brasileira Contemporânea. Belo 

Horizonte: Nandyala, 2010. 

 

ALVES, Miriam. Corte e sutura: Miriam Alves completa 70 anos de vida e 40 de carreira 

lieterária com lançamento duplo que expressa sua versatilidade. [Entrevista concedida a] Hiago 

Rizzi. Biblioteca Pública do Paraná, v.146, Curitiba, 2022. Disponível em: 

https://www.bpp.pr.gov.br/candido/2022/04/entrevista-miriam-alves. Acesso em:10 nov. 2023. 

 

ALVES, Miriam. Juntar Pedaços. Rio de Janeiro: Malê, 2021. 

 

ANZALDÚA, Gloria. Falando em línguas: uma carta para as mulheres escritoras do terceiro 

mundo. Revista Estudos Feministas, [S. l.], v. 8, n. 1, p. 229, 2000. DOI: 10.1590/%x. 

Disponível em: https://periodicos.ufsc.br/index.php/ref/article/view/9880. Acesso em: 20 mar. 

2023. 

 

AUTOR. Ubuntu: a filosofia africana que nutre o conceito de humanidade em sua essência. 

Geledés – Instituto da Mulher Negra, 13 mar. 2016. Disponível em: 

https://www.geledes.org.br/ubuntu-filosofia-africana-conceito-de-humanidade-em-sua-

essencia. Acesso em 11. Jan. 2025. 

 

AZEVEDO, Aluísio. O cortiço.30. ed.São Paulo: Ática, 1994. 

 

BAIRROS, Luiza. Nossos feminismos revisitados. Tradução: Pê Moreira. In: HOLLANDA, 

Heloisa Buarque. (org.) Pensamento feminista: conceitos fundamentais. Rio de Janeiro: Bazar 

do Tempo, 2020. p. 207-214. 

 

BENTO, Cida. Pacto da Branquitude. Companhia das Letras, 2022. 

 

BERND, Zilá. Antologia de poesia afro-brasileira: 150 anos de consciência negra no Brasil. 

Belo Horizonte: Mazza Edições, 2011, 186p; Epub; 9,9M. 

 

BHABHA, Homi K. O local da cultura. Belo Horizonte: Ed, UFMG, 1998. 

 

BIDIMA, Jean-Godefroy. De la traversée: raconter des expériences, partager le sens. Rue 

Descartes, Paris, n. 36, p. 7-17, 2002/2. Tradução para uso didático de Gabriel Silveira de 



150 

Andrade Antunes. Disponível em: https://filosofia-

africana.weebly.com/uploads/1/3/2/1/13213792/jean-godefroy_bidima_-

_da_travessia._contar_experi%C3%AAncias_partilhar_o_sentido.pdf. Acesso em: 20 mar. 

2023. 

 

CARNEIRO, Aparecida Sueli. A construção do outro como não-ser como fundamento do 

ser. Tese (Doutorado). Universidade de São Paulo. São Paulo, 2005. Disponível em: 

https://repositorio.usp.br/item/001465832. Acesso em: 5 fev. 2023. 

 

CARNEIRO, Sueli. Escritos de uma vida. Prefácio Conceição Evaristo. Apresentação Djamila 

Ribeiro. São Paulo: Polén Livros, 2019a. 

 

CARNEIRO, Sueli. Mulheres em movimento: contribuições do feminismo negro. In: 

HOLLANDA, Heloisa Buarque (Org.) Pensamento feminista brasileiro: formação e contexto. 

Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2019b. p. 271-289. 

 

CARNEIRO, Sueli. Racismo, sexismo e desigualdade no Brasil. São Paulo: Selo Negro, 

2011. 

 

CARRASCOSA, Denise. Sabela e um ensaio afrofilosófico e ubuntuísta In: DUARTE, 

Constância Lima; NUNES, Isabela Rosado. (org.). Escrevivência: escrita de nós- reflexões 

sobre a obra de Conceição Evaristo. 1. ed. Rio de Janeiro, 2020. P.206-225. Disponível em: 

https://www.itausocial.org.br/wp-content/uploads/2021/04/Escrevivencia-A-Escrita-de-Nos-

Conceicao-Evaristo.pdf. Acesso em: 02 mai. 2023. 

 

COLLINS, Patricia Hill. Aprendendo com a outsider within: a significação sociológica do 

pensamento feminista negro. Tradução Juliana de Castro Galvão. Revista Sociedade e Estado, 

vol. 31, n.1, jan/abril, 2016. p. 99-127. Disponível em: 

<https://www.scielo.br/pdf/se/v31n1/0102-6992-se-31-01-00099.pdf> Acesso em: 20 set. 

2023. 

 

COLLINS, Patricia Hill. Pensamento feminista negro: o poder da autodefinição. Tradução: 

Natália Luchini. In: HOLLANDA, Heloisa Buarque. (org.) Pensamento feminista: conceitos 

fundamentais. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2019. p. 271- 310. 

 

CRENSHAW, Kimberle. A intersecionalidade na discriminação de raça e gênero. In: VV. 

AA. Cruzamento: raça e gênero. Brasília: Unifem, 2004. p. 7-16. Disponível em < 

http://www.acaoeducativa.org.br/fdh/wp-content/uploads/2012/09/Kimberle-Crenshaw.pdf> 

Acesso em: 22 out. 2023. 

 

CURIEL. Ochy. Construindo metodologias feministas a partir do feminismo decolonial. 

Tradução: Pê Moreira. In: HOLLANDA, Heloisa Buarque (Org.) Pensamento feminista: 

conceitos fundamentais. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2020. p. 121-152. 

 

CUTI, Luiz. Literatura negro-brasileira. São Paulo: Selo Negro Edições, 2010. 

 

DAVIS, Angela. Mulheres, raça e classe. Tradução Heci Regina Candiani. São Paulo: 

Boitempo, 2016. 

 



151 

DUARTE, Eduardo de Assis. Literatura afro-brasileira: conceito em construção. Estudos de 

Literatura Brasileira Contemporânea, n. 31, 2008, pp. 11-23. Universidade de Brasília.  

Disponível em: https://periodicos.unb.br/index.php/estudos/article/view/9430. Acesso em: 10 

de ago. 2023. 

 

DUARTE, Eduardo de. Literatura, política, identidades: ensaios. Belo Horizonte: FALE-

UFMG, 2005. 176p. 

 

DUARTE, Eduardo de. Machado de Assis afrodescendente: escritos de caramujo. 2.ed. 

revista e ampliada. Rio de Janeiro: Pallas; Belo Horizonte: Crisálida, 2007. 

DUARTE, Eduardo de. Por um conceito de literatura afro-brasileira. Terceira Margem, v.23, 

Rio de Janeiro, 2010, p 113-138. Disponível: 

https://revistas.ufrj.br/index.php/tm/article/download/10953/8012. Acesso em: 10 ago. 2023. 

 

DUSSEL, Enrique. O encobrimento do outro: a origem do mito da modernidade. Tradução 

Jaime A. Clasen. Petrópolis: Vozes, 1993. Disponível em 

<http://www.mel.unir.br/uploads/56565656/arquivos/1942_O_encobremento_do_outro_de_E

NRIQUE_DUSSEL441400838.pdf> Acesso em: 10 mai. 2023. 

 

ESPINOSA, Y.; GÓMEZ, D.; LUGONES, M.; OCHOA, K. Reflexiones pedagógicas en 

torno al feminismo decolonial: una conversa en cuatro voces. In: WALSH, Catherine. 

Pedagogías decoloniales: prácticas insurgentes de resistir, (re)existir y (re)vivir. Quito, Abya-

Yala: Tomo I, 2013. p. 403-442. Disponível em < http://agoradeeducacion.com/doc/wp-

content/uploads/2017/09/Walsh-2013-Pedagog%C3%ADas-Decoloniales.-

Pr%C3%A1cticas.pdf> Acesso em: 02 mai. 2023. 

 

EVARISTO, Conceição. (2024, 8 de março). Discurso de posse na Academia Mineira de 

Letras [Discurso]. Academia Mineira de Letras. Disponível em: 

https://academiamineiradeletras.org.br/eventos/conceicao-evaristo-toma-posse-na-academia-

mineira-de-letras-com-transmissao-ao-vivo-para-todo-o-brasil. Acesso em 16 de jul. 2025. 

 

EVARISTO, Conceição. “Elite intelectual é burra e não percebe a riqueza da pluralidade”. 

Entrevista concedida a José Eduardo Bernardes. Brasil de Fato, 9 ago. 2021. Disponível em: 

<https://www.brasildefato.com.br/podcast/brasil-de-fato-entrevista/2021/08/09/elite-

intelectual-e-burra-e-nao-percebe-a-riqueza-da-pluralidade-diz-conceicao-evaristo/>. Acesso 

em: 13 mar. 2025. 

 

EVARISTO, Conceição. A escrevivência e seus subtextos. In: DUARTE, Constância Lima; 

NUNES, Isabela Rosado. (org.). Escrevivência: escrita de nós- reflexões sobre a obra de 

Conceição Evaristo. 1. ed. Rio de Janeiro, 2020. P.206-225. Disponível em: 

https://www.itausocial.org.br/wp-content/uploads/2021/04/Escrevivencia-A-Escrita-de-Nos-

Conceicao-Evaristo.pdf. Acesso em: 02 mai. 2023. 

 

EVARISTO, Conceição. Conceição Evaristo: a escrevivência das mulheres negras reconstrói a 

história brasileira. Entrevista concedida a Morgani Guzzo. Geledés – Instituto da Mulher 

Negra, 28 jul. 2021. Disponível em: https://www.geledes.org.br/conceicao-evaristo-a-

escrevivencia-das-mulheres-negras-reconstroi-a-historia-brasileira/. Acesso em: 23 jul. 2025. 

 



152 

EVARISTO, Conceição. Da grafia-desenho de minha mãe, um dos lugares de nascimento de 

minha escrita. In: FIGUEIREDO, Vera (org.). Representações performáticas brasileiras: 

teorias, práticas e suas interfaces. Belo Horizonte: Mazza Edições, 2005. p. 16–21. 

 

EVARISTO, Conceição. Da representação à auto-representação da Mulher Negra na Literatura 

Brasileira. Revista Palmares. 2005. p. 52-27. Disponível em: 

https://www.palmares.gov.br/sites/000/2/download/52%20a%2057.pdf Acesso em: 15 set. 

2023. 

 

EVARISTO, Conceição. Insubmissas lágrimas de mulheres. 4.ed- Rio de Janeiro: Malê, 

2020. 142p.; 21 cm. 

 

EVARISTO, Conceição. Literatura negra: uma poética de nossa afro-brasilidade. SCRIPTA, 

v. 13, n. 25, 2º sem, Belo Horizonte, 2009, p. 17-31. Disponível em:> 

ttp://periodicos.pucminas.br/index.php/scripta/article/view/4365 < Acesso em: 23 set. 2023. 

 

EVARISTO, Conceição. Poemas da recordação e outros movimentos. 3. ed. Rio de Janeiro: 

Malê, 2017a. 

 

EVARISTO, Conceição. Poemas Malungos- Cânticos Irmãos. Tese (doutorado). 

Universidade Federal Fluminense, 2011. Disponível em: https://app.uff.br/riuff/handle/1/7741. 

Acesso em 10. Jan. 2024. 

 

EVARISTO, Conceição. Ponciá Vicêncio. 3.ed.- Rio de Janeiro: Pallas, 2017b. 120 p.;21 cm. 

 

FIGUEREDO, Fernanda Rodrigues. A mulher negra nos Cadernos Negros: autoria e 

representações. Dissertação (mestrado). Universidade Federal de Minas Gerais. 128f. 2009. 

Disponível em: https://repositorio.ufmg.br/handle/1843/ECAP-7TTGA8. Acesso em: 19 set. 

2023. 

 

GONÇALVES, Ana Maria. Um defeito de cor. 27ª ed. Rio de Janeiro: Record, 2021. 

 

GONZÁLEZ, Lélia. A categoria político-cultural da Amefricanidade. In: HOLLANDA, 

Heloisa Buarque. (org.) Pensamento feminista: conceitos fundamentais. Rio de Janeiro: Bazar 

do Tempo, 2019a. p. 341-352. 

 

GONZÁLEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-americano: ensaios, intervenções e 

diálogos. Flávia Rios, Márcia Lima (Org). 1. ed. Rio de Janeiro: Zahar, 2020. 

 

GUIMARÃES, Bernardo. A escrava Isaura. São Paulo: Domínio Público, [s.d.]. Disponível 

em: https://www.dominiopublico.gov.br/download/texto/bv000066.pdf. Acesso em: 20 mai. 

2024. 

 

GUIMARÃES, Geni. Leite do Peito: contos. Belo Horizonte: Mazza Edições, 2001. 

 

HALBWACHS, Maurice. Memória coletiva e memória individual. Tradução de Lucia Leão. 

São Paulo: Centauro, 2006. 

 

HALL, Stuart. Da diáspora: identidades e mediações culturais. Tradução de Adelaine La 

Guardia Resende e Liv Sovik. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2003. 



153 

 

HOOKS, bell. Curando nossas feridas: atenção libertadora à saúde mental [tradução de 

Tatiana Nascimento]. In: bell hooks sobre racismo e saúde mental. Traduções de Tatiana 

Nascimento. Disponível em: https://traduzidas.wordpress.com/2017/10/19/76/ . Acesso em: 10 

jul. 2024. 

HOOKS, bell. Intelectuais negras. Tradução Marcos Santarrita. Revista Estudos Feministas, 

n. 2, 1995. p. 464-478. Disponível em 

<https://periodicos.ufsc.br/index.php/ref/article/view/16465/15035>. Acesso em: 8 nov. 2023. 

 

HOOKS, bell. Eu não sou uma mulher: mulheres negras e feminismo. Tradução livre para 

plataforma Gueto. 1. ed. Rio de Janeiro: Plataforma Gueto, 2014. 

 

HOOKS, bell. O feminismo é para todo mundo: políticas arrebatadoras. Tradução Ana Luiza 

Libânio. 5 ed. Rio de Janeiro: Rosa dos Tempos, 2018. 

 

HOOKS, bell. Erguer a voz: pensar como feminista, pensar como negra. Tradução Cátia 

Bocaiuva Maringolo. São Paulo: Elefante, 2019. 

 

HOOKS, bell. Tudo sobre o amor: novas perspectivas/Tradução Stephanie Borges. São Paulo: 

Elefante, 2020. 272p. 

 

HOOKS, bell. Irmãs do Inhame: mulheres negras e autorecuperação/ Tradução Floresta. 1.ed.- 

São Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 2023. 

 

INSTITUTO DO PATRIMÔNIO HISTÓRICO E ARTÍSTICO NACIONAL (IPHAN). Dossiê 

15 – Tambor de Crioula do Maranhão. Brasília: IPHAN, 2005. 16 p. (Ed. Instituto do 

Patrimônio Histórico e Artístico Nacional – Dossiê Interpretativo; processo nº 

01450.005742/2007-71). Registro aprovado na 53ª Reunião do Conselho Consultivo do 

Patrimônio Cultural, em 18 de junho de 2007. 

 

JESUS, Carolina de Jesus. Diário de Bitita. Rio de Janeiro. Nova Fronteira: 1986. 

 

JESUS, Carolina Maria. Quarto de Despejo: diário de uma favelada. São Paulo: Abril 

Educação, 2013. 

 

KILOMBA, Grada. Memórias da plantação: Episódios de racismo cotidiano. Tradução Jess 

Oliveira.1. ed. Cobogó, 2019. 

 

LEÃO, Ryane. Tudo nela brilha e queima. São Paulo: Planeta do Brasil, 2017. 

 

LEÃO, Ryane.  Jamais peço desculpas por me derramar. São Paulo: Planeta do Brasil, 2019. 

 

LEÃO, Ryane. Entrevista concedida à Macksa Raquel Gomes Soares. [Formato digital]. 

São Luís, 10 Set. 2024. Entrevista não publicada. 

 

LINIKER. Psiu. In: LINIKER E OS CARAMELOWS. Goela abaixo [CD]. São Paulo: Natura 

Musical, 2019. 3 min 45 s. 

 



154 

LINIKER. Sem Nome, Mas Com Endereço: “Você tem flores na cabeça e pétalas no 

coração…” In: LINIKER E OS CARAMELOWS. Remonta [álbum digital]. Independente, 

2021. 

 

LORDE, Audre. Irmã Outsider. Tradução Stephanie Borges. 1ed. Belo Horizonte: Autêntica 

Editora, 2019. 

 

LUGONES, María. Rumo a um feminismo descolonial. Revista Estudos Feministas,[S. l.], v. 

22, n. 3, p. 935–952, 2014. DOI: 10.1590/%x. Disponível em: 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/ref/article/view/36755. Acesso em: 17 fev. 2023. 

 

LUGONES, María. Rumo a um feminismo decolonial. Tradução Pê Moreira. In: 

HOLLANDA, Heloisa Buarque (Org.) Pensamento feminista: conceitos fundamentais. Rio de 

Janeiro: Bazar do Tempo, 2019. p. 53-83. 

 

LUGONES, María. Colonialidade e gênero. Tradução Pê Moreira. In: HOLLANDA, Heloisa 

Buarque. (org.) Pensamento feminista: conceitos fundamentais. Rio de Janeiro: Bazar do 

Tempo, 2020. p. 357-377. 

 

MALDONADO-TORRES, Nelson. A topologia do Ser e a geopolítica do conhecimento. 

Modernidade, império e colonialidade. Revista Crítica de Ciências Sociais, n.80, 2008. 

Disponível em: https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=2763900. Acesso em: 8 mar. 

2023. 

 

MALDONADO-TORRES, Nelson. Transdiciplinaridade e decolonialidade. Revista 

Sociedade e Estado, v, 31, n.1, 2016. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/se/a/CxNvQSnhxqSTf4GkQvzck9G/. Acesso em: 10 mar.2023. 

 

MARÍN, Pilar Cuevas. Memoria Coletctiva: hacia um proyecto decolonial. In: WALSH, 

Catherine. Pedagogías decoloniales: prácticas insurgentes de resistir, (re)existir y (re)vivir. 

Quito, Abya-Yala: Tomo I, 2013. p. 69-104. Disponível em < 

http://agoradeeducacion.com/doc/wp-content/uploads/2017/09/Walsh-2013-

Pedagog%C3%ADas-Decoloniales.-Pr%C3%A1cticas.pdf>. Acesso em: 17 out. 2023. 

 

MARTINS, L. A fina lâmina da palavra. O eixo e a roda, n.15, 2007. Disponível em: 

http://www.periodicos.letras.ufmg.br/index.php/o_eixo_ea_roda/article/download/3262/3196. 

Acesso em: 10 abri.2023. 

 

MARTINS, L. Performances da oralitura: corpo, lugar da memória. Letras, [S. l.], n. 26, p. 63–

81, 2002. DOI: 10.5902/2176148511881. Disponível em: 

https://periodicos.ufsm.br/letras/article/view/11881. Acesso em: 24 set. 2023. 

 

MBEMBE, Achille. Necropolítica [tradução de Renata Santini]. São Paulo: N-1 Edições, 2018. 

80 p. 

 

MENDES, Algemira Macêdo. Maria Firmina dos Reis e Amélia Beviláqua na história da 

literatura brasileira: representação, imagens e memórias nos séculos XIX e XX. Tese 

(doutorado). Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul. Rio Grande do Sul, 2006. 

282 f. Disponível em: https://tede2.pucrs.br/tede2/handle/tede/2230. Acesso em: 13 ago. 2023. 

 



155 

MENDOZA, Breny. Colonialidade de gênero e poder: da pós-colonialidade à decolonialidade. 

Revista X, v. 16, n. 1, p. 259-289, 2021. 

 

MIGNOLO. Walter.D. Desobediência Epistêmica. Cadernos de Letras da UFF – Dossiê: 

Literatura, língua e identidade, n. 34, 2008, p. 287-324. Disponível em: 

http://professor.ufop.br/sites/default/files/tatiana/files/desobediencia_epistemica_mignolo.pdf. 

Acesso em: 10 fev. 2023. 

MIGNOLO. Walter.D. O lado mais escuro da modernidade. Revista Brasileira de Ciências 

Sociais, v.32, n.94, e329402. Epub June 22, 2017. ISSN 1806-9053. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/rbcsoc/a/nKwQNPrx5Zr3yrMjh7tCZVk/?lang=pt&format=html. 

Acesso em: 10 fev. 2023. 
 

MIRANDA, Fernanda Rodrigues de. Corpo de romances de autoras negras brasileiras 

(1859-2006): posse da história e colonialidade nacional confrontada. Tese (Doutorado). 

Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, Universidade de São Paulo. São Paulo,  

2019. Disponível em: https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8156/tde-26062019-

113147/publico/2019_FernandaRodriguesMiranda_VCorr.pdf. Acesso em: 11 ago. 2023. 

 

NASCIMENTO, Abdias do. O Quilombismo: documentos de uma militância Pan-Africana. 

Salvador: CEAO/ EDUFBA, 2002. 

 

NASCIMENTO, Beatriz. Uma história feita por mãos negras: relações raciais, quilombos e 

movimentos. Organizador Alex Ratts. Rio de Janeiro: Zahar. 2021. 

 
OLIVEIRA, Eduardo. Corpo, poética e ancestralidade. Odeere: Revista do Programa de 

Relações étnicas e contemporaneidade. ISSN: 2525-4715 – Ano 2020, Volume 5, número 9, 

Janeiro – Junho de 2020. Disponível em: 

https://periodicos2.uesb.br/index.php/odeere/article/view/6440. Acesso em 12, mai. 2023. 

 

PIEDADE, Vilma. Dororidade. São Paulo: Editora Nós, 2017. 

 

PINTO, Célia Regina Jardim. Feminismo, história e poder. Rev. Sociol. Polít., Curitiba, v. 18, 

n. 36, 2010. p. 15-23. Disponível em: < 

https://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0104-44782010000200003 >. 

Acesso em: 10 jul. 2023. 

 

PRANDI, Reginaldo. Mitologia dos Orixás. 1. ed. São Paulo: Companhia das Letras, 2001. 

624 p. 

 

QUIJANO, Anibal. Colonialidade do poder, Eurocentrismo e América Latina. Biblioteca 

Clacso, Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales, 2005. Disponível em: 

https://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/sur-sur/20100624103322/12_Quijano.pdf. Acesso em: 8 

fev. 2023. 

 

QUIJANO, Anibal. Colonialidade, poder, globalização e democracia. Revista Novos 

Rumos, [S. l.], n. 37, 2002. DOI: 10.36311/0102-5864.17. v0n37.2192. Disponível em: 

https://revistas.marilia.unesp.br/index.php/novosrumos/article/view/2192. Acesso em: 10 fev. 

2023. 

 

REIS, Maria Firmina dos. Úrsula.  Jundiaí, SP: Coleção Acervo brasileiro. ed.2, 2018. 



156 

 

RIBEIRO, Djamila. Quem tem medo do feminismo negro? 1ª.ed. São Paulo: Companhia das 

Letras, 2018. 

 

RIBEIRO, Djamila. Lugar de fala? Belo Horizonte: Letramento, 2019. 

 

RIBEIRO, Katiúscia. O futuro é ancestral. Le Monde Diplomatique Brasil, 19 nov. 2020. 

Disponível em: https://diplomatique.org.br/o-futuro-e-ancestral/ . Acesso em: 15 jun. 2024. 

 

RUFINO, Luiz. Pedagogia das encruzilhadas. Rio de Janeiro: Mórula, 2019. 

 

SALES, Cristian Souza. A escrita do corpo feminino negro na poesia de Miriam Alves. Revista 

da Associação Brasileira de Pesquisadores/as Negros/as (ABPN), n.5, v.9, 2013, 37–56. 

Disponível em: https://abpnrevista.org.br/site/article/view/235. Acesso em: 10 nov. 2023. 

 

SALES, Cristian Souza. Assentamentos de Resistência: escritoras e intelectuais negras do 

brasil e Caribe em insurgências epistêmicas. Tese (doutorado). Universidade Federal da 

Bahia, 2020. Disponível em: https://repositorio.ufba.br/handle/ri/38440. Acesso em 10 de Jan. 

2023. 

 

SANTOS, Mirian Cristina. Intelectuais negras: prosa negro-brasileira contemporânea. Rio 

de Janeiro: Malê, 2018. 

 

SANTOS, Yasmin. Conceição Evaristo: voz insubmissa [recurso eletrônico]/ Yasmin Santos; 

organização Josélia Aguiar. - 1.ed.- Rio de Janeiro: Rosa dos Tempos, 2024. 

 

SILVA, Assunção de Maria Souza e.  EscreviVência: itinerários de vida e de palavras. In: 

DUARTE, Constância Lima; NUNES, Isabela Rosado. (org.). Escrevivência: escrita de nós- 

reflexões sobre a obra de Conceição Evaristo. 1. ed. Rio de Janeiro, 2020. P.206-225. 

Disponível em: https://www.itausocial.org.br/wp-content/uploads/2021/04/Escrevivencia-A-

Escrita-de-Nos-Conceicao-Evaristo.pdf. Acesso em: 02 mai. 2023. 

 

SILVA, Francielle Suenia da. Escrevivências decoloniais e corpo encantado em Conceição 

Evaristo. Tese (doutorado). Centro de Ciências Humanas, Letras e Artes. Universidade Federal 

de João Pessoa. João Pessoa, 2022. 177f. Disponível em: 

https://repositorio.ufpb.br/jspui/handle/123456789/25808?locale=pt_BR. Acesso em: 27 fev. 

2023. 

 

SOARES, Macksa Raquel Gomes. Carolina Maria de Jesus: tessitura da escrita como 

identidade. Dissertação (Mestrado). Programa de Pós-Graduação Stricto Sensu em Letras. f. 

Universidade Estadual do Maranhão, 2020, 116 f. Disponível em: 

https://repositorio.uema.br/handle/123456789/1670. Acesso em: 02 mar. 2023. 

 

SOUZA, Florentina da Silva. Afro-descendência em Cadernos Negros e Jornal do MNU. 

1ed, 1 reimp. Belo Horizonte: Autêntica, 2006. 

 

SOUZA, Heleine Fernandes. A poesia negra-feminina de Conceição Evaristo, Lívia Natália 

e Tatiana Nascimento. Rio de Janeiro: Malê, 2020. 258 p.; 21 cm. 

 



157 

SOUZA, L. N. A poética da fome e a escrita da precariedade: sobre Carolina Maria de Jesus. 

Veredas: Revista da Associação Internacional de Lusitanistas, [S. l.], n. 28, p. 111–122, 2017. 

DOI: 10.24261/2183-816x0928. Disponível em: 

https://revistaveredas.org/index.php/ver/article/view/497. Acesso em: 14 de jul. 2023. 

 

SOUZA, Lívia Natália. Intelectuais escreviventes: enegrecendo os estudos literários. In: 

DUARTE, Constância Lima; NUNES, Isabela Rosado (Org). Escrevivência: a escrita de nós: 

Reflexões sobre a obra de Conceição Evaristo. 1.ed. Rio de Janeiro, 2020. P.206-225. 

Disponível em: https://www.itausocial.org.br/wp-content/uploads/2021/04/Escrevivencia-A-

Escrita-de-Nos-Conceicao-Evaristo.pdf. Acesso em: 02 mai. 2023. 

WALSH, Catherine. Pedagogías decoloniales: prácticas insurgentes de resistir, (re)existir y 

(re)vivir. Quito, Abya-Yala: Tomo I, 2013. Disponível em < 

http://agoradeeducacion.com/doc/wp-content/uploads/2017/09/Walsh-2013-

Pedagog%C3%ADas-Decoloniales.-Pr%C3%A1cticas.pdf>. Acesso em: 05 ago. 2023. 

 

WERNECK, Jurema. Racismo institucional e saúde da população preta. Saúde Soc. São Paulo, 

v.25, n13, p.535-549, 2016. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/sausoc/a/bJdS7R46GV7PB3wV54qW7vm/?format=pdf&lang=p. 

Acesso em 11.Mar. 2023. 

 

WERNERCK, Jurema. Nossos passos vêm de longe! Movimentos de mulheres negras e 

estratégias políticas contra o sexismo e o racismo. Revista da Associação Brasileira de 

Pesquisadores/as Negros/as (ABPN), n.1, v.1, pp. 07–17. 

https://abpnrevista.org.br/site/article/view/303. 2010. Disponível em: 

https://abpnrevista.org.br/site/article/view/303 Acesso em: 20 dez. 2023. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



158 

 

 

 

 

 

 

 

APÊNDICE 1- ENTREVISTA RYANE LEÃO 

 

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARÁIBA 

CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES 

PROGRAMA DE PÓS- GRADUAÇÃO EM LETRAS- PPGL 

DOUTORADO EM LETRAS 

 

 

ENTREVISTA COM A POETA RYANE LEÃO 

 

 

 

 

Entrevista com a poeta Ryane Leão concedida 

à doutoranda Macksa Raquel Gomes Soares em 

10 de setembro, de 2024 em formato digital 

para fins de entender no tocante à vida e obra da 

supracitada e assim, alargar as discussões da 

tese, intitulada “Corpos em travessia: 

ancestralidade, fratura e memória nas poéticas 

negras-femininas de emancipação e cura em 

Conceição Evaristo e Ryane Leão”, sob a 

orientação de Prof. Drª Luciana Eleonora de 

Freitas Deplagne Calado, do Programa de Pós-

Graduação em Letras, da Universidade Federal 

da Paraíba-UFPB. 

 

 

 

 

 

 



159 

 

 

 

 

 

 

 

Entrevista da escritora Ryane Leão concedida exclusivamente à pesquisa de doutorado de 

Macksa Raquel Gomes Soares, no dia 10 de setembro de 2024 por meio de plataforma 

digital. 

 

Macksa Soares- Ryane, você nos diz que somos continuidades e sua escrita marca uma 

linhagem dessa continuidade e renovação.  Partindo dessa compreensão, quem escreve com 

você? Quais são as suas vozes-mulheres que ajudam você a compor casas com sua escrita?  

 

Ryane Leão- Eu acredito muito em uma escrita que é ancestral. Estive no terreiro com Exu me 

olhando nos olhos e falando que me deu essa missão de comunicar, assim como Exu, quem 

sopra nos meus textos é Maria Padilha. Também é Oiá, Exu. Vou respondendo essa pergunta e 

me arrepiando inteira, porque ele me disse dessa missão ancestral. Você tem tudo que precisa 

para cumpri-la com muita honra, um legado bonito. Então acredito que todas que foram e todas 

que são agora. A gente é uma dança entre elas e todas essas foram também não falaram, né? 

Nesse sentido de renovação que você fala e eu falei das que não falaram pensando na minha 

mãe, na minha avó. Na sequência de silêncios que eu quebro. Eu sou essa quebra e eu aceito 

essa quebra sem fardo. Não acho que seja um fardo, quebrar esse paradigma, esse modus 

operandi. Não, eu vou ser uma mulher feliz. Eu vou ser uma mulher amável. Eu vou na 

contramão do mundo, não estou sozinha. Tem um poema que eu digo, “intuições são suas 

ancestrais soprando segredos de sobrevivência. ” Eu estou atenta aos sinais. Estou buscando o 

equilíbrio do meu ori. Estou com outra missão que é abrir um terreiro mais para frente, ser mãe 

de santo.  Então essas vozes mulheres são todas que me habitam. Umas eu sei o nome, outras 

eu nunca saberei, mas eu sei que elas estão aqui. Elas estão o tempo inteiro. Tem uma poeta 

chamada Naíra Urraide que tem um poema falando assim, “todas as mulheres em mim estão 

cansadas” Então às vezes, estamos cansadas, às vezes felizes, outras não, mas todas elas 

caminhando comigo. Essa legião ancestral que faz o peito bater de uma forma mais leve e faz 

a vida não ser tão dura. A gente não embrutecer o olhar diante do mundo. Elas me sopram que 

sou possível, que não preciso me definir a partir da dor, do trauma. Elas me sopram que eu nasci 

para ser amada. Elas me sopram que a gente pode escrever mundos inteiros. Criar universos a 

partir da escrita. Me sopram que meu ori, minha cabeça caminha na realeza. Então não baixarei 

minha cabeça nos dias que estiver fraca, que eu falhar nesse processo e elas estarão lá. O 

primeiro movimento que Padilha faz ao falar com elas é erguer a cabeça das pessoas, 

especialmente das mulheres que a procuram. Então, elas estarão lá lembrando que não posso 

ser mulher que anda de cabeça baixa. Não diante de toda essa ancestralidade que carrego. 

 

Macksa Soares: Em uma entrevista, você diz que “nunca encontra a palavra certa, mas continua 

escrevendo”. Gostaria de saber sobre sua relação com a produção literária, ritos espirituais, 

banhos de ervas, conexões com a natureza. Como é para você esse despojar de si para compor 

poesias? 

 



160 

Ryane Leão: Eu acredito que a gente está sempre escrevendo poema. No jeito que o medo se 

apresenta. Que a coragem vem como um turbilhão. Um jeito que recebe os amigos para comer. 

O jeito que toma banho de folhas numa segunda feira, porque o corpo está pedindo. Eu não 

tenho uma ritualística para a escrita. Eu sou essa ritualística da escrita diariamente. Eu escrevo 

sobre ancestralidade, sobre amor próprio, autoestima. Sobre a bagunça bonita da vida. Não 

carregar culpa. Eu preciso colocar isso em prática diariamente. Não é fácil, mas minha escrita 

caminha comigo. Caminha com meu corpo em movimento. Como mulher de terreiro, estou 

sempre comunicando com Exu. Sempre conversando com Oyá, sempre falando com Oxum. 

Sempre dialogando com minhas entidades. E a orixalidade são a própria natureza. Então esses 

ritos espirituais que eu vivo são os ritos que acabam desembocando na no poema. A composição 

do poema talvez seja mais um desses ebós.  

 

Macksa Soares: Os seus textos trazem uma missão ancestral pela palavra. Como é para você 

essa escrita de identificação com seu corpo e, ao mesmo tempo, com tantos outros corpos 

femininos negros?  De que maneira a sua literatura coletiva-se? 

 

Ryane Leão: Tem um poema no meu segundo livro que diz que não daria para parar em mim. 

Hoje eu disse isso numa mesa na bienal. Se eu parar em mim eu não entendi essa existência 

coletiva que é tão presente, tão pulsante. Hoje na bienal, uma bienal uma mulher negra me 

assistiu, se emocionou muito, me abraçou e disse que esses escritos salvaram a vida dela e me 

deu o livro dela e me deixou extremamente emocionada. A identificação pra mim é o feitiço. 

Eu lembro até hoje quando eu vi Mel Duarte, Jeniffer Nascimento, Luiz Ribeiro, Elizandra 

Souza, Débora Garcia, Tauane Teodoro, Aliana Maia, Ingrid Martins, Gabi, eu nunca vou 

esquecer quando vi essas mulheres declamando e eu pensei meu Deus, eu também posso fazer 

isso. Costumo dizer que a gente não consegue ser aquilo que a gente não vê. Quando eu senti, 

eu vi, especialmente Jeniffer Nascimento, eu falei: caramba! É inerente à escrita negra que haja 

identificação. É inerente que ela se torne coletiva, porque ela já nasce desse coletivo que mora 

na gente. Quando a gente lê um livro de mulher negra e se identifica, a gente quer sair correndo 

e comprar para todo mundo. Igual eu fiz com a Jennifer, comprei dez livros, que era o que eu 

conseguia na época, mas eu queria que o mundo inteiro lesse e ainda quero que leia Jennifer 

nascimento. Eu queria que todo mundo assistisse Luiz Ribeiro. Eu queria ser. É uma sensação 

de estar viva de novo. E a gente vai morrer de novo e os saraus estarão ali. Os slams estarão ali. 

Os livros de mulheres negras estarão ali dizendo é possível! É possível! Talvez seja por isso 

que eu gosto tanto de encruzilhada, de estrada, de outra via, outro caminho. Eu falo de dor 

também, mas tem uma frase da Audre Lorde que ela fala, “se eu expor a minha dor e não mudá-

la, então morrerei dela” e isso me movimentou muito e hoje eu penso, eu quero estar viva, eu 

quero me encher de vida. Como diz Ijeoma Umebinyuo, uma escritora nigeriana que amo e ela 

tem um poema que diz, “ que benção ser essa mulher poderosa” e outro que ela diz, ” diga à 

escuridão que eu não morri. ” Há um compromisso dentro do meu peito em seguir firme, em 

seguir bem. E esse compromisso ele está na forma que eu lido com meu corpo. Na forma que 

não insisto em não fugir dos espelhos. Na forma que encaro o meu dentro. Na forma que entendo 

que não sou luz e sombra somente, eu sou a terceira cabaça de Exu. Então tem muita coisa 

acontecendo em mim. Esses ebós comportamentais cotidianos firmam esse compromisso na 

terra fértil do que sou e do que quero ser. Eu falo muito isso para as pessoas que me leem, nas 

minhas oficinas, firme compromissos com você ainda que a escrita seja coletiva, primeiro essa 

escrita é pra você. Pra te movimentar, pra te trazer de volta à vida. Pra te devolver o fôlego. 

Salve-se primeiro! Oxum diz, se ame primeiro e a minha ferramenta pra isso é a escrita. Esses 

dias, eu postei um texto e uma leitora comentou: “Ah, espero poder dizer isso. Vou postar no 

dia que eu senti isso” e eu falei, postaria agora, porque a escrita é sopro de futuro. 

 



161 

Macksa Soares: Nós enquanto mulheres pretas estamos sempre inventando novas 

epistemologias dentro do contexto colonial que nos violenta e invisibiliza. Como a sua poesia 

negra feminina constroem e redesenham essa imagem da mulher negra diante desse espelho 

distorcido? 

 

Ryane Leão: As minhas respostas já estavam dançando com essa pergunta, nem tinha visto ela 

ainda, mas eu lembrei de um outro poema da Ijeoma Umebinyuo que ela fala, “ Você não está 

viva para agradar a estética do olho colonizado” Eu acho que cada poema, cada escrita que a 

gente vai lendo de uma mulher negra vai preenchendo esse espelho que não é só distorcido, 

mas também é quebrado. Às vezes foi a gente que quebrou, às vezes foi o mundo. Às vezes foi 

nossa reação diante do mundo, geralmente é a nossa reação. E aqui eu lembro de duas imagens, 

a primeira de um poema meu do livro novo que eu falo de uma mulher negra que escolhe jogar 

uma pedra no espelho ao invés de dar um murro no espelho e eu acho essa escolha digna, uma 

escolha que não vai ferir a mão, ainda que fira outros processos, ainda que venham outras 

questões. E no final do poema, eu digo que cada trincada de vidro no chão reflete um ancestral 

que olha para essa mulher com gentileza e diz, não se preocupe existe vida na fraqueza. E aí eu 

devolvo minha própria humanidade que tenho o direito de enfraquecer e a fraqueza vai estar 

dentro dos processos da vida inevitavelmente. O amor próprio vai chegando devagar, devagar. 

E pensando aqui esse é um outro compromisso meu, mostrar o que é real.  Não dá pra falar serei 

uma mulher negra amada, serei uma mulher negra feliz sem te contar o que acontece no meio 

disso tudo. Sem te contar que nenhum processo tem linha de chegada, sem contar que eu 

também estou bagunçada, estou me curando, tô estranha, tô confusa, tô doída e 

complementando com outro poema meu, “não deixar de fazer festa no meio dos processos. ” 

Você pode ver que estou sempre caminhando no meio das poesias. Essas autoras fazem parte 

de mim. Eu sou muito fiel às construções de novas narrativas. 

 

Macksa Soares: A proximidade com a palavra se deu muito cedo na sua trajetória. Essa ânsia 

de “agarrar a fala e trazê-la para perto”, como nos ensina bell hooks. Como é sua relação com 

os slam´s, lambe-lambe e os instapoemas, ou seja, esses ecos na sua composição de mulher 

negra poeta? 

 

Ryane Leão: Sempre que falo da minha trajetória, eu falo que saraus e os slams, especialmente 

os slams das minas, São Paulo me mostraram que eu também posso, eu também vou e mais do 

que isso construir a minha voz, a forma que eu me coloco, a forma que a palavra dança com o 

corpo. Foi essencial. O Lambe-lambe surge no momento que me mudo para SP e é muito 

solitário, foi pouquinho antes de conhecer os saraus e eu saio com o caderninho anotando tudo 

que eu leio. Os muros me ajudaram muito, os artistas de rua me ajudaram muito. Eu até tenho 

uma tatuagem no pulso que são aspas, porque eu li no muro tudo posso entre aspas e não época 

eu tatuei para tudo poder também. Então eu estava bem sem grana, trabalhava numa rede de 

lanchonete e foi aí que eu pensei que tipo de arte que eu posso fazer para ser acessível e foi aí 

que eu pensei vou fazer lambe e foi aí que construir a maior rede de leitores até hoje, mais que 

até na rede social. Foi na rua, 5 anos colando poesia na rua.  

Eu não acredito que exista instapoesias ou instapoemas. Eu acredito que instagram seja uma 

plataforma que a gente usa ao nosso favor, que a gente usa da melhor forma para propagar esses 

poemas para que mais pessoas escrevam. Essa troca que eu tenho no digital é maravilhosa. Ali 

que eu sei como a pessoa se sentiu quando leu meu livro. Eu sei quando as adolescentes me 

repostam. Eu sei quando estão me estudando nas escolas. Eu sei quando a mulher negra posta 

uma foto e coloca um poema meu de fundo. Então essa troca é maravilhosa. Construir essa rede 

nesses 15 anos e não abro mão por ninguém. Minha rede de leitores e leitoras, principalmente 

96% das pessoas que leem são mulheres. É uma rede forte, uma rede firme, uma rede de 



162 

mulheres, especialmente mulheres negras que estão tentando, eu também estou tentando. Essa 

é parte bonita. E ainda que todos os percalços socioeconômicos, de acesso, eu vejo uma 

abrangência, um amplificar da literatura. Adoro estar nas redes, Fui pro blog, depois foi para 

facebook, fui pro instagram, agora tô indo para o tiktok. E vejo que estar nas redes aproxima. 

Eu trabalho com instagram também, então, ao mesmo tempo, que essa delícia de troca é um 

trabalho. Sou criadora de conteúdo, sou influenciadora. Tenho também outra parte múltipla que 

traz essa possibilidade de trocar com várias com o Brasil todo, gente fora, gente do continente 

africano que me ler. Eu vou participar agora de uma conferência nos Estados Unidos que estuda 

poesia pelo mundo que me conheceu no instagram. Eu sei que a internet tem seu lugar caótico, 

mas a gente tenta usar da melhor forma.  

 

Macksa Soares: Audre Lorde evoca que a poesia para mulheres negras não é um luxo, mas 

caminhos de resistências. De que forma sua poesia eleva outras mulheres na sua concepção? 

 

Ryane Leão: Eu lembro quando eu fui fazer uma mesa ano passado e a gente ia comentando 

algumas falas da Clarice Lispector que li uma entrevista famosa do youtube e algum momento 

ela fala que se der para escrever, escreve se não der não escreve como se fosse algo descartável. 

Eu não lembro exatamente como ela coloca isso, mas eu lembro que fiquei furiosa com a forma 

como essa escrita para ela tanto faz e a escrita para mim jamais é tanto faz. É essencial, é sopro 

de vida, é ancestral, é esse caminho de resistência, é essa encruzilhada. É esse compromisso 

com esse bem viver.  O que eleva é parte que identifica, alguém ler e se identifica e pensa se a 

Ryane saiu dessa relação abusiva eu também posso sair. Nossa, quantas mulheres negras já 

falaram que saíram de relacionamentos adoecidos por conta do poema. É triste, porque muitas 

passam por relacionamentos adoecidos, mas tem esse lado que a poesia entra como um afago, 

esse acolhimento, podemos estar vivas depois disso. Que não acho sobre ver o lado bom das 

coisas, é sobre autoficção. A Lívia Natália tem um poema que se chama “autobiografia do 

impossível” e depois eu fiquei pensando que agente autobiografa o impossível o tempo inteiro. 

A gente está sempre autoficcionando. Tudo é biografia. Contar histórias é uma forma também 

de mudar os finais, restabelecer os começos. Como diz Negro Bispo, tudo é começo, meio e 

começo que é como foi dividir os capítulos do meu livro novo, com os créditos, obviamente. 

Acho que a escrita ela dá esse norte, ela nos devolve para gente, ela nos devolve para cura, para 

as cicatrizes. Ela fala assim, calma, calma, porque passa. Tem uma coisa na gente que é 

importante saber que não dói sozinha, não tem dor sozinha, não faz sozinha. Não faz revolução 

silenciosa sozinha. Tenho uma aula que é sobre escrever autoficção, que a gente fala sobre 

escrever o incômodo e lá no final a gente muda o incômodo. Na palavra tudo é possível e 

eventualmente se está na palavra, na vida também se torna possível.  

  

Macksa Soares: Nosso corpo de mulheres negras historicamente é atravessado por dores, 

vivências sexistas, racistas, misóginas. Há ainda feridas coloniais abertas. Em que medida sua 

escrita contribui para os estudos feministas, uma vez que você decoloniza discursos, promove 

movimentos de saídas, de rasuras?  

 

Ryane Leão: Eu falei que eu vou na contramão do mundo, mas isso não quer dizer que não seja 

atravessada, que meu peito não rasgue, mas eu deixo um convite, vamos na contramão do 

mundo ainda que rasgue, ainda que doa. Também é importante pontuar que nem sempre eu 

consigo decolonizar, em alguns dias eu caio, eu choro, vou dormir, talvez seja esse o processo 

decolonial, assumir que nem sempre dá pra descolonizar. Eu fico pensando que por mais que a 

gente esteja rompendo as estruturas, o mundo continua sendo o mundo, às vezes eu não consigo 

me amar. Tem um poema meu que diz, eu não me amo todos os dias, mas eu escolho esta 

tentativa todas as manhãs. Meu corpo é reza ancestral, ele sempre guarda uma nova chance. E 



163 

pra esses dias de dor insuportável, no colo de Iansã, no colo de Padilha há sensações que a gente 

precisa sentir tipo a raiva. Sentir indiferença. Vontade de se vingar. Todas essas coisas que 

dizem pra gente não sentir, eu sinto, especialmente as mulheres negras, estão nos meus textos, 

porque tem que deixar sentir, tem que deixar isso transpassar. No colo da minha mãe de santo, 

no colo de molambos, trancas-ruas, de todas as minhas linhas de direita e esquerda. No colo de 

todas aquelas que vieram antes, a coragem volta de algum jeito. Uma escrita pautada em um 

renascimento, firmado nas raízes da ancestralidade, porque eu já morri muitas vezes, porque 

não existe rua sem saída. É uma escrita que realmente o encruzilhar é o todo. E se eu já morri 

muitas, eu já renasci muitas vezes, eu sou teimosa. Eu teimo em mim, eu gosto de renascer. E 

como diz Maya Angelou, “ e ainda assim eu me levanto. ” E eu gosto mesmo, eu flerto com as 

rasuras, com o novo. Eu posso chegar numa roda de mulheres negras e falar sobre dor, 

geralmente eu vou falar, mas eu vou falar de um outro jeito, porque ninguém pode participar de 

um evento comigo e sair sangrando. Tô sempre preocupada com isso, sempre costurando, 

organizando essas palavras nesse balaio de afeto para que então eu consiga as perguntas. E eu 

possa perguntar qual o álbum que você escuta que te dá vontade dançar no meio da sala? Qual 

foi a última vez que você deu uma risada e sua barriga doeu? Que você mais gosta de comer? 

Qual o cheiro que te lembra casa? Qual o gosto que a vida tem na sua boca? E aí me interessa 

essa parte das mulheres negras que é ignorada, seja na literatura, no audiovisual. Gente, eu 

quero saber qual sua cor favorita, se você gosta de amarelo, se você gosta do frio ou calor que 

você faz em dias de sol. Meu Deus, eu me interesso muito. As pessoas não se interessam por 

nossas subjetividades, a escrita de mulheres negras se interessa muito. Ou quando as pessoas se 

interessam por nós perguntam só sobre racismo, só pelo peito rasgado. Eu quero saber o que 

você fez para cicatrizar e já gera uma fala. Nós glorificamos a sobrevivência, me interessa muito 

os processos, quero saber o que faz festa em seu peito, como você gostaria de ser amada. E aí 

vamos criando novos imaginários. A literatura é tudo, uma mulher que se olha no espelho e 

gosta do que vê a partir do meu livro. Eu ganhei, ela ganhou e às vezes eu só precisava 

perguntar. Sabe essas perguntas que fazem para todo mundo, menos pra gente. Tudo importa. 

 

Macksa Soares: Com uma escrita oceânica você constrói poesias que conversam com 

dororidades de mulheres, sobretudo negras num movimento de identificação. Qual a dor da 

mulher preta, Ryane e como sua escrita cura e autorecupera essas mulheres enviesadas também 

por esse contexto violento?  

 

Ryane Leão: Nossa dor é muito presente, uma dor antiga, uma dor ancestral, é uma dor que 

usada como entretenimento. As pessoas se divertem com a dor das mulheres negras, mas nós 

não somos uma herança só de dor a partir do momento que a gente volta a sonhar grande, a 

dançar nossas raízes, que a gente se compromete a resgatar movimentos de dentro. Lembrei de 

uma antropóloga negra chamada Sheila Walker que estuda o que ficou de celebrativo depois da 

diáspora, ela vai trazendo as festas populares, os eventos. É um outro lugar que não nos coloca 

como objeto. Como a escrita, como o movimento de outras mulheres negras salvam outras 

mulheres negras. Eu gosto de pensar caminhos, como a gente luta? Como a gente descansa? 

 

Macksa Soares: Corpos-travessias são epistemes que Conceição Evaristo e você nas suas 

literaturas compõem e é também um conceito que desenvolvo na tese para refletir sobre os 

caminhos de volta que mulheres negras estão reconfigurando historicamente por meio da 

ancestralidade, memórias, afetos, religiosidade. Como sua poesia desenha para esses corpos 

doídos travessias de esperanças, resistências, sobretudo a percepção de si?  

 



164 

Ryane Leão: Que pergunta bonita! Obrigada por seu interesse no meu trabalho, por lembrar 

meu nome, por me colocar sentada ao lado de Conceição Evaristo, como eu estive numa bienal 

lá no Rio de Janeiro. Obrigada por essa dança bonita que faz com a minha, com a dela, com a 

sua escrita e vai relembrando grandeza, vai me colocando na imensidão. Eu digo também que 

a gente precisa trabalhar o tangível, a gente não vai encontrar o amor próprio transbordante, 

imediato, eu acredito nesses pequenos lapsos que de repente vão se transformando num fogo 

de artifício, assim como a cura tem esses lapsos. Eu passei por um rompimento de uma relação 

abusiva em 2014 e eu fiquei muito adoecida e tinha uma preta velha dentro do quarto como se 

ela tivesse tricotando e ela falava, vamos hoje e até que chegou um dia que eu fui (choro) e eu 

liguei para uma amiga e disse, eu preciso sair daqui. Essas forças que nos invadem e a gente 

diz do nada, eu sou macumbeira, eu não acredito que existam coisas do nada, nada é acaso, 

existe sempre uma ancestral insistindo no que a gente é. É por isso que estou sempre insistente 

em honrar meu nome, meu sobrenome, honrar o terreiro que estou fazendo boas oferendas. Nós 

mulheres negras estamos sempre construindo casas no vazio. Eu escrevi no meu livro novo, 

essa cidade é sua, você pode fazer essa cidade do jeito que você quiser, entendendo que alguns 

lugares ficarão vazios, mas também inventando essa cidade do zero, criando universos no vazio. 

Nesse poema eu termino falando, deixe o céu esperançar. Eu sou uma mulher negra do 

esperançar, sou filha de oyá, eu sou vento e não desistir de mim é um compromisso diário que 

fiz com a minha ancestralidade, com a minha espiritualidade. Todos os dias eles erguem as 

mãos pra mim e falam, vamos! Eu digo, vamos. Seja embora de um lugar ruim, seja para entrar 

num lugar novo e bom, seja para ouvir o som da minha gargalhada. Quando eu tô triste estou 

rindo baixo, porque eu sou uma mulher que ocupa espaço, sou uma mulher grande, uma mulher 

que ri alto, assim serei, assim tem que ser. Eu nasci para ser grande, eu sou a ventania, eu tô em 

todo lugar. Enfim, obrigada, espero que as minhas respostas tenham te alcançado e obrigada 

por me fazer emocionar, o maior presente, significa que a gente está vivo. Não vou pedir 

desculpas por estar chorando. Ah, não! Eu vou chorar mesmo, virar água e sorri ao lado de 

Oxum. 

 

 


