UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAIBA
CENTRO DE CIENCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES
PROGRAMA DE POS- GRADUACAO EM LETRAS- PPGL
DOUTORADO EM LETRAS

MACKSA RAQUEL GOMES SOARES

CORPOS EM TRAVESSIA: ANCESTRALIDADE, FRATURA E MEMORIA NAS
POETICAS NEGRAS-FEMININAS DE EMANCIPACAO E CURA EM CONCEICAO
EVARISTO E RYANE LEAO

JOAO PESSOA - PB
2025



MACKSA RAQUEL GOMES SOARES

CORPOS EM TRAVESSIA: ANCESTRALIDADE, FRATURA E MEMORIA
NAS POETICAS NEGRAS-FEMININAS DE EMANCIPACAO E CURA EM
CONCEICAO EVARISTO E RYANE LEAO

Tese apresentada ao Programa de
PésGraduacdo em Letras da Universidade
Federal da Paraiba, como parte dos requisitos
para obtencdo do titulo de Doutora em Letras,
na area de concentracdo Literatura, Teoria e
Critica, na linha de Pesquisa de Estudos
Decoloniais e Feministas.

Orientadora: Prof. Dr? Luciana Eleonora de
Freitas Deplagne Calado

JOAO PESSOA - PB

2025



Cat al ogacdo na publicacéo
Secdo de Catal ogacdo e O assificacéo

S676¢c Soares, Macksa Raquel Gones.
Corpos emtravessia : ancestralidade, fratura e
mendri a nas poéticas negras-fenininas de enmanci pagcdo e
cura em Concei ¢cdo Evaristo e Ryane Ledo / Macksa Raquel
CGonmes Soares. - Jodo Pessoa, 2025.
163 f.

Oi entagdo: Luciana El eonora de Freitas Depl agne
Cal ado.
Tese (Doutorado) - UFPB/ PPG..

1. Poesia negra femnina. 2. Mil heres negras. 3.

Fem ni sno. 4. Movinmentos decoloniais. |. Cal ado,
Luci ana El eonora de Freitas Deplagne. I1. Titulo.
UFPB/ BC CDU 82- 1: 305- 055. 2(=01) (043)

El abor ado por GRACI LENE BARBOSA FI GUEI REDO - CRB- 15/ 794




. | ]
l.'|l : [
PPG.L
CENTRO DE CIENCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES
PROGRAMA DE POS- GRADUACAO EM LETRAS- PPGL

DOUTORADO EM LETRAS

ATA DE DEFESA DE TESE DO(A) ALUNO(A)
MACKSA RAQUEL GOMES SOARES

Aos vinte e nove dias do més de agosto do ano de dois mil e vinte e cinco, as nove horas,
realizou- se, por videoconferéncia, a sessdo publica de defesa de Tese intitulada: “CORPOS
EM TRAVESSIA: ANCESTRALIDADE, FRATURA E MEMORIA NAS POETICAS
NEGRAS-FEMININAS DE EMANCIPACAO E CURA EM CONCEICAO
EVARISTO E RYANE LEAO?”, apresentada pelo(a) aluno(a) Macksa Raquel Gomes
Soares, que concluiu os créditos exigidos para obtencdo do titulo de DOUTORA EM
LETRAS, area de Concentracdo em Literatura, Teoria e Critica, segundo encaminhamento do
Prof. Dr. Roberto Carlos de Assis, Coordenador do Programa de P6s-Graduacdo em Letras da
UFPB e segundo os registros constantes nos arquivos da Secretaria da Coordenacao da Pds-
Graduacdo. O(A) professor(a) Doutor(a) Luciana Eleonora de Freitas Calado Deplagne
(PPGL/UFPB), presidiu a Banca Examinadora da qual fizeram parte os professores doutores
Danielle de Luna e Silva (UFPB), Francielle Suenia da Silva (UFPB), Claudia Leticia
Goncalves Moraes (UFMA) e Cristian Souza de Sales (UNEB). Dando inicio aos trabalhos,
o(a) Senhor(a) Presidente convidou os membros da Banca Examinadora para comporem a
mesa. Em seguida, foi concedida a palavra ao(a) doutorando(a) para apresentar uma sintese
de sua tese, ap6s o que foi arguida pelos membros da Banca Examinadora. Encerrando 0s
trabalhos de arguicao, os examinadores deram o parecer final, ao qual foi atribuido o seguinte
conceito: APROVADO. Proclamados os resultados pela presidente da Banca Examinadora,
foram encerrados os trabalhos e, para constar, eu, Luciana Eleonora de Freitas Calado
Deplagne (Secretaria ad hoc), lavrei a presente ata que assino juntamente com os membros da
Banca Examinadora.

Jodo Pessoa, 29 de agosto de 2025.

Parecer: A banca considerou relevante a contribuicdo da tese para os estudos literarios, em
especial para a Literatura negra brasileira. Foi ressaltada ainda a originalidade do trabalho no
campo tedrico-critica, com destaque para a criagdo do conceito “travessia” como categoria de
analise de obras poéticas de autoria negra. Por sua relevancia, a tese foi recomendada para
publicacdo.

Documento assinado digitalmente Documento assinado digitalmente

b LUCIANA ELEONORA DE FREITAS CALADO DEPL b CLAUDIA LETICIA GONCALVES MORAES
g Ll Data: 29/08/2025 14:20:17-0300 g ol Data: 04/09/2025 09:53:07-0300
Verifique em https://validar.iti.gov.br Verifique em https://validar.iti.gov.br
Profa. Dra. Luciana Eleonora de Freitas Profa. Dra. Claudia Leticia Gongalves
Calado Deplagne Moraes

(Presidente da Banca) (Examinadora)



s :
“PPG.L

s d) F P B
Documento assinado digitalmente
“b DANIELLE DE LUNA E SILVA R -
Data: 08/09/2025 11:55:23-0300 Documento assinado digitalmente
Verifique em https://validar.iti.gov.br b CRISTIAN SOUZA DE SALES
g “ Data: 06/09/2025 21:35:34-0300

Verifique em https://validar.iti.gov.br

Profa. Dra. Danielle de Luna e Silva

(Examinadora) Profa. Dra. Cristian Souza de Sales
(Examinadora)

Documento assinado digitalmente

MACKSA RAQUEL GOMES SOARES
g ub FRANCIELLE SUENIA DA SILVA g “b Data: 08/09/2025 16:33:36-0300

Data: 08/09/2025 11:58:43-0300 Lo " .
e . L. Verifique em https://validar.iti.gov.br
Verifique em https://validar.iti.gov.br q ps:/ g

Documento assinado digitalmente

Macksa Raquel Gomes Soares
Profa. Dra. Francielle Suenia da Silva
(Doutoranda)
(Examinadora)



MACKSA RAQUEL GOMES SOARES

CORPOS EM TRAVESSIA: ANCESTRALIDADE, FRATURA E MEMORIA
NAS POETICAS NEGRAS-FEMININAS DE EMANCIPACAO E CURA EM

CONCEICAO EVARISTO E RYANE LEAO

Tese apresentada ao Programa de Pds-
Graduagdo em Letras da Universidade
Federal da Paraiba, como parte dos
requisitos para obtencdo do titulo de

Doutora em Letras, na

area de

concentracdo Literatura, Teoria e Critica,

na linha de Pesquisa de
Decoloniais e Feministas.

Tese APROVADA em 29 de agosto de 2025

Estudos

Prof?. Doutora Luciana Eleonora de Freitas Calado Deplagne - UFPB
Presidente da banca

Profa. Dra. Claudia Leticia Gongalves Moraes

(Examinadora)

Profa. Dra. Danielle de Luna e Silva

(Examinadora)

Profa. Dra. Cristian Souza de Sales

(Examinadora)

Profa. Dra. Francielle Suenia da Silva
(Examinadora)



desejo que possamos ler um poema
a ponto de senti-lo mudando nossos rumos

(Ryane Ledo)



AGRADECIMENTOS

A Deus, aos anjos da guarda, santos e orixas que encruzilham meus caminhos sempre.

Em quatro anos ha um mundo de pessoas gque atravessam nossos caminhos e entrangam
nossas vivéncias, por isso sou grata, ainda que ndo consiga mencionar a todos nominalmente.
Aqui registro as que com carinho, incentivo, palavras de coragem e engrandecimento,

pulverizam esta trajetoria.

A Laura, minha filha, minha poesia para 0 mundo, que em muitos momentos, aos

cuidados de outros, vigiava-me com amor enquanto escrevia. E para vocé, com esperanca.

Ao0s meus pais, Jodo e Maria, ainda que sem o entendimento das minhas auséncias, o
amor prepondera. A Neide, minha irm4, méo firme no meu dia a dia dando apoio que preciso
nas demandas diérias. A minha amiga-tia, Ivanilde que com palavras de esperanca, tece 0 meu
caminhar.

A Ryane Ledo, pela disponibilidade em responder carinhosamente as perguntas que

tracejam também esta pesquisa.

A minha orientadora, Luciana Calado, sempre com sorriso, radiava meus dias de

angustia. Pelas leituras atentas e carinhosas, obrigada.

A Déborah Miranda, amiga de voz doce que ganhei nestes quatros anos, que no primeiro
dia de aula ja compds comigo caminhos de leveza, os desalinhos da pesquisa, hos achamos e

n&o vamos nos perder.

A banca negra de examinadoras, Claudia Moraes, Cristian Sales, Daniella Luna,

Francielle da Silva, pelo aceite ao convite, leituras e consideragdes precisas.

Sou, porque nés somos!

Grata.



Pra quem ndo sabia contar gotas, cé
aprendeu

a nadar

O mar te cobriu sereno, planeta Marte
[..]

Sem ponto, sem virgula, sem meia,
descalca

Descascou 0 medo pra caber coragem
Sem calma, sem nada, sem ar [...]
Borrifou um segredo pra fazer a Lua
Temperou com calma teu desassossego
Empanou com areia tua calma santa
Salvou um beijo (ah-ah)

Chorou na despedida, mas gozaram
chamas

Amanheceu a guarda de esperar 0 sono
Desesperou de medo quando ficou tarde
Chamou minha atencéo

Fazendo serenata

O mergulho foi tdo bom que me encheu
de graca

Molhou meu coracdo, ebulindo fumaca
Num delirante assovio, psiu, psiu, psiu
Num delirante assovio, psiu, psiu, psiu

(Liniker, na musica, Psiu, 2020).



RESUMO

A Literatura produzida por méos negras € movimento de decolonizar a escrita, de romper com
siléncios prescritos e historicos. Esse aquilombamento de palavras transforma linguagem em
acao, (Lorde, 2019), ao mesmo tempo que reescreve um novo tempo a tradicdo literaria
brasileira. Alinhado a isso, as mulheres negras tecem os fios de esperanca, de sonhos, de
resisténcias quando escrevem sobre si, sobre o coletivo, sobre suas dores e alegrias, sobretudo
quando se demoram em suas ancestralidades para recontar novas historias. Nesse sentido, a
poesia negra-feminina é porta aberta para esse caminhar decolonial e emancipatorio de corpos
femininos negros remendados pelos desmandos da tecnologia colonial. E nesse limiar que
elaboramos processos de articulagbes em nds mesmas para recriar realidades, reverberar
possibilidades, como destaca Audre Lorde (2019), por isso, para as mulheres negras, a poesia
ndo ¢ luxo, é ferramenta de sobrevivéncia, de resisténcia. Diante do exposto, esta pesquisa se
assenta no lirismo de resisténcias proposto nas obras, Poemas da Recordagdo e outros
movimentos (2017), de Conceicdo Evaristo, Jamais peco desculpas por me derramar, (2019),
de Ryane Le&o, obras que formam a corpora desta tese. Os escritos de ambas as autoras
elucidam sobre o feminismo negro orquestrado por mulheres que erguem-se em meios as
violagBes de raca, género e classe e, de modo simultaneo, alvitram a ancestralidade, a memoria,
a religiosidade, a cura, empoderamento, e, por meio dessa literatura feminina, desarticulam
estruturas violentas impostas pela colonizagdo e constroem epistemologias decoloniais para
refletir sobre o corpo doido de mulheres colonizadas. Gera-se, para tanto, uma escrita de
travessia que surge dessa poesia de mulheres pretas, um corpo-abrigo. Desse modo e na
contracorrente da colonialidade do poder, ser e especialmente de género, o objetivo deste estudo
é refletir sobre a poesia negra-feminina de Concei¢do Evaristo e Ryane Ledo como ferramenta
ancestral, feminista negra e decolonial que subverte e promove rasuras epistemologicas frente
as estruturas coloniais que fraturam e violentam corpos de mulheres negras secularmente. Ainda
nessa perspectiva, esta analise esta ancorada de forma especifica em teorizar sobre o feminismo
negro e as contribuicdes dos estudos decoloniais a partir de vivéncias plurais de mulheres negras
marginalizadas; identificar a Literatura negra-brasileira como quilombo de palavras e
construcdo identitaria para desmantelar imagens estereotipadas dentro do canone por meio de
novas epistemes; refletir sobre a escrita feminina negra como travessia na contramdo do
sexismos, machismos e outras violacdes estruturantes que circundam esses corpos. Nessa
esteira, a metodologia escolhida é a descritiva de carater bibliografico e natureza qualitativa na
perspectiva da critica literaria interdisciplinar que versem sobre as narrativas tecidas pelas
autoras arroladas acima. Parto, nesse sentido de alguns pressupostos tedricos criticos e
necessarios elaborados por alguns estudiosas/os para refletir acerca os estudos decoloniais,
colonialidade/modernidade, desobediéncia epistémica a exemplo de Quijano (2002), Mignolo
(2017), Maldonado-Torres (2008), Kilomba (2019). A partir do viés feminista negro, decolonial
e valho-me dos estudos, de Collins (2016), Carneiro (2019; 2020), Hooks (2018; 2019;),
Gonzalez (2020), Lugones (2014; 2020) e outras. Para pensar sobre a poesia negra brasileira,
como instrumento de resisténcia, de ancestralidade negra, alguns embasamentos s&o
importantes como, Evaristo (2005; 2007;2009), Alves (2010), Souza (2017;2019), Martins
(2007), Lorde (2019), Sales (2019), Rodrigues (2029) dentre outras/os aqui referenciadas/os
com o intuito de empregar 0s principais embasamentos tedricos para um desenvolvimento de
analises mais aprofundadas, para refletir os caminhos literarios e a construgdo feministas
decoloniais pelos quais este estudo passeia.

Palavras-chave: Poesia negra feminina; Corpos travessia; Feminismo negro; Estudos
decoloniais; Mulheres negras.



ABSTRACT

The Literature produced by black hands is a movement to decolonize writing, to break with
prescribed and historical silences. This aquilombamento of words transforms language into
action (Lorde, 2019), while rewriting a new time to the Brazilian literary tradition. In line with
this, black women weave the threads of hope, dreams, resistance when they write about
themselves, about the collective, about their pains and joys, especially when they delay in their
ancestry to retell new stories. In this sense, black-feminine poetry is an open door to this
decolonial and emancipatory walk of black female bodies patched by the excesses of colonial
technology. It is on this threshold that we elaborate processes of articulations in ourselves to
recreate realities, reverberate possibilities, as highlighted by Audre Lorde (2019), so for black
women, poetry is not luxury, it is a tool of survival, resistance. Given the above, this research
is based on the lyricism of resistances proposed in the works, Poems of relembrance and other
moviments (2017), by Conceigdo Evaristo, | never apologize for spilling, (2019), by Ryane
Ledo, works that form the body of this thesis. The writings of both authors elucidate about black
feminism orchestrated by women who rise in ways to violations of race, gender and class and,
at the same time, live ancestry, memory, religiosity, healing, empowerment, and through this
female literature, disarticulate violent structures imposed by colonization and construct
decolonial epistemologies to reflect on the sick body of colonized women. It generates,
therefore, a writing of crossing that arises from this poetry of black women, a body-shelter.
Thus and in the countercurrent of coloniality of power, being and especially gender, the
objective of this study is to reflect on the black-feminine poetry of Concei¢do Evaristo and
Ryane Ledo as an ancestral tool, a black and decolonial feminist who subverts and promotes
epistemological rifts against the colonial structures that fractured and raped the bodies of black
women secularly. Still in this perspective, this analysis is anchored specifically in theorizing
about black feminism and the contributions of decolonial studies from plural experiences of
marginalized black women; identifyas a quilombo of words and identity construction to
dismantle stereotyped images within the canon through new epistemes; reflect on black female
writing as a crossing against sexism, machismo and other structuring violations that surround
these bodies. On this track, the chosen methodology is the descriptive bibliographic character
and qualitative nature in the perspective of interdisciplinary literary criticism that deal with the
narratives woven by the authors listed above. Departure, in this sense of some critical and
necessary theoretical assumptions elaborated by some scholars/ them to reflect on the
decolonial studies, coloniality/ modernity, epistemic disobedience as example of Quijano
(2002), Mignolo (2017), Maldonado-Torres (2008), Kilomba (2019). From the black feminist
bias, decolonial and valho-me of studies, by Collins (2016), Carneiro (2019; 2020), Hooks
(2018; 2019;), Gonzalez (2020), Lugones (2014; 2020) and others. To think about the Brazilian
black poetry, as an instrument of resistance, of black ancestry, some basements are important
as, Evaristo (2005; 2007;2009), Alves (2010), Souza (2017;2019), Martins (2007), Lorde
(2019), Sales (2019), Rodrigues (2029) among others/ the ones referenced here/ them in order
to use the main theoretical foundations for a more in-depth analysis development, to reflect the
literary paths and decolonial feminist construction through which this study walks.

Keywords: Black-female poetry. Crossing bodies. Black feminism. Decolonial studies. Black
women.



RESUMEN

La literatura producida por manos negras es movimiento de descolonizar la escritura, de romper
con silencios prescritos e histdricos. Este aquilombamento de palabras transforma el lenguaje
en accion, (Lorde, 2019), al mismo tiempo que reescribe un nuevo tiempo a la tradicion literaria
brasilefia. Alineado con eso, las mujeres negras tejen los hilos de esperanza, de suefios, de
resistencias cuando escriben sobre si mismas, sobre el colectivo, sobre sus dolores y alegrias,
sobre todo cuando se detienen en sus ancestralidades para contar nuevas historias. En este
sentido, la poesia negro-femenina es puerta abierta para ese caminar decolonial y emancipatorio
de cuerpos femeninos negros reparados por los desmandos de la tecnologia colonial. Es en este
umbral que elaboramos procesos de articulaciones en nosotros mismos para recrear realidades,
reverberar posibilidades, como destaca Audre Lorde (2019), por eso, para las mujeres negras,
la poesia no es lujo, es herramienta de supervivencia, de resistencia. Frente a lo expuesto, esta
investigacion se basa en el lirismo de resistencias propuesto en las obras, Poemas de la Memoria
y otros movimientos (2017), de Conceicdo Evaristo, Nunca pido disculpas por derramarme,
(2019), de Ryane Ledo, obras que forman el cuerpo de esta tesis. Los escritos de ambas autoras
elucidan sobre el feminismo negro orquestado por mujeres que se erigen en medios a las
violaciones de raza, género y clase y, al mismo tiempo, avivan la ancestralidad, la memoria, la
religiosidad, la curacion, el empoderamiento, y, a traveés de esta literatura femenina,
desarticulan estructuras violentas impuestas por la colonizacion y construyen epistemologias
decoloniales para reflexionar sobre el cuerpo dolorido de las mujeres colonizadas. Se genera,
para tanto, una escritura de travesia que surge de esta poesia de mujeres negras, un cuerpo-
refugio. De esta manera y a contracorriente de la colonialidad del poder, del ser y especialmente
del género, el objetivo de este estudio es reflexionar sobre la poesia negro-femenina de
Conceicdo Evaristo y Ryane Ledo como herramienta ancestral, feminista negra y decolonial
que subverte y promueve rastros epistemoldgicos frente a las estructuras coloniales que
fracturan y violan cuerpos de mujeres negras secularmente. También en esta perspectiva, este
analisis esta anclado especificamente en teorizar sobre el feminismo negro y las contribuciones
de los estudios decoloniales a partir de experiencias plurales de mujeres negras marginadas;
identificar la literatura negra-la construccion de identidad para desmantelar las imagenes
estereotipadas dentro del canon a través de nuevas epistemes; reflexionar sobre la escritura
femenina negra como una travesia en contra del sexismo, machismo y otras violaciones
estructurantes que rodean estos cuerpos. En esta estela, la metodologia elegida es la descriptiva
de caracter bibliogréafico y naturaleza cualitativa desde la perspectiva de la critica literaria
interdisciplinar que versan sobre las narrativas tejidas por los autores enumerados
anteriormente. Parto, en este sentido de algunos presupuestos teodricos criticos y necesarios
elaborados por algunos estudiosos/as para reflexionar sobre los estudios decoloniales,
colonialidad/modernidad, desobediencia epistémica a ejemplo de Quijano (2002), Mignolo
(2017), Maldonado-Torres (2008), Kilomba (2019). Desde el sesgo feminista negro, decolonial
y valho-me de los estudios, de Collins (2016), Carneiro (2019; 2020), Hooks (2018; 2019;),
Gonzalez (2020), Lugones (2014; 2020) y otros. Para pensar sobre la poesia negra brasilefia,
como instrumento de resistencia, de ancestralidad negra, algunos fundamentos son importantes
como, Evaristo (2005; 2007;2009), Alves (2010), Souza (2017;2019), Martins (2007), Lorde
(2019), Sales (2019), Rodrigues (2029) entre otras/las aqui referenciadas/as con el fin de
emplear los principales fundamentos teoricos para un desarrollo de analisis mas profundo, para
reflejar los caminos literarios y la construccion feministas decoloniales por los que este estudio
pasea.

Palabras clave: Poesia negra-femenina. Cuerpos cruzados. Feminismo negro. Estudios
decoloniales. Mujeres negras.



SUMARIO

POETICAS DE CHEGADA ..ottt 12
1 LITERATURA NEGRA BRASILEIRA: QUILOMBO DE PALAVRAS NO
ENFRENTAMENTO AO SILENCIAMENTO EPISTEMICO. ....c.coovovveeieeeeerererienens 20
1.1 Literatura Negra-brasileira: conceito e multiplicidade de VOzes. .........c.cccccvevviiieieennnne 21
1.2 Epistemologias Decoloniais: termos e reflexdes que engendram as lutas e reinvindicac6es
POF MA0S NEGIAS. +..vveivveeteeiteesteeesteesteeasteesseeasaeesseeasbeeaseeasseeaseeasbeeaseeasseesseeasseeaseeanseesseesnseesses 26
1.3 Representacdo literaria de corpos femininos negros: producéo de auséncias................. 36
1.4 Corpus feminino de emancipacao na escrita: mulheres que agigantam vozes............... 40

2 ESTUDOS DECOLONAIS E FEMINISTAS: CAMINHOS EPISTEMOLOGICOS E
FAZEDURAS QUE DESARTICULAM ESTRUTURAS COLONIAIS DE DOR E

IMIORTE ...ttt et s e b et e b e et e e st e e b e e te e se e e e e st e asbeeteesteeneeeneeaneenraene s 55
2.1 Dororidades: qual a dor da mulher preta?............cooovveeviieeiiie e 56
2.2 Mulheres negras: lutas para reinvencao do lugar das auséncias ............ccceeevveeeeveennne. 62
2.3 Feminismo Negro: rupturas interseccionais e producao de rotas de sobrevivéncia...... 66
2.4 Reflexdes Decoloniais: apontamentos teOriCOS. ..........ccoveeiiirciiie e 71
2.5 Tecendo fios entre o feminismo decolonial e as lutas de mulheres negras .................. 80

3 POESIA NEGRA BRASILEIRA: TRAVESSIAS ANCESTRAIS PARA ENCONTRO

DE AGUAS LIRICAS E EMANCIPACAO DE CORPOS FEMININOS NEGROS...... 87
3.1 Poesia evaristiana: reza memorialistica ancestral de e para as mulheres pretas............ 88
3.2 Escrita de Ryane Ledo: corpo-desabitado de mulheres negras............cccceeevveeeennennns 111
3.3 Somos continuidades: confluéncias ancestrais e literarias nas vozes de Concei¢do

EVAriSto € RYANE LEAD ......ccuvieiiiie ettt ettt et 125

TRAVESSIA E VERBO CONTINUO. ....ooiiiiiiiecineieie et 145

REFERENCIAS ..ottt 149

APENDICE 1- ENTREVISTA RYANE LEAO .....oooiiieieiceeeeceeeee e, 158



12

POETICAS DE CHEGADA

Sempre estive rodeada de mulheres negras como esteio importante no alicerce do que
me tornei. As mulheres comandam a casa, as relagdes afetivas, o sustento daqueles que com
elas convivem, sobretudo, séo elas que movem a vida, mesmo com pernas bambeando dentro
de algumas estruturas macantes e desumanizantes, ordenadas por uma cultura do patriarcado.
Construi, para tanto, a simbologia de que somos nos, mulheres pretas, que erguemos cidades
por meio da sabedoria ancestral, das rezas, da oralidade, das vivéncias e sobrevivéncias, das
alegrias que comp8em um corpo feminino negro, cuja resisténcia é uma de nossas marcas de
realeza, pois, sao as mulheres negras que engenham a magia de mundos inteiros.

A0 escrever, pensar, pesquisar e intuir sobre este objeto, sobre literatura negra feminina,
estou sobrescrevendo a mim, no mesmo compasso, atravessada pelas mesmas dores, trangando
o lirismo de muitas lagrimas insubmissas que retenho ao ler estas linhas poéticas tecidas e
inundadas nos poemas que recordam e nos movimentam por dentro e por fora de Conceigédo
Evaristo e Ryane Ledo, ao mesmo tempo que ndo peco desculpas por me derramar nestas
elucubragdes.

Assim, ergo esta tese sob a bengdo das mulheres pretas que constroem espacos de
identidade e poeticidades. Edifico este texto para celebrar minhas mais velhas e, a0 mesmo,
tempo recontar minha historia, ressignificando palavras, bordando lirismo que a poesia de
mulheres negras, no tecido deste estudo, ird nos proporcionar a partir do plurilugar que a
literatura negra brasileira intercruza através de autorias femininas. E sobre este lugar que me
coloco nesta pesquisa com navegacles e travessias em aguas profundas na construgdo de
conhecimento e autopercepcdo. Também é sobre mim, sobre minha filha Laura para florescer
e para continuacdo de caminhos abertos, porque as revolu¢ées comegam em mim, em nos.

Isto posto, é preciso reiterar que a Literatura Negra instaura fraturas importantes na
ordem epistémica de siléncios profundos colocados pela colonizagdo. Nesse sentido, este
trabalho parte desse movimento de rompimento que a escrita de mulheres negras propde, é
sobre este arco temporal de caminhos destrogados pelas violéncias estruturais que este estudo
se fundamenta e vale- se da poesia negra brasileira para refletir sobre as varias trajetorias
decoloniais que o corpo feminino utiliza para criar novas epistemologias de sobrevivéncias, de
resisténcias, escritas-travessia para novos contornos, porque “ha mundos submersos que so o
siléncio da poesia penetra” (Evaristo, 2017,p.124). Desse modo, mulheres negras escrevem
sobre aquilo que as fazem ser 0 que sé@o, escrevem para pertencerem a algum lugar, escrevem

no vazio, no lugar-objeto, lugar-outro, mas também trazem essa escrita para reverberar em suas



13

vivéncias, sobretudo escrevem para rasurar, para dolorir, recontar, avultar e revoltar. Escritas
de inteirezas, de cinzas, de resisténcias, de navegacoes e de atravessamento do lugar de dor para
poetizacdo de alegrias, emancipacdo de corpos e mentes, principalmente escrevem para
promoverem travessias de si as outras através da poesia, da prosa. Escrevem, porque narrativas
sd@o multiplas e outras quando as contamos a partir do que somos, ndo do que inventaram sobre
nos.

Nessa concepcao, esta pesquisa pauta-se em refletir sobre a poesia negra-feminina de
Conceicdo Evaristo e Ryane Ledo como ferramenta ancestral, feminista negra e decolonial que
subverte e promove rasuras epistemologicas frente as estruturas coloniais que fraturam e
violentam corpos de mulheres negras secularmente. Igualmente, serdo pensados
especificamente acerca do feminismo negro e decolonial a partir de vivéncias plurais de
mulheres negras marginalizadas e, de modo simultaneo, entender sobre a literatura negra
feminina como quilombos de palavras e pontes identitarias para desmistificar imagéticos
estereotipados dos corpos femininos negros e violéncias estruturantes que circundam as
mulheres pretas. Partindo ainda de alguns pressupostos para refletir sobre a escrita poética como
instrumento decolonial e de emancipacédo desses corpos feridos pela colonizacao.

Entender, nesse contexto, como o lirismo poético ancestral torna-se travessia para
recontar essas mulheres marcadas por violagdes epistémicas. Nesse sentido e com o intuito de
pensar e construir categorias analiticas que embasem esta tese, a proposicéo do termo travessiat
nasce como instrumento tedrico e subjetivo para pensar a partir do corpo negro de quem escreve
e 1é essa poesia, ou seja, refletir sobre essas mulheres feridas e violadas historicamente por
mecanismos coloniais com objetivo de silenciar nossas existéncias. Mulheres que ainda assim
vislumbram o esperancar dos dias, a suavidade de um tempo bom, a magia e a mansidao no
temporal (Ledo, 2019) numa realidade de cruezas e destrocos, assim sdo as mulheres que
constroem mundos inteiros quando o coragdo e a mente estdo partidos, como sinalizado acima.
O termo como categoria de analise, no entanto, ndo romantiza violéncias, mas é pensado como
ferramenta de sobrevivéncia, como dispositivo (Carneiro, 2005). Escrita como mecanismo de
resisténcia, desdobramento da linguagem, ainda que colonizada, como estratégia de luta, de

escrevivéncias.

1 O termo travessia também é estudado pelo autor africano, Jean-Godefroy Bidima, (2002), cuja reflexdo gira em
torno da metéafora do movimento, partilhar sentidos com os outros a partir deslocamentos historicos na didspora.
Atravessar, lembrar e compartilhar memorias. As elucubragdes intuidas pelo filosofo ndo constituem a centralidade
da proposta analitica presente neste estudo.



14

Desse modo, conjecturar o termo travessia como parte da tessitura poética instaura
novas epistemologias negras femininas, porque desloca a colonialidade do ser Maldonaldo-
Torres (2008), uma vez que a palavra travessia faz mencéo ao trafico de negros e negras, ao
exilio forcado, a perda, aqui torna-se uma simbologia de retorno no colo, no abrigo da poesia
de mulheres pretas, como afago das dores, como caminhos de volta, na complexidade de pensar
a si, reconstruir identidades, humanizar nossos corpos pretos. O corpo-travessia que € bordado
na memoria e no corpo-escrevivéncia, na suavidade mineira de Conceicdo Evaristo. Na
composicao dessa roda, tem-se ainda a literatura de Ryane Ledo que opera como uma poética
de autoreparacdo, corpo-movimento, que ndao apenas sofre com os atravessamentos historicos,
raciais e de género, mas que reescreve, que busca na sua centralidade a partir de um gesto de
cura. A poesia de ambas as autoras ndo se configura como um corpo fixo, mas um territério que
se refaz na travessia que danca entre dores, ancestralidade e humanidade, na polifonia dessas
obras.

Nessa gira, me valho da poesia evaristiana com uma reza ancestral de mulheres que
tecem o grande véu da existéncia para pensar e reverberar a si e as outras como canto reciproco
de resisténcias e escrevivéncias. Nesse sentido, este estudo acolhe o seguinte questionamento:
De que maneira o lirismo ancestral de Conceigéo Evaristo reinventa mulheres negras e promove
rupturas decoloniais frente as violéncias epistémicas? Ainda nessa tessitura de cura, parto da
poesia de Ryane Le&o como escrita-abrigo de corpos desabitados diante do espelho desruptivo
da colonizacdo. Como isso colocado, a segunda pergunta que movimenta esta pesquisa é: a
partir de quais ferramentas feministas e decoloniais a escrita de Ryane Ledo acolhe esses corpos
machucados e estereotipados e faz-se travessia para mulheres pretas? Ainda pretendo responder
e refletir no tocante a: como a escrita poética de mulheres negras pode emancipar corpos,
mentes feridas pela colonizacdo e elaborar travessias e criar novos imagéticos dentro dessa
estrutura de dor? Parto desses pontos de questionamentos embasada na literatura de duas
mulheres negras, como ja arrolado acima e destaco a importancia de escritas pontuadas em
arcos temporais diversos e coesos para o alinhamento e analises ao longo desta tese.

Maria da Conceicdo Evaristo em tons memorialisticos, ancestrais traz a roda a forca
feminina que pluraliza vozes de mulheres negras e, ao mesmo tempo, politiza essa voz e esse
corpo demarcando discurso de um feminismo negro bem definido. Ryane Le&o contemporiza
essas falas elevando mulheres pretas a autopercepgéo e reinvencdo de uma nova narrativa sobre
si mesma.

Nessa esteira, € importante destacar que Conceigdo Evaristo € um dos nomes mais

importantes da literatura contemporanea negra brasileira, compondo, desse modo, ao lado de



15

outras importantes mulheres literatas como, Maria Firmina dos Reis, Carolina Maria de Jesus,
Esmeralda Ribeiro, Miriam Alves, Eliana Alves Cruz, Ana Maria Gongalves? e muitas outros
nomes nessa grande roda literaria numa escrita de engajamento, denuncias, empoderamento
feminino, Evaristo, portanto, através das personagens, em sua maioria mulheres negras, amplia
vozes antes mazeladas, faz pertencer corpos atravessados pelo racismo, sexismo.

A escrita evaristiana é aclamada e amplamente estudada por ser referéncia e bem como
por oferecer na sua producdo em prosa e poética a vida do povo negro, os direitos femininos,
salde, educacdo, a vida precarizada, sobretudo no que tange as vivéncias das mulheres negras.
A obra de Conceigdo Evaristo conversa com a realidade por trazer a tona o espelho de uma
sociedade na qual as mulheres sdo a mola que impulsiona a vida dos filhos, dos companheiros,
dos seus familiares. Esse movimento decolonial de dar luz ao protagonismo das mulheres pretas
faz da literatura evaristiana um importante quilombo onde a escrevivéncia, a pluralidade, a
memoria, a identidade representam e constroem essa literatura que nos move, nos empodera,
especialmente nos abriga em um colo negro afetuoso.

Escrevivéncia, em sua concepcao inicial, se realiza como um ato de escrita das
mulheres negras, como uma acdo que pretende borrar, desfazer uma imagem do
passado, em que o corpo-voz de mulheres negras escravizadas tinha sua poténcia de
emissdo também sob o controle dos escravocratas, homens, mulheres e até criancas.
E se ontem nem a voz pertencia as mulheres escravizadas, hoje a letra, a escrita, nos
pertencem também. Pertencem, pois nos apropriamos desses signos graficos, do valor

da escrita, sem esquecer a pujanca da oralidade de nossas e de nossos ancestrais
(Evaristo, 2020, p.30).

E sobre esse pertencer e diante do silenciamento, apagamentos e embranquecimento de
vozes negras como as de Maria Firmina dos Reis, Machado de Assis, Carolina Maria de Jesus
é relevante destacar a importancia de leitoras e leitores, de pesquisadoras (es) que fazem dessas
vozes lidas e ouvidas dentro de um canone eurocentrado. Evaristo compds doze nimeros dos
Cadernos Negros intercalando entre publicacdes de poemas e contos nos anos de 1990 a 2007.
O reconhecimento de Maria da Conceicdo Evaristo acontece primeiramente no exterior, na
década de 1990, na roda de autores brancos como Jodo Ulbaldo Ribeiro, Marina Colassanti e
seus pares como Miriam Alves, Geni Guimardes e Luiz Silva (Cuti). Evaristo estreia no
romance em 2003 quando escreve Poncia Vicéncio. Falando sobre Poncia, Evaristo descreve:

Por ocasido de uma palestra, iniciei minha fala afirmando que gostava de meus
parentes; de alguns mais, de outros menos. Nos primeiros instantes, a audiéncia se

surpreendeu, percebi movimentos tradutores do incbmodo que minhas primeiras
palavras causaram. A palestrante iria falar sobre familiares? N&o! Eu estava me

2 A autora tornou-se recentemente a primeira mulher negra eleita pela Academia Brasileira de Letras, 10 de julho
de 2025, eleita com 30 votos. Abre, desse modo, travessias para que outras vozes-mulheres caminhem para esse
reconhecimento ancestral no mundo das letras.



16

referindo a outro tipo de parentesco. Falava das personagens criadas por mim. Minhas
crias, portanto, parentes e de primeiro grau. Em meu enlevo por parentes, hd uma
parenta da qual eu gosto particularmente. Essa é a Poncia Vicéncio. Entretanto, nem
sempre gostei dela. N&o foi amor a primeira vista. Aprendi a gostar da moc¢a, de tanto
amor que ela provocava nas pessoas. E, quando me chegavam falando de Poncia
Vicéncio, eu parava para escutar e achava sempre um motivo para gostar dela também.
Resolvi entdo ler a histdria da moca. Ler o que eu havia escrito. Veio-me a lembranga
do doloroso processo de criagdo que enfrentei para contar a historia de Poncia. As
vezes, ndo poucas, o choro da personagem se confundia com o meu, no ato da escrita.
Por isso, quando uma leitora ou leitor vem me dizer do engasgo que sente, ao ler
determinadas passagens do livro, apenas respondo que o engasgo é nosso (Evaristo,
2017).

O texto inicial da obra de Poncid Vicéncio corrobora com o que foi discutido neste
estudo. Evoco estas palavras para, ratificar que engasgo é nosso, porque partimos do mesmo
ponto de subalternidade. Para Yasmin Santos na obra que autobiografa Concei¢do Evaristo,
Conceicdo Evaristo: voz insubmissa” (2024), a escrita evaristiana traz um encantamento e
mistério inerente a prosa, a poética. Assim define:

Poncié Vicéncio talvez seja a obra-prima de Conceicdo. Demonstra o dominio da
técnica narrativa contemporénea, permeado por uma linguagem poética, e dialoga
com outros grandes classicos da literatura brasileira. Poncia tem comovido ndo sé o
leitorado, mas também parte da academia que, além de adotar a obra em seus

concursos, tem convidado a escritora a dar palestras e conferéncias sobre o romance
(Santos, 2024, p.89).

As obras de Conceicdo Evaristo discorrem sobre as vivéncias negras sobremaneira, no
embalo encantado, a autora percorre memorias de corpo, de afeto para as escrevivéncias negras.
Fita nossos olhos para a infancia, para nossas avos, nossas ancestrais. Ao escrever, Evaristo
entranca e destranca as nossas subjetividades quando conflui por um tempo genuino de dores,
resisténcia com elementos magicos do realismo negro. Assim, Evaristo tece com fios de
ancestralidade, corporeidade e denlncia a literatura negra brasileira na contemporaneidade.

Suas obras compreendem romances, contos, poemas, artigos, ensaios, antologias,
prefacios, entrevistas. Aqui destaco obras literarias, a saber, Becos da memaria (2006), romance
que conta a favela como espaco coletivo memorialistico; Historias de leves enganos e
parecencas (2022), obra que explora as linhas entre ficcdo e realismo magico, encantamento,
religiosidade, identidade; Cancéo para ninar menino grande (2022), aborda a construcdo da
masculinidade negra, as nuances identitarias dos homens negros e as relagdes com as mulheres
no romance. Insubmissas lagrimas de mulheres (2011), sdo contos que desenham mulheres
negras atravessadas por diversas violéncias, mas que resistem e contam suas histérias de dor,
de amor. Na obra Evaristo traz a oralidade e o encontro do eu dessas vozes femininas como a
centralidade e feitura de sua escrita. Olhos d"agua (2014), reunido de contos com temas

voltados para o racismo estrutural, infancia negra, cotidiano negro, soliddo da mulher negra.



17

Poemas da recordacédo e outros movimentos (2008), o centro desta pesquisa, cujos temas
permeiam dor, memdria, corpo, escrita como travessias e afago. Desse modo, Maria da
Conceicdo Evaristo vai desenhando sobre nosso corpo-memoria, fortalecendo nossas aliancgas
com ancestralidade, com a historia silenciada.

Hoje Conceicdo Evaristo é premiada e personalidade literaria no cenario nacional e
ainda que tardia, em 08 de marc¢o de 2024 tornou-se a primeira mulher negra a tomar posse na
Academia Mineira de Letras, instituicdo com 115 anos, “o chdo mineiro de palavras mais se
expande se suas sementes sao diversificadas em suas origens”, disse (Evaristo, 2024). A posse
de Maria da Conceicdo Evaristo nascida na favela Pindura Saia, Belo Horizonte (MG) na
academia marca a chegada de uma mulher negra no chao candnico, soberanamente branco e
eurocéntrico. Faz-se, portanto, caminhos de volta, revolucdo. No discurso de posse assevera:
“Estar aqui é sonhar um futuro para que as novas geragdes possam estar aqui também... ¢
sonhar um futuro ndo s6 para criangas negras... acredito muito que uma geragao futura possa
criar outras formas de relagdes sociais, outros modos de pensar o Brasil ” (Evaristo, 2024).

A autora ainda conta com prémios importantes da literatura no Brasil como, Jabuti, em
2019 e Juca Pato de intelectual do ano, em 2023, 0 que demonstra que as vozes negras
aquilombam-se e agigantam-se prenhes de esperanca e com a certeza que espacos
eurocentrados, masculinos e brancos sejam pulverizados, decolonizados.

No ciclo de continuidades e de apontamentos no que se refere a escrita feminina negra
decolonial que movimenta o canone literario brasileiro, a autora que também compde este
estudo, Ryane Ledo traz no bojo de suas obras uma escrita marcadamente contemporanea com
tracos de uma linguagem répida, caracteristica dos slams, lambes-lambes e das redes sociais,
aspectos linguisticos que aproxima o texto poético dos usuérios digitais, tendéncia a brevidade,
sendo notavel o alcance de suas poesias em plataformas digitas, especialmente Instagram.

Nesse contexto, € importante destacar que a autora tem uma escrita atuante nos espagos
virtuais de comunicacao dando novas formas e produzindo sentidos a poesia e recepc¢ao dessa
producdo literaria por meio de cartazes e publicacbes com temaéticas voltadas ao publico
feminino negro como uma maneira de reorganizar a si, as emog0es, sobretudo visibilizando as
pautas feministas. Nessa troca de busca de si e do outro como um encontro reciproco de
atravessamentos, Ryane Ledo convoca mulheres silenciadas a encontrar vozes, ampliar
discursos num coletivo feminino negro de pertencimento, resisténcia, de abrigo através da

palavra-corporificada. “Eu acho que cada poema, cada escrita que a gente vai lendo de uma



18

mulher negra vai preenchendo esse espelho que ndo é so distorcido, mas também é quebrado.
As vezes foi a gente que quebrou, as vezes foi 0 mundo” (Ledo, 2024, p.2)%.

Ryane Ledo é nascida em Cuiaba, Mato grosso, reside atualmente em Sdo Paulo,
professora, ativista. Em 2008 comecou a divulgar seus textos em lambe-lambes®, que s&o
cartazes colados em espacos publicos, em blogs, saraus, slams e nas redes sociais no perfil
@onde jaz meu coracdo. Ryane Ledo centraliza sua poética em microtextos, verso livre,
moderno, mas sem rigidez formal. Os textos curtos caracterizam e intensificam o impacto
emocional, o fluxo da fala e facilitam a circulacéo digital, assim como nos lambe-lambes e
murais. A escrita de Ledo traz a oralidade e a coloquialidade como marcas da fala feminina,
negra e periférica, cujas expressdes imperativas aproxima a poesia dos leitores.

Sempre que falo da minha trajetoria, eu falo que saraus e os slams, especialmente 0s
slams das minas, S&o Paulo me mostraram que eu também posso, eu também vou e
mais do que isso construir a minha voz, a forma que eu me coloco, a forma que a
palavra danga com o corpo. Foi essencial. O Lambe-lambe surge no momento que me
mudo para Sao Paulo e é muito solitério, foi pouquinho antes de conhecer os saraus e
eu saio com o caderninho anotando tudo que eu leio. Os muros me ajudaram muito,
os artistas de rua me ajudaram muito. Eu até tenho uma tatuagem no pulso que séo
aspas, porque eu li no muro tudo posso entre aspas e ndo época eu tatuei para tudo
poder também. Entdo eu estava bem sem grana, trabalhava numa rede de lanchonete
e foi ai que eu pensei que tipo de arte que eu posso fazer para ser acessivel e foi ai que

eu pensei vou fazer lambe e foi ai que construir a maior rede de leitores até hoje, mais
que até na rede social. Foi na rua, 5 anos colando poesia na rua (Ledo, 2024, p.2).

Ryane Ledo é cofundadora da Odara- English School for Black Girls, escola de inglés
para mulheres negras. Também ministra oficinas de escrita criativa estimulando autoestima,
cura, fortalecimento coletivo para mulheres. A coletanea de poemas da autora aborda acerca do
empoderamento feminino, identidade, racismo, cura, autoreparacdo. Tornou-se best-seller com
a obra Tudo nela brilha e queima, publicada em 2017. Em 2019 lanc¢a Jamais peco desculpas
por derramar, poemas estudados nesta tese, cujos versos intensos diz sobre renascimento, lutas,
olhar para si, reafirmando a existéncia feminina. Ninguém pode parar uma mulher ventania
(2025), é uma obra lancada recentemente, dividida em trés partes e ilustrada que cerceia temas
como transformacdo, espiritualidade.

As pesquisas que se debrucam sobre a literatura de Ryane Ledo sdo, em sua maioria,

voltadas para andlise do discurso, poesia digital, instapoemas, insta-poems, insta-poets,

3 Trecho da entrevista concedida a esta tese pela autora Ryane Ledo, em 10/09/2024.

4 Originalmente, os lambe-lambes séo cartazes colados nos muros das cidades com colas a base de agua/ cola
lambida. S&o intervencdes artisticas e urbanas, sobretudo nas literaturas periféricas e dos movimentos sociais, ou
seja, sdo recursos linguisticos que se valem da linguagem visual e verbal para comunicar ideias, denuncias, afeto
e subjetividades.



19

recepcgdo. Somam-se a isso as que se voltam para pensar essa escrita numa perspectiva feminista
construindo elo comparativos com outras autoras brasileiras estrangeiras no sentido de refletir
sobre identidade, representacdo de corpos femininos. Percebe-se, para tanto, que a poesia de
Ryane Ledo ainda é pouco ou ainda ndo esta sendo estudada na perspectiva decolonial ou como
um movimento de empoderamento feminino, autoconhecimento. Com base nessas
constatacOes, esta tese pretende, dentre outros objetivos, aprofundar e refletir de maneira
proficua sobre esses corpos femininos negros que a escrita da autora cuiabana reivindica em
seus textos, assim como faz Conceicéo Evaristo.

Nesse sentido, a pesquisa vale-se da revisdo bibliografica como recurso metodoldgico
na perspectiva da critica literaria e interdisciplinar. Dito isto, este estudo € relevante por trazer
ao centro a poesia negra feminina de autoras que constroem novas epistemes no contrafluxo de
uma literatura candnica, hétero e branca e, de igual modo, promove novos caminhos de debates
sobre as mulheres negras e além de refletir sobre a cultura, arte, olhares negros e pulverizar
espacos académicos, literarios por médos negras, especialmente femininas. Assim fago este texto
em oferenda as mulheres que me permitiram estar aqui. Ofereco esta danca as mulheres negras
gue estdo em mim, que se refazem, as que sao revolucdo cotidiana. Eu dango e desaguo em

voceés. A nos!



20

1 LITERATURA NEGRA BRASILEIRA: QUILOMBO DE PALAVRAS NO
ENFRENTAMENTO AO SILENCIAMENTO EPISTEMICO.

Ao escrever a vida

no tubo de ensaio da partida
esmaecida nadando,

h& neste indtil movimento

a enganosa-esperanca

de lancar o tempo

e afagar o eterno.

(Evaristo,2017).

A literatura € movimento e para tanto deve acompanhar as transformacdes sociais,
culturais, étnicas, estéticas, assim, elaborar intervencdes no cotidiano de modo a recria-lo,
descrevé-lo, é, sobretudo uma possibilidade de enxergar e imaginar outros mundos. Literatura
é casa, abriga quem precisa olhar diferente para as mesmas realidades. E um constante deslocar-
se, € assumir vozes para enunciar-se. Partindo dessa reflex&o, inicio este capitulo valendo-me
de reflexbes tedricas sobre a producdo literaria brasileira que historicamente construiu
auséncias para escritoras negras e negros, instrumentalizado por uma cultura com raizes
sistémicas no racismo, sexismo e outras formas de opressdo que edificam e ditam paradigmas
privilegiados. E € sobre essas lacunas historicas, sociais e literdrias que este capitulo se
debrucara com objetivo de propor olhares criticos para refletirmos sobre a constru¢cdo de um
imaginario branco e masculino e eleger contranarrativas decoloniais que demarcam esse espaco
como legitimo dentro da Literatura Brasileira para vozes discursivas e audiveis de negras e
negros.

De modo igual, ainda este estudo destaca algumas epistemes que foram elaboradas com
objetivo de trazer ao centro conceitos decoloniais que promovem reflexdes proficuas sobre
movimentos decoloniais que resistem aos processos opressores. Nesse sentido, alguns termos
sdo tomados por esta pesquisa para fins de contextualizacdo e aprofundamento do objeto de
estudo. No centro desses debates, tambem sera discutido sobre a infantilizacao de vozes negras,
o0 encobrimento do Outro a partir da construgdo de imagéticos estereotipados da mulher negra

na literatura instaurando, nesse sentido, violagGes epistémicas ao longo dos séculos e como isso



21

reverbera no modo como a tradi¢do literaria enxerga esses corpos e quais caminhos decoloniais
e literarios permitem novas epistemologias na representagdo literaria desse corpus.

No subcapitulo subsequente, discute-se a escrita de mulheres negras como um processo
pedagdgico e decolonial de emancipacao dessas vozes, ou seja, mulheres pretas que se erguem
para além da violéncia sistémica e estrutural do racismo, sexismo para, por meio da escrita,
agigantar vozes. Saem da condicdo de objeto para sujeito das vivéncias, dos discursos, valendo-
se da linguagem como instrumento de acdo para transformacdo de realidades cruéis de
silenciamento e apagamento epistémico. Assim, alguns nomes serdo elevados nesta pesquisa
como objetivo de mostrar sobre o trabalho de aberturas de caminhos literarios que nossas mais
velhas fizeram mesmo em contextos opressivos e sem esperanc¢a. Mulheres negras como Maria
Firmina dos Reis, Carolina Maria de Jesus, Geni Guimardes, Conceicdo Evaristo, Miriam
Alves, vozes que continuamente repetem sobre a urgéncia da promocéo de novos olhares.

Evoco essas mulheres pretas, porque estas corporificam poeticamente suas narrativas,
e, igualmente, por entender a importancia de pedir a bencgdo para essas ancestrais e finalmente

para entdo dizer: ha caminhos, é preciso, entdo (re)escrever a vida.
1.1 Literatura Negra-brasileira: conceito e multiplicidade de vozes.

No decurso da nossa trajetéria escolar, académica e como professoras e professores de
literatura é notavel a omissdo no que diz respeito aos autores negros € autoras negras e suas
producdes, ou seja, vozes e escritos ndo eram e hoje ainda em menor escala, lidos e selecionados
para que chegassem nas prateleiras, nos livros didaticos ou em maos de leitores assiduos,
comprovando o apagamento secular desse corpus. Ha nesse fato um dado sobre a afasia que
atravessa a literatura brasileira, processo histdrico e social importante para refletirmos como a
producdo de autoria negra tem insurgido e promovido palavras pulsantes e resistentes frente ao
apagamento e silenciamento desses sujeitos.

Para o tedrico, romancista e professor da UFMG, Eduardo de Assis Duarte (2010), a
Literatura Afro-brasileira tem ampliado seu corpus na poesia e na prosa. Nas palavras de Duarte
(2010, p. 113), “enquanto muitos ainda indagam se a literatura afro-brasileira realmente existe,
a cada dia a pesquisa nos aponta para o vigor dessa escrita”, valendo-se de mecanismos
discursivos e identitarios acerca de temas sobre as vivéncias de pessoas negras, pluralizam-se,
dessa forma, os debates e pertencimentos aliados a uma etnicidade legitima nas letras e
importante para a sociedade de modo geral. “Enfim, essa literatura ndo sé existe como se faz

presente nos tempos e espagos histéricos de nossa constituicdo enquanto povo; ndo sé existe



22

como ¢ multipla e diversa” (Duarte, 2010, p.113). Nessa esteira, a poeta e intelectual negra,
Conceicdo Evaristo (2009, p.18) sobreleva que tanto existe uma Literatura afro-brasileira
guanto uma vertente elaborada a partir de vivéncias femininas.

Comeco este subcapitulo, ampliando, nesse contexto, as discussdes propostas e
justificativas de escolhas eleitas por este estudo, desse modo trago a roda de andlises,
pressupostos tedricos no que se refere a nomenclatura Literatura Afro-brasileira, Literatura
Negra-brasileira para fins de escurecimento no tocante aos caminhos trilhados por esta tese. E
costumaz a discussdo no que tange ao termo mais adequado a ser usado para arte de palavras
produzida por negros e negras no Brasil. Para Eduardo de Assis Duarte (2010), o termo afro-
brasileiro reporta-se ao processo de mistura cultural em curso no Brasil historicamente desde a
chegada dos africanos e africanas. Seria uma literatura hibrida nos aspectos étnicos,
linguisticos, religiosos e culturais. O autor caracteriza, nesse sentido, como uma forma mais
“clastica e mais produtiva” do sujeito negro. Dessa maneira afirma que, a escritura afro-
brasileira ¢ constituinte de uma “tradicao fraturada", traco insito de paises colonizados.’

Na contramado, Luiz Silva (Cuti), intelectual, escritor e iniciador dos Cadernos Negros,
argumenta que adotar o prefixo afro seria entdo negar o papel que € inerente no ambito da
literatura brasileira. “E como se s6 a produgio de autores brancos coubesse compor a literatura
do Brasil” (Cuti, 2010, p. 34). O autor, assim, sublinha que admitir o termo afro-brasileiro seria
priorizar uma literatura mesclada, apéndice da africana. E ratifica ainda que seria uma maneira
de desqualificar a producdo negra baseada em hierarquizacdes culturais e linguisticas e, de
modo igual, ndo questionar a realidade do Brasil. “Essa negagdo das singularidades nacionais
enfatiza ainda a dominagdo global com roupagem de um novo trafico, agora de livros” (Cuti,
2010, p. 35). Alinhado a isso, a pesquisadora e professora da (UFBA), Fernanda Rodrigues de
Miranda em sua tese Corpo de romances de Autoras Negras Brasileiras (1859-2006): posse da

historia e colonialidade nacional confrontada (2019) acrescenta que:

Como ideia, a literatura negra congrega uma poténcia irredutivel de ruptura, porque
mescla em um sintagma dois nominativos que a racionalidade eurocéntrica ndo
concebe em paralelo: como foi dito por inimeros pensadores negros e antirracistas,
diferente do que acontece com “musica negra”, “arte negra”, “danca negra”, etc., a
literatura negra causa incébmodo e reacéo, porque deliberadamente posiciona 0 negro

como sujeito da escrita (Miranda, 2019, p. 13).

% «Q conceito de Literatura Afro-Brasileira associa-se & existéncia, no Brasil, de uma articulacio entre textos dada
por um modo negro de ver e sentir o mundo, pelo desejo de resgatar uma memoria negra esquecida” (Bernd, 2011,
p. 405).



23

Fica evidente que séo diversos 0s termos para nomear essa escritura demonstrando sua
fazedura dindmica. Literatura afro-brasileira, afrodescendente, negro-brasileira, literatura
negra, todos coabitam um conceito em construcdo. Para Miriam Alves em seu trabalho
“BrasilAfro Autorrevelado: Literatura Brasileira contemporanea” (2010), a literatura afro-

brasileira ainda ¢ um terreno de “polémicas conceituais” e faz a seguinte explanacao:

Pode ser um conceito em construgcdo academicista, mas consiste numa préatica
existencial para os seus produtores, que ressignifica a palavra negro, retirando-a de
sua conotagdo negativa, construida desde os tempos coloniais, e que permanece até
hoje, para fazé-la significar autorreconhecimento da propria identidade e
pertencimento etnicorracial. Coloca em discussdo a formacéo da identidade brasileira
e desnuda o mito da democracia racial (Alves, 2010, p. 42).

Na gira desses apontamentos diversos, este estudo tomard o termos Literatura negra
brasileira e Poesia negra brasileira como aporte de analises também por saber que ambas
metaforizam a dimens&o social e histérica do povo negro, igualmente por refletir acerca do
nome negra com o objetivo de reverenciar a producdo de negras e negros no cenario literario
brasileiro e desmistificar esteredtipos associados a palavra, igualmente refletir sobre o
hibridismo que esta representa em relacdo as caracteristicas linguisticas, religiosas como uma
marca ancestral de apropriar-se de memdrias fraturadas por todo um contexto de invasoes e
violéncias coloniais. Assim, como alvitra a intelectual negra e poeta Livia Natélia (2020, p.
211), “a afirmagao positivada da negritude ¢ algo nao programado pelo pensamento colonial”,
nesse viés, é valido enegrecer politicamente este texto com fala negras, tragos negroides e
lugares pretos socialmente legitimos dentro das letras.

A literatura negra brasileira causa rupturas na estrutura epistémica de pensar o mundo,
de fazer arte, desse modo, Fernanda Rodrigues de Miranda (2019) sobreleva ainda que:

A ideia de uma literatura negra instaura a fratura fundamental, que realinha a ordem
epistémica ao suspender o silenciamento sobre o qual essa ordem se sustenta-

mantendo a voz do negro “em fechados futuros, /furiosos siléncios” (Miranda, 2019,
p. 13).

Nessa baila de rupturas, a literatura negra reconfigura a ordem sistémica que aprisiona
e reprime vozes em terminologias, na contramao disso e como um movimento ideoldgico, a
literatura negra apresenta uma textualidade discursiva ampla em seu corpus, apresentado ao
longo deste estudo.

E preciso dizer, portanto, que a Literatura negra brasileira se constitui ndo somente a
partir da cor da pele, “epidermizagdo”, embora importante para a traducdo do texto, mas para

além disso, é importante grifar, que o l6cus de enunciacao se eleva nessa construcédo discursiva,



24

ou seja, o ser que fala, o lugar de poténcia politica e reparacao histérica que se estabelece a
partir desse ambiente linguistico e dessa voz que se agiganta e se multiplica toda vez que alguém
alé.

A literatura negra parte, nesse sentido, de um sujeito étnico que enuncia através de seus
textos as dores, as alegrias do tornar-se negro, cuja amplificacdo da fala € historica, uma vez
que insubordina uma cultura de infantilizacdo de vozes negras. Autorizada a fala, essa autora
negra e 0 autor negro exibem seu posicionamento na escrita no fluxo oposto de uma literatura
hegemaénica que nega a humanidades desses sujeitos. Assim, temas como, memorias soterradas
de nossos mais velhos, religiosidade, ancestralidade, racismo, preconceitos, sexualidade e
outros que além de assuntos dolorosos, sao gestados por essa escrita marcadamente negra que
reatualiza as subjetividades e elegem temaéticas que fazem parte do nosso cotidiano.®

Sobre isso, Cuti (2010) destaca:

Uma das formas que o autor negro-brasileiro emprega em seus textos para romper
com o preconceito existente na producdo textual de autores brancos é fazer do préprio
preconceito e da discriminacdo racial temas de suas obras, apontando-lhes as
contradicGes e as consequéncias. Ao realizar tal tarefa, demarca o ponto diferenciado
de emanag&o do discurso, o lugar de onde fala (Cuti, 2010, p. 25).

A reverberacdo disso na pratica da escrita demarca e reivindica dentro da literatura negra
brasileira a construcdo de identidade, o revolver de memarias ancestrais abruptamente apagadas
da historia, ao mesmo tempo, a retomada de lugar de sujeito, ndo mais como o objeto-outro
colonizado. Nesse sentido, Miriam Alves (2010) chama atengdo mais uma vez e enfatiza que:

A Literatura afro-brasileira funciona como um catalisador de historias as quais
transforma em registro ficcional e poético para transmiti-las ndo s6 como anais de
fatos, mas, sobretudo, como grafia de emoc¢des perpetuando, no ato da escrita, o
resgate do passado, o registro do presente da trajetéria de um segmento populacional

relegado ao esquecimento ou ao segundo plano da historiografia, inclusive das artes
literérias (Alves, 2010, p. 44).

Como protagonistas de suas historias, autoras e autores negros tomam para Si Vozes e,
assim, re-escrevem suas vivéncias assentando lugares de enunciacdo legitima elevando-se,
criando espacgos decoloniais. Desse modo, afirma a intelectual negra e professora da UFBA,

Florentina da Silva Souza, no estudo sobre os Cadernos negros (2006), “na literatura que se

® Na minha experiéncia de produtora de literatura e militante negra, percebo que esses temas recorrentes levantados
se aplicam basicamente as obras dos autores afrodescendentes de forma geral, se querer generalizar ou encarcerar
em categorias que podem impedir a apreciacdo de outras possibilidades, atentando para épocas distintas, para
especificidades de estilo e experiéncias cognitivas. Isso porque, além das emocBes humanas e percepcdes que
geram a arte da escritura para os afrodisporicos, existe, também, outro ingrediente: a dura realidade das
discriminac0es, segregagdes e preconceitos que elencam um nimero de sensagdes experimentadas e expressas de
forma Unica. Nas palavras que um dia ouvi do poeta Cuti: “S6 a um negro ¢ dado sentir e entender o que é ser um
negro” (Alves, 2010, p. 43).



25

define como negra, 0s personagens negros Sdo sujeitos e ndo objetos ou personagens
secundarios” (Souza, 2006, p. 111).

Com uma escrita no contrafluxo do canone, autoras e autores negros tecem o fio literario
e nos emprestam, enquanto leitoras(es) uma vasta producao, cuja centralidade dessa escritura
também elege a raca como tema, mas nao so. Sobre a amplitude literaria negra, volto a Fernanda
Rodrigues de Miranda (2019) por achar cabivel a seguinte reflexao:

Mas talvez seja preciso considerar que classificar esta autoria a partir da forma como
nela se plasma a “questdo racial”, sinalizando tanto negro como tema quanto temas
do autor negro, pode constituir uma maneira limitada de pensar a dimensdo da
racialidade na histdria, na politica, na sociabilidade e nas culturas brasileiras. Pois
raca, tanto na série literaria quanto na série social, € também uma via para pensar as
cidades, os siléncios, a constituicdo nacional, a modernidade, a melancolia, o género
e a sexualidade, o territério, a economia, etc. O humor e o lazer, por exemplo, o afeto,
as facetas, o contemporaneo, o erético, o poder, a geopolitica, as fraturas subjetivas,
a tecnologia, a medicina, os biomas, o surreal, o drama, a infancia, adolescéncia e
velhice, etc., compde a textualidade de autores negros sem serem considerados, a
priori, partes de edificio enunciativo em que espera-se encontrar voz negra, marcada
previamente por temas constitutivos (Miranda, 2019, p. 16-17).

A tebrica deixa em evidéncia que as tematicas que norteiam e fazem dessa escritura
genuinamente negra estdo centradas na abrangéncia como esses textos alcangam seu publico e
0s envolvem e ndo somente na epiderme de quem a escreve. Nesse sentido, existem diversos
estudiosos como Eduardo de Assis Duarte que elencam as tematicas que caracterizam esse fazer
literario como negro. Segundo Duarte em seu livro “Machado de Assis Afrodescendente: escrita

de marujo” (2007) destaca os seguintes pontos:

Em primeiro lugar, a temética: o negro é o tema principal da literatura negra, afirma
Octavio lanni, que vé o sujeito afrodescendente ndo apenas no plano do individuo,
mas como universo humano, social, cultural e artistico de que se nutre dessa literatura
(1988:54). Em segundo lugar, a autoria. Ou seja, uma escrita proveniente de autor
afrobrasileiro, e, neste caso, h4 que se atentar para abertura implicita ao sentido da
expressdo, a fim de abarcar as individualidades muitas vezes fraturadas oriundas do
processo miscigenador. Complementando esse segundo elemento, logo se impde um
terceiro, qual seja o ponto de vista. Com efeito, ndo basta ser afrodescendente ou
simplesmente utilizar-se do tema. E necesséaria a assuncdo de uma perspectiva, e,
mesmo, de uma visdo de mundo identificada a histdria, a cultura, logo a toda
problematica inerente a vida desse importante segmento da populagdo. Um quarto
componente, situa-se no &mbito da linguagem, fundado na constituicdo de uma
discursividade especifica, marcada pela expressao de ritmos e significados novos, e,
mesmo, de um vocabulério pertencente as praticas linguisticas oriundas de Africa e
inseridas num processo transculturador em curso no Brasil. E um quinto componente
aponta para a formacdo de um publico leitor afrodescendente como fator de
intencionalidade proprio a essa literatura e, portanto, ausente do projeto que nortearia
a literatura brasileira em geral. “Impde-se destacar, todavia, que nenhum desses
elementos isolados propicia o pertencimento a Literatura Afro Brasileira, mas sim a
sua interagdo” (Duarte, 2007, grifo meu).



26

Ambos os tedricos acima mencionados, nos ajudam a pensar que a Literatura Negra
brasileira em sua grandiosidade e que esta passeia por temas que movem a sociedade e que ndo
cabem rétulos ou conceitos que minimizem essa arte. Duarte (2007) destaca ainda que 0s
componentes citados por ele ndo caracterizam essa literatura quando analisados isoladamente,
mas sim numa cadeia discursiva, dialdgica, uma vez que literatura € deslocamento e a escrita
ndo pode ser vista como algo inerte. Miranda (2019), nessa esteira, sublinha, de modo
simultaneo, que autores brancos por uma questdo de “posicionalidade” que define ambos na
estrutura social, epistémica e histdrica ndo podem compor o mesmo tecido textual, porém
reafirma que autoras e autores negros podem e extrapolam a questdo racial quando o texto, a
intencionalidade assim desejar.

S&o inumeras as discussdes acerca da existéncia dessa literatura, do seu conceito e sua
intencionalidade. Reafirmo neste estudo, amparada por vozes ja supracitadas, que essa literatura
¢ viva. Me valho novamente das palavras de Miranda (2019, p. 28), “superamos a fase de provar
a existéncia desta literatura, pois quem duvida, sofre de cegueira”. Para tanto é mister sublinhar
que, a Literatura negra brasileira é legitima e critica, por um viés politico, social, cultural e
artistico, o vacuo epistémico de apagamento desses saberes e vozes subalternas, sobretudo
quando este sujeito que escreve € mulher. Nesse contexto e como nos inquieta Gloria Anzaldia
(2000), intelectual feminista norte-americana quando afirma que, “néo estamos reconciliadas
com o opressor que afia seu grito em nosso pesar. Nao estamos reconciliadas” (Anzalduaa, 2000,
p. 235).

Na esteira dessa prece, cuja provocacao nos propde liberdade, autonomia da escrita, do
corpo, reiteramos, é preciso falar sobre aquilo que nos oprime, nos violenta, para promogéo de
caminhos possiveis e decoloniais. Nessa perspectiva, sabemos que a intelectualidade negra vem
produzindo insurgéncias para pensar a (re)existéncia, elucubracdes para projetar trajetos

epistemoldgicos de lutas.

1.2 Epistemologias Decoloniais: termos e reflexdes que engendram as lutas e

reinvindicagdes por maos negras.

Na feitura de trancas decoloniais as quais este estudo se debruca, esse subcapitulo traz
a gira alguns apontamentos no que tange as epistemologias e discussdes acerca de termos que
foram elaboradas e cunhados por méos negras para teorizar, propor reflexdes e resistir aos
processos histdricos, coloniais que violentam e oprimem nossos corpos negros. Nesse sentido,

alguns conceitos, categorias e levantes aparecem em destaque com intuito de sobrelevar esses



27

movimentos decoloniais que fortalecem as lutas diarias pela visibilidade e acesso a vieses iguais
e ainda por ser um dos objetivos deste estudo, o de realcar perspectivas, trocas e construcoes
identitarias, literarias de vozes negras, especialmente por meio de falas e escritas femininas e,
de modo igual, valer-se desses termos para ajudar a costurar o engendramento desta pesquisa.

Quilombos/quilombismo/aquilombamento (de vozes, de palavras). Nesse contexto de
elaboracéo de novas epistemologias e refazer caminhos de debates inteiros e proficuos sobre as
demandas dos povos negros, é preciso sublinhar que os quilombos, enquanto organizacdes
tradicionais, politicas e identitarias desmistificaram imaginarios sobre as reivindicacdes negras
como apenas movimentacdes de fugas isoladas, ja que estas foram impulsionadas pela urgéncia
de resistir a violagGes, como destaca a historiadora Beatriz Nascimento (2021). Na contramé&o
desses discursos e praticas eivadas de preconceitos, assentaram-se como auténticos simbolos
de resisténcias e, sobretudo o rompimento de um imaginario social de passividade, infringiram,
simultaneamente com a ideia de liberdade romantizada pela historiografia por parte dos povos
pretos.

Os quilombos sdo grupos de combate e exemplo de que a sociedade pode alinhar-se com
coeréncia respeitando as diversidades. Beatriz Nascimento (2021) reitera que, os quilombos sdo
como um embrido que instiga mudancas sociais. Assim, sublinha que, “o quilombo pode ser
uma atividade dos negros para se conservarem no sentido historico e de sobrevivéncia grupal,
e que ele se apresenta como assentamento social e organizagdo que criam uma nova ordem
interna e estrutural” (Nascimento, 2021, p. 124).

Para o ativista do Movimento Negro Unificado (MNU), fundador do Teatro
Experimental do Negro (TEN), poeta, dramaturgo, Abdias do Nascimento em sua obra “O
Quilombismo: documento de militAncia pan-africanista” (2002), destaca que a estrutura do
quilombo é ideoldgica e politica de resisténcia. Afirma e corrobora com a autora mencionada
acima que:

Quilombo ndo significa escravo fugido. Quilombo quer dizer reunido fraterna e livre,
solidariedade, convivéncia, comunhdo existencial. Repetimos que a sociedade
quilombola representa uma etapa no progresso humano e sécio-politico em termos de

igualitarismo econdmico. Os precedentes histéricos confirmam esta colocagdo
(Nascimento, 2002, p. 348).

Nesse movimento de romper esteredtipos, legitimar as lutas do povo preto, Abdias
Nascimento teorizou e cunhou o termo quilombismo como um conceito assim definido como
cientifico historico-social, uma reinvengdo de simbologias de resisténcias afro-brasileiras,
enquanto praticas e organizagao de sociedade. “Deve-se assim compreender a subordinacdo do

quilombismo ao conceito que define o ser humano como seu objeto e sujeito cientifico, dentro



28

de uma concepgéo de mundo e de existéncia na qual a ciéncia constitui uma entre vias do
conhecimento” (Nascimento, 2002, p. 350). O autor reitera que esse ¢ um caminho cientifico
contrério as avenidas de opressdes e violéncias sofridas pelo colonialismo, racismo. E sobre
reconstruir rotas instrumentalizadas por ideias conceituais coletivas afro-brasileiras.

A partir dessas consideragdes, este estudo entende que epistemologias elencadas por
intelectuais negros e negras tragam caminhos de lutas, cujos desdobramentos reverberam nas
vivéncias e experiéncias em todas os ambitos. Na literatura esses deslocamentos se asseveram
a medida em que os reflexos de lutas também sdo partilhados por autoras e autores negros, que
em meio a inviabilizagdo, as visdes estereotipadas e as diversas violéncias aquilombam-se em
prol dos nés, enquanto grupo em defesa da intelectualidade, da ciéncia, da arte. O
aquilombamento de palavras e de acBes reverberam e legitimam nossas existéncias, nos
devolvem lugares de protagonismos. Nesse deslocamento de criar novos contornos para resistir
a uma literatura hegemdnica e violéncia epistémica é que espacos literarios e politicos sdo
elaborados como, 0 do Movimento Negro Unificado (MNU).

Nos anos 19707, consolidava-se, desse modo, a resisténcia negra no teatro, na politica,
na arte, na academia, cujo processo reverberava na literatura. Amparados por esse desejo de
solmizar o grito politico é que historicamente o povo negro tem se dedicado as lutas por um
tempo de igualdade étnica, social, cultural, artistica. Nessa perspectiva, as confrarias, 0s
quilombos, as organizagOes religiosas, 0S movimentos sociais negros se voltam com pautas
contra a escraviddo, as discriminacdes raciais, religiosas, académicas com posicionamentos e
erguendo bandeiras de vozes coletivas para que mudancas e politicas pablicas alcangassem as
pessoas negras, principalmente contribuindo para o rompimento de imagens e discursos
estereotipados no que tange a pessoa negra e suas tradicoes.

Na construcdo de um nés, 0 movimento negro levanta-se promovendo debates a despeito
de uma formacdo identitaria negra para que olhares e transformac6es estruturais pudessem
ocorrer para nossa gente preta. Assim descreve Lélia Gonzalez (2020), “o MNU combina
problemas de raca e classe como foco de sua preocupacao” (Gonzalez, 2020, p. 113). Acerca
disso, explica Miriam Alves (2010):

A militdncia negra antirracista, com delineamento e orientacdo explicitamente

politica, emergiu na segunda metade da década de 1970, quando 0 Movimento Negro
comeca a se reestruturar, em algumas das principais cidades brasileiras, certamente

" Uma boa parte dos autores arrolados no site Literafro, da fase contemporanea da literatura Afrobrasileira,
principalmente ap6s a década de 1970, tem em comum a atua¢do ou contato com a efervescéncia das reivindicagGes
e luta contra a discriminacéo racial encampada pelo que se acostumou a chamar genericamente de Movimento
Negro, ou MNU (ALVES, 2010, p.12).



29

inspirado nas lutas dos direitos civis dos Estados Unidos e nas lutas pela
independéncia dos paises africanos, entdo colonias dos paises europeus (Alves, 2010,
p. 36).

A luz de necessidades urgentes e tendo como simbolo de lutas, resisténcia o lider dos
Palmares, Zumbi, o que para a historiadora negra Beatriz Nascimento (2021), representa a
figura do hero6i e “civilizador de uma cultura negra, atraem outras codificagdes que ndo as ja
estereotipadas pela tradicdo e pela historia” (Nascimento, 2021, p. 217). O MNU?® se
desenvolveu nas capitais do Brasil, como S&o Paulo, Rio de Janeiro, Bahia, Minas Gerais e
outras cidades em meio ao contexto historico das perseguicdes da ditadura militar e repressdes
policiais.

O MNU realizava assembleias, seminarios, encontros estaduais e municipais onde
intelectuais e ativistas negros reinem-se para desnudar e denunciar opressdes, exploracoes,
violéncias policiais, econémicas e, desse modo, promover emancipa¢ao do povo negro, esse €
0 objetivo principal desse movimento, importante responsavel para as mudancas que
enxergamos na atualidade, assim acrescenta umas das mulheres intelectuais a frente dessas
lutas, Lélia Gonzalez (2020):

O MNU se define como um movimento politico de reivindicagdes sem distingdo de
raca, sexo, educacao, crenga politica ou religiosa e sem fins lucrativos. Seu objetivo é
a mobilizagdo e organizagdo da populacdo negra brasileira em sua luta pela
emancipacdo politica, social, econdmica e cultural, que tem sido obstada pelo
preconceito racial e suas praticas. Ao mesmo tempo, 0 MNU também se propde
denunciar as diferentes formas de opressao e exploracdo do povo brasileiro como um
todo. Tendo como ponto de partida seu programa de acdo, tenta articular os problemas

especificos dos negros com problemas gerais do povo brasileiro (Gonzalez, 2020,
p.119).

Diante do exposto, fica evidenciado a relevancia dos movimentos e organizacfes negras
no que concerne as resoluces, manifestos e contribuicdes arroladas por maos negras em
beneficio da populacédo preta. Saliento, ainda sobre o papel importante das mulheres negras em
“dupla militancia”, como caracteriza Lélia Gonzalez, que foram frentes cruciais para que se
consolidassem direitos femininos fundamentais das quais pautas feministas negras se
alimentam na contemporaneidade, tais como as denlncias acerca do machismo pelos seus
companheiros negros ou ndo, assim, 0 MNU chama atengdo para as necessidades dessas

mulheres invisibilizadas pelas politicas publicas.

8 Segundo Lélia Gonzalez (2020), dois eventos violentos e histéricos marcaram e impulsionaram a criagéo do até
entdo Movimento Unificado contra a Discriminacdo Racial (MUCDR) e que mais tarde passou a ser chamado de
Movimento Unificado (MNU), a tortura e o assassinato por policiais do operario Robson Silveira da Luz e a
expulsdo em virtude da cor de quatro adolescentes do time de vblei, em S8o Paulo, o que culminou em revoltas e
protestos por organizagdes negras.



30

O protagonismo de mulheres negras e as discussdes do feminismo negro ganharam
destaque nos debates centrais do MNU contra o racismo, sexismo e sdo temas dos quais se
ocupam o0 MNU até os dias de hoje. Mulheres negras como Beatriz Nascimento, historiadora e
ativista importante para este pais (MNU - Rio de Janeiro); Lélia Gonzalez, antropdloga,
professora e uma das fundadoras do MNU, voz ativa no feminismo negro e fundadora do
Nzinga — Coletivo de Mulheres Negras com objetivo de trazer a baila e discutir temas raciais;
Luiza Bairros (MNU-BA), intelectual e ativista com debatimentos voltados para relagdes de
género, igualdade entre racas; Miriam Alves, escritora e ativista que discute através da literatura
insurgente e decolonial tematicas que atravessam corpos femininos negros, assim como tantos
outros nomes de mulheres que insubordinam e lutam contra as discriminagdes de género, raca,
classe, sexualidade e elegeram e elegem pautas relevantes para as mulheres pretas.

Na gira, também estd Conceicdo Evaristo, destaque neste estudo, atuante movimento
negro, demarcando em suas obras o carater politico e coletivo. Nesse sentido, Yasmin Santos
(2024), enfatiza que:

As obras da autora, além de posicionar a escrita de Concei¢cdo num histérico de
emergéncia dos movimentos negros, que “sdo pedagodgicos no sentido em que

mostram a inutilidade- a0 menos para negro- de brancos escreverem sobre negros, as
obras de Conceigéo seriam entéo o outro mundo negro do povo” (Santos, 2024, p. 53).

Mulheres posicionadas em movimentos em prol da coletividade sdo porta-vozes de
pautas importantes as bandeiras femininas, sobretudo sdo mulheres que enxergam a si como
vozes potentes e dignas de direitos eficazes e legitimos. Por isso é preciso erguer a voz,
inclusive dentro do proprio Movimento Negro, como fizeram as percursoras, arroladas acima e
tantas outras. E necessario se fazer ouvir e repetir, como nos ensina Lélia Gonzalez (2020):

Se realmente quisermos provocar o0 nascimento de uma nova sociedade, isso sé pode
ocorrer na medida em que nés proprias nos tornemos novos seres humanos; ou seja,

apenas se resolvermos nossas alienaces seremos capazes de transformar a sociedade
que estamos denunciando (Gonzalez, 2020, p. 123).

A autora elucida que precisamos, enquanto mulheres e mulheres negras, trazer a
existéncia a nés mesmas, ou seja, se pertencer enquanto corpo e mente que merecem olhares
sensiveis sobre si, com acolhimento das urgéncias subjetivas para propor mudancas sociais e
politicas. O feminismo negro traz a roda debates que perpassam as lutas de mulheres negras
historicamente colocadas como esse ser-outro, ser-objeto, invisivel para a sociedade e/ou
guando enxergadas somos distribuidas nesse nao-lugar, no vazio dessa ndo existéncia, tematica

gue sera mais amplamente discutida ao longo dessa pesquisa.



31

As pautas discutidas pelo feminismo negro e reivindicadas dentro do MNU refletem nas
conquistas ja adquiridas pelo desejo de re-existir ou ainda de ter o direito a vida com dignidade.
Os caminhos de reivindicacdes ainda estdo sendo trilhados, mas ndo andamos sés, somos muitas
elaborando e reelaborando entrelacamentos epistemolédgicos que quando alinhavados na
coletividade néo se desfazem.

De acordo com a escritora negra e poeta, Miriam Alves (2010), o Movimento Negro
Unificado dedicava-se a difundir reflexdes valendo-se de textos académicos produzidos por
mé&os negras com o intuito de fortalecer essas escrituras nos ambitos dos debates. Acrescenta,
nesse contexto, Conceicdo Evaristo (2009): “E preciso enfatizar que, embora a década de 1970
tenha sido um periodo marcante na afirmacdo de textos negros, durante toda a formacédo da
literatura brasileira existiram vozes negras desejosos de falar por si e de si” (Evaristo, 2009, p.
25).

Nessa teimosia promissora de se fazer ouvir, os Cadernos Negros (CN) se tornaram a
mais duradora forma de expressdo literaria negra no Brasil. Nesse contexto de lutas e
reivindicacdes histdricas, a partir dos anos 1980, iniciam-se a¢6es que desenhavam uma revisao
na historiografia na contraméao do silenciamento, assim lutavam por um corpo de trabalho que
viabilizasse o objeto especifico de enunciacdo discursiva negra. Como explica, Eduardo de

Assis Duarte, em seu livro, “Literatura, politica, identidades: ensaios” (2005):

A postura revisionista ensaia 0s primeiros passos na academia pelas maos do
feminismo, bem como a partir das demandas oriundas do movimento negro e da
fundacdo no Brasil de grupos como Quilombhoje. Nesse contexto, destacam-se 0sS
trabalhos de Moema Parente Augel, Zild Bernd, Domicio Proenca Filho, Oliveira
Silveira, Oswaldo de Camargo, Luiza Lobo, Leda Martins e membros do movimento
negro, que, ao lado de brasilianistas contemporaneos como David Brookshaw,
dedicam-se ao resgate da escrita afro-descendentes (Duarte, 2005, p. 115).

No processo de aguilombamento por meio das palavras, é enriquecedor destacar a
importancia dos Cadernos negros para a producdo literaria negra brasileira. Lancado em 1978,
os periddicos traziam o objetivo de elaborar uma nova identidade nacional através da literatura,
com publicacdo de poemas e contos de escritores e escritoras negras de varios estados
brasileiros.

Para Florentina da Silva Souza, na obra “Afro-descendéncia em Cadernos Negros e
Jornal do MNU” (2006), ha um “desejo pedagogico” proposto pelos autores dos cadernos para
construir um desenho identitario de valorizagéo da arte negra, da cultura, religiosidade, estética

para si e para seu grupo frente ao apagamento e violéncias sofridas pelo povo preto. E, desse



32

modo, lutar contra o racismo, discriminacgdo e todas as formas de violagdes que inutilizam

discursos e praticas na sociedade.

Organizados na encruzilhada dos contatos propiciados pela diaspora, os periodicos
representam um momento significativo da producdo textual brasileira ndo
institucionalizada, que rasura as configuracdes totalizantes do afro-brasileiro. Esse
processo produz um espaco de representacdes antagdnico porque é contestador das
construcdes homogeneizadoras, o qual se articula com os diversos saberes e culturas
que lhe sdo disponibilizados (Souza, 2006, p. 67).

A urgéncia da producdo textual proposta pelos Cadernos Negros objetiva, nessa esteira,
desmistificar imagens que desqualificam e inferiorizam os corpos negros também na literatura.
E reelaborar, nesse sentido, espacos de representacdes que valorizem as humanidades de
sujeitos e sujeitas negras. Nesse sentido, esse movimento proposto pelos Cadernos Negros
torna-se pedagdgico a medida que refletimos sobre a tecnologia colonial secular de anulacéo,
marginalizacdo baseada no estrato racial no que concerne aos corpos e mentes negros. As
contranarrativas-epistemologicas como, os Cadernos Negros nos ensinam a aprender a
desaprender e reelaborar outros olhares, a ler e escrever dentro de uma cultura ndo
ocidentalizada, a partir da logica de uma escrita autbnoma, criando espacos de lutas,
sobrevivéncia. Nesse espirito de coletividade, é mister sublinhar o papel importante que tem a
escrita de mulheres negras para a configuracdo dessa literatura dos CN que trinca e quebra
lugares estereotipados. A escrita feminina por mé&os negras nesse contexto devolve
humanidades as mulheres pretas e a outras geragdes.

Na composicdo de si e de inscrever-se como ser social para além dos perfis de objeto,
corpo sem mente, sem alma, pretos e pretas abrem espagos de enunciagao e esse contorno se
assevera em grau de intensidade mais acentuada, considerando todas as violagdes pelas quais a
mulher preta passa. Escrever para essa mulher € um ato de reinvencdo de si mesma e do papel
gue a sociedade a impbs ao longo da histdria. A saida da condicdo de descarte, servical e
marginalizada é poder que se adquire nessa literatura de rompimento de lugares menores,

culturalmente associado a mulher negra. Em sentido igual, Miriam Alves destaca que:

E num aperto de espago definido, ou predefinido, onde esta incrustada, que a mulher
escreve, inscreve, re-escreve, enunciado, denunciando e, a partir da palavra, tenta
romper, desbloquear, deslocar ou deslocar-se. Esta literatura é algumas vezes
chamada de intimista, talvez por abrir frestas, janelas e portas, escancarando para o
exterior os sons da “ndo fala”, profanando o confinamento do siléncio. Traz a publico
as experiéncias com perfis, contornos e timbres especificos que tomam de assalto esse
territério. Com esta acdo feminina institui uma reflexdo a partir da experiéncia de um
estar no mundo diferenciado, indicado pelo género ao grafar uma voz desejante,
inquietante e que inquieta, e, assim desloca a imagem e a autoimagem da mulher
(Alves, 2010, p. 184).



33

E esse processo de ndo falar, como descreve a autora acima, que 0 aquilombamento
intelectual dos Cadernos Negros refaz esse caminho reconfigurando paradigmas e
decolonizando espagos amordagados. Escritoras e escritores organizados elevam-se, ampliam
territorios e revolucionam o mundo das artes, das letras, delineando questdes urgentes étnicas
e sociais.

Nesse contexto, mulheres pretas como, Neuza Maria, Célia Aparecida Pereira (Celinha),
Geni Mariano Guimardes, Sonia Aristides Barbosa, Sonia de Fatima, Anita Realce, Esmeralda
Ribeiro, Miriam Alves, Zula Gibi, Lia Vieira, Conceicdo Evaristo, Cristiane Sobral, Mel Adln
e outras vozes femininas deram visibilidade ao feminismo negro a partir da perspectiva da
literatura nos Cadernos Negros escrevendo sobre dores, desigualdades de género, raca,
memorias, sobretudo sobre a poética de suas vivéncias diarias.® S30 mulheres negras pensando
sobre si mesmas e ainda sobre outras mulheres numa corrente ancestral a partir de um outro
lugar de memorias e rupturas epistemologicas. Desse modo, trazem ao centro uma escrita que
destoa do canone em negacdo dessas segregacdes, uma escrita ndo branca que quer ser lida e
interpretada de forma contundente e legitima. Nessa perspectiva, a Literatura negra brasileira
reelabora estruturas de uma escrevivéncial® livre arrumada em um corpus politico,
emancipador, inspirado na mae preta que deixa de acolher o seu senhor para abrigar a si,
segundo Evaristo (2020), isso se configura como o ato de escreviver.

Assim, sob um signo colonizador, a escrita negra brasileira destréi o Epistemicidio
historico insubordina e discute a violéncia epistémica, cuja pratica é de ndo eleger o
conhecimento produzido por autores e autoras negras como valido. Em sua tese “A construgao
do outro como ndo-ser como fundamento do ser” (2005), a filosofa negra e importante
pensadora contemporanea, Sueli Carneiro, afirma que o epistemicidio é uma das formas mais
eficazes e duraveis de dominacdo dentro do I6cus da racialidade.

Para a intelectual, o epistemicidio é uma violéncia colonial que desvaloriza os

conhecimentos em todas as suas formas dos povos subalternos para, desse modo, “subordinar,

® “Em Cadernos Negros as mulheres negras tém uma representagio diversa - ndo ha estereétipos- e 0s textos
(mesmo os ndo engajados) trazem poeticidade, memoria e ritmo contrariando, assim, o senso comum académico”
(Figueiredo, 2009, p. 33).

10 Termo elaborado e cunhado pela escritora, poeta, romancista e intelectual negra, Conceicdo Evaristo para
descrever a escrita produzida pelo corpus negro a partir de uma vivéncia marcada pelo racismo, sexismo.
Escreviver seria uma forma de reorganizar a dor em detrimento as discriminacdes que atravessam a comunidade
negra. Desse modo, indaga, € preciso comprometer a vida com a escrita ou € um inverso? Comprometer a escrita
com a vida? ” (Evaristo, 2005, p. 1). O termo serd amplamente teorizado e discutido ao longo deste estudo nos
capitulos subsequentes.



34

marginalizar, inviabilizar grupos sociais” (Carneiro, 2005, p. 96). A autora afirma ainda que,
no tocante aos aspectos raciais, o epistemicidio destitui esse individuo j& marcado
violentamente pelo racismo em todas as areas de sua vivéncia, na busca para alcancar o
conhecimento.

A violéncia epistémica marca individualmente e no coletivo, porque faz com que esse
sujeito negro desde muito cedo ja internalize que sua capacidade intelectual ¢ ilegitima, ou seja,
“fere de morte a racialidade do subjugado ou sequestra, mutila a capacidade de aprender”
(Carneiro, 2005, p. 97). Essa pratica de desqualificacdo torna-se presente nos mecanismos de
acesso a educacdo!! desde do processo escravista no Brasil, quando sujeitos negros eram
considerados corpos sem alma, ou seja, uma narrativa sobre negro/a como o Outro/a, “ negro
como 0 ndo-ser” (Carneiro, 2005, p. 99).

Partindo desses pressupostos, 0 apagamento histdrico dessas vozes ou ainda a discussao
acerca da legitimidade da literatura negra, como arrolado acima, é sim uma violéncia epistémica
que tem posto méscaras de siléncio em sujeitos e sujeitas negras no decurso da composicao
literaria brasileira. Pratica fundada na colonizacdo do saber e violéncia epistémica, diminuem
as producdes de conhecimentos desses povos subalternizados, assim, realca a professora, poeta
negra, Léda Maria Martins (2007, p. 57), “a textualidade dos povos africanos e indigenas, seus
repertorios narrativos e poéticos, seus dominios de linguagem e modos de aprender e figurar o
real, deixados a margem, ndo ecoaram em nossas escritas”. A partir desse mecanismo
amplamente difundido pela colonialidade/modernidade, essas produ¢des sao minimizadas pela
superioridade epistémica que desvaloriza, apaga e silencia saberes.

Contrariando esse padrdo eurocentrado, movimentos de mulheres, sociais, literarios e
académicos elaboram teorias e praticas epistemoldgicas, como aludido acima, para disputarem
espacos, direitos de existéncia, ancorados na descolonizacdo das mentes, dos corpos, da
sexualidade, das artes de povos subalternizados, como enfatiza Martins (2007, p. 56), “a
mascara vaza nosso olhar” e, assim, seguimos contra a afasia dessas vozes. E a fala através das
brechas dessas mascaras ja propés o rompimento contra- hegemonico e continua resistindo e

produzindo corpus decolonial, corpus emancipador de escrita.

11 Uma bula papal encerra a possivel questdo se a crianca negra deveria ir a escola ao afirmar que os negros nio
tém alma. A auséncia de alma, no lugar do que posteriormente seria o lugar da razdo, no contexto da laicizagéo do
Estado moderno, sera o primeiro argumento para afirmar a ndo-educabilidade dos negros. Sera, entdo, pelo
estabelecimento das ideias e discursos fundadores acerca da educabilidade dos afrodescendentes, que se articulara
0 epistemicidio ao dispositivo de racialidade (Carneiro, 2005, 104).



35

E preciso, no entanto, entender quais S0 0s vieses que nos oprimem para so entio tragar
caminhos eficientes e possiveis, isto €, entender para transformar a realidade. Nesse
delineamento de ideias e escrevivéncias, fazer, consumir, difundir literatura negra €
descolonizar o saber, os saberes, a historiografia, 0s corpos e mentes.

Nesse processo de entoar o siléncio e organizar o grito é que a escrita literaria vem
resistindo contra as violéncias estruturais. Nas palavras de Cuti (2010, p.14), a literatura
continua insurgindo e construindo novos discursos para além do racismo e todas as formas

opresséo:

Certa mordaca em torno da questdo racial brasileira vem sendo rasgada por seguidas
geracOes, mas a fibra é forte, tecidas nas instancias de poder, e a literatura € um dos
seus fios mais fortes que mais oferece resisténcia (...) A literatura, pois precisa de um
forte antidoto contra o racismo nela entranhado (Cuti, 2010, p. 14).

E mister reiterar que a degradagdo do ser negro, colocado como Outro e a negacéo de
tudo que este produz, é igualmente por sermos banhados por uma &gua ilusoria de cordialidade
racial no Brasil, ainda que as discussdes sobre as questdes raciais na producdo literaria ja
tivessem iniciadas a partir do século XIX. Essa falsa harmonia é imposta pela branquitude??,
enquanto grupo social de poder, que fundamenta esse discurso estereotipado, miudo sobre os
corpos negros também na literatura ao longo de toda a historiografia, especialmente os
femininos.

O mito da pseudo harmonia entre racas impera entre as pessoas ndo racializadas e
constitui o racismo como prética naturalizada, que igualmente violenta corpos negros, fixando
no imaginario de ndo brancos que a cor da pele ndo seja marco crucial para violagcGes e mortes
sejam praticas corriqueiras quando se ¢ negro/a. Lélia Gonzalez (2020) sintetiza: “primeira
coisa gque se acha nesse papo de racismo é que todo mundo acha que € natural. Para nos o
racismo se constitui como a sintomatica que caracteriza a neurose cultural brasileira”
(Gonzalez, 2020, p. 224-225).

A despeito disso, Beatriz Nascimento (2021) indaga: “Se somos parte integrante de uma
democracia racial, porque nossas oportunidades sociais s&o0 minimas em comparagdo com 0s
brancos? ” (Nascimento, 2021, p. 66). O questionamento evidencia acerca de teorias raciais
infundadas que deixam a préatica do racismo cada vez mais presente e violenta nas vidas de

sujeitos negros e a reflexdo ainda reitera que o racismo é uma cultura enraizada e organizada

12 Conforme a pesquisadora e psicdloga Cida Bento no livro, O pacto da Branquitude (2022), a branquitude refere-
se a um “conjunto de praticas culturais que sdo ndo nomeadas e ndo marcadas, ou seja, ha siléncio e ocultagdo em
torno dessas praticas culturais” (Bento, 2022, p. 62).



36

historicamente que assola, exclui e animaliza uma parcela da populagédo e que precisa ser
combatido.

Nessa perspectiva, é preciso iterar que, ndo havera democracia racial enquanto brancos,
negros e ndo negros ndo forem lidos socialmente da mesma forma, ndo estiverem feridos de
corpo, alma e coragdo por uma cultura que mutila, mata e dissolve vidas negras e indigenas
diariamente. Ndo havera democracia entre as racas enquanto feridas coloniais estiverem
continuamente abertas e promovendo mais violéncias.

Nesse contexto, € mister repetidamente afirmar que o racismo existe em bases concretas
e é, de modo simultaneo, responsavel por desigualdades que afetam vidas de mulheres e homens
pretos. Reafirmamos que o fator raca € parametro para validar o canone, pois a Literatura
brasileira vivencia e legitima a invisibilidade das questdes étnicas e também de género
relegando a essas esferas o espaco marginal e com imagens estereotipadas por toda a tradicéo
literaria. A Literatura negra brasileira na contracorrente redesenha esse espago com escritas que
destrancam portas, denunciam violéncias e invadem o canone literario para requerer o direito a

arte, a escrita, a intelectualidade, especialmente o poder de fala.

1.3 Representacdo literaria de corpos femininos negros: producéo de auséncias

Com o poder instrumentalizado pela ideia do Outro, as negras/os sempre foram faladas,
classificadas como inferiores arroladas pelo discurso etnocéntrico colonial, ja discutido neste
texto. Somando a essa discussdo, Homi Bhabha, professor e critico indiano, no livro O local da
Cultura, (1998), acrescenta que:

O estere6tipo ndo é uma simplificacdo porque é uma falsa representacdo de uma dada
realidade. E uma simplificacfo, porque é uma forma presa fixa, de representacao que,
ao negar o jogo da diferenca (que a negagdo através do Outro permite) constitui um
problema para a representacdo do sujeito em significacdes de relagdes psiquicas e
sociais (Bhabha, 1998, p. 115).

O autor torna evidente, dessa maneira, que o discurso estereotipado se institui na
“fixidez” e na qualidade de produzir imaginarios, ou seja, sdo representacdes € conceitos
repetidos no imagético social para se fixar e de maneira efetiva. Nessa concepcéo, a construcdo
do Outro dentro de uma estrutura racista, elabora esteredtipos do homem negro forte, violento,
com capacidade cognitiva abaixo e acrescido a isso, criou-se, sobre mulher negra, a imagem de
ser lasciva, com caracteristicas sexuais desenfreadas, ou seja, estere6tipos de um corpo-publico,
corpo-estupro, assim, mulheres negras, principalmente, sao “colocadas como ausentes mesmo

presentes” historicamente, de acordo com Lélia Gonzalez (2020).



37

A autora ainda em seu artigo “A mulher negra na sociedade brasileira” afirma que,
qguando nos referimos sobre a situacdo das mulheres negras, essas violéncias crescem, uma vez
que, nos, enquanto mulheres pretas somos atravessadas por opressdes como 0 sexismo, racismo
e a construcao de imagens distorcidas e estereotipadas a partir dessas estruturas. Desse modo,
a intelectual destaca: “Ser negra e mulher no Brasil, repetimos, é ser objeto de tripla
discriminagdo, uma vez que os esteredtipos gerados pelo racismo, sexismo a colocam no nivel
mais alto de opressdo” (Gonzalez, 2020, p. 58).

Essa inferiorizacdo dos corpos negros, principalmente sobre as mulheres revela que a
tecnologia da colonizacgdo € eficaz na promogéo de violéncias. Pessoas negras sdo colocadas
como o “restante da sociedade” e sobre mulher negra recai a imagem unica de doméstica,
objetos sexuais, ou seja, processos de distor¢do sobre esses corpos elaborados pela democracia
racial no Brasil.

Conceicdo Evaristo no texto ensaistico, Da representacdo a auto-apresentacdo da
mulher negra na Literatura Brasileira (2005, p. 52) reitera que, “a representagdo da mulher
negra ainda surge ancorada nas imagens de seu passado escravo de corpo-procriagdo e/ou
corpo-objeto de prazer do macho senhor” e também para cuidar da crianca branca da casa
grande, nunca para gerar e educar seus proprios filhnos. No mesmo texto, Evaristo afirma que a
mulher preta, dentro da perspectiva literéaria, ndo foi dado o direito de existir como mae, como
matriz da familia, mas, como “infecundas, perigosas”, isto ¢, as mulheres negras sao
representadas como corpos sem alma, brutalizados em sua esséncia, incapazes da afetividade,
retirada a sua dignidade.

E preciso dizer, nesse contexto, que a escrita literaria, desde sua formagco, traz aspectos
que institucionaliza discursos coloniais, escravagistas, sobretudo quando se refere ao feminino
negro. Poetas como Gregorio de Matos que traz o bojo de uma escrita poética, ainda no contexto
do Brasil col6nia, marcada por visdes estereotipadas no que tange a figura feminina negra,
atribuindo-lhe caracteristicas corpdreas e sexuais que demarcam esse lugar-objeto da mulher
preta. Acerca disso, no artigo intitulado “Literatura negra: uma poética da nossa afro-

brasilidade”, Conceigdo Evaristo (2009) destaca que,

Pode-se dizer que, com Gregério, comeca a esbogar o paradigma de sensualidade e da
sexualidade, atribuido as mulheres negras e mulatas presentes na literatura brasileira.
O poeta ainda faz do homem mestico objeto de criticas e insultos, delineando, em seus
versos, o esteredtipo do mulato como uma pessoa perndstica e imitador do branco
(Evaristo, 2009, p. 20).

No mesmo texto Conceigdo Evaristo traz a roda discussdes acerca da ficgdo romantica,

Cuja estrutura é erguida sob uma escrita que nega humanidades de personagens negros € que



38

romantiza, a0 mesmo tempo, violéncias coloniais, como o estupro disfarcado de amor nos
moldes europeus. Dentre esses autores, sublinha a retorica, que o autor brasileiro José de
Alencar na obra Iracema (1865), desenha a indigena Iracema passiva, apaixonada por seu algoz
portugués, relacdo amorosa idealizada por um olhar branco colonizado. A narrativa de fundacao
do movimento indianista na prosa delineia um perfil de uma identidade nacional colonizada e
gue romantiza e nega a presenca dos povos africanos como parte da constituicdo do povo
brasileiro.

Valendo-se desses apontamentos, € importante destacar que hd em muitas obras na
escritura literéria brasileira a tentativa do embranquecimento de personagens negros e negras,
como na obra Escrava Isaura (1875), de Bernardo Guimarées, onde a personagem aparece
“quase branca”, docil, com educagdo europeia associada a mulher branca para assim caber na
sociedade, ainda que escravizada, mas de pele clara, desse modo, digna de um protagonismo
liter&rio, enquanto ser feminino.

Assim, como em muitos exemplos presentes na historiografia literéria, autores
brasileiros utilizam-se desse espaco privilegiado, valendo-se de sofismas europeus para instituir
diferencas, proclamar que a imagem da mulher idealizada e amada é sempre a branca, bela,
terna e feminina. A mulher negra, indigena, as sobras, o lugar infértil, o vacuo, a ideia do corpo-
baldio, corpo sem alma.

Partindo das afirmacdes desses discursos, autores, como o maranhense Aluisio de
Azevedo, desenha personagens negras na obra O Cortico (1890), como Rita Baiana,
hipersexualizada, animalizada, perigosa sedutora, cujo corpo bonito é a Unica caracteristica
identitaria dessa mulher que sobressai nessa narrativa: “mas, ninguém como a Rita; sé ela, so
aquele demoénio, tinha o mégico segredo daqueles movimentos de cobra amaldigoada”
(Azevedo, 1994, p. 73). De modo igual, Bertoleza, carrega uma descri¢cdo eivada de
preconceitos, como uma mulher desprovida de inteligéncia, incansavel na subserviéncia ao
homem branco, brutalizada na sua humanidade. “Bertoleza representava agora ao lado de Jodao
Roméo papel triplice de caixeiro, de criada e de amante (...) E o dem6nio da mulher ainda
encontrava tempo para lavar e consertar, além da sua, a roupa do seu homem” (Azevedo, 1994,
p. 17).

O autor Aluisio de Azevedo, influenciado por producdes literarias europeizadas e/ou
ainda por ndo refletir sobre a realidade brasileira, a partir de imagens preconceituosas, racistas,
sexistas, construiu uma narrativa canonica abracada pelo publico e estudada nas escolas
ajudando a reforgar, assim, imaginarios sobre as mulheres negras, que sdo nominadas como

mulatas em toda a obra, dividindo a descrigdo com adjetivos animalescos. E valido mencionar



39

ainda, que a obra esta prenhe de relatos misoginos em relagdo ao corpo feminino no geral, 0
que demonstra que nds mulheres estamos sempre sujeitas a olhares e a¢des que violentam
nossos corpos e as mulheres negras agrava-se, porque estamos situadas no nao-lugar, no vazio.

Sob a perspectiva da representacdo na escrita do corpo-mulher, sublinha a professora
(UFBA) e poeta, Livia Natalia Souza (2017) que:

Certamente isto € uma heranca da forma como o corpo da mulher negra foi inserido
no universo de representacdo. N&o apenas eram lidas como seres inferiores, destinadas
a procriacdo quase que automatica, mas a lides domésticas a elas reservadas parecem
ter ndo s6 o amoldado aquele espago, como endossado um aspecto patologizante de
seu comportamento: sdo animais que, uma vez destinadas a procriagdo e submissao,
compreendem a vida como uma sucessdo de experiéncias meramente corpdéreas, que
podem ser resumidas na triade trabalho bragal- procriacdo - sexo. As representacoes
em todos 0s espacos - seja a literatura, a televiséo, as artes em geral ou o discurso que
circula nas ruas - devolvem-nas continuamente a este lugar (Souza, 2017, p. 115).

Essas narrativas sdo eficazes para construirem em nos, pessoas pretas, imaginarios que
sdo validados individualmente e no coletivo. Retomam, de modo igual, memdrias de leituras
nas quais as imagens de mulheres negras ndo estavam associadas as nossas vivéncias, as nossas
autoimagens enguanto corpo feminino preto. Reminiscéncias de uma autoestima fraturada, de
um espelho que se tornava turvo a medida que esses reflexos negativos, depreciativos faziam
parte do dia a dia e, igualmente, elabora e constroem ainda hoje infinitos e duros olhares sobre
ndés mesmas como inferior, sem direito ao afeto, colonizando, dessa forma, nossos corpos e
sentimentos. Assim, nos afirma Carneiro (2005), essas violéncias epistémicas ferem nossas
mentes e coragdes cotidianamente.

Evidencia-se, nesse sentido, que os recortes de raga e género atravessam o discurso
literario sob a negacdo dessa mulher negra e nao negra com centralidade e complexidade para
esse personagem no texto, elaboram esteredtipos ndo humanizados e apagam qualquer resquicio
do eu-mulher ou ainda coloca essa autora, autor negro no bojo da incapacidade de produzir arte,
de ser representada/o, lido como um ser-pessoa, mas como seres invisiveis. Conceicao Evaristo
(2009) sobreleva, sobre a afasia dos negros na literatura, cujos personagens nao possuiam o
dom da linguagem, falados por outros ou ainda impedidos de falar. O silenciamento dessas
vozes desnuda a realidade racial do Brasil, como afirma a autora, “uma afasia, um mutismo,
uma impossibilidade de linguagem caracteriza muitas das personagens ficcionais negras, sob a
pena de muitos autores” (Evaristo, 2009, p. 22).

O poder da linguagem negado aos povos subalternos revela o dominio de uma cultura

branca sobre os corpos negros. Nesse sentido, € necessario criar mecanismos para subverter



40

imagens estereotipadas, mesmo em meio as limitagGes, decolonizar praticas sociais, discursos
sobre si, especialmente, aprender a desaprender e criar novas narrativas para si e sobre si.

Essa performance de autoafirmacao encontra na escrita estratégias de contornos para as
pessoas subalternizadas. Especialmente as mulheres negras, autoinscrever-se no mundo através
da escrita € um ato pedagdgico de insubordinagdo, é fazer acordar de sonos injustos, &,
principalmente, comprometer a vida com a escrita, porque nossos corpos tém pressa, como

ressalta mais uma vez Conceicdo Evaristo (2005).

1.4 Corpus feminino de emancipacéo na escrita: mulheres que agigantam vozes

Este subcapitulo inclina-se para refletir sobre a escrita como instrumento pedagdgico e
decolonial. Pensar sobre esse balaio de despojamento de si, sobre colorir a vida, sobre o
movimento de outonar, artesanar a vida que as mulheres negras historicamente fazem quando
falam, cantam, ensinam, escrevem. Estetizam as dores, as alegrias de serem quem séo. Para
isso, acho importante mencionar de forma sucinta sobre as precursoras desse aquilombamento
literdrio na historiografia. Me atenho a nomes de mulheres negras ancestrais para deixar
registrado o processo de pavimentacdo de caminhos que essas vozes mais velhas conseguiram
fazer. E sobre legados, forca, rupturas necessarias.

No6s mulheres reconfiguramos rotas de existéncias ao longo dos tempos, especialmente
as negras e nNdo negras, porque estamos sempre no entremeio, na constituicdo lacunar de um
corpo frisado pelo machismo, racismo e outras tantas violéncias estruturantes, desse modo,
envoltas na previsibilidade de discursos e praticas misoéginas, como ja mencionado. Nessa
avenida de contranarrativas, uma das nossas mais velhas, Conceic¢ao Evaristo (2005), no texto,
“ Da grafia-desenho de minha mae, um dos lugares de nascimento da minha escrita” adverte
que escrever ¢ uma “teimosa esperanc¢a” de emancipagdo. A escrita €, nesse sentido, uma “fina
lamina”, como pontua Leda Maria Martins (2007), que tece o fio da vida e rasura lugares
comuns, colonizados.

Escrever, portanto, € um atrevimento perigoso, principalmente para mulheres

colonizadas. Acerca dessa premissa, Gloria Anzaldda (2000) questiona:

Por que eles nos combatem? Por que pensam que Somos monstros perigosos? Por que
somos monstros perigosos? Porque desequilibramos e muitas vezes rompemos as
confortaveis imagens estereotipadas que os brancos tém de nés: a negra doméstica, a
pesada ama de leite com uma duzia de criangas sugando seus seios, a chinesa de olhos
puxados e mdo habil ... (Anzaldla, 2000, p. 230).



41

Escrever, para tanto, é criar espacos fronteiricos para além de olhares j& associados ao
corpo feminino subalternizado. Desse modo, e no exercicio didatico de ir de encontro a uma
cultura colonial, racista e sexista que ainda hoje abre feridas profundas, é que o movimento de
emancipacao literario negro discute e contrapde aos esteredtipos elaborados e cunhados pela
literatura hegeménica brasileira ao longo dos tempos, ja pautados neste estudo. Utilizo-me
novamente da palavra pedagdgico e acrescento o decolonial para demarcar essa escrita feita por
mulheres de autonomia que € contraria a toda uma cultura também educacional na qual nossos
corpos femininos foram apagados ou estudados através de uma leitura sexista que
hipersexualiza a mulher negra ou a coloca num lugar animalizado, grotesco, sem resquicio de
humanidades, como descrito acima.

A Literatura negra brasileira, assim como todas as organizacGes arroladas acima, traca
ferramentas pedagogicas e decoloniais para reescrever e criticar esses arranjos coloniais que
permeiam a Literatura Brasileira. Nesse sentido, essa escrita rasura a estrutura discursiva de um
imaginario branco, epistemicida, cujo atravessamento inferioriza esses corpos.

Nesse movimento de rompimento, a escrita de mulheres negras se insere caligrafando o
corpus de uma literatura que instrumentaliza discursos e descentraliza a cultura estereotipica.
Ela suplanta a centralidade hegemonica branca e masculina e insere palavras de liberdade
performando, emancipando o canone e promovendo revoluges.

A partir desses caminhos e inventando para si e para outras, mulheres pretas ficcionam
espacos literarios coletivos, pluralizam vozes, novos epistemes e imagens de um corpo livre,

corpo este desenhado como objeto. Assim, o discurso-outro se transforma em eu-discurso.

Assenhoreando-se “da pena”, objeto representativo do poder falo-céntrico branco, as
escritoras negras buscam inscrever no corpus literario brasileiro imagens de uma auto-
representacdo. Criam, entdo, uma literatura em que o corpo-mulher-negra deixa de
ser 0 corpo do outro como objeto a ser descrito, para se impor como sujeito-mulher-
negra que se descreve, a partir de uma subjetividade prépria experimentada como
mulher negra na sociedade brasileira (Evaristo, 2005, p. 54).

Conceicdo Evaristo, destaca que quando uma mulher negra insubordina o lugar comum
gue esta colocada, ela ganha o direito de gestar a vida. Nesse sentido, engravidar o texto, como
fala a tedrica Leda Martins (2007), é esse gesto revolucionario, ancestral e autbnomo de prover
existéncia de si e de geracbes. O corpo-mulher-negra torna-se corpo-ancestral, cuja arte
desenroupa um Brasil ndo visto, ndo estudado, s6 que agora pelas maos de mulheres também
nas letras, lugar intelectual negado. Intelectualidade requerida por cada mulher negra que
escreve do alpendre da subalternidade, da mudez histérica. Nesse sentido bell hooks (1995, p.

466), no texto “Intelectuais Negras” realca que, “o trabalho intelectual ¢ uma parte da luta pela



42

libertagdo fundamental para os esforgos de todas as pessoas oprimidas e/ou exploradas que
passaram de objeto a sujeito que descolonizaram e libertaram suas mentes.
Nesse contexto, é tornar-se sujeito da escrita e simultaneamente sujeito da sua propria

historia, como destaca a tedrica negra e psicéloga Grada Kilomba (2019):

Essa passagem de objeto a sujeito é 0 que marca a escrita como um ato politico. Além
disso, escrever é um ato de descolonizagdo no qual quem escreve se opde a posicoes
coloniais tornando-se a/o escritora/escritor validada/o legitimada/o e, ao reinventar a
si mesma/o, nomeia uma realidade que fora nomeada erroneamente ou sequer fora
nomeada (Kilomba, 2019, p. 28).

Na construcdo de oposicdes coloniais, mulheres negras elaboraram novas
epistemologias decoloniais literarias. Corpo-mulher-negra como o de Maria Firmina dos Reis,
primeira escritora negra na historiografia literaria brasileira, escreveu Ursula® (1859), romance
inaugural na luta abolicionista. Silenciada por séculos, a autora maranhense performou um
Brasil desconhecido e trouxe a tona vozes, personagens negros e mazelas de um pais que se
quer, até hoje, no obscurantismo de sua histéria, de suas ancestralidades. Sobre isso, a
pesquisadora e professora Algemira Macédo Mendes (2006) grifa que:

O caso de Maria Firmina dos Reis se enquadra nesse paradigma. Aventurou-se a
escrever dentro do contexto que a realidade brasileira impunha a época, somando-se
as dificuldades econémicas e geograficas ja que nunca saiu do eixo Guimaraes e Sao
Luis (MA). Apesar de estar inserida em uma sociedade patriarcalista e na maioria das
Vezes seus escritos apresentarem um estilo ultrarromantico-caracteristica da época em
que ela viveu- considerados, a primeira vista, ingénuos e agucarados, essa escritora
€omo suas contemporaneas mencionava assuntos negados por escritores de seu tempo
e revela uma veia abolicionista, articulada com o contexto das relagcGes econdmicas,
sociais e culturais da época (Mendes, 2006, p. 23-24).

Com sua obra editada e reeditada, Maria Firmina dos Reis figura uma persona literaria
feminina em detrimento a disritmia racial, literaria neste pais. Com a biografia recentemente
comegou a ser pesquisada e publicada. Firmina nasceu em 11 de marco de 1822, em S&o Luis,
Maranh&o, mas viveu a vida na cidade de Guimaré&es, interior do estado, onde faleceu em 11 de
novembro de 1917. Firmina tornou-se a primeira professora do primario efetiva na carreira do
magistério no Maranhdo, aos vinte dois anos e mais tarde, ja na aposentadoria, fundou a

primeira escola para meninas e meninos.

13 Ursula é seu texto de estreia, publicado & altura dos seus 34 anos, pela Tipografia do Progresso - S&0 Luis. De
acordo com Luciana Martins Diogo (2016), a estreia do livro foi noticiada em alguns jornais do Maranh&o j& no
inicio de 1860 e seguiu sendo alvo de resenhas e comentarios pela imprensa. Tais comentarios comprovam que o
romance ndo passou despercebido, pelo contrério, foi divulgado e celebrado por jornais que circulavam no
Maranhdo. Entretanto, ainda que a autora tenha superado as barreiras materiais do seu tempo para escrever e
publicar, sua obra ficou totalmente esquecida, e apenas em 1975 surgiu a 22 edicdo (fac-simile) do romance
(Miranda, 2019, p. 55).



43

Maria Firmina era atuante na arte de coser palavras e na profissdo de professora.

Publicou o romance Gupeva (1861), em 1871, Cantos a beira mar, e em 1861 participou da

antologia poética Parnaso Maranhense. A autora também escreveu para a imprensa assinando

pelas iniciais M.F.R atestando, assim, o silenciamento imposto as mulheres negras.

Maria Firmina dos Reis, como mulher negra e nordestina desbravou a “mata fechada”,

como menciona a pesquisadora Fernanda Rodrigues de Miranda (2019), abriu caminhos da

escrita, da historiografia literaria brasileira masculina e branca e principalmente de outras

mulheres iguais.

Embora tenha ficado de fora, inclusive, das auséncias identificadas, isto &, a margem
da marginalidade onde se situava a autoria feminina branca, Maria Firmina dos Reis
foi precursora negra que inscreveu a presenga ativa, viva e potente da pessoa negra no
romance, sem, para isso, apagar alteridade. Essa presenc¢a fundou um espaco textual,
uma possibilidade, de falar, que estava disponivel na tradi¢do literaria. Sua escrita
instaura um novo e disruptivo no mundo das significacfes da razdo colonial, pois
inscreve 0 negro enquanto sujeito de uma experiéncia histérica anterior a
escravizacdo, com vinculos afetivos, pertencimentos territoriais e ética de existéncia
coletiva. E principalmente, falando por si mesmo. Na obra, do homem negro brota a
medida do humano, e da mulher negra emerge um arquivo de memaria cuja narracéo
fratura o ordenamento colonial que organizava a sociedade (Miranda, 2019, p. 60).

A autora maranhense decoloniza a literatura e politiza com seu corpo voz espagos antes

ndo ocupados por mulheres negras. No prologo, Firmina chama atencdo:

O nosso romance, gerou-o a imaginacao, e ndo o soube colorir, nem aformosentar.
Pobre avezinha silvestre, anda terra a terra, e nem olha para as planuras onde gira a
aguia. Mas, ainda assim, ndo o abandoneis na sua humildade e obscuridade, sendo
morrera @ mingua, sentido e magoado, s6 afagado pelo carinho materno. Ele semelha
a donzela, que ndo é formosa; porque a natureza negou-lhe as gragas feminis, e que
por isso ndo pode encontrar uma afei¢éo pura, que corresponda ao afeto da sua alma;
mas que com o pranto de uma dor sincera e viva, que lhe vem dos seios da alma, onde
arde em chamas a mais intensa e abrasadora paixdo, e que embalde quer recolher para
a corucdo*, move ao interesse aquele que a desdenhou e o obriga ao menos a olha-la
com bondade. Deixai, pois, que a minha Ursula, timida e acanhada, sem dotes da
natureza, nem enfeites e loucanias de arte, caminhe entre vos (Reis, 2018, p.11).

Firmina debuta a literatura brasileira, introduz discursos que ficcionalizam as realidades

e promovem rupturas nesse véu de siléncios. Sua escrita marca o inicio da publicacdo de

romances abolicionistas no Brasil provido por uma mulher negra.

Aprazia-se com essa noticia a boa senhora Luiza B.; mas a encantadora Ursula,
melancélica, e mais bela que nunca, sentia um indefinivel pesar ao lembrar-se que em
breve volveria para o seu antigo exulamento, e ainda maior que dantes: o cavaleiro
falava de sua préxima partida. Tulio acompanhava-o. Tinha-se alforriado. O generoso
mancebo assim que entrou em convalescenca dera-lhe dinheiro correspondente ao seu
valor como género, dizendo-lhe: — Recebe, meu amigo, este pequeno presente que te
faco, e compra com ele a tua liberdade. Tulio obteve, pois, por dinheiro aquilo que

14 preserva-se a grafia original da obra.



44

Deus Ihe dera, como a todos os viventes — era livre como o ar, como o haviam sido
seus pais, la nesses adustos sertGes da Africa; e como se fora a sombra do seu jovem
protetor estava disposto a segui-lo por toda a parte. Agora Tulio daria todo o seu
sangue para poupar ao mancebo uma dor sequer, o mais leve pesar; a sua gratidao ndo
conhecia limites. A liberdade era tudo quanto Tulio aspirava; tinha-a — era feliz!
(Reis, 2018, p.33).

Maria Firmina dos Reis constréi uma obra que tensiona as convencdes do romantismo

brasileiro, a0 mesmo tempo que inaugura uma critica social e politica ousada para seu tempo.
Em Ursula (1859), Reis dar voz aos personagens negros escravizados, rompe com a
representacdo animalizada ou meramente cénica desses sujeitos e 0s inscreve como individuos
com mema@rias vivas, sentimento e dignidade, destaca, assim, no cenario literario, temas antes
silenciados. A autora adota uma postura abolicionista radical, muito antes do fim oficial da
escraviddo de 1988, e humaniza aqueles que eram silenciados social e historicamente.

Ao escrever a partir do aprisionamento histérico imposto as mulheres, a autora
maranhense da as mdos a outras figuras femininas pretas, que com ela tecem uma escrita
dissidente e dissonante e trazem ao bojo da sua escritura literaria a estética da dor com os
atravessamentos da precariedade e marginalidade, lugares-outros, nos quais estd disposta
socialmente, mulheres como Carolina Maria Jesus que também ficcionalizam a vida, erguem
os olhos sobremaneira diante da raz&o colonial.

Negra, mulher, migrante de Sacramento, no Triangulo Mineiro, em 1947, mée solteira,
moradora da primeira favela na cidade de S&o Paulo, Canindé, Carolina Maria de Jesus emergiu
do anonimato absoluto quando resolveu escrever sobre seu cotidiano favelado em diarios
encardidos, encontrados no lixo. Carolina de Jesus assume o lugar do discurso, da subalterna
que fala e elabora caminhos decoloniais e epistémicos. “Ela ja ndo é mais um sujeito-efeito do
discurso hegeménico, e isto causa uma reordenacdo das formas de compreensdo deste
discurso”, explica Livia Natalia Souza (2017, p.116).

A autora escreve Quarto de despejo®®: diario de uma favelada (1960), sua primeira obra
e a mais popularizada, nela conta sobre a favela de Canindé, onde morava com os filhos, assim

Carolina traz ao centro temas como a fome, ao mesmo tempo, a forca de uma mulher nao

15 Quarto do Despejo (1960) é uma narrativa que traz a escrita de uma autora que experimenta da literatura
confessional para revelar-se a0 mundo, mas de uma perspectiva de quem o protagoniza efetivamente. O nao- lugar
dessa autora ndo a paralisa, a historiciza enquanto um feminino plural, a fala deste lugar de Carolina de Jesus ndo
a limita em um personagem ficcional apenas, porque o texto é sobre verdades, mesmo que com recortes
memorialisticos, (re) costurados. Sdo experiéncias contadas e instrumentalizadas pela experiéncia da moradora, de
uma favelada, deste modo, aspectos sociais que validam essa fala, embora forjada, ainda que de um lugar de
discurso que para ser lido e reconhecido, validou-se pelas méos de terceiros, uma vez que a autora é redescoberta
por um jornalista, reforcando que o direito de voz é impugnado aos subalternos, como ja acenado anteriormente.
Audalio Dantas vé no diario produzido por Carolina a poténcia da escrita, de contar a favela pelo corpo de quem
experiencia o lugar (Soares, 2020, p. 49).



45

privilegiada que quando fala, contraria estruturas coloniais, racistas, sexistas que assolam esse
corpo-feminino-preto. Publicou ainda obras como Diario de Bitita (1986), Casa de Alvenaria
(1961), Provérbios (1963), Pedacos da fome (1963).

Uma favelada, que ndo maneja bem com a lingua portuguesa- como querem 0s
gramaticos ou os aguerridos defensores de uma linguagem erudita- e que insiste em
escrever, no lixo, restos de cadernos, folhas soltas, o lixo em que vivia, assume uma
atitude que ja é um atrevimento contra a instituicdo literaria. Carolina Maria de Jesus
e sua escrita surgem “maculando” sob o olhar de muitos- uma instituicdo marcada,
preponderantemente, pela presenca masculina e branca (Evaristo, 2009, p. 28).

A autora dos despejos inventa um lugar epistemologico para si e para outras vozes
femininas, se apropriando de um discurso legitimo sobre si e, a0 mesmo tempo, sobre o outro.
Carolina de Jesus agiganta a fala e insubordina esse espago da escrita privilegiado, quando
refletimos a partir de toda uma histdria silenciada ou falada por outrem. Quarto de Despejo:
diario de uma favelada foi traduzida por varios paises, na Franca, Estados Unidos, Suécia,
Japdo, Polbdnia, Hungria, Cuba, Itdlia e outros, sendo, portanto, a primeira autora negra
brasileira a ter sua obra traduzida. Sobre isso no estudo sobre autoras negras nos romances, a

pesquisadora Fernanda Rodrigues de Miranda (2019) faz a seguinte pontuacao:

De fato, ela surgiu no mundo das letras como uma grande novidade, algo nunca visto
antes, pois no contexto dos anos 1960, a favela era um acontecimento recente na
cidade, e mais impactante que isso era alguém vindo da favela produzir uma obra
escrita, € mais impressionante ainda era esse alguém ser uma mulher negra. Mas,
embora essa mulher tenha expandido o alcance de sua producéo até para fora do pais,
ndo disputava espaco no campo literdrio nacional- pois seu texto fora considerado
como algo de fora da literatura (Miranda, 2019, p. 120).

O silenciamento, o pertencimento ou ndo a literatura, as discussdes que cerceiam a
gramatica das obras de Carolina Maria de Jesus ainda hoje denunciam o ciclo de violéncias
epistémicas, coloniais e racistas que constituem nossa tradicao literaria brasileira. Contudo, a
autora mineira promove rupturas sistémicas, porque escreve e é notada como sujeito a partir da

potencialidade dessa escrita.

Eu sabia que era negra por causa dos meninos brancos. Quando brigavam comigo,
diziam: — Negrinha! Negrinha fedida! ... ndo compreendi, mas achei tdo confuso!
Por causa dos meninos brancos criticarem nosso cabelo: — cabelo pixaim! Cabelo
duro!

O meu prazer era ver uma menina branca suplicar-me:

— Bitita, atira uma pedra naquela manga para mim. Pensava: Mesmo sendo preta
tenho alguma utilidade

()

Minha méde lavava roupa por dia e ganhava cinco mil-réis. Levava-me com ela. Eu
ficava sentada debaixo dos arvoredos. O meu olhar ficava circulando através das



46

vidracas olhando os patrdes comer na mesa. E com inveja dos pretos que podiam
trabalhar dentro das casas dos ricos. Um dia minha mée estava lavando roupa.
Pretendia lava-la depressa para arranjar dinheiro e comprar comida para nés. Os
policiais prenderam-na. Fiquei nervosa. Mas ndo podia dizer nada. Se reclamasse o
soldado me batia com um chicote de borracha. (Jesus, 1986, p. 29-89).

A menina Bitita da voz a dores que sdo presentificadas em muitas realidades de familias
negras. Trazendo a cor da pele como caracteristica importante para o texto, a autora denuncia e
insurge a esse arranjo que desmonta vidas pretas até os dias de hoje. Reflete, sobretudo acerca
da constituicdo dessas memorias de meninas e meninos negros na infancia fraturadas por
violéncias estruturais. Carolina de Jesus resgata nas pessoas pretas, a reflexdo dolorosa de que
0 racismo sempre esteve presente nas pequenas e grandes lembrancas de infancias atravessadas
pela configuracgdo racial. “Admitamos que a crianga se lembre: é no quadro da familia que a
imagem se situa, porque desde o inicio ela estava ali inserida e dela jamais saiu” (Halbwachs,
2006, p. 6).

No trecho acima, Carolina igualmente desnuda ainda como a irracionalidade €
persistente nas vidas das pessoas pretas. Bitita conta como sua mée foi presa injustamente
fazendo um recorte histdrico das opressées, onde o chicote, o agoite apenas se modernizaram:
“Eu pensava: E s6 as pretas que vdo presas” (Jesus, 1986, p. 29). O texto evidencia ainda a
realidade comum aos negros que ¢ a violéncia policial, o racismo institucionalizado: “o policial
nunca se engana”, alerta Sueli Carneiro (2011, p.73).

Carolina de Jesus foi uma autora de um ndo lugar e ela busca esse espaco por meio da
literatura. De modo igual, recria a sua existéncia através dos instrumentos que sobram no lugar
de despejos. Antes de ser negra, pobre, Carolina Maria de Jesus € um ser da escrita, o0 ser errante,
peregrina. Escrever ajuda essa autora a sair dos lugares objetificados, das sobras. A literatura
de Carolina agiganta vozes e nas dobras dessa escritura essa mulher negra é revisitada,
repensada, sobretudo humanizada a partir dos tecidos discursivos.

Nesse espago, onde o corpo feminino é lido como inferior, destinado a procriacao,
sexualizado, mulheres colonizadas, como Carolina quando falam pela fresta da mascara, criam
espagcos fronteiri¢os de liberdade para outras tantas mulheres negras e ndo negras. Ergue o olhar
para além da violéncia epistémica e traz ao bojo dos estudos feministas falas precursoras e
relevantes para constru¢cdo de um movimento onde mulheres negras em condicdo de

precariedade também possam falar e serem ouvidas.

Apenas o frio nos fustiga. E varias pessoas da favela ndo tem agasalhos. Quando uns
tem sapatos, ndo tem palitol®. E eu fico condoida vendo as criancas pisar na lama (...)

16 Palavra escrita tal como na obra, a qual remete a uma discusséo linguistica que ndo se atera esta analise.



47

Enguanto escrevo vou pensando que resido num castelo cor de ouro que reluz na luz
do sol. Que as minhas janelas sdo de prata e as luzes de brilhante. Que a minha vista
circula no jardim e eu contemplo as flores de todas as qualidades.... E preciso criar
este ambiente de fantasia, para esquecer que estou na favela (...).

Que suplicio catar papel atualmente! Tenho que levar minha filha Vera Eunice. Ela
esta com dois anos, e ndo gosta de ficar em casa. Eu ponho o saco na cabeca e levo —
a nos bracos. Suporto o peso do saco na cabeca e suporto o peso da Vera Eunice nos
bracos. Tem hora que revoltou-me. Depois domino-me. Ela ndo tem culpa de estar no
mundo (Jesus, 2013, p. 22, 46 e 58).

Nessa escrita-movimento Carolina Maria de Jesus narra a vida e constroem uma escrita
fugidia para representar também em outros espagos. A arte da autora autoriza o colorir da
realidade, ainda que mazelada. Assim, a escrita atravessa o discurso singular, uma vez que
intercruza com seus pares. E com voz e audéacia de menina, Bitita reafirmava: “Eu ndo tenho a
tendéncia cleptomaniaca, entdo eu ainda vou ser feliz. Eu ndo entrei no mundo pela sala de

visitas. Entrei pelo quintal. Eu ia vencer porque era outra” (Jesus, 1986, p. 187).

A escrita caroliana traduz o hiato que ha entre as classes, negros/ brancos/ pobres/
ricos/ homens e mulheres. Demarca que estas classes, ragas e géneros estdo em
assentos diferentes, a0 mesmo tempo que costura a identidade por intermédio da
narrativa, enquanto pessoa, enquanto corpo mutilado. Para Carolina e todas as pessoas
negras, escrever, ler, falar, manter-se vivo é simbélico. Sobreviver é poetizar nossos
lugares. E da nome a dor, aos que nos ferem. O texto literario destaca a escrita
feminina de Carolina Maria de Jesus por meio de uma narrativa subjetiva carregada
de significados, que por sua vez traduz e traz a tona diversos problemas sociais
vivenciados cotidianamente (Soares'’, 2020, p. 26).

Carolina é movimento audivel para mulheres colonizadas, sobretudo é a esperanca de
que falas a partir do alpendre da subalternidade sejam ecoadas e valorizadas para a constituicdo
de dias melhores. “Sonhei que eu residia numa casa residivel” (Jesus, 2013, p. 39), podemos
afirmar que tanto residiu numa casa de alvenaria, como fez casas com sua escrita de poténcia,
escrita de travessia e revolucionou estruturas opressoras com o discurso-casa, discurso-abrigo
para corpos femininos iguais aos dela.

A partir desses apontamentos, destaca-se que Carolina Maria de Jesus e outras
intelectuais negras interseccionalizam os elementos de raca, género e classe com narrativas que
descrevem um Brasil oficial, um pais de memorias soterradas, fazendo emergir recortes

historicos e sujeitos que vivem a margem. Literatura da precariedade, dos retalhos.

E no corpo mesmo da escrita que este outro Brasil se performa e se instala, e que a
arte se quer também como oficio de transfiguracdo, de rearranjo da memoria e da
histéria. Nos retalhos dos textos aqui aludidos, os significantes voz, corpo e meméria
sdo 0s atavios que tecem o corpo alterno e alternativos dessa escritura. Ali, em

17 Reflexdo da minha dissertacdo de mestrado, defendida em 2020, cuja abordagem se volta para pensar sobre as
tessituras da escrita como identidade na obra Quarto de Despejo: diario de uma favelada (1960).



48

contrapontos, contraltos, sussurros, sobretons, a negrura jubilosamente se ostenta,
com os fios de uma linguagem que reinaugura, em cada pulsagdo ritmica, em cada
expressao figurada, em cada gesto textual, as setes faces dessas silhuetas desdobraveis
(Martins, 2007, p. 65).

Nesse retalhar para construir, a literatura de vozes silenciadas vai sendo tecida e
revelando que escrever € mostrar-se, é falar sobre o que déi, mas €, ao mesmo tempo, € curar-

S€.

Tem pessoas aqui na favela que diz que quero ser muita coisa porque néo bebo pinga.
Eu s6 sozinha. Tenho trés filhos. Eu ndo tenho que d& satisfagdes a ninguém. Eu
prefiro empregar meu dinheiro em livros do que em alcool. Se vocé acha que estou
agindo acertadamente peco para dizer: Muito bem, Carolina! (Jesus,2013, p. 74).

No tecido literario de transfigurar, de recolher as folhas de memorias pretas e de
transformar o siléncio em agdo, como nos ensina Audre Lorde (2019) é que Geni Guimardes,
escritora e ativista negra paulista também deslinda sua literatura fundamentada em memarias
ancestrais e uma escrita decolonial, pedagdgica. Isto posto, é importante sublinhar que Geni
Guimardes nos empresta uma escrita carregada de significados e remonta em negras/os
reminiscéncias ancestrais de dor, uma vez que ao rememorar-se, conta-0s, a0 mesmo tempo.
Igualmente reflete sobre novos olhares para as realidades.

A escritora, poeta e professora Geni Mariano Guimaraes publicou nos Cadernos Negros
e em 1979 lanca o livro Terceiro Filho, livro de contos, A cor da Ternura (1989), vencedor do
prémio Jabuti de Literatura juvenil, em 1990 e o prémio Adolfo Aisen, em 1992 pela Academia
Brasileira de Letras, com o mesmo livro. Publicou ainda, Aquilo que a mée nédo quer (1998),
Balé das emocdes (1993), Poemas de Regresso (2020).

Nessa perspectiva, Geni Guimardes nas frestas dos seus textos, por vezes
autobiograficos, revela a valorizacdo da cultura negra, a dendncia de violéncias, lembrangas
fraturadas de infancia de meninas e meninos negros, como é o exemplo da obra de contos, Leite
do Peito (1988), cuja autora empresta seu nome a personagem principal, assim Geni costura
historias atravessadas pelo racismo, a pobreza, reflete, de igual modo, sobre a educacao
antirracista e como a violéncia epistémica invalida uma educacéo de qualidade para pessoas
negras. Simultaneo a isso, Guimarées traz a roda de memorias, sabores, vivéncias com a familia
que deixa os textos com um cheiro de meninice e que igualmente imprime, como uma

fotografia, reminiscéncias de muitas criangas pretas.

Minha mae trancava meu cabelo. Ela, sentada num banquinho que meu pai havia feito
com os restos de um pildo, quando novo, triturava milho para as galinhas, e eu, de
cécoras na sua frente, ouvia silenciosamente: amanhd, seu cabelo t& pronto. Hoje vocé
dorme com o len¢o na cabeca que ndo desmancha (Guimaraes, 2001, p. 45).



49

O trecho da obra Leite do peito (2001) traz a representacdo da mae preta que tranca o
cabelo da filha num gesto ancestral, ao mesmo tempo que, devolve as memdrias da maioria das
meninas negras, sobretudo Geni Guimaraes coloca na roda a discussdo da representatividade
do cabelo, do reconhecimento de meninas pretas marcadas pelo racismo estrutural.

Sublinha Leda Martins (2007):

Ao determos nosso olhar sobre a produgdo literaria de Esmeralda Ribeiro, Conceicao
Evaristo, Miriam Alves, Elisa Lucinda e Geni Guimaraes, por exemplo, ndo nos é
dificil perceber que a letra ficcional e poética torna-se, em seus textos, um
instrumento e um locus privilegiado para uma potente e persistente rasura,
descontinuidade e desconstrucdo, tanto dos inumerdveis vicios de figuratizacéo da
persona negra feminina na literatura brasileira quanto de alcamento de uma voz alterna
em relacdo ao racionalismo e sexismo que permeiam obliquas formas discursivas.
Tanto a tradicdo literaria quanto seus engenhos retéricos-ideoldgicos sdo revisitados
pelas lentes dessas escritoras, que plissam os itinerarios familiares do nosso canone
nele imprimindo e espargindo uma certa disritmia e dissonancia tonificantes (Martins,
2007, p. 64).

A escrita de Gini Guimaraes, como explica Leda Martins, alinhava principalmente as
lembrancas de um tempo onde o olhar de crianca cria novos espacos de reflexdo de temas

urgentes para sociedade.

— Pai, que cor sera Deus...

— Ué... Branco- afirmou.

— Mas acho que ninguém viu ele mesmo, em carne e 0sso. Seré que ndo é preto...
— Filha do céu, pensa no que fala. Esté escrito na Sagrada escritura. A gente ndo pode
ficar blasfemando assim.

— Mas a sagrada Escritura...

Ele olhou-me reprovando o dialogo, e por que ndo podia ir mais longe, acrescentei
apenas:

— E que se ele fosse preto, quando ele morresse, o senhor podia ficar no lugar dele.
O senhor é tdo bom.

Em toda minha vida eu nunca tinha visto o meu pai rir tanto. Riu um riso aberto,
amplo, barulhento (Guimaraes, 2001, p.71-72).

As narrativas literarias sao essa porta de reconexao com um tempo em que a curiosidade
permitia a imaginacdo do novo, um mundo de possibilidades, cuja particularidade s6 é dada
quando se é crianca. Guimardes recupera no trecho acima as infancias negras fraturadas, dar
lugar ao ludico, ao sonho, particularidades muitas vezes retiradas do contexto dessas criangas
pretas. Desse modo, Geni Guimarées inscreve-se no contexto literario como uma poténcia que
promove rasgos por meio de uma perspectiva ndo hegemdnica, cuja obra € tracejada por
elementos autobiogréficos e que reflete sobre questdes de identidade, género, raca, classe a

partir do olhar e vivéncia de uma mulher negra.



50

Geni Guimardes é uma escritora, poeta, atriz e dramaturga brasileira, cujo trabalho €
marcado pela centralidade das experiéncias negras, sobretudo feminina, e pela afirmacéo da
identidade afro-brasileira. Com obras que tematizam acerca da oralidade, ancestralidade e
construcdo poética de resisténcia, suas personagens e vozes liricas sdo, majoritariamente,
mulheres negras que enfrentam o racismo, o sexismo e a desigualdade, mas também afirmam
seus saberes, afetos e espiritualidades.

Na feitura desse estudo, exalto mulheres-escritas que se movem para além daquilo que
as curvam, ultrapassam o espaco da incapacidade cognitiva imposta pela violéncia epistémica.
Mulheres pretas cujas vozes deixam de ser infantilizadas para ser validadas, ouvidas
atentamente, uma vez que falar, ser ouvido (a), escrever e ler sdo atos de poder.

Nessa travessia de trancar, as intelectuais negras rompem com o discurso turvo de poder
dentro de uma cultura colonial. A intelectualidade negra esta subjugada historicamente dentro
de um contexto sistémico que deslegitima nossas producdes a partir de uma Idgica que coloniza
0s saberes, as mentes. A construcdo de conhecimento negada e/ou inviabilizada as negras e
negros neste pais desnuda a superioridade racial, de classe e de género, cujas bases séo
estruturais e epistemoldgicas. No texto “Intelectuais negras”, bell hooks (1995) avulta que, “o
trabalho intelectual é parte necessaria da luta pela libertacdo fundamental para os esforgos de
todas as pessoas oprimidas e/ou exploradas que passariam de objetos a sujeito que
descolonizariam e libertariam as mentes” (hooks, 1995, p. 466).

No desenhar de novas epistemes, vozes intelectuais sdo importantes para reconfiguracéo
da tecnologia colonial, como as de Conceicdo Evaristo, que com uma narrativa poética desenha
uma literatura feminista e ancestral, inscrevendo-se, rompendo e tecendo com fios da coragem,
da teimosia, novas formas de ressignificar o escrever-viver. Nesse sentido, a pesquisadora e
intelectual negra, Miriam Cristina dos Santos em sua obra “Intelectuais negras: prosa Negro-

Brasileira Contemporanea” (2018) destaca:

Diferentemente de obras que naturalizam a situacdo de subsisténcia do negro ou do
corpo feminino negro enquanto objeto de troca, Conceicdo Evaristo traz para cena
contemporénea personagens negros como sujeitos e reafirma o compromisso da
literatura negro-brasileira com uma representacdo ndo estereotipada (Santos, 2018, p.
103).

E, a0 mesmo tempo, Conceicdo Evaristo discute pautas do feminismo negro a partir
dessa literatura, ou seja, uma narrativa feminista que se aprende no seio familiar negro, onde

mulheres negras séo atuantes e mais presentes que homens.



51

Nessa perspectiva, Evaristo, como uma ancestral mais velha, estende as m&os as novas
geragBes de mulheres negras, como eu, para assim redesenhar a trajetoria, porque sdo as
mulheres que tecem o véu da existéncia. Sao as mulheres que erguem as outras para que a vida
aconteca. S8o as mulheres negras que na gira levantam as suas iguais para fortalecer a
comunidade, para criar os filhos, para sobrepor as diversas violéncias que atravessam nossos
corpos, sobretudo para ensinar que 0 amor também nasce nas inconsisténcias, nos encontros.

A escrevivéncia tecidas nas obras de Evaristo e de autoras descritas neste estudo também
nasce nas chegadas e partidas, do vaivém da vida, do movimentar-se para coser as histérias, no
gozo da escrita, nas gargalhadas altas. No comprometimento com outras vozes-mulheres

floresce a literatura negra feminina:

A sonoridade dos nossos risos, como cdcegas no meu corpo, me dava mais motivos
de gargalhar e creio que a ela também. E foi tdo espontaneo, que me recordei de algo
que li um dia sobre o porqué de as mulheres negras sorrirem tanto. Embora o texto
fosse um ensaio, la estavam Isaltina e eu, como personagens do escrito, no momento
em que vivemos a nossa gargalhada nascida daquele franco afago. E quando nossos
risos serenaram, ela me agradeceu pelo fato de eu ter passado pela casa dela, para
colher a sua histéria. Era uma honra, uma honra! — repetia pausadamente — sempre
inquieta a me olhar (Evaristo, 2020, p.54).

O trecho foi retirado do livro que conta vivéncias de Insubmissas Lagrimas de Mulheres
(2020). O livro de contos é desenhado a partir de histérias que entrecortam a narradora
igualmente com olhares sensiveis e criticos, Concei¢do Evaristo “inventa/conta” e subverte
mulheres pontilhadas pelas dores das relacoes, pela vida, sobretudo inventadas pelo amor por
si e pelos outros. Séo histdrias de violéncias, de traumas reais, especialmente sdo reinvencdes
de subjetividades de mulheres que alvitram 0 senso comum, juntam 0S cacos e serenam risos,

tracos comuns nas narrativas da autora de Minas Gerais.

Gosto de ouvir, mas ndo sei se sei sou habil conselheira. Ougo muito. Da voz outras,
faco a minha, as historias também. E no quase gozo da escuta, seco os olhos. N&o os
meus, mas de quem as conta. E quando de mim uma lagrima se faz mais rapida do
que o gesto da minha méo a correr sobre 0 meu proprio, deixo o choro viver. E, depois,
confesso a quem me conta, que emocionada estou por uma historia que nunca ouvi e
nunca imaginei para nenhuma personagem encarnar. Portanto essas historias ndo sdo
totalmente minhas, mas quase me pertencem, na medida em que, as vezes, se
(con)fundem com as minhas. Invento? Sim invento, sem o menor pudor. Entdo as
historias ndo sdo inventadas? Mesmo as reais, quando sdo contadas... Entretanto
afirmo que, ao registrar estas historias, continuo no premeditado ato de tragar uma
escrevivéncia (Evaristo, 2020, p. 8).

O contar da vida, o inventar mundos circundam as obras de Conceigéo Evaristo, porque
sdo escritos que enovelam em nds lugares bonitos, espagos de reflexdes, especialmente de

trocas sensiveis. Como num rosario, a escritora mineira nos conta, escreve nossas vivéncias,



52

nossas sobrevivéncias. Reza em cada narrativa ficcional lirica que € possivel ir aléem dos muros.
“Nas contas do meu rosario eu te¢o intumescidos sonhos e esperangas” (Evaristo, 2017, p.44).
A vida e obra de Conceicdo Evaristo serdo tecidas ao longo dessas elucubracfes que me
permitirem este estudo, uma vez que o objeto de pesquisa serd embebecido pelas escrivivéncias
da autora e mae de Aina.

Ainda sobre essa busca de pertencimento, intelectuais negras como Miriam Alves
elaboram narrativas de si que acionam memorias, angustias, medos, conquistas, desejos. Essas
marcas literarias bordam a literatura de Miriam Alves que escreve e estabelece didlogos com
outras vivéncias negras femininas. A escritora paulista (1952) possui um amplo trabalho na
poesia, prosa, contos, artigos, ensaios, etc. Fez parte do grupo Quilombhoje (1982) e da segunda
geracdo dos Cadernos Negros (1978). Com discurso feminista e ativismo no movimento negro,
Miriam Alves vale-se da escrita para contestar o discurso estereotipado, opressdes sexistas,
racistas que circundam e violentam os corpos femininos negros. No contrafluxo do cénone, a
escritora constroi um tecido literdrio com marcas politicas e do feminismo negro que
reivindicam o lugar multiplo e que comunica com quem a Ié.

Em entrevista a Hiago Rizzi, em 2022, Miriam Alves faz a seguinte colocacéo:

A minha escrita enquanto mulher negra e escritora tem que ter um viés de saida, nao
s relatar ou dizer, ndo s6 das mazelas ou das alegrias - tem que ter alguma coisa, €
ideologia da minha escrita. Tem que ter alguma saida, porque as realidades que eu
escrevo sdo muito duras - a palavra fere, mas também cura. Mesmo que vocé tenha
que dar corte para suturar depois, ela cura. Na escrita, eu quero dar esse corte sabendo
que tenho uma agulha de costura e também um analgésico...vocé nunca esta em lugar
nenhum a partir do momento em que é negra. Entdo como vocé nunca estd, vai criando
personagens e, para ndo ser esquizofrénico e psicético, é escritor (Alves, 2022, p. 2).

Nessa escritura que também salva, cura, Miriam Alves traz em suas obras a relagdo
estética do corpo e identidade de mulheres negras e vale-se desse instrumento literario na
construcdo da nossa autoestima, da autoimagem desses corpos femininos que secularmente sdo
mexidos, violentados pela colonizacéo, pelas discriminacdes raciais. A escrita de Miriam Alves
vai na contramao da colonizagdo do saber, ser. A pesquisadora e professora Cristian Souza

Sales (2013) ressalta, de modo igual que:

Evidenciado os seus lugares de enunciacdo, racial e de género, observo que Miriam
Alves tem buscado contestar as representacBes estereotipadas e significacdes
depreciativas disseminadas pelo discurso literario brasileiro e contemporizadas como
“verdades” para o imaginario social sobre os corpos das mulheres negras. Diante dos
desenhos sociais construidos, a escritora tem buscado desvencilha-los das marcas de
racializacdo e sexualizagdo impostas historicamente pela dominacdo masculina
falocéntrica e branca, antes de revesti-los de outros significantes literarios (Sales,
2013, p. 8).



53

Desse modo, a autora desenvolve uma escrita pautada em reelaborar novos molduras
simbdlicas que denunciam o silenciamento, a representacdo desse imagético que coloniza ainda
hoje corpos negros, sobretudo feminino. A literatura produzida por mulheres negras remonta
espacos vazios deixados por uma historia de violéncias a partir de uma escrita de criar inteiros,
restituir autoestima, olhares sensiveis para si e para outras. Nessa roda de juntar para construir

Miriam Alves em sua obra “Juntar pedagos” sobreleva:

“Vocé faz mosaico? E que percebi sua atengio voltada para estes restos de cerdmicas.”
Fiquei sem respostas, ndo era o caso. Ela continuou: “Eu sou mosaicista. Fago também
artesanatos com retalhos de tecidos. Saber juntar pedacos, transforma-los numa coisa
bela, é arte. Quer conhecer meu atelié? Leve alguns cacos, podera ser Gtil. ” Fomos
caminhando, Carla me ensinando como juntar pedagos (Alves, 2021, p.22).

E arte que resgata identidades e aveludam episodios de dor. Mulheres pretas escrevem
também para criar um mundo onde vivéncias negras sejam respeitadas. Para transformar
siléncios em ac¢des, como reza em nds Audre Lorde (2019). A linguagem como poder para
elaborar processos de deixar cair as folhas de si, para enxergar-se, sobretudo para ndo morrer.
Chamo Audre Lorde, poeta negra e importante voz no feminismo negro, novamente para
compor estas linhas com a seguinte maxima presente no texto “Transformagdo do siléncio em
linguagem e agao” (2019):

E quando as palavras das mulheres clamam por serem ouvidas, cada uma de nés deve
reconhecer sua responsabilidade de tirar essas palavras para fora, 1é-las, compartilha-
las e examina-las em sua pertinéncia a vida. Ndo nos escondamos detras das falsas
separacgdes que nos impuseram e que tdo seguidamente as aceitamos como nossas. Por
exemplo: “Nao posso ensinar a literatura das mulheres negras porque sua experiéncia
¢ diferente da minha”. Entretanto, durante quantos anos ensinaram Platdo,
Shakespeare e Proust? Ou: “Ela é uma mulher branca, o que ela pode dizer para mim”
Ou: “Ela ¢ 1ésbica... O que vai dizer o meu marido, ou meu chefe? ” Ou ainda: “Esta

mulher escreve sobre nossos filhos, € eu ndo sou méie”. E assim todas as outras formas
em gue nos abstraimos umas das outras (Lorde, 2019, p. 53).

Audre Lorde (2019) nos convoca a sororidade, a espalhar sementes, a construir espagos
em que a literatura possa ser um elo para outras discussdes. A caminhar em comunidade,
difundindo a escrita de outras vozes para decolonizar estruturas que edificam violéncias, uma
vez que a mudez historica € movida a cada vez que uma mulher fala, apesar das travas, dos
muros. Falemos e alto para que outras mulheres possam nos ouvir. E a literatura produzida por
mulheres negras € porta para que siléncios sejam audiveis.

Lorde (2019) sublinha, o que neste texto ja fora referido, existem mulheres pretas
desejosas de falar de si e das suas vivéncias, € urgente recepciona-las, ouvi-las atentamente para

que a primavera de outras flores possa chegar. Ouvir o canto de nossa ancestralidade, construir



54

jardins com novas flores é fazer decolonial, é destruir o discurso colonizador e negativo sobre
nossa existéncia.

Meus pensamentos libertos foram ao &pice, numa tempestade de ideias. Trovejou,
relampejou, intensificou, os ventos formaram um redemoinho, a chuva de palavras me
encharcou, desfazendo significantes das vestes alheias, que cobrem, vendam e
insistem em me vender em modelos formais congelados, coisificando minha literatura
negra que faco. Fui ficando nua, as gotas de chuvas em vogais e consoantes reluziram
outros significados, redescobrindo outros simbolos, ressignificando minha verdadeira
nudez (Alves, 2021, p.19).

Mulheres pretas quando insurgem e forjam escritas-movimento, escritas de travessias
que tecem em caminhos destrocados, refletem e denunciam violéncias estruturais contra nossos
corpos, desfazem significantes das vestes de outros, como comunica Miriam Alves (2021). E
preciso desenroupar e ressignificar outros simbolos para n6s mesmas, criar novos imageéticos.
Ressaltar e vibrar através dessa literatura é da forca para que rompemos essa corda que aperta
nossas mentes, nosso ser e saber incitados por processos atrozes da colonizagdo. A literatura
negra € ancestral, nasce, renasce e insurge a colonialidade e nos empresta autoras e autores

negros como inventores de conhecimento e no ajudam a repensar a ideia de estar no mundo.



55

2 ESTUDOS DECOLONAIS E FEMINISTAS: CAMINHOS EPISTEMOLOGICOS E
FAZEDURAS QUE DESARTICULAM ESTRUTURAS COLONIAIS DE DOR E
MORTE

pretinha

continuamos tendo muito em comum

existir de maneira minima néo nos interessa
nem nos basta

onde vamos manter

nossas partes imensas

se somos mulheres densas

(Ledo, 2019).

Como ja exteriorizado nesta pesquisa, a narrativa da colonizacdo é um projeto violento
e tem deixado rastros de destruicdo e aniquilacdo de corpos e mentes. Na contramdo dessa
estrutura, o pensamento decolonial ajuda a refletir o desalinho alicer¢ador de discursos e a¢oes
que atravessam nossas vivéncias, enquanto seres colonizados.

A partir dessas perspectivas, compordo a roda deste capitulo discussées com intuito de
pensar acerca do conceito de dororidade a luz das vivéncias do corpo negro feminino, assim
como sobre o feminismo negro e decolonial como ferramentas culturais e politicas de rupturas
no contrafluxo de tecnologias coloniais, de modo igual refletir sobre algumas epistemologias
de fissuras de ciclos violentos de género orquestrado pela cultura sexista e racista sobre 0s
corpos femininos, especialmente o0s negros e colonizados.

Para isso, tomarei vozes de tedricas brasileiras negras, afro-americanas que nos ajudam
a dialogar sobre os conceitos fundamentais, abordagens histéricas, elucidacGes acerca das
situacOes das mulheres negras recortadas pelo racismo, sexismo, patriarcalismo, e tantas outras
vozes femininas colonizadas e marcadas pela violéncia. Assim como, reflito a partir de estudos
latinos-americanos para alargar as discussdes acerca das demandas e fundamentos feministas
afim de mapear sobre 0 movimento negro feminista e decolonial, para assim, construir estas
analises.

Numa construcdo dialdgica, este capitulo também vai refletir sobre a colonialidade e
suas implica¢fes no mundo historicamente, especialmente na América Latina aliada ao conceito

de modernidade/colonialidade como processos que se equiparam e sdo termos que este estudo



56

utilizar4 como aportes tedricos necessarios para posicionamentos aqui destacados. Igualmente,
serdo teorizados, a luz dos estudos decoloniais, acerca da colonizacdo de poder, do saber, ser
como instrumentos de dominacdo que ainda reconfiguram a ferida colonial e instrumentalizam
a permanéncia do racismo, sexismo, violéncias de género na contemporaneidade. E, ao longo
destas elucubracbes, propor anélises acerca das ferramentas epistemoldgicas e fazeduras

decoloniais na contramé&o da exploragdo e morte.

2.1 Dororidades: qual a dor da mulher preta?

A dor da cor estad impressa em nosso corpo, mente e saber, se multiplica a medida que
avangamos outros espacgos, alcangamos outras vozes e interpela os aspectos de género e classe,
pois sdo estruturas que nos leem e, em muitas vezes, nos aprisionam em esteredtipos e
violéncias constantes ao longo da nossa historia negra. “Nao existem novas dores, ja as sentimos
antes” (Lorde, 2019, p. 48).

Nesse sentido, este subcapitulo se desenha para reflexdo acerca das dororidades raciais
considerando as mulheres negras como ponto fundante da teorizagdo proposta por este texto.
Entender, para tanto, de que forma as mulheres pretas redescobrem-se como pessoas negras
para sO a partir disso, criarem novas epistemologias de re-existéncias e sobrepor as tecnologias
coloniais e as politicas de morte que caminham lado a lado com esse corpo feminino preto. As
elucubracges trazidas neste recorte nos levam as perspectivas de temas que se voltam para
reverberar sobre a construgcdo da autoestima, autoimagem de meninas/mulheres dentro de uma
cultura racista, sexista e epistemicida que ditam padrdes sociais, educacionais, religiosos para
a populacao negra.

O termo dororidade que é alvitrado neste subcapitulo foi teorizado pela professora
pesquisadora e feminista negra Vilma Piedade. Autora do livro “Dororidades”, publicado em
2017 pela editora Nos, se debruca sobre algumas reflexdes e teorias no que concerne a raca,
género e as diversas violéncias raciais que silenciam, invisibilizam e dororizam 0s corpos
negros, sobretudo o feminino, explica, “a dor que pode ser sentida a depender da cor da pele. ”

(Piedade, 2017, p.13). Desse modo, a autora amplia e explica o conceito:

Mas, qual a finalidade, no nosso caso, de ter um novo conceito -Dororidade? Sera que,
como Mulheres Feminista, sororidade ndo basta?

A pergunta esté no ar.

Dororidade. Sororidade. A sororidade ancora o Feminismo e 0 Feminismo promove a
sororidade. Parece uma equagdo simples, mas nem sempre € assim que funciona.
Apoio, unido e irmandade entre as mulheres impulsionam o Movimento Feminista.
Mas, podem surgir questdo como: o conceito de sororidade j& d& conta de nds jovens
e mulheres pretas... ou ndo?



57

O caminho que percorro nesta construcdo conceitual me leva a entender que um
conceito parece precisar do outro. Um contém o outro. Assim como o barulho contém
o siléncio. Dororidade, pois, contém as sombras, 0 vazio, a auséncia, a fala silenciada,
a dor causada pelo Racismo. E essa Dor é Preta (Piedade, 2017, 13).

Vilma Piedade quando teoriza e propGe novos conceitos dentro da perspectiva do
feminismo reafirma que 0 movimento, cuja representatividade deve abarcar as diversidades das
mulheres, ndo pode se ater a historias e discursos unicos, mas promover a circularidade étnicas
e de géneros a partir de olhares diversos. A leitura e a proposicdo de epistemologias outras
nasce dessa inconsisténcia do feminismo que se adequa em modos hegemonicos. A mulher
preta pertence as tessituras feministas tendo uma gama de demandas, caracteristicas culturais,
fendtipas, religiosas e ndo é vista como tal, ou seja, isso denota que 0 movimento feminista
precisa ser equanime, se quiser ser representativo de todos os corpos femininos, para tanto este
precisa fica mais preto.

A interseccionalidade, termo teorizado primeiramente pela estadunidense Kimberlé
Crenshaw (2004) para pensar a identidade e suas relagdes para as mulheres negras dentro do
padrdo de poder. Esse conceito epistemoldgico permeia e chama atencdo para promoc¢édo desses
dialogos dentro do movimento. A auséncia, a fala silenciada citada pela autora é o espaco onde
mulheres negras, indigenas tém feito historias. E nessa composicdo que o feminismo antirracista
se estrutura, por vezes costurando uma outra perspectiva. Feminismo negro surge da dororidade
e quando essas mulheres de cor sdo visualizadas atraves de tracos hegemdonicos, novas avenidas
vao se formando para dar conta dessa identidade racial que sobrepde aos estere6tipos historicos
dispensados a esse corpo. Essa ¢ uma “dificuldade do feminismo branco em encontrar
metodologias praticas interseccionais na condugdo de suas identidades interseccionais”
(Akotirene, 2019, p.35).

Nesse sentido Crenshaw (2004) sublinha que:

As experiéncias das mulheres negras ndo podem ser enquadradas separadamente nas
categorias da discriminacdo racial ou da discriminacdo de género. Ambas as
categorias precisam ser ampliadas para que possamos abordar as questfes de
interseccionalidade que as mulheres negras enfrentam (Crenshaw, 2004, p. 8).

A falta de identidade dessas mulheres, os estereédtipos de maes solteiras, chefes de
familias desestruturadas sdo conceitos eleitos por um padréo colonial, segundo Carla Akotirene
(2019). Isso se da por uma exclusdo de género e raca dentro de uma estrutura bem elaborada
promovida pelo universalismo dessas instancias juridicas, culturais, cujos discursos s@o

acrescidos por comportamentos violentos e de morte. Esses fatores reverberam em todos os



58

aspectos da vida das mulheres negras punindo e privando-as de muitos direitos basicos no
ordenamento social no Brasil.

O mapeamento racial, a partir dos movimentos de mulheres daria lugar a sororidade,
termo que dé sentido a equidade tdo sonhada por mulheres de cor, cuja visdo equaliza e unifica
essas dores que perpassa a vida de todas as mulheres, a do género, mas néo nos faz iguais,
porque n6s mulheres de cor ndo a sentimos da mesma forma. Falar de dor racial significa pensar
sobre os atravessamentos numa logica, padrdo colonial que classifica pessoas, dita
comportamentos e fraciona vidas. A vida e morte sdo determinadas por tracos raciais
introjetando socialmente um conceito imobilizador, um termdmetro que define vivéncias.

Promover um feminismo intersecional significa instrumentalizar didlogos e acdes em
todas as instancias que considere o fato racial e género dentro das estruturas juridicas,
educacionais, culturais, religiosas. E sobremaneira oportunizar meninas e mulheres ao
pertencimento e respeito ao direito de viver. Intersecionar acdes é permite que meninas e
meninos negros sejam vistos da mesma forma em salas de aulas que os brancos, é garantir as
mulheres negras o caminhar nas ruas sem que estas facam parte de mais uma estatistica, que
ocupem espacos e discursos de poder sem que sua intelectualidade seja deslegitimizada. E
asseverar que a violéncia doméstica ndo seja uma pratica constante no aumento vidas ceifadas
pelo controle do corpo, agravado ao da mulher negra, hipersexualizado e tido como descartavel.

Para Carla Akotirene (2019), existem lacunas e avenidas que podem ser preenchidas por
um feminismo interseccional, acfes sociais e académicas voltadas para essas mulheres. Desse
modo, destaca que mulheres negras sao discriminadas em varios aspectos € isso as “posicionam
em avenidas identitarias que fardo destas vulneraveis das estruturas e fluxos modernos”
(Akotirene, 2019, p. 37). E para manter dialogos interseccionais, o “feminismo precisa mudar
mais a cor, ficar mais preto” (Piedade, 2017, p. 18), ou seja, acolher e viabilizar discursos e
vozes que versam do mesmo lugar de subalternidade.

A circularidade do conceito de dororidade carrega em seu significado a dor causada pelo
racismo, sexismo e todas as estruturas de poder que isso implica no corpo e na alma de mulheres
de cor. Dores que se multiplicam a medida que a soberania da modernidade mantém alimentada
a capacidade de ditar quem vive e pode morrer. Nessa roda de proposicdes, o filésofo Achille
Mbembe toma emprestado o conceito de biopoder pensado por Michael Foucault para
aprofundar as discussdes sobre o0 uso do poder soberano para determinar vivéncias, mediante
as divisdes entre pessoas. Em seu livro, “Necropolitica” (2016), o autor e pesquisador
camaronés traz a baila das reflexdes em torno do termo para pensar sobre o poder hegemdnico

e politico (biopolitica) do Estado para controle de vidas, a soberania de determinar quais sao 0s



59

corpos dignos de uma vivéncia plena ou néo, ou seja, a manifestacdo de poder no controle de
mortalidade. A necropolitica esta incutida na tecnologia colonial, nas guerras, politica de
seguranca e nas desigualdades estruturais, as quais o Estado se edifica e justifica genocidios,
segregacdes e mortes com argumentacGes socialmente organizadas. O poder moderno
determinado pelo racismo delimita as dinamicas de poder, excluindo e precarizando vidas, em

estado de “morto-vivo. ”

Com efeito, em termos foucaultianos, o racismo é acima de tudo uma tecnologia
destinada a permitir o exercicio do biopoder, “ aquele velho direito soberano de
morte.” Na economia do biopoder, a funcéo do racismo é regular a distribuicdo de
morte e tornar possivel as fun¢des assassinas do Estado. Segundo Folcault, essa ¢ “ a
condi¢do para a aceitabilidade de fazer morrer.” Foucault afirma claramente que o
direito soberano de matar (droit de glaive) e os mecanismos de biopoder estdo
inscritos na forma em que funcionam todos os Estados modernos, de fato, eles podem
ser vistos como elementos constitutivos do poder do Estado da modernidade
(Mbembe, 2016, p.128).

Para tanto, a raca é um fator crucial para esse encadeamento de deixar viver e fazer
matar ou ainda valer o exercicio do biopoder de precarizar as vivéncias, morto-vivo que, para
populacédo sob esse regime, significa ser privado de direitos basicos e dignidade. Sueli Carneiro
(2005) em sua tese argumenta igualmente valendo-se desse conceito para refletir acerca das
construcdes raciais no Brasil na perspectiva do outro como nédo ser. Essa posicionalidade de
estar na condicdo de outridade para construcdo fundamental para torna-se sujeito lido
socialmente a partir dos dominios raciais.

A filésofa argumenta que o dispositivo de racialidade é alimentado pelas imagens e
discursos produzidos pelas elites e classes dominantes que rebaixam a cultura e a humanidade
negra. O biopoder significa a negritude sob o signo da morte, um instrumento politico de
assujeitamento, de selecdo desses corpos, nos tornamos corpos indesejaveis. Afirma ainda que
o expurgo da populacdo negra ¢ um projeto de um “Brasil europeu nos tropicos” (Carneiro,

2005, p.85).

No caso do dispositivo de racialidade além de sua fungo eletiva ou subalternizadora
dos seres humanos segundo a raga, uma nova estratégia de poder pode somar-se ou a
ele acoplar-se (apoiando-se em dispositivos de poder anteriores a sua emergéncia), re-
significando-o, instrumentalizando-o segundo essa nova estratégia ou nova tecnologia
de poder sobre a racialidade. Agrega-se para Foucault uma nova dimenséo, que ele
denomina de biopolitica ou biopoder. Nessa biopolitica, género e raga articulam-se
produzindo efeitos especificos, ou definindo perfis especificos para o "deixar viver e
deixar morrer". No que diz respeito ao género feminino, evidencia-se a énfase em
tecnologias de controle sobre a reproducdo, as quais se apresentam de maneira
diferenciada segundo a racialidade; quanto ao género masculino, evidencia-se, a
simples violéncia (Carneiro, 2005, p.72).



60

Essa tecnologia de poder transforma corpos em espécies, objetos descartaveis a
proporcéo que utilizados. Sueli Carneiro chama atengéo para o fator agravante quando se refere
ao corpo feminino que atravessado por diversas outras violéncias, ou seja, a mulher preta é, de
diferentes formas, marcada pela racialidade dentro dessa logica de deixa-viver ou nao.
Assujeitamentos multiplos impostos pelo racismo que viola mente e cria crengas que estas sao
capazes de dores atrozes, porque entende-se esse corpo sem alma, para tanto sem sentimento,
cujo aspecto culmina e tratamentos diferenciados no tocante a satde dessa mulher negra, por
exemplo, pois a docilidade ndo é uma caracteristica destinada aos corpos femininos negros.
Animalizadas, as mulheres negras sdo, em sua maioria, vitimas de violéncia médica, ato
orquestrado pelo dispositivo de diferenciagdo de sujeitos e sujeitas, recorrendo mais uma vez a
argumentacdo de Sueli Carneiro (2005). De acordo com Jurema Werneck (2016), o racismo e
sexismo sdo fatores sociais estruturais e responsaveis pela “hierarquizagdo social associada a
vulnerabilidade em saude” (Werneck, 2016, p. 539).

Segundo Jurema Werneck (2016), hd uma disparidade no tratamento de saude da
populacdo negra. Isso esta atrelado as teorias eugénicas no campo da saude. Afirma, desse
modo, que o racismo € um dos elementos principais para as produc¢des de inequidades dentro
desse sistema experimentados por mulheres e homens negros, em todos 0s niveis de
escolaridade, faixa etaria e fases da vida, o que Sueli Carneiro (2005) chama de “mortes
previniveis e evitaveis” (Carneiro, 2005, p.79).

O racismo delineia a democracia no Brasil, reduz a cidadania quando penetra as relaces
de poder para estabelecer desigualdades. Somos delimitados por algo invisivel, negado pela
branquitude que apregoa o racismo como uma invencédo de negros alinhado com a ideia de um
povo que se vitimiza, ndo como um sistema bem elaborado de producdo de mortes. As lutas
antirracistas sdo travadas nessa cortina negacionista, a forca negra combativa precisa ainda
perpassar por uma linha ténue de reafirmacdo de algo quase imperceptivel, ajudado pela
naturalizacdo de um sistema de opressdes politicamente civilizado e engendrado pela sociedade
democraticamente racista.

A dor invisivel, “dor infligida ao corpo” (Kilomba, 2019, p.161), o dito, o sentido que
atravessam nossas subjetividades de forma cruel. Dor as vezes sem nome, materializada em
palavras, em agfes que percorrem nossas mentes, antes do corpo, indizivel, por isso quase
imperceptivel, “ndo some, nem desaparece”, mas ¢ instaurada em traumas que nos emudecem.

Nos reconhecemos o racismo mais facilmente quando ele é expresso abertamente e de

maneiras diretas. Contudo, a experiéncia tem mostrado que pessoas brancas, muitas
vezes, conscientes ou inconscientemente, dissimulam suas préprias intengdes racistas



61

no contato com pessoas negras. O que, por sua vez, pode tornar mais dificil para
pessoas negras denunciarem o tratamento discriminatério em determinada situacéo.
Assim reformulo a frase que escrevi anteriormente: o jogo de palavras doces e
amargas ndo apenas dificulta a identificacdo do racismo; ele também é uma forma de
produzir racismo. A dificuldade de identificar racismo ndo é apenas funcional para o
racismo, mas também uma importancia parte do racismo em si (Kilomba, 2019, p.
162).

A autora nos convoca a reflexdo do néo dito, ja dito e sentido com muita eloquéncia por

negras e negros, o paradoxo do racismo que alimenta as acdes das opressdes cotidianas. O olhar,
a palavra, as insinuacdes, a desvalorizacdo, negacdo do outro e suas diferencas € o espaco, cujo
racismo se mantém. O fio visivel aos olhos negros que brancos sabem costurar de forma
eficiente e requintada ao longo dos tempos, pois o racismo € uma dor revisitada que submerge
e esfola a pele, parafraseando o poema Negro-Estrela, de Conceicdo Evaristo, 2017, p.112: “O
banzo renasce em mim. Do negror de meus oceanos a dor submerge revisitada esfolando-me a
pele[...].”

Dor sentida e exposta que se materializa no corpo violentado, esmiugado na palavra, no
olhar, na negacdo de direitos. A mulher negra essas feridas sdo construidas também em outras
estruturas opressivas de poder. A estas estdo reservadas as cruezas de corpo lido como baldio,
pablico, somando- se a isso as relagdes étnicas, uma vez que somos “objeto de tripla

discriminagdo” (Gonzalez, 2020, p. 60).

A mulher negra andnima sustentaculo econémico, afetivo e moral de sua familia é
quem, a nosso ver, desempenha o papel mais importante. Exatamente porque com sua
forga e corajosa capacidade de luta pela sobrevivéncia nos transmite a nds, suas irmas
mais afortunadas, o impeto de ndo nos recusarmos a luta pelo nosso povo. Mais ainda
porque, como na dialética do senhor e do escravo de Hegel, apesar da pobreza, da
soliddo quanto a um companheiro, da aparente submissdo, é ela a portadora da chama
da libertacdo, justamente porque ndo tem nada a perder (Gonzalez, 2020, p. 64).

Lélia Gonzalez (2020) reafirma que mulheres negras sdo historicamente construtoras de
lacunas onde possam escorrer e edificar novas avenidas de sobrevivéncias. Somos mulheres-
resisténcias que carregam a energia e a forca do refazimento diante do poder de destruicdo do
racismo. Nesse sentido, somos fundamentais para 0 movimento feminista pelo poder de fazer
politicas publicas nas comunidades, nos centros familiares. Somos nds, as negras, que elevamos
as discussbes feministas na pratica cotidiana quando estamos constantemente na gira por
sobrevivéncia dignamente. Somos importantes para construgdo de teorias dentro desses
movimentos sociais e/ou nesses espacos subalternizados, cuja teoria hegemonica feminista e
academicista ndo alcanca e invisibiliza.

Sdo as mulheres de cor que politizam as praticas em sociedade, ensinam senso de

comunidade, de economia e redistribuicao de renda, na solidariedade do cuidado as margens de



62

corpo escuro, dolorido, submerso, revisitado. Somos n6s que inventamos recomecos, quando
na correria diaria recompomos o amor nas brechas de um corpo em ferido de mulher. Como
assevera Ledo, (2019, p. 66): “talvez elas queiram nos mostrar que perdemos horas decorando
a dor e esquecemos completamente de nos concentrar em nossas continuagdes. ” Mulheres
negras, ainda que enovelada pelas dororidades, costuram feridas nas margens da ancestralidade
de se reconectar consigo mesma e refundir rotas de sobrevivéncia apesar dos caminhos sem
flores, ndo estacionamos na dor, no corpo esfolado pelas violéncias raciais e de género, mas
elaboramos avenidas de resisténcias, arrolamos movimentos intelectuais, politicos e sociais de
lutas por espacos de sobrevivéncia. Existem primaveras em nds ainda que nos queiram
acabadas, ruinas, menos mulher, o banzo renasce em mim, em nds, por isso reinventamos

lugares epistemologicos.

2.2 Mulheres negras: lutas para reinvencéo do lugar das auséncias

A roda dos ndo ausentes

O nada e 0 ndo,

auséncia alguma,

borda em mim o empecilho.
Ha tempos treino

0 equilibrio sobre

esse alquebrado corpo,

e, se inteira fui,

cada pedaco que guardo de mim
tem na memoria o anelar
de outros pedacos [...]

(Evaristo, 2017, p.12).

Este topico traz ao centro do debate as lutas de mulheres colonizadas, especialmente
negras no que tange a ideia estereotipada e violenta sobre esse corpo-margem, de modo igual
sobre e o processo de rompimento do lugar de subalternizado e produtor de vazios seculares
dispensados a esse corpo feminino. Discutirei sobre como a luta do feminismo negro reivindica
o olhar interseccional de raca, classe no que tange as pautas feministas hegemonicas,
inicialmente arrolado acima. Reflito ainda acerca de como isso reverbera nos conceitos e 0s
apontamentos do feminismo decolonial enquanto promogdo de novas formas de pensar as
relacGes de género em detrimento as opressdes na contraméo da colonialidade/modernidade.

A partir do exposto acima e considerando as diversidades ideoldgicas, discursos e
objetivos coletivos, o feminismo, enquanto movimento social, pluraliza-se para dar conta da

diversidade de caminhos e necessidades que ndés mulheres, em nossas diversas demandas,



63

temos, igualmente em relagdo a raca, classe e sexualidade. Segundo Lélia Gonzalez (2020), o
feminismo fundamentado na teoria e prética, teve fundamental relevancia em nossas lutas e
proporcionou olhares ampliados na constru¢do de “uma nova maneira de ser mulher”
(Gonzalez, 2020, p.140).

Para tanto, escrevemos, dialogamos, teorizamos para termos nossos “feminismos
revisitados”, termo utilizado por Luiza Bairros (2020), importante intelectual negra e militante
do movimento negro, para referir-se a saber tencionar e ter os feminismos lidos e refletidos
académico, politico e socialmente. Assim, 0 movimento feminista negro se organiza afim de
desmontar a imagem racista e sexista defendida pelo patriarcado institucionalizado de
receptaculos, portadoras de cargas” (Hooks, 2014, p.8) para, desse modo, tecer olhares bonitos
e afetuosos em relacdo a imagem feminina-negra desmistificando padrées e criando condicdes
de existéncia e reexisténcia, como reza (Ledo, 2019, p.62): “me fago ancestral para as que Virdo
e isso basta. ”

Doravante as pluralidades de lutas de mulheres, o feminismo negro atua propondo novos
lugares para reinventar as contendas e as diferencas sociais, culturais pelas quais as mulheres
negras passam. Nessa esteira, fazemos histéria quando nos aquilombamos, resistimos,
ficcionalizamos nossas vivéncias enquanto seres pensantes e produtoras de conhecimentos.
Partindo dessa premissa, este estudo traz ao centro o Feminismo Negro e decolonial com o
interesse de refletir a partir das reelaboracdes e lutas diferentes de mulheres negras e ndo negras
colonizadas, cujos corpos sdo envesados pela colonialidade de género, do poder, do ser e do
saber.

Nos, mulheres negras, estamos historicamente descontinuando, rasgadas pela dor de
sermos/existirmos. Dororidades que atravessam nossos corpos e nos fazem repensar estratégias
de sobrevivéncia incessantemente. Desse modo, destaco que a dor tem cor quando refletida sob
0 Viés da colonizacdo, é preta e esta legitimada nas sombras, no vazio, como refletido acima.
Corroborando nesse sentido, a intelectual e importante voz no movimento de mulheres negras

Jurema Werneck (2010) destaca que:

As mulheres negras ndo existem. Ou, falando de outra forma: as mulheres negras,
como sujeitos identitarios e politicos, sdo resultado de uma articulagdo de
heterogeneidades, resultante de demandas historicas, politicas, culturais, de
enfrentamento das condicGes adversas estabelecidas pela dominacdo ocidental
eurocéntrica ao longo dos séculos de escraviddo, expropriagdo colonial e da
modernidade racializada e racista em que vivemos (Wenerck, 2010, p.10).

Partindo desse lugar eurocéntrico, produtor de auséncias, a mulher negra tornou-se

invisivel para a sociedade, corpo-alheio sujeito a marginalidade, como numa ciranda intérmina



64

reinventando suas subjetividades para composic¢ao de identidades, porque mesmo fraturado e
colonizado esse corpo agiganta-se, inventa lugares e constroi-se politico e por vezes poético,
uma vez que esta cotidianamente girando e buscando formas de viver para além da
subalternidade, da estranheza que o sistema colonial condicionou ao longo dos séculos e
permanece até os dias de hoje.

Assim, nessa perspectiva de fazer pertencente a espagos e, a0 mesmo tempo, com
objetivo de rupturas historicas e hegemdnicas, o0 movimento feminista negro se estrutura
propondo discursos e agdes que combata realidades voltadas para estruturas eurocentradas de
mulheres marcadamente brancas. Nesse sentido, Sueli Carneiro (2019), filésofa e intelectual do
movimento negro afirma que, o movimento feminista eurocentrado traz um conceito
universalizante, ou seja, considera as mulheres com experiéncias identitarias Unicas, sem, no
entanto, refletir acerca das humanidades, especificidades que compdem as pautas femininas
negras. Sobre isso Luiza Bairros (2020), importante voz feminista pontua que, “ndo existe
identidade Unica, pois a experiéncia de ser mulher se da de forma social e historicamente
determinada” (Bairros, 2020, p.211).

Ambas as autoras corroboram com a afirmativa da filosofa Djamila Ribeiro (2018) que
explica que enquanto mulheres brancas lutavam pelo direito ao voto, nds negras estavamos
reivindicando esse lugar das auséncias, “lutando pelo direito de ser consideradas como pessoas”
(Ribeiro, 2018, p.52). Essas generalizagdes do ponto de vista corpo-mulher-negra pdem em
evidéncia o mito da democracia racial no Brasil, cuja teoria difunde a ideia de que o racismo
inexiste. Enquanto que este sistematiza as desigualdades sociais e afeta as mulheres negras em
diversos ambitos, ja que é uma construcdo ideoldgica que inferioriza, discrimina a populagéo

negra e hierarquiza opressdes de género. Acerca disso, Lélia Gonzalez (2020) destaca que:

O lugar em que nos situamos determinaré nossa interpretacdo sobre o duplo fenémeno
do racismo e do sexismo. Para n6s o racismo se constitui como a sintomatica que
caracteriza a neurose cultural brasileira. Nesse sentido, veremos que a articulacéo
com o sexismo produz efeitos violentos sobre a mulher negra em particular
(Gonzalez,2020, p.76).

A crenca de negacdo com relagdo ao racismo é fator importante para a manutencéo da
colonialidade e esté relacionada a classificagéo e reclassificacdo de pessoas, ou seja, um sistema
socialmente articulado para reduzir vivéncias num pseudoprojeto de modernidade colonial, que
organiza e categoriza 0 mundo em vieses separaveis. O mito da democracia racial €, na mesma

proporcdo, orquestrado pela literatura branca e hétero, cujas descricdes em diversas obras



65

normalizam as violéncias como parte de um processo passivo, educacional do homem branco,
como discutido no capitulo seguinte.

Dessa forma, mulheres pretas continuam ‘“guetizadas”, estereotipadas por sua cor,
aparéncia, hipersexualizadas e retiradas dos contextos sociais de privilégios, ou seja, as
maiorias ndo se beneficiam das conquistas pelo feminismo na teoria embranquecida, ainda
ocupam posicdes profissionais de pouco prestigio, trabalhos manuais, sem acesso a educacao
de qualidade o que culmina num elevado indice de analfabetismo e com os menores salarios
diante da populacdo ativa, comparadas as mulheres de pele branca.

Sob o olhar desumanizador de sensuais, sexualmente acessiveis e fortes trabalhadoras,
vivemos em constante batalha por sobrevivéncia sem direito ao afeto, ao descanso. Essas e
outras fantasias coloniais estdo inseridas cotidianamente no imaginario no que diz respeito aos
corpos femininos negros ainda na contemporaneidade. Pontos de vistas negativos que
institucionalizam os discursos e a forma de enxergar a mulher negra historicamente. Sueli
Carneiro (2020) ratifica que somos parte de um grupo de mulheres que ndo conhece essa
condicdo de mulher fragil, se considerarmos toda a estrutura escravagista.

A despeito do mencionado, Lélia Gonzalez (2020), sublinha:

Nos, mulheres e ndo brancas, somos convocadas, definidas e classificadas por um
sistema ideoldgico de dominacdo que nos infantiliza. Ao impor um lugar inferior
dentro de sua hierarquia (sustentado por nossas condi¢des bioldgicas de sexo e raca),
suprime nossa humanidade precisamente porque nos nega o direito de ser sujeitos ndo
apenas de nosso proprio discurso, mas de nossa histdria (Gonzalez, 2020, p. 141).

E valido, portanto, mencionar que essa ideia construida socialmente acerca do corpo
negro feminino foi concebida a partir do recorte historico e perspectiva colonial, ou seja, nesse
periodo, as/os africanas/os escravizadas/os, as/os indigenas eram vistas como nao humanos,
objetificadas/os. Enquanto o homem branco, burgués, colonial tornou-se simbolo de civilidade,
urbanidade com poderes de decisdo e politicos de uma sociedade.

A mulher branca burguesa, por sua vez, era caracterizada como simbolo da beleza, da
passividade e pureza, com as quais se constituiam familias legitimas. Representava, desse
modo, o lar e a subserviéncia ao homem branco. Em contraposicdo, ao redor da mulher negra
criou-se uma imagem de “exoética, provocativa, tais caracteristicas chegam a aproxima-las de
forma animalesca, destinada exclusivamente ao prazer sexual” (Carneiro, 2019, p.153).

Essa dualidade gerada nesse recorte historico influenciava diretamente nas relagbes que
foram se estabelecendo a partir de entdo, incluindo a visao social, politica, sexual e humana no

que refere aos povos que foram colonizados e marginalizados. Nessa relacéo de constituicdo de



66

seres dicotdbmicos, homens e mulheres ndo eram enxergados como seres humanos, mas sim na
categoria de macho e fémea. Acerca dessa animalizagdo e considerando esta premissa, € mister
destacar que no periodo da escraviddao as mulheres negras ndo possuiam género, veemente
conveniente a exploragdo, “quando era lucrativo explora-las como se fossem homens” (Davis,
2016, p. 19).

Diante desse processo classificatorio, propunha-se, a partir do cristianismo, uma
“missdo civilizatoria”, instrumento no qual objetivou-se 0 acesso violento aos corpos dos
colonizados, sobretudo negros e negras. Tem-se, portanto, o apagamento de identidades,
subjetividades e da memdria de povos através da colonizagdo. N6s estamos, enquanto mulheres
racializadas, condicionadas a essa classificacdo de objeto, de descarte, de animalizacdo, no
limbo do vazio.

O processo colonizador criou os/ as colonizadas/ os para reproduzir ideias de redugdes
dos seres. Nesse sentido, Hooks (2014, p.8) assinala que mulheres negras foram colocadas
como sem almas, isto é, a “inata habilidade de serem tremendas portadoras de carga. ”” E valido
destacar, nesse sentido, que a funcdo da imagem negativa é coisificar, oprimir, ou seja, sdo
rotulos que definem a mulher negra nesse lugar inauténtico de guerreira, semi-humana, “objeto-
alheio”, corpo-margem.

Esse espaco de coisificacdo enfatiza e amplia a fabulacdo de mulheres negras na
condic¢do de outridade. “Mulher negra como o outro negativo, a antitese da imagem positiva do
homem branco” (Collins, 2016, p.105). E urgente, nesse sentido, a construgdo de estratégias
que transfigurem a visdo da mulher negra frente a sociedade. E essa mudanca ja tem se efetivado
ao longo dos tempos e a partir de discussdes, acdes politicas de lutas para que nos negras
sejamos parte desse processo de maneira fértil.

A partir desse desenhar de teorias e movimentos de reflexdes que contrariam e
desalinham situacbes opressivas pelas quais as mulheres negras estdo colocadas é que o
feminismo negro reverbera suas falas, pontuando que os entrelacamentos entre raca, classe e
sexualidade aprofundam e desmitificam ideais racistas. As manifestacbes se tornardo
incoerentes sem esses caminhos de intercruzamentos para pensar o corpo preto feminino em

sua amplitude.

2.3 Feminismo Negro: rupturas interseccionais e producao de rotas de sobrevivéncia

As lutas feministas eram conduzidas, é importante lembrar, a priori, por maos

igualmente dominantes e com olhar e demandas especificas, especialmente os privilégios de



67

mulheres brancas burguesas, portanto o recorte de classe foi bem definido por muito tempo a
partir de uma ideologia dominante, hegemanica e capitalistal®.

Nesse interim, o Brasil perpassa por um contexto historico ainda marcado pelo regime
do colonialismo. A escravidao assolava os paises da América Latina, enquanto que a Europa e
os Estados Unidos ja promoviam transformagdes no dmbito social, politico e histdrico. Nesse
retrocesso, as mulheres brasileiras viviam sob os desmandos dos maridos e exploragéo dos
corpos, sem direitos a fala, limitadas a reproducédo. Destaca-se, ndo obstante, que a situagdo das
mulheres negras é historicamente diferente, uma vez que estas partem de um cenario escravista
que se contrapde as mulheres brancas, cujos corpos eram violentados e privados de qualquer
direito, j& que no Brasil coldnia 0 homem era dono dos corpos das esposas, das filhas, sobretudo
das escravizadas, conferindo a estas o tom da crueldade.

A partir do século XIX, o Brasil Republica ja enxergava algumas mudancas em relacédo
amulher na sociedade. Nisia Floresta'® ¢ um nome importante de lideranca das lutas feministas,
sobretudo pelo direito a educacdo. A partir do século XX surgem as primeiras mobilizacGes
lideradas por Bertha Lutz?®. Desse modo, movimento sufragista®® reivindicava que o voto
feminino fosse considerado um direito legitimo.

A vista desses recortes abreviados das mobilizagdes promovidas por mulheres ao longo
da histéria é que o feminismo enquanto movimento politico e social se sustenta, para
desmantelar opressdes, violéncias de género e promover a igualdade, embora esse movimento

inicialmente ndo tivesse sido interseccionado por outros atravessamentos como os de raca,

18 Em meio as grandes transformagfes nd século XI1X na Inglaterra e Franga, o capitalismo como forga motriz
para a modernidade reestabelece os papéis entre homens e mulheres, principalmente na constitui¢do da familia e
do mercado de trabalho. Essa relac&o se da, porque o sustento das casas deixa de ser uma obrigacdo s6 do homem,
visto que a Revolugdo Industrial mobilizou essa mulher ao trabalho por ser méo de obra barata. Assim, as mulheres
passam a ter participacéo ativa nas atividades trabalhistas e a renomear os aspectos da submissdo, uma vez que a
inferioridade acontece também nos salarios, nas condi¢des trabalhistas. Mulheres que viviam cargas excessivas de
trabalho iguais @ méo de obra masculina, porém com salarios bem mais baixos.

19 Nisia Floresta Brasileira Augusta, pseuddnimo de Dionisia Gongalves Pinto ganhou visibilidade na luta de
mulheres no processo educacional e defendia que as mulheres eram seres sociais com direito a educacao cientifica.

20 Foi uma das fundadoras da Federacdo Brasileira pelo Progresso Feminino, organizagdo que fez campanha
publica pelo voto, tendo inclusive levado, em 1927, um abaixo-assinado ao Senado, pedindo a aprovacéo do
Projeto de Lei, de autoria do Senador Juvenal Larmartine, que dava o direito de voto as mulheres (Pinto, 2010,
p.16).

21 E mister dizer que, as mulheres em meio a todas essas violacdes, negacdes de subjetividades, organizam-se para
promover e lutar por igualdade de género, principalmente para sobrelevar a uma estrutura de opressdo e desse
modo, o feminismo ganha visibilidade na Europa a partir das Gltimas décadas do século XIX, tomando forma de
movimento. Na Inglaterra a luta pelo direito de votar se populariza e assim, as sufragistas, como ficaram
conhecidas, lutaram e convocaram outras mulheres para endossar as inquietacfes e enfrentamentos.



68

classe, sexualidade, nesse sentido, criando-se um fosso historico de demandas que considerasse
outros aspectos, outras vozes. Assevera (Carneiro, 2019, p.314), “mulheres que ndo entenderam
nada quando as feministas disseram que as mulheres deveriam ganhar as ruas e trabalhar.

Segundo Patricia Hill Collins (2016), o feminismo negro € um movimento de e para
mulheres negras. Desse modo, parte de perspectivas e teorias que versam acerca de corpos
negros femininos que ocupam lugares diversos. Tem-se, portanto, a ideia de um movimento
que considera as experiéncias e vivéncias singulares, mas que se tornam plurais, porque partem
do mesmo ponto de subalternidade.

O feminismo, a partir dessa visao, transforma mulheres em sujeitos politicos, isto €, ao
“politizar desigualdades de género” reverbera e propde agdes subjetivas a partir de novas
perspectivas levando em consideracdo as individualidades e identidades de cada grupo de
mulheres, seja de cor ou ndo, porque a nao universalizacdo deve parir demandas mdaltiplas,
abarcar as experiéncias diversas, sobretudo as “multirraciais, pluriculturais” (Carneiro, 2019,
p. 198), uma vez que somos diversas.

Imbuidas nessa perspectiva de lutas por um “tempo feminino”, 0 movimento feminista
negro € um recurso social, politico e intelectual contra a sociedade patriarcal, sexista
severamente marcada por uma cultura arrumada em préaticas e discursos racistas, miséginos que
ceifam vidas. Desse modo, Hooks (2018) enfatiza que o feminismo é um movimento que
apregoa o fim de exploracGes sexistas. Vislumbra, igualmente, oportunidades e igualdades de
direitos e ndo pode ser lido como uma luta anti-homens, como muitas vezes é caracterizado.

As lutas por tempos igualitarios evocam ideologias como o racismo, sexismo, praticas
que institucionalizam o patriarcado, isto é, convic¢des autoritarias que colocam em risco
conquistas feministas. Essas doutrinas autoritaristas fortalecem as relagdes de poder também

entre mulheres, ou seja, sdo praticas que sobrelevam e perpetuam as diferencas.

Existe ainda, por parte de muitas feministas brancas, uma resisténcia muito grande em
perceber que, apesar do género nos unir, ha outras especificidades que nos separam e
afastam. Enquanto as feministas brancas tratarem a questdo racial como birra e
disputa, em vez de reconhecer seus privilégios, 0 movimento ndo vai avangar, sO
reproduzir as velhas e conhecidas l6gicas de opressdo (Ribeiro, 2018, p. 53).

A teorica Djamila Ribeiro, (2018), traz ao centro uma maxima que € a reproducdo de
opressdes femininas em detrimento a outras mulheres. Essa é uma reflexdo importante no que
tange a consciéncia de pensarmos 0s discursos que nos aprisionam, uma vez que ndo se nasce

feminista, é preciso um longo processo de fazedura. “Enquanto mulheres assumirem a bandeira



69

de politicas feministas sem abordar e transformar seu proprio sexismo, 0 movimento ficara
prejudicado” (Hooks, 2018, p.27).

E importante reiterar que as mulheres negras, nio negras colonizadas continuam
duplamente a serem exploradas, violadas em seus direitos no mercado de trabalho e nas
protecdes de suas casas, cuja subordinacdo se constitui em suas relagdes afetivas sob o regime
violento do patriarcado e, igualmente, a serem consideradas como cidadas de segunda classe.

A luz dessas e outras teorias, no Brasil, 0 feminismo negro se estabiliza por volta dos
anos 1980, intensificando as discussdes no Il Encontro Feminista Latino-americano em
Bertioga, Sdo Paulo, 1985. Nesse recorte temporal, algumas mulheres negras organizavam-se
para garantir a visibilidade social e politica no movimento feminista. Por meio de reunides
estatais, as negras ganhavam vozes e reivindicavam pautas feministas voltadas para mulheres
negras.

De acordo com Ribeiro (2018, p. 51), aqui as negras escreveram sobre o tema feminismo
de maneira especifica, mas outrora ja produziam uma literatura voltada para esses temas, ainda
que sem nomear como discursos feministas “mulheres negras ja desafiavam o sujeito mulher
determinado pelo feminismo”. A autora reafirma que mulheres negras sempre estiveram a
frente de lutas e pautas feministas, ainda que ndo fossem prioridade e, a0 mesmo tempo, com

olhares e vozes segregadoras pelo movimento. Enfatiza bell hooks, (2018):

Mesmo antes de raga se tornar uma questdo debatida nos circulos feministas, estava
claro para mulheres negras (e para as revolucionarias aliadas da luta) que jamais
alcangariam igualdade dentro do patriarcado capitalista de supremacia branca
existente (Hooks, 2018, p. 19).

Angela Davis (2016) enfatiza, desse modo, que essas lutas desde do século XIX ndo
abarcam todas as necessidades das mulheres, inclusive as negras. Sao vieses diferentes, porque
sdo classes e condicOes igualmente contrastantes. Pensar em lutar e resistir € compreender que
existem contextos verdadeiros, diversos e que precisam ser vistos dentro de outras perspectivas.

A fala classica da ex-escrava americana abolicionista Sojouner Truth em um discurso
sobre direitos dos negros, sufragio intitulado “Eu ndo sou mulher” ja trazia uma tematica
bastante sintomatica do feminismo que é a universalizacdo das mulheres e a desumanizacéo de

corpos femininos negros:

Nunca ninguém me ajuda a subir numa carruagem a passar por cima da lama ou me
cede o melhor lugar! E ndo sou eu uma mulher? Olhem para mim! Olhem para 0 meu
braco! Eu capinei, eu plantei, juntei palha nos celeiros, e homem nenhum conseguiu
me superar! E ndo sou eu uma mulher? Consegui trabalhar e comer tanto como um



70

homem, quando tinha 0 que comer— e aguentei as chicotadas! (Truth, 1851 apud
Ribeiro, 2019, p. 51-52).

O discurso de Truth desconcerta e ratifica a disfonia do feminismo hegemanico e a
invisibilidade das mulheres negras de suas pautas. Igualmente, inaugura essa discussao sobre a
imagem da mulher negra como semi-humana, carga da sociedade racista. Elucida,
especialmente sobre a importancia de refletir sobre o lugar que ocupamos para promover novas
epistemologias e insurgir contra aquilo que nos anula.

Partindo desta premissa, € valido ressaltar que as primeiras manifestagdes por igualdade
de direitos estdo entre as mulheres negras, se considerarmos 0 contexto escravistas e colonial
pelo qual elas passaram, no qual lutaram contra praticas abusivas e violentas como o estupro,
dentre tantas outras de seus senhores. “O estupro ¢ uma maneira efetiva de controle social
patriarcal, que restaura e mantém o poder masculino sobre mulheres. Ao mesmo tempo, isso
sugere as mulheres negras, e a todas as mulheres, que ser sexualmente assertiva pode levar a
puni¢ao” (hooks, 2019, p. 283).

O ato de resistir destas mulheres ja dera inicio as muitas pautas das quais 0 movimento
feminista se alimenta na contemporaneidade. Portanto, reinventar-se continua sendo uma
questdo de sobrevivéncia, de reconstrucdo de identidades. Para nos, enquanto mulheres negras,
ser feminista € o mesmo que ser “forasteira de dentro”, por estar sempre de fora socialmente e
instrumentalizar discursos e préticas nas vivéncias cotidianamente. E resistir, brigar por
politicas publicas, ainda que em siléncio, por ser o seu préprio sujeito politico frente a
sociedade.

Nessa busca por caminhos homogéneos ou vias de lutas que abarque as diversidades
que compdem o grupo de mulheres negras, o feminismo negro critica a universalidade dos
corpos femininos e enfatiza a importancia da intersecionalidade entre género, raca, classe,
sexualidade para refletir sobre as pautas que instrumentalizem as necessidades das mulheres na
contramao de um feminismo eurocentrado. Sobre isto, Carla Akotirene (2019) destaca que o
feminismo negro é atravessado pelo racismo, cisheteropatriarcado, capitalismo e essas relacdes
interseccionalizam o corpo feminino. Assim, 0 movimento esta pautado em discutir sobre essas
“avenidas identitarias” que marcam de forma opressiva as mulheres de cor dentro da
perspectiva colonial moderna ao longo dos tempos.

Reitero a voz de Akotirene (2019), para fazer alusdo aos nomes ja mencionados das
intelectuais negras que fazem atos de respostas, de recusa ao movimento homogeizante e

branco.



71

Teoria, metodologia e instrumento pratico, a interseccionalidade revela o ciclo lunar
da militdncia encabecada pelas intelectuais negras, numa diversidade de marés na
historia do feminismo, rejeita a brancura das ondas feministas, que ndo passaram
experiéncias da colonizacdo e nem sequer compuseram o projeto intelectual
emocionado, manifesto de forca tedrica negra, sem estar presa as correntes
eurocéntricas e saberes narcisicos (Akotirene, 2019. p.22).

A partir da teoria da interseccionalidade, as lutas feministas sdo enxergadas numa nova
perspectiva fora do eixo da Europa e considerando, para tanto, as expectativas e necessidades
de mulheres negras e ndo negras, esses novos caminhos de reverberagdo surgem a partir do
feminismo decolonial, cujo objetivo é reivindicar lugares epistemoldgicos e interseccionais a
luz de vivéncias reais nas comunidades, em nossas casas, em nossas relacdes enquanto mulheres
de cor, colonizadas e marcadas por violéncias bem estruturadas e direcionadas as vozes que se
levantam contrérias ao apagamento e silenciamento histdrico.

Nessa compreensdo e para gque estas analises sejam proficuas, € importante fazer um
recorte temporal e histérico no interesse de alargar as ponderacbes no que se refere a
colonizagdo e o movimento que decoloniza, em muitas medidas, essas praticas que dessolam

corpos, especialmente femininos.

2.4 Reflexdes Decoloniais: apontamentos tedricos

A ideia de modernidade nasce em 1492 quando a Europa passa a ser vista como centro
do mundo e tudo que se contrapde a isso torna-se dissemelhante, irregular, periférico para a
historia global. Um fato histérico que marca esse pensamento eurocéntrico é a chegada do
navegador/invasor Cristdvao Colombo ao continente americano. A partir dessa re-descoberta
da-se 0 comeco de um “novo mundo”, “caminhos de prosperidade”, “de revolugdes”, isto ¢, o
ser moderno a custo de violéncias, sequestros, estupros e dizimacdo de vidas ao longo de toda
essa cronologia de acontecimentos. Recortes importantes que esta tese se ocupard ao longo
deste subcapitulo.

Nesse cenario, a fantasia do moderno é carregada pela ideia do Outro como inferior que
culmina na descoberta, no “encobrimento” dessa imagem, do ser-pessoa. A construcao do outro
como dominado é sinbnimo de apropriacdo do corpo, mente, sexualidade dos povos racializados
que foram invadidos e saqueados em nome do mito da modernidade, conceito difundido pelo
filésofo Enrique Dussel, em sua obra O Encobrimento do outro: origem da modernidade,

(1993), onde explica que o vislumbre moderno surge dessa relacdo de dominacdo do centro



72

sobre a periferia e a constituicdo da Europa como eixo céntrico do mundo, assim como, na

composigdo violenta do outro/colonizado. O autor explica que:

A modernidade originou-se nas cidades europeias medievais, livres, centros de
enorme criatividade. Mas “nasceu” quando a Europa pdde confrontar com seu Outro
e controla-lo, vencé-lo, violenta-lo: quando pdde se definir como ego descobridor,
conquistador, colonizador da alteridade constitutiva da propria modernidade (Dussel,
1993, p.8).

Nessa construcdo, a modernidade traz consigo a ideia paradoxal e violenta de encobrir
0 ja existente para assim se perpetuar sobre pessoas, culturas, modos de vida. Invisibilizar o
outro, fazer deste um objeto. Nessa esteira, Anibal Quijano (2005, p.10) ratifica que, “todo
conceito de modernidade ¢ necessariamente ambiguo e contraditério”. Logo, o projeto
moderno-colonial se edifica na reducdo e desumanizacdo de pessoas, 0 encobrimento como
forma de apagamento de subjetividades, desse modo, tornar inferior para explorar,
incongruéncia historica que marca a relacdo conquistador e conquistado.

Nesse sentido, Enrique Dussel (1993) sublinha que encobrir é fazer deste outro sua
imagem e semelhanca, ou seja, tudo que foi construido antes da conquista dos europeus,
corporeidades, vivéncias, religides perderd seu efeito com a chegada dos invasores. “A
modernidade da Europa torna todas as outras periferias sua” (Dussel, 1993, p.33). Desse modo,
0 existir ndo pertence ao colonizado, mas a imagem do dominador. Nesse alpendre de negacdes
e exploraces, elaborou-se a modernidade, a colonialidade como complementares. Sobre isto
assevera o professor e tedrico argentino, Walter Mignolo (2017, p.2) “A modernidade veio junto
com a colonialidade: a América ndo era uma entidade existente para ser descoberta. Foi
inventada, mapeada, apropriada explorada sob a bandeira da misséo crista”.

Imbuidos nessas discussdes, é valido explorar o conceito de colonialidade a luz de
tedricos que validam e criticam esse termo para que sejam feitos aprofundamentos necessarios
neste estudo. Para alguns tedricos da América Latina, conforme mencionado acima,
colonialidade e modernidade sao equivalentes, ou seja, “nio ha modernidade sem colonialidade.
Por isso, a expressdo comum contemporanea de modernidades globais, implica em
colonialidades globais™ (Mignolo, 2017, p. 3). Faces da mesma estrutura, uma alimenta a outra
e ambas promovem viola¢des de humanidades.

Nelson Maldonado-Torres (2008), filésofo porto-riquenho sobreleva ainda, nesse
sentido, que colonialidade e o colonialismo possuem significados distintos, uma vez este tem
relacdo politica e econdmica entre 0s povos, enquanto que colonialidade refere-se a padrdes de

poder, ou seja, 0 modo como o conhecimento, as relacfes entre 0s sujeitos acontecem e esta



73

surge no meio capitalista e na superioridade entre racas, isto €, parametro para relagéo colonial
que se estabeleceu desde da conquista das Américas. Acrescentamos, de modo oportuno a essa
triade conceitual, a colonialidade do ser, do saber, de género discutidas no decorrer destas
linhas.

A partir desse pensamento egoistico moderno é que sdo edificadas as violagdes ao longo
dos tempos. A Europa como histdria Unica, instituiu soberania nas relagdes econémicas,
subjetivas. Por meio desses discursos e olhares europeizados, a América Latina, Africa e Asia
sdo retiradas, inferiorizadas, reclassificadas como menores, subalternizadas. Nessa
movimentacdo, o eurocentrismo se constitui como um exemplo de superioridade, reducdo de
individualidades, que o autor Dussel vai chamar de “componente mascarado ¢ sutil” (Dussel,
1993, p. 17).

Desse modo, é valido mencionar que o eurocentrismo ndo tolera a coexisténcia de
variados saberes, culturas que ndo estejam ocidentalizados, ou seja, inviabilizando,
minimizando e construindo estere6tipos aos modos de vida de outros povos. Dessa forma e em
nome dessa soberania autoritéria, o eurocentrismo divide o mundo entre novo e velho mundo.
A américa € o que se pode caracterizar de novo, desconhecido, até entdo pouco dominado pelos
europeus. Assim, a titulo de exemplificacdo, as exploracdes dos povos originarios, dos africanos

aconteceram de maneira feroz e desumana.

O ego moderno desapareceu em sua confrontagcdo com o ndo-ego: os habitantes das
novas terras descobertas ndo aparecem como outros, mas como Si-mesmo a ser
conquistado, colonizado, modernizado, civilizado como matéria do ego-moderno. E
foi assim que os europeus (particularmente ingleses) se transformaram como, diziam
antes, nos missiondrios da civilizacdo em todo o mundo (Dussel, 1993. p.36).

A sombra de uma “tese eurocéntrica/egocéntrica sio montados mecanismos de
dominac&o, ou seja, de forma cruel é desenhada uma estrutura solida e arrumada em discursos
coloniais, cujas acdes destroem tradicdes, valores de um povo. A invencdo traz a imagem do
“encontrado”, “descoberto”, "desconhecido" que, segundo os colonizadores, precisam ser
civilizados, catequizados, modernizados nos ideais superiores da Europa, para assim, vesti-los
de uma cultura ocidental, tal qual folhas em branco. Tem-se, portanto, de acordo com Dussel
(1993), o Outro como imagem de si-mesmo, a autoconstituicdo do ser, imagem e semelhanca
do europeu/branco, assim, os colonizados foram inventados a partir de uma civilidade,
encobertos em suas identidades.

Nessa perspectiva, a modernidade/colonialidade perdura cultuando feridas ainda abertas

com projetos vividos de reducdo de sujeitos/sujeitas. Uma das formas de sustentacdo dessa



74

estrutura é a colonialidade de poder, termo defendido pelo socidlogo peruano Anibal Quijano,
para definir uma das formas de opressdo de corpos dentro da conjuntura colonial. Conforme
Quijano (2005), a colonialidade de poder nasce da ideia de raca como “codificagdo das
diferencas”, para tanto, ¢ nesse eixo que se constitui toda a relagdo de dominagdo entre o
conquistado e o conquistador, sendo o fator fundante da subjugagéo colonial.

Assim, colonialidade de poder se vincula a classificagdo de pessoas dentro de um padréo
bioldgico na América e mais tarde, no mundo. Desse modo, se situam e formam-se sujeitos no
aspecto da inferioridade em detrimento ao outro/ branco. Quijano (2005) ratifica que esta nessa
estrutura violenta a origem de todas as condutas historicas de controle do trabalho, das
subjetividades.

A ideia de raca, em seu sentido moderno, ndo tem histdria conhecida antes das
Américas. Talvez se tenha originado com referéncias as diferengas fenotipicas entre
conquistadores e conquistados, mas o que importa é que desde muito cedo foi
construida como referéncia as supostas estruturas bioldgicas diferenciais entre esses
grupos. A formacéo de rela¢fes sociais fundadas nessa ideia, produziu nas americas
identidades sociais historicamente novas: indios, negros e mestigos e redefiniu outras
(Quijano, 2005, p. 1-2).

Por meio dos ideais de diferenciacéo e naturalizacdo dessas discriminacfes é que nos,
enquanto corpos racializados, somos atravessados por inimeras violéncias, cujas praticas
ceifam vidas, categorizam pessoas e produzem o racismo como um comportamento atemporal
sustentado ainda na contemporaneidade como uma realidade cruel e negligenciada pela

sociedade. Sobre isto Kilomba (2019), sobreleva:

O racismo é uma realidade violenta. Por séculos, ele tem sido fundamental para o
fazer politico da Europa, comecando com 0s projetos europeus de escravizagao,
colonizagdo, e para a atual “Fortaleza Europa”. No entanto, o racismo &, muitas vezes,
visto como fendmeno periférico, marginal aos padrdes essenciais de desenvolvimento
da vida social e politica de alguma forma localizado na superficie de outras coisas,
como uma “camada de tinta”, que pode ser “removida” facilmente (Kilomba, 2019,
p.71).

O texto traz ao centro um exemplo comum no Brasil que se alimenta dessa opressédo, ao
mesmo tempo prega que ndo existem racistas brasileiros, ou seja, a negacao paradoxal e esteada
que vitimiza e mata pessoas racializadas. Visto como “outras coisas", uma “camada de tinta”,
a qual pode ser retirada, metafora utilizada pela autora, ilustra que o racismo edifica as relacdes,
mas ndo as determina, ideia folclorica contemporanea de que vivemos democraticamente
quando o assunto € raca.

Nessa via, 0 racismo é assolador e estrutural, uma vez que o conceito de raga esta

associado as situacdes historicas, atrelado ao conflito, ao poder, igualmente ndo é considerado



75

um problema institucional, cultural, religioso. Assim, a histdria da raca ou das racas é a base da
sociedade contemporanea, porque € a constitui¢do politica, social e econdmica. Este conceito
surge instrumentalizado no contraste, nos ciclos de destruicdo impostos pela colonialidade e
sistema escravagista. Como explica Mignolo (2017), “ocultadas por tras da retérica da
modernidade, praticas econdmicas dispensavam vidas humanas, e o conhecimento justificava
0 racismo e a inferioridade de vidas humanas, que eram naturalmente consideradas
dispensaveis” (Mignolo, 2017, p. 4).

Autorizados pela supremacia europeia universalizante, a classificacdo das pessoas
serviria para a submissao sistematica que instituiu a violéncia massiva, ao longo da historia, dos
povos originarios, africanos. Povos indigenas catequizados, explorados e negados suas
identidades, religides, ancestralidades e linguagens para ceder ao poderio europeu/civilizado.

Em conformidade a isso Francielle Suénia da Silva (2022) pontua:

O genocidio dos povos originarios foi uma das primeiras marcas da
modernidade/colonialidade. A ideia de supremacia dos europeus também pode ser
observada na escolha dos vocébulos, a exemplo de descobrir e conquistar, estando
ambos ligados ao processo de destruigdo da cultura dos indigenas (Silva, 2022, p.27).

Préticas violentas repetidas com os negros e negras que foram igualmente submetidos
as cruezas da escravidao, retirados em sua dignidade. Homens e mulheres desumanizadas,
estupradas e mortas. Apartados de seus lugares em nome da superioridade de raca orquestrada
pela modernidade/colonialidade. Para Dussel (1993), “a colonizacdo da vida cotidiana, do
indio, escravo africano pouco depois, foi o primeiro passo para o processo “europeu” de
modernizagdo, de civiliza¢dao, de subsumir (ou alienar) o Outro como a si mesmo” (Dussel,
1993, p.50).

De acordo com Quijano (2005), essas visdes modernas de poder mundial estdo
sustentadas sob alguns aspectos, pela ideia de raca, como manifestado acima, instituindo um
padrdo mundial e universal de classificacdo pelo capitalismo, como um modo padronizado de
exploracdo e violacdo de direitos e o eurocentrismo caracterizado como uma maneira de
dominagdo das “subjetividades, intersubjetividades, em particular no modo de produzir
conhecimentos” (Quijano, 2002, p.1).

Com base nessa ordem colonial e por ndo respeitar o diferente, o mito da
modernidade/colonialidade é assegurado com rastros de violéncias reconfigurados nos dias
atuais. Corporeidades e subjetividades sendo colocadas nesse lugar de outridade, na alienacéo
que desumaniza e priva violentamente o outro de ter sua prépria identidade. De modo igual e

ancorados pela colonialidade de poder, edificam-se outras formas de



76

colonialidade/modernidade que sustentam a colonizagdo dos corpos/mentes mantendo o
sistema-mundo em funcionamento como a colonialidade do saber, do ser, género, ou seja,
convencdes que legitimam as diferencas sociais, epistémicas para dominar os colonizados.

A colonialidade do saber se desenvolve a partir da ndo aceitacdo, difundida pela
colonialidade, que saberes diversos podem coexistir. O eurocentrismo nasce e se estrutura nessa
inferiorizacdo, na imagem invertida, como menciona Anibal Quijano (2005), “a perspectiva
eurocéntrica de conhecimento opera como um espelho que distorce o que reflete” (Quijano,
2005, p.14). Assim, o eurocentrismo € 0 conhecimento instituido pela Europa tomado como
padrdo mundial hegemonico e imposto como Unica forma de produzir saberes. Dessa forma,
sdo mantidas e estimuladas visOes intelectuais manipuladas pela colonialidade de poder, saber
empoderando mecanismos e elegendo principios dualistas, barbaro/civilizado/branco/negro/
homem/mulher/cientifico/acientifico.

Colonizar o saber, significa, sobretudo, reduzir e apagar conhecimentos de povos
subalternizados. E, portanto, tornar obsoletas todas as formas de saberes ancestrais, a
linguagem, a religiosidade, os cultos, crencas dos povos originarios, afrodescendentes. E,
outrossim, classificar como menor/periférica, excluindo préaticas cientificas que destoam de
discursos ja padronizados e universalizados pela academia hétero/branca/patriarcal. A esse
respeito, Kilomba (2019) acrescenta:

Qualquer forma de saber que néo se enquadre na ordem eurocéntrica de conhecimento
tem sido continuamente rejeitada, sob o argumento de ndo constituir ciéncia credivel.
A ciéncia ndo é, nesse sentido, um simples estudo apolitico da verdade, mas a
reproducdo de relacBes raciais de poder que ditam o que deve ser considerado
verdadeiro e em quem acreditar (Kilomba, 2019, p.53).

Nesse movimento, tem-se o tradicionalismo académico com interesses voltados para a
unicidade hegemonica de elaborar conhecimentos, desse modo, “subvaloriza, silencia €
invisibiliza” (Curiel, 2020, p.128) a producao daqueles que estdo fora do padrdo. Colocados a
margem, vozes de intelectuais racializadas/os sdo reclassificadas/os como menores,
acientificos.

Quijano (2005) reitera que somos compostos por diferencas e fomos ensinados,
enquanto corpos colonizados, a nos enxergarmos como uma imagem unica no “espelho
eurocéntrico” e, a partir do olhar do outro, aprendemos a ser quem ndao somos,
distorcidos. Nessa ldgica, os colonizados foram explorados, violados, mutilados configurando
a colonialidade do ser, “ser colonizado/condenado” (Maldonado-Torres, 2008, p 27). Nessa

concepgdo, Nelson Maldonado-Torres reflete sobre outro termo importante na gira desses



77

apontamentos, a colonizagdo do ser e assevera que é um fator importante para que ainda haja a
“persisténcia da colonialidade” e nesse sentido, afirma, “a colonialidade do ser refere-se ao
processo pelo qual o0 senso comum e a tradigdo sdo marcados por dindmicas de poder de carater
preferencial: discriminam pessoas e tomam por alvo determinadas comunidades” (Maldonado-
Torres, 2008, p. 27). Nega-se, portanto, a humanidade aos sujeitos/as colonizados/as, o direito
de ser pessoa. Colonizar/controlar o ser nos mais diversos aspectos, na sexualidade, nas relagdes
de género, no saber, etc.

Acerca desse conceito, a professora e pesquisadora Pilar Cuevas Marin (2013) sublinha:

Lembremos que a colonialidade do ser nos remete a dimensdo ontoldgica da
colonialidade, sobretudo quando determinados seres — sob as dinamicas e discursos
de poder com os quais contam — se imp8em a outros seres. O ser entendido ndo mais
como uma entidade universal e neutra, mas como uma categoria ontolégica especifica
que, a partir do pensamento ocidental e da conquista, impds a superioridade e
diferenciagdo de alguns seres (Marin, 2013, p. 99).

O ser, no recorte colonial, desumanizado, pensado a partir da légica de supremacia
ocidental, ou seja, sujeitos racializados categorizados como macho e fémea, brutalizados.
Humanidade negada as pessoas racializadas com objetivo de explora-las, instrumentalizadas
por um discurso de poder, pensados e difundidos sob os corpos colonizados, como afirma a
autora acima, para a promocao de batalhas, usurpacgdo de terras, genocidios.

Sédo, para tanto, ferramentas de controle que aprofundam a chaga colonial e a mantém
em movimento edificada no projeto civilizatério europeu que coisifica e animaliza sujeitos.
Préticas de opressao que promovem exploracdes, visdes preconceituosas e violentas que tem
ceifado vidas por séculos, uma vez que, a ferida colonial ndo cicatriza, mas encontra uma nova
maneira de dor, de sangrar, porque ainda esta aberta.

E mister, portanto, entendermos o funcionamento e a manutencéo de tais ldgicas a fim
de que possamos criar mecanismos e perspectivas de resisténcia. Através dessa necessidade de
elaborar novas metodologias epistémicas para sobrepor a dominacdo é que 0 pensamento e
teorias decoloniais estdo fundamentadas.

Na trilha de propor caminhos de reinvengdo, o pensamento decolonial surge como um
dos mecanismos epistémicos de “aprender a desaprender” (Mignolo, 2008, p.4), isto &, o
movimento decolonial sdo acdes e lutas contra padrbes de poder impostos pela
colonialidade/modernidade. Segundo Catherine Walsh (2013), decolonialidade ¢ um “projeto
para resistir, transgredir, emergir, criar e influenciar” (Walsh, 2013, p. 25).

Nesse sentido, o pensamento decolonial traz uma nova dimenséo para refletir acerca das

relacdes coloniais. Sao teorias e praticas como desobediéncia epistémica que nos fazem refletir



78

que ha possibilidades de humanizagdo de corpos colonizados frente ao plano de morte moderno.
Nesse movimento, (Mignolo, 2008, p.4), afirma que “a op¢ao descolonial € epistémica, ou seja,
se desvincula dos fundamentos genuinos, dos conceitos ocidentais e da acumulacdo de
conhecimentos. ”

A partir dessa ldgica, é importante mencionar que a palavra epistemologia deriva dos
vocabulos gregos epistemes que significa conhecimento verdadeiro e logos que é a ciéncia do
conhecimento. Temos, para tanto, o conhecimento decolonial como uma ferramenta que
contrapde discursos propagados sem fundamentagdo, irreais. Assim, o “desencadeamento
epistémico”, proposto por Walter Mignolo (2008), sdo metodologias possiveis ancoradas em
reflexdes importantes, cujas praticas descortinam e fomentam novas perspectivas a realidades
existentes.

Imbuidos em articular caminhos epistemol6gicos de sobrevivéncia, resisténcia para
sobrepujar a cultura eurocéntrica, Catherine Walsh (2013), no texto Pedagogias Decoloniales:
practicas insurgentes de resistir, (re)existir y (re)vivir, (2013) teoriza o termo pedagogia
decolonial como instrumento para transgredir e criar mecanismos de humanizacdo de povos
colonizados. Retoma conceitos de Paulo Freire para refletir a educacdo como instrumento de
mudangas da realidade, assim como, conhecer para transformar e entender os lugares que
ocupamos para reverberar criticamente e reverté-los.

Neste bojo, aventa ainda os preceitos defendidos por Franz Fanon nas obras *“ Pele negra,
Mascaras brancas" (1952), cuja livro disserta sobre os entendimentos das mazelas e opressdes
gue acometem os corpos colonizados. Walsh (2013) defende, a luz desses importantes tedricos
que, o sistema colonizador situou negros e negras na condi¢do de animais e, nesse sentido, 0
olhar decolonial para esses corpos é, sobretudo devolver direitos a humanidades, & vida com
subjetividades respeitadas.

Desse modo, a autora explicita que o pedagdgico aliado ao fazer decolonial tornam-se
"metodologias organizacionais, analiticas e psiquicas que orientam rupturas, transgressoes,
deslocamentos e inversdes de conceitos e praticas impostas e herdadas” (Walsh, 2013, p. 64).
A partir desse olhar como agdo formativa e coletiva, a autora traz ao centro a maxima de
“reaprender a ser homens e mulheres”, de sermos vistos como ser-pessoa, Nd0 mais como
objetos.

Esse movimento decolonial e pedagdgico de olhar de novo para as mesmas realidades e
reelaborar novos contornos é feito ao longo dos séculos pelas pessoas colonizadas por meio de

praticas sociais, culturais de resisténcia cultuados e preservados pela oralidade, memodrias,



79

religido, mdsica, danca, literatura etc, assim, corpos colonizados (re)inventam vidas,
dignidades, (re) existem, (re) configuram, sobretudo vivéncias.

Nessa conjuntura e na contramao da morte, individuos atravessados pela colonizacédo
tracam caminhos de lutas e reverberacdo. Exemplifico epistemologias construidas por negros e
negras, que se organizam social e politicamente para combater e/ou denunciar as atrocidades
do racismo, do sexismo, da discriminagéo seja ela social ou educacional pelas quais negras e
negros passavam e ainda, infelizmente, convivemos. Pensar negritude no mundo é refletir
sobremaneira acerca do corpo negro enviesado por uma cultura eurocéntrica. Assim,
organizados em movimentos, 0 povo negro critica e transforma a realidade racista ao longo da
historia, encontrando, nesse sentido, formas de transgressdes, de travessias para ultrapassar
contextos que nos inferiorizavam, invisibilizam em nossas praticas sociais e uma desta foi a
linguagem, a escrita, a arte como rompimento dos silenciamentos estruturais. A producéo
literaria negra brasileira ¢ uma forma de desalienar a palavra e trazé-la para perto.

Nesse contexto, bell hooks (2019), teoriza:

Para noés, a fala verdadeira ndo é somente uma expressdo de poder criativo; é um ato
de resisténcia, um gesto politico que desafia politicas de dominagdo que nos
conservam anénimos e mudos. Sendo assim, é um ato de coragem — e, como tal,
representa uma ameagca. Para aqueles que exercem o poder opressivo, aquilo que é
ameagcador deve ser necessariamente apagado, aniquilado e silenciado (Hooks, 2019,
p. 36-37).

A literatura, como a arte de (re)fazer palavras, de escrever o corpo, &, nesse sentido, um
movimento decolonial que transgride barreiras de violéncias histéricas e promove
deslocamentos de objetificacdo a humanizacdo desses corpos. A existéncia do corpus literario
afro-brasileiro € marcada por subjetividades gestadas a partir de vivéncias de mulheres e
homens negros, como assinala Evaristo (2009), ou seja, sdo ferramentas decoloniais que
rasuram a producdo de conhecimentos sustentadas em bases eurocéntricas, como tem sido
delineado nessas linhas de pesquisa.

A partir desses deslocamentos, Grada Kilomba (2019) ressalta que, “escrever contra
significa falar contra o siléncio e marginalidade criados pelo racismo. Essa metafora que ilustra
a luta das pessoas colonizadas para acessar a representacdo dentro dos regimes brancos
dominantes. Escrever contra o sentido de opor” (Kilomba, 2019, p. 57).

Dessarte, a escrita € uma pratica epistemoldgica, como ja exposto, que desarruma
estruturas coloniais. Nessa perspectiva, é forca propulsora que rompe cativeiros historicamente
impostos. E a maneira, sobretudo, de manter-se viva num sistema que propaga violéncia, &,

desse modo, sair do lugar das auséncias, enquanto sujeito e desafiar a posicdo de



80

outro/subalterno/periférico/marginal. Assim, seguimos travando lutas insurgentes para a
afirmacdo de aspectos identitarios na didspora que a custo se equilibram, mas persistimos na
esperanga de um mundo que valorize nossas herangas e memorias para que outras sejam
construidas sem que vidas se esvaiam.

Nessa esteira, criar um modo novo de mirar-se no espelho disruptivo das exploragdes
ao longo dos séculos é uma forma ancestral de decolonizar os desmandos da colonizag&o.
Entender quais sdo o0s processos de escravizacdo e encontrar ferramentas de lutas e
epistemoldgicas. Elevar-se na inexisténcia e invalidacdo do saber, do ser, do género, do corpo,
sexualidade criada pela cultura eurocéntrica, assim, construir pontes de aprendizagens e re-
aprendizagens, deslocamentos para revalidar e desenhar pertencimentos.

Nessa roda de refletir sobre ferramentas de lutas e caminhos de resisténcias de pessoas
colonizadas, € importante trazer ao centro desses aportes tedricos vozes femininas para estender
e aprofundar esses deslocamentos no que se refere as violéncias impostas pela colonizagdo de
género que vitimizam mulheres historicamente. Na contracorrente, nds, mulheres, mulheres
negras refazemos diariamente rotas de fugas e agigantamos discursos para sobrevivermos a
cultura de morte, cujo principal projeto esta voltado para nossos corpos, principalmente quando
se é negra/o, corpo-alheio, como ja classificado. A partir dessas rachaduras urgentes € que o
feminismo negro se edifica. Elevo, portanto, algumas discussdes sobre os estudos feministas

decoloniais para avultar este estudo.

2.5 Tecendo fios entre o feminismo decolonial e as lutas de mulheres negras

Decolonizar o olhar, enxergar-se como mulher negra e saber que préaticas de combate ao
gue nos violenta em pequenos detalhes diariamente ja sdo caminhos proficuos na contraméo da
cultura da morte pulverizada historicamente pelo colonialismo. O feminismo negro parte desse
pensamento decolonial para conceituar os alinhamentos interseccionais dentro do movimento,
refletir que as necessidades das mulheres negras devem ser enxergadas a partir do olhar racial
e de género, enovelado acima por este estudo.

E a partir desse movimento de desmantelar essas opressdes de género, é que a intelectual
e sociologa argentina, Maria Lugones (2020) reflete a acerca do que ela chamou de
colonialidade do género, acrescendo a teoria triade, colonialidade de poder, saber e ser.
Lugones discute e critica Quijano por entender que a colonialidade de poder e raga estruturam
de maneira central as relacGes e as determinam nas disputas de controle, contudo essa discusséo

é limitada, segundo a autora, porque ndo compreende as mulheres colonizadas e racializadas,



81

uma vez que estas historicamente ndo tém poder, foram subordinadas e violentadas. Desse
modo, afirma que ha um sistema moderno colonial de género atravessado pela raca dentro do
padrdo colonial, ou seja, as opressdes construidas a partir dessas relacdes de poder. Baseada

nessa concepcao, a autora sublinha que:

América e Europa estdo entre essas novas identidades geoculturais; europeu, indio,
africano estdo entre as identidades “raciais”. Essa classificagdo ¢ a “expressdo mais
profunda e duradoura da dominagdo colonial”. Com a expansdo do colonialismo
europeu, a classificacdo foi imposta a populacdo do mundo. Desde entdo, tem
atravessado todas e cada uma das areas da vida social, tornando-se, assim, a forma
mais efetiva de dominacéo social tanto material como intersubjetiva. Desse modo,
colonialidade ndo se refere apenas a classificagdo racial. Ela € um fendmeno mais
amplo, um dos eixos do sistema de poder e, como tal, atravessa o controle ao sexo, a
autoridade coletiva, o trabalho e a subjetividade/intersubjetividade, e atravessa
também a producdo de conhecimento a partir do préprio interior dessas relagGes
intersubjetivas. Ou seja, toda forma de controle do sexo, da subjetividade, da
autoridade e do trabalho existe em conexdo com a colonialidade (Lugones, 2020,
p.57).

Lugones (2020), nesse sentido, destaca que esses elementos de opressdo ndo estdo
separados um do outro e todos fazem parte do projeto moderno colonial de violagédo de pessoas.
“Ao produzir a classificagdo social, a colonialidade permeia todos os aspectos da vida social e
permite o surgimento de novas identidades geoculturais e sociais”. (Lugones, 2020, p. 57).
Explica dessa forma que, a colonialidade ndo se limita as questdes raciais, mas todos 0s aspectos
da vida social operando violéncias.

Para Maria Lugones (2014), se ndo ha uma categoria na qual as mulheres poderdo ser
consideradas tal qual séo, porque de acordo com o sistema de colonizagéo, a mulher colonizada
¢ “vazia”??. “Nenhuma mulher é colonizada, nenhuma fémea colonizada é mulher. Assim, a
resposta de Sojouner Truth?® ¢ obviamente ndo” (Lugones, 2014, p. 939). Na logica colonial,
as categorias de género sdo homogéneas dentro de cada padréo eurocéntrico e colonial, ou seja,
cada uma elege um dominante dentro dessas denominacdes, na categoria mulher escolhe-se
brancas e burguesas heterossexuais, homens, brancos “machos, burgueses héteros, brancos”.

Entre mulheres negras e homens negros nao existe categorias, ha a auséncia, “a intersecgao nos

22 De acordo com Angela Davis (2016), isto era umas das ambiguidades do sistema colonial/ escravocrata, porque
ao desconsiderar 0 género, mas num contexto de submissdo aos senhores e feitores, as mulheres eram iguais aos
homens nos servigos, nos agoites, mutilacdes, excetuando aqui as praticas de estupro, acdo violenta de dominagédo
que era acometida as mulheres, em sua maioria. Paradoxalmente, no entanto, criavam-se estruturas em que
mulheres negras ndo podiam mostrar igualdade de género, a0 mesmo tempo em que “expressam essa igualdade
em atos de resisténcia” (Davis, 2016, p. 36).

23 Sojouner Truth, ex-escrava que se tornou oradora no encontro na Convencéo de Direitos das Mulheres e proferiu
um dos seus discursos famosos, “E eu ndo sou uma mulher? ”, em 1851.



82

mostra o vazio” (Lugones, 2020. p. 60), uma vez que nos negras, colonizadas estamos situadas
no lugar lacunar, marginal.

Nesse sentido, evidencia-se que a dominacao se concentra na nao relacédo interseccional
desses elementos, raca, classe, género, sexualidade, veementemente ignorados pelo feminismo
hegemdnico eurocéntrico. Sobre isto, afirma Akotirene (2019), “a auséncia de articulagao entre
raca, classe e género, tanto na teoria feminista quanto na producao afrocéntrica, por certo criou
inobservancias interseccionais produtoras do alarmante cenario de violéncia contra mulheres
negras” (Akotirene, 2019, p. 35).

A interseccionalidade revela o que ndo conseguimos ver quando categorias como
género e raca sdo concebidas separadas uma da outra. A denominagdo categorial
constroi o que nomeia. Enquanto feministas de cor, temos feito um esforgo conceitual
na dire¢do de uma analise que enfatiza a interseccdo das categorias raca e género,
porgue inviabilizam aquelas que sdo dominadas e vitimizadas sob a rubrica das

LR I3 ERINNT3 EERNNT3

categorias “mulher” e as categorias raciais “negra”, “hispanica”, “asiatica”, “nativo-

EEINNT3

americana”, “chicana”; as categorias que invisibilizam as mulheres de cor (Lugones,
2020, p. 59).

O feminismo branco ndo criou mecanismos metodoldgicos e antirracistas para dar
suporte as mulheres racializadas. Ficamos no alheamento e submetidas as diversas violacdes de
direitos. Assim, reafirma Lugones (2020, p.60), ¢ ficamos com a tarefa de reconceitualizar a
logica da intersec¢ao” e criar ferramentas de lutas contra a opressao e colonialidade de género.
Nessa esteira, Maria Lugones introduz o termo feminismo decolonial como um movimento

intelectual possivel contra a animalizacao, objetificacdo de corpos femininos colonizados.

A tarefa da feminista decolonial comeca por ver a diferenca colonial, resistindo
enfaticamente a seu proprio habito epistemolégico de apaga-la. Ao vé-la, ela enxerga
0 mundo com novos olhos, e entdo deve abandonar seu encantamento com a “mulher”,
com o universal, e comecar a aprender sobre 0s outros e outras que também resistem
a diferenca colonial (Lugones, 2019, p. 371).

A autora nos convida, como forasteiras de dentro, a olhar para nossas subjetividades
enquanto construtoras de conhecimentos, de identidades diversas e marcadas por tantas
opressdes a encontrar novos lugares para producdo de discursos de poder. Outrossim, sugere
que feministas brancas, “mulheres-excecoes” (Gonzalez, 2020) reflitam sobre praticas que
viabilizam opress6es de género e reproduzam a superioridade branca dentro do movimento para
assim propor mudancas direcionadas e assertivas em relagdo as suas companheiras.

Nesse sentido, o projeto do feminismo decolonial parte de ideias de um movimento que
produza conhecimento a partir de narrativas politicas que ecoem lutas endossando vozes. “O

feminismo decolonial nos oferece uma nova perspectiva de analise para entendermos de forma



83

mais clara os entrelagamentos entre raga, sexo, sexualidade, classe e geopolitica” (Curiel, 2020,
p. 121). Destarte, pensar a partir de teorias decoloniais é abrir novos leques para justapor
sistemas de poder e suas narrativas de opresséo, cujos corpos de mulheres subalternizadas séo
submetidos. Na gira de novos apontamentos epistemoldgicos e conceituais, a antropologa e

tedrica feminista, Ochy Curiel (2020), explica:

O que chamamos de feminismo decolonial, conceito proposto pela feminista argentina
Maria Lugones, tem duas fontes importantes. De um lado, as criticas feministas feitas
pelo Black Feminism?*, mulheres de cor, chicanas, mulheres pobres, o feminismo
autdbnomo latino-americano, feministas indigenas e o feminismo materialista francés
ao feminismo hegemonico em sua universalizacao dos conceitos mulheres e seu viés
racista, classista e heterocéntrico; de outro lado, as propostas da chamada Teoria
Decolonial, o projeto decolonial desenvolvido por diferentes pensadorxs latinos-
americanxs e caribenhxs (Curiel, 2020, p. 125).

O feminismo decolonial surge no bojo dessas reivindicagdes de mulheres colonizadas,
dentre estas, negras a partir do feminismo negro sobre o apagamento e/ou invisibilidade das
pautas pela igualdade de género a partir dos entrecruzamentos de raca e classe, uma vez que 0
feminismo negro nasce dessas vivéncias entre ser mulher e negra, ou seja, as reivindicagdes
feministas no entremeio dessas dimensdes de silenciamento mutuo. O feminismo negro,
portanto, esta ancorado pela perspectiva decolonial para combater a dupla opressao, racial e de
género, cujas as marcas atravessam, de modo igual, os corpos de todas as mulheres colonizadas.

Nesse sentido, o feminismo negro a luz dessa vertente toma para si 0s preceitos como
instrumento de fortalecimento das ideias de movimento que contemplem as experiéncias
singulares, mas coletivizam-se, nesse contexto, 0s corpos femininos alheios, a margem, ou seja,
0 pensar decolonial surge como uma nova opcdo de representacao, de enfrentamento a Iégica
do processo colonial. A partir dessa perspectiva, o feminismo negro teoriza e reforca a relagéo
intersecional entre raca, classe, género como construtores de um movimento solido, eficaz e
permite as feministas entendimento critico no que tange as pautas de mulheres subalternas. “A
interseccionalidade ¢ a autoridade intelectual de todas as mulheres que foram interrompidas”

(Akotirene, 2019, p. 65).

24 O feminismo negro ganha visibilidade entre os anos 1960 e 1980 por conta da Fundagio da Naticional Black
Feminst, (NBFO) nos Estados Unidos, em 1973. A organizacdo abordava temas como sexismo e racismo contra
mulheres negras, discutia, principalmente sobre as necessidades no cerne do grupo dessas mulheres negras. Em
Nova York, essas mulheres pretas ndo s6 requeriam condi¢des de igualdade, como também desmitificar a imagem
da mulher negra frente a sociedade, igualmente reivindicavam cargos de liderancas, bem como o direito de serem
enxergadas como mulheres, como vozes dentro de uma classe social, lutavam, acima de tudo pela libertacdo do
povo negro.



84

Assim, construindo pontes de dialogos diversos e entendendo o movimento feminista
decolonial como ferramenta de reflexo e reconstrucéo de realidades opressivas, a pesquisadora
e filésofa, Yuderkys Espinosa (2013) afirma que , “o feminismo descolonial significa uma
transformacéo radical das relagdes sociais que tém oprimido e subordinado as mulheres pobres,
indigenas afro e mestigas” (Espinosa, et al., 2013, p. 405), a autora teoriza sobre a visdo do
pensamento feminista decolonial num viés pedagdgico que questiona para transformar, ou seja,
olhar com criticidade para realidades de violéncias racistas, sexista. Ancorado no projeto
feminista pedagdgico, Espinosa destaca que somente no dialogo € que mudancgas serdo
efetivadas para romper estruturas coloniais “onde tudo parece justificado” (Espinosa, et al,
2013, p. 407). As mulheres racializadas sempre colocadas no lugar de incapacidade,
incompletude. E necessario caminhar para transformar, pontua. Produzir conhecimento, para
pensar a si como um corpo decolonizado, que rompe barreiras coloniais e propde trilhas
epistemoldgicas possiveis.

Para corroborar com os debates e, de modo semelhante, ajudar a refletir e alargar
apontamentos, trago também a roda de teorias decoloniais feministas a compreenséo da tedrica
Breny Mendoza (2021). Segundo a autora, Lugones é de grande relevancia na compreensédo da
l6gica genocida da colonialidade de poder e, a0 mesmo tempo, reflete sobre a colonialidade do
género como um fator para eliminacdo e exploracdo situados nessa caracterizacdo sobre as
mulheres de cor de ndo-humanas, cuja visdo e discurso culminaram no apagamento “fisico e

simbolico” de muitos povos colonizados. Nessa via de pensamento, acrescenta que:

Quer seja tirado de Lugones, de estudiosas feministas indigenas dos Estados Unidos
ou se estudiosas feministas latino-americanas, o pensamento decolonial nos ensina
importantes li¢des. A légica racializante introduzida nas Américas em 1492 fez muito
mais do que estruturar uma relagdo entre colonizador e colonizado; ela estabeleceu
formas de pensar e modos de poder que moldaram e continuam a moldar as relages
sociais e politicas que permeiam todos os aspectos da vida. Reconhecer a profunda
influéncia da racializacdo e da atribuicdo do género € essencial para o entendimento
adequado do passado, para os esforcos de transformar o presente e para as estratégias
de visionar um futuro diferente (Mendoza, 2021, p. 283).

Partindo desses construtos de subjetividades, de idealizar lugares possiveis de dialogos
e préticas decoloniais igualitarias de género, onde mulheres de cor possam falar e serem ouvidas
dentro das suas individualidades e, a0 mesmo tempo, produzirem memdorias e semear em terra
onde o arado seja frutifero, reflito igualmente sobre minha trajetéria de mulher preta

influenciada por vozes-mulheres também negras que ajudaram a compor a minha tessitura, pois



85

tenho em mim muitos nomes, porque antes sou bisneta, neta, filha e sobrinha de caxeiras®,
benzedeiras, professoras e lideres de movimentos sociais e pastorais de mulheres que trilharam
e, ainda o fazem, caminhos de volta e contornos, de saberes, desse modo, evoco a cada leitura
e escrita feita para ampliar este subcapitulo como forma de “enegrecer o feminismo”, como
sugere Sueli Carneiro (2019, p. 313) e suas lutas, para assim, decolonizar itinerarios,

especialmente os académicos.

Sankofa

herdei de minha mée a coragem
para me erguer e prosseguir
e também os seus fantasmas
guando choro as lagrimas vertem por duas
por todas as vezes em que ela se sentou no soféa
com a mesma expressdo de luzes rompidas
uma mulher forte é uma mulher interrompida
minhas palavras recorrem aos seus siléncios
[...]
herdei de minha mae
as garras que se prendem ao que se quer
eu amo tudo que ela criptografa
e quando descubro estdo em mim
seu sinais, desejos e fugas
suas notas de perda estdo bem guardadas
e cabe a mim manter as colisdes

[...]
herdei de minha mae
0 ndo esquecimento
€ a urgéncia em nos compor

(Ledo, 2019, p.26-27).

Ha& urgéncias de nos compor, de manter os olhos atrds envoltos nas nossas ancestrais,
visto que somos constituidas a partir de experiéncias profusas diariamente e, a0 mesmo tempo,
atravessadas no tocante a feminilidade amplificada pela docura das individualidades que se

agigantam quando lutamos por um mesmo proposito, uma vez que, “o feminismo como estilo

25 Cantadeiras, rezadeiras e dancantes do festejo tradicional maranhense chamado “Divino Espirito Santo". Festa
que retne milhares de pessoas para entoar cantos e homenagem ao santo/encantados/orixas na encruzilhada de
paradoxos que resulta no balancar entre o divino e o profano, colonial e o decolonial e, a0 mesmo tempo que,
reverencia as/os ancestrais negras e negros e ainda a religido de matriz africana como mina, a umbanda e o
candomblé. As caixeiras, como assim sdo chamadas, sdo as mulheres pretas, “divindades” que compdem e estio
a frente do festejo ha séculos.



86

de vida introduziu a ideia que poderiam haver tantas versdes quantas fossem as mulheres
existentes” (Hooks, 2018, p.21).

Assim, desejar por um feminismo antirracista, pedagogico, decolonial €, sobretudo,
sonhar para além de nossas amarras e tecer com fios de esperanca caminhos para as que Virdo,
como ja fizeram nossas ancestrais. Composi¢des histéricas que mulheres colonizadas ja fazem
ao longo dos séculos. Mulheres negras recomp8em esses trajetos sempre que decolonizam a
mente, o0 saber quando produzimos conhecimentos e ultrapassamos a colonialidade do ser ao
reconstituirmos subjetividades e, sobretudo quando nos reconhecemos fora das grades
simbdlicas de animalizacdo e modelos fixos que invalidam nossas vivéncias, sobrepondo as
opressdes de género. Perceber-se a partir de préaticas decoloniais é desenhar caminhos de re-
existéncia, isso ja fazemos e teorizamos engquanto mulheres negras, enquanto corpo racializado,

corpo-margem.



87

3 POESIA NEGRA BRASILEIRA: TRAVESSIAS ANCESTRAIS PARA ENCONTRO
DE AGUAS LIRICAS E EMANCIPACAO DE CORPOS FEMININOS NEGROS

Houve um tempo

em que a velha me buscava

e eu menina, com os olhos

que ela me emprestava,

via por inteiro o coragéo da vida.

Houve um tempo em que eu velha
houve um tempo em gue eu menina...

(Conceicdo Evaristo, 2017)

[...]

Busquei a palavra certa
até encontrar a quietude
presenga cura

(Ryane Leéo, 2019)

No alargar desta gira ancestral peco licenca a Conceicdo Evaristo e Ryane Ledo para
costurar comigo estas bordas finais da pesquisa e, ao mesmo tempo, compor fios poéticos acerca
da escrita negra feminina que emancipa e desarticula narrativas estereotipadas sobre corpos
femininos negros. Reflito guiada pela poética de ambas sobre a violéncia epistémica que
encobre a mulher negra num discurso de desmerecimento de afeto, no lugar marginal de
sustentaculos, ou seja, discursos coloniais que ferem coracGes e mentes. Igualmente, esta se¢éo,
propde compreender de que modo a poesia negra brasileira transforma a escrita em travessia,
ao mesmo tempo em que restitui memdarias afetivas e ancestrais inscritas nos corpos. Envolvida
pelo lirismo de Concei¢do Evaristo esta teoria versa acerca do corpo-travessia bordado na
poética de autoria feminina negra como epistemologias na contramao da colonialidade do ser,
como simbologia de tracar caminhos de volta embalados na memaria e no corpo-escrevivéncia
evaristiano. Desse modo, a poeta costura e reza sobre subjetividades e identidades negras, pois
sua escrita é atravessada por consciéncia politica, social e critica as opressdes de raca, de
género. Entrelaca, para tanto, geracdes e saberes ancorados na oralidade, na escrita como
desdobramento de uma leitura de mundo que nasce na pele, no corpo, na intelectualidade negra
que resignifica nossos olhares para 0 mundo.

Nas margens deste texto, abro a roda e dou as méos a Ryane Ledo, cuja escrita de

ventania, que sob o céu da poesia de rupturas, provoca deslocamentos de cura reexisténcia,



88

percepcao de si como reconstrucdo possivel da autoestima, autoamor, desejo de pertencimento.
Trata-se de epistemes que possibilitam pensar os corpos feridos de mulheres negras e, a partir
deles, desenhar travessias de esperancas. Nessa perspectiva, serdo abordadas tematicas que
norteiam a escrita da autora, como, amor, reconstrucdo de si, religiosidade atravessada por
imagens distorcidas pela dor, e, sobretudo, 0 modo como a escrita feminista de Le&o acolhe
esses corpos machucados e oferece abrigo.

O todo deste capitulo estara voltado para refletir sobre as mulheres negras ocednicas?®
que agarram-se na escrita, na literatura para desvendar caminhos sobre si, para si e para o
mundo. Corroboro com o que diz Ryane Ledo (2017, p. 187), “ quanto a mim serei poesia até

ofim.”

3.1 Poesia evaristiana: reza memorialistica ancestral de e para as mulheres pretas

Este capitulo tem o objetivo de entender de que maneira a escrita evaristiana reza sobre
os corpos femininos sopros de ancestralidade e memorias de mulheres pretas que estdo
secularmente recalculando caminhos de sobrevivéncia. Como a poesia de Conceicdo Evaristo
cria espacos de uma escrita travessia que nos abriga, enquanto mulheres negras, faz repensar
NOSS0S COrpos, nossa espiritualidade, nossas mentes e nossos saberes para além daquilo que foi
enraizado a luz da colonizacéo.

Partindo desses pontos de elucubracdes e outros desenhados a partir de reflexdes
tracadas ao longo destes caminhos e de outros que irdo surgindo a proporcao que o lirismo da
escrita evaristiana nos convocar, nos provocar, serdo elencados temas sobre religiosidade,
sensibilidade feminina, lutas feministas e narrativas memorialisticas e ancestrais de nossas mais
velhas, assim como a oralidade, a percep¢do do vivido que inspira o transbordar das
escrevivéncias bordadas por Evaristo quando morde a palavra, “o tutano do verbo para assim
versejar o amago das coisas” (Evaristo, 2017, p.123).

Como nos ensina Conceicdo Evaristo (2017), a poesia navega por mundos submersos,
lugares nos quais os siléncios sdo alcangados e revolvidos. Esse despertar da mudez faz da
palavra uma acdo transgressora, pois penetra, lampeja, acorda de sonos historicos aqueles que

precisam alumiar discursos e promover rupturas, especialmente abriga, desafia, comove quem

26 Termo usado pela autora Ryane Ledo para referir-se as mulheres em suas profundidades. “Alguém que me
pergunte/ se tem sido fécil cruzar os meus oceanos/ ou se 0 mar esta revolto/ como nunca (Ledo, 2019, p.44).
Utilizando ainda na poesia por Evaristo no tocante as navegagdes, travessias e movimentos do corpo preto: “ meu
corpo igual/boia lagrimas, oceanico/ cravando buscas” (Evaristo, 2017, p.15)



89

a lé e a quem precisa que a linguagem atravesse coragdes e mentes. A escrita-poesia, nesse
sentido, € movimento ndo apressado, na maciez de uma mineira que transforma a linguagem
em sentir, em devir, inventa um territério s6 nosso, um quilombo, cuja poética se desdobra em
alinhavos e costuras de vivéncias marcadas por dores. “ Quando chego de Minas/ trago sempre
na boca um gosto de terra. [...] trago sempre nos bolsos/ queijos, quiabos babentos da calma
mineira [...]” (Evaristo, 2017, p.101).

O lirismo de Conceicdo Evaristo com a quietude peculiar abranda nossa marcha para
que nosso olhar se volte para tras, para si e elabore nossas pertencas. Esse ato sankofa faz de
nos ancestres de Evaristo, porque somos nés mulheres, mulheres negras que rasgamos 0s Véus
que encobrem a vida nas acontecéncias da poesia negra feminina, da ancestralidade, da
coragem. Acerca dessa premissa, a intelectual e poeta Heleine Fernandes de Souza (2020)

pontua que:

Acredito que as situacdes dessas mulheres na poesia e na academia se ddo de modo
paralelo e complementar, ambas guiadas pela elaboracdo de um pensamento
descolonizador, que cria saidas e desvios de epistemicidio. Nessas duas frentes de
trabalho, dois campos da escrita postos em didlogo essas poetas-intelectuais,
intelectuais-poetas, usam a palavra para produzir pensamento, epistemes afro-
diaspdricas, afirmando subjetividades que partem do lugar de fala de mulheres negras,
criando recepgdo critica e meios de legitimacdo para literatura negra (Souza, 2020,
p.121).

Sob esse olhar, nossa escrevivéncia é desdobrada nos Poemas da recordacdo e outros
movimentos (2017), de Concei¢do Evaristo, objeto de estudo desta tese, cuja escrita promove
deslocamentos de rupturas decoloniais frente as violéncias epistémicas, assim como evoca
muitas mulheres a serem continuidades, reverberar a si e as outras como canto reciproco de
resisténcias. Conceicdo Evaristo, em perspectiva e em tons memorialisticos traz a roda a forca
feminina que multiplica vozes de mulheres negras e, a0 mesmo tempo, politiza essa voz e esse
corpo demarcando discurso de um feminismo negro bem definido.

Esse movimento decolonial de dar luz ao protagonismo das mulheres pretas faz da
literatura evaristiana um importante quilombo onde a escrevivéncia, a pluralidade, a memoria,
a identidade representam e constroem essa escrita que nos move. “E uma literatura que
suplementa aquela habitual, ndo deseja golpea-la, mas sabota-la, repetir para transforma-la”,
explica a pesquisadora Cristiane Cortes (2018, p.54).

Para Evaristo, a escrita se confunde com vivéncia e existéncia no “amalgamar da vida e

arte”. Nas palavras da autora, escrever ¢ apreender a vida, é estar no mundo:

De Clarice me seduz a afirmativa de que “aprendizagem da escrita estd no mundo”,
concordo, mas substituo por “a aprendizagem da escrita esta na vida. ” Pois foi da e
na dindmica da vida que observei os primeiros tragos escritos, a primeira grafia, cuja



90

pagina foi o chdo. Observar o mundo é de grande valia, mas meu mundo primeiro era
tdo comedido, tdo pouco 0 meu universo, que tive que aprender a olhar o mundo pela
profundidade e ndo pela extensdo. E profundidade me trazia o concreto, a vida com
suas mortes, a realidade confrontando o sonho; “os sonhos moldados a ferro ¢ a fogo.”
“Escrever ¢ dominar o mundo”, conclui Clarice. Nao tenho a experiéncia de dominio
nenhum dominio sobre o mundo, muito menos sobre 0 mundo material. Por ndo ter
nada, a escrita me surge como necessidade de alguma coisa, algum bem. E surge da
minha experiéncia pessoal. Surge na investigacdo do entorno, sem ter resposta
alguma. Da investigacdo de vidas muito proximas a minha. Escrevivéncia nunca foi
uma mera agdo contemplativa, mas um profundo incobmodo com o estado das coisas.
E uma escrita que tem, sim, a observacio da vida, da existéncia (Evaristo, 2020, p.34).

Uma escrita-viver que a autora faz e mistura com outras letras, caligrafando outras
mulheres, cujos mundos se apequenavam e que a imaginacao sobrava e soprava em nossos
ouvidos a possibilidade de sermos pessoas. E sobre isto também que reflete Evaristo, sobre
pertenca em um mundo que priva oportunidades para a maioria, sobre orificios que vamos
articulando a medida que a palavra chega para nos, desse modo, agarramos e transformamos
em espacos fronteiricos. A acdo inventiva é parte da vida das mulheres negras, somos nos que
criamos epistemologias de reinvencdo da vida diante de violéncias estruturais, redesenhamos
rotas para sobreviver as dores de perder os filhos para uma bala que sempre encontra seu alvo
preto, das que os corpos sao mutilados e destrocados pela opressdo de género. Somos nos que
apreendemos e construimos processos de cura quando a melanina que reluz na nossa pele s
ofusca outras percepc¢des sobre nos. Estamos sempre sobrepujando muros, frestas, por isso a
escrita ndo se esgota, pois estamos sempre escrevendo a si, coletivando, destarte, essa letra ndo
é s0 da Conceigdo Evaristo, é nossa, igualmente.

Inventamos territérios, reitero, aguilombamos para que o tempo feminino se refaca
constantemente através de outras vozes, bebemos na fonte ancestral para refletir sobre o
presente-futuro e engendrar outras formas de repensar a vida e a literatura. A poesia de mulheres
negras nos oferece um assento, um colo, desconfortos, desvios decoloniais para pensarmos
nossa existéncia. Nesse movimento parturiente que dialogo a partir de reflexdes evaristiana para
pensar a ancestralidade como um abrir de caminhos sempre com olhos fitos para o atras, o
passado para reverberar o futuro.

Mergulhar na poética de Evaristo €, sobretudo, recolher essas folhas amarelas de um
transato ancestre que se mostra muitas vezes doloroso e mal contado pelos registros oficiais.
Para a fil6sofa e intelectual negra, Katiuscia Ribeiro (2020), ancestralidade é um principio
filoséfico que materializa-se em sentar-se a mesa com as nossas avos, nossas maes e todas que
vieram antes e trancar juntas essas memorias, a0 passo que reconstituimos nossas
subjetividades. O ato de convocar, de entrancgar € milenarmente ligado as mulheres negras, por

isso deixo aqui evidente como um movimento de mulheridades e ao escrever sobre mulheres



91

pretas entranco meus cabelos, os da minha filha Laura, como muitas vezes fez minha mée na
infancia.

E nessa reconstrucéo de subjetividades a partir do olhar ancestral, avoengos de mulheres
pretas, que através da oralidade tecem e escrevem histdrias para ndo esquecer, para reconfigurar
memorias, reconstituir subjetividades que a escrita evaristiana parte para estabelecer linhagens,
construir um tempo que se refaz através de muitas vozes. Na centralidade de suas escritas nasce
a mulher negra agora com vozes audiveis, com escrevivéncia negra e pobre, mas sensivel as
causas da vida. A escrevivéncia passa a dialogar intimamente com o siléncio historico dessas
vozes, das dores esmiucgadas pela autora que acontecem na invencdo bonita, na pluralidade e
compartilhamento dessas dores iguais as nossas.

A ideia de escrevivéncia relacionado ao coletivo, num jogo de realidade e ficcdo em
que a atura se funde na sua obra e se dilui para fortalecer o “nos” e a presenca da
verossimilhanca que dialoga com a realidade assumidamente ficcionalizada. Ao dizer
que a escrita ganha quando se perde na invencéo, autora reconhece que ha um delirio
na linguagem capaz de modificar o que esta sendo narrado. A autora se inspira no
vivido, parte de sua subjetividade, das suas observacGes e emogdes, dos seus estados
de percepcdo e comogao para ultrapassa-lo, para fazer transbordar as vivéncias, para
extrair desse vivido inéditas sensa¢Oes e dar-lhes uma vida propria. O trago mais
marcante desse estilo estd exatamente na presenca da oralidade tanto nos contos,
quanto nos poemas e essa presenca ocorre de forma cintilante e literal. Sua marca néo
é linguistica, mas discursiva, esta no ritmo, na palavra (Cortés, 2018, p.57).

Nesse processo de construgéo de subjetividades, a poesia feminina negra redunda-se em
inteireza de corpos silenciados e fraturados pela colonizacdo. Propde um romper de portas para
destravar novas epistemologias politicas, decoloniais e de sobrevivéncia para essas mulheres

racializadas, aqui destaco as pretas, com o0 meu corpo igual.

Meu corpo igual
Em meméria de Addo Ventura

Na escuriddo da noite
meu corpo igual
fere perigos
adivinha recados
assobios e tantas.

Na escuridéo igual
meu corpo noite
abre vulcanico
a pele étnica
que me reveste.

Na escuriddo da noite
meu corpo igual,



92

boia lagrimas, oceénico,
crivando buscas
crivando sonhos
aquilombando esperancas
na escuriddo da noite.

(Evaristo, 2017, p.15).

Na irregularidade dos versos e estrofes livres, 0 poema se desenha num corpo simil,
corpo que na pluralidade se debruca na escuriddo que lhe é propria e a partir dele faz-se teoria,
corpo-poesia que navega sobre sonhos, corpo-quilombo que agiganta lutas, porque dialoga do
mesmo ponto de subalternidade. O texto reflete ainda sobre o corpo-noite do poeta mineiro
Adao Ventura, autor premiado nos anos de 1970, cuja obra traga o perfil do homem negro na
sociedade, corpo que traz igual os atravessamentos raciais, de classe. A disposicdo grafica dos
versos com encadeamentos e quebras inesperadas aproxima da oralidade, criando um
movimento ritualistico e evocativa, assim como o uso marcante de metaforas do corpo, noite e
escuriddo trazem a dimensdo ancestral e de lutas do povo negro.

Evaristo descreve na poesia acima o corpo que ressignifica a existéncia, que atravessa
muitas dores pretas, como ja mencionado por Vilma Piedade (2017), para buscar a si, fere
perigos, abre vulcanico, oceanos. Aqui Evaristo retoma dores histéricas de um povo, cujo
sofrimento € cicatriz aberta, mas ndo s6 lamentos, é enfrentamento, é descoberta, ainda que nao
escuriddo da noite. Assim, Evaristo abre cada estrofe pontuando essa escuriddo relacionado a
pele coletivando aos que comungam das mesmas pelejas, dos que se parecem na escureza, dos
gue organizaram no calar da noite as lutas quilombolas, aos siléncios prescritos e impostos ao
povo preto e, de modo igual, as contendas que mulheres negras travam na escuriddo da noite
para que a vida se faca luz no dia seguinte na intimidade do seu ser, no seio das suas familias.

A poesia feminina que na pele retinta assobia, advinha recados, sonhos, aquilomba
esperangas, sempre na escuriddo da noite, na similitude. Pele preta que produz conhecimento,
que faz da intelectualidade, na reinvencéo da escrita, 0 seu ponto de reivindicacao, de encontros,
de partidas, sobretudo do lugar de objeto. A escrita negra feminina cria espacos legitimos de
enunciagdo critica e social rompendo imagens e discursos estereotipados de que somos
antiacadémicas, anti-intelectuais ou que produzimos no raso.

Para bell hooks (1995), o trabalho da intelectualidade negra é fundamental para
libertacdo de pessoas oprimidas, violentadas, porque € mola propulsora para decolonizagéo de
mentes. A autora também pontua no mesmo texto “Intelectuais negras”, que as questdes de

género entrecortam a visdo de intelectualidade sob as mulheres, uma vez que quando se pensa



93

em grandes pensadores, pensa-se em figuras masculinas, portanto as visdes sexistas e racistas
permeiam e dificultam o caminho dessa percepg¢éo enquanto agentes de conhecimentos, vistas
como “de fora, intrusas”, segundo hooks.

Essa perspectiva faz do trabalho das intelectuais negras um fazer politico, uma vez que
intersecciona questdes sociais, género, classe e raca e articula discursos de mudangas estruturais
nesse fluxo estereotipado e branco que marginaliza corpos, para tanto, ndo se faz conhecimento
sem que antes essa pratica ndo transforme as subjetividades de quem as produz, de quem as

inventa. Nessa premissa, hooks (1995) avulta que:

O intelectual ndo apenas lida com ideias. Tenho muitos colegas que lidam com ideias
e a quem eu muito relutaria em chamar de intelectual. Intelectual é alguém que lida
com ideias transgredindo fronteiras discursivas, porque ele ou ela vé necessidade de
fazé-lo. Segundo, intelectual é alguém que lida com ideias em suas rela¢cbes com uma
cultura politica mais ampla (hooks, 1995, p.468).

A producgdo intelectual negra passa por esse lugar colonizado que descaracteriza
historicamente esse fazer do conhecimento negro, ja pontuado neste texto. Nessa gira, 0 corpo-
retinto se reveste na e para escrita. E na poesia negra feminina que o corpo-negro decolonial
feminino se faz intelectual, caligrafa suas margens. Concei¢do Evaristo assume esse papel de
intelectual negra que atua politicamente nos discursos, ao criar mundos, inventar novos olhares
sobre nossas histérias, a autora subverte margens e forja humanidades. Ao escrever articula
comunidades negras com epistemes que reivindicam lugares altivos de direito, de pertencas.

Nas palavras de Evaristo (2005):

Pode-se dizer que o fazer literario das mulheres negras, para além de um sentido
estético, busca semantizar um outro movimento, ou melhor, se inscreve no movimento
que abriga todas as lutas. Toma-se o lugar da escrita, como direito, assim como se
toma o lugar da vida (Evaristo, 2005, p.54).

Lugares de direito sdo requeridos com veeméncia ao longo dos séculos pelo povo negro.
Num esforco de romper com uma formacdo ocidentalizada, negras e negros criam meios
singulares para promocdo de conhecimento, de literatura, j& desenvolvido ao longo dos
capitulos. Esse morder o verbo, como nos ensina Evaristo, €, sobretudo viver, € poder transitar
livremente entre 0s becos e memorias, sem que 0s olhos sejam sempre de agua, leves como as
saias bordadas e rodantes das mulheres negras que dangam aos sons dos tambores ancestrais de

crioula®’ e afagam dores.

270 tambor de crioula é manifestacdo artistica e popular fortemente praticada no Maranhdo impressos na memdria
dos mais velhos, com referéncias a préaticas e ritos religiosos. Segundo o Instituto do Patrimdnio Histérico e
Artistico Nacional- IPHAN, o tambor de crioula teria sido uma dessas praticas e, nesse sentido, € atualizado como



94

Nesse circular de subjetividades contra-hegemonicas € que este estudo se debruca para
refletir sobre a poesia evaristiana enquanto campo analitico a partir da ancestralidade, como um
corpo-escrita que recompde memorias de um povo e, a0 mesmo tempo, discute temas
importantes a pasta do feminismo negro e decolonial. Conceicdo Evaristo passeia por essas
escrevivéncias e inquietagdes, sobretudo a autora redesenha caminhos de volta para quem a |é
e, igualmente, para compor o bordado da grande saia rodada ancestral que veste essas vozes-

mulheres:

Vozes-mulheres

A voz de minha bisavd
ecoou crianga
nos pordes do navio.
Ecoou lamentos
de uma infancia perdida.

A voz de minha avo
ecoou obediéncia
aos brancos-donos de tudo.

A voz de minha méae
ecoou baixinho revolta
no fundo das cozinhas alheias
debaixo das trouxas
roupagens sujas dos brancos
pelo caminho empoeirado
rumo a favela.

A minha voz ainda
ecoa versos perplexos
com rimas de sangue

e
fome.

A voz de minha filha
recolhe todas as nossas vozes
recolhe em si
as vozes mudas caladas
engasgadas nas gargantas.

A voz de minha filha
recolhe em si
a fala e o ato.
O ontem — o hoje — o agora.
Na voz de minha filha

uma expressao de jubilo pelo fim da escravidao, além de guardar outros significados. Praticado especialmente em
louvor a S&o benedito, com frequéncia ele tem sido associado ao campo religioso, assim como ocorre em outras
manifestagdes culturais populares no Maranhdo, a exemplo do bumba meu boi e da festa do Divino Espirito Santo.
Sdao inegaveis as interfaces entre diferentes dimensdes da vida social no tambor de crioula — religido, politica, lazer
e economia, entre outras (IPHAN,2005, p.18).



95

se fard ouvir a ressonancia
o0 eco da vida-liberdade.

(Evaristo, 2017, p. 24)

O poema evoca vozes-diasporas quando reconta a historia em Africa, a mudez secular
que envolve o povo preto, mas que ao longo da escrita se refaz a partir de novas vozes. Evaristo
reconstrdi lugares de falas em tons metonimicos que retomam memorias violentas dos pordes.

O poema atraves dos varios eus-mulheres vai construindo, sem uma métrica fixa, a rede
genealdgica dessas mulheres para refletir historicamente sobre as quebras que atravessam esses
corpos femininos, ao mesmo tempo que sdo mulheres politicas, visto que elaboram novas
formas de sobrevivéncia, tracos ancestrais, ancorados por versos livres que lembra fragmentos
de falas ou lembrancas de tempo-outro. Ritmado pelos paralelismos e repeticdes sintaticas, a
poeta descreve as violéncias que um corpo colonizado perpassa, lamentos de uma infancia
perdida/ a for¢ada obediéncia da mais velhas aos donos de tudo, os brancos/ o siléncio de uma
revolta velada de uma mae nas cozinhas alheias, contudo ao passo que a linhagem vai
renascendo, a voz ganha espaco politico de reverberacdo, quando a escrita € parte desse
processo com instrumento de dendncia, de enunciacdo, ainda que com rimas de sangue, fome,
indignagé&o.

A filha, que advém de outras esferas geracionais, de um contexto histoérico pavimentado
por essas mulheres mais velhas, cujos lugares de falas ja foram construidos, consegue proferir
palavras ao recorrer a todas essas vozes “mudas e caladas, engasgadas para recolher em si, “a
fala, o ato”. A ancestralidade sopra nesse poema que as vozes audiveis de hoje sdo construidas
a partir de um passado de lutas. O gesto politico da intelectualidade, de que fala hooks (1995),
estd disposto aqui no poema de Evaristo, cujo fazer literario além de semantizar, mastigar a
palavra, abriga lutas, promove decolonialidades.

Conceicdo Evaristo traz a baila a discussdo de que ndo estamos em conformidade com
aquilo nos oprime, cai por terra a premissa de que 0s negros e negras sdo conluiados com propria
escraviddo. Ha anos de enfrentamentos, tracejados na ancestralidade, ancorados na

coletividade, figurados no poema. Sobre isto Katiuscia Ribeiro (2020) explica:

O secular processo de violacOes e violéncias agregaram modos e comportamentos das
diferentes etnias que se fortaleceram e valorizaram a ancestralidade com um valor
estruturante onde pessoas pretas encontram espaco e folego para se apoiar e defender
o0 que lhe restava de identidade humana subtraida pelo rapto e pela violéncia colonial.
Em meio a distopia de uma realidade fisica o corpo em contato com outros corpos
recupera sua territorialidade, estabelecendo conexdes capazes de dialogos com outros
corpos que imbricam historias diferentes, fortalecem e reconstituem a memdria, a
palavra como vida e a¢do dando sentido e significado e orientam as existéncias pretas



96

fora da Africa. Essas significagdes centram as resisténcias do povo negro em suas
experiéncias e vivéncias, e 0 corpo territrio manteve e mantém vivas as marcas
ancestrais por conta dos vinculos profundos com sua memoria ancestral. Este foi o
escudo que protegeu a populacdo negra de ndo ser totalmente absorvida pela cultura
ocidental dominante (Ribeiro, 2020, p.2).

Nesse sentido, a poeta estabelece essa interacdo entre o ontem- o hoje- o0 agora,
“dialogos entre outros corpos”, restabelece no tempo os lagos entre mulheres, pde, desse modo,
em evidéncia a forga de um tempo feminino no fortalecimento da memoria, de um corpo que
territorializa para se perceber para alem das violéncias. E esse olhar para tras, para si é feito na
coletividade, (hooks, 2023). A ancestralidade de mulheres negras é revisitada, recolhida, refeita
entres vozes femininas simbolicamente forjada na poesia de Evaristo e transversaliza a
sociedade, porque rescende a historia da pluralidade.

Para o professor e pesquisador Eduardo Oliveira (2020), a ancestralidade é fluxo,
correnteza que produz epistemologias de pertencimento capaz de “beber e comer tudo que esta

avolta”.

A ancestralidade, vista sob esta perspectiva, faz com que a gente possa se
compreender individualmente e, a0 mesmo tempo, coletivamente e em fluxo. A
ancestralidade entra e sai como uma trajetoria aberta, mas com certa dire¢do. Aberta
porque dialoga dentro de contextos, com dire¢do porque tem um vinculo, neste caso
como continente africano e como a diaspora. A ancestralidade é a nossa identidade
coletiva. Diz que somos, mas ndo nos traduz. Ela nos discursa. A ancestralidade é
nosso discurso de pertencimento (Oliveira, 2020, p.10).

A ancestralidade nasce da possibilidade de fazer das lembrancas caminhos de
reverberacdo, de esperanca, sobretudo de perspectivas de novas lutas, de endossar o discurso
para promocdo de dialogos. Entender, igualmente as percepcbes de um passado de violacGes,
um presente de invisibilidade e um futuro de novas vozes, como propde Conceicdo Evaristo,
cuja memoria também se desenha através de outras navegagdes poéticas e diz que, “Recordar
é preciso”.

O mar vagueia onduloso sob 0s meus pensamentos
A memoria bravia lanca o leme:

Recordar é preciso.

O movimento vaivém nas aguas-lembrancas

dos meus marejados olhos transborda-me a vida,
salgando-me o rosto e o gosto.

Sou eternamente naufraga,

mas os fundos oceanos ndo me amedrontam e nem
me imobilizam.

Uma paixdo profunda é a boia que me emerge.

Sei que o mistério subsiste além das &guas.

(Evaristo, 2017, p.11)



97

A memoria ancestral a partir dessas premissas sdo fundamentos para uma poética de
reexisténcia, uma vez que Evaristo tensiona os limiares da linguagem ao invocar memdorias
ancestrais que foram historicamente silenciadas por um projeto patriarcal e colonizador.
Recolhendo pedacos para refazimento de identidades, ainda que em caminhos destecidos. A
metafora do mar e da navegacdo atravessa a tessitura poética como simbolo das travessias
historicas e subjetivas das mulheres negras, evocando o Atlantico como espaco de trauma e
reexisténcia, o que é demonstrado no encadeamento dos versos em movimentos parecidos ao
das ondas do mar. A lembranca, figurada como leme, guia a identidade da voz poética, enquanto
o0 sal das aguas e das lagrimas confere corporeidade a experiéncia da memdria.

O lugar de naufraga ocupado pela voz no poema, que nao é estatica, mas se move como
“uma paixdo profunda”, uma vez que dialoga com a espiritualidade, com a forca da
ancestralidade feminina emanada no leme de uma escrita memorialistica, mesmo dolorosa, abre
caminho de afirmacdo, enfrentamento historico e afetivo nos “fundos dos oceanos. ” Em sua
tese, ja mencionada nessas linhas, Conceicdo Evaristo sublinha que, a memdria constroi
travessias no mar que também ¢ promessa, “guarda a esperanca, a possibilidade da volta”

(Evaristo,2011, p.28).

Ao lado da memoria dolorida na Histdria da didspora africana, ha também, e gracas a
Olorum, uma memoria de feridas cicatrizadas. Assim, entre feridas e cicatrizes,
identidades mutiladas sdo reconstruidas com o auxilio de uma memdria mitica, que
circula pela oralidade e que se afirma, muitas vezes, como um contradiscurso da
histdria oficial. Foi a Africa, portanto, ancora dos navios de nossa memoria, que vestiu
a nudez do africano para ca deportado (Evaristo, 2011, p.32).

A Africa, nesse sentido é revivida na diaspora, no movimento historico que funde o
presente e futuro, cuja memoria coletiva (Halbwachs, 2006) se efetiva num tempo ancestral, de

dolorosas lembrancas, mas de esperancas.

Mas nossas lembrangas permanecem coletivas, e elas nos sdo lembradas pelos outros,
mesmo que se trate de acontecimentos nos quais sé nos estivemos envolvidos, e com
objetos que s6 nés vimos. E por que, em realidade, nunca estamos sés. Nao é
necessario que outros homens estejam 14, que se distingam materialmente de noés:
porque temos sempre conosco e em nds uma quantidade de pessoas que ndo se
confundem (Halbwachs, 2006, p. 32).

Somos, segundo Evaristo (2011) e Maurice Halbwachs (2006), corpo, memoria e
entrelacamentos, legido ancestral que busca no outro o sentimento de pertenca, porque partimos
de dores que conversam na africanidade da diaspora a partir da “forca da memaoria coletiva, que
mesmo rasurada, permite ao africano e seus descendentes a manutengdo do patriménio

simbolico herdado do continente” (Evaristo, 2011, p.33).



98

Malungo, brother, irméo

No fundo do calumbé
nossas maos ainda
espalmam cascalhos
nem ouro nem diamante
espalham enfeites
em nossos seios e dedos.

Tudo se foi,
mas a cobra
deixa o seu rastro
nos caminhos aonde passa
e a lesma lenta
em seu passo-arrasto
larga uma gosma dourada
que brilha no sol.

Um dia antes
um dia avante
a divida acumula
e fere o tempo tenso
da paciéncia gasta
de quem h& muito espera.

Os homens constroem
no tempo o lastro,
lacos de esperancas
que amarram e sustentam
0 mastro que passa
da vida em vida.

No fundo do calumbé
nossas Maos sempre e sempre
espalmam nossas outras maos
moldando fortalezas e esperancas,
herancas nossas divididas com vocé:
malungo, brother, irméo.

(Evaristo, 2017, p. 18-19)

Na semantica do texto poético, Evaristo faz mencdo as expressdes africanas, inglesa e
portuguesa, associando a irmandade entre povos africanos e amefricanos e afro-brasileiros
escravizados. Faz trazer para o corpo-escrita a lembranca dolorosa da escravidao, pois a palavra
malungo, de origem banto, quer dizer, companheiros em travessia, 0 nome que 0s homens nos
tumbeiros dos navios se chamavam, dialogando com sentimento de coletividade, de luta, de
quilombo e fraternidade ancestral entre povos negros. Em poema-dedicatoria, Evaristo evoca a
linguagem de luta politica de sobrevivéncia, sensoriando memorias, corpo, espago, tempo no

desenrolar de escrevivéncias de afetos.



99

O texto traz ainda os instrumentais culturais que conversam com as festas populares
afro-brasileiras, como os mastros, simbolos de ancestralidades, sustentacdo de ritos e memaorias
de um povo, também de translado, embarcacgdes, continuidades, pois a escrita, nesse sentido,
que se constroi como reza, lamentos, celebracdo, reverberacdo de humanidades soterradas,
articula, desse modo, o “tempo espiralar’” de mulheres e homens negros ao revelar o cruzamento
entre corpo, territorio, travessia e a palavra. Essa relacdo ndo se d& como um movimento
saudosista, mas como uma ferramenta epistemoldgica, politica, feminista e decolonial efetiva
na reconstrucdo dos sujeitos e sujeitas negras, em sua complexidade. Nessa perspectiva
Evaristo, (2019, apud, Silva, 2020) sobreleva:

[...] A narrativa traz parte de uma memoria dolorida dos africanos e seus descendentes
escravizados nas Américas. E venho me perguntando: para que vale essa memdria da
dor? [...]. Por que escrevi Poncia Vicéncio? Por que certas passagens de Becos da
Meméria? Por que escrevi determinados contos na antologia Histérias de leves
enganos e parecencas? Para que acalentar memaorias com sabor de sangue? Respondo
por mim, embora essa memaria ndo seja apenas de minha pertenca. Pode ser um pouco
mais minha, enquanto afro-brasileira, enquanto sujeito-mulher afro-diaspérica, mas
essa é a memoria do passado brasileiro e que a nagdo brasileira ainda precisa expurgar.
A nossa ferida ainda sangra. As Américas sangram também pelas veias dilaceradas
dos povos primeiros que aqui habitavam. O territdrio brasileiro continua marcando o
seu chdo com sangue dos donos primeiros da terra. Povos ja estavam aqui quando as
naus portuguesas chegaram. Sabemos. A literatura pode ser um lugar de expurgacédo
pessoal e coletiva. Estamos aqui e escrevemos apesar de. Entretanto, s6 mais uma
observa¢ao. Quando escrevo a memoria da dor, ndo se trata de “mimimi”, ndo se trata
de causar comiseracdo, se trata sim, de afirmar a nossa arte, a nossa poténcia, a nossa
resisténcia, a nossa resiliéncia, o nosso quilombismo. E mais do que isso, se trata de
explicitar sempre, que a nacdo brasileira vem adiando e aprofundando uma divida
antiga com os descendentes de um dos povos que construiu e que continua ativamente,
como trabalhadoras e trabalhadores provendo muito do alimento, da sustancia
material e imaterial que esta na base dessa nagéo (Evaristo, 2019, apud, Silva, 2020).

Evaristo retoma o conceito de escrevivéncia para descrever o significado de pertenca,
de falar sobre verdades, ainda que sejam vistas a partir de dores que ainda sagram, sobretudo
falar de uma memdria que se coletiva, porque parte do mesmo ponto de marginalidade. Nosso
quilombismo, como autora define, se constrdi na coletividade (hooks, 2023), uma vez que sem
esta ndo alcancaremos olhares outros, para si e para nossas comunidades. Nos aquilombamos
para sermos inteiros, ainda que quebrados.

Partindo desses pressupostos, quais novas epistemes conversamos com as dores que nos
atravessam? Quantos sonhos de meninas destrancamos na nossa cor-dor? Mulheres pretas,
assim como Evaristo versam epistemologias na borda da poesia negra feminina, uma maneira
de permanecer esquadrinhando a vida. Assim, a poesia evaristiana nos acalma e nos perturba,
talvez mora aqui a sabedoria ancestral da escrita feminina negra, no entrangar de nossas

memarias de meninas e meninos pretos.



100

Para a menina
Para todas as meninas e meninos de cabelos tran¢ados ou sem trancgas

Desmancho as trangas da menina
e 0s meus dedos tremem
medos nos caminhos
repartidos de seus cabelos.

Lavo o corpo da menina
e as minhas maos tropecam
dores nas marcas-lembrancas
de um chicote traicoeiro.

Visto a menina
e aos meus olhos
a cor de sua veste
insiste e se confunde
Com 0 sangue que escorre
do corpo-solo de um povo.

Sonho os dias da menina
e a vida surge grata
descruzando as trangas
e a veste surge farta
justa e definida
e 0 sangue se estanca
passeando tranquilo
na veia de novos caminhos,
esperanga.

(Evaristo, 2017, p. 36)

A ancestralidade, a memoria individual e coletiva que entrecruzam o tecido textual
poético navegados pela autora nos discursa, nos pertence e nos doloriza, contudo faz mergulhar
na esperanca, na meiguice e no cuidado das maes e avés pretas que ao trancar os nossos cabelos
temiam igualmente para que ndo fossemos atravessadas pelas cruezas do racismo na escola, nas
ruas em razao dos cabelos crespos. Sobre essa memaria ancestral Geni Guimaraes (2001), evoca

em tons iguais:

Minha mae trangava meu cabelo. Ela, sentada num banquinho que meu pai havia feito
com os restos de um pildo, quando novo, triturava milho para as galinhas, e eu, de
cdcoras na sua frente, ouvia silenciosamente: amanha, seu cabelo ta pronto. Hoje vocé
dorme com o lenco na cabega que ndo desmancha. N&o esqueca de colocar o lenco
novo no bornal. Pelo amor de Deus, ndo vai esquecer o nariz escorrendo. Lava o olho,
antes de sair. — Se a gente for de qualquer jeito, a professora faz o qué? — perguntei.
— Pde de castigo em cima de dois grdos de milho — respondeu-me ela.

— Mas a Janete do seu Cardoso vai de remela no olho e até moc6 no nariz e...

— Mas a Janete é branca — respondeu-me minha mae, antes que eu completasse a
frase (Guimardes, 2001, p. 45).



101

Ambas as autoras optam por redesenhar essa memoria identitaria em seus textos para
fazer refletir sobre os caminhos dos quais somente uma menina negra entendera, no mais
profundo desse bal ancestral que € o ato de trancar os cabelos, como uma atividade historica
das mulheres e, de modo igual, revelam racismo, medo e afeto. Demarcam no texto a
importancia da literatura produzida por mulheres negras de falar sobre si, sobre suas historias
como um movimento de insurgéncias dentro da literatura candnica hétero e branca brasileira.
Essas mulheres pretas propdem re-existéncias como possibilidade, no qual o corpo da menina
também é territorio, simbologia de comeco, de travessia, de futuro. O poema espalha esperanca
de que nosso olhar de menina ndo se perca somente nas memorias de dor.

Nessa gira, mulheres pretas, especialmente, lancam o leme a medida que revolvem as
memorias, as oralituras, na contacdo de n6s mesmas, nossas dores e alegrias. Histdrias que
confluem sobre nos, como principio filoséfico da ancestralidade que perpassam a academia
branca e promovem fissuras estruturais nos fundos desses oceanos. No fluxo da memdria, o
tempo € “espiralar, curvilineo, pergaminho, vela e revela, enrola e desenrola”, afirma Leda
Martins (2002, p.9). Nesse nascedouro poético, as mulheres autoinscrevem a vida, coletivam
essa letra no dia a dia, no trabalho arduo invisibilizado, nos afetos ndo correspondidos, 0s
olhares ndo trocados, porque o negrume da pele os silenciavam. Como ja mencionado neste
texto pela autora estudada, “a escrita estd na vida”, na necessidade de ter algo palatavel, “algum
bem”, por isso as mulheres negras caligrafam, poetizam, para que as humanidades, as
subjetividades sejam devolvidas nesses textos, no cerne da poesia e por vezes, porgue a noite

ndo adormecem nos olhos dessas mulheres:

A noite ndo adormece nos
olhos das mulheres
Em meméria de Beatriz Nascimento

A noite ndo adormece
nos olhos das mulheres
a lua fémea, semelhante nossa,
em vigilia atenta vigia
a nossa memoria.

A noite ndo adormece
nos olhos das mulheres
ha mais olhos que sono
onde lagrimas suspensas
virgulam o lapso
de nossas molhadas lembrancas.

A noite ndo adormece
nos olhos das mulheres



102

vaginas abertas
retém e expulsam a vida
donde Ainas, Nzingas, Ngambeles
e outras meninas luas
afastam delas e de nos
0s nossos calices de lagrimas.

A noite ndo adormecera
jamais nos olhos das fémeas
pois do nosso sangue-mulher
de nosso liquido lembradico

em cada gota que jorra

um fio invisivel e tbnico
pacientemente cose a rede
de nossa milenar resisténcia.

(Evaristo, 2017, p.26)

Em tons lembradicos, Conceicdo Evaristo faz-se continua quando chama outras
mulheres a roda dessas memdrias, como as de Beatriz Nascimento, importante intelectual e
ativista do movimento negro que desmistificou a imagem do quilombo em suas teorias dando
luz a perspectiva original deste como ferramenta de luta em comunidade, resisténcia, arte e
cultura, intelectual ja reverenciada neste estudo. As repeti¢fes encadeadas pelo canto ancestral
descritas no poema retomam a noite como a memdria do povo preto e ainda discute sobre
trabalho noturno feito por mulheres para a manutencao e sustentacdo de suas casas, a exaustao
de mulheres em noites mal dormidas s&o a mola de um sistema que sobrevive das desigualdades.
Ainda, o poema retoma nomes femininos africanos para costura dessa reza ancestral

reivindicatoria proposta pela autora.

A ancestralidade aparece aqui como carne e espirito constitui¢cdo de um corpo em que
0 eu se manifesta por meio da performatizacdo de uma coletividade que atravessa
diferentes tempos. Neste caso, 0 eu S0 muitos eus e seus passos vém de longe, como
diria Jurema Werneck. Apesar da opressdo de ontem se repetir ainda hoje, é o contato
com a ancestralidade que abre a perspectiva de luta para se romper com a repeticdo
de uma histdria linear e opressora, preparando “vozes da esperanga” (Souza, 2020, p.
134-135).

Ancorada pelo principio filoséfico da ancestralidade, autora conversa com mulheres
pretas que sdo atravessadas diariamente por uma estrutura histdria de invisibilizagdes, mas que
continuam vigilantes com esperanca teimosa de futuro. Ha na nos poemas evaristianos a dor de
rasgar-se para compor/recompor a si através dessas memorias, ao mesmo tempo, um vislumbre

de dias mais afetuosos para essas mulheres.



103

A memoria a gente considera como o ndo saber que conhece, esse lugar de inscri¢Ges
que restituem uma histdria que ndo foi escrita, o lugar da emergéncia da verdade, dessa
verdade que se estrutura na ficcdo. Consciéncia exclui o que a meméria inclui
(Gonzalez, 2020, p.78).

O cosimento feito pelas mulheres dessa grande rede memorialistica demonstra a
resisténcia e o protagonismo feminino que faz da ancestralidade pontos filoséficos de sabedoria
e sobrevivéncia ao fazer lembrar saberes que a colonizacdo quer fazer esquecer, 0 encobrimento
do outro, mas a “memoria tem suas astucias”. Lutas diarias, rupturas, discursos e atitudes no
cotidiano e ainda que ndo sejam publicizados fazem dessas mulheres feministas da casa, no
trabalho, na academia, em suas comunidades, gerenciando violéncias diarias, produzindo
epistemologias de cura, memorias, signos e significados que promovem mudancas sociais €
politicas.

A centralidade das mulheres negras no poema com olhos de vigilia redesenha e
ressignifica as lutas feministas travadas por estas mediante a diversas violéncias aqui ja

supracitadas.

Mas eu digo sempre: creio que a génese de minha escrita esta no acimulo das palavras,
das historias que habitavam em nossa casa e adjacéncias. Dos fatos contados a meia-
voz, dos relatos da noite, segredos, historias que as criangas ndo podiam ouvir. Eu
fechava os olhos fingindo dormir e acordava todos os meus sentidos. O meu corpo por
inteiro recebia palavras, sons, mdrmuros, vozes entrecortadas de gozo ou dor,
dependendo do enredo das histdrias. Dos olhos cerrados eu construia faces de minhas
personagens reais e falantes. Era um jogo de escrever no escuro. No corpo da noite
(Evaristo, 2020, p. 52).

Feminismo negro, nessa perspectiva, se estabelece no contexto familiar, nas rodas de
conversa com as amigas, no cuidado com os filhos e filhas, na criagdo de uma identidade negra
feminina para além das dores. Sdo, para tanto, pautas das mulheres pretas, a aquisi¢cdo da
cidadania, do direito de ser percebida e respeitada, de termos igualdade plena. Para Sueli
Carneiro (2019), ndo ha uma luta especifica para mulheres negras na contemporaneidade, uma
vez que somos atravessadas pelos mesmos enfretamentos e, igualmente, partimos do mesmo

ponto de opressdo, de subalternidade.

A condi¢do de mulher e negra na sociedade brasileira se traduz na triplice militancia
contra os processos de exclusdo decorrentes da condigdo de raga, sexo e classe, isto &,
por forga das contradi¢des que o ser mulher negra encerra, recai sobre elas a
responsabilidade de carregar politicamente bandeiras histéricas e consensuais do
movimento negro, do movimento de mulheres e somar-se aos demais movimentos
sociais voltados para a construcdo de outro tipo de sociedade baseada nos valores da
igualdade, solidariedade, respeito a diversidade e justiga social (Carneiro, 2019, p.
169).



104

A intelectual evidencia que as lutas feministas negras ndo estdo desvencilhadas de outras
opressoes, as acdes politicas e vigilia dessas vozes definem um movimento coerente com as
demandas reais e exclusdes sociais dessas mulheres. Essa simetria € descrita por Evaristo
quando poetiza que nos olhos dessas mulheres ha mais olhos que sono, cujas lagrimas sdo
suspensas, porque precisam dar conta da vida apds a violéncia sexual que recai sobre seu corpo,
mas ainda assim sopram outras “meninas-luas”, meninas que hoje sdo sua continuidade para
caminhar por outros tempos femininos igualitarios decoradas em imagens corporais e recursos
sonoros, destacando mais uma vez a reza simbolica no fazimento do corpo que ndo adormece.

Nas ultimas estrofes, a autora atribui a mulher negra a potencialidade da nascitura, da
fertilidade, devolve, desse modo, a capacidade do afetar, do humanizar o mundo dentro de uma
estrutura de ago imposta aos nossos ombros pretos. “Jamais nos olhos das fémeas/ do nosso
sangue-mulher/ liquido lembradigo/ pacientemente cose a rede/ de nossa milenar resisténcia. ”’
A mulher é associada a elementos da natureza, ao misticismo do sangue que gera vidas,
dimensdo que sacraliza a mulher através da fertilidade. Ponto de reflexdo no poema que bebe
na espiritualidade ancestral das comunidades negras e destaca Oxum, orixa que habita aguas
doces, responsavel pela gestagdo, fertilidade da terra. “E a Oxum que se pede filhos, ¢ sob sua

protecéo que eles se desenvolvem nos tteros das mulheres.” Carneiro, 2019, p.67):

Segundo os mitos, ¢ mde zelosa de Logun, orixad andrégino que herda todos os
atributos os pais (Oxdssi e Oxum). Entre os simbolos rituais de Oxum esta o abebé,
que simboliza sua relacdo com a beleza e a faceirice, qualidades que Ihes sdo proprias.
Diz-se que na Africa, as mulheres filhas de Oxum s&o oferecidos os maiores dotes,
pois sua identificacdo com o ouro é garantia de riqueza para seus pretendentes, e
também por serem comumente as mulheres mais belas, e a continuagdo do cla estar
nela assegurada. Oxum é garantia de filhos perfeitos e sadios. Toda caracterizacao de
Oxum comp®e também um bidtipo psicoldgico. Assim como as dguas quando calmas,
é de temperamento aparentemente décil e meigo, sensualmente misteriosa, esperta e,
dizem alguns, traicoeira (Carneiro, 2019, p.67).

Assim, Evaristo evoca e reverencia no poema a ancestralidade do candomblé para despir
o corpo feminino dos esteredtipos, da objetificacdo. Coloca-o, portanto no lugar de sacralidade,
regida pelos orixas. Suplanta, ao mesmo tempo, que esta, mas nao so, nas maos dessas mulheres
0 ato bonito de gestar comunidade, coser redes com linhas do ouro de Oxum.

Ao longo deste percurso textual, discutimos a colonizacdo do poder, ser, saber, de
género como elementos construtores de preconceitos, racismo, sexistas, opressoes, exclusoes
religiosas, e, a0 mesmo tempo, para construgdo discursos arrumados por meio de praticas
violentas que produz superioridade epistémica a luz da modernidade/colonialidade. “As

colonialidades do poder, ser, e do saber, portanto, constituem o lado obscuro da modernidade,



105

dessa modernidade ocidental” (Curiel, 2020, p.128). Entendemos, igualmente, que ¢ urgente e
necessario a decolonizacdo dessas estruturas, visto que sdo importantes ferramentas para
pensarmos a nossa atuacao na sociedade, enquanto sujeitas e sujeitos politicos, corpos negros e
femininos.

Ao falarmos sobre religido de matriz africana assentamos nossa memoria ancestral e
criamos novas travessias e epistemes de lutas. Sdo trangas que moldam nossa vida em
comunidade, espargindo pelo caminho saberes ancestres e esses fios criam e ressignificam
identidades dilaceradas pela l6gica colonizadora, cujas praticas, por muitos anos, demonizam,
invisibilizam, inferiorizam as religides africanas, afro-brasileiras. Ao escrever sobre as religides
do povo preto, Conceicdo Evaristo temporaliza as “afromemorias”. Caligrafa em nds, corpo-

travessia, a palavra-vivéncia e celebra mais uma vez as humanidades:

Ao longo de toda a obra literaria j& escrita de Conceicdo Evaristo, bem como de suas
falas pablicas, as 4guas de sua escrevivéncia vém azeitando nossas afromemérias com
seus itans, suas hidro-grafias e suas espirais. Ao recolher calmamente o que est& no
fundo de nossas almas de profundas e lamacentas camadas, escreve as nossas reais e
potenciais vivéncias — em muitos tempos e em espacos de amplitude ndo confinaveis
ao projeto necropolitico de nacdo a que (em certo tempo-espago-linguagem) estamos
sujeitas (Carrascosa, 2020, p.161).

A poesia negra feminina de Evaristo decoloniza, nessa perspectiva, esses espacos
provocando discussdes abertas a pesquisa dentro de academicismo submersos as raizes
colonizadoras e racistas. Produz epistemologias que encruzilham nossas crencas e, ao fazé-la
reza sobre 0 povo negro, através da poesia, a re-existéncia, a reflexdo, a pluralidade das quais
muitos esquecem e/ou nao respeitam. Segundo Luiz Rufino (2019), os orixas “narram o mundo
através da poesia. ” (Rufino, 2019, p.6). O autor, nesse sentido, destaca que a colonialidade de
poder, ser, saber, o que chamou de “marafunda ou carrego colonial”, sdo assombros que se
valem da violéncia para estruturar dominacdes sobre a América Latina.

Luiz Rufino (2019) destaca ainda que, ndés somos seres paridos na
colonialidade/modernidade e nossos saberes precisam ser encruzos para que a vida nasca a
partir das nossas ancestralidades, porque € um modo de ser pertenca a vida, a sabedoria
pluriversal. A decolonizagdo desses mundos é um ato de “dobrar a linguagem”, descobrir

frechas de sobrevivéncia, esquinas e encruzilhadas.

A encruzilhada e seus cruzos sdo a propria poténcia de Exu. Assim, o fenémeno é o
préprio principio explicativo do conceito. A descolonizac¢do ndo pode se limitar a se
banhar na beirada. Para uma virada do conhecimento que combata de forma incisiva
as injusticas cognitivas/sociais produzidas ao longo do tempo, haveremos de nos
arriscar em mergulhos mais profundos. O desencadeiramento, o tombo na ladeira, o
“tapa sem mao” contra os privilégios da supremacia branca sdo, a meu ver, inevitaveis,



106

uma vez que agdes como essas, de carater transgressivo, operaram nas frestas. Fica
evidente que resiliéncia e transgressdo ndo sdo novidades em nossas bandas; porém,
nos cabe 0 compromisso e a responsabilidade para que essas a¢cdes sejam continuas a
ponto de avangarmos em equidade (Rufino, 2019, p.17).

O que o autor nos propde € a transgressdo dos rastros da colonizacao e verdades de uma
historia contada pela unicidade. A coisificagdo do ser e inferioriza¢do dos saberes que silenciam
e destituem corpos subalternizados. Os mergulhos profundos, os atravessamentos, o olhar por
entre as frechas, os destrancares de ruas e de portas sdo elaborados também nas margens da
literatura de mulheres, cujas rasuras pujam a presenca de algo possivel, igualmente tecido no
encantamento ancestral das religides negras. A poesia que pulsa nas contas do rosario de Oxum,
mde e orixa que rege 0s escritos magico e negros de Maria Conceigdo Evaristo:

Meu Rosario

Meu rosério € feito de contas negras e magicas.

Nas contas do meu rosério eu canto Mamée Oxum

e falo padres-nossos, ave-marias.

Do meu rosario eu ougo os longinquos batuques do meu povo
e encontro na memaria mal adormecida

as rezas dos meses de maio de minha infancia.

As coroacdes da Senhora, em que as meninas negras,
apesar do desejo de coroar a Rainha,

tinham que se contentar em ficar ao pé do altar lancando flores.
As contas do meu rosario fizeram calos nas minhas maos,
pois sdo contas do trabalho na terra, nas fabricas, nas casas
nas escolas, nas ruas, no mundo.

As contas do meu rosério sdo contas vivas.

(Alguém disse um dia que a vida € uma oragéo,

eu diria, porém que héa vidas-blasfemas).

Nas contas do meu rosério eu te¢o intumescidos

sonhos de esperangas.

Nas contas de meu rosario eu vejo rostos escondidos

por visiveis e invisiveis grades

e embalo a dor da luta perdida nas contas do meu roséario.
Nas contas do meu rosario eu canto, eu grito, eu calo.

Do meu rosario eu sinto o borbulhar da fome

no estdbmago, no coragao e nas cabegas vazias.

Quando debulho as contas 0 meu rosario,

eu falo sobre mim mesma em outro nome...

E sonho nas contas do meu rosario lugares, pessoas,
vidas que pouco a pouco descubro reais.

\ou e volto por entre as contas de meu rosario,

que sdo pedras marcando-me o corpo-caminho.

E neste andar de contas-pedras,

0 Meu rosario transmuta em tinta,

me guia o dedo,

me insinua poesia.

E depois de macerar conta por conto do meu rosario,



107

me acho aqui, eu mesma,
e descubro que ainda me chamo Maria.

(Evaristo, 2017, p.44-45).

No poema materializa-se a densidade simbdlica, politica e estética, onde o sujeito
poético se vale da imagem do rosério, objeto das rezas, das devocdes, religiosidades para
construir uma narrativa de memorias, dor e poesia. Assim, em Sussurros rezam as nossas
bisavds, avls e mdes, pois é no quase-siléncio que essas mulheres mais velhas elaboram suas
preces contritas e descobrem-se. Assim, no canto do rosario a autora entrecruza as religides de
matrizes africanas e o sincretismo religioso que marcam as vivéncias do povo negro em
diaspora.

Evaristo traz a magia das contas de um rosario que tem o poder do desejo a ser realizado,
dos batuques culturais e de memorias de infancia vividas em nossos imaginarios de crianga
preta no qual o protagonismo negro era/é negado pelos atravessamentos raciais, de género e
classe. Nas contas desse mesmo rosario dores sdo tecidas e relembradas pelo esvaziamento
corpo-negro subalterno. Nas contas do rosario nasce a poesia, nascem identidades em
constantes deslocamentos (Hall,2003, p.13). Texturas de alguém que se reconhece como
pessoa, que se chama pelo nome, protagonizando, neste sentido, 0o corpo em travessia
pertencente que se desdobra na linguagem, que se refaz nos mergulhos de uma escrita pujante.

Conceicdo Evaristo, em especial nesse poema, avulta em mim memorias de infancia e
individuais que, a0 mesmo tempo, se coletivam a medida que me transporto para outras tantas
memodrias de escola, das festividades para o Divino Espirito Santo que minha avo, enquanto
caixeira organizava no interior do Maranhdo. Os batuques e cheiros que o poema pluraliza em
mim enquanto corpo-subalterno negro, a travessia para o refazimento dessas reminiscéncias
“me guia a o dedo/me insinua poesia, sobretudo, “me acho aqui, eu mesma”, a0 mesmo tempo,
eleva nosso olhar para refletir sobre nossa condicdo enquanto menina/mulher preta na
sociedade.

O poema, portanto, elabora em nos cruzamentos reflexivos para pensar nossos olhares
identitarios, corpos-travessia e como, em meio aos atravessamentos e configuracdes raciais,
reformulamos rotas de sobrevivéncia e encontramos a “amefricanidade”, termo cunhado pela
intelectual Lélia Gonzalez para teorizar sobre as vivéncias da comunidade negra nas Americas.
Nessa concepcéo, bell hooks (2017) pontua que os ideais negros sdo assegurados atraves das

artes, da literatura. “da genialidade negra e do espirito negro” (hooks,2017,p.1).



108

O racismo, como ja teorizado neste estudo, € maquina de destrocos das subjetividades,
reduzidas pela colonizacéo e responsavel pelas mazelas e opressfes. Em seu artigo-manifesto,
“Curando as feridas”, bell hooks (2017), destaca que negras e negros sao marcados pela
violéncia racial e isso tem impactado na producdo de desigualdades, na saude mental e nos
olhares que dispensamos a nos durante toda a vida. NOs, quando criangas negras, nao
pertenciamos ao nosso corpo-infancia, porque ndo deitavam em nos os olhos de afeto, de
percepcao, por isso, talvez, buscavamos em outros corpos, cabelos e peles diferentes das nossas,
0 protagonismo que detém as brancas. Agora adultos, ainda estamos condicionados ao sermos
0 outro do outro que s6 se Vé coerente a partir do dominio do colonizador, ou seja, ndo existe
identidade fora da violéncia. A intelectual também pontua que precisamos construir
epistemologias etnograficas para que a dor seja entendida como processo e ndo como definicédo
do ser pessoa negra e que essas dores ndo sejam utilizadas por uma cultura do consumismo que
ndo reflete e ao contrario produz mais violéncia as pessoas pretas valendo-se das opressoes
estruturais.

A dor precisa ser dita e ¢ também nas manifestagdes artisticas que a “genialidade negra”
performa. A escrita de mulheres negra faz escurecer temas importantes para pensar temas
silenciados e/ou que causam “vergonha”. “Por que sera que o racismo brasileiro tem vergonha
de si mesmo? ” Indaga (Gonzalez, 2020, p.90).

No intuito de ampliar esta conversa, bell hooks (2017) sublinha:

Significante, muitas obras de escritoras negras contemporaneas passaram a tratar do
trauma psicolégico no despertar do movimento feminista contemporaneo ratificando
a divulgacgdo de assuntos privados e segredos nos espacos publicos. O foco feminista
em direitos reprodutivos, violéncia doméstica, estupro e abuso sexual infantil,
particularmente incesto, bem como em padrfes de dominacdo em relagdes sexuais e
intimas, interveio no siléncio cultural que anteriormente taxava tais temas como tabu.
Escritoras negras contemporaneas puderam entrar nesse contexto e criar uma literatura
que tratava de assuntos que, até certa medida, ainda eram tabu em textos considerados
especificamente sobre raca (hooks, 2017, p.5).

bell hooks (2017), enfatiza que a escrita de mulheres desnuda falas e praticas de
violéncias que acomete o corpo feminino, os ndo ditos sdo expurgados pela linguagem feminista
que pulsa e teoriza a mulher enquanto subjetividades para além do racismo. Nessa construcgéo,
Lélia Gonzalez (2020) explica, “porque sempre insistimos que o racismo e suas praticas devem
ser levados em conta nas lutas feministas, exatamente porque, COmo 0 sexismo, constituem
formas estruturais de opressao e exploracdo em sociedades como a nossa. ” (Gonzalez, 2020,
p.105). Ao expor feridas essas mulheres avultam, do mesmo modo, lugares de cura, de

discussbes, de autocuidado e de resgates identitarios. Somos escritas e forjadas a partir dessa



109

literatura negra feminina que rompe, mas também cura nas linhas do texto. A autora no mesmo
texto diz que raca ndo é nossa Unica temética. Pensamos e existimos para além do racismo,
estamos sempre atravessando na contramdo, mas o fazemos, criamos avenidas, escritas

ancestrais.

O tempo passava e eu ndo deixava de vigiar minha mée. Ela era 0 meu tempo. Sol, se
estava alegre; lagrima, tempo de muitas chuvas. Duvidas, sofrimentos que
dificilmente ela verbalizava, eu adivinhava pela nebulosidade de seu rosto. Mas
anterior a qualquer névoa, a qualquer chuva havia sempre o sorriso, a graca, 0 canto
da brincadeira com as meninas-filhas ou como as meninas-filhas. Foi daquele tempo
meu amalgamado ao dela que me nasceu a sensac¢do de que cada mulher comporta em
si a calma e o desespero (Evaristo, 2017, p.21).

Somos escritas e forjadas a partir dessa literatura negra feminina que rompe, mas
também cura nas linhas do texto. A autora no mesmo texto diz que raca nao € nossa Unica
teméatica. Pensamos e existimos para além do racismo, estamos sempre atravessando na
contramdo, mas o fazemos, criamos avenidas, escritas ancestrais. Assim, “lavo o corpo da
menina/ e as minhas mé&os tropecam (...) Sonho os dias da menina/ e a vida surge grata”
(Evaristo, 2017):

O olho do sol batia sobre as roupas estendidas no varal e mamée sorria feliz. Goticulas
de 4gua aspergindo a minha vida-menina balancavam ao vento. Pequenas lagrimas de
lencéis. Pedrinhas azuis, pedacos de anil, fiapos de nuvens solitarias caidas do céu
eram encontradas ao redor das bacias e tinas das lavagens de roupa. Tudo me causava
comogao maior. A poesia me visitava e eu nem sabia (Evaristo, 2017, p. 09).

Destrango minha voz para outros caminhos, porque poesia vem me visitar nas palavras
de suavidez de Conceicao Evaristo, que na minerez de sua escrita, “na brandura” de sua fala
goteja em nossas vivéncias, escrevivéncias de menina, de menina-mulher e alvitra temas tdo
importantes para que entendamos de e para onde caminha nossos passos, ensinando-nos que

estes séo se longe.

Em meio ao medo instalado e & necessaria coragem, ensaiamos movimentos
ancorados na recordacdo das proezas antigas de quem nos trouxe até aqui. E, apesar
das acontecéncias do banzo, seguimos. Nossos passos vém de longe.... Sonhamos para
além das cercas. O nosso campo para semear é vasto e ninguém, além de n6s préprios,
sabe que também inventamos a nossa Terra Prometida. E 14 que realizamos nossa
semeadura. Em nossos acidentados campos — sabemos pisar sobre as planicies e
sobre as colinas — a cada instante 0s nossos antepassados nos vigiam e com eles
aprendemos a atravessar os caminhos das pedras e das flores. E deles também o
ensinamento de que as motivagdes das flores sdo muitas. Elas cabem no quarto da
parturiente, assim como podem ser oferendas para quem cumpriu a derradeira
viagem... (Evaristo, 2017, p.111).

Evaristo, desse modo, promove travessia desses espacos historicamente destinados as

pessoas negras, por meio da poesia, olha entre as frestas e elabora novas epistemes, 0



110

contradiscurso. A poesia-travessia €, para nds, mulheres negras, lugar de resisténcia, a casa, 0

afago onde encontro, no meio do caminho: deslizantes aguas

Ao Drumond, com licenca, pois sei das pedras e também das aguas das Gerais

Da adverténcia de Carlos
faco moucos meus ouvidos
e sigo com lagrimas-aguas
contornando a tamanha
extensao da pedra.
E tantas sdo as deslizantes aguas
E sdo tantas as aguas deslizantes
E deslizantes sdo as tantas aguas
E 4guas, as deslizantes, sdo tantas
que nas bordas da aspera rocha,
encontro um escorregadio
limo-caminho. Tenho passagem.
Sigo a Senhora das Aguas Serena,
A Senhora dos Prantos Profundos
Sigo 0s passos, passo a passo
e fundo outro caminho.

Sigo 0s passos.
Passo a passo.
Sigo passo a passo.
As 4guas passam,
e as pedras ficam...

(Evaristo, 2017, p.104).

Evaristo desloca e reafirma sua desobediéncia epistémica e poética quando aciona o
nome do poeta Carlos Drumond, aqui reelaborando novas travessias, dando novos contornos as
pedras no meio do caminho, propondo ndo da ouvidos ao canone masculino, branco, caduco e
mouco, como estratégia de insurgéncia, como em toda sua poesia, construindo lugar para sua
travessia. A imagem da &gua simboliza a fluidez desse caminho e que cria outros contornos, a
poesia negra feminina que desliza, desdobra-se, escorre por brechas, corre no encontro de suas
aguas, assim como fazem as mulheres pretas. Ha sempre uma travessia a ser elaborada, ainda
que limosa, fundamos outros passos, passo a passo.

Na semeadura da nossa mais velha, desembocando nas &guas liricas da palavra, da
narrativa, dialogando com identidades, buscando no vazio rastros de sobrevivéncia, provando
que siléncios prescritos precisam ser reinventados, reescritos, assim, faz sentido que a caneta
seja a nossa, a feminina. Ecoemos! Desemboco, para tanto, na pele também marcada pelas

palavras de Ryane Ledo.



111

3.2 Escrita de Ryane Leéo: corpo-desabitado de mulheres negras

ecoar

minha pele é marcada por palavras
que contam a histéria

de uma mulher que nasceu oceano
lava e vento

gero, queimo e contorno
todos os cantos
do mundo

(Ledo, 2019)

Somos uma grande saia que danga em todos os espacos. Compostas por rendas,
estampas florais e movimentos de vai e vem. Dangamos sobre as dores, as contornamos,
giramos e contamos histérias que as ancestrais sopram em nossos ouvidos. Somos
continuidades, somos outras, somos mulheres negras em busca, oceéanicas, rios. Somos aguas
que desaguam, limitrofes e, igualmente, hidrografamos fertilidades (Carrascosa, 2020, p. 155).

Assim, com objetivo de ocupar este espaco de escrita, de uma pele marcada por palavras,
0 todo deste tdpico esta voltado para refletir sobre outra mulher negra oceanica e agarra-se na
escrita, na literatura para desvendar caminhos sobre si, para si e para 0 mundo. Nessa gira,
discute-se acerca da escrita poética que traz um viés de emancipa¢do por meio de desarticular
narrativas estereotipadas sobre corpos femininos negros. Sobre o corpo desabitado de mulheres
que inventam narrativas outras para esses corpos que ndo sdo enxergados em nenhum outro
lugar.

Reflito ainda sobre a violéncia epistémica que encobre a mulher negra num discurso de
desmerecimento de afeto, no lugar marginal de sustentaculos, ou seja, discursos coloniais que
ferem coracBes e mentes. E, ao passo que entendemos feminista e decolonial a escrita de Ryane
Ledo que devolve as mulheres negras a percepcdo de si como reconstrucdo possivel da
autoestima, autoamor, a vontade de pertencimento de um corpo preto desabitado.

Comeco estas analises da literatura de Ledo (2019) pensando a partir do corpo-travessia
como uma poética do deslocamento e do retorno e contorno de si, corpo em movimento que
desdgua em outros parecidos com o seu. O “gero, queimo e contorno todos os cantos do mundo”
¢ maxima de uma mulher que transita, um translado de si mesma para 0 mundo. E a
possibilidade, nesse sentido, de perceber-se humanizada, de se permitir ser atravessada nao s6
pela dor historica de género e racial por ser mulher negra, mas pela busca genuina a partir de
um gestar literario de cura e de memdria, ou seja, ndo € um corpo fixado, mas um territério, um

corpo que danca e gira em suas imperfeicdes do ser-pessoa e que se refaz na travessia da



112

ancestralidade. “Meu corpo ¢ reza ancestral, ele sempre guarda uma nova chance” (Ledo, 2024,
p.1).

O centro desta pesquisa se faz nessa baliza, no desague de mulheres pretas que cruzam
historias e se fortalecem. E sobre o corpo-travessia que também é corpo-memdria, corpo-
escrevivéncia, corpo-cura, nestas premissas esta o cerne da leitura, do desbravamento da poesia
negra feminina de Conceicdo Evaristo e Ryane Leéo.

Sé&o elaboradas, portanto, epistemes que possibilitam pensar o corpo ferido de mulheres
negras, de modo a tracar caminhos esperancosos e reexisténcia. Nessa perspectiva, abordam-se
temaéticas que atravessam a escrita da autora de Cuiaba, como o amor, a reconstrugdo de si, a
ressignificacdo de imagens distorcidas pela dor, bem como quest6es relativas a sexualidade, a
religiosidade e, sobretudo, a escrita de travessia — aquela que abriga os corpos de mulheres

negras em uma danca ancestral de continuidade, memdria e cura.

naquelas travessias

aquelas em que ninguém quis vir comigo
aquelas negadas com gosto por quem

me garantiu constancias

aquelas que cruzei mesmo tremendo as pernas
mesmo de olhos inchados

mesmo de punhos marcados

aquelas que construiram meus escudos
aquelas que inflamaram a minha pele

que fizeram pequenas quedas serem ambicGes
que apagaram datas

mas fixaram os rostos

gue marcaram minha linguagem e meus gostos
trajetos de explosdes e nomes desabitados

(Ledo, 2019, p.32)

A poesia de Ryane € marcada por um lirismo direto e igualmente insurgente, elementos
centrais de sua escrita, a travessia como experiéncia de um corpo de dor e reconstrugdo. Traz
no corpus uma linguagem subjetiva em estado de rupturas, renovacgao.

O termo escrita-travessia dialoga com a poesia de Ryane Le&o para compor o grande
leque e/ou a grande saia que abriga a escrita nessa perspectiva. Como ja mencionado por esta
pesquisa, a literatura negra feminina é tecida a luz da ancestralidade, das memorias de negras e
negros que tracejaram caminhos até aqui. Somos, portanto, territdrios ancestres, coletivos,
imensiddo da linguagem sobremaneira. O conceito travessia cunhado por esta tese marca o

desatar de nés equalizado pela colonizagdo sob os corpos negros femininos, o desaguar de uma



113

escrita que pulsa sobre nds como reza, a quebra de esteredtipos que ferem igualmente nossas
subjetividades.

A escrita-travessia revolve as memorias de mulheres e homens em navios negros. Evoca
aqueles corpos jogados ao mar e entrega-lhes flores. Devolve as subjetividades de corpos
femininos destrocados pelas opressdes alimentadas pela colonizagéo, cura e reivindica no texto
segredos de sobrevivéncia. Nesse sentido, busco, a partir da poesia negra feminina, esse
perfurar de muros e frechas que essa literatura decolonial promove.

O poema acima percorre esse trajeto de nomes desabitados, de uma pele que procura
espacos para encontrar a si e quando n3o o encontra, constroi travessias. E secular para as
mulheres e homens negros terem o corpo habitado pelo vazio que diversas opressdes e
atravessamentos violentos os impde. Desde primeiro verso, Ledo delimita espaco de fala,
marginal, silenciada e solitaria, recusada pelo outro, mobiliza simbolicamente o caminho das
mulheres negras enquanto corpos desapropriados, densos, desamparados afetivamente.

O ndo pertencer do corpo peculiar as negras e negros que se veem no espelho destorcido
pelo racismo, ainda que dolorido, a autora constr6i um corpo em travessia, transitando pelas
dores, na resisténcia forjada, tece uma poesia inscrita na escrevivéncia, o que aproxima dos
escritos evaritianos. A linguagem que elevam composic¢des ndo formais, letras minusculas, sem
pontuaces demonstrando desobediéncia as estruturas linguisticas e destacando a fluidez e
intimidade com o leitor/a, assim como sdo caracteristicas da oralidade, o que populariza a
veiculacdo das poesias em plataformas digitais.

A subjetividade negra € um constante deslocamento, porque as reinventamos num
contexto social o qual nos associa ao estranhamento, a margem, a outridade, aos estereotipos.
Estamos, para tanto, forjando espacos para que nossos homes sejam ditos em vozes audiveis.
Ainda assim, o texto poético desenha enfrentamentos, a construcdo de novos caminhos. Com a
pele marcada pela dor, mas que cruzam a linha de todas as mazelas que corpo negro é
atravessado. Esses olhos avistam mundos para além das opressdes, ao mesmo tempo, que fazem
parte da construcgdo textual e do ser pessoa.

A poeta destaca que, embora haja tentativas de apagamentos por toda a histdria da
comunidade negra, dilui¢do de nossas subjetividades e humanidades, ha linguagem, ha pessoas
refazendo-se na pluralidade, na arte. Existem, portanto, edificacdo de uma escrita que nasce na
pele que procura casa, pertencimento, abrigo para composicao textual, a0 mesmo tempo, nos
vestigios de um fazer poético, de compor a si mesma. Retomo a entrevista da autora concedida
a este estudo nessa perspectiva da escrita como rasuras, como porta de entrada para um novo

Viés, um encontro de si mesma:



114

E escrita pautada em um renascimento, firmado nas raizes da ancestralidade, porque
eu ja morri muitas vezes, porque nfo existe rua sem saida. E uma escrita que realmente
o encruzilhar é o todo. E se eu ja& morri muitas, eu ja renasci muitas vezes, eu sou
teimosa. Eu teimo em mim, eu gosto de renascer. E como diz Maya Angelou, ““ e ainda
assim eu me levanto.” E eu gosto mesmo, eu flerto com as rasuras, com o novo. Eu
posso chegar numa roda de mulheres negras e falar sobre dor, geralmente eu vou falar,
mas eu vou falar de um outro jeito, porque ninguém pode participar de um evento
comigo e sair sangrando. T6 sempre preocupada com isso, sempre costurando,
organizando essas palavras nesse balaio de afeto para que entdo eu consiga as
perguntas. E eu possa perguntar qual o album que vocé escuta que te d& vontade
dancar no meio da sala? Qual foi a Gltima vez que vocé deu uma risada e sua barriga
doeu? Que vocé mais gosta de comer? Qual o cheiro que te lembra casa? Qual o gosto
que a vida tem na sua boca? E ai me interessa essa parte das mulheres negras que é
ignorada, seja na literatura, no audiovisual. Gente, eu quero saber qual sua cor
favorita, se vocé gosta de amarelo, se vocé gosta do frio ou calor que vocé faz em dias
de sol. Meu Deus, eu me interesso muito. As pessoas ndo se interessam por nossas
subjetividades, a escrita de mulheres negras se interessa muito. Ou quando as pessoas
se interessam por nds perguntam sé sobre racismo, s6 pelo peito rasgado. Eu quero
saber 0 que vocé fez para cicatrizar e ja gera uma fala. No6s glorificamos a
sobrevivéncia, me interessa muito 0s processos, quero saber o que faz festa em seu
peito, como vocé gostaria de ser amada. E ai vamos criando novos imaginarios. A
literatura é tudo, uma mulher que se olha no espelho e gosta do que vé a partir do meu
livro. Eu ganhei, ela ganhou e as vezes eu s6 precisava perguntar. Sabe essas perguntas
que fazem para todo mundo, menos pra gente. Tudo importa (Ledo, 2024, p.3).

Ledo reafirma que € na escrita, na literatura negra que subjetividades se reconstroem.
Na linguagem poética devolve-se humanidades, saidas. A poesia é dgua de rio que contorna o
mar para desaguar no verso, mesmo bravo, mas voraz. No construir da poesia negra feminina
gue insistimos na teimosia esperanca, cura, nas perguntas que ndo nos alcangam, porque a cor
chega primeiro. A escrita de Ryane Le&o insiste nos processos decoloniais de humanizar esse
corpo negro brutalizado historicamente, as mulheres negras devolve a sensibilidade do amor, o

ato politico de ser amada. Na via contraria subverte:

Eu sinto e vejo

a minha cura

é processo lento

€ mesmo nas noites

em que eu ndo a alcango
alguém aparece pra me lembrar
gue ja ndo ha tempos para quebras
e sem jeito me levanto

ainda com pernas fracas

e os olhos inchados

antes ter ficado

um pouco mais no chéo

e aprendido sobre 0 seu gosto
de decorado o caminho de
volta

da ponta do precipicio
impuseram a presa

Nno meu cicatrizar



115

A minha cura

¢ abstrata e confusa

nao tem linearidade

se ontem sorri levezas com

olhos

hoje a memdria me engole me desestrutura
olheiras provam que eu

estou sempre contendo enchentes

me adaptando novamente ao siléncio
depois de tanto gritar

[.]

A minha cura

nao é de todo estancada
ainda sangro

ainda perco

[..]
ainda estou construindo
uma possivel saida

(Leio, 2019, p. 111-112).

A poética de Ledo rompe com o discurso monolitico, imutavel sobre ser mulher negra,
eleva a complexidade da subjetividade que se refaz na busca, nos sentimentos de raiva,
resisténcia, na cura e no contrafluxo humaniza essas mulheres, corporifica na escrita a premissa
do ser, desmitifica esteredtipos que coisificam esses corpos. Devolve as mulheres o direito
politico de sentir, de ser invadida pelo refazimento de si através da tessitura textual. A
arquitetura de sua poesia se edifica nessas costuras de um olhar fito no escrutinar de si mesma
de uma poesia que nos varre, nos ilumina, sem antes limitar, oceanica a escrita nos preenche de
coisa alguma e, ao mesmo tempo, de um tudo. No esvaziar-se e no prenhe da poesia negra
feminina.

Desse modo, Ledo desenha sua literatura nas linhas de uma escrita vulcanica, voraz que
busca félego de um eu lirico cheio de dizeres, de uma voz que se derrama ao falar seus
silenciamentos prescritos, mas que ao fazer, inunda, fere e aprofunda. H4, nesse sentido, uma
caracteristica textual comunicada nas obras de Ryane Ledo que passa pela pressa em ser
percebida, ansia de juntar cacos de uma subjetividade fraturada pela dor, mas que ndo faz
morada nessa condi¢do. As repeticdes do poema acima trazem a urgéncia do eu lirico de ser
pessoa, performatizada por elementos da natureza que carrega a simbologia dessa instabilidade,
das alegorias religiosas dos orixas femininos associadas a da forga, ao poder, especialmente de
alguém em formac&o, no contrafluxo dos esteredtipos de reducdo da mulher negra, a escrita

acolhe, refuta.



116

A composicdo da escrita da autora € permeada por uma travessia-escrevivéncia

XA

delineada por uma voz feminina que, como ela mesma define, ¢ “temporal € mansidao”, ou seja,
as obscuridades do ser pessoa, de ser mulher em constante refazimento, sobretudo de
reconhecer-se pequena e grande, leve e pesada, por vezes ndo definida, mas em transicdo. Uma
vivéncia que se subscreve no desenvolvimento do vir a ser, do tornar-se, principalmente do
enxergar-se nos meios dos destrocos. “Em outras palavras, ainda ha necessidade de nos tornar-
mo-nos sujeitos” (Kilomba, 2019, p.29).

Essa escrevivéncia, (Evaristo, 2021) como uma maneira colocar-se no mundo, “um
suporte para estar de pé”. Ledo se apropria desse conceito para dizer-se, a literatura elaborada
a partir das humanidades, das controvérsias, do contato com outro como constructo de si. A
poética de Ryane Ledo funda epistemes que permitem as mulheres negras pensarem caminhos
de volta a si mesmas, em possiblidade de olhar novamente, ainda que seja para as mesmas

realidades.

[..]

que hoje eu reconheca

até na fraqueza

um motivo para revolugdo

hoje serei minha prépria cura

hoje ndo terei vergonha

hoje ndo vou esperar que me salvem

e se ndao houver ninguém para me dizer que sou sagrada
que eu seja a propria deusa de minhas aguas salgadas
hoje ndo estarei no olho do furacéo

hoje serei o furacdo

hoje estou viva

hoje estou celebrando

tudo que sou

hoje escolhi o gosto de vida

hoje sou coragem

hoje estou viva

hoje estou viva

hoje estou viva

[.]

as partes de mim

gue ainda ndo sdo cicatrizes
logo véo notar

gue tudo em mim

é possibilidade

se t6 quebrada

a poesia me remonta
se t6 inteira a poesia me reconta.

(Ledo, 2019, p.52-53).



117

Dar nome ao sentimento jA é cura, estd dito na tessitura textual de Ledo. O
reconhecimento de si como incompletude, quebrada, como rasgos de alguém em busca de
individualidades, de reconstituir identidades envolve a poética da autora no delinear decolonial
de rompimento e de refletir sobre novas epistemologias. Pensar a si como projeto de
desarticulacdo de uma prética historica de fazer mortes.

O corpo-travessia de mulher preta pensado & luz do amor, da reconstrucdo do ser na
contramao da desumanizacdo dessas vozes, € radical, sobretudo é revolucionario. Ao articular
temas como a auséncia de cuidado, os atravessamentos da dor, Ledo constroi um texto que é
também abrigo, resisténcia, travessia, lampejo de esperanca. As repeticdes e metéforas
tencionam e valiam a complexidade do eu lirico nesse processo de autopercepcdo, da
reconfiguracdo da identidade, reescrita de narrativas sobre si, sobre nés. O deslocamento de
objeto a sujeito como acao transformadora, isto é, a literatura como ferramenta de emancipacéo
de corpos machucados. A escrita, portanto, passa a ser uma necessidade, um ato politico, “a
passagem de objeto a sujeito”, “remonta e reconta” quem escreve € quem a 1€. Grada Kilomba
reflete em “ Memorias da plantagdo”, (2019) que o ato de escrever decoloniza espacos e vozes,
valida, legitima sentimentos e condicdes sociais pré-estabelecidas, representa, nesse sentido, “o

duplo desejo de se opor a outridade e o de reinventar a si mesmo” (Kilomba, 2019, p. 28). Desse

modo, Ledo, forja:

[.]

qual seu cheiro favorito

tem nascido flores

em vocé

como anda sua fé

vocé quer um abrago daqueles

gue fazem parar de chover

ou daqueles que nos fazem

desaguar

gual sua maior saudade

vocé tem conversado com seus ancestrais

[.]

Semana passada

enfiei na cabeca

gue eu seria mais celebrativa
e fiz uma Unica promessa:

Jamais desperdigar
segundos sem amor.

(Ledo, 2019, p. 109- 154).



118

Os versos sublinham perguntas que nunca sdo dirigidas a mulher negra, corpo
historicamente mazelado e estereotipado, sdo tematicas de uma negrura que se rasura a literatura
construida sob olhares brancos. A poesia de Ryane Ledo resgata a mulher negra do lugar de
auséncias, oferece-lhes, de outro modo, um espaco de reinvencao da autoestima e da dignidade.

No livro “Tudo sobre o amor: novas perspectivas ”, bell hooks (2020), elabora e
desenvolve o texto no entendimento sobre amor como um gesto politico e potente e ndo distante,
utoépico, mas uma construcdo que nasce em nos, em primeira instancia e ainda uma prética para
se construir em sociedade.

Quando se refere a autoestima, a autora se debruga em pensar 0 autoamor como
conhecimento profundo de si mesmo, € se propor em estar diante da imagem de si e senti-la,
confronté-la, e, sobretudo ama-la, ou seja, assumir a responsabilidade de si mesma “confrontar
e alterar as bases trémulas de 6dio e de desprezo nas quais nossa baixa autoestima esta
fundamentada” (hooks,2020, p. 101). A intelectual afirma ainda, que o0 amor préprio ndo pode
ser solitario, uma vez que ndo é uma tarefa facil, porque estd embasada em raizes do autoddio,
na infancia e/ou numa estrutura de discursos historicos sobre nés, principalmente as mulheres
pretas, quando estamos diante do espelho distorcido e convexo da colonizacdo. Sobre isto

destaca:

Amor-prdprio é a base de nossa pratica amorosa. Sem ele, nossos esfor¢cos amorosos
falham. Ao dar amor a nés mesmos, concedemaos ao nosso ser interior a oportunidade
de ter amor incondicional que talvez tenhamos sempre desejado receber de outra
pessoa. Quando interagimos com 0s outros, 0 amor que damos e recebemos sempre é
necessariamente condicional. Embora ndo seja impossivel, ¢ muito dificil e raro que
sejamos capazes de estender o amor incondicional aos outros, em grande parte porque
ndo temos como exercer 0 controle sobre o comportamento deles e ndo podemos
prever ou controlar totalmente nossas reacGes a suas acBes. Podemos, contudo,
exercitar controle sobre as nossas. Podemos nos dar amor incondicional que é
fundamento para a aceitacdo e a afirmacdo sustentadas. Quando nos damos esse
presente precioso, somos capazes de alcancar os outros a partir de um lugar de
satisfacéo, e ndo de falta (hooks, 2020, p. 106-107).

Pensar o amor a partir do corpo e voz preta é desruptivo, uma vez que somos refletidas
e enxergadas no lugar de cargas, de dor. Ryane Ledo afirma acima que nossas subjetividades
ndo interessam socialmente, cita frases corriqueiras que poderiam ser ditas a mulher negras e
ndo sdo proferidas, porque para essa mulher resta a subalternidade. Na contramao, a literatura
de mulheres pretas encontra-se 0 autoamor, ainda que em meio a violéncia, 0 apagamento
epistémico e ontoldgico, o eu-preto que subverte a tecnologia contra-colonial que fere corpos e
tambeém coracGes. (Carneiro, 2005). Para tanto, escrever sobre amor para bell hooks, Ryane
Ledo néo é utopia, mas uma necessidade de sobrevivéncia, uma transformagéo politica. Manter

o0 olhar para as nossas subjetividades, quando ninguém mais o faz:



119

0 que me faz poderosa
ndo é so essa forca desmedida
esse grito potente
se estou de pé é justamente
porgue me permito a queda livre
me deixo desabar
sentir o gosto do chao
desaguar
digo para a minha intensidade
descansar
pra dor ndo faco lar
mas permito a visita
n&o serei inabalével
n&o insista
guando estou fraca
tenho coragem
de me encarar
para nos que temos pressa
desejo que ainda haja vontade
de contar estrelas durante a noite
para nos que temos pressa
desejo que possamos ler um poema
a ponto de senti-lo mudando nossos rumos
para nos que temos pressa
que respirar fundo substitua
0S pés nervosos e as mao trémulas
para nos que temos pressa
que a angustia nos esqueca
descanse entre brechas
para nos que temos pressa
gue ela seja fuga pro que somos
para nos que temos pressa
desejo atrasos bonitos
nos encontrem
para nds que temos pressa
desejos atalhos entre os trilhos descompensados
para nds que temos pressa
que saibamos que o retorno
é perigoso e por vezes impossivel
melhor parar
admirar as demoras
pra entdo seguir

[.]

ontem eu deitei na cama
fechei os olhos
e tentei esquecer
todos esses nomes
gue moram em mim
séo tantos andando aqui dentro
que fico alternando entre ser tdo boa
e tdo péssima nessa coisa de deixar ir

[.]



120

vocé me chama de rainha
mas nédo banca um elogio
porgue ndo reina comigo
eu amo a minha solidéo
mas também preciso de abraco
de colo, de porre, de convite,
de ajuda, de norte, de fé
comigo ninguém pode
OU €eu € que ndo posso com ninguém?

[...]
(Ledo, 2019.p.17-18).

Os poemas carregam uma composicao formal, confessional e politico, caracteristica da
escrita de Ledo. Desenhados em versos livre, sem métricas e rimas fixas, como desobediéncia
e gesto de decolonialidade, que desmonta padrdes rigidos da linguagem, o que permite a mistura
das estrofes sem perder a constancia, a coeréncia textual, cujo movimento tomei a liberdade de
construir. A fluidez dessa voz nos poemas, das emocdes, alternando entre a dor e a cura,
reconstrugdes e abruptas interrupgdes metaforizam esse ressurgimento em meio a queda. Os
textos, especialmente convocam mulheres a luta, a coletividade, sublinhadas pelas anaforas,
chama para 0 movimento feminino unico, ja reverenciado nesta tese.

Nesse sentido, a poética de Ledo carrega um desejo radical de cura, delicadeza, de
pausas como resisténcia. A forca ndo esta apenas no grito, mas na coragem de descansar e
recomecar. Um manifesto a vulnerabilidade, uma contranarrativa de rompimento que recusa a
desumanizacdo desses corpos. Ryane Ledo reafirma e busca o direito ao afeto, ao cuidado e a

restauracao.

As vezes quando falo sobre desmoronar
dizem pra deixar pra la
mas eu nunca Vi tristeza passar
sem ser sentida
ignorar as feridas

ndo vao estanca-las

tem que parar, olhar

lavar, passar remédio
e soprar, ndo tem?

a poesia ndo quer dizer
que sobreviver é artistico
sobreviver doi e arranca sangue
é que as palavras tém dessas
de acalentar

n&o se iluda
hoje eu ndo vou pro front da luta
nem precisa me chamar



121

eu ndo desisti ndo
s0 tenho que me restaurar

curar comega quando
dizemos as nossas verdades

(Ledo, 2019.p.18).

O contexto poético, nesse sentido, ndo romantiza a dor, mas nomeia e confronta as
feridas. Afirma que sobreviver ndo € arte, € luta, ato continuo de sangrar, é existéncia politica.
A poesia ndo como evasdo do mundo (Lorde, 2019), mas um caminho de escrevivéncia, de
resisténcia. A tessitura textual torna-se um espaco de cura possivel, de reinvencao de ser, de
afirmacdo de um eu que ama, que sente, que precisa de colo, de norte, de amor como um ato de
insurgéncia (hooks, 2020), um projeto socialmente politico e ético de reconstrucdo. Ryane Leéo
escreve para essa pressa, para curar-se na verdade, corroborando com (hooks,2023, p.27), “a
cura acontece dentro de nds quando falamos a verdade. ”

Recorro a bell hooks (2023) na obra “ Irmas do Inhame: mulheres negras e
autorecuperagdo” para refletir sobre as feridas, autoodio, baixa autoestima provocado pelo
racismo sofrido, internalizado em nossos corpos, “mentes coragdes e espiritos” (p.17). Nessa
perspectiva, a autora provoca temas como a cura emocional e espiritual de mulheres negras em
contexto de violagdes sistémicas como, racismo, sexismo, saude mental e elabora algumas
estratégias de autorrecuperacéo e lutas. O titulo do livro referencia sobre um grupo de apoio as
mulheres negras, onde lecionava bell hooks.

A intelectual reafirma que todas nds, pessoas negras, somos marcadas e violentadas por
essa estrutura que se alimenta da supremacia branca e propde que o bem-estar, o descanso para
as mulheres pretas é revolucionario em uma realidade que as subalternizam constantemente.
Analisa que o racismo, sexismo e patriarcado lesam profundamente a salde mental e fisica
desde a infancia de meninas e meninos pretos, e desse modo, critica e reflete sobre a importancia
do autocuidado, autorecuperacgéo e de que mulheres precisam pensar, agir em coletividade como
apoio mutuo para construcdo de pontes, de brechas para cura, mas ainda de resistir as essas
estruturas, “embora eu escreva sobre o processo de cura enquanto individuo, o entendimento

compartilhado é coletivo, cura coletiva. ” (hooks, 2023, p.21).

As pessoas negras, sdo de fato feridas, por forgas dominadoras. Apesar do nosso
acesso aos privilégios materiais, todas as pessoas negras sao feridas pela supremacia
branca, pelo racismo, pelo sexismo e por um sistema econdémico capitalista que nos
condena coletivamente a uma posicdo de subclasse. Essas feridas ndo se manifestam
apenas por meios materiais, mas afetam nosso bem-estar psicoldgico. Nos, pessoas
negras, somos feridas em nossos coragdes, mentes, corpos e espiritos. Embora muitas
pessoas entre nds reconhecam profundidade de nossas dores e feridas, nds nao



122

costumamos nos organizar coletivamente e de forma continua para encontrar e
compartilhar maneiras de nos curar. Mas nossa literatura ajudou nisso. Artistas negras
progressistas tém demonstrado uma preocupacdo incessante em curar nossas feridas
(hooks, 2023, p.17).

Da mesma premissa de agOes no coletivo, reafirma a intelectual Cida Bento, na obra
“Pacto da Branquitude” (2022), a autora destaca que ha um pacto narcisico da branquitude, ndo
combinado historicamente de fortalecimento entre os iguais que garante a permanéncia nos
espacos de poder, de liderancas eminentemente brancas e masculinas. O que bell hooks (2023)
nos provoca é que o movimento de luta, cura precisa ser feito por mulheres de méos dadas,
porque hd um pacto sofisticado, ainda que silencioso que apaga vozes, varre a nossa negrura
sistematicamente. Nesse balaio, a poesia de Ryane Ledo estad sempre em busca de outras, o
feminismo que se efetiva no cotidiano, no encruzilhar de travessias de mulheres, porque ndo
existe dor sozinha. Sobre a escrita como ferramenta que se refaz em ndés, no coletivo, Ryane

Ledo realca:

A escrita para mim jamais é tanto faz. E essencial, é sopro de vida, é ancestral, ¢ esse
caminho de resisténcia, ¢ essa encruzilhada. E esse compromisso com esse bem viver.
O que eleva é parte que identifica, alguém ler e se identifica e pensa se a Ryane saiu
dessa relacdo abusiva eu também posso sair. Nossa, quantas mulheres negras ja
falaram pra que sairam de relacionamentos adoecidos por conta do poema. E triste,
porque muitas passam por relacionamentos adoecidos, mas tem esse lado que a poesia
entra como um afago, esse acolhimento, podemos estar vivas depois disso. Que ndo
acho sobre ver o lado bom das coisas, € sobre autoficcdo. A Livia Natalia tem um
poema que se chama “autobiografia do impossivel” e depois eu fiquei pensando que
a gente autobiografa o impossivel o tempo inteiro. A gente estd sempre
autoficcionando. Tudo é biografia. Contar histérias ¢ uma forma também de mudar os
finais, restabelecer os comecos. Como diz Negro Bisbo, tudo é comego, meio e
comego que é como foi dividir os capitulos do meu livro novo, com os créditos,
obviamente. Acho que a escrita ela da esse norte, ela nos devolve para gente, ela nos
devolve para cura, para as cicatrizes. Ela fala assim, calma, calma, porque passa. Tem
uma coisa na gente que € importante saber que ndo doi sozinha, ndo tem dor sozinha,
ndo faz sozinha. N&o faz revolugdo silenciosa, sozinha. Tenho uma aula que é sobre
escrever autoficgdo, que a gente fala sobre escrever o incomodo e la no final a gente
muda o incdmodo. Na palavra tudo é possivel e eventualmente se esta na palavra, na
vida também se torna possivel (Ledo, 2024.p.5).

Na construcdo do impossivel, na escrita de mulheres negras, se desenha o espago de
poder, de fala. A autoficcdo como prética politica e criativa que possibilita autobiografar o
indivisivel, aquilo que queima e fere, nomear a dor, mas que, a0 mesmo tempo, encontra
travessia de existéncia e memoria. A autora valida a perspectiva de (hooks, 2023), de refletir
sobre a dor no coletivo e de que a transformacdo deve ser compartilhada, maxima de um
feminismo interseccional.

Na poética de Ryane Ledo, escrever ndo € sO um exercicio estético, mas um gesto

politico, ancestral. Compreende- se a escrita como uma travessia — uma jornada que parte da



123

dor, do trauma e do silenciamento, mas que se langa, pela palavra, em direcdo a cura, ao
pertencimento e a liberdade. Quando Le&o afirma que a escrita é um “sopro de vida” e que “na
palavra tudo ¢ possivel”, ela esta assumindo uma posigdo radical: a palavra tem poténcia de
transformacéo nao apenas simbdlica, mas concreta, no corpo, na subjetividade e nas relacGes.
A reflex&o sobre escrever o incOmodo corrobora com a premissa de Conceigédo Evaristo
de que a nossa escrevivéncia “néo ¢ para adormecer os da casa-grande e sim para incomoda-los
dos sonos injustos” (Evaristo, 2021, p. 1). Esse incbmodo, na poesia de Ledo, é também intimo,
afetivo e psiquico, sdo as marcas deixadas por relagdes abusivas, pela soliddo da mulher negra,
pela precariedade das existéncias dissidentes. A escrita de Ryane Ledo constroi pontes: entre
passado e futuro, entre dor e possibilidade, entre siléncio e voz. Seus poemas tém funcionado
como ferramentas de empoderamento coletivo, sobretudo para mulheres negras, que se
reconhecem na sua narrativa e se autorizam, por meio dela, a romper ciclos de violéncia e a
imaginar outros modos de existéncia. O impossivel, quando trazido para o campo da linguagem,

ndo se cristaliza em vitimizacdo; ele é pratica de elaboracéo, trabalho de travessia.

agora me veem como sobrevivente
a que insiste

agora que me veem como forte

a que se firma

agora que ja sei que posso voltar
guem vai me buscar no retorno

na esquina, no limbo, no poco

de quem sdo os ouvidos

gue mais chovem

do que suportam as tempestades
de quem séo os ouvidos

guando digo que falei demais

mas se a vida toda silenciei

onde esté o excesso de voz

onde se instalam as palavras

que foram perdidas na infancia

da pra recuperar o que ficou preso no
diafragma?

Por ora me curo

mas por ter me salvado
tantas vezes s

me faco ancestral

para as que virdo

e isso basta.

(Ledo, 2019, p.62).

O poeta sobrescreve em nos questdes alicercais e enraizadas em nossos COrpos negros

desabitados ao longo da vida. Ledo costura dores seculares em seus versos sem rimas e tematiza



124

a solidao da mulher negra como a centro dessa poética, ao mesmo tempo que, tensiona a luta
por sobrevivéncia em meio aos destrocos e a ancestralidade que carrega.

A autora organiza a sua producao poética em estruturas que desestabilizam a linearidade
e o fechamento narrativo. Essa concepcdo ciclica do tempo e da narrativa esta profundamente
ligada a epistemologias afro-diaspdricas, que rompem com a logica colonial do progresso linear
e valorizam a circularidade, a repeti¢éo, o retorno como reinvengdo. Assim, a travessia nunca é
definitiva, esta sempre sendo reatualizada, reescrita, revisitada, o que € caracterizado no suporte
em que esse texto é comunicado.

As redes sociais, como ja arrolado acima, sdo meios epistemologicos de elaboracéo e
um dos meios de recepcdo das poesias de Ledo. O modo ndo linear, ciclico de narrar da autora
encontram caminhos de ressonancias nas plataformas digitais, cuja escrita ndo se identifica em
contornos fechados, a repeticéo, a revisitacdo e republicacdes dessas postagens sdo formas de
experenciar esse formato de textos, ou seja, uma poética viva em processo de reutilizagdes.
Nesse espaco digital, a autora se vale como um instrumento para, a partir dos textos poéticos,
reescrever subjetividades historicamente em siléncio, insurgéncias simbdlicas da vida. Na
entrevista cedida para este estudo, a autora dialoga acerca da relagdo com as redes sociais nos

ecos e veiculagéo de sua poesia. Nessa costura, sobreleva:

Eu ndo acredito que exista instapoesias ou instapoemas. Eu acredito que instagram
seja uma plataforma que a gente usa ao nosso favor, que a gente usa da melhor forma
para propagar esses poemas para que mais pessoas escrevam. Essa troca que eu tenho
no digital é maravilhosa. Ali que eu sei como a pessoa se sentiu quando leu meu livro.
Eu sei quando as adolescentes me repostam. Eu sei quando estdo me estudando nas
escolas. Eu sei quando a mulher negra posta uma foto e coloca um poema meu de
fundo. Entdo essa troca é maravilhosa. Construir essa rede nesses 15 anos e ndo abro
mao por ninguém. Minha rede de leitores e leitoras, principalmente 96% das pessoas
que leem sdo mulheres. E uma rede forte, uma rede firme, uma rede de mulheres,
especialmente mulheres negras que estdo tentando, eu também estou tentando. Essa é
parte bonita. E ainda que todos os percalgos socioeconémicos, de acesso, eu vejo uma
abrangéncia, um amplificar da literatura (Ledo, 2024, p. 5-6).

A troca mencionada acima sao também travessias que a poesia nega feminina navega,
procura e subverte. Como campo fertilizado, a escrita de Ryane Ledo pulveriza lastros de um
esperangar, de versejar, parafraseando Evaristo. A poesia penetra e cria novos jeitos de pensar
0s corpos, redes colaborativas igualmente destinado as mulheres negras para assumir a fala
sobre dores, alegrias, escreviver espagos, subjetividades. Esta pesquisa ndo se atém ao estudo
das poesias nos formatos digitais, contudo € importante registrar que esses suportes
comunicadores da poesia da autora fazem parte da constru¢cdo dos novos contornos e

preenchimentos que faz a poética de Ryane Ledo na contemporaneidade.



125

Nos mundos submersos que s6 a poesia penetra, nos partilhamentos e novas

configuragdes que a poética decolonial e feminista de Ledo passea. Criando mundos inteiros,

inscrevendo subjetividades fraturadas e casas simbdlicas para corpos femininos. Nesse sentido,

aconselha:
[...]

quando andar aos avessos

raspando dentes ansiosos

transparecendo excessos

mente a mil por hora
procure a poesia
e quando a poeira baixar
procure poetas

agradeca
fortaleca

(Lefio, 2019, 122).

O texto reitera, a poesia ndo so estética, mas recurso de cuidado, cura, espelho, travessia.

Para nos, pretas, é borda. Por isso, escrever é também voltar para se reencontrar, com o que

doeu, mas também com o que sobreviveu. No gesto de escrever o incOmodo, a poeta cria um

espaco de cura coletiva. Seus poemas se tornam possibilidades de recomec¢o. Como ela mesma

afirma, a escrita “nos devolve para a cura, para as cicatrizes”, € 1SS0 ndo € resignacao, mas

recusa da morte simbolica, inscri¢do da vida na linguagem.

3.3 Somos continuidades: confluéncias ancestrais e literarias nas vozes de Concei¢ao

Evaristo e Ryane Leédo

Na autoria desta nova historia.
E neste novo registro

a milenaria letra

se fundira a nova

grafia dos mais jovens

(Evaristo, 2017).

La no terreiro a gente aprende

gue os mais velhos sabem das dores e dos
segredos

que sdo eles que ouvem as plantas

e sabem o valor das palavras

entdo a gente fica ouvindo

os conselhos e as historias

nao precisa perguntar muito

0 que tiver que saber vai saber.

La no terreiro a gente aprende



126

que ndo ha quem ande sozinho
gue existe uma multidao ancestral
no nosso caminho.

(Ryane Ledo, 2019).

Este capitulo se debrugara sobre o encontro de vozes negras, como numa simbologia
ancestral de ensinamento de uma mais velha. Seré teorizado, nesse sentido, sobre os pontos de
navegacoes entre a poesia de Conceicdo Evaristo e Ryane Ledo, destacando, nessa perspectiva,
os temas confluentes que corroboram para uma escrita de mulheres negras que versam sobre
nossos corpos fraturados pela colonizacdao. Desse modo, além da andlise dos textos literarios,
as tematicas, a grafia dos textos, as escrevivéncias, este topico teoriza e celebra o encontro de
vozes-mulheres, mulheres oceénicas. Estas linhas finais também sdo sobre a escrita de
continuidade, rastros de ancestralidade, movimento coletivo, rodas frutiferas, o que cerceia esta
tese.

A ancestralidade é travessia que mulheres negras usam como artefato para continuidade
de vozes e de histdrias negras, reafirmado nestes escritos. Sdo corpos-epistemes que promovem
novas rotas de esperancar a vida, 0 poema, na gira de continuidades de mulheres como
Conceicao Evaristo, caminhando para atravessar a existéncia e escrita de Ryane Le&o. Somos
muitas, somos corpos dial6gicos e polifonicos, ventanias. Estamos em todo lugar, porque Somos
mulheres continuas, em movimento de aguas.

Para tanto e com um intuito de refletir sobre a poética do encontro, esta pesquisa traz na
borda das saias destas intelectuais negras, a vida pulsante em palavras, a escrita que movimenta
mulheres em todos os espacos, cujo deslocamento permite que nos aconcheguemos no colo de
Conceicdo Evaristo para nos embalar no toque suave de sua poesia, ainda que navegue por
aguas dolorosas, de uma fina lamina que nos fere. Evaristo consegue atenuar com a escrita na
mansidao que lhe é prépria, cujo objetivo é alcancar mulheres negras em travessias, em
caminhos para encontro de si, em fazeduras de caminhos de volta. Embora, “a minha voz ainda/
ecoa versos perplexos/ com rimas de sangue/ e fome” (Evaristo 2017, p. 25), ndo obstante,

estamos travessia, como nas palavras de Evaristo (2017) no poema Amigas:

Trago na palma das méos,
nao somente a alma,

mas o um rubro calo,
viva cicatriz, do arduo
refazer de mim.

Trago na palma das méos



127

a pedra retirada
do meio do caminho.

E quando o meu pulso
dobra sob o peso da rocha
e 0s meus dedos murcham
feito a flor macerada
pelos distraidos pés

dos caminhantes

eu ja ndo grito mais.

Finjo o ndo dor.

Tenho a calma de uma velha mulher
recolhendo seus restantes pedacos.
E com o cuspo grosso de sua saliva,
uma mistura agridoce,

a deusa artesdo cola, recola,

lima e nina o seu corpo mil partido.
E se refaz inteira por entre a aspera
Intempérie dos dias.

(Evaristo, 2017, p. 32).

Com os pés caminhantes a nossa mais velha nos convida a recolher os pedacos para
refazer-se inteira, mesmo que em mil partidos, aspera. Soprando flores em nossas maos como
deusas artesds na fazedura da arte-viver, de provocar e de perceber-se, essas sdo as mulheres
negras inundando-se. Conceicdo faz um poema-convite para travessias que fazemos
costumeiramente, para o atracar-se as nossas subjetividades negras no processo de sabedoria
ancestre, olhar sankofa para (re)construgdo do eu-mulher.

No gesto de dar as mdos como amigas, como artesas de si, na reconstrucdo de mil
pedacos também esta Ryane Ledo, numa escrita-imensiddo e a partir dessas influéncias, das
marcas de permanéncias da voz ancestral evaristiana, desenha uma poesia provocativa,
articulada as novas urgéncias, circulagdes de novas vozes nas narrativas negras femininas no
cenario literario. Numa poesia impetuosa sopra em nossos ouvidos que ha pressa no passo, no
alcance de novos caminhos, mas que as dores pretas sdo mesmas, que atravessam geracoes e
cortam corpos com a mesma vivéncia e discursos de subalternidade.

S&o vozes-mulheres que na ancestralidade elaboram narrativas com a possibilidade de
revisitar e acessar conhecimentos negros para redimensionar o modo como olhamos para tras e
ao redor, cuja reflex&o encontra nessa volta ao passado e no modo como enxergamos o futuro,
pois este é ancestral (Ribeiro, 2020).

Ryane Ledo, quando perguntada sobre quem com ela escreve, quais as vozes-mulheres

que compunham o corpo de sua escrita, diz que:



128

Eu acredito muito em uma escrita que € ancestral. Estive no terreiro com Exu me
olhando nos olhos e falando que me deu essa missdo de comunicar, assim como Exu,
guem sopra nos meus textos é Maria Padilha. Também é Oia, Exu. Vou respondendo
essa pergunta e me arrepiando inteira, porque ele me disse dessa missao ancestral.
Vocé tem tudo que precisa para cumpri-la com muita honra, um legado bonito. Entdo
acredito que todas que foram e todas que sdo agora. A gente € uma danca entre elas e
todas essas foram também ndo falaram, né? Nesse sentido de renovacédo que vocé fala
e eu falei das que ndo falaram pensando na minha mae, na minha avo. Na sequéncia
de siléncios que eu quebro. Eu sou essa quebra e eu aceito essa quebra sem fardo. N&o
acho que seja um fardo, quebrar esse paradigma, esse modus operandi. N&o, eu vou
ser uma mulher feliz. Eu vou ser uma mulher amavel. Eu vou na contraméo do mundo,
ndo estou sozinha. Entdo essas vozes mulheres sdo todas que me habitam. Umas eu
sei 0 nome, outras eu nunca saberei, mas eu sei que elas estdo aqui. Elas estdo o tempo
inteiro. Tem uma poeta chamada Naira Urraide que tem um poema falando assim,
“todas as mulheres em mim estdo cansadas”. Entdo as vezes, estamos cansadas, as
vezes felizes, outras ndo, mas todas elas caminhando comigo. Essa legido ancestral
que faz o peito bater de uma forma mais leve e faz a vida ndo ser tdo dura. A gente
ndo embrutecer o olhar diante do mundo. Elas me sopram que sou possivel, que ndo
preciso me definir a partir da dor, do trauma. Elas me sopram que eu nasci para ser
amada. Elas me sopram que a gente pode escrever mundos inteiros. Criar universos a
partir da escrita (Lefo, 2024, p.1).

A ancestralidade nos ensina que ndo encerramos em nds, porque ha uma possibilidade
de futuro, de continuidades. Ryane Ledo leva-nos a acreditar que ndo ha quebra, de nédo
estarmos sozinhas. Existem confluéncias, trocas entre nds, mulheres, mulheres de cor. E essa
esperanga de caminharmos em legido ancestral nos envolve para que outras possam promover
a percepc¢do de si e a importancia da celebracdo de legados, somos grandes, somos redes,
estamos em travessias, sobretudo uma para as outras na pulverizacdo de novos lugares. Com
quantas mulheres fazemos travessia de nossas vivéncias? E um questionamento que
metaforicamente pulveriza esta pesquisa. Sao muitas, ainda que ndo saibamos de todas, porém
caminhos séo tracados por meio dessas vozes, por meio da escrita. Esse soprar na escrita-
vivéncia para criarmos mundo inteiros, universos, nas intempéries de dias asperos, nos sopros
dos segredos de sobrevivéncia de nossas ancestrais, Somos encontros tecidos na conexdo que
se estabelece na poética das ancestralidades, nas oralituras.

Reconhecer-se como “legido ancestral” ¢é estratégia de sobrevivéncia, de imbricar novos
saberes dentro de um ciclo destrutivo do colonialismo. Para a pesquisadora Dalva Martins de
Almeida (2023), por meio de estudos da ancestralidade, como a filosofia, redimensionamos
conhecimentos de outras epistemologias. A ancestralidade é uma ruptura filoséfica da academia
para buscar saberes de nossas avés, contados a partir das oralidades, da memoria, assinala
(Ribeiro, 2020).

Estabelece-se uma linha histérica de continuidade, de amplitude de tempos-espagos
distantes e tempos-espacos presentes, pois um corpo esté conectado ao outro. Essa
possibilidade de conex&o entre corpos negros em tempos e espagos diferenciados pode
ser entendida como importante pauta dentro do movimento negro feminino brasileiro,



129

em especial se pensarmos aos desmontes dos sistemas patriarcais e coloniais
(Almeida, 2023, p.157).

A autora da tese intitulada “Poéticas da conexdo e das ancestralidades: avos e netas
negras na literatura brasileira”, Almeida (2023) elabora uma discussdo importante para
pensamos sobre as travessias, articulacdes e circulagdes de novos epistemes a partir de saberes
das nossas mais velhas. A valorizagdo de conhecimentos que extrapolam o academicismo do
canone tradicional e da representacao de nossos corpos em movimentos femininos pautados em
historias unicas. O voltar e apanhar vestigios, revisitar o passado para fazer futuro, ouvir e
aconchegar-se no colo dessas oralidades literarias no cair da tarde na casa da infancia de nossas
avos. Ancestralidade é reinvencdo de si, sem esquecer de outras. Nos dizeres de Katilscia
Ribeiro (2020):

Nossa ancestralidade nos faz perceber, nos faz sentir, nos faz pensar. Ela é impressa
como forca representativa de um saber vivo que se reinventa, uma forga de vida mais
criativa que a morte, que a didspora ou a escraviza¢do. A ancestralidade é o vento
materno, € o sopro de vida que é tecido no ventre de nossa mée pelo sangue ancestral,
é a masica que faz vibrar as células do nosso corpo e dita o ritmo do nosso coracéo, é
a poesia que acalma e perturba, € a filosofia e seus favos de sabedoria, é a luta pela
vida e a resisténcia a morte, é a natureza e manifestacdo da vida, é o movimento e o
caminhar, em cada uma de nds, em cada pessoa que respira hd a marca da
ancestralidade (Ribeiro, 2020, p. 2).

Navegar em &guas ancestres € fazer de si corpo dialdgico, espiralar de memorias e
oralidades, cuja diversidade simbdlica, cultural e histdrica passa pela significacdo das nossas
identidades afro-brasileiras, no modo como articulamos discursos de lutas, na releitura de
nossos corpos e ainda na feitura dos nossos dias enquanto povo preto dentro de uma estrutura

secular colonial que ambas autoras derramam em suas poéticas.

de que valerdo meus escritos
se outras ndo falarem

n&do se contarem

ndo dancarem

nao se manifestarem

néo protestarem

n&do se erguerem

de que valerdo meus escritos

seu eu me esquecer de direciona-los

para aquelas que engolem siléncios em seco
que escondidas oram ao impossivel

que no 6nibus as cinco da manha

fecham os olhos e sonham rumos

gue focam em tapar os vergdes

gue nunca soltaram do peito os ledes

gue estdo habituadas a vestir

insegurancas



130

eu que agora tenho a voz audivel
nao falarei por ninguém

convidarei para virem ao meu lado
para ndo deixarem se apagar

ou desencorajar

de que valerdo os meus escritos
se eu ndo convoca-las

se eu ignorar de onde vim

Se eu parar em mim.

descubra aquilo que te move
0 que te traz de volta a vida
e se atire, se jogue, se lance
no instinto de fazer durar

(Ledo, 2019, p.152).

A estrutura paralelistica dos versos desenha matizes de reflexdo e posicionamento
politico. Como no poema evaristiano acima, Ledo convida mulheres a percepcao de si, de modo
igual, tematiza acerca de siléncios furiosos dessas mulheres, especialmente negras, pois ha uma
construcdo linguistica denotando no texto as questdes de classe, raca e género, entende-se, nesse
sentido, a cor desse eu lirico. O reiterado uso do “ndo” constroi imagéticos da mudez historica,
imobilidade sistémica, elucidando a privacao de direitos, o que nédo foi permito a essas vozes.

O poema traz como eixo central a memdria coletiva que insurge no contrafluxo de
opressdes, dessa forma, Ledo instiga e questiona qual a funcdo de sua produgéo se nao estiver
aliada a legido de mulheres que partem dos meus lugares de subalternidade, racismo,
patriarcado, pela historia, ou seja, a literatura como instrumento social, efetivo, outrossim de
dendncias.

Para a intelectual e poeta Livia Natalia Santos (2020), n6s enquanto vivéncia preta ndo
somos pensados dentro das nossas travessias de existéncias, ou seja, estamos sempre na via
contréaria de um pais racista organizacional, ndo existem nossas histdrias, mas as de outros sobre

nos. A despeito disto escreve:

Se nossas existéncias sdo pensadas como efeito colateral de um projeto de nacdo que
falhou em eliminar a nossa negrura do mapa, se ha um sistematico processo de
inviabilizagdo de nossas vivéncias, qual seria possibilidade de se atribuir valor a
travessia de um sujeito- de um corpo-negro? Muitos de nossos velhos afirmam que
suas vidas dariam um livro e ha, constantemente, entre pessoas negras, nao apenas a
sede de registrar as suas travessias, mas uma sistematica de criar espacos onde o0 eu
possa se expressar, em que possamos partilhar a dureza da experiéncia de sermos
negros num pais estruturalmente racista (Santos, 2020, p. 211).



131

Costurando a fala da autora, escrever ndo € um emaranhado de palavras, mas um espaco
de construcdo, de partilha, de validagdo de existéncias, um ato politico no contrafluxo da
negacdo de vivéncias, possibilidade de trancar histdrias nossas que queremos contar. Nessa
perspectiva, a discussao da literatura de mulheres negras nao € encarada como um “estéril jogo
de palavras” (Lorde, 2019, p.45), mas uma provocagdo, uma forma de alcancar lugares
historicamente distantes. Ganhar outros caminhos vazantes dessa voz silenciada, uma vez que
a literatura nos envolve na costura de dias-outros possiveis.

E a escrita literaria que revolve em nds o mundo cheio de esperanca, um barco de papel
para fazermos travessia, para transmutarmos a n6s mesmos e criar realidades acreditaveis, na
urgéncia de comprometer a vida com a escrita, como reza Evaristo (2005). Para tanto, “escrever

é transbordar os limites da linguagem. ” (Santos, 2020, p.209).

Cremos
Ao poeta Nei Lopes, pelo poema “Historias para ninar Cassul-Buanga”

Cremos.

Quando as muralhas
desfizerem-se

com mesma leveza

de nuvens-algodoais,

0s nossos mais velhos
vindo do fundo dos tempos
sorrirdo em paz.

Cremos.

O anunciado milagre
estard acontecendo.

E na escritura grafada
da pré-anunciacéo,

de um novo tempo
novos paragrafos

se abrirdo.

Cremos.

(Evaristo, 2017, p.65).

O povo negro como sujeito do poema, a poeta elabora em nds a fina esperanca que
havera caminhos, que a dor ndo se encerra em si, 0s paragrafos se abrirdo, a escrita € porta, €
travessia. O texto respira uma fé ancestral de um povo que é movido por um impulso de
continuidade, enovelado pela repeticdo do ponto apds a palavra “cremos” como reafirmagao
dessa crenca, a certeza elaborada no tecer do verso como fundamento simbolico de fé, de luta

aquilombamento, sobretudo de esperanca de uma realidade-outra posta, possivel. A



132

homenagem ao poeta reflete esse dar as méos, elencado neste tdpico, as intelectualidades
negras, reafirmando que a producdo negra na literatura ultrapassa a dimensdo estética, constitui-
se como ato de resisténcia.

Nessa gira, insisto que a escrita negra feminina é esse caminho desenhado por mulheres
“com flores na cabega no coragdo”, como nos canta Liniker (2021). A poesia de mulheres
negras, um barquinho de papel impermeavel, sensivel e, ao mesmo tempo, carregado de
memorias e de outras vozes que, em conjunto, ddo forma a esse vislumbre de um futuro
ancestral. Aqui nesta tese, Conceicdo Evaristo e Ryane Ledo caminham comigo, tecem uma
rede de ancestralidade, no mesmo tempo de vivéncia, porque a literatura é atemporal. Sobre
Isso, Audre Lorde (2019) realga:

Quando entramos em contato com nossa ancestralidade, com a consciéncia nao
europeia de vida como situagdo a ser experimentada e com a qual se interage,
aprendemos cada vez mais a apreciar nossos sentimentos e a respeitar essas fontes
ocultas do nosso poder — é delas que surge o verdadeiro conhecimento e, com ele, as
atitudes duradouras. Neste momento, acredito que as mulheres carregamos dentro de
noés a possibilidade de fundirmos essas duas abordagens tdo necessarias a
sobrevivéncia, e é na poesia que nos aproximamos ao maximo dessa fusdo (Lorde,
2019, p.45).

O tempo-poesia é feito nas profundezas destas navegagdes. Eu navego em mim quando
remo até estas autoras e outras negras para confluir-me. Ubutu!?® Sou porque n6s somos. Sem
hierarquias, nas demoras das nossas sabedorias ancestres. Para Audre Lorde (2019), a poesia
cria uma linguagem para expressar a liberdade, ideias revolucionarias, sobretudo dentro de nos.
E a palavra que sussurra em nos os sonhos, o deixar vir, é a travessia para mundos inteiros. A
poesia constrdi casas dentro de nds.

Para Gloria Anzaldua (2000), escrever € estar salva da complacéncia, do medo, para

manter vivo o espirito da revolta, para manter-se viva, sobretudo.

Porque o mundo que eu crio compensa que 0 mundo real ndo me da. No escrever
coloco ordem no mundo, coloco nele a alca para poder segura-lo. Escrevo porque a
vida ndo aplaca meus apetites e minha fome. Escrevo para registrar o que 0s outros
apagam quando falo, para rescrever as histdrias mal escritas sobre mim, sobre vocé.
Para me tornar mais intima comigo mesma e consigo. Para me descobrir, preservar-
me, construir-me, alcancar autonomia. Para desfazer os mitos de que sou uma
profetisa louca ou pobre alma sofredora (Anzalduda, 2000, p.232).

28 Uma sociedade sustentada pelos pilares do respeito e da solidariedade faz parte da esséncia de Ubuntu, filosofia
africana que trata da importancia das aliancas e do relacionamento das pessoas, umas com as outras. Na tentativa
da tradugdo para o portugués, ubuntu seria “humanidade para com os outros”. Uma pessoa com ubuntu tem
consciéncia de que é afetada quando seus semelhantes sédo diminuidos, oprimidos. — De ubuntu, as pessoas devem
saber que 0 mundo ndo é uma ilha: “Eu sou porque nos somos” (Geledés, 2016, p.1).


https://www.geledes.org.br/?s=ubuntu
https://www.geledes.org.br/?s=filosofia+africana
https://www.geledes.org.br/?s=filosofia+africana

133

Retorno ao dito por Lorde (2019) que corrobora com Gléria Anzaldia (2000),
escrevemos para ter esperanca, para a luta, para invencées de um mundo-outro habitavel por
mulheres sem que estas sejam mortas e violentadas cotidianamente. Escreve-se porque a vida
ndo € inteira para essas mulheres-outras, escrever-se, porque as visdes estereotipadas alimentam
a discriminacg&o sobre nos, por isso, a poesia ndo é luxo para mulheres de cor, é lugar de poder,
dentro de cada uma de nos, lugar de uma dor que ja sentimos antes e que apontam para outros
caminhos e “ndo vamos abrir mdo do cerne-da-fonte do nosso poder, da nossa condicao de
mulher, ndo vamos abrir mao do futuro dos nossos mundos” (Lorde, 2019, p.48).

Avigorando essa afirmacéo, Evaristo (2011) teoriza:

A palavra poética € um modo de narragdo do mundo. N&o s6 de narragéo, mas, antes
de tudo, a revelacéo do utdpico desejo de construir outro mundo. Pela palavra poética,
inscreve-se, entdo, o que 0 mundo poderia ser. E, ao almejar um mundo outro, a poesia
revela o seu descontentamento com uma ordem previamente estabelecida. Ha
momentos em que a caracteristica subversiva da fala poética se torna tdo perceptivel
que seus criadores sdo considerados personae non gratae, e suas vozes sao forgadas
ao siléncio, ou ignoradas, como se ndo existissem. Entretanto, todo individuo e toda
coletividade tém direito ao seu auto-pronunciamento, tém direito de contar/cantar a
sua prépria histéria. Uma poética se torna transgressora, também por eleger, muitas
vezes, um padrdo estético destoante daquele apresentado pelos dominadores. Optar
por um fazer poético que se opde ao discurso do poder estabelecido, ¢, de certa forma,
assegurar o direito a fala, pois, por meio da poesia, ocupa-se vazio, fazem-se ouvir
vozes, novos modos e contelidos discursivos, representativos daqueles, muitas vezes,
silenciados pelo poder (Evaristo, 2011, p. 9).

Segundo Evaristo (2011), a poesia desconhece 0 medo, pois é subversiva, controversa,
uma vez que revela um lugar-outro, assegura o direito de fala, reveladora ela contorna os
esteredtipos e ganha o mundo destoante, altiva e leve. Na ansia de conhecer e pertencer a um
outro mundo, estou aqui partilhando da roda ancestral de Conceicdo Evaristo no morder
palavra, no rasgar entre os dentes e veserjar a travessia de mulheres que no vazio, fazem-se
ouvidas e comigo tecem a leitura, a escrita, a vida, cujo escreviver promove rachaduras em

estruturas opressoras.

Na mulher, o tempo...

A mulher mirou-se no espelho do tempo,
mil rugas (s6 as visiveis) sorriam,
perpendiculares as linhas
das dores.

Amadurecidos sulcos
atravessam 0 opaco
e o fulgor de seus olhos
em que a iris, entre
0 temor e a coragem,
se expunha



ao incerto vaivém
da vida.

A mulher mirou-se no espelho de suas aguas:
- e dos pingos lagrimas
a plenitude da vazante.

E no fluxo e reflexo de seu eu
viu o tempo de se render.
Viu os dias gastos
em momentos renovados
d’ esperanca nascitura.
Viu seu ventre eterno gravido,
salpicado de mil estrias,
(s6 as contaveis estrelas)
em revitalizado brilho.

E viu que nos infindos filetes de sua pele
desenhos-louvores nasciam
do tempo de todas as eras
em que a voz-mulher
na rouquiddo de seu siléncio
de tanto gritar acordou o tempo
no tempo.

Ela s6,
s6 ela, a mulher,
alisou as rugas dos dias
e sapiente adivinhou:
nado, o tempo ndo lhe fugiu entre os dedos,
ele se guardou de uma mulher
aoutra...

E s06,
ndo mais so,
recolheu o s6
da outra, da outra, da outra...
Fazendo solidificar uma rede
de infinitas jovens linhas
cosidas por maos ancestrais e
rejubilou-se com o templo
de seu eternizado corpo

(Evaristo, 2017, p. 39-40).

Fazendo solidificar uma rede/de infinitas jovens linhas [...]

[.]

Quero contar que vocé vai conseguir olhar no espelho
e enxergar um rosto cheio de linhas

e que vocé finalmente vai conhecer

gente que te lembra que vocé é linda

e que voceé ndo é dificil te amar

vai haver muitas despedidas

pra abrir lugar pra novas pessoas

134



135

é ciclico

ha livros morando em cada uma de suas expressdes
livros que contam sobre uma mulher

gue é uma em muitas

muitas em uma

vocé é sua prioridade

e ndo cabe egoismo

no autoamor

é possivel amar depois da dor

(Ledo, 2019, p.41-42).

Ambas as mulheres nascem em suas particularidades. Os poemas revelam o esperancar
encarnado nas travessias de mulheres-outras reinventando-se. Se refazem no espiral de
memorias, na ancestralidade e na forca que o eu lirico respiras nos versos. No cosimento dos
textos, as poetas encruzilham seus passos nas dores, nos rostos, com suas linhas vivas, tramam
0 tempo e reconstroem subjetividades feridas, no espelho da espiritualidade, na autopercepcao.

No rio do tempo que corre para as demoras e urgéncias dos dizeres que s6 a poesia
penetra, na linguagem de n&do pedir desculpas por se derramar de Ryane Le&o e na suavidade
de Conceicdo Evaristo, a escrita dessas mulheres conflui com outras mulheres no sangrar e nas
alegrias de um lugar feminino sagrado dispensado na escritura e na escuta de quem com elas
estabelece elos de identidade. A travessia de existéncias na poesia de Conceicdo Evaristo e
Ryane Ledo se tece na conexao poética do encontro, na mansidao temporal de mulheres-outras

que bordam, verso a verso, sentidos de reexisténcia.

Inquisicao
Ao poeta gque nos nega

Enquanto a inquisi¢cdo

interroga

a minha existéncia,

e nega o negrume do meu corpo-letra,
na semantica da minha escrita,
prossigo.

Assunto ndo mais

0 assunto

dessas vagas e dissentidas
falas.

Prossigo e persigo
outras falas,

aquelas ainda imidas,
vozes afogadas,

da viagem negreira.



136

E, apesar

de minha fala hoje
desnudar-se no célido

e esperancoso sol

de terras brasis, onde nasci,
0 gesto do meu corpo-escrita
levanta em suas lembrancas
esmaecidas imagens

de um Utero primeiro.

Por isso prossigo.

Persigo acalentando

nessa escrevivéncia

ndo a efigie de brancos brasoes,
sim o secular senso de invisiveis

e negros queloides, selo originario,
de um perdido

e sempre reinventado cla.

(Evaristo, 2017, p.108-109).

Evaristo (2017) traz as linhas de um poema costurado nas negruras do povo num pais
que se diz branco, na inquisicdo dos dias interroga a sua (in) existéncia aparada pela negacéo e
invisibilidade. A autora desenha na semantica de sua poesia que a lingua que sai nas fendas da
estrutura colonial branca é uma lingua diasporica, modificada pela travessia entre a linguagem
colonizada e a ancestral, cujo translado se constroi na filosofia, nos mergulhos da memoria e
da cultura do povo preto, por isso o eu-lirico prossegue em busca de outras falas, as inundadas,
as silenciadas para que o acalanto das escrevivéncia se refaca no esperangoso sol.

O corpo-escrita de Evaristo alvitra memorias ancestrais do translado violento do navio
negreiro, de historias e subjetividades destrocadas, de lembrangas de casa, de um Utero
primeiro, da mae Africa, cujos filhos viu esvair nos mares da dor, nas repressdes e nas inlimeras
mortes. Nas epistemes-diasporicas, a autora traz ao centro de sua poesia a tarefa de reescrever,
reconfigurar as identidades, as subjetividades, jogadas ao mar. Recolho, nesse sentido, as

palavras de Conceigao Evaristo (2011), em sua tese “Poemas Malungos- Canticos Irmaos”:

Sobre a transversalidade historica da Africa e dos paises, cuja formag&o nacional estéo
incluidos os afrodescendentes, concluir-se que, além dos parentescos étnicos
guardados, eventos historicos marcam experiéncias entre Africa e a diaspora ao longo
dos tempos. Enquanto os povos africanos sofreram a intromissdo do estrangeiro em
seu proprio solo, experimentando cruéis formas de sujeitamento imposta pelo
processo colonizatério, os africanos deportados do solo natal ndo tiveram um melhor
destino. Historicamente, os povos diasporicos, desde da escraviddo nas Américas,
experimentaram e ainda experimentam dolorosas formas de exclusdo nos espagos
nacionais que foram erigidos a partir dos seus trabalhos. Assim como os africanos
colonizados se tornaram “objetos de uso”, “ferramenta” para colonizador usufruir das
riquezas das terras, que por direito natural eram do préprio africano, o primeiro dono
da terra, do mesmo modo, metaforicamente, os povos afrodescendentes nas Américas



137

experimentam formas de degredo no proprio solo patrio que construiram. E, talvez,
vivam também uma forma de exilio especifico, que é a impossibilidade concreta de
reconstruirem sua arvore genealégica (Evaristo, 2011, p.22).

A autora nos transporta para pensar nossos ancestrais em situagdes de cruezas do corpo-
didspora que sai bruscamente de suas origens, nas perdas identitarias, no apartar de
subjetividades e o atravessamento que se gerou secularmente em geracGes o0 vazio desse
desligamento de sujeitos, como descreve Kehinde, em Um defeito de cor: “mas a pior de todas
as sensacgoes era a de um navio perdido no mar, e ndo a de estar dentro de um” (Gongalves,
2021, p.61). Assim, Evaristo no texto poético vai desnudando um movimento de reconfiguracéo
de memdrias, de um lugar primeiro, um olhar ancestral sobre a travessia epistémica, sobre a
geografia inscrita no corpo negro, de um transito forcado e violento, cuja saudade do lugar
original guarda a intencdo de um retorno. De outro modo, € no corpo-escrita que prossegue e
reinventa o eus, recurso dado pela poesia feminina negra para ruptura da condicdo de
desapropriacao de si.

O povo negro, assim como Evaristo nos apresenta um corpo-escrita, corpo-travessia que
evoca outras falas para tessitura da sua voz num processo de trocas. Diante de tantos
movimentos opressivos, é preciso seguir e oportunar que essa viagem negreira prossiga fazendo
o0s contornos pelas violéncias e dando novos significados as dores por elas tracadas.

Nesse costurar de memdrias para relembrar a si, como sujeitas, dobra-se no movimento
proposto pela escrita de mulheres negras. Abre-se, nessa perspectiva um arco coletivo de pensar
a si e as outras como parte da afetividade que dispGe a escrita feminina negra na construcao do
eu-mulher, por vezes fraturado pela colonizacdo. Os atravessamentos dessa conjuntura de
retalnos fazem dessa literatura as travessias decoloniais para lugares-outros, onde as
subjetividades tornam-se distintas e diversas. As historias sdo contadas a partir das experiéncias
negras, S&o as nossas travessias dentro de um contexto, em sua maioria de dores, mas que devem
ser escritas e oralizadas por vozes pretas, na urgéncia dos dizeres que sdo préprios de quem foi
silenciado por anos.

Nesse pensamento, Evaristo (2021), quando questionada em entrevista sobre a
relevancia de elaboracdo de narrativas como estratégias de preservacdo da memdoria e sobre

autoria negra feminina como ferramenta de resisténcia que atravessa o tempo, ressalva:

A histéria ndo é histdria, sdo histérias. Até entdo, o que a gente tem sdo histérias. Se
pensar na Historia ciéncia, nds temos histdrias escritas a partir das categorias sociais
hegemonicas, e as histdrias que ndo nascem nesses espacos sociais sdo obliteradas. A
importancia de contar essas histérias é porque causa uma reviravolta. Essas historias
ndo s6 contestam essa histéria que estd ai escrita, como apresenta fatos novos que
foram esquecidos por alguns motivos. Eu acho que a ficcionalizagdo a partir de uma



138

autoria negra, autoria indigena, cigana, gay, € uma ficcionalizacdo — aqui a gente ndo
estd medindo se é mais bonita ou menos bonita — que traz outros dados ficcionais, ou
que cuida desses dados ficcionais de uma outra forma. Eu penso muito como a mulher
negra é representada na literatura brasileira, por exemplo, hd uma grande diferenca
entre Gabriela Cravo e Canela e Dora, de Becos da Memoria. O nosso sujeito de
ficcionalizacdo aqui é muito amplo. E ndo precisa ser s6 uma ficcionalizacdo escrita,
se a gente for escutar o que o povo fala, 0 que o povo cria através de anedotas, através
de cancdes, € muito amplo pra ficar reduzido a isso. Entdo, essa autoria criada do lado
de cé traz um outro texto. Entdo essa escrita, as historias criadas a partir de novos
sujeitos, engrandecem a literatura nacional. Ela d& mais conta do conjunto da literatura
nacional (Evaristo, 2021, p.3- grifos meus).

A literatura negra como um “duplo movimento de concava e convexo de pensar a si”
(Souza, 2020, p. 107), de pensar o outro. E producio de uma literatura de mulheres pretas que
busca o texto-outro, a voz que esta no siléncio daquele texto, “autoria na sua humanidade”, nos
questionamentos de si, no despir do eu que provoca e reflete nas dores contextuais em que o
racismo apressa a morte, silencia vozes. Concei¢do Evaristo, Ryane Ledo, Carolina de Jesus,
Maria Firmina dos Reis e tantas outras escrevem para que o “quarto de despejo”, o qual nos
colocaram ao longo dos séculos, seja apenas lugar de reflexdo, de enfrentamento, ndo mais de
morada.

Desse modo, “a escrita negro-feminina revela uma mulher que busca construir uma
imagem de si liberada das determinacbes e violéncias do racismo, do sexismo e das
desigualdades sociais” (Souza, 2020, p.107). Escrever a si, recorrendo mais uma vez a premissa
acima, ¢ duplo movimento de dobras, de voltar e pegar, de recriar a vida. “Escrever, para mim,
é 0 modo como acesso 0 mundo, como eu acesso a vida”, conclui Concei¢do Evaristo (2021).

Na constante fazedura de rasgos, esta Ryane Ledo que conversa com Evaristo para
construirem travessias decoloniais, travessias para um tempo novo, tempo feminino de coser a
vida com novas narrativas, novas articulacdes e emergéncias da ventania de lansg, tempestiva,

mas que traz consigo a possibilidade de esperancgar, assim poetiza Ryane Ledo:

Se sou raio
gue eu saiba iluminar
a minha estrada
nesse breu
que eu saiba golpear
Mesmo No escuro
me emprestem a retina
de minhas ancestrais
que enxergaram fé
guando tudo era medo

se carrego relampagos
nas veias
gue eu saiba



gue o que corre em mim
tem brilho
tem jeito
tem poténcia
eu sou capaz de fazer
a terra tremer

se sou vento
que passe pelos vdos
dos seus dedos
gue nada possa
me segurar
me limitar
me fazer menos presente
vendaval n&o pede licenca
para escancarar as janelas
ou 0 coragéo

se sou brisa leve
que eu saiba me dividir
com aqueles que sorriem
ao me ver existindo
gue eu saiba sustentar o amor

dentro do peito

dentro do abracgo de quem me diz

que resistiremos
que lutaremos
que seremos
assim seja

[.]

se sou sagrada
gue me benza com folhas

e bazios e velas e mao entrelagadas

quando dizem eparrei
a forca que me invade
ndo me permite
o siléncio

[.]

nao é tarde
para que a gente
se abrace com médos quentes
entrelace as pernas em rima
e garanta que nunca mais
seremos sede

deixa eu te mostrar
gue a mulher preta
nao é feita
s6 de dor

(Ledo, 2019, p.10-11).

139



140

A Literatura de Ryane Ledo nos invade, como um vento incontrolavelmente poético ao
evocar Oia ou lansd?, transformando a escrita num gesto que interrompe o livre fluxo da
negacdo historica do ser-pessoa negra. Avanca com olhar sobre a forca de uma mulher que se
reinventa e assume o protagonismo de sua historia, assume vozes, como vendaval, eleva, rompe
com estruturas para olhar atentamente para si. Poesia do eu-mulher que exala forga, a0 mesmo
tempo, sensibilidade, de corpo-sagrado, corpo-vento que agita quem a Ié, provoca reflexao,
singularmente revolve memorias, ancestralidade. Assim, fomenta travessias trancadas ao longo
da poesia com outras mulheres a recordar de si, a autoreparar e recuperar-se, na esperanca de
que ha vida 14 fora, para além das folhas caidas.

Nessa roda, traz consigo uma escrita pulverizada pelo culto aos orixd& como um
dispositivo decolonial para provocar reflexéo a luz das religiGes de matriz africana. Ryane Ledo
afirma que os encantados, orixas, as rezas e banhos de ervas sdo ferramentas que se vale para a
praxis da sua escrita, da sua vida, enquanto mulher preta. Quando perguntada sobre a sua
producdo literéria e os ritos religiosos, epistémicos para a composicdo de si e de sua poesia,

sobreleva:

Eu acredito que a gente esta sempre escrevendo poema. No jeito que o medo se
apresenta. Que a coragem vem como um turbilhdo. Um jeito que recebe 0s amigos
para comer. O jeito que toma banho de folhas numa segunda feira, porque o corpo
esta pedindo. Eu ndo tenho uma ritualistica para a escrita. Eu sou essa ritualistica da
escrita diariamente. Eu escrevo sobre ancestralidade, sobre amor proprio, autoestima.
Sobre a bagunca bonita da vida. Nao carregar culpa. Eu preciso colocar isso em pratica
diariamente. N&o é facil, mas minha escrita caminha comigo. Caminha com meu
corpo em movimento. Como mulher de terreiro, estou sempre comunicando com Exu.
Sempre conversando com Oya, sempre falando com Oxum*®. Sempre dialogando com
minhas entidades. E a orixalidade sdo a prépria natureza. Entdo esses ritos espirituais
que eu vivo sdo os ritos que acabam desembocando no poema. A composi¢do do
poema talvez seja mais um desses ebds (Ledo, 2024, p. 2).

Percebe-se que as conexdes estabelecidas na poesia da autora nascem dessas ligagoes
de orixalidade, como a mesma define, do despojar-se e incorporar-se aos orixas e encantados
como ferramenta de cura, de inspiracdo, de propor novas epistemologias de pensar a histéria e
literatura que danca na espiritualidade. Sair da condicdo de corpo-objeto, corpo-margem para
travessias de corpo-ebd. Corpo que desagua, que recebe para s6 depois entregar-se, magia
dispensada a religido preta, poesia-eb0. Ebos-epistémicos, possibilidades de oferendas de si, de

2 Segundo Reginaldo Prandi, (2001), é a senhora dos ventos. Oia ou lansa dirige o vento, as tempestades e a
sensualidade feminina. E a senhora do raio e soberana dos espiritos dos mortos, que encaminha para o outro mundo
(Prandi, 2001, p.22).

30 Oxum preside o amor e a fertilidade, é a dona do ouro e da vaidade e senhora das aguas doces (Prandi, 2001, p.
22).



141

entregas ao outro. Saberes produzidos através de epistemologias e sensibilidade de quem
escreve e quem faz travessias por meio dessa literatura corporificada, encantada.

Em sua tese “Assentamentos de resisténcia: escritoras e intelectuais negras no Brasil e
Caribe em insurgéncias epistémicas” (2020), Cristian de Souza Sales defende que os orixas
conectam ao corpo, a emogdo e 0s saberes epistémicos. Essa sensibilidade é possivel quando
articulamos os ancestrais e orixalidade, ja descrita por Ledo (2024).

Considerando outros elementos-rituais, conteidos e canais de produgéo, temos como
mediadores 0s orixas e 0s ancestrais em que Exu conecta o entendimento, traduz e
transforma caminhos e horizontes epistémicos. Assim, vale ressaltar que 0s nossos
saberes sdo efetuados desde o corpo: o corpo é o produtor, porta-voz e territério de
conhecimento. Dessa forma, produzimos conhecimento (literatura e critica) mantendo
uma escuta atenta a tudo que nos chega de muitos lugares: do visivel ao invisivel. A
energia que chega tao repleta de axé. Por isso, percebemos essas forcas operando de
varias maneiras. De repente, no toque das maos na tela e no papel; de ouvir e escrever
ao som de outros ritmos; daquela sensacdo que vem de um arrepio e toma corpo-
escrita como em um barravento (Sales, 2020, p. 50).

Corpo-escrita tomado pelos cantos dos orixas, pelas encruzilhadas e ebo6s que
desembocam na poesia de mulheres negras, aguas vividas e correntes de um tempo bom, do
esperar por vir, ja mencionado nestas linhas. O arrepio é simbologia que nasce nesta ideia de
tese, nas travessias que me trouxeram para perto destes escritos. Sao ventos prosperos, eu sei,
eu sinto. A orixalidade que me carrega, também sabe.

Nessa construcdo ancestral, na escrita-corpo de Concei¢do Evaristo e Ryane Ledo, a
religiosidade é cruzo que fundamenta e escreve a vivéncia dessas mulheres, cujas ligacoes
atravessam o tempo, ao passo em que os lagos se fortalecem. Nas “contas magicas de Oxum” e
nos encontros das “memorias mal adormecidas”, Evaristo navega no encantamento € no banzo,
desse modo, os elementos palavra-corpo constroem uma relacéo ritualistica que envolvem seus
personagens e, a0 mesmo tempo, instituem “movimentos ancorados na recordagdo das proezas
antigas de quem nos trouxe até¢ aqui” (Evaristo, 2017, p. 112). Volto as palavras de Rufino
(2019), para pensarmos a escrita a luz da orixalidade como essa busca do lugar-primeiro, a
nascitura da poesia negra feminina, enquanto ferramenta de resisténcias, mas, igualmente como
lugar de alento, de emocdes e sensibilidades que se afloram e aconchegam outras vozes, espagos

de celebracéo das sabedorias ancestrais:

E chegado o momento de lancarmos em cruzo as sabedorias ancestrais que ao longo
de séculos foram produzidas como descredibilidade, desvio e esquecimento. Porém,
antes, cabe ressaltar que essas sabedorias de fresta, encarnadas e enunciadas pelos
corpos transgressores e resilientes, sempre estiveram a favor daqueles que as
souberam reivindicar. Assim, me inspiro nas li¢des passadas por aqueles que foram
aprisionados nas margens da historia para aqui firmar como verso de encante a defesa
de que a condicdo do Ser é primordial & manifestacdo do Saber. Os conhecimentos



142

vagueiam mundo para baixar nos corpos e avivar os seres. Os conhecimentos séo
como orixas, forcas cosmicas que montam nos suportes corporais, que sdo feitos
cavalos de santo; os saberes, uma vez incorporados, narram o mundo através da
poesia, reinventando a vida enquanto possibilidade. Assim, ato meu ponto: a
problematica do saber é imanente a vida, as existéncias em sua diversidade (Rufino,
2019, p.6).

Rufino (2019) nos pede para refletir a escrita negra como uma pedagogia ancestral que
precisa ser revista e, principalmente, ensinada sem o impreguinio de preconceitos e olhares
europeizados dos dominadores. Propde, de outra forma, a reivindicacdo de saberes epistémicos
como condicdo da manifestacdo do ser, ou seja, o direito a subjetividades, a saberes de nossa
negrura como possibilidade de reinventar a vida e de aquisicdo de novos conhecimentos por
meio das experiéncias e diversidades pretas.

A partir dessa proposigdo de novas epistemologias, Evaristo em sua poesia-terreiro®:
nos convida a dancar na gira das nossas ancestralidades, na pertenca de um copo negro que ja

se possui de encantamentos, apesar das acontecéncias do banzo:

Apesar das acontecéncias do banzo
ha de restar crenga

e precisdo de viver

e a sapiente leitura

das entre-falhas da linha-vida.

Apesar de ...
uma fé ha nos afiancar,

[...]
porque o banzo renasce em mim:

O banzo renasce em mim

e a mulher de aldeia

pede e clama na chama negra
gue Ihe queima entre as pernas
0 desejo de retornar

de recolher para

0 seu Utero-terra

as sementes

que o vento espalhou

pelas ruas...

[.]

31 Tematica trabalhada na tese de Francielle Suenia da Silva (2022), a partir da reflexdo de uma literatura
corporificada pelo encantamento, “o corpo ¢ o primeiro terreiro, assim como a terra é o primeiro corpo. Partindo
dessa colocacgdo e das reflexdes anteriores sobre a jungéo entre corpo e palavra, abro passagem para pensar no que
chamo de corpo terreiro, considerando nao sé a dimenséo fisica de terreiro, mas seu entendimento de espaco de
ritual ” (Silva, 2022, p.97).



143

no encantamento-corpo insurge a poesia negra :

[.]

nas contas do meu rosario eu
ouco os longinquos batuques do
meu povo

[.]

NOSS0S poemas conjuram e gritam:

[.]

nas contas do me rosario

e essa fé desconfiada,

pois, quando se anda descalgo
cada dedo olha a estrada.

(Evaristo, 2017, grifos meus).

A mistura dos versos se da provocativa ao reter nosso olhar para nascitura da poesia
evaristiana que bebe na religiosidade e no sincretismo para compor de sua escrita. Retomo
alguns versos ja discutidos neste estudo para propor olhares-outros, palavra corporificada, de
um olhar que se volta nas memorias ndo adormecidas, de uma saudade de casa, de um siléncio,
um ndo grito, um batuque. Nessa costura ancestre, ambas autoras tematizam o0 corpo como
construcdo memorialistica e, de modo igual, remexer subjetividades desapropriadas pelo
processo colonizatorio.

O conceito de travessia discutido nesta tese se desenvolve com este olhar-vestigio,
olhar-ancestral, de manter-se com olhares de aprendiz como impulsionador de travessias
futuras, ancoro-me nas poesias de mulheres-outras para compor um feminismo diario que se
faz nas rezas, nas rodas, nas sabedorias do corpo-mulher-preta que se refaz cotidianamente, no
simples, no comum de suas casas. A escrita destas mulheres conhece o caminho, conta outras

trajetorias, mas sem esquecer quem antes pisou e abengoou estes caminhos-outros.

as mudancas mais bonitas

ndo vém com calma e s0ssego
s&0 uma ventania incontrolavel
jogando tudo para cima

nada cai no mesmo lugar

nem as coisas

nem o coracao

nem vocé

o tempo fechado nos abre



144

(Ledo, 2019, p. 8).

E da conjuracéo dos versos...

-Nossos poemas conjuram e gritam-

O siléncio mordido
rebela e revela

Nossos ais

e séo tantos gritos

gue alva cidade,

de seu imerecido sono
desperta pesadelos.

E pedimos

que as balas perdidas
percam 0 N0SSO rumo

e ndo fagam, do corpo nosso,
0s nossos filhos, alvo.

O siléncio mordido,

antes o péo triturado

de nossos desejos
avoluma, avoluma

e a massa ganha por inteiro
0 espago antes comedido
pela ordem.

E ndo ha mais

quem morda a nossa lingua
0 N0sso verbo solto
conjugou antes

0 tempo de todas as dores.

E o siléncio escapou

ferindo a ordenanca

e hoje 0 anverso da mudez é a nudez
do nosso gritante verso

gue ser quer livre.

(Evaristo, 2017, p.87-88).

Os versos celebram travessias de corpos e de vozes que evocam gritos de cura e
liberdade, estamos abertas no verso. Na escrita substancia a mudez e o grito histéricos de um
povo, apropria-se, agora, de um lugar, cujas vozes sdo gritantes e ndo ha mais tempo de voltas,
conjuram-se gritos que sao atentamente ouvidos. O anverso, a nudez do poema da voz ao mar
bravo de outros versos, no refutar da violéncia, do siléncio mordido, celebra-se o encontro
ancestral na poesia de mulheres pretas, na cura, na insisténcia das brechas, se faz teoria, se faz

uma outra mulher preta, pois somos continuas, estamos em travessias.



145

TRAVESSIA E VERBO CONTINUO.

Esta tese refletiu sobre as travessias como ponto de partidas e chegadas, continuidades
de mulheres negras que na poeética diaria, escrevivem suas trajetérias no compasso ancestral,
igualmente promovendo rasuras em estruturas violentas ao longo dos tempos. O termo
epistemoldgico proposto neste estudo nasce prematuramente em mim e vai compondo-se a
medida em que a poesia dessas mulheres negras atravessam minhas subjetividades. A travessia
alinhava-se com a minha maternidade, que sdo processos continuos e de intensas mudancas,
nada fica no lugar, tudo se transforma. Nos primeiros momentos fechados, a poesia de mulheres
me abriu caminhos-outros, estes que levaram-me a novas e tantas outras travessias
desembocando na costura deste lugar de mae-pesquisadora, nesta proposicdo de novos
epistemes analiticos. O termo travessia revolve em mim lugares-outros, espacos que sé a poesia
penetra. Detive o0 olhar para um outro tempo, tempo de travessias para uma eu-mulher-poesia.

Nesse limiar esta pesquisa objetivou pensar sobre esses corpos femininos negros que
pulverizam o mundo nas bordas do lirismo e contam suas histérias, porque a realidade precisa
ser transformada e recontada também por essas vozes. Nesse sentido, trago para centro desses
estudos a poesia de Conceicdo Evaristo e Ryane Ledo, autoras negras que versam sobre
tematicas que entrecortam nossas vivéncias, nossas subjetividades negras. As poesias passeiam
por discussdes sobre memdrias, ancestralidade, cura, autoreparacéo, religiosidades, amor.

Desse modo, a poesia negra feminina instrumentaliza essas vozes a margem a pensarem
a realidade, decolonizar espacos e promover epistemologias de luta, de pesquisa, sobretudo de
voltar o olhar para as nossas subjetividades afim de humanizar corpos negros. Evaristo traz em
seus escritos a sensibilidade sankofa de reter nosso olhar para trds e refletir sobre a
ancestralidade embalada na escrita memorialistica quando ecoa gritos de resisténcias em seus
personagens ou quando desenha nas linhas dos seus versos prenhe de reflexdes e escrevivéncias.
Ryane Ledo traduz em sua poesia a urgéncia do olhar para nossas subjetividades fragmentadas,
a autoafirmacéo, vulnerabilidade que compdem a complexidade humana, evocando, de modo
igual, dores estruturais negras, recomegos. Ambas autoras promovem a escrita-abrigo,
decolonial uma vez que conversam com experiéncias, rasgos inscritos na pele negra.

Considerando esses pontos, 0s objetivos gerais e especificos propostos foram
alcancados, uma vez que foram refletidos sobre a poesia negra como ferramenta ancestral,
feminista e ancestral, cujas rasuras impulsionam o pensar de novas epistemologias, de criar
novos espacos de lutas, de vozes que se fazem ouvidas, sobretudo a poesia negra feminina

potencializa o abrir de caminhos-outros para o corpo negro, corpo-margem.



146

Desse modo, 0 objeto dessa pesquisa esteve embasado em entender a literatura negra
feminina como luta coletiva, quilombo de palavras, dispositivo que desmistifica imagéticos
desruptivos sobre no6s. Abrigado pela poesia negra feminina como categoria de analise, este
estudo teorizou sobre o feminismo negro decolonial enquanto movimento de sobrevivéncia e
de afirmacdo de identidade para as mulheres negras, a tecnologia colonial enquanto instrumento
que fere mente e corpos de pessoas ndo brancas. Entendemos a partir dessas discussdes que a
literatura negra é porta para olhar para si, para 0s outros, sobretudo para a sociedade que
marginaliza e silencia vozes negras, para tanto, é preciso ecoar para além dos muros, portanto,
a escrita literaria decoloniza lugares pelas frestas das mascaras.

Costurados nas perspectivas supracitadas, os questionamentos arrolados nesta tese, a
partir da poesia ancestral de Conceicdo Evaristo promoveu refletir acerca da reinvencdo de
mulheres negras, uma vez que funde memoria, corpo, identidade movidos pela escrevivéncia
como formas de insurgéncias, de se manter na vida. Evaristo transforma a escrita em discurso
politico, decolonial que subverte o canone e as formas eurocéntricas de legitimacdo do
conhecimento na producao cientifica. Ao narrar as experiéncias individuais, Evaristo convoca
memorias individuais e coletivas, revela marcas historicas de um processo colonizador,
escravagista, pelo racismo estrutural e pelo patriarcado. Em Poemas da recordacéo e outros
movimentos (2017), a autora convoca mulheres pretas a serem continuas num canto de si e sobre
si. Em nuances memorialisticas chama a forca feminina, as dores, o feminismo cotidiano de
guem tece a vida com fios de muita luta e esperanca. A escrita de Conceicdo Evaristo dar luz
ao protagonismo de mulheres negras que rezam sobre o dia a dia, sob os signos da
escrevivéncia, identidade e escrita-afeto que nos movimenta. “Tudo me causava uma comogao
maior. A poesia me visitava e eu nem sabia. ” (Evaristo, 2017, p.10).

Compondo ainda as perguntas respondidas por estas analises, a poética de Ryane Ledo
em Jamais peco desculpas por me derramar (2019), obra que carrega um lirismo também
politico, afetivo e de resisténcia. A autora apresenta uma literatura de busca, de mulheres
oceanicas, rios, cuja profundidade € estar a procura de si mesmo, desenhando caminhos-outros
de cura, autoreparacdo. Nesse sentido, respondeu-se ao questionamento proposto de entender
como a poesia da autora abriga corpos desabitados no espelho turvo da colonizagdo. Assim, a
escrita de Ledo traz o vies emancipatorio de percepcao de si e dos outros, mesmo em meio aos
diversos atravessamentos violentos que ferem o corpo feminino negro e cria novos olhares que
desautorizam os discursos estereotipados que invisibilizam sujeitas. Como ferramenta feminista

e ancestral, a escrita de Ryane Ledo devolve as mulheres negras a percep¢do de si como



147

reconstrucdo da autoestima, autoamor, a vontade de pertencimento de um corpo preto

desabitado.

E aqui eu lembro de duas imagens, a primeira de um poema meu do livro novo que eu
falo de uma mulher negra que escolhe jogar uma pedra no espelho ao invés de dar um
murro no espelho e eu acho essa escolha digna, uma escolha que ndo vai ferir a méo,
ainda que fira outros processos, ainda que venham outras questdes. E no final do
poema, eu digo que cada trincada de vidro no chdo reflete um ancestral que olha para
essa mulher com gentileza e diz, ndo se preocupe existe vida na fraqueza. E ai eu
devolvo minha prépria humanidade que tenho o direito de enfraquecer e a fraqueza
vai estar dentro dos processos da vida inevitavelmente (Ledo, 2024, p. 4).

A partir das elucubracdes, tessituras e redes poéticas levantadas nesta pesquisa, a
derradeira pergunta respondida foi sobre vislumbrar as travessias como novos contornos dentro
da estrutura de dor para as mulheres pretas. Nesse caminho, propus, aliados a poesia de Evaristo
e Ledo, refletir sobre a travessia como deslocamento de retorno, de olhar para si de corpos simil
gue desaguam e atravessam pelas mesmas dores secularmente. Nessa perspectiva, o0 termo
travessia mora nesse conceito de pensa-lo como estratégia decolonial de enxergar o corpo negro
feminino com humanidade, afeto e construcdo coletiva de reexisténcia, sobretudo de subverter
um sistema dentro de uma logica colonial que opera pelo apagamento epistémico e simbdlico
dos povos negros. Travessia igualmente simboliza refletir sobre a ancestralidade, sobre as
nossas mais velhas que costuram nossas vivéncias como sopros de esperanca, de caminhadas.
A palavra travessia significa um deslocar de discursos, de imagens enviesadas pela colonizacao,
de se permitir encontrar novos caminhos, novos atravessamentos, encruzilhadas ancestrais.

Aqui Conceicdo Evaristo representa essa ancestral que reza em nds com a marcha
branda de sua poesia-escrevivéncia e que entranca para as novas geracées, como as Ryane Ledo,
os caminhos de volta, cuja pressa do dizer derrama em nds, pretas, movimentos de cura,
autoafirmacéo e subjetividades sendo lidas. Escrita-travessias, corpo-travessia, sdo fragmentos
de uma travessia continua.

O trabalho estrutura-se em trés capitulos e suas respectivas divisdes em tdpicos. O
primeiro capitulo visou mostrar acerca da literatura negra brasileira como quilombo de palavras
refletindo sobre as produgdes de auséncias que cerceiam a literatura brasileira majoritariamente
branca e hétero, edificada em padrBes eurocéntricos. O objetivo do capitulo é reter o olhar
critico sobre essas producdes literarias e destacar contranarrativas decoloniais para pensar o
corpus que legitimam e garantem a visibilidade de autoras e autores negros. Assim, destaquei
termos que decolonizam o canone, porque séo epistemologias elaboradas para a feitura de novos
debates sobre as pautas negras.

No topico seguinte, refletiu-se sobre o canone como espaco de producéo de esteredtipos

do corpo negro. Ainda séo discutidas nos topicos as questdes sobre a literatura de mulheres



148

negras como ferramenta pedagogica e decolonial para emancipa¢do de vozes de corpos, e como
essas mulheres pretas elaboram rasuras frente as violéncias sistematizadas, como racismo,
sexismo e ecoam para além da condicao objetificada Por fim, elevo alguns nomes de mulheres
mais que potencializam a literatura brasileira com os escritos que se voltam para pensar
caminhos literarios de esperanca, ao mesmo tempo, que pe¢o bencdo as essas mais velhas para
poder trilhar estes caminhos.

O capitulo dois e suas divisdes versam acerca do conceito de dororidade, engendrado
pela intelectual Vilma Piedade, assim como pensou-se sobre o feminismo negro e decolonial
embasado em teoricas feministas negras brasileiras, afro-americanas e latinas-americanas e
como estas propdem rupturas estruturais no modo de fazer politicas de género. Discutiu-se
também sobre colonialidade associado ao conceito de modernidade/colonial e os impactos
como estratégias de poder, denominacao do ser, e do saber de pessoas colonizadas.

Nas margens finais deste estudo, elaborou-se em fios poéticos analises literarias acerca
das obras a partir dos questionamentos aqui supracitados. Nesse intuito, refletiu-se sobre
memoria, identidade, ancestralidade na poesia evaristiana, como também, acerca das violéncias
epistémicas que atravessam 0s corpos negros de mulheres. Na poética de Ryane Ledo
problematizou-se no tocante a emancipacgdo desses corpos feridos pela tecnologia colonial. Esta
tese traz a gira as travessias que mulheres pretas desenham sob as mazelas sociais, culturais e
sistémicas, ainda assim, tracam contornos, dizeres audiveis sobre si mesma, sobre 0 mundo. E
sobre esperancar, morder o verso, sobre estar no mundo, como nos ensina Evaristo.

Esta tese é sobre mulheres negras, que na roda fazem, o cotidiano girar. Com suor no
rosto, elevam olhar para esperancar a realidade, para desenhar nas bordas das escrevivéncias
caminhos de volta. Estas linhas poéticas, tedricas renascem em mim a possibilidade de pensar
perspectivas-outras para enxergar-me como pesquisadora negra, como intelectual que contribui
para visibilidade de corpos e mentes negras. E sobre as mulheres que compdem a minha
caminhada e para as outras que lerdo este texto. E sobre encruzilhar caminhos, estreitar lagos.

As travessias que foram costuradas aqui, outrora costuram a mim em tempos nebulosos.
A poesia me salvou e me salva quando a vida fica turva. Desbravei! Estou viva. Fiz revolugdes.

Ergui cidades inteiras de mdos dadas com Conceicdo Evaristo e Ryane Le&o.



149

REFERENCIAS

AKOTIRENE, Carla. Interseccionalidade. Sao Paulo: Polen, 2019.
ALENCAR, José de. Iracema. 24. ed. Sao Paulo: Atica, 1991.

ALMEIDA, Dalva Martins de. Poética da conexd@o e das ancestralidades: Avds e netas
negras na literatura brasileira contemporanea. Tese (Doutorado). Universidade de Brasilia.
Brasilia, 2023. Disponivel em: https://repositorio.unb.br/handle/10482/47527. Acesso em: 2
fev. 2024.

ALVES, Miriam. A Literatura negra feminina no Brasil - pensando a existéncia. Revista da
Associacao Brasileira de Pesquisadores/as Negros/As (ABPN), v.1, n.3, 2010. Disponivel
em: https://abpnrevista.org.br/site/article/view/280/261. Acesso em: 10 nov. 2023.

ALVES, Miriam. BrasilAfro Autorevelado: Literatura Brasileira Contemporanea. Belo
Horizonte: Nandyala, 2010.

ALVES, Miriam. Corte e sutura: Miriam Alves completa 70 anos de vida e 40 de carreira
lieteraria com lancamento duplo que expressa sua versatilidade. [Entrevista concedida a] Hiago
Rizzi. Biblioteca Publica do Parana, v.146, Curitiba, 2022. Disponivel em:
https://www.bpp.pr.gov.br/candido/2022/04/entrevista-miriam-alves. Acesso em:10 nov. 2023.

ALVES, Miriam. Juntar Pedacos. Rio de Janeiro: Malé, 2021.

ANZALDUA, Gloria. Falando em linguas: uma carta para as mulheres escritoras do terceiro
mundo. Revista Estudos Feministas, [S. I.], v. 8, n. 1, p. 229, 2000. DOI: 10.1590/%x.
Disponivel em: https://periodicos.ufsc.br/index.php/ref/article/view/9880. Acesso em: 20 mar.
2023.

AUTOR. Ubuntu: a filosofia africana que nutre o conceito de humanidade em sua esséncia.
Geledés — Instituto da Mulher Negra, 13 mar. 2016. Disponivel em:
https://www.geledes.org.br/ubuntu-filosofia-africana-conceito-de-humanidade-em-sua-
essencia. Acesso em 11. Jan. 2025.

AZEVEDO, Aluisio. O cortico.30. ed.Sao Paulo: Atica, 1994.

BAIRROS, Luiza. Nossos feminismos revisitados. Tradugdo: Pé Moreira. In: HOLLANDA,
Heloisa Buarque. (org.) Pensamento feminista: conceitos fundamentais. Rio de Janeiro: Bazar
do Tempo, 2020. p. 207-214.

BENTO, Cida. Pacto da Branquitude. Companhia das Letras, 2022.

BERND, Zila. Antologia de poesia afro-brasileira: 150 anos de consciéncia negra no Brasil.
Belo Horizonte: Mazza Edigdes, 2011, 186p; Epub; 9,9M.

BHABHA, Homi K. O local da cultura. Belo Horizonte: Ed, UFMG, 1998.

BIDIMA, Jean-Godefroy. De la traversee: raconter des experiences, partager le sens. Rue
Descartes, Paris, n. 36, p. 7-17, 2002/2. Traducdo para uso didatico de Gabriel Silveira de



150

Andrade Antunes. Disponivel em: https://filosofia-
africana.weebly.com/uploads/1/3/2/1/13213792/jean-godefroy_bidima_-
_da_travessia._contar_experi%C3%AAncias_partilhar_o_sentido.pdf. Acesso em: 20 mar.
2023.

CARNEIRO, Aparecida Sueli. A construcdo do outro como ndo-ser como fundamento do
ser. Tese (Doutorado). Universidade de Sdo Paulo. S&o Paulo, 2005. Disponivel em:
https://repositorio.usp.br/item/001465832. Acesso em: 5 fev. 2023.

CARNEIRO, Sueli. Escritos de uma vida. Prefacio Conceicdo Evaristo. Apresentacdo Djamila
Ribeiro. Sdo Paulo: Polén Livros, 2019a.

CARNEIRO, Sueli. Mulheres em movimento: contribui¢cbes do feminismo negro. In:
HOLLANDA, Heloisa Buarque (Org.) Pensamento feminista brasileiro: formag&o e contexto.
Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2019b. p. 271-289.

CARNEIRO, Sueli. Racismo, sexismo e desigualdade no Brasil. Sdo Paulo: Selo Negro,
2011.

CARRASCOSA, Denise. Sabela e um ensaio afrofilosofico e ubuntuista In: DUARTE,
Constancia Lima; NUNES, Isabela Rosado. (org.). Escrevivéncia: escrita de nds- reflexdes
sobre a obra de Conceicdo Evaristo. 1. ed. Rio de Janeiro, 2020. P.206-225. Disponivel em:
https://www.itausocial.org.br/wp-content/uploads/2021/04/Escrevivencia-A-Escrita-de-Nos-
Conceicao-Evaristo.pdf. Acesso em: 02 mai. 2023.

COLLINS, Patricia Hill. Aprendendo com a outsider within: a significacdo sociolégica do
pensamento feminista negro. Tradugdo Juliana de Castro Galvao. Revista Sociedade e Estado,
vol. 31, n.l, jan/abril, 2016. p. 99-127. Disponivel em:
<https://www.scielo.br/pdf/se/v31n1/0102-6992-se-31-01-00099.pdf> Acesso em: 20 set.
2023.

COLLINS, Patricia Hill. Pensamento feminista negro: o poder da autodefinicdo. Traducdo:
Natalia Luchini. In: HOLLANDA, Heloisa Buarque. (org.) Pensamento feminista: conceitos
fundamentais. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2019. p. 271- 310.

CRENSHAW, Kimberle. A intersecionalidade na discriminacéo de raca e género. In: VV.
AA. Cruzamento: raga e género. Brasilia: Unifem, 2004. p. 7-16. Disponivel em <
http://www.acaoeducativa.org.br/fdh/wp-content/uploads/2012/09/Kimberle-Crenshaw.pdf>
Acesso em: 22 out. 2023.

CURIEL. Ochy. Construindo metodologias feministas a partir do feminismo decolonial.
Tradugdo: Pé Moreira. In. HOLLANDA, Heloisa Buarque (Org.) Pensamento feminista:
conceitos fundamentais. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2020. p. 121-152.

CUTI, Luiz. Literatura negro-brasileira. Sdo Paulo: Selo Negro Edicdes, 2010.

DAVIS, Angela. Mulheres, raga e classe. Tradugdo Heci Regina Candiani. S&o Paulo:
Boitempo, 2016.



151

DUARTE, Eduardo de Assis. Literatura afro-brasileira: conceito em construcdo. Estudos de
Literatura Brasileira Contemporanea, n. 31, 2008, pp. 11-23. Universidade de Brasilia.
Disponivel em: https://periodicos.unb.br/index.php/estudos/article/view/9430. Acesso em: 10
de ago. 2023.

DUARTE, Eduardo de. Literatura, politica, identidades: ensaios. Belo Horizonte: FALE-
UFMG, 2005. 176p.

DUARTE, Eduardo de. Machado de Assis afrodescendente: escritos de caramujo. 2.ed.
revista e ampliada. Rio de Janeiro: Pallas; Belo Horizonte: Crisélida, 2007.

DUARTE, Eduardo de. Por um conceito de literatura afro-brasileira. Terceira Margem, v.23,
Rio de Janeiro, 2010, p 113-138. Disponivel:
https://revistas.ufrj.br/index.php/tm/article/download/10953/8012. Acesso em: 10 ago. 2023.

DUSSEL, Enrigue. O encobrimento do outro: a origem do mito da modernidade. Traducéo
Jaime A. Clasen. Petropolis: Vozes, 1993. Disponivel em
<http://www.mel.unir.br/uploads/56565656/arquivos/1942_O_encobremento_do_outro_de E
NRIQUE_DUSSEL441400838.pdf> Acesso em: 10 mai. 2023.

ESPINOSA, Y.; GOMEZ, D.; LUGONES, M.; OCHOA, K. Reflexiones pedagdgicas en
torno al feminismo decolonial: una conversa en cuatro voces. In: WALSH, Catherine.
Pedagogias decoloniales: practicas insurgentes de resistir, (re)existir y (re)vivir. Quito, Abya-
Yala: Tomo I, 2013. p. 403-442. Disponivel em < http://agoradeeducacion.com/doc/wp-
content/uploads/2017/09/Walsh-2013-Pedagog%C3%ADas-Decoloniales.-
ProeC3%Alcticas.pdf> Acesso em: 02 mai. 2023.

EVARISTO, Conceicdo. (2024, 8 de margo). Discurso de posse na Academia Mineira de
Letras [Discurso]. Academia Mineira de Letras. Disponivel em:
https://academiamineiradeletras.org.br/eventos/conceicao-evaristo-toma-posse-na-academia-
mineira-de-letras-com-transmissao-ao-vivo-para-todo-o-brasil. Acesso em 16 de jul. 2025.

EVARISTO, Conceigdo. “Elite intelectual € burra e ndo percebe a riqueza da pluralidade”.
Entrevista concedida a José Eduardo Bernardes. Brasil de Fato, 9 ago. 2021. Disponivel em:
<https://www.brasildefato.com.br/podcast/brasil-de-fato-entrevista/2021/08/09/elite-
intelectual-e-burra-e-nao-percebe-a-riqueza-da-pluralidade-diz-conceicao-evaristo/>.  Acesso
em: 13 mar. 2025.

EVARISTO, Conceicdo. A escrevivéncia e seus subtextos. In. DUARTE, Constancia Lima;
NUNES, Isabela Rosado. (org.). Escrevivéncia: escrita de nds- reflexdes sobre a obra de
Conceicdo Evaristo. 1. ed. Rio de Janeiro, 2020. P.206-225. Disponivel em:
https://www.itausocial.org.br/wp-content/uploads/2021/04/Escrevivencia-A-Escrita-de-Nos-
Conceicao-Evaristo.pdf. Acesso em: 02 mai. 2023.

EVARISTO, Conceicdo. Conceicdo Evaristo: a escrevivéncia das mulheres negras reconstroi a
historia brasileira. Entrevista concedida a Morgani Guzzo. Geledés — Instituto da Mulher
Negra, 28 jul. 2021. Disponivel em: https://www.geledes.org.br/conceicao-evaristo-a-
escrevivencia-das-mulheres-negras-reconstroi-a-historia-brasileira/. Acesso em: 23 jul. 2025.



152

EVARISTO, Conceicdo. Da grafia-desenho de minha mae, um dos lugares de nascimento de
minha escrita. In: FIGUEIREDO, Vera (org.). RepresentacBes performaticas brasileiras:
teorias, praticas e suas interfaces. Belo Horizonte: Mazza Edic¢des, 2005. p. 16-21.

EVARISTO, Conceicdo. Da representacao a auto-representacdo da Mulher Negra na Literatura
Brasileira. Revista Palmares. 2005. p. 52-217. Disponivel em:
https://www.palmares.gov.br/sites/000/2/download/52%20a%2057.pdf Acesso em: 15 set.
2023.

EVARISTO, Conceigdo. Insubmissas lagrimas de mulheres. 4.ed- Rio de Janeiro: Malé,
2020. 142p.; 21 cm.

EVARISTO, Conceicgdo. Literatura negra: uma poética de nossa afro-brasilidade. SCRIPTA,
v. 13, n. 25, 2° sem, Belo Horizonte, 2009, p. 17-31. Disponivel em:>
ttp://periodicos.pucminas.br/index.php/scripta/article/view/4365 < Acesso em: 23 set. 2023.

EVARISTO, Conceicdo. Poemas da recordacao e outros movimentos. 3. ed. Rio de Janeiro:
Malé, 2017a.

EVARISTO, Conceicdo. Poemas Malungos- Canticos Irmaos. Tese (doutorado).
Universidade Federal Fluminense, 2011. Disponivel em: https://app.uff.br/riuff/handle/1/7741.
Acesso em 10. Jan. 2024.

EVARISTO, Conceigdo. Poncié Vicéncio. 3.ed.- Rio de Janeiro: Pallas, 2017b. 120 p.;21 cm.

FIGUEREDO, Fernanda Rodrigues. A mulher negra nos Cadernos Negros: autoria e
representacdes. Dissertacdo (mestrado). Universidade Federal de Minas Gerais. 128f. 2009.
Disponivel em: https://repositorio.ufmg.br/handle/1843/ECAP-7TTGAS8. Acesso em: 19 set.
2023.

GONCALVES, Ana Maria. Um defeito de cor. 272 ed. Rio de Janeiro: Record, 2021.
GONZALEZ, Lélia. A categoria politico-cultural da Amefricanidade. In: HOLLANDA,
Heloisa Buarque. (org.) Pensamento feminista: conceitos fundamentais. Rio de Janeiro: Bazar

do Tempo, 2019a. p. 341-352.

GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-americano: ensaios, intervencdes e
dialogos. Flavia Rios, Marcia Lima (Org). 1. ed. Rio de Janeiro: Zahar, 2020.

GUIMARAES, Bernardo. A escrava Isaura. Sdo Paulo: Dominio Publico, [s.d.]. Disponivel
em: https://www.dominiopublico.gov.br/download/texto/bv000066.pdf. Acesso em: 20 mai.
2024.

GUIMARAES, Geni. Leite do Peito: contos. Belo Horizonte: Mazza Edicdes, 2001.

HALBWACHS, Maurice. Memoria coletiva e memoria individual. Traducdo de Lucia Leéo.
Séo Paulo: Centauro, 2006.

HALL, Stuart. Da diaspora: identidades e mediacdes culturais. Traducdo de Adelaine La
Guardia Resende e Liv Sovik. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2003.



153

HOOKS, bell. Curando nossas feridas: atencdo libertadora a saude mental [traducéo de
Tatiana Nascimento]. In: bell hooks sobre racismo e saude mental. Traducbes de Tatiana
Nascimento. Disponivel em: https://traduzidas.wordpress.com/2017/10/19/76/ . Acesso em: 10
jul. 2024.

HOOKS, bell. Intelectuais negras. Traducdo Marcos Santarrita. Revista Estudos Feministas,
n. 2, 1995. p. 464-478. Disponivel em
<https://periodicos.ufsc.br/index.php/ref/article/view/16465/15035>. Acesso em: 8 nov. 2023.

HOOKS, bell. Eu ndo sou uma mulher: mulheres negras e feminismo. Tradugéo livre para
plataforma Gueto. 1. ed. Rio de Janeiro: Plataforma Gueto, 2014.

HOOKS, bell. O feminismo é para todo mundo: politicas arrebatadoras. Traducdo Ana Luiza
Libanio. 5 ed. Rio de Janeiro: Rosa dos Tempos, 2018.

HOOKS, bell. Erguer a voz: pensar como feminista, pensar como negra. Traducdo Cétia
Bocaiuva Maringolo. Séo Paulo: Elefante, 2019.

HOOKS, bell. Tudo sobre o amor: novas perspectivas/Traducdo Stephanie Borges. Sdo Paulo:
Elefante, 2020. 272p.

HOOKS, bell. Irméas do Inhame: mulheres negras e autorecuperagéo/ Traducéo Floresta. 1.ed.-
Sdo Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 2023.

INSTITUTO DO PATRIMONIO HISTORICO E ARTISTICO NACIONAL (IPHAN). Dossié
15 — Tambor de Crioula do Maranhéo. Brasilia: IPHAN, 2005. 16 p. (Ed. Instituto do
Patrimbnio Historico e Artistico Nacional — Dossié Interpretativo; processo n°
01450.005742/2007-71). Registro aprovado na 53% Reunido do Conselho Consultivo do
Patrimonio Cultural, em 18 de junho de 2007.

JESUS, Carolina de Jesus. Diério de Bitita. Rio de Janeiro. Nova Fronteira: 1986.

JESUS, Carolina Maria. Quarto de Despejo: diario de uma favelada. Sdo Paulo: Abril
Educacao, 2013.

KILOMBA, Grada. Memorias da plantacéo: Episodios de racismo cotidiano. Traducdo Jess
Oliveira.1. ed. Cobogo, 2019.

LEAO, Ryane. Tudo nela brilha e queima. So Paulo: Planeta do Brasil, 2017.
LEAO, Ryane. Jamais peco desculpas por me derramar. Sdo Paulo: Planeta do Brasil, 2019.

LEAO, Ryane. Entrevista concedida & Macksa Raquel Gomes Soares. [Formato digital].
Sdo Luis, 10 Set. 2024. Entrevista ndo publicada.

LINIKER. Psiu. In: LINIKER E OS CARAMELOWS. Goela abaixo [CD]. S&o Paulo: Natura
Musical, 2019. 3 min 45 s.



154

LINIKER. Sem Nome, Mas Com Endereco: “Vocé tem flores na cabega ¢ pétalas no
cora¢do...” In: LINIKER E OS CARAMELOWS. Remonta [album digital]. Independente,
2021.

LORDE, Audre. Irma Outsider. Traducdo Stephanie Borges. led. Belo Horizonte: Auténtica
Editora, 2019.

LUGONES, Maria. Rumo a um feminismo descolonial. Revista Estudos Feministas,[S. I.], v.
22, n. 3, p. 935952, 2014. DOI: 10.1590/%x.  Disponivel em:
https://periodicos.ufsc.br/index.php/ref/article/view/36755. Acesso em: 17 fev. 2023.

LUGONES, Maria. Rumo a um feminismo decolonial. Traducdo P& Moreira. In:
HOLLANDA, Heloisa Buarque (Org.) Pensamento feminista: conceitos fundamentais. Rio de
Janeiro: Bazar do Tempo, 2019. p. 53-83.

LUGONES, Maria. Colonialidade e género. Tradugdo Pé Moreira. In: HOLLANDA, Heloisa
Buarque. (org.) Pensamento feminista: conceitos fundamentais. Rio de Janeiro: Bazar do
Tempo, 2020. p. 357-377.

MALDONADO-TORRES, Nelson. A topologia do Ser e a geopolitica do conhecimento.
Modernidade, império e colonialidade. Revista Critica de Ciéncias Sociais, n.80, 2008.
Disponivel em: https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=2763900. Acesso em: 8 mar.
2023.

MALDONADO-TORRES, Nelson. Transdiciplinaridade e decolonialidade. Revista
Sociedade e Estado, v, 31, n.1, 2016. Disponivel em:
https://www.scielo.br/j/se/a/CXNvQSnhxqSTfAGkQvzck9G/. Acesso em: 10 mar.2023.

MARIN, Pilar Cuevas. Memoria Coletctiva: hacia um proyecto decolonial. In: WALSH,
Catherine. Pedagogias decoloniales: practicas insurgentes de resistir, (re)existir y (re)vivir.
Quito,  Abya-Yalax Tomo I, 2013. p. 69-104. Disponivel em <
http://agoradeeducacion.com/doc/wp-content/uploads/2017/09/Walsh-2013-
Pedagog%C3%ADas-Decoloniales.-PrseC3%Alcticas.pdf>. Acesso em: 17 out. 2023.

MARTINS, L. A fina lamina da palavra. O eixo e a roda, n.15, 2007. Disponivel em:
http://www.periodicos.letras.ufmg.br/index.php/o_eixo_ea_roda/article/download/3262/3196.
Acesso em: 10 abri.2023.

MARTINS, L. Performances da oralitura: corpo, lugar da memoria. Letras, [S. 1], n. 26, p. 63—
81, 2002. DOI: 10.5902/2176148511881. Disponivel em:
https://periodicos.ufsm.br/letras/article/view/11881. Acesso em: 24 set. 2023.

MBEMBE, Achille. Necropolitica [traducéo de Renata Santini]. S&o Paulo: N-1 Edi¢es, 2018.
80 p.

MENDES, Algemira Macédo. Maria Firmina dos Reis e Amélia Bevilaqua na historia da
literatura brasileira: representacdo, imagens e memorias nos séculos XIX e XX. Tese
(doutorado). Pontificia Universidade Catolica do Rio Grande do Sul. Rio Grande do Sul, 2006.
282 f. Disponivel em: https://tede2.pucrs.br/tede2/handle/tede/2230. Acesso em: 13 ago. 2023.



155

MENDOZA, Breny. Colonialidade de género e poder: da pos-colonialidade a decolonialidade.
Revista X, v. 16, n. 1, p. 259-289, 2021.

MIGNOLO. Walter.D. Desobediéncia Epistémica. Cadernos de Letras da UFF — Dossié:
Literatura, lingua e identidade, n. 34, 2008, p. 287-324. Disponivel em:
http://professor.ufop.br/sites/default/files/tatiana/files/desobediencia_epistemica_mignolo.pdf.
Acesso em: 10 fev. 2023.

MIGNOLO. Walter.D. O lado mais escuro da modernidade. Revista Brasileira de Ciéncias
Sociais, v.32, n.94, e329402. Epub June 22, 2017. ISSN 1806-9053. Disponivel em:
https://www.scielo.br/j/rbcsoc/a/nKwQNPrx5Zr3yrMjh7tCZVk/?lang=pt&format=html.
Acesso em: 10 fev. 2023.

MIRANDA, Fernanda Rodrigues de. Corpo de romances de autoras negras brasileiras
(1859-2006): posse da histdria e colonialidade nacional confrontada. Tese (Doutorado).
Faculdade de Filosofia, Letras e Ciéncias Humanas, Universidade de S&o Paulo. Sdo Paulo,
2019. Disponivel em: https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8156/tde-26062019-
113147/publico/2019_FernandaRodriguesMiranda_VCorr.pdf. Acesso em: 11 ago. 2023.

NASCIMENTO, Abdias do. O Quilombismo: documentos de uma militancia Pan-Africana.
Salvador: CEAO/ EDUFBA, 2002.

NASCIMENTO, Beatriz. Uma historia feita por méos negras: relag@es raciais, quilombos e
movimentos. Organizador Alex Ratts. Rio de Janeiro: Zahar. 2021.

OLIVEIRA, Eduardo. Corpo, poética e ancestralidade. Odeere: Revista do Programa de
RelacOes étnicas e contemporaneidade. ISSN: 2525-4715 — Ano 2020, Volume 5, numero 9,
Janeiro - Junho de 2020. Disponivel em:
https://periodicos2.uesb.br/index.php/odeere/article/view/6440. Acesso em 12, mai. 2023.

PIEDADE, Vilma. Dororidade. Sdo Paulo: Editora Nos, 2017.

PINTO, Célia Regina Jardim. Feminismo, histéria e poder. Rev. Sociol. Polit., Curitiba, v. 18,
n. 36, 2010. p. 15-23. Disponivel em: <
https://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0104-44782010000200003 >,
Acesso em: 10 jul. 2023.

PRANDI, Reginaldo. Mitologia dos Orixas. 1. ed. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2001.
624 p.

QUIJANO, Anibal. Colonialidade do poder, Eurocentrismo e Ameérica Latina. Biblioteca
Clacso, Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales, 2005. Disponivel em:
https://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/sur-sur/20100624103322/12_Quijano.pdf. Acesso em: 8
fev. 2023.

QUIJANO, Anibal. Colonialidade, poder, globalizacdo e democracia. Revista Novos
Rumos, [S. I.], n. 37, 2002. DOI: 10.36311/0102-5864.17. vOn37.2192. Disponivel em:
https://revistas.marilia.unesp.br/index.php/novosrumos/article/view/2192. Acesso em: 10 fev.
2023.

REIS, Maria Firmina dos. Ursula. Jundiai, SP: Colec&o Acervo brasileiro. ed.2, 2018.



156

RIBEIRO, Djamila. Quem tem medo do feminismo negro? 12.ed. Sdo Paulo: Companhia das
Letras, 2018.

RIBEIRO, Djamila. Lugar de fala? Belo Horizonte: Letramento, 2019.

RIBEIRO, Katiuscia. O futuro é ancestral. Le Monde Diplomatique Brasil, 19 nov. 2020.
Disponivel em: https://diplomatique.org.br/o-futuro-e-ancestral/ . Acesso em: 15 jun. 2024.

RUFINO, Luiz. Pedagogia das encruzilhadas. Rio de Janeiro: Morula, 2019.

SALES, Cristian Souza. A escrita do corpo feminino negro na poesia de Miriam Alves. Revista
da Associacdo Brasileira de Pesquisadores/as Negros/as (ABPN), n.5, v.9, 2013, 37-56.
Disponivel em: https://abpnrevista.org.br/site/article/view/235. Acesso em: 10 nov. 2023.

SALES, Cristian Souza. Assentamentos de Resisténcia: escritoras e intelectuais negras do
brasil e Caribe em insurgéncias epistémicas. Tese (doutorado). Universidade Federal da
Bahia, 2020. Disponivel em: https://repositorio.ufba.br/handle/ri/38440. Acesso em 10 de Jan.
2023.

SANTOS, Mirian Cristina. Intelectuais negras: prosa negro-brasileira contemporanea. Rio
de Janeiro: Malé, 2018.

SANTOS, Yasmin. Conceigdo Evaristo: voz insubmissa [recurso eletrdnico]/ Yasmin Santos;
organizacdo Josélia Aguiar. - 1.ed.- Rio de Janeiro: Rosa dos Tempos, 2024.

SILVA, Assuncdo de Maria Souza e. EscreviVéncia: itinerarios de vida e de palavras. In:
DUARTE, Constancia Lima; NUNES, Isabela Rosado. (org.). Escrevivéncia: escrita de nos-
reflexdes sobre a obra de Conceicdo Evaristo. 1. ed. Rio de Janeiro, 2020. P.206-225.
Disponivel em: https://www.itausocial.org.br/wp-content/uploads/2021/04/Escrevivencia-A-
Escrita-de-Nos-Conceicao-Evaristo.pdf. Acesso em: 02 mai. 2023.

SILVA, Francielle Suenia da. Escrevivéncias decoloniais e corpo encantado em Conceicao
Evaristo. Tese (doutorado). Centro de Ciéncias Humanas, Letras e Artes. Universidade Federal
de Jodo Pessoa. Jodo Pessoa, 2022. 1771. Disponivel em:
https://repositorio.ufpb.br/jspui/handle/123456789/25808?locale=pt_BR. Acesso em: 27 fev.
2023.

SOARES, Macksa Raquel Gomes. Carolina Maria de Jesus: tessitura da escrita como
identidade. Dissertacdo (Mestrado). Programa de Pds-Graduacdo Stricto Sensu em Letras. f.
Universidade  Estadual do  Maranhdo, 2020, 116 f.  Disponivel em:
https://repositorio.uema.br/handle/123456789/1670. Acesso em: 02 mar. 2023.

SOUZA, Florentina da Silva. Afro-descendéncia em Cadernos Negros e Jornal do MNU.
led, 1 reimp. Belo Horizonte: Auténtica, 2006.

SOUZA, Heleine Fernandes. A poesia negra-feminina de Conceicédo Evaristo, Livia Natalia
e Tatiana Nascimento. Rio de Janeiro: Malé, 2020. 258 p.; 21 cm.



157

SOUZA, L. N. A poética da fome e a escrita da precariedade: sobre Carolina Maria de Jesus.
Veredas: Revista da Associagéo Internacional de Lusitanistas, [S. I.], n. 28, p. 111-122, 2017.
DOI: 10.24261/2183-816x0928. Disponivel em:
https://revistaveredas.org/index.php/ver/article/view/497. Acesso em: 14 de jul. 2023.

SOUZA, Livia Natalia. Intelectuais escreviventes: enegrecendo os estudos literarios. In:
DUARTE, Constancia Lima; NUNES, Isabela Rosado (Org). Escrevivéncia: a escrita de nos:
Reflexdes sobre a obra de Conceicdo Evaristo. l.ed. Rio de Janeiro, 2020. P.206-225.
Disponivel em: https://www.itausocial.org.br/wp-content/uploads/2021/04/Escrevivencia-A-
Escrita-de-Nos-Conceicao-Evaristo.pdf. Acesso em: 02 mai. 2023.

WALSH, Catherine. Pedagogias decoloniales: practicas insurgentes de resistir, (re)existir y
(re)vivir. Quito, Abya-Yala: Tomo l, 2013. Disponivel em <
http://agoradeeducacion.com/doc/wp-content/uploads/2017/09/Walsh-2013-
Pedagog%C3%ADas-Decoloniales.-Pr%eC3%Alcticas.pdf>. Acesso em: 05 ago. 2023.

WERNECK, Jurema. Racismo institucional e satde da populacéo preta. Satude Soc. Séo Paulo,
v.25, ni3, p.535-549, 2016. Disponivel em:
https://www.scielo.br/j/sausoc/a/bJdS7R46GV7PB3wV54qW7vm/?format=pdf&lang=p.
Acesso em 11.Mar. 2023.

WERNERCK, Jurema. Nossos passos vém de longe! Movimentos de mulheres negras e
estratégias politicas contra 0 sexismo e 0 racismo. Revista da Associacdo Brasileira de
Pesquisadores/as Negros/as (ABPN), n.1, v.1, pp. 07-17.
https://abpnrevista.org.br/site/article/view/303. 2010. Disponivel em:
https://abpnrevista.org.br/site/article/view/303 Acesso em: 20 dez. 2023.



158

APENDICE 1- ENTREVISTA RYANE LEAO

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAIBA
CENTRO DE CIENCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES
PROGRAMA DE POS- GRADUACAO EM LETRAS- PPGL
DOUTORADO EM LETRAS

ENTREVISTA COM A POETA RYANE LEAO

Entrevista com a poeta Ryane Ledo concedida
a doutoranda Macksa Raquel Gomes Soares em
10 de setembro, de 2024 em formato digital
para fins de entender no tocante a vida e obra da
supracitada e assim, alargar as discussdes da
tese, intitulada “Corpos em travessia:
ancestralidade, fratura e memaria nas poéticas
negras-femininas de emancipacédo e cura em
Concei¢do Evaristo e Ryane Ledo”, sob a
orientacdo de Prof. Dr? Luciana Eleonora de
Freitas Deplagne Calado, do Programa de Pds-
Graduacdo em Letras, da Universidade Federal
da Paraiba-UFPB.



159

Entrevista da escritora Ryane Ledo concedida exclusivamente a pesquisa de doutorado de
Macksa Raquel Gomes Soares, no dia 10 de setembro de 2024 por meio de plataforma

digital.

Macksa Soares- Ryane, vocé nos diz que somos continuidades e sua escrita marca uma
linhagem dessa continuidade e renovagdo. Partindo dessa compreensdo, quem escreve com
vocé? Quais sdo as suas vozes-mulheres que ajudam vocé a compor casas com sua escrita?

Ryane Ledo- Eu acredito muito em uma escrita que € ancestral. Estive no terreiro com Exu me
olhando nos olhos e falando que me deu essa missdo de comunicar, assim como Exu, quem
sopra nos meus textos é Maria Padilha. Também ¢é Oia, Exu. Vou respondendo essa pergunta e
me arrepiando inteira, porque ele me disse dessa missdo ancestral. VVocé tem tudo que precisa
para cumpri-la com muita honra, um legado bonito. Entdo acredito que todas que foram e todas
gue sdo agora. A gente € uma danca entre elas e todas essas foram também ndo falaram, né?
Nesse sentido de renovacdo que vocé fala e eu falei das que ndo falaram pensando na minha
mée, na minha avo0. Na sequéncia de siléncios que eu quebro. Eu sou essa quebra e eu aceito
essa quebra sem fardo. N&o acho que seja um fardo, quebrar esse paradigma, esse modus
operandi. Nao, eu vou ser uma mulher feliz. Eu vou ser uma mulher amavel. Eu vou na
contramdo do mundo, ndo estou sozinha. Tem um poema que eu digo, “intui¢des sdo suas
ancestrais soprando segredos de sobrevivéncia. ” Eu estou atenta aos sinais. Estou buscando o
equilibrio do meu ori. Estou com outra missao que é abrir um terreiro mais para frente, ser mae
de santo. Ent&o essas vozes mulheres séo todas que me habitam. Umas eu sei 0 nome, outras
eu nunca saberei, mas eu sei que elas estdo aqui. Elas estdo o tempo inteiro. Tem uma poeta
chamada Naira Urraide que tem um poema falando assim, “todas as mulheres em mim estao
cansadas” Entdo as vezes, estamos cansadas, as vezes felizes, outras ndo, mas todas elas
caminhando comigo. Essa legido ancestral que faz o peito bater de uma forma mais leve e faz
a vida ndo ser tdo dura. A gente ndo embrutecer o olhar diante do mundo. Elas me sopram que
sou possivel, que ndo preciso me definir a partir da dor, do trauma. Elas me sopram que eu nasci
para ser amada. Elas me sopram que a gente pode escrever mundos inteiros. Criar universos a
partir da escrita. Me sopram que meu ori, minha cabe¢a caminha na realeza. Entdo néo baixarei
minha cabeca nos dias que estiver fraca, que eu falhar nesse processo e elas estardo la. O
primeiro movimento que Padilha faz ao falar com elas é erguer a cabeca das pessoas,
especialmente das mulheres que a procuram. Entdo, elas estardo 1a lembrando que nao posso
ser mulher que anda de cabeca baixa. N&o diante de toda essa ancestralidade que carrego.

Macksa Soares: Em uma entrevista, vocé diz que “nunca encontra a palavra certa, mas continua
escrevendo”. Gostaria de saber sobre sua relagdo com a producdo literdria, ritos espirituais,
banhos de ervas, conexdes com a natureza. Como € para vocé esse despojar de si para compor
poesias?



160

Ryane Ledo: Eu acredito que a gente esta sempre escrevendo poema. No jeito que 0 medo se
apresenta. Que a coragem vem como um turbilhdo. Um jeito que recebe os amigos para comer.
O jeito que toma banho de folhas numa segunda feira, porque o corpo esta pedindo. Eu nao
tenho uma ritualistica para a escrita. Eu sou essa ritualistica da escrita diariamente. Eu escrevo
sobre ancestralidade, sobre amor proprio, autoestima. Sobre a bagunca bonita da vida. N&do
carregar culpa. Eu preciso colocar isso em prética diariamente. Néo é facil, mas minha escrita
caminha comigo. Caminha com meu corpo em movimento. Como mulher de terreiro, estou
sempre comunicando com Exu. Sempre conversando com Oya, sempre falando com Oxum.
Sempre dialogando com minhas entidades. E a orixalidade sdo a propria natureza. Entdo esses
ritos espirituais que eu vivo s&o os ritos que acabam desembocando na no poema. A composi¢do
do poema talvez seja mais um desses ebos.

Macksa Soares: Os seus textos trazem uma missao ancestral pela palavra. Como é para vocé
essa escrita de identificagdo com seu corpo e, a0 mesmo tempo, com tantos outros corpos
femininos negros? De que maneira a sua literatura coletiva-se?

Ryane Ledo: Tem um poema no meu segundo livro que diz que ndo daria para parar em mim.
Hoje eu disse isso numa mesa na bienal. Se eu parar em mim eu néo entendi essa existéncia
coletiva que é tdo presente, tdo pulsante. Hoje na bienal, uma bienal uma mulher negra me
assistiu, se emocionou muito, me abragou e disse que esses escritos salvaram a vida dela e me
deu o livro dela e me deixou extremamente emocionada. A identificacdo pra mim é o feitico.
Eu lembro até hoje quando eu vi Mel Duarte, Jeniffer Nascimento, Luiz Ribeiro, Elizandra
Souza, Deébora Garcia, Tauane Teodoro, Aliana Maia, Ingrid Martins, Gabi, eu nunca vou
esquecer quando vi essas mulheres declamando e eu pensei meu Deus, eu também posso fazer
isso. Costumo dizer que a gente ndo consegue ser aquilo que a gente ndo vé. Quando eu senti,
eu vi, especialmente Jeniffer Nascimento, eu falei: caramba! E inerente & escrita negra que haja
identificacdo. E inerente que ela se torne coletiva, porque ela ja nasce desse coletivo que mora
na gente. Quando a gente 1€ um livro de mulher negra e se identifica, a gente quer sair correndo
e comprar para todo mundo. Igual eu fiz com a Jennifer, comprei dez livros, que era o que eu
conseguia na época, mas eu queria que o mundo inteiro lesse e ainda quero que leia Jennifer
nascimento. Eu queria que todo mundo assistisse Luiz Ribeiro. Eu queria ser. E uma sensagéo
de estar viva de novo. E a gente vai morrer de novo e os saraus estardo ali. Os slams estardo ali.
Os livros de mulheres negras estardo ali dizendo é possivel! E possivel! Talvez seja por isso
que eu gosto tanto de encruzilhada, de estrada, de outra via, outro caminho. Eu falo de dor
também, mas tem uma frase da Audre Lorde que ela fala, “se eu expor a minha dor e ndo muda-
la, entdo morrerei dela” e isso me movimentou muito e hoje eu penso, eu quero estar viva, eu
quero me encher de vida. Como diz ljeoma Umebinyuo, uma escritora nigeriana que amo e ela
tem um poema que diz, “ que bengdo ser essa mulher poderosa” e outro que ela diz, ” diga a
escuriddo que eu ndo morri. ” H& um compromisso dentro do meu peito em seguir firme, em
seguir bem. E esse compromisso ele esta na forma que eu lido com meu corpo. Na forma que
n&o insisto em ndo fugir dos espelhos. Na forma que encaro o meu dentro. Na forma que entendo
que ndo sou luz e sombra somente, eu sou a terceira cabaca de Exu. Entdo tem muita coisa
acontecendo em mim. Esses eb0s comportamentais cotidianos firmam esse compromisso na
terra fértil do que sou e do que quero ser. Eu falo muito isso para as pessoas que me leem, nas
minhas oficinas, firme compromissos com vocé ainda que a escrita seja coletiva, primeiro essa
escrita é pra vocé. Pra te movimentar, pra te trazer de volta a vida. Pra te devolver o folego.
Salve-se primeiro! Oxum diz, se ame primeiro e a minha ferramenta pra isso € a escrita. Esses
dias, eu postei um texto e uma leitora comentou: “Ah, espero poder dizer isso. Vou postar no
dia que eu senti isso” e eu falei, postaria agora, porque a escrita € sopro de futuro.



161

Macksa Soares: NoOs enquanto mulheres pretas estamos sempre inventando novas
epistemologias dentro do contexto colonial que nos violenta e invisibiliza. Como a sua poesia
negra feminina constroem e redesenham essa imagem da mulher negra diante desse espelho
distorcido?

Ryane Ledo: As minhas respostas ja estavam dancando com essa pergunta, nem tinha visto ela
ainda, mas eu lembrei de um outro poema da [jeoma Umebinyuo que ela fala, “ Vocé nao esta
viva para agradar a estética do olho colonizado” Eu acho que cada poema, cada escrita que a
gente vai lendo de uma mulher negra vai preenchendo esse espelho que nédo é sé distorcido,
mas também é quebrado. As vezes foi a gente que quebrou, as vezes foi o mundo. As vezes foi
nossa reacdo diante do mundo, geralmente é a nossa reacao. E aqui eu lembro de duas imagens,
a primeira de um poema meu do livro novo que eu falo de uma mulher negra que escolhe jogar
uma pedra no espelho ao invés de dar um murro no espelho e eu acho essa escolha digna, uma
escolha que néo vai ferir a méo, ainda que fira outros processos, ainda que venham outras
questdes. E no final do poema, eu digo que cada trincada de vidro no chéo reflete um ancestral
que olha para essa mulher com gentileza e diz, ndo se preocupe existe vida na fraqueza. E ai eu
devolvo minha prépria humanidade que tenho o direito de enfraquecer e a fraqueza vai estar
dentro dos processos da vida inevitavelmente. O amor préprio vai chegando devagar, devagar.
E pensando aqui esse € um outro compromisso meu, mostrar o que € real. Nao da pra falar serei
uma mulher negra amada, serei uma mulher negra feliz sem te contar o que acontece no meio
disso tudo. Sem te contar que nenhum processo tem linha de chegada, sem contar que eu
também estou baguncada, estou me curando, t6 estranha, t6 confusa, t6 doida e
complementando com outro poema meu, “nao deixar de fazer festa no meio dos processos.
Vocé pode ver que estou sempre caminhando no meio das poesias. Essas autoras fazem parte
de mim. Eu sou muito fiel as constru¢fes de novas narrativas.

Macksa Soares: A proximidade com a palavra se deu muito cedo na sua trajetéria. Essa ansia
de “agarrar a fala e trazé-la para perto”, como nos ensina bell hooks. Como ¢ sua relagdo com
os slam’s, lambe-lambe e 0s instapoemas, ou seja, esses ecos na sua composicdo de mulher
negra poeta?

Ryane Ledo: Sempre que falo da minha trajetoria, eu falo que saraus e os slams, especialmente
os slams das minas, S&o Paulo me mostraram que eu também posso, eu também vou e mais do
que isso construir a minha voz, a forma que eu me coloco, a forma que a palavra danga com o
corpo. Foi essencial. O Lambe-lambe surge no momento que me mudo para SP e é muito
solitario, foi pouquinho antes de conhecer o0s saraus € eu saio com o caderninho anotando tudo
que eu leio. Os muros me ajudaram muito, os artistas de rua me ajudaram muito. Eu até tenho
uma tatuagem no pulso que sdo aspas, porgue eu li no muro tudo posso entre aspas e ndo época
eu tatuei para tudo poder também. Entdo eu estava bem sem grana, trabalhava numa rede de
lanchonete e foi ai que eu pensei que tipo de arte que eu posso fazer para ser acessivel e foi ai
que eu pensei vou fazer lambe e foi ai que construir a maior rede de leitores até hoje, mais que
att na rede social. Foi na rua, 5 anos colando poesia na rua.
Eu ndo acredito que exista instapoesias ou instapoemas. Eu acredito que instagram seja uma
plataforma que a gente usa ao nosso favor, que a gente usa da melhor forma para propagar esses
poemas para que mais pessoas escrevam. Essa troca que eu tenho no digital € maravilhosa. Ali
gue eu sei como a pessoa se sentiu quando leu meu livro. Eu sei quando as adolescentes me
repostam. Eu sei quando estdo me estudando nas escolas. Eu sei quando a mulher negra posta
uma foto e coloca um poema meu de fundo. Entdo essa troca € maravilhosa. Construir essa rede
nesses 15 anos e ndo abro méo por ninguém. Minha rede de leitores e leitoras, principalmente
96% das pessoas que leem sdo mulheres. E uma rede forte, uma rede firme, uma rede de



162

mulheres, especialmente mulheres negras que estdo tentando, eu também estou tentando. Essa
é parte bonita. E ainda que todos os percalgcos socioecondmicos, de acesso, eu vejo uma
abrangéncia, um amplificar da literatura. Adoro estar nas redes, Fui pro blog, depois foi para
facebook, fui pro instagram, agora t0 indo para o tiktok. E vejo que estar nas redes aproxima.
Eu trabalho com instagram também, entdo, a0 mesmo tempo, que essa delicia de troca é um
trabalho. Sou criadora de contetdo, sou influenciadora. Tenho também outra parte multipla que
traz essa possibilidade de trocar com varias com o Brasil todo, gente fora, gente do continente
africano que me ler. Eu vou participar agora de uma conferéncia nos Estados Unidos que estuda
poesia pelo mundo que me conheceu no instagram. Eu sei que a internet tem seu lugar cadtico,
mas a gente tenta usar da melhor forma.

Macksa Soares: Audre Lorde evoca que a poesia para mulheres negras ndao ¢ um luxo, mas
caminhos de resisténcias. De que forma sua poesia eleva outras mulheres na sua concepcao?

Ryane Ledo: Eu lembro quando eu fui fazer uma mesa ano passado e a gente ia comentando
algumas falas da Clarice Lispector que li uma entrevista famosa do youtube e algum momento
ela fala que se der para escrever, escreve se ndo der nao escreve como se fosse algo descartavel.
Eu ndo lembro exatamente como ela coloca isso, mas eu lembro que fiquei furiosa com a forma
como essa escrita para ela tanto faz e a escrita para mim jamais é tanto faz. E essencial, é sopro
de vida, é ancestral, é esse caminho de resisténcia, ¢ essa encruzilhada. E esse compromisso
com esse bem viver. O que eleva é parte que identifica, alguém ler e se identifica e pensa se a
Ryane saiu dessa relagdo abusiva eu também posso sair. Nossa, quantas mulheres negras ja
falaram que sairam de relacionamentos adoecidos por conta do poema. E triste, porque muitas
passam por relacionamentos adoecidos, mas tem esse lado que a poesia entra como um afago,
esse acolhimento, podemos estar vivas depois disso. Que ndo acho sobre ver o lado bom das
coisas, é sobre autofic¢do. A Livia Natalia tem um poema que se chama “autobiografia do
impossivel” e depois eu fiquei pensando que agente autobiografa o impossivel o tempo inteiro.
A gente esta sempre autoficcionando. Tudo é biografia. Contar histérias € uma forma também
de mudar os finais, restabelecer os comecos. Como diz Negro Bispo, tudo é comeco, meio e
comeco que é como foi dividir os capitulos do meu livro novo, com os créditos, obviamente.
Acho que a escrita ela da esse norte, ela nos devolve para gente, ela nos devolve para cura, para
as cicatrizes. Ela fala assim, calma, calma, porque passa. Tem uma coisa na gente que é
importante saber que ndo ddi sozinha, ndo tem dor sozinha, ndo faz sozinha. Nao faz revolugéo
silenciosa sozinha. Tenho uma aula que é sobre escrever autoficgdo, que a gente fala sobre
escrever o incomodo e l1a no final a gente muda o incobmodo. Na palavra tudo é possivel e
eventualmente se estd na palavra, na vida também se torna possivel.

Macksa Soares: Nosso corpo de mulheres negras historicamente é atravessado por dores,
vivéncias sexistas, racistas, miséginas. Ha ainda feridas coloniais abertas. Em que medida sua
escrita contribui para os estudos feministas, uma vez que vocé decoloniza discursos, promove
movimentos de saidas, de rasuras?

Ryane Le&o: Eu falei que eu vou na contramdo do mundo, mas isso ndo quer dizer que nédo seja
atravessada, que meu peito ndo rasgue, mas eu deixo um convite, vamos na contraméo do
mundo ainda que rasgue, ainda que doa. Também € importante pontuar que nem sempre eu
consigo decolonizar, em alguns dias eu caio, eu choro, vou dormir, talvez seja esse 0 processo
decolonial, assumir que nem sempre da pra descolonizar. Eu fico pensando que por mais que a
gente esteja rompendo as estruturas, 0 mundo continua sendo 0 mundo, as vezes eu ndo consigo
me amar. Tem um poema meu que diz, eu ndo me amo todos os dias, mas eu escolho esta
tentativa todas as manhds. Meu corpo é reza ancestral, ele sempre guarda uma nova chance. E



163

pra esses dias de dor insuportavel, no colo de lansa, no colo de Padilha ha sensacfes que a gente
precisa sentir tipo a raiva. Sentir indiferenca. Vontade de se vingar. Todas essas coisas que
dizem pra gente ndo sentir, eu sinto, especialmente as mulheres negras, estdo nos meus textos,
porque tem que deixar sentir, tem que deixar isso transpassar. No colo da minha mée de santo,
no colo de molambos, trancas-ruas, de todas as minhas linhas de direita e esquerda. No colo de
todas aquelas que vieram antes, a coragem volta de algum jeito. Uma escrita pautada em um
renascimento, firmado nas raizes da ancestralidade, porque eu ja& morri muitas vezes, porque
ndo existe rua sem saida. E uma escrita que realmente o encruzilhar é o todo. E se eu ja morri
muitas, eu ja renasci muitas vezes, eu sou teimosa. Eu teimo em mim, eu gosto de renascer. E
como diz Maya Angelou, “ e ainda assim eu me levanto. ” E eu gosto mesmo, eu flerto com as
rasuras, com o novo. Eu posso chegar numa roda de mulheres negras e falar sobre dor,
geralmente eu vou falar, mas eu vou falar de um outro jeito, porque ninguém pode participar de
um evento comigo e sair sangrando. TO sempre preocupada com isso, sempre costurando,
organizando essas palavras nesse balaio de afeto para que entdo eu consiga as perguntas. E eu
possa perguntar qual o album que vocé escuta que te da vontade dancar no meio da sala? Qual
foi a Gltima vez que vocé deu uma risada e sua barriga doeu? Que vocé mais gosta de comer?
Qual o cheiro que te lembra casa? Qual o gosto que a vida tem na sua boca? E ai me interessa
essa parte das mulheres negras que € ignorada, seja na literatura, no audiovisual. Gente, eu
quero saber qual sua cor favorita, se vocé gosta de amarelo, se vocé gosta do frio ou calor que
vocé faz em dias de sol. Meu Deus, eu me interesso muito. As pessoas ndo se interessam por
nossas subjetividades, a escrita de mulheres negras se interessa muito. Ou quando as pessoas se
interessam por nos perguntam sé sobre racismo, sé pelo peito rasgado. Eu quero saber o que
vocé fez para cicatrizar e ja gera uma fala. N6s glorificamos a sobrevivéncia, me interessa muito
0s processos, quero saber o que faz festa em seu peito, como vocé gostaria de ser amada. E ai
vamos criando novos imaginarios. A literatura € tudo, uma mulher que se olha no espelho e
gosta do que vé a partir do meu livro. Eu ganhei, ela ganhou e as vezes eu s6 precisava
perguntar. Sabe essas perguntas que fazem para todo mundo, menos pra gente. Tudo importa.

Macksa Soares: Com uma escrita oceanica vocé constrdi poesias que conversam com
dororidades de mulheres, sobretudo negras num movimento de identificacdo. Qual a dor da
mulher preta, Ryane e como sua escrita cura e autorecupera essas mulheres enviesadas também
por esse contexto violento?

Ryane Ledo: Nossa dor € muito presente, uma dor antiga, uma dor ancestral, € uma dor que
usada como entretenimento. As pessoas se divertem com a dor das mulheres negras, mas nos
ndo somos uma heranca s6 de dor a partir do momento que a gente volta a sonhar grande, a
dancar nossas raizes, que a gente se compromete a resgatar movimentos de dentro. Lembrei de
uma antrop6loga negra chamada Sheila Walker que estuda o que ficou de celebrativo depois da
diaspora, ela vai trazendo as festas populares, os eventos. E um outro lugar que néo nos coloca
como objeto. Como a escrita, como 0 movimento de outras mulheres negras salvam outras
mulheres negras. Eu gosto de pensar caminhos, como a gente luta? Como a gente descansa?

Macksa Soares: Corpos-travessias sdo epistemes que Concei¢do Evaristo e vocé nas suas
literaturas compdem e é também um conceito que desenvolvo na tese para refletir sobre os
caminhos de volta que mulheres negras estdo reconfigurando historicamente por meio da
ancestralidade, memdrias, afetos, religiosidade. Como sua poesia desenha para esses corpos
doidos travessias de esperangas, resisténcias, sobretudo a percepcao de si?



164

Ryane Ledo: Que pergunta bonita! Obrigada por seu interesse no meu trabalho, por lembrar
meu nome, por me colocar sentada ao lado de Conceigdo Evaristo, como eu estive numa bienal
la no Rio de Janeiro. Obrigada por essa danca bonita que faz com a minha, com a dela, com a
sua escrita e vai relembrando grandeza, vai me colocando na imensiddo. Eu digo também que
a gente precisa trabalhar o tangivel, a gente ndo vai encontrar o0 amor proprio transbordante,
imediato, eu acredito nesses pequenos lapsos que de repente vao se transformando num fogo
de artificio, assim como a cura tem esses lapsos. Eu passei por um rompimento de uma relagédo
abusiva em 2014 e eu fiquei muito adoecida e tinha uma preta velha dentro do quarto como se
ela tivesse tricotando e ela falava, vamos hoje e até que chegou um dia que eu fui (choro) e eu
liguei para uma amiga e disse, eu preciso sair daqui. Essas forgcas que nos invadem e a gente
diz do nada, eu sou macumbeira, eu ndo acredito que existam coisas do nada, nada é acaso,
existe sempre uma ancestral insistindo no que a gente €. E por isso que estou sempre insistente
em honrar meu nome, meu sobrenome, honrar o terreiro que estou fazendo boas oferendas. Nos
mulheres negras estamos sempre construindo casas no vazio. Eu escrevi no meu livro novo,
essa cidade é sua, vocé pode fazer essa cidade do jeito que vocé quiser, entendendo que alguns
lugares ficardo vazios, mas também inventando essa cidade do zero, criando universos no vazio.
Nesse poema eu termino falando, deixe o céu esperancar. Eu sou uma mulher negra do
esperancar, sou filha de oya, eu sou vento e ndo desistir de mim é um compromisso diario que
fiz com a minha ancestralidade, com a minha espiritualidade. Todos os dias eles erguem as
mé&os pra mim e falam, vamos! Eu digo, vamos. Seja embora de um lugar ruim, seja para entrar
num lugar novo e bom, seja para ouvir o0 som da minha gargalhada. Quando eu t6 triste estou
rindo baixo, porque eu sou uma mulher que ocupa espaco, sou uma mulher grande, uma mulher
que ri alto, assim serei, assim tem que ser. Eu nasci para ser grande, eu sou a ventania, eu td em
todo lugar. Enfim, obrigada, espero que as minhas respostas tenham te alcan¢ado e obrigada
por me fazer emocionar, 0 maior presente, significa que a gente estad vivo. Ndo vou pedir
desculpas por estar chorando. Ah, ndo! Eu vou chorar mesmo, virar 4gua e sorri ao lado de
Oxum.



