
UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA  
CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES  

DEPARTAMENTO DE LETRAS CLÁSSICAS E VERNÁCULAS  
 

 
 
 
 
 
 
 
 

ANNE CAROLINY PEREIRA PATRICIO 
 
 
 
 
 
 
   

O corpo feminino como território explorado e domesticado: uma análise da 
personagem  "rapariga dos óculos escuros" em "Ensaio sobre a cegueira", de 

José Saramago  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
JOÃO PESSOA 

2025 

 



 
 
 
 
 
 
 
 

Anne Caroliny Pereira Patricio   
 
 
 
 

O corpo feminino como território explorado e domesticado: uma análise da 
personagem  "rapariga dos óculos escuros" em "Ensaio sobre a cegueira", de 

José Saramago 
 

 
 

Trabalho de Conclusão de Curso apresentado à Coordenação do Curso 
de Letras, do Centro de Ciências Humanas, Letras e Artes, da 
Universidade Federal da Paraíba (UFPB – Campus I) como requisito 
final para obtenção do grau de Graduada em Letras - Língua 
Portuguesa. 

 
Orientadora: Prof.ª Dra. Ana Cristina Marinho Lúcio 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

João Pessoa/PB 
2025 



 

 
 

Anne Caroliny Pereira Patricio 
 
 
 

O corpo feminino como território explorado e domesticado: uma análise da 
personagem  "rapariga dos óculos escuros" em "Ensaio sobre a cegueira", de 

José Saramago 
 
 
 

Trabalho de Conclusão de Curso apresentado à Coordenação do Curso 
de Letras, do Centro de Ciências Humanas, Letras e Artes, da 
Universidade Federal da Paraíba (UFPB – Campus I) como requisito 
final para obtenção do grau de Graduada em Letras - Língua 
Portuguesa. 

 
Orientadora: Prof.ª Dra. Ana Cristina Marinho Lúcio 

 
 

Data de aprovação: 19/09/2025 
 

Banca Examinadora 
 
 
 

___________________________________________________________________ 
Prof.ª Dra. Ana Cristina Marinho Lúcio – (DLCV/UFPB)  

Orientadora 
 

___________________________________________________________________ 
Prof.ª Dra. Luciana Eleonora de Freitas Calado Deplgne (DLCV/UFPE) 

Membro da Banca Examinadora 
 

____________________________________________________________________ 
Prof.ª Dra. Silvanna Kelly Gomes de OLiveira (DLPL/UEPB)  

Membro da Banca Examinadora 
 
 
 
 

 
 
 

João Pessoa/PB 
          2025 



 

 
 
 

 



 

AGRADECIMENTOS  

Meus agradecimentos são múltiplos, primeiro lugar a Deus, pois ele é meu guia e  

sustento de todas as horas; à minha família, esposo e filhas, pelo incentivo diário,  

meu combustível para concluir mais uma etapa da vida, à minha orientadora e  

professora Dra. Ana Cristina Marinho, que de forma tão solícita e atenciosa esteve  

presente nessa construção e à minha grande amiga e também professora Dra.  

Prisciane Ribeiro, por ter participado desde o início, quando ainda pensava sobre o  

que escrever, e ela me auxiliou, me orientou e me incentivou.  

 



 

RESUMO  

Este trabalho analisa a personagem “rapariga dos óculos escuros”, do romance  
Ensaio sobre a cegueira (1995), de José Saramago, a partir da concepção do corpo  
feminino como território de domesticação, exploração patriarcal e objetificação. A  
investigação, fundamentada nas reflexões de Silvia Federici (2017), Heleieth Saffioti  
(1978, 1984 e 2004), e Judith Butler (2003), evidencia como o corpo da mulher,  
historicamente submetido a processos de invisibilização, estigmatização e  
apropriação social, é representado literariamente como espaço de controle e  
disciplinamento. A personagem, identificada pela marca social da prostituição, é  
narrativamente construída como corpo anônimo e objetificado, revelando as 
camadas  de apagamento identitário e de violência simbólica e material que recaem 
sobre o  feminino. Nesse sentido, o estudo demonstra que a obra saramaguiana 
denuncia, de  forma alegórica, a permanência das estruturas patriarcais que 
reduzem a mulher à  condição de objeto.  

Palavras-chave: corpo feminino; poder; objetificação; exploração. 

 



 

ABSTRACT  

This study examines the character known as the “girl with dark glasses” in José  
Saramago’s Blindness (1995), through the perspective of the female body as a  
territory of domestication, patriarchal exploitation, and objectification. Grounded in 
the  theoretical reflections of Silvia Federici (2007), Heleieth Saffioti (1978, 1984, 
2004),  and Judith Butler (2003), the research highlights how the female body - 
historically  subjected to processes of invisibility, stigmatization, and social 
appropriation - is  represented in literature as a space of control and disciplining. The 
character,  identified by the social stigma of prostitution, is narratively constructed as 
an  anonymous and objectified body, exposing the layers of identity erasure and the  
symbolic and material violence imposed upon women. Thus, Saramago’s novel  
allegorically denounces the persistence of patriarchal structures that reduce women  
to the condition of objects.  

Keywords: female body; power; objectification; exploitation. 
 



 

SUMÁRIO 
  

INTRODUÇÃO………………………………………………………………………………9  

1. O CORPO COMO TERRITÓRIO: HISTÓRIA E 

IDEOLOGIAS………………………………………………………………………………12 

1.1 A domesticação do corpo feminino e a acumulação 

primitiva……………………………………………………………………………………13  

1.2 Patriarcado como estrutura de classe…………………………………………18 

1.3 A construção performativa da 

mulher………………………………………………………………………………………23  

1.4 Convergências teóricas: o corpo feminino como território 

político……………………………………………………………………………………..26 

2. A REPRESENTAÇÃO FEMININA NA OBRA SARAMAGUIANA………………..28  

2.1 A domesticação como controle de 

exploração…………………………………………………………………………………31 

2.2 Patriarcado e violência como 

disciplina………………………………………………………………………………..…34  

2.3 Performatividade e apagamento 

identitário……………………………………………………………………………..…...39  

2.4 A cegueira como metáfora da invisibilidade 

feminina……………………………………………………………………………………42  

CONCLUSÃO………………………………………………………………………...……48 

REFERÊNCIAS……………………...…………………………………………………….50 
  

 



 
9 

INTRODUÇÃO  

Althusser (1980), em “Ideologia e aparelhos ideológicos do Estado” alega que  

a ideologia da classe dominante não é definida assim por intervenção divina, nem  

pelo mérito da simples tomada do poder de Estado, mas pela instauração do que o  

autor chama de “Aparelhos Ideológicos de Estado”. Sob essa perspectiva, ao pensar  

em ideologia, é preciso compreender que ela não se manifesta apenas do ponto de  

vista da classe social, mas também atravessa a construção histórica das diferenças  

sexuais. Padrões de atitudes e contextos vistos como “naturais” – comportamentos,  

papéis sociais ou representações exemplares do feminino – é, em suma, resultado  

de uma elaboração cultural sustentada na manutenção de relações de poder e a  

desigualdade entre homens e mulheres pode ser lida como uma das faces mais  

persistentes da ideologia.  

A história humana é, frequentemente, um monólogo dos poderosos dirigido 

aos  que não têm voz (EAGLETON, 2006). Essa sobreposição perdura, mesmo 

quando  há diálogo, porque a palavra é sempre trespassada pelo poder. Por isso, a 

ideologia  atua também no campo das relações de gênero, definindo modos de 

percepção e  comportamento que vão da violência aberta à dominação inconsciente 

(EAGLETON,  2006). Nesse sentido, a história das mulheres tem sido atravessada 

por processos de  invisibilização, exploração e domesticação, nos quais o corpo 

feminino é  constantemente apropriado por estruturas sociais, políticas e 

econômicas  dominantes.   

Em sociedades de tradição ocidental, como a portuguesa, esses mecanismos  

revelam-se mediados por uma moral religiosa, presente no patriarcado e em práticas  

coloniais, elementos que reforçam a subordinação feminina e vinculam um corpo  

disciplinado pelas normas culturais que naturalizam sua marginalização.   

Esses mecanismos ideológicos, ao incidirem sobre o corpo e a identidade das  

mulheres, encontram na literatura um espaço de revelação e questionamento. 

Assim,  o espaço literário não só se estabelece no campo da representação, mas 

atua como  veículo de resistência e de denúncia para problematizar essas dinâmicas 

de poder e  analisar as diversas formas de representação do corpo feminino. Por 

meio dela, torna se possível evidenciar como valores culturais foram naturalizados e, 



 
10 

ao mesmo  tempo, propor rupturas esses valores.  

É justamente essa potência que se encontra nos romances de José 

Saramago.  Suas narrativas, além de denunciar injustiças sociais e humanas, 

também colocam  em evidência as tensões entre masculino e feminino, desvelando 

camadas de  opressão que atravessam a vida cotidiana.  

A obra Ensaio sobre a cegueira (1995), de José Saramago, é um exemplo  

deste dever literário, pois expõe, por meio de uma narrativa alegórica, como  

situações-limites intensificam estruturas de dominação e reforçam discursos de  

poder. Nesse cenário, a personagem conhecida como “rapariga dos óculos escuros”  

emerge como figura central, como, simultaneamente, objeto de desejo e  

sobrevivência, mas também agente de resistência e construção identitária. Assim,  

seu corpo adquire dimensão simbólica ao encarnar a tensão entre opressão e  

agência.   

A partir desse ponto de vista, delineia-se no presente trabalho o objetivo de  

analisar a representação do corpo da “rapariga dos óculos escuros” como território 

de  exploração, resistência e reelaboração identitária, evidenciando como a narrativa  

saramaguiana transcende a descrição literária e projeta um espaço de disputa  

político-estético. Justifica-se este estudo pela relevância de compreender o modo  

como a literatura pode revelar e ressignificar formas históricas de opressão feminina,  

especialmente em um autor consagrado como Saramago, cuja obra se estrutura  

sobre dois pilares: crítica social e questionamento ético.  

Para dar fundamentos à análise, a pesquisa articula-se com referenciais  

teóricos essenciais que se estabelecem em uma tríade teórica, a fim de englobar as  

nuances estruturais da sociedade que comportam posturas e discursos de 

dominação  do corpo-identidade da mulher. Nesse aspecto, Silvia Federici oferece 

uma  perspectiva histórica ao interpretar o corpo feminino como base material da  

acumulação primitiva e da domesticação social; Heleieth Saffioti contribui com a  

interseccionalidade de gênero, classe e raça, destacando os mecanismos de  

exploração simbólica e econômica da mulher; e Judith Butler problematiza o gênero  

como construção discursiva e performativa, permitindo discutir como a personagem  

se inscreve em regimes de poder e ressignificação.  

A metodologia adotada consiste na leitura analítica da obra Ensaio sobre a  



 
11 

cegueira, em diálogo com os aportes teóricos acima citados, além da consideração  

da fortuna crítica já consolidada sobre a personagem. Nesse âmbito, destacam-se   

três estudos fundamentais: Letícia Rodrigues & Marília Costa, que interpretam o 

corpo da rapariga como espaço de transformação identitária em contextos de caos, 

ainda  marcado pela precariedade, além de Ulisses Coelho da Silva & Aline 

Conceição Job  da Silva, que ressaltam a função materna e afetiva da personagem 

como resistência  à lógica da aparência. O estudioso Leonardo Rodrigues Teixeira, 

que, em análise  comparada entre literatura e cinema, evidencia a potencialidade 

simbólica da rapariga  em contraste com a mulher do médico, ambas representando 

múltiplas facetas do  feminino sob pressões extremas.  

A partir desse conjunto crítico e teórico, a hipótese desta pesquisa se centra  

na representação do corpo da “rapariga dos óculos escuros” que constitui não 

apenas  um recurso narrativo, mas uma estratégia literária de denúncia e 

ressignificação das  formas de opressão. O corpo feminino, nesse caso, revela-se 

como território político  

estético de exploração, solidariedade e resiliência, contribuindo para uma leitura  

ampliada da literatura enquanto espaço de resistência às estruturas patriarcais e  

coloniais que historicamente marginalizaram as mulheres. 
 

 



 
12 

1. O CORPO COMO TERRITÓRIO: HISTÓRIA E IDEOLOGIAS   

Ao longo da história, a mulher foi sistematicamente colocada em posição de  

subordinação, tendo seu corpo, seu trabalho e sua subjetividade apropriados por  

estruturas patriarcais que se moldaram de acordo com diferentes contextos sociais,  

políticos e econômicos. Em Portugal, essa trajetória é marcada por um conjunto de  

práticas institucionais e simbólicas que reforçaram a ideia da mulher como objeto — 

de posse, de desejo, de controle ou de uso social. Essa condição é marcada na  

literatura portuguesa, explorando as diversas camadas de manifestações sociais,  

culturais e históricas do feminino.  

Na pesquisa que segue, busca-se investigar o espaço do corpo feminino na  

obra "Ensaio sobre a cegueira", de José Saramago, considerando que, dentro do  

arcabouço narrativo, parte das relações e rupturas sociais irrompem a partir da  

posição do corpo como matéria central dos confrontos humanos, sobretudo o corpo  

feminino, símbolo de resistência, sofrimento e afetos.   

Do ponto de vista social o corpo da mulher é um receptáculo das insurgências  

sociais, residindo no espaço de violência e até de sacrifício.   

Para maior apreensão dessa perspectiva analítica que será desenvolvida na  

análise do corpus da nossa pesquisa, o presente capítulo visa tecer reflexões sobre  

o espaço do corpo e sua função, para além de sua condição biológica, abordando os  

diversos ângulos de suas marcas, do ponto de vista, social, religioso, simbólico e  

político, evidenciando, nesse sentido, o corpo como um produto dos esquemas de  

poder e controle.  

Nesta seção, o objetivo é apresentar um panorama histórico e conceitual da  

objetificação feminina, articulando a história das mulheres em Portugal, já que o 

autor  da obra analisada é um escritor português, o que imprime em seu discurso 

essa  acomodação das experiências vivenciadas por esse grupo de nacionalidade  

portuguesa, com as contribuições teóricas de Silvia Federici (2017), e sua ideia de  

corpo como acumulação primitiva; Heleieth Saffioti (2004), na defesa de que o corpo  

feminino é um instrumento de dominação patriarcal e Judith Butler (2003), com a  

concepção do gênero como um espaço performativo, assumindo assim uma  

compreensão acerca da intersecção entre história, gênero e poder, propondo que a  



 
13 

posição da mulher como objeto não é um dado natural, mas resultado de um projeto  

político e ideológico que a transformou em território de exploração - simbólica,  

material e sexual. 

 

1.1 A domesticação do corpo feminino e a acumulação primitiva  

A filósofa e historiadora Silvia Federici propõe, em sua obra Calibã e a bruxa  

(2017), uma releitura crítica do processo de surgimento do capitalismo a partir da  

categoria de “acumulação primitiva”, originalmente formulada por Karl Marx. Nesse  

aspecto, enquanto o sociólogo descreve essa fase como o momento de 

expropriação  violenta de terras, destruição dos modos de produção comunitários e 

formação da  força de trabalho assalariada, a autora amplia esse conceito ao incluir 

o papel central  da opressão das mulheres nesse processo. Para ela, o capitalismo 

não poderia ter se  consolidado sem a imposição de um novo regime de controle 

sobre o corpo feminino.   

Essa apropriação se deu por meio da repressão à sexualidade, da imposição  

da maternidade compulsória, da divisão sexual do trabalho e, especialmente, da  

violência sistemática, construindo uma identidade feminina relegada ao espaço  

doméstico, reduzida à função de reprodutora da força de trabalho física e emocional,  

tornando seu trabalho invisível e não remunerado. Nesse sentido, “a mulher foi  

transformada em uma máquina de reprodução da força de trabalho” (FEDERICI,  

2019, p. 27), revelando que o corpo feminino foi uma das bases materiais da  

acumulação de riqueza capitalista. Assim, o que Federici propõe é uma inversão do  

olhar tradicional sobre a história econômica, colocando o corpo da mulher como  

território estratégico de dominação - e, também, de resistência (2019).  

Na tradição ocidental, o corpo da mulher sempre foi objeto de controle e  

regulação, inicialmente por meio da moral religiosa e, mais tarde, pelas instituições  

do Estado e da ciência. Em Portugal, durante a Idade Média e o período moderno, o  

papel da Igreja Católica foi central na construção da feminilidade como fragilidade,  

pecado e necessidade de submissão ao poder masculino. Nesse aspecto, autora  

demonstra que, durante a transição do feudalismo para o capitalismo, as mulheres  

foram excluídas dos espaços de produção e submetidas a um rígido regime de  

controle corporal e reprodutivo (2017). Desse modo, ela interpreta a perseguição às  



 
14 

mulheres sob acusação de bruxaria, como um marco da reestruturação do poder  

patriarcal, alinhado às necessidades da nova ordem econômica. Nesse ínterim, “a  

redefinição da mulher como um ser inferior e perigoso foi uma condição necessária  

para disciplinar sua sexualidade e sua função reprodutiva sob o novo regime de  

trabalho e família” (FEDERICI, 2017, p. 104). 

Essa lógica de domesticação e instrumentalização do corpo feminino - 

iniciada  no contexto da transição para o capitalismo - não desaparece com o tempo: 

ela se  reinventa e se moderniza. Nesse contexto, o gênero feminino é moldado para 

o papel  de cuidadora, reprodutora e símbolo da moralidade familiar, sendo o pilar 

invisível de  uma estrutura econômica que depende do trabalho não pago e 

emocionalmente  exaustivo realizado dentro do lar. Nessa ótica, cabe mencionar 

Maria Mies (2014),  socióloga, feminista e ativista alemã, reconhecida por suas 

contribuições ao  feminismo anticapitalista e aos estudos sobre o trabalho a 

exploração colonial  feminina e o seu o desenvolvimento global. Seu pensamento 

teve grande influência  nos debates contemporâneos sobre gênero, meio ambiente e 

economia. Diante disso,  a pensadora argumentava que o capitalismo e o 

patriarcado são sistemas interligados  de dominação. Para ela, a exploração do 

trabalho feminino, dos recursos naturais e  dos países colonizados está na base da 

acumulação capitalista, logo um dos  conceitos centrais de sua obra é a ideia de que 

o capitalismo coloniza não apenas  territórios, mas também a natureza, o corpo e o 

trabalho das mulheres. Mies é uma  das primeiras teóricas a desenvolver o conceito 

de trabalho invisível, denunciando  como as economias dependem do trabalho das 

mulheres nos lares, sem que isso seja  reconhecido como produção de riqueza. “O 

trabalho doméstico realizado pelas  mulheres constitui a base invisível e 

desvalorizada da economia capitalista,  sustentando silenciosamente o sistema 

produtivo global" (MIES, 2014, p. 130).  

Além disso, um dos movimentos estruturantes que Federici identifica é a  

separação, historicamente inédita, entre “produção” (o que vai ao mercado) e  

“reprodução” (o que repõe a vida e a força de trabalho). Essa cisão não apenas 

retirou  valor econômico da reprodução; ela redefiniu-a como não‑trabalho quando 

realizada  no lar, ao mesmo tempo em que preservou sua centralidade para a 

valorização do  capital. O resultado foi duplo: o trabalho doméstico continuou 

indispensável à  produção da força de trabalho, mas passou a ser socialmente 



 
15 

desvalorizado e tratado  como uma espécie de vocação natural das mulheres, fora 

da esfera do valor e,  portanto, da remuneração e do reconhecimento (Federici, 

2017, p. 155).  

Nesse cenário, privadas do acesso aos bens comuns pela via dos  

cercamentos, muitas mulheres foram empurradas para uma nova forma de  

expropriação: o próprio corpo e o próprio tempo tornaram-se os “bens comuns”  

disponíveis ao uso e comando alheios. Federici (2017, p. 178-180) formula, aqui, um  

diagnóstico preciso:  

 
Quando as atividades femininas foram redefinidas como 
não‑trabalho, o trabalho das mulheres pôde ser apropriado como um 
“recurso natural”, fora das relações contratuais de mercado. Essa 
transformação foi acompanhada por um “novo contrato 
social‑sexual” que ocultou as mulheres sob papéis familiares (mães, 
esposas, filhas), ao mesmo tempo em que liberou o acesso 
masculino ao seu trabalho e à sua sexualidade (2017, p. 178 – 180)  

É nesse contexto que Federici introduz a noção de patriarcado do salário. A  

política salarial emergente não conferiu às trabalhadoras autonomia econômica; ao  

contrário, consolidou a apropriação do rendimento feminino pelos homens. Há  

registros, por exemplo, de pagamentos feitos ao marido pelo trabalho da esposa,  

reforçando a dependência e ocultando a condição trabalhadora das mulheres. 

Diante  disso, o efeito estrutural foi criar as condições materiais da sujeição feminina 

e  naturalizar a ideia de que o salário “pertence” ao homem, enquanto a mulher  

“pertence” ao trabalho doméstico. Daí a formulação da pensadora: o patriarcado do  

salário é a engrenagem que torna organizável, previsível e explorável o trabalho não  

pago das mulheres (Federici, 2017, p. 297).  

Essa reorganização não aconteceu no vazio. Em paralelo, políticas estatais e  

mercantilistas formularam, já no início da modernidade, um programa explícito de  

governo da reprodução: incentivo ao casamento, punição do celibato, redefinição da  

família como instituição-chave e, sobretudo, a ideia de que “a população” é um  

recurso a ser administrado para fins de guerra, trabalho e colonização. Como relata  

Federici:  

A assistência aos pobres, as casas de correção e a criminalização do 
“ócio” aparecem, então, como instrumentos de uma política 
reprodutiva capitalista - intensiva (extrair o máximo de cada corpo) e  
extensiva (aumentar o contingente populacional). (2017, p. 177-182)  



 
16 

Outro ponto a se analisar é que a dominação patriarcal sobre os corpos  

femininos não se limita à esfera reprodutiva: ela também opera no plano racial e  

colonial. Angela Davis (2016, p. 33) analisa como, nos contextos coloniais e  

escravistas, o corpo da mulher negra foi historicamente duplamente explorado, 

como  força de trabalho e como objeto sexual, marcando uma forma específica de 

opressão  de gênero e raça. Essa perspectiva interseccional amplia o diagnóstico de 

Federici e  permite compreender que a acumulação primitiva do capitalismo não se 

deu de forma  homogênea, mas atravessada por classe, raça e território. No caso 

português, essas camadas se complexificam ainda mais com a presença de uma 

estrutura católica  conservadora que reforçava o controle da sexualidade, o silêncio 

público da mulher e  sua responsabilização moral como guardiã da família e da 

pátria.  

Nesse panorama, quando olhamos em conjunto, os elementos destacados 

por  Federici compõem um circuito coerente, pois a separação entre produção e  

reprodução invisibiliza o trabalho doméstico; a família é promovida a dispositivo de  

comando, com papéis rígidos de gênero; o salário organiza a dependência e institui 

o  patriarcado do salário; o Estado pune o “ócio”, gere a pobreza e estimula 

demografia;  e a caça às bruxas destrói saberes, redes e autoridades femininas 

sobre o corpo,  instaurando um regime de medo. Assim, constata Federici:   

Nada disso é contingente. Trata-se de uma tecnologia de poder 
voltada a converter o corpo das mulheres em meio de produção 
social - fonte de força de trabalho, unidade de cuidado, repositório de 
afetos estabilizadores - ao custo de sua autonomia e de seu 
reconhecimento  como trabalhadoras. (2017, p. 178)  

Desse modo, a autora insiste que, sob o novo regime, as mulheres 

“tornam-se  bens comuns”: seu tempo, seu útero, sua energia e seu saber são 

capturados como  recursos disponíveis e a fórmula é brutal e elegante: cercam-se 

as terras e cerca-se  o corpo; expropria-se o comum material e expropria-se o 

comum vital. Com isso, o  capital não apenas compra trabalho; ele produz sujeitos 

adequados à sua lógica, e  produz a própria diferença sexual como fundamento de 

comando. Logo, observa  Federici que “a ‘domesticação das mulheres’, nome de um 

dos eixos do livro, é,  portanto, um programa político que alinha economia, moral e 



 
17 

direito para garantir a  transferência sistemática de valor do trabalho não pago para 

a acumulação” (2017, p.  180).  

Nesse viés, ao estabelecer um entrecruzamento entre a teoria da autora e a  

realidade portuguesa entre os séculos XV e XVII, é possível identificar como essas  

dinâmicas assumiram contornos específicos, atravessados pela Inquisição, pela  

colonização e pela consolidação de uma sociedade patriarcal fortemente controlada  

pela Igreja. Nesse aspecto ao mencionar a instalação do Tribunal do Santo Ofício 

em  Portugal (1536) é possível pontuar que teve efeitos profundos sobre a vida 

social e,  em particular, sobre as mulheres, acusadas de feitiçaria, heresia ou 

práticas  desviantes, muitas foram perseguidas por manterem saberes tradicionais 

ligados à  cura, à fertilidade e ao parto. Embora no território português, o número de 

execuções não tenha atingido a escala da Alemanha ou da França, o impacto 

simbólico e  disciplinar da Inquisição foi suficiente para consolidar o medo e reforçar 

a associação  entre a mulher e o perigo da heresia ou da desordem, dessa forma, o 

corpo feminino  foi enquadrado como território a ser policiado, onde a sexualidade 

só poderia ser  vivida dentro dos limites da moral católica e da procriação legítima.  

Além disso, no contexto de expansão ultramarina portuguesa também esteve  

ligado à acumulação primitiva, já que a expansão colonial dependia de mão de obra  

abundante e de uma população crescente para sustentar tanto a economia  

metropolitana quanto os projetos de colonização. Nesse sentido, as mulheres foram  

convocadas a desempenhar um papel essencial: o de reprodutoras da força de  

trabalho e guardadoras da moral cristã. Sob essa óptica, como observa Maria 

Antónia  Lopes (2010), as mulheres em Portugal foram associadas de modo quase 

exclusivo  à vida doméstica e ao cuidado da família, funções entendidas como 

serviço ao Estado  e à Igreja, e o casamento, incentivado como forma de 

estabilidade social, e a  maternidade compulsória eram instrumentos para garantir a 

reprodução de súditos e  colonos, assegurando a continuidade do império. Desse 

modo, a imposição do corpo  convergia com a lógica colonial: a mulher portuguesa 

era chamada a ser mãe, esposa  e transmissora da fé católica, servindo como elo 

entre a família e o projeto imperial.   

A leitura de Federici (2017, p. 53) evidencia que o capitalismo, ao separar  

“produção” e “reprodução”, transformou o trabalho doméstico em atividade  

naturalizada, invisível e não remunerada e na realidade em discussão, esse 



 
18 

processo  se manifestou na marginalização de mulheres que detinham 

conhecimentos sobre o  corpo, como parteiras e curandeiras, substituídas pela 

medicina oficial em ascensão.  Assim, o corpo feminino foi reduzido a suporte da 

reprodução e da manutenção da  família patriarcal, enquanto o trabalho das 

mulheres fora do lar era frequentemente  tratado como marginal ou complementar. 

Esse enquadramento corresponde ao que  Federici chama de “patriarcado do 

salário” (2017, p. 77), no qual os homens se  tornavam mediadores da economia e 

da política, enquanto às mulheres cabia o  trabalho invisível, apropriado sem 

remuneração.  

Outro aspecto importante foi a relação entre a domesticação das mulheres  

portuguesas e a exploração das mulheres colonizadas. A construção da feminilidade  

cristã, marcada pela castidade, pela obediência e pela dedicação ao lar, funcionava  

como contraponto às representações das mulheres africanas e indígenas,  

frequentemente descritas como “selvagens”, “sensuais” e “pecaminosas”. Essa 

oposição não era meramente simbólica, mas legitimava a violência sexual, a  

escravização e o controle dos corpos colonizados como parte da acumulação de  

capital. Em Portugal, portanto, a domesticação do corpo feminino operava em duas  

frentes: internamente, disciplinando as mulheres a uma feminilidade controlada e  

subordinada; e externamente, servindo como parâmetro moral para justificar a  

hierarquia de gênero e raça nas colônias. Essa articulação revela como a 

acumulação  primitiva não se restringiu ao espaço europeu, mas teve dimensão 

global, na qual o  corpo das mulheres brancas, negras e indígenas foi central.  

Sendo assim, a experiência portuguesa confirma a tese de Federici: a  

acumulação primitiva foi, também, uma acumulação de corpo, a inquisição e o  

controle da sexualidade, a imposição da maternidade como destino, a invisibilização  

do trabalho reprodutivo e a hierarquia colonial são expressões históricas do 

processo  de domesticação do corpo feminino e no país. Logo, ao reconstituir essa 

trajetória,  percebemos que o capitalismo não nasceu apenas da expropriação da 

terra, mas  também da disciplina e do controle do corpo das mulheres, 

transformadas em alicerce  da reprodução social e econômica do império português.  

1.2 Patriarcado como estrutura de classe   



 
19 

Em consonância com as reflexões tecidas, pode-se ampliar o conceito de  

trabalho invisível de Mies à visão de Saffioti (2004) que interpreta o patriarcado 

como  um sistema estruturado que atua em articulação com o capitalismo. Para a 

autora, a  exploração da mulher é material, concreta, econômica, e não apenas 

simbólica. A  mulher é objetificada ao ter seu trabalho doméstico, afetivo e 

reprodutivo apropriado,  sem reconhecimento ou remuneração.   

Segundo Saffioti (2004, p. 44), o patriarcado constitui uma ordem social  

hierárquica baseada na dominação masculina. Diferentemente de perspectivas que  

tratam o patriarcado como mera ideologia, a autora insiste em seu caráter estrutural,  

ou seja, como um sistema de poder material que organiza relações econômicas,  

jurídicas, políticas e simbólicas. Esse sistema se manifesta de forma transversal:  

atravessa classes sociais, instituições, práticas culturais e a própria divisão do  

trabalho. No entanto, como observa Saffioti,   

Não o se pode separar o patriarcado da lógica de classe: “as 
mulheres compõem uma classe social explorada em função do lugar 
que ocupam na divisão sexual do trabalho, ainda que tal exploração 
se articule de modos diferentes conforme a posição de classe a que 
pertencem (2004, p. 46)  

Para a autora, a modernidade capitalista não destruiu o patriarcado; pelo  

contrário, apropriou-se dele como instrumento de dominação. Assim, “a ordem  

patriarcal não é anacrônica, mas parte constitutiva do modo de produção capitalista”  

(2004, p. 58). Isso significa que a exploração das mulheres pelo trabalho 

reprodutivo,  doméstico e de cuidado é condição para a manutenção do capital, uma 

vez que  garante a reprodução da força de trabalho de maneira invisível e gratuita. 

Essa  articulação também implica que o corpo feminino é submetido a um duplo 

regime:  explorado como força de trabalho e controlado como recurso sexual e 

reprodutivo. O  patriarcado, nesse sentido, funciona como engrenagem que 

assegura tanto a  opressão de gênero quanto a acumulação capitalista.  

Um dos pontos centrais para a autora é a compreensão do corpo feminino  

como território de poder. Nesse aspecto, o patriarcado, ao naturalizar a função  

reprodutiva das mulheres, transforma o corpo em propriedade socialmente  

controlada. Como afirma a autora, “a exploração patriarcal se expressa, sobretudo,  



 
20 

no controle dos corpos das mulheres” (SAFFIOTI, 2004, p. 62).  

Esse controle se manifesta de múltiplas formas, na divisão sexual do 

trabalho,  que restringe as mulheres ao espaço doméstico; na regulação da 

sexualidade,  impondo normas de conduta, castidade e maternidade compulsória; na 

violência de  gênero, entendida por Saffioti (2004, p. 78) como prática estrutural, e 

não como desvio  individual. Assim, o corpo feminino não é apenas biológico, mas 

político: nele se  inscrevem relações de poder que definem o lugar das mulheres na 

sociedade.  

Outro elemento essencial em Saffioti é a análise da violência contra as  

mulheres como parte constitutiva do patriarcado. A autora argumenta que não se 

trata  de fenômeno acidental ou excepcional, mas de um mecanismo disciplinador, 

que  garante a continuidade da dominação masculina: “A violência é o instrumento 

pelo  qual o patriarcado reafirma sua supremacia e assegura a reprodução das 

relações de  gênero” (SAFFIOTI, 2004, p. 82).  

Nesse sentido, a violência física, sexual, psicológica e simbólica é inseparável  

do processo de domesticação do corpo feminino, que se repete tanto nas relações  

privadas quanto nas instituições sociais. O corpo da mulher, alvo dessa violência,  

torna-se o campo no qual o patriarcado exerce seu poder de forma mais direta. 

Logo, a análise nos permite compreender que o patriarcado não é uma ideologia ou 

um  resíduo histórico, mas uma estrutura de classe, articulada ao capitalismo, que  

organiza a exploração das mulheres, uma vez que o corpo feminino é o espaço  

privilegiado dessa dominação, controlado tanto pela imposição da maternidade  

quanto pela violência que assegura a obediência e a subordinação. Assim,  

compreender o patriarcado como estrutura de classe é reconhecer que a luta das  

mulheres não pode ser separada da crítica à economia política do capital: ambas se  

sustentam sobre o controle e a exploração dos corpos femininos.  

Diante disso, observa-se que a teoria referenciada se aplica diretamente à  

história das mulheres em Portugal, especialmente nos séculos XIX e XX, quando,  

mesmo participando ativamente da agricultura, das indústrias e do comércio, as  

mulheres eram invisibilizadas como produtoras. A divisão sexual do trabalho 

impunha  à mulher a função de cuidadora e reprodutora social, sustentando o 

funcionamento  da sociedade sem qualquer valorização de sua força de trabalho. 

Assim, a “mulher,  historicamente, foi feita objeto da reprodução, do desejo alheio, 



 
21 

do cuidado dos  outros, e sua subjetividade foi negada como valor autônomo” 

(SAFFIOTI, 2004, p.  77).  

A leitura de Saffioti (2004) sobre o patriarcado como estrutura de classe  

permite iluminar aspectos centrais da história das mulheres em Portugal, sobretudo  

no entrecruzamento entre dominação masculina, exploração econômica e controle 

do  corpo. Para a autora, “o patriarcado não pode ser visto como um resíduo de 

formas  sociais anteriores, mas como um sistema de dominação que se articula com 

o  capitalismo” (SAFFIOTI, 2004, p. 58). Tal perspectiva possibilita compreender que 

a  opressão feminina não se deu de modo periférico, mas constituiu elemento 

estrutural  do funcionamento social e econômico, atravessando tanto a esfera 

privada quanto a  pública e naturalizando a subordinação feminina.  

No contexto português, especialmente durante a Época Moderna, a 

sociedade  foi moldada pela Igreja Católica e pela monarquia, instituições que 

reforçavam a  ordem patriarcal. A mulher era concebida primordialmente como mãe 

e esposa, e seu  corpo era considerado suporte da honra familiar. As exigências de 

castidade antes do  matrimônio e de fidelidade conjugal após a união exemplificam 

esse controle. Como  observa Saffioti:  

A exploração patriarcal se expressa, antes de tudo, no controle dos 
corpos das mulheres. Este controle se dá de maneira direta, 
mediante normas explícitas, mas também por vias indiretas, por meio 
da moralidade, da religião e das instituições que sancionam a 
subordinação feminina. (2004, p. 62).  

Essa vigilância materializava-se em práticas concretas. A virgindade era  

requisito indispensável para o casamento, a maternidade compulsória era entendida  

como vocação natural, e as transgressões à moral sexual podiam resultar em 

severas  punições, que variavam desde o ostracismo social até perseguições 

conduzidas pela  Inquisição. Tais mecanismos disciplinavam o corpo feminino, 

reduzindo sua  autonomia e transformando-o em marcador da honra familiar. Nesse 

sentido,  confirma-se a análise de Saffioti de que “o corpo das mulheres é, 

simultaneamente,  objeto de exploração e de dominação, porque nele se inscrevem 

os interesses da  ordem patriarcal” (Saffioti, 2004, p. 64).  

A divisão sexual do trabalho reforçava esse sistema. Às mulheres era 

atribuído  o espaço doméstico, entendido como responsabilidade “natural”, que 



 
22 

incluía criar os  filhos, cuidar da casa e zelar pela moralidade familiar. Embora 

fundamental para a  reprodução da sociedade, essa atividade era invisibilizada e 

não reconhecida como  produção econômica. Nesse sentido, Saffioti afirma:  

O patriarcado define as mulheres como uma classe social explorada  
em função da posição que ocupam na divisão sexual do trabalho.  
Trata-se de uma forma de exploração que se naturaliza ao ser 
atribuída  a um destino biológico, como se derivasse da condição 
feminina em si  mesma. (2004, p. 46).  

Outro ponto fundamental é a compreensão da violência como prática  

constitutiva. Para Saffioti (2004, p. 82), “a violência não é uma patologia do  

patriarcado, mas um de seus pilares estruturais”. Em Portugal, essa violência 

assumia  formas diversas: a doméstica, legitimada como expressão da autoridade 

masculina;  a simbólica, que culpabilizava as mulheres por qualquer desvio moral; e 

a  institucional, que sancionava juridicamente tais práticas. Essas dimensões 

produziam  um corpo permanentemente disciplinado, no qual a autonomia sexual e 

reprodutiva  era percebida como ameaça à ordem social.  

Além disso, a experiência portuguesa esteve atravessada pelo colonialismo, o  

que intensifica a análise de Saffioti. Enquanto em Portugal as mulheres eram  

domesticadas como guardiãs da moral cristã, nas colônias as mulheres nativas eram  

representadas como corpos disponíveis para exploração sexual e trabalho forçado. 

Essa hierarquia entre corpos evidencia que “se o patriarcado organiza a exploração  

das mulheres em escala interna, o colonialismo amplia essa exploração, 

racializando a e erotizando-a de acordo com os interesses do capital” (SAFFIOTI, 

2004, p. 59).  

Dessa forma, o corpo feminino funcionava simultaneamente como reprodutor  

da ordem social metropolitana e como recurso de exploração nos territórios 

coloniais. A história das mulheres em Portugal confirma, portanto, a análise de 

Saffioti  acerca do patriarcado como estrutura de classe. O corpo feminino foi 

constantemente  domesticado e controlado, seja pela moral religiosa, pela divisão 

sexual do trabalho,  pela violência de gênero ou pelas hierarquias coloniais. Mais do 

que um destino  biológico, constituiu-se como espaço político de exploração, 

sustentando tanto a  ordem patriarcal quanto a acumulação econômica. Assim, ao 



 
23 

articular a teoria de  Saffioti ao caso português, evidencia-se que a opressão das 

mulheres não foi  marginal, mas elemento constitutivo da própria organização social. 

Nesse sentido,  mesmo diante das transformações políticas vividas em Portugal, 

inclusive no período  pós-revolucionário, persiste a constatação de que: “A 

emancipação formal das  mulheres não assegura, por si só, a libertação real de seus 

corpos das lógicas de  dominação e exploração.” (SAFFIOTI, 2004, p. 83).  

1.3 A construção performativa da mulher   

Judith Butler (2003) oferece uma abordagem pós-estruturalista ao conceito de  

gênero, propondo que ele não é uma essência natural nem uma identidade fixa, mas  

sim uma construção discursiva e performativa. Em sua perspectiva, o gênero é o  

efeito repetido de atos, gestos, normas e discursos que conformam socialmente o 

que  é reconhecido como “feminino” ou “masculino”. Ou seja, o gênero não é algo 

que se  “é”, mas algo que se “faz” repetidamente, sob coerção social, cultural e 

institucional.  

Essa teoria desestabiliza a ideia de que o corpo feminino possui um 

significado  ontológico anterior ao discurso. Para Butler, o próprio corpo é moldado 

pelas normas  que o regulam, sendo alvo de dispositivos que delimitam quais 

expressões e  aparências são inteligíveis ou legítimas. Em sua obra Corpos que 

importam (1993), a  autora afirma: “O corpo é moldado pelas normas de gênero, que 

o produzem e o  regulam ao mesmo tempo” (BUTLER, 1993, p. 33).  

Aplicando essa teoria ao contexto da mulher como objeto, é possível  

compreender que a feminilidade não é apenas uma característica atribuída  

biologicamente, mas uma performance normatizada, construída para agradar ao 

olhar do outro, especialmente o olhar masculino. Essa performance envolve padrões  

corporais, estéticos, comportamentais e emocionais que atuam como formas de  

controle simbólico do corpo feminino. Ainda que o discurso contemporâneo promova  

ideias de liberdade individual e empoderamento, as mulheres continuam submetidas  

à lógica da performance - da beleza, da maternidade idealizada, da sexualidade  

domesticada - como forma de reconhecimento social.  

Diante da análise teórica, ao relacionar ao contexto português da ditadura,  

conhecido como Estado Novo, promovia-se uma visão ultraconservadora da  



 
24 

sociedade, fortemente influenciada pelo catolicismo tradicional. A mulher era vista,  

sobretudo, como esposa, mãe e dona de casa, devendo permanecer no espaço  

privado e submissa ao homem. A Constituição de 1933 e o Código Civil de 1966  

refletiam essa visão patriarcal, institucionalizando a inferioridade da mulher em  

diversas esferas: submissão legal ao marido: as mulheres casadas não podiam  

trabalhar fora de casa sem a autorização do marido; direito à educação limitado: 

havia  forte incentivo para que meninas abandonassem os estudos cedo para 

cumprir os  deveres domésticos; repressão sexual e moral: o regime impunha 

normas morais  rígidas, e a sexualidade feminina era fortemente controlada; 

mulheres solteiras  grávidas, por exemplo, eram alvo de estigma e até encarceradas 

em instituições  religiosas; política: o direito ao voto feminino foi limitado até 1968 (e 

mesmo assim  condicionado ao nível de escolaridade), e praticamente inexistia 

participação política  significativa de mulheres no regime.  

Além disso, a igreja católica, aliada ao Estado  Novo, tinha papel central na 

imposição de valores de castidade, obediência e  submissão para as mulheres. 

Assim, a moral cristã era ensinada nas escolas, como  um instrumento ideológico 

fundamental na formação de meninas para os papéis de  esposas e mães, e as 

disciplinas ensinadas, muitas vezes, eram voltadas à  domesticidade: bordado, 

culinária, puericultura. O regime dificultava o acesso das  mulheres ao mercado de 

trabalho formal, especialmente em cargos públicos e  profissões ditas “masculinas”. 

As poucas mulheres que trabalhavam eram mal  remuneradas e tinham 

pouquíssimos direitos trabalhistas. O trabalho feminino era  visto como uma ameaça 

à ordem familiar tradicional. Todavia, as mulheres das  classes populares, 

especialmente no campo, trabalhavam arduamente - muitas vezes  em condições 

precárias e sem qualquer reconhecimento ou proteção social.   

Nesse ínterim, mesmo com o avanço dos direitos civis e políticos, essas  

performances continuam a ser exigidas e naturalizadas pela mídia, pela publicidade, 

pela educação e pelas estruturas familiares até hoje, de forma camuflada, esse  

gênero continua sendo vítima de estereótipos performativos sociais. Assim, a  

contribuição de Butler permite uma leitura crítica da objetificação feminina como um  

processo normativo e reiterativo, sustentado por discursos que produzem e regulam  

o corpo da mulher dentro de moldes culturalmente impostos. Essa teoria ajuda a  



 
25 

compreender como o papel da mulher como objeto se perpetua nas práticas sociais,  

culturais e midiáticas.  

A exigência de uma feminilidade baseada na passividade,  beleza, 

sensualidade e autocontrole reforça a lógica de que a mulher deve performar  um 

ideal construído para agradar ao olhar e ao desejo do outro, seja do homem, da  

sociedade ou da norma. Nesse contexto, o corpo é moldado pelas normas de 

gênero,  que o produzem e o regulam ao mesmo tempo. Mesmo nas sociedades 

ditas  democráticas e igualitárias, como a portuguesa pós-ditadura, a 

performatividade do  gênero continua operando como forma de objetificação, a 

mulher é encorajada a “ser  mulher” dentro de limites estéticos, comportamentais e 

afetivos que a aprisionam à  lógica do espetáculo e da submissão simbólica.   

Diante disso, a teoria da autora rompe com concepções essencialistas de  

gênero, afirmando que não existe uma essência feminina ou masculina anterior à  

cultura. Assim, o corpo não é um dado natural imutável, mas antes o efeito e a  

materialização dessas performances reiteradas no interior de um regime regulatório.  

Essa perspectiva permite ler o corpo da mulher como um território 

performado:  um espaço onde se sobrepõem discursos de poder e de resistência. 

Nessa  conjuntura, afirma a autora: “Não há identidade de gênero por trás das 

expressões de  gênero; essa identidade é performativamente constituída pelas 

próprias ‘expressões’ que se dizem ser seus resultados.” (BUTLER, 2003, p. 48).  

Nesse aspecto, pode-se se analisar um exemplo paradigmático dessa lógica,  

a prostituição, profissão que ocupa um lugar de discursos exteriores de preconceito 

e  segregação, na qual mulheres que atuam nesse campo vivenciam de modo 

intenso a  contradição entre norma e resistência, pois seus corpos tornam-se 

territórios  atravessados por forças de mercado, moralidade social e estigmatização. 

Assim, o  corpo da prostituta é lido pela sociedade como espaço de transgressão, 

mas ao  mesmo tempo é disciplinado por normas patriarcais que delimitam o “lugar” 

da mulher  “respeitável” em oposição àquela considerada “desviada”.  

Nesse sentido, a performatividade se expressa tanto na repetição de gestos e  

códigos de feminilidade, maquiagem, roupas, modos de sedução, quanto no modo 

como essas performances desafiam a fronteira entre o privado e o público, entre a  



 
26 

sexualidade legítima e a ilegítima. A prostituta performa, muitas vezes de forma  

hiperbólica, a feminilidade construída culturalmente, tornando visível o caráter 

artificial  e reiterativo dessas normas.  

Portanto, pode-se inferir à luz da teoria da Butler (2023) aplicada às vivências  

sociais apresentadas, que o valor instituído ao corpo da mulher como território  

performativo é atravessado por camadas de sofrimento e imposição que se  

reproduzem no cotidiano desse gênero, já que a repetição constante de normas de  

gênero, que define como a mulher deve se portar, falar, desejar e até mesmo ocupar  

o espaço público, imprime sobre o corpo uma carga de violência silenciosa, que se  

manifesta tanto em forma de disciplinamento quanto de exclusão. Nesse processo, o  

corpo feminino é continuamente fabricado como objeto de poder e sexualidade, 

sendo  reiteradamente inscrito em papéis de feminilidade que restringem sua 

autonomia e  reforçam desigualdades.  

Esse “território” sofre ao ser convocado a corresponder a  performances 

normativas que limitam sua liberdade, denunciando a dimensão  coercitiva presente 

nas repetições que sustentam as normas de gênero. Ainda que  Butler (2003) 

reconheça a possibilidade de subversão na imperfeição dessas  repetições, é 

inegável que a performatividade também opera como mecanismo de  opressão, 

revelando o peso histórico e social suportado pelas mulheres, como  afirmado em: 

“Algumas vidas são consideradas dignas de luto, enquanto outras  permanecem 

sem valor, fora dos marcos de reconhecimento.” (BUTLER, 2015, p. 15).  

Assim, o corpo feminino, entendido como território performativo, carrega as  

marcas da dor e do controle que o patriarcado impõe, mas também guarda em si a  

potência de tencionar tais mecanismos, evidenciando que cada fissura e cada gesto  

que escapa à norma expõem a fragilidade das performances e anunciam a  

possibilidade de novos modos de existência.   

1.4 Convergências teóricas: o corpo feminino como território político   

Apesar das abordagens distintas, Federici, Saffioti e Butler convergem na  

crítica à transformação histórica do corpo da mulher em objeto de dominação. Essa  

objetificação se manifesta por diferentes vias: em Federici, pela apropriação  

reprodutiva do corpo feminino no contexto da transição capitalista; em Saffioti, pela  



 
27 

exploração material e funcional do trabalho e do corpo da mulher na estrutura de  

classe e em Butler, pela construção normativa do gênero que transforma a mulher 

em performance repetitiva de feminilidade. Nesse viés, no panorama português, 

essas  formas de dominação foram historicamente moldadas por uma cultura 

católica  conservadora, por regimes autoritários, e hoje, por mecanismos de controle 

simbólico  e midiático. O corpo da mulher é, portanto, um território de disputa e 

resistência, em  que se refletem tanto as violências estruturais quanto as 

possibilidades de ruptura.  

Portanto, este capítulo buscou traçar uma leitura crítica da história da mulher  

em Portugal articulada às contribuições teóricas de Federici, Saffioti e Butler. A  

análise permitiu perceber que a objetificação da mulher não é um fenômeno recente,  

mas uma construção histórica complexa, alimentada por estruturas religiosas,  

políticas, econômicas e simbólicas que operaram (e ainda operam) para definir o  

corpo feminino como instrumento de controle social.  

Ao compreender a mulher como objeto construído pela história e não como  

dado natural, abre-se espaço para uma reflexão crítica sobre os mecanismos atuais  

de dominação - desde a exploração do trabalho doméstico até a estetização  

compulsória do corpo. Essa base histórica e teórica será fundamental para o 

próximo  capítulo que analisará a obra portuguesa “Ensaio sobre a cegueira”, de 

José  Saramago, por meio de um recorte de estudo da representação de uma 

personagem  feminina e o lugar que o corpo desta assume enquanto território de 

acumulação  primitiva, como mercadoria, de dominação patriarcal, como um legado 

de história  subalterna, e de construção performativa, objetificada e estereotipada 

socialmente. 
  

 



 
28 

2. A REPRESENTAÇÃO FEMININA NA OBRA SARAMAGUIANA   

Na obra Ensaio sobre a cegueira (1995), José Saramago apresenta  

personagens femininas construídas a partir de marcas corporais, afetivas e sociais,  

evidenciando como o corpo da mulher é constantemente atravessado por processos  

de objetificação, invisibilidade e disciplinamento. Nesse aspecto, embora este  

trabalho busque analisar com mais profundidade uma personagem do livro, aqui 

neste  tópico introdutório também elencarei de forma inicial, um panorama geral da 

aparição  do gênero feminino, já que a partir desse cenário macro, é possível 

entender melhor  posteriormente o recorte em discussão da “rapariga de óculos 

escuro”. Nesse âmbito  , é possível iniciar a análise a partir da observação de que 

todas as personagens são  nomeadas apenas pelo estigma social (prostituição, 

aparência), seja pela violência  explícita (estupro coletivo no manicômio), seja pelo 

apagamento identitário  (anonimato dos nomes), características externas ou papéis 

sociais ,como “a mulher  do médico”, “a mulher do primeiro cego” e “a rapariga dos 

óculos escuros” , o que  sugere um apagamento identitário que universaliza a 

experiência do feminino como  ausência de voz e de individualidade. Nesse 

contexto, o autor José revela, de forma  alegórica, como o patriarcado organiza 

relações sociais a partir da apropriação e do  controle do corpo da mulher. Se a 

cegueira representa a perda das referências  civilizatórias, o colapso da ordem 

social não apaga, mas intensifica a hierarquia de  gênero: os homens assumem o 

papel de dominadores, enquanto as mulheres são reduzidas a corpos disponíveis, 

disciplinados e explorados.  

A presença masculina, nesse sentido, é narrada como espaço de poder  

disciplinador. Saramago escreve:   

Os homens, organizados em grupos, impunham-se sobre as  

mulheres, aproveitando a situação de confinamento; cada corpo  era 

tomado como espaço de poder, e a autonomia delas era  ignorada 

(SARAMAGO, 1995, p. 279).   

O trecho revela o caráter coletivo e sistemático da dominação masculina,  

configurando um regime de violência em que os corpos femininos são objetificados e  

apropriados.  



 
29 

Do ponto de vista teórico, essa dinâmica literária se articula à análise de  

Heleieth Saffioti (2004), que compreende o patriarcado como estrutura de classe: a  

violência contra a mulher não é acidental, mas constitutiva da dominação masculina. 

Assim, o episódio do estupro coletivo no romance ilustra o que a autora descreve  

como mecanismo de disciplina, pelo qual a ordem patriarcal reafirma sua 

supremacia  por meio da violência.  

De modo complementar, Silvia Federici (2017) lembra que o corpo feminino 

foi  historicamente transformado em recurso social apropriável, regulado pela 

economia  e pela moral. Entre os episódios mais pertinentes para essa discussão, 

está o da apropriação da comida por um grupo de homens, que passa a controlar 

sua  distribuição e a transformá-la em mercadoria, impondo regras autoritárias e 

violentas  sobre os demais internos. O narrador registra: “Havia um grupo de 

homens que se  apoderara da comida e fazia dela mercadoria, punham preço ao 

pão e ao arroz, e se  alguém não podia pagar, morria de fome” (SARAMAGO, 1995, 

p. 137).  

A cena evidencia que, mesmo em uma situação de colapso civilizatório, as  

relações de poder permanecem estruturadas a partir de mecanismos patriarcais. O  

domínio masculino sobre os recursos materiais instaura uma hierarquia em que os  

corpos das mulheres, em especial, ficam submetidos a uma lógica de troca e  

dependência. A regulação do acesso ao alimento prepara, inclusive, o terreno para a  

posterior exploração sexual, revelando como a dominação patriarcal atua de modo  

integrado: econômico, simbólico e físico.  

Essa dinâmica dialoga com a análise de Silvia Federici (2017), que 

demonstra  como, na gênese do capitalismo, o corpo feminino foi transformado em 

recurso  apropriável, central para a acumulação primitiva. O episódio narrativo do 

manicômio  ecoa essa perspectiva: o controle da comida equivale ao controle da 

sobrevivência  coletiva, e as mulheres tornam-se as primeiras a sofrerem as 

consequências dessa  apropriação masculina. O corpo feminino, nesse contexto, é 

negociado indiretamente,  pois sua subsistência depende das condições impostas 

pelos homens que dominam  os meios de vida.  

De modo complementar, Heleieth Saffioti (2004) compreende o patriarcado  

como estrutura material que organiza as relações sociais e de classe. A cena  

saramaguiana ilustra essa concepção: os homens não apenas se impõem pela força  



 
30 

física, mas também pela capacidade de controlar recursos, estabelecendo um  

sistema de poder que marginaliza os mais vulneráveis, entre eles, as mulheres. O  

acesso ao alimento, bem essencial à vida, é transformado em instrumento de 

coerção  e subjugação, reafirmando a dominação masculina sobre o feminino. 

Portanto, o episódio da disputa pela comida em Ensaio sobre a cegueira  

explicita a lógica patriarcal em sua dimensão econômica e disciplinar. Ao 

monopolizar  os recursos, os homens reafirmam sua posição de autoridade, e os 

corpos femininos  tornam-se os mais atingidos por esse regime de poder, já que sua 

sobrevivência e  dignidade são condicionadas à apropriação masculina.  

Por fim, a perspectiva de Judith Butler (2003) ajuda a compreender como o  

apagamento identitário reforça a dominação masculina. As mulheres são nomeadas  

apenas por seus vínculos ou aparências, “mulher do médico”, “mulher do primeiro  

cego”, de modo que sua subjetividade é substituída por signos externos, 

reafirmando  a função do homem como mediador do reconhecimento social. O corpo 

feminino,  nesse contexto, não pertence a si mesmo, mas existe em função do olhar 

e da  apropriação masculina.  

Em primeira análise, prática e exemplificativa, vale trazer a mulher do médico,  

que assume uma posição de cuidado e sacrifício diante do grupo. Ela é a única  

personagem que não perde a visão, mas oculta esse fato para permanecer junto ao  

marido e aos demais cegos. Sua permanência no manicômio a converte em guia e  

protetora, mas também em corpo sobrecarregado pela exigência de ser suporte dos  

outros: “A mulher do médico chorava baixinho, tinha vontade de gritar, mas calou-se  

para não acordar ninguém” (SARAMAGO, 1995, p. 120). O silêncio que a 

acompanha  representa o peso da responsabilidade feminina diante do sofrimento 

coletivo,  reiterando a associação da mulher à função de cuidadora.  

Outrossim, de modo semelhante, a mulher do primeiro cego é construída em  

torno da domesticidade e do vínculo conjugal. Ela é apresentada como aquela que  

acompanha o marido ao hospital e que, posteriormente, sofre a violência de ser  

reduzida à condição de corpo desejado, observado e controlado. Em determinado  

momento, sua presença é descrita apenas pelo olhar masculino, reforçando o 

caráter  objetificador da narrativa: “A mulher do primeiro cego sabia que todos os 

olhos se  voltavam para ela, ainda que fossem olhos sem visão” (SARAMAGO, 

1995, p. 89).  Nesse excerto, Saramago explicita a contradição central da obra: 



 
31 

mesmo na cegueira  generalizada, o corpo da mulher continua a ser alvo do olhar.  

Assim, a representação geral das mulheres, na obra Saramaguiana, revela  

que, embora a narrativa alegórica discuta a desumanização coletiva, são os corpos  

femininos que mais intensamente sofrem os efeitos da violência, do anonimato e da  

exploração. Elas são construídas como figuras de cuidado, de desejo ou de 

sacrifício, raramente reconhecidas como sujeitos autônomos. Esse apagamento 

identitário  reforça a leitura de que esse romance denuncia a permanência das 

estruturas  patriarcais que historicamente reduziram a mulher à condição de objeto. 

Diante disso,  reporto os próximos tópicos para a apresentação mais aprofundada 

da personagem  “a rapariga de óculos escuro” e suas aparições na narrativa”, 

traçando, dessa forma,  um estudo entre a representatividade do corpo desta e as 

ideias de domesticação,  patriarcado, permormatividade e invisibilidade social. Logo, 

essa análise buscará  estabelecer um entrecruzamento entre a construção histórica 

da mulher, a literatura  e as concepções teóricas de gêneros.  

2.1 A domesticação como controle de exploração   

A teoria da domesticação de (FEDERICI, 2019) evidencia como o corpo  

feminino foi historicamente moldado para servir às demandas do patriarcado e do  

capitalismo nascente, transformando mulheres em instrumentos de reprodução  

social, subordinação econômica e regulação moral. Essa domesticação ultrapassa o  

espaço doméstico, envolvendo o corpo em uma rede de normas sociais que  

disciplinam comportamentos, naturalizando a opressão feminina em múltiplos níveis.   

Nesse viés, “a rapariga dos óculos escuros”, em Ensaio sobre a cegueira,  

oferece uma representação literária dessa condição: mesmo em um contexto de  

desordem e colapso social, seu corpo permanece submetido às expectativas  

coletivas, assumindo funções de cuidado e organização dentro do grupo. A 

vigilância  social, presente no olhar dos outros personagens e nas regras 

emergentes do  isolamento, reforça a domesticação de seu corpo, transformando-o 

em território  controlado e disciplinado, onde cada gesto e decisão é mediado pelas 

normas  implícitas da coletividade.   

A rapariga de óculos escuros é a única que ainda enxerga, mas não levanta 

a voz nem se impõe; caminha entre os outros, conduzindo, guiando, mas 



 
32 

sempre sob a pressão do olhar coletivo e das necessidades de todos. 

(Saramago, 1995, p. 55)  

Esse trecho ilustra como o corpo da personagem é mobilizado para servir à  

coletividade, funcionando como um território de disciplina social e de domesticação  

simbólica: mesmo com visão e capacidade de ação, ela se submete silenciosamente  

às regras implícitas do grupo. A citação do romance exemplifica como o corpo 

feminino é mobilizado para cumprir funções de vigilância, cuidado e organização em  

benefício do grupo, mesmo em situações extremas. Nesse cenário, mesmo 

possuindo  visão e capacidade de decisão, seu corpo se mantém subordinado às 

expectativas  coletivas, funcionando como um território disciplinado por normas 

sociais  internalizadas.   

Sob a perspectiva de Silvia Federici (2019), essa dinâmica reflete o processo  

histórico de domesticação do corpo feminino, em que mulheres são socialmente  

condicionadas a assumir responsabilidades de cuidado, organizar e regular o 

espaço  alheio, transformando tarefas cotidianas em mecanismos de controle e 

opressão  simbólica. No contexto do romance de Saramago, a “rapariga dos óculos 

escuros”  encarna essa domesticação: sua ação, embora necessária para a 

sobrevivência do  grupo, não resulta de autonomia plena, mas da naturalização de 

papéis femininos que  vinculam corpo, movimento e decisão a funções socialmente 

determinadas.   

Dessa forma, o olhar coletivo que a vigia simboliza a internalização dessas  

regras; o corpo da mulher, aqui, é simultaneamente instrumento e alvo da opressão,  

reforçando como a domesticação não se dá apenas por imposições explícitas, mas  

através da expectativa silenciosa de submissão e do cumprimento de deveres  

socialmente designados.  

Nesse aspecto, ao se analisar a metáfora do “silenciamento”, na figura da  

personagem, percebe-se que essa ação exemplifica a ausência da voz de um corpo  

domesticado, ou seja, reprimido, capturado por uma sociedade que o cala, que 

impõe  valores, condicionamentos e posturas, de um “território” dominado e 

desvalorizado.  Sendo assim, diante da falta de imposição da personagem, pode ser 

rememorada a  teoria do “silenciamento” já apresentada por Mies (2004) a qual 

reflete sobre a ideia  de “invisibilidade” das ações femininas, diante de uma condição 



 
33 

subalterna, de  exploração e violência simbólica. Essa realidade constrói uma 

identidade marcada  por um valor primitivo de controle e hierarquia colonial, o que 

pode ser visto também  na passagem através da palavra “pressão”, presente no 

recorte em análise, já que  esse termo é utilizado impondo a ideia de que os outros 

corpos exerciam uma “força”  sobre o da personagem, já que esta não consegue 

decidir sobre suas futuras ações,  por estar num estado primitivo, de essência, de 

criação, de imposição de normas, de  um “olhar” que lhes nega o direito de fala, 

constituindo assim uma cena de  domesticação violenta e ostensiva, na qual é 

possível identificar esse lugar de fala  como um aprisionamento de narrativas, uma 

vez que a mulher, desde o processo de construção de identidade, em sua forma 

primitiva de ser, já moldada ao processo de  imposição. Sob essa discussão, cabe 

também citar a violência imposta no momento  do estupro, no manicômio:  

Deitaram-se todas no chão, como lhes fora ordenado, uma atrás da 
outra, a primeira logo à entrada da camarata, as outras seguindo, e 
por fim as que haviam sido levadas de fora. Os soldados entraram, 
escolheram, usaram, riram, gritaram, bateram, morderam, enfim, 
divertiram-se. (SARAMAGO, 1995, p. 147)  

Nesse contexto da narrativa, o corpo feminino é reduzido a puro objeto de 

uso.  Diante desse aspecto, Federici argumenta que, historicamente, o corpo da 

mulher foi  “domesticado” para ser força de trabalho sexual e reprodutivo, submetido 

ao controle  patriarcal. O episódio no manicômio espelha essa violência estrutural: 

não há  agência, apenas disponibilidade forçada.  

Outro momento significativo em que a rapariga de óculos escuros encarna a  

lógica de domesticação aparece quando, após as violências sofridas, assume o 

papel  de cuidadora:   

A rapariga dos óculos escuros dedicava-se agora quase por inteiro 

ao  velho da venda preta, tratava dele como se fosse seu, lavava-o, 

dava lhe de comer, arrumava-lhe a cama, e, quando se levantava 

de noite para o acompanhar à retrete, parecia uma esposa 

atenciosa. (SARAMAGO, 1995, p. 215).  

Aqui, sua figura é deslocada do espaço da prostituição para o do cuidado  

doméstico, sem, todavia, escapar à lógica de submissão e serviço. Se antes seu 



 
34 

corpo  era mercadoria sexual, agora é absorvido pela função de esposa, de mãe, de  

servidora do outro. Silvia Federici (2017, p. 37) demonstra que esse processo  

corresponde à domesticação histórica do corpo feminino, uma vez que “foi através 

da  apropriação do trabalho feminino não pago e da regulação da sexualidade que o  

capitalismo garantiu a disciplina necessária à nova ordem social”. A passagem  

literária evidencia, assim, a dupla captura do corpo da mulher: pela sexualidade e 

pelo  cuidado, ambos definidos como “naturais” e invisibilizando sua autonomia. 

Assim, a  personagem ao ser narrada como “esposa atenciosa”, revela como a 

literatura de  Saramago dramatiza a expropriação da subjetividade feminina, 

transformando-a em força de trabalho disponível e dócil, de acordo com o que 

Federici identifica como  fundamento da exploração patriarcal-capitalista.  

2.2 Patriarcado e violência como disciplina   

Segundo Saffioti (2003), o patriarcado se mantém não apenas por normas  

formais, mas por meio da regulação silenciosa e cotidiana dos corpos femininos,  

moldando comportamentos, responsabilidades e decisões que naturalizam a  

subordinação da mulher. A trajetória da rapariga de óculos escuros, em Ensaio 

sobre  a cegueira, ilustra de modo contundente essa dinâmica. Desde sua 

apresentação, a  personagem é reduzida à condição de prostituta, marcada pelo 

estigma social e pela  objetificação de seu corpo. No confinamento do manicômio, 

essa violência estrutural  atinge seu ponto máximo quando ela, entre as demais, é 

obrigada a ceder  sexualmente em troca de comida: “Elas disseram que tínhamos de 

ir, ou não  comeríamos. E fomos. Sabíamos o que nos esperava. O que aconteceu 

já não foi  humano” (SARAMAGO, 1995, p. 144).  

Nesse episódio, a rapariga de óculos escuros torna-se símbolo do corpo  

apropriado e consumido, funcionando como moeda de troca em um sistema que  

intensifica a lógica patriarcal. Para Saffioti (2001, p. 120), “a violência contra a 

mulher  é um dos mais eficazes mecanismos de manutenção da dominação 

masculina, pois  reafirma hierarquias de gênero por meio da apropriação física e 

simbólica do corpo  feminino". Assim, a cena não pode ser lida apenas como recurso 

narrativo de  brutalidade extrema, mas como denúncia de uma lógica histórica: a 

mulher, e aqui  especialmente a rapariga, é subordinada em sua subjetividade e 



 
35 

reduzida à utilidade  de seu corpo.  

Saffioti (2004) lembra que a dominação masculina se expressa não apenas 

no  campo econômico, mas sobretudo no controle da sexualidade. Essa perspectiva  

ilumina o destino da rapariga: prostituta fora do manicômio, explorada sexualmente  

dentro dele, e estigmatizada em ambas as situações. A personagem materializa o  

processo pelo qual o patriarcado disciplina e domestica o corpo feminino,  

convertendo-o em território de exploração. A violência não é episódica, mas  

sistemática, e se manifesta tanto na coerção explícita quanto na vigilância 

constante,  como revela o narrador ao descrever: “Nenhuma conseguia se mover 

sem ser  observada; cada olhar masculino funcionava como vigilância, cada ação 

feminina era  regulada pelo medo e pela coerção” (SARAMAGO, 1995, p. 280). 

A rapariga, nesse contexto, encarna aquilo que Saffioti (2003, p. 82) identifica  

como a função estrutural da violência patriarcal: não se trata de evento isolado, mas  

de mecanismo contínuo que regula e silencia o corpo da mulher. Sua 

impossibilidade  de agir sem medo e sua redução à condição de objeto revelam a 

materialidade da  opressão. Embora tente resistir, seja com o uso dos óculos 

escuros como barreira  simbólica ou com pequenas atitudes de cuidado que 

preservam sua dignidade, a  personagem permanece marcada pelo estigma que 

acompanha as prostitutas na  sociedade patriarcal. Como lembra Saffioti, “a 

prostituição constitui, ao mesmo tempo,  uma válvula de escape para as pressões 

do patriarcado e um campo onde a mulher  é explorada econômica e sexualmente, 

permanecendo marcada pelo estigma social”  (1978, p. 168).  

Desse modo, a rapariga de óculos escuros não é apenas mais uma vítima da  

cegueira coletiva: ela representa a face mais crua da domesticação patriarcal do  

corpo, sendo simultaneamente necessária, consumida e estigmatizada. A literatura  

de Saramago, ao narrar sua trajetória, denuncia o caráter estrutural da violência e  

revela como, mesmo em um colapso civilizatório, o patriarcado não desaparece, 

mas  se intensifica. As mulheres não são apenas violentadas fisicamente, mas se 

tornam  o espaço em que se reafirma a hierarquia de gênero. Ao serem obrigadas a 

ceder, as  personagens femininas revelam a materialidade da violência patriarcal, 

em que a  exploração sexual está intrinsecamente vinculada à dominação social.  

Nesse âmbito de exploração, a violência é um instrumento de poder, utilizado  

para reafirmar hierarquias de gênero em sociedades patriarcais.  



 
36 

Dessa forma, o episódio denuncia a continuidade histórica da subordinação  

feminina, evidenciada pela apropriação simbólica e material do corpo das mulheres.  

Assim, o romance mostra que, mesmo em meio ao caos da cegueira coletiva, a 

lógica  patriarcal não apenas sobrevive, mas se intensifica, revelando-se como uma 

das  estruturas mais persistentes da vida social.  

Ao refletir sobre esse episódio sob a ótica de Saffioti, compreende-se que o  

estupro coletivo ultrapassa a dimensão literária e conecta-se diretamente à crítica  

feminista: a violência contra a personagem é prática fundante e necessária à  

manutenção da dominação masculina. Logo, a literatura de Saramago não apenas  

representa a violência, mas a transforma em denúncia, desvelando o caráter político  

e estrutural do patriarcado.  

Esse momento do enredo também evidencia que o patriarcado não se limita a  

regras formais, mas se manifesta em atos de coerção física, sexual e psicológica. 

Sob  essa óptica, Saffioti (2003, p. 82), reflete que a violência não é um evento 

isolado, mas um mecanismo estrutural de dominação das mulheres. Nesse contexto, 

a cena do  estupro coletivo constitui uma das mais perturbadoras da obra e funciona 

como  estudo literário sobre o corpo feminino enquanto território de dominação 

patriarcal.   

Ademais, Safiotti (2003) observa que o patriarcado organiza, disciplina e  

controla os corpos das mulheres, naturalizando sua subordinação e legitimando a  

violência. Essa lógica é de maneira crua apresentada na obra Saramaguiana,  

mostrando como o corpo feminino é apropriado, regulado e transformado em 

território  de exploração.  

Logo no início da cena, Saramago descreve:  

As mulheres, isoladas na enfermaria, foram cercadas e 
submetidas à violência  dos homens. Nenhuma conseguia se 
defender, nenhuma podia gritar sem ser  silenciada, o corpo de 
cada uma tornou-se território de domínio (SARAMAGO,  1995, 
p. 278).  

O momento de violência mencionado, evidencia o primeiro mecanismo de  

opressão: o corpo feminino como espaço vulnerável e dominado. Assim, a  

impossibilidade de gritar ou se defender revela a anulação das mulheres, mostrando  



 
37 

que o controle patriarcal não depende apenas da força física, mas da imposição 

social  que transforma o corpo em território sujeito à exploração.  

Além disso, em outro momento da obra, também é apresentada não só a  

violência física, mas psicológica enfrentada pela personagem:  

Quando tudo acabou, ficaram caídas no chão, algumas choravam  

baixinho, outras nem forças tinham para isso. Nenhuma ousava olhar  

para ninguém, cada uma sabia o que a outra sentia, e esse saber 

era  insuportável. (SARAMAGO, 1995, p. 149).   

A cena explicita que a violência patriarcal não se esgota no ato físico, mas se  

prolonga nos efeitos emocionais, convertendo a vergonha e o silêncio em  

mecanismos de controle. A impossibilidade de erguer os olhos umas para as outras  

revela a interiorização da opressão: o corpo violentado deixa marcas que 

ultrapassam  o instante da agressão, instaurando uma lógica de autocensura e 

humilhação compartilhada. Nesse ponto, a reflexão de Saffioti (2003) é 

esclarecedora, pois  demonstra que a violência contra a mulher não apenas um ato 

de brutalidade, mas  um instrumento estruturante de manutenção da dominação 

masculina, capaz de  impor disciplina não só pela força, mas também pelo 

silenciamento e pela  culpabilização da vítima. Assim, a narrativa de Saramago 

traduz literariamente o  funcionamento do patriarcado: o corpo da rapariga de óculos 

escuro e das outras  personagens torna-se campo de exploração e, ao mesmo 

tempo, espaço de  internalização da subordinação, confirmando a permanência 

histórica da lógica  patriarcal mesmo em contextos de colapso social.  

Nesse momento da narrativa, a violência se torna estruturada e sistemática. A  

ação coletiva dos homens reflete a lógica patriarcal de dominação, na qual o corpo  

da mulher é subordinado a interesses externos, transformando seu território físico 

em  espaço de exercício de poder, onde o confinamento, que poderia representar  

proteção, converte-se em mecanismo de exploração, evidenciando como o  

patriarcado atua não apenas por imposição explícita, mas através da naturalização  

da subordinação feminina.  

Outro ponto a ser observado no enredo português é a vigilância constante  

sobre cada movimento: “Nenhuma conseguia se mover sem ser observada; cada  



 
38 

olhar masculino funcionava como vigilância, cada ação feminina era regulada pelo  

medo e pela coerção” (SARAMAGO, 1995, p. 280).  

Esse momento do enredo pode ser explicado por Safiotti (2003) a qual 

explica  que a violência patriarcal não se limita à coerção física; ela se manifesta no 

controle  simbólico e social do corpo da mulher. No episódio, cada gesto das 

mulheres é  monitorado, cada reação é restringida, e o corpo feminino se torna 

objeto de disciplina  e dominação. Logo, a violência física se combina à psicológica 

e à simbólica,  consolidando a opressão estrutural do patriarcado.  

Embora diante de tentativas de resistência, a violência se mantém 

sistemática  e legitimada pelo poder coletivo masculino. Safiotti argumenta que o 

patriarcado se  perpetua justamente através da naturalização da submissão e da 

exploração dos  corpos femininos, transformando a opressão em prática cotidiana e 

internalizada,  como visto no trecho: Tentavam proteger-se, entreolhavam-se, mas a 

força masculina  as ominava; cada corpo era invadido, e nenhuma podia afirmar-se” 

(SARAMAGO,  1995, p. 281). 

Nesse momento da ficção, é possível entender o movimento da submissão  

internalizada, a partir da lógica patriarcal, que submete a mulher a uma relação  

involuntária de subordinação por meio de diferentes modos violentos, no caso 

citado,  essa apropriação é explicita, ou seja, ocorre uma invasão ao espaço íntimo 

do corpo  da mulher, de maneira aterradora, devastadora e traumática.  

Finalmente, a narrativa evidencia que o corpo feminino é simultaneamente  

instrumento e alvo da opressão: cada movimento, gesto ou reação das mulheres é  

condicionado pela coerção e vigilância, transformando sua própria existência em  

território de dominação. Desse modo, o episódio do estupro coletivo, à luz de 

Safiotti,  não é apenas um ato de violência física; é a expressão máxima da 

imposição  patriarcal, na qual o corpo feminino é regulado, explorado e controlado, 

reafirmando  a naturalização da opressão e a persistência histórica do patriarcado 

sobre o corpo  das mulheres, reforçando assim, que a exploração patriarcal 

transforma as mulheres  em classe subordinada: elas produzem valor para outros 

enquanto são privadas de  agência sobre seus próprios corpos. Essa realidade pode 

ser vista na “rapariga de  óculos escuro", já que seu corpo é objeto de consumo e, 

ao mesmo tempo, fonte de  vergonha social.  

Como lembra Saffioti, “a prostituição constitui, ao mesmo tempo, uma válvula  



 
39 

de escape para as pressões do patriarcado e um campo onde a mulher é explorada  

econômica e sexualmente, permanecendo marcada pelo estigma social” (SAFFIOTI,  

1978, p. 168).  

2.3 Performatividade e apagamento identitário  

A teoria da performatividade de gênero proposta por Judith Butler (2003)  

destaca que o gênero não é uma essência natural, mas sim algo constituído por atos  

repetidos, que se tornam normativos e socialmente reconhecidos. Nesse processo, 

o  corpo não é apenas um meio de expressão, mas um território onde normas 

sociais se  materializam, reproduzindo hierarquias de poder e regulando 

comportamentos.  Nesse caso, um dos efeitos centrais dessa performatividade é o 

apagamento  identitário, pois o sujeito feminino, ao repetir atos normativos, muitas 

vezes internaliza  expectativas externas em detrimento de sua singularidade, 

transformando seu corpo  em locus de disciplina e conformidade social.   

Para Butler (2003, p. 45), o gênero não é uma essência, mas resultado da  

repetição de atos e discursos que consolidam a norma. Sob a concepção teórica da 

autora, cabe relacionar também a personagem saramaguiana “a rapariga dos óculos  

escuros” a qual representa a materialidade dessa reflexão, uma vez que seu corpo é  

marcado pela profissão, pelo olhar social e pela necessidade de sobrevivência. Essa  

escolha narrativa tensiona diretamente a noção de performatividade. Se, para Butler,  

o gênero é resultado de repetidas práticas e atos que constroem uma identidade  

socialmente inteligível, a rapariga dos óculos escuros encarna justamente o limite  

desse processo: ela não performa um “eu” reconhecível, mas apenas aquilo que os  

outros percebem em sua aparência. A inexistência de um nome próprio denuncia,  

assim, a precariedade da identidade feminina em um sistema que legitima sujeitos  

apenas quando estes se conformam às normas do discurso. A rapariga, portanto,  

simboliza a condição da mulher invisibilizada, cujo corpo e existência não são  

plenamente reconhecidos, mas reduzidos a fragmentos e signos que reiteram sua  

subordinação, como pode ser visto no trecho: “Não tenho ninguém, nunca tive, e  

agora já não terei. Sou só isto que vêem, e mesmo isto que vêem não me pertence.”  

(Saramago, 1995, p. 157)  

Ao se fazer uma análise desse momento do enredo, é possível entender que  

a solidão de dizer que não tem ninguém, já revela sua condição social, de  



 
40 

invisibilidade, associada a uma construção segregatória de uma performance que 

não  tem pertencimento a um lugar, ou seja, o corpo da personagem é um território  

desapropriado de poder, de privilégios e de espaço, ocupando apenas de forma  

subalterna um objeto de existência, assim acomodando uma performance excluída  

no espaço social. Nesse contexto, Butler (2003) sugere que identidades assim são  

performativamente constituídas: a rapariga não apenas sofre exploração, mas  

também cumpre, repetidamente, papéis que reforçam sua marginalização.  

Além disso, ainda sobre esse lugar registrado nesse trecho, cabe referenciar 

o  espaço de dor apresentado pela personagem, que se coloca diante de uma fala 

de  que não terá ninguém, no futuro, ou seja, essa performatividade foi construída 

no  passado, na sua condição de existência, e se perpetuará no futuro, já que esta já 

foi  construída apenas como um elemento de objetificação sexual, sem identidade 

de  representação nas camadas relevantes da sociedade.  

Outro ponto ainda que pode ser exposto é sobre a identidade da 

personagem,  a ausência de um nome próprio não é mero detalhe narrativo, mas um 

recurso literário  que expõe a fragilidade da identidade feminina em uma sociedade 

patriarcal. Nomear  é reconhecer, conferir existência simbólica e subjetiva. Ao 

negar-lhe essa possibilidade, Saramago explicita um processo de apagamento, em 

que a mulher não  é vista como sujeito autônomo, mas apenas como função ou 

signo acessório. Butler  (2003) problematiza justamente a ideia de identidade como 

algo fixo e essencial,  defendendo que o gênero é performativo: ele não é dado, mas 

produzido e reiterado  por normas sociais que definem o que é visível, reconhecível 

e legitimado. Nesse  sentido, a rapariga só existe na narrativa enquanto portadora 

de um objeto - os óculos  escuros - que a identificam e, ao mesmo tempo, a 

reduzem.   

A ausência de nome próprio pode ser interpretada como reflexo do processo  

de despersonalização que atravessa as mulheres em contextos patriarcais. Butler  

(2015) argumenta que aquilo que não é nomeado, ou que não se enquadra nas  

normas regulatórias do discurso, torna-se ininteligível, invisível, fora da esfera do  

reconhecimento. É o que acontece com a rapariga: sua subjetividade não é  

plenamente enunciada, restando apenas o signo exterior que a representa. Ao ser “a  

dos óculos escuros”, ela não é reconhecida pelo que é, mas pelo que aparenta  

carregar.   



 
41 

Esse mecanismo é perceptível já no modo como a rapariga é nomeada. O  

narrador observa: “Chamavam-lhe a rapariga dos óculos escuros, era assim que a  

conheciam, ninguém parecia preocupar-se com o nome que tinha” (SARAMAGO,  

1995, p. 58). O apagamento do nome próprio e sua substituição por um acessório da  

aparência expõem a identidade feminina como algo produzido pelo olhar social. 

Como  aponta Butler (2003, p. 29), “não existe identidade de gênero por trás das 

expressões  de gênero; essa identidade é performativamente constituída pelas 

próprias  expressões”. Nesse caso, a personagem é constituída não por sua 

interioridade, mas  pela repetição de um signo externo (os óculos), que se cristaliza 

como sua identidade.  

Outro aspecto central é o estigma da prostituição: “Era prostituta, a sua vida  

fora sempre essa, os homens passavam e ela ficava” (SARAMAGO, 1995, p. 93).  

Aqui, a condição da personagem é descrita como prática reiterada que a define 

diante  do olhar coletivo. Trata-se de um destino performado socialmente, em que o 

feminino  aparece reduzido à sexualidade disponível. Butler (2003, p. 43) afirma que 

“o gênero  é a estilização repetida do corpo, um conjunto de atos repetidos no 

interior de um  quadro regulatório altamente rígido”. A prostituição, nesse sentido, 

surge na narrativa  como resultado de um conjunto de atos normativos que, pela 

repetição, constroem a  personagem como corpo objetificado. 

Por fim, o gesto aparentemente banal de pentear-se diante do espelho, 

mesmo  em meio ao colapso social, reforça esse processo: “A rapariga dos óculos 

escuros  penteava-se diante do espelho partido, como se fosse preciso estar bela 

mesmo onde  já nada havia” (SARAMAGO, 1995, p. 175). O ato de insistir em sua 

aparência não  decorre de uma necessidade prática, mas da imposição social que 

vincula o valor da  mulher à beleza e à sedução. Para Butler (2003, p. 190), “os atos 

e gestos, os desejos  e as práticas criam a ilusão de uma essência interior coerente, 

mas, na verdade, são  a produção reiterada de normas regulatórias”. A personagem, 

nesse sentido, encarna  a permanência da norma de feminilidade mesmo quando o 

mundo ao redor já não  oferece condições para sustentá-la.  

Assim, a rapariga de óculos escuros é apresentada não como sujeito de uma  

essência, mas como corpo que se constrói a partir da repetição de práticas 

normativas  - ser reconhecida pela aparência, ser reduzida ao papel de prostituta, 

insistir na  beleza. A literatura de Saramago, nesse ponto, encena a tese de Butler: a 



 
42 

identidade  de gênero não é algo que se “é”, mas algo que se “faz”, continuamente, 

sob coerção  cultural.  

Butler (2003) sugere que identidades assim são performativamente  

constituídas: a rapariga não apenas sofre exploração, mas também cumpre,  

repetidamente, papéis que reforçam sua marginalização. Assim, no trecho a seguir,  

essa realidade de invisibilidade e marginalização pode ser identificada: “A rapariga  

dos óculos escuros não disse nada, não porque não tivesse algo a dizer, mas 

porque  parecia que não havia ninguém para ouvir” (SARAMAGO, 1995, p. 68).  

Nesse discurso ainda do gênero feminino ser objeto de performance, cabe  

referenciar o lugar social da personagem como um corpo que transita na  

marginalização, como um território que já internalizou sua condição de “ser”  

explorado, vítima da cultura de violência de invasão dos corpos subalternos: A  

rapariga dos óculos escuros, que até então ninguém ousara tocar, permaneceu de  

pé, imóvel, esperando, sem saber ao certo o que se esperava dela. (SARAMAGO,  

1995, p. 72).  

Esse momento revela como sua posição social a mantém à margem, sujeita  

ao olhar e à expectativa alheia, refletindo uma condição de dependência e  

invisibilidade que atravessa sua existência. A personagem não é plenamente  

reconhecida como sujeito autônomo; sua ação é mediada por normas externas que  

definem o que ela pode ou deve fazer. Assim, Butler (2003) explica que o gênero é 

performativo, ou seja, a identidade socialmente reconhecida não é um dado natural,  

mas resultado de atos e comportamentos reiterados conforme normas vigentes. A  

rapariga dos óculos escuros encarna, nesse sentido, a precariedade da identidade  

feminina: ela existe apenas através da marca do objeto que a distingue, sem que 

seu  “eu” seja plenamente enunciado ou socialmente inteligível. Sua invisibilidade,  

portanto, simboliza a subordinação e a marginalização históricas das mulheres, cuja  

subjetividade é frequentemente negada ou definida pelo olhar patriarcal.  

2.4 A cegueira como metáfora da invisibilidade feminina   

A cegueira que atinge a população em Ensaio sobre a cegueira funciona 

como  metáfora para uma sociedade incapaz de enxergar a subjetividade feminina. 

Ainda  que todos percam a visão, as mulheres continuam a ser percebidas, julgadas 



 
43 

e definidas por seus corpos. Nesse contexto, percebe-se que a ironia dessa 

construção  narrativa é central na personagem da rapariga de óculos escuros: 

marcada por um  acessório visual, ela permanece associada à aparência, como se 

sua identidade só  pudesse existir naquilo que o olhar capta. Assim, o narrador 

descreve: “Mesmo  quando todos estavam cegos, ela sentia o peso do olhar 

masculino sobre seu corpo”  (SARAMAGO, 1995, p. 167). Sob essa óptica, a cena 

evidencia que, ainda na  ausência literal da visão, o corpo da mulher continua sendo 

locus de desejo, vigilância  e controle.  

A invisibilidade que recai sobre a rapariga dos óculos escuros pode ser lida  

também como metáfora da forma como a sociedade constrói a percepção sobre o  

corpo feminino. Como sugere Saffioti (2004), a dominação patriarcal se sustenta não  

apenas na violência física, mas também em mecanismos de apagamento simbólico  

que limitam a possibilidade de a mulher ser reconhecida como sujeito pleno. Nesse  

sentido, o elemento “óculos”, descrito na cor escura, que cobre os olhos da  

personagem, o qual funciona como metáfora dessa opressão: ao mesmo tempo em  

que protege e oculta, ele evidencia a necessidade de se submeter a uma lógica 

social  que limita sua visibilidade e agência, transformando o corpo em objeto de 

controle  moral e coletivo. Como relata o MIES, (2014) no seu discurso que afirma a 

mulher estar  acomodada em um lugar de invisibilidade diante da sociedade, quando 

o espaço que  esta busca ocupar é diferente daquele imposto pelos opressores 

sociais. Ademais,  carrega uma simbologia que vai além da sua função narrativa, já 

que inicialmente um  simples adereço, converte-se em um signo de invisibilidade e 

de ocultamento. A personagem, identificada apenas por esse objeto, não possui 

nome próprio e se  apresenta ao leitor mediada por um acessório que encobre, 

disfarça e esconde,  tornando-a uma presença marcada pela sombra e pela 

dificuldade de ser vista em  sua inteireza. Assim, pode –se observar essa condição 

no trecho em que ela revela:  

Sou uma rapariga de óculos escuros, sou uma prostituta, a minha 
vida foi sempre esta,vender o corpo. Aqui dentro não preciso de 
óculos, mas continuo a usá-los, não quero que vejam o que sinto, 
não quero que saibam quem sou. (SARAMAGO, 1995, p. 119).   

A fala revela como sua existência foi reduzida à função sexual, transformada  



 
44 

em mercadoria socialmente aceita e, ao mesmo tempo, estigmatizada. Federici  

(2017) observa que, com a consolidação do capitalismo, o corpo feminino foi  

progressivamente disciplinado e “domesticado” para servir ao trabalho, à reprodução  

e à sexualidade masculina, sendo a prostituição um dos espaços mais explícitos  

dessa exploração. A rapariga, ao afirmar que não deseja ser vista além do corpo 

que  vende, evidencia esse processo de apagamento identitário e de interiorização 

da  violência e domesticação: ela própria já não se percebe fora da lógica da  

mercantilização, restando-lhe apenas os óculos escuros como resistência mínima, 

um  gesto para esconder aquilo que o sistema não pode capturar – sua 

subjetividade.  

Esse recurso literário dialoga com a condição histórica da mulher sob o  

patriarcado: invisibilizada, silenciada e, muitas vezes, reduzida a fragmentos ou  

funções. Ao não nomear suas personagens, Saramago universaliza a experiência da  

cegueira, mas, ao particularizar a rapariga como “a dos óculos escuros”, reforça a  

metáfora do corpo feminino como aquele que se oculta, que precisa se proteger do  

olhar do outro. Assim, o objeto torna-se um marcador de identidade que  

paradoxalmente anula sua singularidade, reduzindo-a a um signo externo.  

Ao mesmo tempo, a escolha de Saramago abre espaço para uma leitura de  

resistência. O adereço que lhe retira a visibilidade também funciona como escudo: 

ao  esconder os olhos, a rapariga preserva algo de si em um ambiente marcado pela  

exposição extrema e pela violação dos corpos. A invisibilidade, nesse caso, pode 

ser  lida como estratégia ambígua, é efeito da dominação, mas também 

possibilidade de  proteção diante de uma realidade em que ser vista equivale a ser 

vulnerável.  

Sendo assim, a personagem encarna a continuidade histórica da 

domesticação  feminina: um corpo que sofre sob imposições que não se reduzem a 

coerções explícitas, mas se perpetuam através da vigilância social, da expectativa 

de cuidado  e da internalização de normas patriarcais. Portanto, ao colocar o corpo 

da rapariga  em interação constante com os demais personagens e com as regras 

emergentes da  quarentena, evidencia como a opressão e a domesticação se 

estendem para além do  indivíduo, moldando o corpo feminino em relação ao 

coletivo e tornando-o um  território de controle e disciplina social, reforçando a ideia 

de que a subordinação  feminina é sistemática, persistente e profundamente 



 
45 

enraizada nas estruturas sociais.  

Judith Butler (2003) oferece ferramentas conceituais decisivas para essa  

leitura. Para a filósofa, a identidade de gênero não é uma essência anterior ao olhar,  

mas um efeito produzido pelas normas culturais que se repetem e se inscrevem 

sobre  o corpo. Como afirma: “não existe identidade de gênero por trás das 

expressões de  gênero; essa identidade é performativamente constituída pelas 

próprias expressões”  (BUTLER, 2003, p. 29). Assim, o fato de a rapariga ser 

percebida como corpo  sexualizado, mesmo em meio à cegueira coletiva, demonstra 

que a identidade  feminina não se sustenta em sua interioridade, mas na repetição 

de normas sociais  que a aprisionam em papéis regulados, objeto de desejo, corpo 

disponível, aparência  estigmatizada.  

Silvia Federici (2017) complementa essa análise ao afirmar que,  

historicamente, o corpo da mulher foi transformado em recurso social apropriável e  

disciplinado, condição essencial para a organização da vida econômica e política. 

No  romance, a cegueira não rompe esse processo: ao contrário, a dependência 

coletiva  intensifica a lógica pela qual o corpo feminino é colocado à disposição dos 

interesses  masculinos, seja como objeto de desejo, seja como moeda de troca. A 

rapariga, por  sua trajetória de prostituição e por sua marca visual (os óculos), 

encarna essa  dimensão histórica da exploração.  

Heleieth Saffioti (2004) também contribui ao ressaltar que a dominação  

patriarcal se sustenta tanto na violência física quanto em mecanismos de 

apagamento  simbólico. Ao ser designada apenas pelo acessório que traz no rosto, 

a rapariga tem  sua subjetividade eclipsada. Sua identidade individual desaparece 

em favor de um  signo social que a inscreve como “outra”, como objeto, jamais como 

sujeito pleno. O  apagamento do nome próprio, comum às personagens femininas 

do romance, traduz  literariamente esse processo de invisibilização simbólica que 

sustenta a hierarquia de  gênero. 

Um primeiro indício desse processo é o modo como a cegueira coletiva  

transforma os espaços de sociabilidade em territórios de hierarquia e exclusão. Ao  

ser conduzida para a quarentena, a rapariga é reduzida à condição de corpo entre  

corpos: “Foram entrando, uns tropeçando nos outros, como se a cegueira fosse uma  

forma de escuridão densa, material, que lhes enchia a alma e os olhos” 

(SARAMAGO,  1995, p. 42). A descrição evidencia a perda da individualidade, mas, 



 
46 

no caso da  rapariga, esse apagamento não é total, pois seu corpo feminino 

permanece  diferenciado - alvo de estigma e desejo, mesmo em meio ao caos.  

A sexualidade da rapariga aparece como elemento recorrente de sua  

caracterização, e a cegueira não rompe esse processo. Em momento de intimidade  

com um dos companheiros de infortúnio, o narrador observa: “A rapariga dos óculos  

escuros aproximou-se dele, buscou-lhe a mão, deixou-a ficar sobre o seu corpo, 

como  quem repete um gesto antigo, natural” (SARAMAGO, 1995, p. 112). A 

naturalização  do gesto expõe o quanto a identidade feminina é marcada pela 

repetição de práticas  de sedução e disponibilidade sexual. Nesse sentido, a 

cegueira generalizada não  elimina o desejo, mas o torna ainda mais mecânico, 

revelando que o gênero, como  propõe Butler (2003), é resultado da estilização 

repetida do corpo, e não de uma  essência interior.  

Outro momento emblemático ocorre quando a rapariga estabelece vínculo 

com  o menino estrábico. O narrador registra: “Deitou-o sobre as suas pernas, 

acariciou-lhe os cabelos, como se fosse mãe dele” (SARAMAGO, 1995, p. 203). 

Aqui, a  personagem performa um papel distinto: o materno, do corpo objetificado, 

ela se  converte em corpo cuidador, revelando que a feminilidade é múltipla e 

contraditória,  sempre construída em atos e encenações. Butler (2003, p. 200) 

lembra que “o gênero  é uma identidade tenuemente constituída no tempo, instituída 

em um espaço externo  por meio de uma repetição estilizada de atos”. Assim, a 

personagem, ao oscilar entre  prostituta e mãe, dramatiza a instabilidade 

performativa da identidade feminina.  

Por fim, a experiência do banho coletivo é significativa para pensar a relação  

entre cegueira e corpo feminino. No espaço da água, os personagens tentam  

reencontrar resquícios de humanidade: “A rapariga dos óculos escuros despiu-se  

devagar, entrou na água e sentiu que todos, cegos, a seguiam com os olhos”  

(SARAMAGO, 1995, p. 221). A cena demonstra que a cegueira não anula o olhar  

patriarcal: mesmo sem ver, os homens continuam a reproduzir o gesto de  

objetificação. Trata-se de olhar simbólico, internalizado, que ultrapassa a 

necessidade da visão física. Como analisa Federici (2017), a exploração do corpo 

feminino não  depende apenas da coerção imediata, mas se sustenta em uma longa 

história de  disciplinamento que naturaliza a mulher como objeto de apropriação.  

Essas passagens revelam que a cegueira saramaguiana não é apenas  



 
47 

metáfora da falta de compaixão ou solidariedade, mas também da incapacidade  

estrutural da sociedade de reconhecer a subjetividade feminina. A rapariga dos 

óculos  escuros, mesmo em um mundo privado da visão, permanece reduzida a 

papéis  reiterados, prostituta, sedutora, mãe, corpo exposto, demonstrando que o 

patriarcado  enxerga para além dos olhos: sua cegueira é seletiva, pois recusa ver a 

mulher como  sujeito.  

Logo, a cegueira coletiva de Saramago revela uma contradição fundamental:  

mesmo sem olhos que vejam, o patriarcado continua a enxergar o corpo feminino  

como objeto. A rapariga de óculos escuros é prova disso: mesmo no colapso da 

visão,  seu corpo permanece visível para o poder masculino, denunciando que o 

olhar  patriarcal é menos físico do que social, menos óptico do que normativo. 
44  

 



 
48 

CONCLUSÃO  

A análise empreendida ao longo deste trabalho buscou evidenciar como o  

corpo feminino, especialmente na figura da “rapariga dos óculos escuros” em Ensaio  

sobre a cegueira (1995), de José Saramago, é construído literariamente como  

território de exploração, normatização e disputa simbólica. A cegueira coletiva, ao  

invés de apagar as hierarquias sociais, expõe de forma ainda mais crua os  

mecanismos de poder que historicamente recaem sobre as mulheres, reafirmando  

que o patriarcado não depende do olhar físico para operar: ele se sustenta em 

práticas  sociais, discursivas e culturais que moldam e aprisionam a identidade 

feminina.  

A partir de Judith Butler (2003), foi possível compreender como a personagem  

é constituída performativamente por atos e gestos reiterados, a prostituição, o 

cuidado  com a aparência e a maternagem, que não revelam uma essência, mas 

sim a  repetição de normas de gênero que conferem ao feminino a aparência de  

estabilidade. Silvia Federici (2017) permitiu inscrever a trajetória da rapariga em uma  

longa história de exploração material do corpo feminino, em que a sexualidade e a  

reprodutividade são apropriadas como recursos sociais e econômicos. Já Heleieth  

Saffioti possibilitou compreender a permanência das estruturas patriarcais que, pela  

violência física e pelo apagamento simbólico, reduzem as mulheres a papéis de  

subalternidade.  

Nesse cruzamento entre literatura e teoria de gênero, percebe-se que a  

rapariga de óculos escuros não é apenas uma personagem isolada, mas metáfora 

da  condição histórica das mulheres em sociedades patriarcais: vistas, julgadas e  

nomeadas pelo corpo. Portanto, chega-se à conclusão de que a personagem 

sintetiza  a história da exploração feminina: seu corpo é objeto de domesticação, 

exploração e  construção performativa de gênero, como verificado pela tríade teórica 

referenciada  no trabalho.   

Dessarte, pode-se concluir que a literatura pode funcionar como espaço de  

denúncia e reflexão política, ao tornar visíveis dinâmicas de poder que muitas vezes  

permanecem naturalizadas. Ao colocar o corpo feminino no centro de sua parábola  

social, Saramago não apenas narra uma catástrofe, mas revela a persistência de um  



 
49 

olhar patriarcal que, mesmo na cegueira, continua a enxergar a mulher como “outro”,  

como objeto e não como sujeito. Esse é talvez o aspecto mais perturbador e, ao  

mesmo tempo, mais potente da narrativa: ao iluminar a cegueira social em relação 

às  mulheres, o romance convoca o leitor a ver o que tantas vezes se prefere 

ignorar. 
 

 



 
50 

REFERÊNCIAS  

ALTHUSSER, Louis. Ideologia e aparelhos ideológicos do Estado. Tradução de  

Joaquim José de Moura Ramos. Lisboa: Presença/Martins Fontes, 1980.  

BUTLER, Judith. Problemas de gênero: feminismo e subversão da identidade.  

Tradução de Renato Aguiar. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2003.  

BUTLER, Judith. Quadros de guerra: quando a vida é passível de luto? Rio de  

Janeiro: Civilização Brasileira, 2015.  

DAVIS, Ângela. Mulheres, raça e classe. Tradução de Heci Regina Candiani. São  

Paulo: Boitempo, 2016.  

EAGLETON, Terry. Teoria da literatura: uma introdução. Tradução de Waltensir  

Dutra. 6. ed. São Paulo: Martins Fontes, 2006.  

FEDERICI, Silvia. Calibã e a bruxa: mulheres, corpo e acumulação primitiva.  

Tradução de Coletivo Sycorax. São Paulo: Elefante, 2017.  

MIES, Maria. Patriarcado e acumulação em uma escala mundial: mulheres,  

trabalho e nova divisão internacional do trabalho. São Paulo: Expressão Popular,  

2014.  

PIMENTEL, Irene. História das organizações femininas em Portugal: século XX.  

Lisboa: Temas e Debates, 2007.  

RODRIGUES, Letícia; COSTA, Marília. A representação do corpo em Ensaio  

sobre a cegueira. [S.l.: s.n.], [201–?]. Disponível em:   

https://petletras.wordpress.com/a-representacao-do-corpo-em-ensaio-sobre-a-c

egueira. Acesso em: 20 ago. 2025.  

SAFFIOTI, Heleieth I. B. A mulher na sociedade de classe: mito e realidade. São  

https://petletras.wordpress.com/a-representacao-do-corpo-em-ensaio-sobre-a-cegueira
https://petletras.wordpress.com/a-representacao-do-corpo-em-ensaio-sobre-a-cegueira


 
51 

Paulo: Expressão Popular, 2004 [1976].  

SAFFIOTI, Heleieth I. B. Emprego doméstico e capitalismo. Petrópolis: Vozes,  

1978.  

SAFFIOTI, Heleieth I. B. Gênero, patriarcado e violência. São Paulo: Fundação  

Perseu Abramo, 2004.  

SAFFIOTI, Heleieth I. B. Mulher brasileira: opressão e exploração. Rio de Janeiro:  

Achiamé, 1984. 

SARAMAGO, José. Ensaio sobre a cegueira. São Paulo: Companhia das Letras, 

1995. 

SILVA, Helena da. Mulheres no Estado Novo: discursos, práticas e quotidianos.  

Porto: Afrontamento, 2012.  

SILVA, Ulisses Coelho da; SILVA, Aline Conceição Job da. Ensaio sobre a  

cegueira: uma leitura sob a ótica da responsabilidade e dos símbolos. Caderno de  

Letras, Porto Alegre, n. 28, p. 53–74, jan./jun. 2017. Disponível em:  

https://periodicos.ufpel.edu.br/index.php/cadernodeletras/article/view/11918. Acesso 

em: 20 ago. 2025.  

TEIXEIRA, Leonardo Rodrigues. A representação feminina em Ensaio sobre a  

cegueira: uma análise das obras fílmica e literária sob a ótica da Literatura  

Comparada. In: CONGRESSO INTERNACIONAL DA ABRALIC, 13., 2013, Campina  

Grande. Anais… Campina Grande: Editora Realize, 2013. Disponível em:  

https://editorarealize.com.br/artigo/visualizar/4400.  Acesso em: 20 ago. 2025. 

https://periodicos.ufpel.edu.br/index.php/cadernodeletras/article/view/11918
https://editorarealize.com.br/artigo/visualizar/4400

	Banca Examinadora 

