
 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA 

CAMPUS I – JOÃO PESSOA 

CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES 

CURSO DE GRADUAÇÃO EM CIÊNCIAS SOCIAIS 

 

 

 
 

 

André Gonçalves Oliveira 
 

 

 

 

 

 

 

EXU NÃO FAZ MAL A NINGUÉM: 

 Uma análise antropológica das violências e das estratégias de 

enfrentamento dos Povos de Terreiro na cidade de João Pessoa 

 

 

 

 

 

 

 

 

João Pessoa 

2025 



 

 

ANDRÉ GONÇALVES OLIVEIRA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

EXÚ NÃO FAZ MAL A NINGUÉM: Uma análise antropológica das violências sofridas e das 

estratégias de enfrentamento dos Povos de Terreiro na cidade de João Pessoa 

 

 

 

Trabalho de Conclusão de Curso apresentado ao 

Curso de Licenciatura em Ciências Sociais da 

Universidade Federal da Paraíba, como requisito 

parcial para a obtenção do Título de Licenciada em 

Ciências Sociais, defendida e aprovada pela banca 

examinadora abaixo assinada: 

 

 

 

 

 

 

 

Profa. Dra. Maria Patrícia Lopes Goldfarb DCS/UFPB 

(Orientadora) 

 

 

 

Profa. Dra. Eliane da Conceição Silva– DCS/UFPB 

Examinador Interno 

 

 

 

Prof. Dr. Diego dos Santos Reis – CE/UFPB 

Examinador Externo 

 

 

João Pessoa 

2025



O48e  Oliveira, Andre Golcalves.
         Exu não faz mal a ninguém: uma análise antropológica
      das violências e das estratégias de enfrentamento dos
      Povos de Terreiro na cidade de João Pessoa / Andre
      Golcalves Oliveira. - João Pessoa, 2025.
         82 f. : il.

         Orientadora: Maria Patrícia Lopes Goldfarb.
         TCC (Graduação)  - Universidade Federal da
      Paraíba/Centro de Ciências Humanas, Letras e Artes,
      2025.

         1. Racismo. 2. Intolerância religiosa. 3. . I.
      Goldfarb, Maria Patrícia Lopes. II. Título.

UFPB/CCHLA                                       CDU 316.74:2

Catalogação na publicação
Seção de Catalogação e Classificação

Elaborado por MARIA DE FATIMA HENRIQUE JORGE MAIA - CRB-15/392



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Exú faz o erro virar acerto e o acerto virar erro. É numa peneira 

que ele transporta o azeite que compra no mercado; e o azeite não 

escorre dessa estranha vasilha. Ele matou um pássaro, ontem, com 

uma pedra que somente hoje atirou. Se ele se zanga, pisa nessa 

pedra e ela põe-se a sangrar. Aborrecido, ele senta-se na pele de 

uma formiga. Sentado, sua cabeça bate no teto; de pé, não atinge 

nem mesmo a altura do fogareiro.  

 

       Pierre Fatumbi Verger 



 

AGRADECIMENTOS 
 

 

No contexto das lutas travadas para chegar até aqui, não posso deixar de 

reconhecer e agradecer a fundamental contribuição do meu amado pai, Luiz Oliveira 

Filho, e da minha querida mãe, Severina Gonçalves Oliveira. Sem o suporte e o apoio 

emocional que me deram, esta caminhada teria sido impossível. Sempre estiveram 

presentes, oferecendo apoio e estímulo, e demonstrando que, mesmo vivenciando sua fé 

a partir dos ensinamentos cristãos, é possível, sem os excessos do fundamentalismo, 

contribuir para o crescimento do outro com amor, respeito e diálogo. 

 

Também não posso deixar de expressar minha profunda gratidão à minha família 

do coração, representada na pessoa de Roberto Wagner Tavares de Melo. Apesar de não 

termos laços consanguíneos, os laços que nos unem são mais fortes e duradouros. Nos 

momentos em que o peso do mundo ameaçava me curvar, ele esteve ao meu lado, 

incentivando-me e impulsionando-me adiante nesse projeto de vida. 

 

No campo religioso, registro minha eterna gratidão aos meus ancestrais e aos sacerdotes 

Euclides Menezes Ferreira - Talabyan Fesu Kisé (in memoriam), fundador da Casa 

Fanti Ashanti em São Luís (MA), e Isabel dos Santos Costa - Obá Onsemawyi, atual 

dirigente da casa e nossa Iyalaxé. Com seus conselhos firmes, conhecimentos profundos 

e argumentos coerentes, têm me guiado na vida e no caminho da minha ancestralidade. 

Agradeço também ao Babalorixá do Ilè Axé Omi Ayó Obá Onirè, Pai Joelson Silva Cruz 

de Iemanjá, e ao Babalorixá do Ilè Axé Omi Orun, Pai Francisco de Ipojuca Nogueira 

Jovem de Oxalá, que generosamente abriram as portas de suas casas e compartilharam 

comigo suas vivências diante da intolerância religiosa. 

 

Por fim, no aspecto acadêmico, agradeço à minha orientadora, Profª Drª Maria 

Patrícia Lopes Goldfarb, aos professores do curso e em especial à Profª Drª Eliane da 

Conceição Silva e ao Profº Drº Diego dos Santos Reis. Que com maestria, paciência e 

dedicação, me conduziram com firmeza, respeito e sensibilidade ao longo desta jornada 

de construção do conhecimento.  

 

 

 

 



 

RESUMO 

 

Este trabalho tem como objetivo analisar as violências sofridas e as estratégias de 

enfrentamento dos povos de terreiro da cidade de João Pessoa (PB), analisando formas 

de violência sofridas através da intolerância e racismo religioso contra esses grupos. Em 

uma sociedade que se pressupõe uma “democracia racial”, este trabalho busca enfocar a 

formação histórico-cultural brasileira e as tensões que emergem do modelo de racismo “à 

brasileira”, principalmente voltados às religiões de matrizes africanas e seus adeptos. A 

pesquisa se propõe a discutir os desdobramentos do racismo estrutural, buscando 

evidenciar as ações correlatas e intolerância religiosa como desdobramento do racismo, 

que têm suas raízes no processo de dominação colonial, marcado pelo eurocentrismo e 

políticas coloniais excludentes. O trabalho busca, ainda, impulsionar o debate sobre a luta 

antirracista e anticolonial no contexto da religiosidade negra em nosso país. Trata-se de 

uma pesquisa qualitativa, com levantamento bibliográfico e análise teórica sobre a 

temática. Realizou-se pesquisa direta, com coleta de dados, por meio de entrevistas e 

conversas informais com adeptos de terreiros e também autoridades constituídas, sobre 

as violências sofridas em seus terreiros ou práticas religiosas. Por fim, como resultados, 

apresentamos como essas questões afetam suas rotinas e vivências quanto às violências a 

eles empreendidas através da Intolerância religiosa.  

 

PALAVRAS-CHAVE: Racismo; intolerância religiosa; religiões de matrizes africanas; 

antirracismo; relações étnico-raciais.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

ABSTRACT 

 

This study aims to analyze the violences experienced and the coping strategies adopted 

by the povos de terreiro (Afro-Brazilian religious communities) in the city of João Pessoa 

(PB), focusing on forms of violence arising from religious intolerance and racism against 

these groups. In a society that claims to be a “racial democracy,” this research emphasizes 

the historical and cultural formation of Brazil and the tensions emerging from the 

Brazilian model of racism, particularly targeting African-derived religions and their 

followers. The study discusses the effects of structural racism, highlighting how religious 

intolerance is a direct consequence of colonial domination, shaped by Eurocentrism and 

exclusionary colonial policies. Additionally, it seeks to contribute to the debate on anti-

racist and anti-colonial struggles within the context of Black religiosity in Brazil. This is 

a qualitative study, based on bibliographic research and theoretical analysis, with direct 

data collection through interviews and informal conversations with both practitioners of 

terreiros and relevant authorities, regarding the violences experienced in their religious 

spaces. The results demonstrate how these forms of intolerance impact daily life and 

social experiences within these communities. 

KEYWORDS: Racism; religious intolerance; African-derived religions; anti-racism; 

ethnic-racial relations. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

LISTA DE SIGLAS E ABREVIATURAS 

 

 

CONAB- Companhia Nacional de Abastecimento 

CTTro - Comunidade Tradicional de Terreiros 

DHAA - Direito Humano à Alimentação Adequada 

DOPS - Departamento de Ordem Política e Social 

EBIA - Escala Brasileira de Insegurança Alimentar 

INCT - Institutos Nacionais de Ciências e Tecnologia 

IA - Insegurança Alimentar 

IBGE - Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística 

MDHC - Ministério dos Direitos Humanos e da Cidadania 

POF - Pesquisa de Orçamentos Familiares 

PNAD - Pesquisa Nacional por Amostra de Domicílios Continua  

RE - Recurso Extraordinário 

SAN - Segurança Alimentar e Nutricional 

SISAN - Sistema Nacional de Segurança Alimentar e Nutricional 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

LISTA DE FOTOS E ILUSTRAÇÕES 
 

 

Figura 1 - Dia de Combate à Intolerância Religiosa completa 12 anos com terreiros sob 

ataque .......………………………………………………………….…………………. 20 

  

Figura 2 - Imagens - Reprodução G1 - Terreiro de candomblé é depredado no Rio de 

Janeiro ...............................……………………………………………………………. 20 

 

Figura 3 - Intolerância religiosa derruba Terreiro em Cabedelo-PB ............................ 30 

 

Figura 4 - Mostra da intolerância religiosa no Terreiro Ilê Axé Ogunté, Cabedelo ..... 31 

Figura 5 - Estátua de Iemanjá vandalizada em março de 2016 ..................................... 33 

Figura6- Estátua de Iemanjá vandalizada em março de 2016 ....................................... 33 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

LISTA DE GRÁFICOS 

 

Gráfico 1- Gráfico de evolução das denúncias de intolerância religiosa no Brasil (2021–

2024) ..............................................................................................................................32 

 

Gráfico 2 - Gráfico de distribuição das denúncias em 2024, separadas por religião 

........................................................................................................................................ 36 

 

Gráfico 3 - Gráfico de barras mostrando a Insegurança alimentar Grave (%) por raça/cor 

e gênero (2023-2024).......................................................................................................43 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO............................................................................................................ 11 

1. COMUNIDADES DE TERREIRO COMO ESPAÇOS DE REEXISTÊNCIA 

........................................................................................................................................ 15 

1.1 Breve discussão sobre racismo ................................................................................. 15 

1.2 Corpo-território: resistências e arquivos vivos da amefricanidade........................... 18 

2. INTOLERÂNCIA/RACISMO, RELIGIÃO E CONTEMPORANEIDADE: OS 

CONTORNOS DA “LAICIDADE BRASILEIRA” E AS COMUNIDADES DE 

TERREIRO................................................................................................................... 28 

2.1 Laicidade e intolerância religiosa ............................................................................ 28 

2.2 Tolerância ou intolerância religiosa e o papel do Estado ........................................ 36 

2.3 A função social do Terreiro como lugar político e de intervenção social ............... 38 

2.4 Direito sagrado: a importância dos alimentos nos terreiros .................................... 44 

2.5 Partilhar é re-existir: o terreiro como espaço de cuidado e combate à fome ........... 48 

 

3. MARCAS DO SAGRADO VIOLADO: A INTOLERÂNCIA RELIGIOSA NAS 

VOZES DOS TERREIROS ........................................................................................ 52 

3.1 Trajetória sacerdotal e intolerância em Cabedelo .................................................... 52 

3.2 O início da dor: intolerância religiosa e apagamento simbólico ............................. 54 

3.3 O Estado que cala e consente: a omissão institucional frente à intolerância........... 58 

3.4 Palavra de entidade: quando o Caboclo sustenta o caminho ................................... 59 

4. SOBRE O PAPEL DOS ÓRGÃOS COMPETENTES NO ATENDIMENTO AO 

CRIME DE INTOLERÂNCIA RELIGIOSA............................................................ 62 

4.1 A rede como abrigo: a entrada no Fórum da Diversidade Religiosa ....................... 62 

4.2 A destruição do templo e a memória ferida: profanação como linguagem do poder 

colonial ...........................................................................................................................65 

4.3 Espiritualidade como reexistência: Orixás, cura e memória viva............................. 67 



 

5. CONSIDERAÇÕES FINAIS................................................................................... 69 

REFERÊNCIAS ........................................................................................................... 71 

ANEXOS 

Anexo 1 – Roteiro de entrevistas ................................................................................... 78 

Anexo 2 – Termo de Consentimento Livre e Esclarecido ..............................................79 



11 

INTRODUÇÃO 

A opção em trabalhar as questões relacionadas à análise de violências sofridas e 

estratégias de enfrentamento entre os povos de terreiro na cidade de João Pessoa (PB), à 

luz das Ciências Sociais, relaciona-se com a busca de compreensão da religiosidade afro-

brasileira e de suas práticas de “resistência” e/ou “reexistência” frente à “intolerância 

religiosa” ou “racismo religioso”. Trata-se de um modelo de opressão histórico e 

estrutural que afetou, e continua a afetar, diretamente essas Comunidades Tradicionais 

em nosso país. 

Nesse contexto, a resistência, como aponta Sidnei Nogueira (2020), expressa-se 

no enfrentamento cotidiano ao racismo religioso e na preservação das tradições e 

memórias afro-brasileiras. Já a reexistência, presente também nas reflexões de Beatriz 

Nascimento (2006), significa mais do que sobreviver: trata-se de recriar modos de vida e 

projetar novas formas de existir, como nos quilombos e nos terreiros, que se constituem 

em territórios de liberdade, memória e invenção. 

Convém esclarecer o uso dos termos entre aspas: “resistência” refere-se às ações 

de sobrevivência cultural adotadas pelas comunidades; “reexistência” refere-se à 

reconstrução identitária e cultural diante das práticas de opressão. Ainda assim, optamos 

por manter “intolerância religiosa” como eixo do presente trabalho. O termo, além de 

figurar no debate público e institucional - em documentos oficiais, legislações e pesquisas 

-, permite dialogar de forma mais acessível com diferentes campos acadêmicos e sociais.  

Ao mesmo tempo, a análise aqui desenvolvida tensiona esse uso, evidenciando 

que, no contexto das comunidades de terreiro, a chamada “intolerância” não se resume a 

um simples conflito de crenças, mas expressa mecanismos de exclusão e violência racial 

que se inscrevem na lógica do racismo estrutural brasileiro. 

Dessa maneira, a adoção do conceito não significa adesão a uma leitura atenuada 

da realidade, mas sim a escolha estratégica de uma categoria corrente que, embora 

limitada, será problematizada ao longo do trabalho. Tal movimento permite, ao mesmo 

tempo, reconhecer a circulação social do termo e articular suas insuficiências com a noção 

de “racismo religioso”, revelando que as práticas aqui analisadas configuram formas de 

violência estrutural contra os povos de terreiro. 

Assim, a pesquisa trata das formas de compreensão das comunidades de terreiro, 

aqui apreendidas como espaços de preservação de cultura e espiritualidade, frente às lutas 

pela garantia do direito à diferença e à liberdade de crença. Buscam-se compreender os 



12 

terreiros a partir de suas tradições religiosas, utilizadas na construção e sustentação 

socioeconômica e cultural dessas comunidades no Brasil. 

Nesse sentido, analisam-se as formas como tais comunidades reivindicam 

legitimidade no espaço público e enfrentam as adversidades impostas por um sistema 

estruturado no racismo. O estudo procura dar visibilidade a essas demandas, contribuindo 

para o debate público acerca da garantia de direitos civis, políticos e sociais desses grupos. 

Ao mesmo tempo, evidencia-se o impacto do racismo estrutural em suas vidas e 

valorizam-se as histórias de luta desses indivíduos na defesa de seus direitos. Embora 

assegurados pela Constituição, tais direitos são frequentemente negligenciados no 

cotidiano do exercício da cidadania, o que justifica a relevância desta pesquisa, 

fundamental para interpretar as mobilizações e compreender a busca por legitimidade 

dessas comunidades no espaço público. 

A investigação, portanto, propõe-se a analisar essa problemática política e 

sociocultural, tendo como foco os estigmas presentes nos discursos e percepções 

negativas em torno das religiões afro-brasileiras. Conforme Goffman (1988, p. 14): “Por 

definição, é claro, acreditamos que alguém com um estigma não seja completamente 

humano. Com base nisso, fazemos vários tipos de discriminações, através das quais, 

efetivamente, e muitas vezes sem pensar, reduzimos suas chances de vida.” 

Essa perspectiva permite compreender como a intolerância religiosa desumaniza 

e marginaliza os adeptos de religiões afro-brasileiras, corroborando a hipótese de que tais 

práticas geram complexos de inferioridade e negam o direito de participação social plena 

e efetiva. 

O objetivo geral desdobra-se em objetivos específicos: 

1. Identificar formas de intolerância religiosa sofridas pelas comunidades de terreiro; 

2. Analisar estratégias de resistência e reexistência adotadas por essas comunidades frente 

às adversidades; 

3. Investigar a atuação do Estado e da sociedade civil na garantia ou violação dos direitos 

civis, políticos e sociais dessas comunidades; 

4. Contribuir para o debate público e acadêmico sobre racismo religioso e cidadania, 

reforçando a importância da inclusão e do reconhecimento das comunidades de terreiro 

no espaço social e político brasileiro. 

Tais objetivos dialogam com a hipótese de que a intolerância religiosa produz 

efeitos diretos na construção de complexos de inferioridade e na marginalização social de 



13 

adeptos das religiões afro-brasileiras. Esse ponto conecta-se aos objetivos da pesquisa, 

uma vez que: 

• Identificar formas de intolerância religiosa significa compreender como tais práticas 

geram impactos psicológicos, sociais e simbólicos; 

• Analisar estratégias de resistência e reexistência implica observar como esses complexos 

de inferioridade são enfrentados ou contestados; 

• Investigar a atuação do Estado e da sociedade civil envolve verificar em que medida as 

instituições protegem - ou falham em proteger - os direitos desses grupos, perpetuando 

esquemas pejorativos. 

Dessa forma, contribuir para o debate público e acadêmico sobre racismo religioso 

e cidadania significa trazer à luz essas consequências da intolerância e reforçar a 

necessidade de reconhecimento e inclusão social. O estudo propõe dar visibilidade a essas 

demandas, com recorte temporal focado na última década (2015-2025), período em que 

se intensificaram as mobilizações das comunidades de terreiro em defesa de direitos, 

incluindo casos emblemáticos, como a demolição do terreiro do Pai Joelson em Cabedelo 

(2015) e o vandalismo à estátua de Iemanjá na Praia de Cabo Branco (2016). 

A pesquisa baseia-se em levantamento documental apoiado em jornais da mídia 

local, especialmente nas páginas policiais - frequentemente ignorados pelo sistema 

judicial -, com o intuito de evidenciar como o racismo compromete a igualdade de direitos 

civis, políticos e sociais garantidos pela Constituição de 1988 (Sá-Silva; Almeida; 

Guindani, 2009). Nesse contexto, vale destacar o Art. 5º da Constituição: “Todos são 

iguais perante a lei, sem distinção de qualquer natureza, garantindo-se aos brasileiros e 

aos estrangeiros residentes no País a inviolabilidade do direito à vida, à liberdade, à 

igualdade, à segurança e à propriedade” (Brasil, 1988). 

Esse trecho ressalta a importância da igualdade de direitos perante a lei e da 

inviolabilidade de tais garantias, reforçando a necessidade de proteção efetiva dos espaços 

de fé, especialmente diante de ataques contra a liberdade religiosa dos povos de terreiro. 

Surge, então, o questionamento: será que estamos habituados a negligenciar ou até mesmo 

a reforçar práticas de violência contra adeptos de religiões não cristãs, historicamente 

perseguidos no Brasil? 

Essas reflexões alimentam a inquietação em torno da dicotomia paradoxal entre 

igualdade/desigualdade e os elementos fundantes das violências, revelando a necessidade 

de descortinar os mecanismos sociais que operam historicamente como ferramentas de 

opressão no país. Como ressalta Nogueira (2020), a intolerância religiosa não é um 



14 

fenômeno recente, mas uma prática histórica ligada à lógica de dominação racial e 

cultural imposta pelas classes hegemônicas. No Brasil, essa dinâmica é reforçada pela 

“branquitude” e por ideologias religiosas etnocêntricas que, sustentadas por um 

autoritarismo racista, buscam higienizar a sociedade. O autor destaca: “é possível afirmar 

que a intolerância religiosa não é algo recente na história da humanidade e muito menos 

na história do Brasil” (Nogueira, 2020, p. 34). 

Portanto, a intolerância religiosa, por meio de suas práticas, viola direitos 

fundamentais garantidos pela Constituição de 1988, especialmente o Art. 5º, Inciso VI, 

que assegura a liberdade de crença e a proteção aos locais de culto. É nesse sentido que a 

pesquisa se propõe a investigar como tais direitos têm sido desrespeitados. 

O percurso metodológico adotado contemplou quatro pontos principais: 

1. Levantamento bibliográfico da temática, incluindo livros e artigos sobre comunidades de 

terreiro, racismo e intolerância religiosa; 

2. Leitura atenta e análise dos marcos teóricos que fundamentaram e auxiliaram a discussão 

do trabalho; 

3. Levantamento e análise de jornais locais sobre casos de intolerância religiosa em João 

Pessoa, com enfoque qualitativo na identificação de padrões de discurso, representação 

das comunidades e formas de violência; 

4. Realização de duas entrevistas narrativas com membros da Umbanda com Nagô, Jurema 

e Ketu/Nagô, seguidas da análise dos conteúdos obtidos. 

Por fim, cabe destacar que a escolha do tema desta pesquisa se coaduna com o 

fato de eu ser sacerdote do candomblé, dirigente de uma comunidade de terreiro aberta 

desde 2004. Minha experiência como adepto e minha vivência direta com situações de 

intolerância religiosa constituem elementos que atravessam esta investigação, 

enriquecendo o olhar analítico e sinalizando também a militância e as denúncias que 

realizo sobre casos de violência contra os povos de terreiro em João Pessoa. 

 

 

 

 

 

 

 

 



15 

1. COMUNIDADES DE TERREIRO COMO ESPAÇOS DE REEXISTÊNCIA  

 

1.1 Breve discussão sobre racismo 

 

Os ritos sempre foram importantes para as comunidades de origem ameríndias e 

africanas, assumindo significância para seus integrantes. De acordo com Mauss e Hubert 

(2003), o ritual mágico é um fenômeno social religioso ligado às tradições de cada povo 

ou grupos sociais; o que foi fortemente negado durante o processo de colonização e 

escravização brasileiro. 

No contexto da escravização de africanos no país, a dominação e a hierarquização 

raciais, fortemente pautadas pela ciência, também desempenharam um papel fundamental 

na produção de imagens e discursos que naturalizavam a inferiorização de determinados 

grupos. Essa perspectiva foi amplamente utilizada para justificar a supremacia europeia, 

classificando os demais povos como menos desenvolvidos e inaptos à “civilização”. 

Atrelava-se, assim, a produção cultural aos aspectos fisiológicos e/ou geográficos, 

ligando o racismo (sob o manto da ciência) à marginalização de povos negros e indígenas 

e sustentando políticas de exclusão e escravização (Schwarcz, 1993). 

Assim, perspectivas científicas, como o evolucionismo e o positivismo, 

desenvolvem teorias que alimentaram a ideologia da supremacia branca, servindo de base 

para o racismo institucional, marcada pela imposição da soberania do colonizador. Neste 

contexto, povos foram submetidos a séculos de exploração colonial, como aponta 

(Mbembe,2018), em seu estudo sobre a Necropolítica, onde afirma que o exercício do 

poder se expressa, de forma máxima, na capacidade de determinar quem pode viver e 

quem deve morrer. Obviamente o autor não está se referindo ao contexto brasileiro, mas 

suas reflexões sobre o direito de uns, a dispor da vida e dos corpos do “outro”, o que ainda 

implica na “adoração” de um só credo, para assim forjar a “identidade nacional”, o que é 

sintomático nos processos coloniais (Mbembe, 2018. p. 42). 

Sabemos que os efeitos do racismo, do colonialismo e do imperialismo 

constituíram a criação de uma superioridade euro-cristão (branca e patriarcal), cumprindo 

uma tarefa racional de explicação dos “costumes primitivos” desses povos; naturalizando 

e legitimando posições etnocêntrica sobre as manifestações culturais dos “povos 

selvagens” (Gonzalez, 1988. p. 71). 

 

Segundo, Nego Bispo: 



16 

 

O processo de escravização no Brasil tentou destituir os povos afro-

pindorâmicos de suas principais bases de valores socioculturais, 

atacando suas identidades coletivas, a começar pela tentativa de 

substituir as crenças politeístas pelo cristianismo curo monoteísta 

(Santos, 2015. p. 37).  

 

Nesta perspectiva Negro Bispo a firma que o Catolicismo buscou, através da 

escravidão e suas formas coercitivas, oprimir toda e qualquer manifestação religiosa dos 

povos afro-pindorâmicos, promovendo o genocídio humano e cultural desses povos.  

É a partir da oposição aos efeitos da travessia transatlântica e da resistência dos 

colonizados, contrapondo-se a toda uma tradição etnocêntrica pré-colonialista, 

minuciosamente desenvolvida para estabelecer a suposta inferioridade do africano e de 

seus descendentes, que Lélia Gonzalez aponta as novas formas de violência. Essas, 

segundo a autora, passam a assumir “[...] novos contornos, mais sofisticados; chegando, 

às vezes, a não parecer violência, mas ‘verdadeira superioridade’” (Gonzalez, 1988, p. 

71). 

Gonzalez ressalta ainda que esse processo traduz o que o imperialismo e o 

colonialismo produziram através do racismo, que seria: 

[...] é suficientemente sofisticado para manter negros e índios na 

condição de seguimentos subordinados no interior das classes mais 

exploradas, graças à sua forma ideológica mais eficaz: a ideologia do 

branqueamento (Gonzalez, 1988, p. 73). 

 

Também Abdias Nascimento afirma a não oficialidade de políticas para promoção 

do branqueamento da população negra no país: 

 

Da classificação grosseira dos negros como selvagens e inferiores, ao 

enaltecimento das virtudes da mistura de sangue como tentativa de 

erradicação da “mancha negra”; da operatividade do “sincretismo” 

religioso à abolição legal da questão negra através da Lei de Segurança 

Nacional e da omissão censitária - manipulando todos esses métodos e 

recursos - a história não oficial do Brasil registra o longo e antigo 

genocídio que se vem perpetrando contra o afro-brasileiro. Monstruosa 

máquina ironicamente designada “democracia racial” que só concede 

aos negros um único “privilégio”: aquele de se tornarem brancos, por 

dentro e por fora (Nascimento, 2016. p. 111). 

 

Bento (2002, p. 28) discute a relação intrínseca entre racismo e branqueamento 

no Brasil. Segundo a autora:  



17 

 

Na verdade, o legado da escravidão para o branco é um assunto que o 

país não quer discutir, pois os brancos saíram da escravidão com uma 

herança simbólica e concreta extremamente positiva, fruto da 

apropriação do trabalho de quatro séculos de outro grupo. Há benefícios 

concretos e simbólicos em se evitar caracterizar o lugar ocupado pelo 

branco na história do Brasil. Este silêncio e cegueira permitem não 

prestar contas, não compensar, não indenizar os negros: no final das 

contas, são interesses econômicos em jogo, ainda que não só. 
 

“Branquitude” está ligada a privilégios historicamente constituídos, com a 

desvalorização do não branco, em diferentes níveis da sua vida. O racismo estrutural, 

conforme definido por Silvio Luiz de Almeida, é uma racionalidade que organiza 

posições sociais e legitima um poder diferencial. Ele opera como um modelo de estrutura 

social naturalizado, que constrange indivíduos em diversas esferas, relacionado aos 

privilégios atribuídos à branquitude (Almeida, 2019).  

Assim, as classificações raciais tiveram papel importante para definir as 

hierarquias sociais, a legitimidade na condução do poder estatal e as estratégias 

econômicas de desenvolvimento (Almeida, 2019, p. 37). Fanon (2020) destaca que a 

dominação colonial moldou a imagem do negro com base na cor da pele, promovendo 

um preconceito de cor, sustentado pelo racismo estrutural. Assim:  

 

O preconceito de cor nada mais é do que um ódio irracional de uma raça 

por outra, o desprezo dos povos fortes e ricos por aqueles que 

consideram inferiores a si próprios e, subsequentemente, o amargo 

ressentimento daqueles que são subjugados à força e com frequência 

insultados (Fanon, 2020, p. 133). 
 

Como desdobramento desta reflexão, consideramos importante pensarmos, 

também, nas formas exploratórias a que corpos foram submetidos, como mostra Muniz 

Sodré em sua obra “O fascismo da cor: uma radiografia do racismo nacional”, onde afirma 

que: 

 [...] a esquematização discriminatória tem um sentido, que é a 

hierarquização excludente da cidadania negra. Apesar de pequenas 

conquistas obtidas ao longo de mais de um século de movimentação 

civil, o homem negro brasileiro configura uma cidadania de segunda 

classe, mantida em seu lugar por um racismo não legalmente sistêmico 

(Sodré, 2023, p. 39).  

Neste sentido Muniz Sodré (2023) denuncia que o racismo no Brasil opera como 

uma lógica estruturante, organizando a sociedade de forma a excluir a população negra. 



18 

Mesmo com avanços legais -conquistados através da luta do movimento negro - este 

segmento social ainda vive uma cidadania de segunda classe.  

O racismo persiste embora não legalizado1, atua de forma sistêmica e eficaz, 

mantendo a exclusão por meio de práticas sociais. Assim, Sodré desmonta o mito da 

democracia racial e expõe a falsa neutralidade do Estado brasileiro. O mesmo vemos em 

Mbembe: 

 

A “ocupação colonial” em si era uma questão de apreensão, demarcação 

e afirmação do controle físico e geográfico - inscrever sobre o terreno 

um novo conjunto de relações sociais e espaciais. Essa inscrição de 

novas relações espaciais (“territorialização”) foi, enfim, equivalente à 

produção de fronteiras e hierarquias, zonas e enclaves; a subversão dos 

regimes de propriedade existentes; a classificação das pessoas de 

acordo com diferentes categorias; extração de recursos; e, finalmente, a 

produção de uma ampla reserva de imaginários culturais (Mbembe. 

2018. p. 38 - 39). 

 

Nesses termos, mostra que o colonialismo não foi apenas um processo de 

dominação política e territorial, mas “um projeto de reordenação total das vidas e corpos 

subordinados, o que incidiu em todo um imaginário sobre estes grupos. 

1.2 Corpo-território: resistências e arquivos vivos da amefricanidade. 

Nascimento (2016) define a chamada “democracia racial” como: 

[...] a metáfora perfeita para designar o racismo estilo brasileiro: não 

tão óbvio como o racismo dos Estados Unidos e nem legalizado qual o 

apartheid da África do sul, mas institucionalizado de forma eficaz nos 

níveis oficiais de governo, assim como difuso e profundamente 

penetrante no tecido social, psicológico, econômico, político e cultural 

da sociedade do país” (Nascimento, 2016. p. 111). 

 
O racismo institui a cor da pele como critério de julgamento do caráter das 

pessoas, ignorando os diferentes potenciais de cada povo. Esse processo confunde o 

progresso nos moldes tecnológicos e civilizacionais europeus com a desumanização 

exploratória dos corpos negros, desde a escravidão, onde uma lógica biologizante sustenta 

a “condenação” das culturas de origem africanas. Racionalizam-se práticas de exploração 

 
1Constituição (Brasil, 1988), artigo 5º, inciso XLII, estabelece que o racismo é crime inafiançável e 

imprescritível. BRASIL. Lei nº 7.716, de 5 de janeiro de 1989. Define os crimes resultantes de preconceito 

de raça ou de cor. Disponível em: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l7716.htm. Acesso em: 22 jul. 

2025. 



19 

baseadas na irracionalidade do ódio racial, epistêmico, científico e epidérmico, que 

define, pela cor da pele, quem deve viver e quem deve morrer.  

É da antípoda dessa construção dicotômica que, Lélia Gonzalez vai apontar em 

sua obra “A categoria política - cultural de Amefricanidade” essa questão, utilizando o 

termo amefricanidade para designar não somente a descendência dos africanos trazidos 

para as Américas pelo tráfico transatlântico, mas trazendo a luz à importância de toda 

uma descendência dos povos originários, dos amefricanos e amefricanas. 

 

[...]como daqueles que chegaram à AMÉRICA muito antes de 

Colombo. Ontem como hoje, amefricanos oriundos dos mais diferentes 

países têm desempenhado um papel crucial na elaboração dessa 

Amefricanidade que identifica, na Diáspora, uma experiência histórica 

comum que exige ser devidamente conhecida e devidamente 

pesquisada (Gonzalez, 1988. p. 77). 

 

Essa história se exprime em seus corpos violentados, mas também carrega, de 

forma indelével, toda uma trajetória de resistência e “reexistência”, sempre em oposição 

aos efeitos da travessia transatlântica. Nesse mesmo contexto de análise dos processos de 

exploração colonial, Diego dos Santos Reis (2022), afirmar que: 

Os processos históricos de sequestro, transplante e expropriação 

territoriais promovidos pela colonização e pelo tráfico atlântico, 

impulsionados pelo regime escravocrata e pelo racismo antinegro na 

diáspora, elemento constitutivo do sistema mundo moderno-colonial, 

resultaram no vilipêndio e na usurpação da agência de pessoas negras 

sobre seus corpos, transmutados em corpos-objetos (Reis, 2022, p. 81). 

 

Nesse contexto, o Estado justifica atitudes cotidianas de estrangulamento 

simbólico e físico dos corpos negros, reforçando barreiras institucionais, interrompendo 

trajetórias e limitando o acesso igualitário às oportunidades, como podemos ver na 

ausência de empregos, de aceitação social ou da solidão das pessoas pretas. Assim, 

perpetua-se a negação da efetiva reparação e da promoção da justiça social a essas 

populações. 

Mesmo violentados por essas necropolíticas da exploração e da morte, os corpos 

negros resistiram e resistem até hoje, como é o caso das comunidades de terreiro, que 

buscam, por meio da fé e de suas práticas, a desconstrução de estereótipos e estigmas, 

como elemento capacitador e transformador das desigualdades sociais. 



20 

A pesquisa mostrou que as comunidades de terreiro são constantemente 

ameaçadas por formas de intolerância e racismo, que buscam deslegitimá-las em nome 

de um suposto ideal civilizatório e branqueador. 

 

 

Figura 1: Terreiro de candomblé é depredado no Rio de Janeiro de 2019. 

 

 

Fonte: https://www.pragmatismopolitico.com.br/2019/03/terreiro-de-candomble-e-incendiado-e-

depredado-no-rio-de-janeiro.html 

 

Figura 2: Terreiros sob ataque.  

 

Fonte: Fotografia (Reprodução/Folha Universal), Disponível 

em:https://www.brasildefato.com.br/2019/01/21/dia-de-combate-a-intolerância-religiosa-completa-12-anos-com-

terreiros-sob-ataque/ 

 

A intolerância religiosa não é um fator isolado, mas reflete uma relação com 

outros preconceitos estruturais (como classe social, gênero, etc.), impactando diretamente 

as tradições culturais dos afrodescendentes no Brasil. Grupos pertencentes a determinadas 

hegemonias religiosas frequentemente discriminam outros, quando seus dogmas se 

transformam em comportamentos violadores contra diferentes pertenças religiosas.  

https://www.pragmatismopolitico.com.br/2019/03/terreiro-de-candomble-e-incendiado-e-depredado-no-rio-de-janeiro.html
https://www.pragmatismopolitico.com.br/2019/03/terreiro-de-candomble-e-incendiado-e-depredado-no-rio-de-janeiro.html
https://www.brasildefato.com.br/2019/01/21/dia-de-combate-a-intolerancia-religiosa-completa-12-anos-com-terreiros-sob-ataque/
https://www.brasildefato.com.br/2019/01/21/dia-de-combate-a-intolerancia-religiosa-completa-12-anos-com-terreiros-sob-ataque/


21 

Segundo Nogueira (2020), a intolerância religiosa está associada à necessidade de 

estigmatizar, criando oposições entre o que é considerado “normal”/“anormal”, 

reforçando preconceitos e discriminações contra tradições afro-religiosas. O racismo e a 

intolerância religiosa muitas vezes se sustentam por julgamentos que exaltam/ 

marginalizam grupos distintos, promovendo hierarquias sociais e religiosas.  

 

[...] o racismo se caracterizam pelas formas perversas de julgamento 

que estigmatizam um grupo e exaltam outro, valorizam e conferem 

prestígio e hegemonia a um determinado “eu” em detrimento de 

“outrem”, sustentados pela ignorância, pelo moralismo, pelo 

conservadorismo e, atualmente, pelo poder político – os quais 

culminam em ações prejudiciais e até certo ponto criminosas contra um 

grupo de pessoas com uma crença considerada não hegemônica 

(Nogueira, 2020, p. 35).  

 

As práticas de intolerância religiosa, como a demonização, exclusão social e 

destruição de templos, têm raízes históricas profundas. “Estigmatizar é um exercício de 

poder sobre o outro (Nogueira, 2020, p. 35). Ao contrário de uma homogeneização 

cultural, essas comunidades sustentam e celebram práticas, cosmologias e valores 

ancestrais, que resistem ao seu apagamento. Assim, é importante ressaltar que as 

comunidades de terreiro são espaços “orgânicos”, pois comportam, em si, corpos vivos e 

grupos sociais, com uma composição que estabelece e expande organização social, 

formas de aprendizagem, saberes da cultura, sociabilidades, etc. 

O corpo negro, historicamente marcado pela violência da escravidão e pela 

persistência do racismo estrutural, deve ser compreendido como lugar e território de 

memórias, afetos e vivências ancestrais. Nele se inscrevem os traumas da colonialidade 

e, ao mesmo tempo, as potências de recriação cultural que garantem a continuidade da 

vida. É nesse corpo - atravessado por séculos de exploração, opressão e necropolítica 

institucional - que se erguem práticas comunitárias que afirmam a dignidade e a 

ancestralidade, projetando novas formas de existência coletiva. 

As comunidades de terreiro, nesse sentido, configuram-se como espaços de 

elaboração simbólica e política desse corpo-memória, transformando-se em “territórios 

da resistência” e “reexistência”, nos quais diferenças e pluralidades coexistem e se 

expressam em relações sociais. Nesse espaço plural, manifesta-se o que Sodré (2002) 

descreve como: 

[...] forma social e o que permite a apreensão sensível (onde possa 

intervir, para além do puro intelectualismo, o mito, o símbolo e o 

imaginário) de um estilo de vida com sua atmosfera particular, sua 



22 

multiplicidade numa unidade e seu relacionamento com o espaço 

(Sodré, 2002, p. 20). 

 

Na afirmação de Muniz Sodré (2002), vemos que essas comunidades possuem 

importantes funções sociais tanto nos compartilhamentos de suas noções de valores 

socioculturais, relativas às crenças religiosas, quanto no que concerne à construção das 

bases da identidade marcada pelo ordenamento simbólico desses grupos, impressos nos 

espaços comunitários de terreiro. Segundo o autor, “o que dá identidade a um grupo são 

as marcas que ele imprime na terra, nas árvores, nos rios” (Sodré, 2002, p. 22). Essa 

percepção se verifica amplamente nos espaços territoriais analisados aqui, por meio de 

rituais diversos2. 

É importante afirmar que as comunidades de terreiro representam repositórios, 

lugares onde circulam saberes e valores culturais, onde se reinterpretam e se reintegram 

um vasto patrimônio simbólico trazido pela descendência, pelos laços consanguíneos e 

de axé, que ancestralizam esses corpos na diáspora3. As narrativas comunicam desde 

questões relativas aos fatos da existência humana até respostas a enigmas que envolvem 

os fenômenos da existência em todas suas faces; reconstroem ritos que estabelecem o 

meio de comunicação dos seus praticantes com o sagrado, fortalecendo suas crenças 

através desses símbolos e ritos agrupados em cerimoniais que são conduzidos pelos/as 

diferentes sacerdotes e sacerdotisas que compõem a hierarquia religiosa desses afro-

religiosos.  

A pesquisa nos mostra que são constituídas formas de poder atreladas à 

senioridade, ao reconhecimento e aos saberes: culinários, técnicas corporais, cânticos 

sagrados, linguagem litúrgica e práticas diversas de um legado ancestral. Os provérbios 

(òwe), por exemplo, são as joias da linguagem Yorubá, que estabelecem as regras do 

culto, sempre passíveis de recriação histórica em um dado tempo, espaço e território, mas 

 
2Trago aqui um rito que me atravessa profundamente e que também é descrito por Beniste (2000, p. 212-

213): o Sòrò Òrìṣà, uma conversa ritual com o Òrìṣà realizada ao amanhecer, antes de qualquer interação 

com o mundo. Em uma das casas tradicionais de culto a Sàngó, a Ìyálórìṣà dirige-se ao Ilé Sàngó, ajoelha-

se e derrama a água da quartinha em três pontos do chão - no centro, à direita e à esquerda - batendo a 

palma da mão direita sobre o punho esquerdo e tocando os dedos da mão direita nos pontos com água, 

pronunciando: Àfònjá mo pè; Aira mo pè, Pèlé towó; Àrikú Bàbá wa; Kò jù oye mi; Ko tutu. Esse rito, que 

também prático, é um gesto de escuta e alinhamento espiritual, um início de semana marcado pela palavra 

sagrada e pelo silêncio que orienta o caminhar. 
3Como nos lembra Beniste (2000, p. 236), os candomblés no Brasil se organizam com base em uma 

linhagem familiar marcada pela centralidade matriarcal. Essa estrutura não é apenas organizacional, mas 

profundamente espiritual. Ao ser iniciado, passamos a ser reconhecidos como Ómó Òrìsà, filhos do Òrìṣà 

- um vínculo que ultrapassa o biológico e inscreve nosso pertencimento numa ancestralidade sagrada e 

comunitária. Essa filiação nos coloca sob responsabilidades e cuidados que definem, a cada rito e a cada 

obrigação, quem somos dentro da nossa comunidade. 



23 

preservados através das gerações, que transmitem significados e permitem a compreensão 

dos comportamentos e das práticas ritualísticas. Conforme Sodré, “tudo isso concorre 

para fixar o ordenamento simbólico da comunidade. E essa ordem de relacionamento 

constitui um movimento de transformação, cujo os polos são marcados por atitudes de 

acolhimento de normas ou valores” (Sodré, 2002, p. 22).   

Essa é a realidade paraibana das “comunidades de terreiro”, bem como de outras 

de nosso país, que luta para resistir. José Beniste afirma que: 

 

Como não havia nenhuma forma de documento escrito, no passado, 

tudo que foi preservado sobre suas divindades chegou até nós por 

palavras faladas, que passaram de geração a geração, constituindo-se o 

que se costuma chamar de TRADIÇÃO ORAL. E isso remonta ao 

continente africano. Essas tradições são os nossos únicos meios de se 

saber qualquer coisa de sua teogonia e cosmogonia, o que eles pensam 

e no que acreditam acerca das relações entre o CÉU e a TERRA 

(ÒRUN–ÀIYÉ) (Beniste, 2000, p. 20).  

 

 

As comunidades de terreiro se recriam de diversas formas, reconstituindo e 

agregando valores oriundos tanto dos povos originários quanto dos africanos 

escravizados. Sodré (2020, p. 15) destaca que: "o território aparece, assim, como um dado 

necessário à formação da identidade grupal/individual, ao reconhecimento de si por 

outros", o que contribui para fortalecer as vivências do grupo por meio da comunidade e 

de seus saberes e valores.  

A vivência, do autor deste trabalho, com vários terreiros da cidade de João Pessoa, 

indica que as comunidades funcionam como territórios seguros que, além de exercerem 

um papel socializador, possibilitam aos indivíduos encontrarem um lugar onde podem 

expressar seus sentimentos de pertencimento, fundamentar seus desejos e se conectar com 

o divino. Em meio à pluralidade de saberes, esses espaços garantem o direito à vida, à 

liberdade de expressão e à existência digna e segura em suas múltiplas manifestações - 

sejam políticas, socioculturais ou religiosas -, assegurando, assim, um espaço de 

representação e valor na sociedade. 

Para Beniste (2000), compreender as expressões presentes nas religiões afro-

brasileiras exige uma imersão sensível e respeitosa nesse universo simbólico, por meio 

do contato com seus princípios, doutrinas e vivências. Trata-se de reconhecer as 

realidades diversas que são recriadas nesses espaços, onde o invisível torna-se tangível 

para aqueles que partilham desse universo. No campo dos estudos sobre as religiões afro-

brasileiras, é necessário romper com a prática recorrente de moldar as pesquisas a teorias 



24 

previamente estabelecidas, desconsiderando as especificidades culturais, simbólicas e 

epistemológicas dos povos estudados.  

Consideramos os espaços rituais afro-brasileiros como realidades vividas, onde o 

invisível se manifesta na experiência coletiva e individual de seus adeptos. Neste trabalho, 

nos focamos, sobretudo, nas narrativas de violências sofridas e nas estratégias de 

enfrentamento por parte de comunidades de terreiro da cidade de João Pessoa. 

Ainda pode se dizer que “Comunidade de terreiro é um espaço de reexistência na 

diáspora”, pois, consiste no lugar do sagrado pensamento negro, que traz consigo toda 

sua ancestralidade, sendo o terreiro o espaço onde se emerge e se materializa todo seu 

simbolismo ético, fundamentando suas práticas e saberes, recriando sua “reexistência” 

que atualiza a noção de origem africana, se fortalecendo no “sagrado da encruzilhada que 

possibilita reescrever sua história, reexistir”,  religando “ÒRUN e ÀIYÉ (Nogueira, 2020. 

p. 56).  

Assim como os quilombos, as comunidades de terreiro são organizações políticas 

de “resistência” e “reexistência”. A relevância das comunidades de terreiro evidencia 

processos históricos e orgânicos de resistência; espaços onde as pessoas reconstroem 

sentidos de pertencimento e redefinem sua cidadania. Nesse sentido, torna-se 

fundamental reconhecer que tais processos de “resistência” e “reexistência” envolvem, 

também, a disputa simbólica pela nomeação e pela preservação das identidades 

ancestrais.  

De todo modo, a comunidade reúne sujeitos diversos que, embora por vezes 

pertencentes a diferentes grupos étnicos (como indígenas, Ketu-Nagô (Iorubás), Congo-

Angola (Bantu), Jeje (Daomeanos), ou raciais (brancos, pardos negros etc.), que formam 

uma comunidade com saberes, cosmologias e valores, detentores de formas próprias de 

organização social e relação territorial - que é condição essencial para a reprodução de 

suas práticas culturais, religiosas, sociais, ancestrais e econômicas.  

Neles, indivíduos pertencentes a diferentes sistemas de tradições culturais e 

religiosas se articularam e se reconheceram como parte de uma mesma constituição 

social: a comunidade de terreiro (Sodré, 2002).  

É pertinente esclarecer que a definição de comunidade aqui usada refere-se a um 

espaço simbólico e vivencial, no qual se compartilham saberes, práticas e memórias 

ancestrais que constituem um legado cultural e histórico comum. Nela se originam ritos 

capazes de mobilizar forças necessárias para expansão e para a continuidade da 

organização social comunitária. O terreiro é esse espaço sagrado, que se organiza, 



25 

geralmente, de forma circular e horizontal, onde lado a lado, são compartilhados saberes 

ancestrais, passados entre gerações, sobre a força da natureza que comungam. 

 

Nos terreiros dos povos pagãos politeístas (nas festas), as filhas e filhos 

de santo (pessoas da comunidade) se organizam circularmente no centro 

do terreiro (salão de festas), juntamente com a mãe ou pai de santo 

(animadora ou animador da festa) através de quem as deusas e deuses 

se manifestam, compartilhando a sabedoria da ancestralidade e a força 

viva da natureza, de acordo com a situação de cada pessoa da 

comunidade (Santos, 2015. p. 40). 

 

Assim, “a ideia de território coloca de fato a questão da identidade, por referir-se 

à demarcação de um espaço na diferença com outros” (Sodré, 2002, p. 23). O terreiro-

território reivindica o direito a existir enquanto parte da tradição brasileira; com 

identidades e pertenças que buscam reconhecimento frente a outros grupos religiosos da 

sociedade. Então é possível entender que há nesse processo de resistência e de luta em 

defesa do “terreiro-território” a busca da preservação dos símbolos e das significações 

dos modos de vida e religiosidade dessas comunidades. 

As comunidades de terreiro, nesse sentido, constituem espaços de resistência ao 

racismo estrutural, de memória e existência, contribuindo para a dissolução de estigmas 

e estereótipos seculares, que cerceou direitos e instaurou, nesses povos, um "complexo 

de inferioridade".  

Portanto, é importante destacar o que (Sodré, 2002, p. 19) aponta sobre essas 

comunidades, ao descrevê-las como terreiros de culto que “constituem exemplo notável 

de suporte territorial para a continuidade da cultura do antigo escravo”. Essa perspectiva 

reforça o papel fundamental dos terreiros enquanto espaços de preservação e reinvenção 

das práticas culturais, sociais e espirituais herdadas da diáspora africana.  

Essa análise reforça a compreensão de que os territórios de terreiro não se limitam 

a espaços de vivência religiosa, sendo centros culturais e de mobilização identitária, e 

reafirmação de sua cidadania. São espaços onde saberes ancestrais, práticas coletivas e 

memórias históricas se entrelaçam para sustentar processos contínuos de autonomia, 

pertencimento e reconstrução social frente às violências da colonialidade.  

Além disso, cabe reforçar a função socializadora existente nesses espaços, onde a 

tradição oral e ancestral tem sido utilizada para configurar seus rituais, práticas e saberes. 

Compreender as comunidades de terreiro como territórios de socialização e recriação 

histórica é também reconhecer sua potência como lugares de reexistência e construção 



26 

identitária. Nesse entrelaçamento entre cultura, religião e resistência, emerge o corpo-

território como dimensão fundamental: um arquivo-documento vivo da amefricanidade, 

conceito formulado por Lélia Gonzalez (1988) para expressar a experiência comum dos 

povos negros e indígenas na diáspora das Américas, marcada por processos de violência, 

mas também por recriações culturais, espirituais e políticas. Nele inscrevem-se saberes, 

dores e espiritualidades, marcando o chão onde se pisa com as marcas da ancestralidade 

e do pertencimento. 

Não existe liberdade espiritual para uma alma presa à corrente escravizante dos 

dogmas. Desde a diáspora forçada dos africanos para o Brasil, desenvolveu-se a história 

da resistência frente há anos de escravização, exploração, exclusão e distorções nas 

narrativas históricas que separaram brancos e pretos no país. Nessa construção, 

consolidou-se um senso de superioridade branca, parte do ethos4 colonialista europeu, 

fundamentado em um conjunto de valores e normas eurocentradas.  

Entre as várias formas de exclusão dos negros na sociedade brasileira, destaca-se 

a grande influência da Igreja Católica, que teve papel ativo na propagação de um 

conhecimento público do “[...] alto grau de bondade e humanidade na escravidão” 

(Nascimento, 2016, p. 62), justificando tanto a escravidão quanto a catequização de 

indígenas e africanos. Cronistas e viajantes, católicos ou protestantes, apoiavam e 

legitimavam o regime de colonização e catequização, práticas que reverberam até hoje 

por meio da intolerância religiosa5.  

Ao longo da história, as populações negras organizaram-se em torno de práticas 

religiosas que deram origem a comunidades como os terreiros, estabelecendo bases para 

suas identificações sociais, econômicas, culturais e políticas. Essas comunidades 

promovem o que Muniz Sodré (2002, p. 70) chamou de “[...] movimentos de volta à 

África ou de reterritorialização étnica dentro de um espaço nacional brasileiro”. A criação 

do espaço do terreiro materializa, assim, um modelo de pertencimento, com sujeitos 

sociais que se identificam com credos e ritos mítico-religiosos, compartilhando cotidiano, 

problemas, expectativas e histórias de vida.  

Dessa forma, os terreiros tornam-se territórios físicos, simbólicos, econômicos e 

de estruturação política de seus membros, evidenciando que não existe liberdade plena 

 
4De acordo com Clifford Geertz ethos seria aquilo que define um estilo de vida, as disposições morais e 

estéticas dos sujeitos sociais. Estaria relacionado a visão de mundo de determinados grupos ou sociedades 

(Geertz, 1989). 
5Este é o caso, por exemplo, do francês Jean de Léry ou do português Pero de Magalhães Gândavo.  



27 

enquanto a religiosidade e a alma permanecem presas às amarras das religiões oficiais 

brasileiras. As vivências e os corpos presentes nesses espaços demonstram que o terreiro 

é fruto de muita luta, resistência e reexistência, mantendo viva a memória, a 

ancestralidade e a identidade coletiva. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



28 

2. INTOLERÂNCIA/RACISMO, RELIGIÃO E CONTEMPORANEIDADE: OS 

CONTORNOS DA “LAICIDADE BRASILEIRA” E AS COMUNIDADES DE 

TERREIRO 

Até aqui está posto quanto à negação da existência do outro por meio do 

apagamento de sua cultura e crenças religiosas possui estreita relação 

com um projeto de poder relacionado a um proselitismo eleitoral 

(Nogueira, 2020. p. 67).  

2.1 Laicidade e intolerância religiosa 

 

Neste capítulo buscamos examinar a “laicidade brasileira”, diante dos discursos, 

narrativas e ações sobre o lugar da religião no espaço público, por meio da análise de 

discursos, e ações proferidas por agentes sociais ditos laicos (como juristas, ativistas 

sociais, gestores públicos, intelectuais, jornalistas, educadores) e também de religiosos de 

vários segmentos (católicos, evangélicos, afro-brasileiros, nova era - new agers e 

ecumênicos).  

Então é importante examinar como muitos atores sociais, contextualizados neste 

“regime laico”, se apropriam desta laicidade para defender seus interesses e projetos, a 

partir do “ponto de vista” de determinadas religiões. É certo que a Constituição de 1988 

foi um marco na separação entre as íntimas relações entre Igreja e Estado, a partir de 

pressões dos movimentos sociais e da sociedade civil, no intento de trazer, na forma da 

lei, direitos civis entre os quais estão as expressões religiosas. 

Mariano (2011), mostra o laico como formado a partir da influência da esfera 

pública, quando sujeitos religiosos ganharam visibilidade e empoderamento na luta para 

dar ao país uma feição laica, sobretudo a partir da Constituição Federal. Portanto é correto 

afirmar que os contornos que encerram a “laicidade brasileira”, estão repletos de lutas 

sociais por direitos diversos, como saúde, educação gênero, raciais, políticos e religiosos, 

construindo assim uma colcha de retalhos de distintas reivindicações, que compõe assim 

um quadro complexo e multifacetado, sugerindo medidas legais contra as desigualdades 

sociais existentes.  

A Constituição de 1988, no Capítulo I- Dos Direitos e Deveres Individuais e 

Coletivos - diz no seu Art. 5º que:  

 

Todos são iguais perante a lei, sem distinção de qualquer natureza, 

garantindo-se aos brasileiros e aos estrangeiros residentes no País a 



29 

inviolabilidade do direito à vida, à liberdade, à igualdade, à segurança e 

à propriedade, nos termos seguintes: [...].  

 

 

Também mencionando, na sequência, a “inviolável liberdade de consciência e 

crença, sendo assegurado o livre exercício dos cultos religiosos e garantida, na forma da 

lei, a proteção aos locais de culto e sua liturgia”; mostrando caber ao Estado assegurar e 

garantir a total liberdade de crença e opiniões, sem nenhum tipo de repressão ou qualquer 

natureza de constrangimentos. Isso é, onde somente se justificaria uma intervenção nesse 

direito, se o exercício dessa concedida liberdade interviesse ou violasse os direitos de 

outro ou promovesse a desordem do bem-estar social em geral. 

Mas será que o que rege nossa Constituição é de fato cumprido? Nessa 

perspectiva, há algum regime de comensurabilidade entre esses grupos religiosos? Ou 

seja, existe um tratamento proporcional e equivalente entre diferentes religiões no espaço 

público, ou algumas - especialmente as de matriz africana — continuam sendo 

marginalizadas? Mariano (2011) afirma que a caracterização de um regime laico no país 

não acabou com a primazia do catolicismo e do protestantismo, religiões majoritárias que 

frequentemente discriminam as demais crenças e religiões. Segundo o autor (2011, p. 

247): 

 

É sabido que a intolerância religiosa é incitada sobretudo, contra as 

“religiões de matriz africana”, pois está fundamentalizada no seio da 

sociedade brasileira desde o período colonial a intolerância pelas coisas 

pretas, nos moldes do racismo estrutural que nasce de um projeto de 

poder institucionalizado, desde a construção até fundação do Estado 

brasileiro(...).  

 

Essa discussão sobre comensurabilidade pode ser enriquecida quando 

consideramos a perspectiva temporal e epistemológica das cosmopercepções afro-

diaspóricas. Como indica o provérbio iorubano: “Exu matou um pássaro ontem com uma 

pedra que só jogou hoje”, a lógica da incomensurabilidade entre o tempo linear ocidental 

e a temporalidade circular afro-diaspórica evidencia que passado, presente e futuro não 

estão rigidamente separados, mas se entrelaçam. Nesse horizonte, as práticas e tradições 

afro-brasileiras não podem ser plenamente comparadas ou “medidas” pelos mesmos 

parâmetros ocidentais, jurídicos ou sociais, reforçando a complexidade da marginalização 

estrutural que sofrem no espaço público (Sodré, 2002; Bispo, 2015).  



30 

Nosso levantamento documental, realizado por meio de pesquisa sistemática na 

internet em veículos de comunicação on-line (a exemplo do Diário da Paraíba) e em 

relatórios oficiais disponibilizados pelo Ministério dos Direitos Humanos e da Cidadania 

(MDHC), especialmente os registros do Disque 100, mostrou que entre os anos de 2021 

e 2024 o Brasil vivenciou um crescimento alarmante nas denúncias de intolerância 

religiosa, revelando o agravamento da violência simbólica e estrutural contra expressões 

religiosas historicamente marginalizadas. 

Figura 3 - Intolerância religiosa derruba Terreiro em Cabedelo-PB. 

 

 

Fonte:https://diariopb.com.br/intolerancia-religiosa-derruba-terreiro-em-cabedelo/ 

 

A matéria publicada no Diário da Paraíba, em 2015, mostra um claro caso de 

intolerância religiosa ocorrida na praia do Jacaré, em Cabedelo, na grande João Pessoa, 

com a derrubada de um imóvel que abrigava um terreiro de candomblé, fato que levou a 

um Ato público em repúdio a tal violência municipal, sem que existisse qualquer processo 

judicial envolvido. 

Em 2021, foram registradas 572 denúncias no Brasil. No ano seguinte, 2022, esse 

número saltou para 1.234 denúncias, representando um aumento de 116%. Em 2023, o 

número subiu para 1.481 denúncias e, em 2024, atingiu o alarmante total de 2.472 

denúncias, um crescimento de 66,8% em relação ao ano anterior. No acumulado de 2021 

a 2024, o aumento chega a aproximadamente 323,29%, segundo dados divulgados pelo 

Ministério dos Direitos Humanos e da Cidadania (MDHC), por meio do Disque 1006. 

 
6A pesquisa documental seguiu a orientação metodológica de Silva e Menezes (2005), que definem esse 

tipo de investigação como o exame sistemático de materiais de domínio público (jornais, relatórios, bases 

de dados institucionais), com vistas a extrair informações relevantes ao problema investigado.  

https://diariopb.com.br/intolerancia-religiosa-derruba-terreiro-em-cabedelo/


31 

Essas denúncias abrangem diferentes formas de intolerância religiosa, incluindo 

agressões físicas contra praticantes, ataques verbais e simbólicos, ameaças, depredações 

de templos e terreiros, incitação ao ódio em espaços públicos e virtuais, além de 

discriminação institucional em escolas, unidades de saúde e repartições públicas. A 

diversidade dos registros evidencia que a intolerância religiosa no Brasil não se limita a 

episódios isolados, mas constitui um fenômeno estrutural, presente em múltiplas 

dimensões da vida social. 

Figura 4 – Mostra da intolerância religiosa no Terreiro Ilê Axé Ogunté, Cabedelo. 

 

https://diariopb.com.br/intolerancia-religiosa-derruba-terreiro-em-cabedelo/ 

 

Esses números denunciam que, embora constitucionalmente o Estado deva 

garantir a liberdade religiosa e proteger os espaços de culto, na prática, o regime laico 

tem operado de modo seletivo, permitindo que determinados segmentos religiosos gozem 

de privilégios no espaço público, enquanto outros seguem subalternizados, 

deslegitimados e violentados. Ainda nos mostra o crescente aumento de denúncias deste 

tipo de racismo, muitas vezes até institucional, pois a colonialidade do poder, como bem 

aponta Sidnei Nogueira (2020), continua vigente ao hierarquizar e apagar saberes e 

práticas religiosas que desafiam a lógica dominante da branquitude e do cristianismo 

hegemônico, como observado em João Pessoa. 

O Dia Nacional de Combate à Intolerância Religiosa foi criado através da Lei n.º 

11.635, de 27 de dezembro de 2007.A escolha da data é em homenagem à Mãe Gilda, 

fundadora do terreiro Ilê Axé Abassá de Ogum, de Salvador-BA, que sofreu o crime de 

difamação e intolerância, tendo sua casa e terreiro invadidos. Segundo site do governo 

https://diariopb.com.br/intolerancia-religiosa-derruba-terreiro-em-cabedelo/


32 

federal, o Ministério dos Direitos Humanos, em notícia publicada em 21 de janeiro de 

2023, no Dia Nacional de Combate à Intolerância Religiosa, o Brasil registrou 2.124 

violações de direitos humanos relacionadas à intolerância religiosa durante todo ano de 

2023.  

O número, divulgado pelo Disque 1007- Disque Direitos Humanos, indica um 

aumento de 80% na comparação com o ano anterior, quando foram compiladas 1.184 

violações provenientes de diversas regiões do Brasil. As religiões de matriz africana 

seguem como as mais afetadas pela violência e intolerância religiosa. Os estados de São 

Paulo, Rio de Janeiro e Bahia chamam atenção pela recorrência nos casos. Conforme 

demonstra o gráfico abaixo: 

 

Gráfico 1: Denúncias de Intolerância religiosa no Brasil 

 
Fonte: BRASIL. Ministério dos Direitos Humanos e da Cidadania. Painel de Intolerância Religiosa – 

Dados do Disque 100 (2021–2024) (2024, adaptado pelo autor). Agência Brasil, 21 jan. 2025. Disponível 

em: https://www.gov.br/mdh. Acesso em: 18 jun. 2025. 

 

Mas como vimos nas figuras abaixo, na Paraíba também registram-se casos deste 

tipo de intolerância, com terreiros invadidos, destruídos, etc., o que nos mostra como 

permanece uma tensão entre a diversidade e as religiões hegemônicas, pondo em 

questionamento a laicidade brasileira.8 Entre 2021 e 2024, o Brasil registrou crescimento 

 
7MINISTÉRIO DOS DIREITOS HUMANOS E DA CIDADANIA. No Dia Nacional de Combate à 

Intolerância Religiosa, MDHC reforça canal de denúncias e compromisso com promoção da liberdade 

religiosa. Disponível em: https://www.gov.br/mdh/pt-br/noticias_seppir/noticias/2024/janeiro/no-dia-

nacional-de-combate-a-intolerancia-religiosa-mdhc-reforca-canal-de-denuncias-e-compromisso-com-

promocao-da-liberdade-religiosa. 
8Levantamento específico sobre o número de terreiros invadidos e o período exato das ocorrências na 

Paraíba ainda se faz necessário, devendo ser complementado a partir de relatórios locais, bases 

institucionais e reportagens regionais. Vale ressaltar que a própria necessidade de recorrer a dados 

documentais para identificar casos de intolerância religiosa e racismo religioso evidencia uma fragilidade 

da fiscalização estatal. A falta de monitoramento contínuo e de ações efetivas de prevenção e reparação 

https://www.gov.br/mdh
https://www.gov.br/mdh/pt-br/noticias_seppir/noticias/2024/janeiro/no-dia-nacional-de-combate-a-intolerancia-religiosa-mdhc-reforca-canal-de-denuncias-e-compromisso-com-promocao-da-liberdade-religiosa
https://www.gov.br/mdh/pt-br/noticias_seppir/noticias/2024/janeiro/no-dia-nacional-de-combate-a-intolerancia-religiosa-mdhc-reforca-canal-de-denuncias-e-compromisso-com-promocao-da-liberdade-religiosa
https://www.gov.br/mdh/pt-br/noticias_seppir/noticias/2024/janeiro/no-dia-nacional-de-combate-a-intolerancia-religiosa-mdhc-reforca-canal-de-denuncias-e-compromisso-com-promocao-da-liberdade-religiosa


33 

expressivo das denúncias de intolerância religiosa, chegando a 2.124 violações de direitos 

humanos em 2023, evidenciando a persistência da violência simbólica e estrutural contra 

expressões religiosas historicamente marginalizadas. 

 

Figuras 5 e 6: Estátua de Iemanjá vandalizada em março de 2016. 

 

Fonte: https://www.opovopb.com.br/praca-onde-fica-a-estatua-de-iemanja-que-esta-danificada-ha-quase-

sete-anos-sera-reformada-diz-pmjp.  
 

 

Ainda no campo desses jogos de força, batalhas ideológicas são travadas através 

de ações, como as que violam ou solicitam a retirada de símbolos religiosos das esferas 

públicas. Também ações jurídico-legais contra a intolerância e vilipêndio religioso se 

excedem em movimentos de contenção sobre determinada expressão religiosa, como é o 

caso da tentativa de proibir o “sacrifício de animais” presente nos ritos das religiões afro-

brasileiras. 

Tudo em nome do cumprimento de uma tradição religiosa hegemônica, onde nos 

deparamos com o gérmen de uma política de apagamento da diversidade de credos, 

resultando numa contínua reprodução da violência, gerando tanto acordos quanto 

imposições, que estão relacionados através das correspondências legitimadas entre as 

forças que se encontram no campo dos jogos dos interesses políticos. 

 

As ações que dão corpo à intolerância religiosa no Brasil empreendem 

uma luta contra os saberes de uma ancestralidade negra que vive nos 

ritos, na fala, nos mitos, na corporalidade e nas artes de sua 

 
indica que essas violações permanecem em grande parte invisíveis, refletindo a persistência de um vácuo 

institucional frente aos direitos das religiões de matriz africana e outros grupos historicamente 

marginalizados. 

https://www.opovopb.com.br/praca-onde-fica-a-estatua-de-iemanja-que-esta-danificada-ha-quase-sete-anos-sera-reformada-diz-pmjp
https://www.opovopb.com.br/praca-onde-fica-a-estatua-de-iemanja-que-esta-danificada-ha-quase-sete-anos-sera-reformada-diz-pmjp


34 

descendência. São tentativas organizadas e sistematizadas de extinguir 

uma estrutura mítico-africana milenar que fala sobre modos de ser, de 

resistir e de lutar (Nogueira, 2020. p. 55).  
 

Frantz Fanon ainda nos oferece mais um conceito sobre a questão da colonialidade 

do poder que preconiza a redução da presença dos colonizado no campo da elaboração 

das estruturas tradicionais partilhadas em comum, preservando assim as estruturas de 

dominação euro-ocidental que protegem privilégios de um grupo em detrimento de outros 

minoritários, impondo um “embranquecimento cultural” quando ele diz que: 

 

Todo povo colonizado - isto é, todo povo em cujo seio se originou um 

complexo de inferioridade em decorrência do sepultamento da 

originalidade cultural local - se vê confrontado com a linguagem da 

nação civilizadora, quer dizer, da cultura metropolitana (Fanon, 2020. p. 

32).  

 

Portanto, isso nos obriga a pensar o sentido da nossa “laicidade brasileira”. 

Quando analisamos as discussões sobre intolerância religiosa, não podemos nos ater 

apenas à dimensão moral da questão - isto é, à tentativa de lidar somente com a 

discriminação racial, já que existem representantes dos movimentos negros reivindicando 

esses direitos. É igualmente necessário considerar as demandas de reconhecimento de 

direitos já concedidos a outros segmentos religiosos da população. No caso das religiões 

de matriz africana, esses grupos ainda enfrentam a chamada “discriminação cívica”, pois 

sua dignidade, historicamente marcada pela desqualificação, continua sendo 

comprometida em relação aos direitos que o “Estado Laico” já lhes concede no campo 

ético-moral. 

Nogueira (2020, p. 54) apresenta a noção de “Colonialidade Cosmogônica”, que 

permite compreender como as religiões de matriz africana e outros sistemas 

gnosiológicos historicamente marginalizados são submetidos a processos de 

invisibilidade, descredibilização e destruição. Essa colonialidade evidencia a ignorância 

sistemática frente a filosofias que tratam dos fundamentos do conhecimento, revelando a 

persistência de hierarquias epistemológicas herdadas do colonialismo. 

Em outras palavras, o Estado laico deveria ser aquele que, apartado da esfera 

religiosa e de seus interesses, garante o cumprimento dos direitos de todos os cidadãos, 

previstos na Constituição. No entanto, nesse modelo de Estado, quase não se observam 

debates ou ações voltadas à proteção das religiões de matriz africana, predominando o 

discurso centralizador dos diferentes segmentos cristãos - católicos, evangélicos e demais 

denominações - que ainda influenciam a esfera pública e a definição de normas e valores 



35 

sociais. Essa hegemonia contribui para a persistência de práticas de intolerância religiosa, 

que marginalizam e deslegitimam as expressões religiosas afro-brasileiras, reforçando 

desigualdades históricas de reconhecimento e participação social. 

De acordo com os dados mais recentes divulgados pelo Ministério dos Direitos 

Humanos e da Cidadania (MDHC), por meio do Disque 100, o perfil das vítimas de 

intolerância religiosa em 2024 revela padrões significativos e preocupantes de violação 

de direitos. Entre as denúncias registradas, observa-se que as religiões de matriz africana 

continuam sendo as mais atingidas, embora outras tradições religiosas também tenham 

sido impactadas. As religiões mais afetadas pelas denúncias em 2024 foram: Umbanda 

com 151 casos; Candomblé com 117 casos; Evangélicos com 88 casos; Católicos com 53 

casos; Espíritas com 36 casos; Outras religiões afro-brasileiras com 21 casos; Islamismo 

com 6 casos; Judaísmo com 2 casos e denúncias sem religião especificada com 1.842 

casos. 

Em relação ao gênero das vítimas, os dados revelam um predomínio de mulheres 

entre as pessoas afetadas: sendo 1.423 casos envolvendo mulheres e 826 com homens. 

Geograficamente, os estados com maior número de denúncias em 2024 foram: São Paulo 

com 618 casos; Rio de Janeiro: 499 casos; Minas Gerais: 205 casos; Bahia: 175 casos; 

Rio Grande do Sul: 159 casos; Distrito Federal: 100 casos. 

Esses dados reforçam o caráter estrutural da intolerância religiosa no Brasil, que 

se manifesta de forma interseccional, atingindo especialmente mulheres praticantes de 

religiões afro-brasileiras em territórios urbanos periféricos e racializados. Mesmo com a 

maior parte das denúncias classificadas como “não especificadas” (1.842 casos), o padrão 

observado aponta para a persistência do racismo religioso como elemento estruturante da 

violência, que se espalha em diferentes regiões do país. 

O crescimento acumulado das denúncias entre 2021 e 2024 foi de 323%, 

evidenciando uma escalada contínua e sistemática. Embora as religiões afro-brasileiras 

continuem sendo os principais alvos de intolerância religiosa, é importante notar que este 

tipo de racismo tem se expandido para outras comunidades religiosas, incluindo 

evangélicos, católicos, espíritas e seguidores do islamismo e judaísmo, o que demonstra 

a complexidade e a gravidade do fenômeno. Sob essa ótica da legítima “laicidade 

brasileira”, é notadamente perceptível que há nesse lugar do espaço público uma tensão 

entre a diversidade e o campo comum, regulamentado por um “regime laico” que 

configura as formas de convivência e revela reivindicações conflitantes dos diversos 



36 

agentes sociais. Essa tensão se materializa, entre outras formas, no crescimento alarmante 

dos casos de intolerância religiosa, especialmente contra as religiões de matriz africana. 

Como demonstra o gráfico abaixo: 

 

Gráfico 2: Distribuição de denúncias por religião 

 

Fonte: Fonte: BRASIL. Ministério dos Direitos Humanos e da Cidadania (2024, adaptado pelo 

autor). Painel de Intolerância Religiosa 2024 – Disque 100. Agência Brasil, 21 jan. 2025. Disponível em: 

https://agenciabrasil.ebc.com.br/geral/noticia/2025-01/intolerancia-religiosa-disque-100-registra-24-mil-

casos-em-2024. Acesso em: 18 jun.2025. 

 

2.2 Tolerância ou intolerância religiosa e o papel do Estado. 

Tolerância religiosa, intolerância religiosa, liberdade religiosa, 

ecumenismo, interreligiosidade de crença e laicidade são alguns 

conceitos que têm estado presentes no cenário nacional tanto em eventos 

religiosos quanto em discussões sobre Direitos Humanos e laicidade, 

além de ações contra a perseguição às religiões de matriz africana 

(Nogueira, 2020, p. 57).    

A citação acima destacada mostra que o racismo é um fato, o que levou o Estado 

brasileiro a tomar consciência e atitudes contra diversas formas de intolerância as 

religiões em sua diversidade. Mas claro que a “laicidade brasileira” é questionada pelos 

agentes sociais religiosos, que representam essas minorias historicamente marginalizadas 

no contexto social brasileiro. 

Quando nessa ótica o direito fundamental, de proteção à liberdade religiosa, 

intimamente ligada ao princípio do secularismo, o Estado deve reconhecer a existência 

de diversas matrizes religiosas, de seus templos e de seus cultos, garantindo o que está 

previsto na constituição. Porém, sempre que refletimos sobre as violências sofridas por 

https://agenciabrasil.ebc.com.br/geral/noticia/2025-01/intolerancia-religiosa-disque-100-registra-24-mil-casos-em-2024
https://agenciabrasil.ebc.com.br/geral/noticia/2025-01/intolerancia-religiosa-disque-100-registra-24-mil-casos-em-2024


37 

essas religiões minoritárias, nos deparamos com uma desconexão entre os anseios dos 

agentes políticos e dos agentes religiosos principalmente os oriundos das religiões de 

matriz africana.  

Assim, diante dessa dessas relações onde a “laicidade brasileira” vem sendo 

atenuada, em nome dos interesses de entidades religiosas majoritárias (como as religiões  

neopentecostais), que às custas de potencial eleitoral vem sendo erigidas por 

interpretações tendenciosas da lei que as favorecem; temos visto nesses últimos anos o 

cerceamento do respeito às liberdades individuais, das religiões de pouca representação 

política (como as religiões afro-brasileiras), que vem sendo aviltadas e sofrendo sérios e 

crescentes ataques a sua liberdade de crença, negando suas existências, promovendo o 

apagamento dos seus modos de ser, de resistir e de lutar. “Em certa medida, a tolerância 

religiosa não é diferente do “mito da democracia racial”, da “cordialidade brasileira”, do 

mito que diz que “somos todos iguais” e do mito que diz que “Deus é um só e somos 

todos filhos do mesmo Deus”. A própria tolerância nega todos esses mitos, pois, se de 

fato fôssemos todos iguais social, histórica, econômica e culturalmente, ninguém 

precisaria se tolerar” (Nogueira, 2020. p. 59). 

Dessa atenuada laicidade brasileira observamos a formação de verdadeiros 

impérios religiosos, como a Igreja Universal do Reino de Deus, que se sustentam não 

apenas por meio do capital simbólico e eleitoral de seus fiéis, mas também por estratégias 

de acumulação econômica e midiática. Segundo Casanova (1994), o poder religioso no 

espaço público pode se articular com interesses políticos e econômicos; o que no contexto 

brasileiro configura uma forma de secularização seletiva, em que certos grupos religiosos 

usufruem de privilégios e visibilidade diferenciada. 

Ao adquirir veículos de comunicação - redes de televisão, rádios, jornais - essas 

organizações consolidam sua presença ideológica, influenciando decisões políticas e 

reproduzindo discursos autoritários que legitimam a exclusão de grupos minoritários. 

Nesse sentido, a teologia do poder que pregam funciona como uma extensão da 

necropolítica, conceito de Mbembe (2011), na medida em que estabelece hierarquias 

sobre quem deve ser reconhecido socialmente, visível e valorizado, e quem permanece 

marginalizado ou silenciado. A retórica do “povo escolhido” ou dos “ungidos” reforça 

um mecanismo de controle simbólico e material, cuja extensão vai além da esfera 

religiosa, permeando instituições e práticas sociais, e contribuindo para a manutenção de 

desigualdades históricas. 



38 

O Estado que dá liberdade e poder para que um determinado grupo religioso 

protagonize em suas atuações - decisões políticas junto ao Estado - que causam dano 

moral ou material - prejudicando outros grupos religiosos existentes no seu território, está 

sem sombra de dúvidas estimulando o fundamentalismo religioso, violento, causador da 

Intolerância religiosa ou Racismo Religioso.  

Como aponta Achille Mbembe, o Estado tem a capacidade de estabelecer métodos 

e funções em que a submissão da vida pela morte se legitima, como argumento para uma 

instrumentalização e destruição de corpos, estabelecendo uma comparação entre pessoas, 

pressupondo [...] “a distribuição da espécie humana em grupos, a subdivisão da população 

em subgrupos e o estabelecimento de uma censura biológica entre uns e outros” 

(Mbembe, 2018, p. 17). Nesse sentido, não se tratando do deixar morrer, mas do fazer 

morrer. 

Por conta da constatação deste quadro de racismo e de intolerâncias religiosas 

constantes e reais no país, passou a ser urgente medidas reparadoras, com a necessidade 

de promover uma educação anti-racista, o que impulsionou mudanças importantes nas 

discussões sobre a inclusão dos negros e de suas formas de representatividade na cultura 

nacional, como por exemplo a Lei 10.639/2025, muito importante na formação de 

professoras e professores e nas práticas educacionais que contribuam para desnaturalizar 

o lugar tradicionalmente ocupado pelos negros na historiografia educacional de nosso 

país, que invisibilizou a presença negra das páginas da história na construção do Brasil.  

2.3 A função social do Terreiro como território político e de intervenção social 

A partir do Recurso Extraordinário (RE) 494601, que foi julgado pelo Supremo 

Tribunal Federal em 28 de março de 2019, onde se tratou da sacralização dos animais nas 

religiões de matrizes afro-brasileiras, com ênfase no candomblé. A decisão analisou a 

relação entre a liberdade religiosa e o direito à alimentação, ambas como garantias 

fundamentais, constatadas no texto constitucional.  

Neste contexto, o terreiro funciona como esse espaço de resistência e reexistência, 

desempenhando um papel fundamental não somente na reestruturação da liberdade e 

autonomia que reestabelece as identidades dos pertencentes as Comunidades Tradicionais 

de Terreiro. Mas, acima de tudo assumem o compromisso com o auxílio na reconstrução 

do pertencimento e das condições relacionadas às vulnerabilidades econômicas, de 

segurança alimentar, tanto no interior de suas comunidades, quanto no âmbito desses 

espaços sagrados. Assim, o terreiro fornece não somente auxílio e assistência aos seus 



39 

integrantes, mas também a toda comunidade do entorno em que está estabelecido, 

tornando esse espaço fundamental, envolvendo a comunidade como lugar político de 

intervenção social.  

Nogueira, por exemplo, evoca os diferentes significados da cosmovisão do negro 

afro-brasileiro e sua relação com o território dos terreiros, como espaço sagrado, com 

ancestralidade (Nogueira, 2020). Neste território se encontram vários caminhos, com uma 

lógica exuística, potência inventiva e forma de reagir as exclusões, buscando promover a 

manutenção da vida.  

As CTTro apresentam práticas, ritos e mitos, que definem não somente as 

identidades de seus integrantes, mas também formas representativas de instituições 

sociais, que se revelam com origem confessional na prática da ajuda, da distribuição e da 

solidariedade, impregnadas pela filosofia de uma organização social sagrada: “o povo de 

axé”. Representa, assim, muito mais que mera crença, sendo formas de resistência (e 

reexistência) de comunidades que se originaram da herança africana; fazendo uso de 

territórios sócio-espacial, e de seus recursos naturais. 

 Para a manutenção da religiosidade ancestral utiliza-se de seus conhecimentos, 

práticas e ritos gerados e transmitidos pela tradição, num espaço sagrado, onde a comida 

sagrada é símbolo de força revitalizadora do “axé”, que passa pelos corpos, nutrindo a 

todos os que integram essas comunidades. Para (Sodré, 2002) somente a partir do “axé 

do terreiro” e da relação estabelecida com a força desses espaços é que podemos 

compreender a importância desse elemento chamado “axé”, que trata-se de um legado, 

um “patrimônio simbólico”, preservado na transmissão da tradição, onde Babalaxés e 

Iyálaxés (“Pai” ou “Mãe” do axé), Babalorixás e Yalorixás (“Pai”, “Mãe” Zelador ou 

Zeladora do axé) transmitem toda tradição ancestral deste povo. 

 

Axé é algo que literalmente se “planta” (graças a suas representações 

materiais) num lugar, para ser depois acumulado, desenvolvido e 

transmitido, Existe axé plantado nos assentamentos dos orixás, dos 

ancestrais e no interior (inu) de cada membro do terreiro (Sodré, 2002. 

p. 97).   

 
Nesse sentido, podemos dizer que há uma relação que se estabelece entre o terreiro 

e o território que o circunda, aquilo que Nego Bispo (2015) chamou de “Biointeração”. 

Podemos afirmar que as CTTro não são apenas territórios físicos, mas espaços que 

carregam epistemologias próprias, fundamentadas em modos de existência, baseados na 

sustentabilidade, no compartilhamento e na reexistência diante da opressão imposta pela 



40 

sociedade majoritária e branca. A biointeração é um princípio, que estabelece a relação 

do povo de terreiro com o território.  

A maioria dos terreiros costumam se localizar em áreas pobres e periféricas, 

marcadas pela dupla estigmatização: ser pobre e ser de terreiro. Isso produz 

marginalização, tanto social quanto espacial, muitos preconceitos enfrentados 

diariamente, que resultam na violação de diversos direitos sociais e cidadania. 

Deste modo, as religiões afro-brasileiras transcendem a dimensão estritamente 

religiosa, com função social relacionada à várias questões, como a integração a uma 

ordem cósmica, onde o homem não está em oposição radical à natureza ou ao mundo ao 

seu redor. Em vez disso, há uma visão de mundo que é harmônica, considerando a 

interdependência entre o ser humano e o cosmos. Uma das lições do terreiro (o espaço de 

culto e de vivências, no candomblé e outras religiões de matriz africana), é convivência 

com um entendimento mais profundo da vida e do mundo, e ainda com outras funções de 

ordem material. 

Nos terreiros vemos a distribuição da alimentação, tanto para seus membros como 

as populações residentes no entorno dos terreiros, o que também está ligado a prática da 

sacralização. Ao analisarmos os dados da pesquisa do IBGE9 vemos que os resultados do 

levantamento suplementar da Pesquisa Nacional por Amostra de Domicílios de 2023, 

realizado em convênio com o Ministério do Desenvolvimento Social e Combate à Fome 

divulgado pelo IBGE em (2024), nos revela avanços em relação à pesquisa anterior (POF 

2017-2018), mas ainda evidencia desigualdades estruturais graves, especialmente quando 

o “Panorama Geral” em 2023, de 72,4% dos domicílios estavam em segurança alimentar. 

No entanto, 27,6% dos domicílios ainda viviam em insegurança alimentar, 18,2% com 

insegurança leve, 5,3% moderada e 4,1% grave, o que quer dizer que um número grande 

de brasileiros passam necessidades alimentares. 

A insegurança alimentar moderada ou grave recuou em relação a 2017-2018 (de 

12,7% para 9,4%), mas ainda é superior à registrada na PNAD 2013 (78,9%) dos 

domicílios em insegurança alimentar moderada ou grave pertenciam a classe de até 1 

salário-mínimo de rendimento mensal domiciliar per capita e 2,2% pertenciam a classe 

de rendimento mensal domiciliar per capita com mais de dois salários-mínimos. As 

regiões Norte (60,3%) e Nordeste (61,2%) apresentaram os piores índices de segurança 

 
9IBGE – Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística. Pesquisa Nacional por Amostra de Domicílios 

Contínua: 2023. Parceria com o Ministério do Desenvolvimento e Assistência Social, Família e Combate 

à Fome. Rio de Janeiro: IBGE, 2023. 



41 

alimentar, enquanto as regiões Sul (83,4%), Sudeste (77,0%) e Centro-Oeste (75,7%) 

tiveram os melhores índices.   

Nesse contexto, fazendo um recorte racial, verificamos em nossa análise, que a 

insegurança alimentar afeta desproporcionalmente domicílios de pessoas pretas e pardas: 

42,0% dos domicílios chefiados por pessoas brancas, no entanto, entre os domicílios com 

insegurança alimentar, apenas 29,0% tinham responsáveis brancos, 15,2% eram 

chefiados por pessoas pretas e 54,5% por pardas . 

Isso indica que domicílios negros (pretos e pardos) são mais vulneráveis à fome e 

à falta de acesso a alimentos em comparação com os domicílios  chefiados por pessoas 

brancas. Além disso, metade dos domicílios com insegurança alimentar moderada ou 

grave tinha renda per capita inferior a meio salário-mínimo; e também o gênero demonstra 

um importante marcador de insegurança alimentar, onde mulheres chefes de família são 

mais impactadas: 51,7% dos 59,4% dos domicílios têm insegurança alimentar. Os dados 

do IBGE mostram avanços na segurança alimentar em relação a 2017-2018, mas a 

desigualdade racial continua sendo um fator determinante na vulnerabilidade à fome. 

Pretos e pardos estão mais expostos à insegurança alimentar, refletindo desigualdades 

históricas de acesso à renda, emprego e políticas públicas.  

A insegurança alimentar também é agravada por questões de gênero, com 

mulheres negras sendo particularmente afetadas. Esses dados reforçam a necessidade de 

políticas de inclusão social que combatam a fome e promovam equidade racial e de 

gênero. A pesquisa mostra que mulheres negras são o grupo mais afetado pela fome no 

Brasil, enquanto homens brancos são os menos impactados.  

O Ministério dos Direitos Humanos e da Cidadania (MDHC) que reconhece a 

importância das comunidades de terreiros na promoção da segurança alimentar e 

nutricional; em 2017. A ministra dos Direitos Humanos, Luislinda Valois, destacou a 

necessidade de reativar e reformular a distribuição de cestas básicas nos terreiros, por 

meio de parcerias entre os ministérios e a Companhia Nacional de Abastecimento 

(CONAB), visando garantir a segurança alimentar dos integrantes dessas comunidades, 

com atenção especial às crianças (BRASIL, 2024).  

Além disso, em novembro de 2024, durante um debate na Comissão de Direitos 

Humanos, Minorias e Igualdade Racial da Câmara dos Deputados, reconheceu-se o papel 

fundamental dos terreiros de candomblé na segurança alimentar de suas comunidades. A 

coordenadora-geral de Políticas para Comunidades Tradicionais do Ministério da 

Igualdade Racial, Eloá Silva de Moraes, informou que aproximadamente R$1,5 milhão 



42 

foram destinados a políticas de segurança alimentar para comunidades tradicionais de 

matriz africana e povos de terreiro (Câmara dos Deputados, 2024). 

Diante do agravamento da insegurança alimentar no Brasil, os terreiros têm 

reafirmado sua importância como espaços de solidariedade e redistribuição de cuidados. 

Os dados do IBGE, em parceria com a Oxfam Brasil (2022), apontam que a fome atinge 

de forma desproporcional mulheres negras e famílias chefiadas por pessoas negras e de 

baixa escolaridade, evidenciando um marcador racial e de gênero que estrutura a 

desigualdade alimentar no país. Nesse contexto, o terreiro opera como um espaço político 

de reexistência, oferecendo, para além do alimento físico, um alimento espiritual e 

comunitário que ressignifica práticas de acolhimento, partilha e dignidade. O gráfico a 

seguir evidencia essa realidade, mostrando a interseccionalidade entre insegurança 

alimentar, raça e gênero no Brasil contemporâneo: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



43 

Gráfico 3: Insegurança alimentar por Cor/Raça/Gênero 

 

Fonte: IBGE (2024, adaptado pelo autor) – Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística. 

Pesquisa de Orçamentos Familiares 2017-2018: Análise da segurança alimentar no Brasil. Rio de 

Janeiro: IBGE, 2020. Disponível em: https://biblioteca.ibge.gov.br. Acesso em: 17 jun.2025. 

 

O Direito à Alimentação foi incorporado ao artigo 6° da Constituição Federal de 

1988, por meio da Emenda Constitucional 064/2010, sendo classificado entre os direitos 

sociais, individuais e coletivos (BRASIL, 1988). De forma complementar, a Lei nº 

11.346/2006, também chamada de Lei Orgânica de Segurança Alimentar e Nutricional 

(LOSAN), estabeleceu as diretrizes para a criação do Sistema Nacional de Segurança 

Alimentar e Nutricional (SISAN). Este sistema consiste em uma rede de colaboração 

entre o Estado, a sociedade e as instituições privadas, com o objetivo de promover a 

intersetorialidade e a gestão participativa das políticas de segurança alimentar, visando 

garantir a implementação do Direito Humano à Alimentação Adequada (DHAA) 

(Ministério dos Direitos Humanos, 2018a, p. 14-16). 

Nesse contexto, o “Direito à Alimentação Adequada” se conecta diretamente com 

a “liberdade religiosa”, pois a importância do alimento nas práticas de cultos de matriz 

afro-religiosa está intimamente relacionada ao direito à alimentação. A prática da 

sacralização de animais, fundamental nesses cultos, além de cumprir uma função litúrgica 

sagrada (que se vincula ao direito à liberdade religiosa), também desempenha um papel 

https://biblioteca.ibge.gov.br/


44 

essencial ao contribuir para a alimentação de pessoas em situação de vulnerabilidade, seja 

nas proximidades dos terreiros ou até mesmo no próprio espaço sagrado. 

2.4 Direito sagrado: a importância dos alimentos nos terreiros  

Nos espaços das CTTro, em todo Brasil, os orôs - que são ritos que acontecem nos 

terreiros e precedem as suas festividades - são fundamentais, e a comida é primordial para 

o fortalecimento da comunidade do terreiro e de todos que fazem parte do território que 

o circunda. Essa comida serve de fortalecimento para revitalização do axé, que representa 

força vital, tanto para os “iniciados” como os “não iniciados”, estabelecendo uma conexão 

entre o sagrado e o profano; capaz de criar e recriar o sistema religioso e social dessas 

comunidades. 

Como afirmam Amaral e Silva (1993), a maioria dos cultos religiosos no 

candomblé é marcada pela presença de alimentos, tanto para os humanos quanto para os 

não humanos, acompanhada de música, dança e alegria. Essa dinâmica define um tempo 

extraordinário, distinto do cotidiano. 

 

Um bom exemplo de como o tempo (e, portanto, a vida) pode readquirir 

seu sentido pela participação num grupo, que através de suas práticas 

reconstrói relações pessoais e sociais mais "diretas", pode ser dado pelo 

"povo-de-santo", que é como se autodenominam os adeptos do 

candomblé. Para este grupo, formado majoritariamente por indivíduos 

das classes mais pobres, geralmente nordestinos, mulatos, negros e 

pouco escolarizados, a religião, mais do que corresponder às 

necessidades de transcendência, constitui um estilo de vida, que 

organiza e influencia inclusive a vida fora da religião. O candomblé 

constrói não apenas uma identidade para o filho-de-santo, mas também 

novas noções de corpo, de espaço e de tempo (Amaral e Silva, 1993. 

p.01). 

 

Roberto da Matta (1997), também nos mostra a importância dos rituais para 

pensarmos o tempo, sendo as festividades, de cunho religioso ou não, uma quebra no 

tempo do trabalho, da rotina, das obrigações cotidianas, por isso tão necessário e vivido 

de modo ritualístico, e com muita comida. 

Nestes rituais também se marca a ancestralidade, por isso a memória é muito 

importante para as religiões de matriz africana. Segundo Pollak (1989), Maurice 

Halbwachs destaca que a memória coletiva é estruturada por diversos pontos de referência 

que a vinculam ao grupo social ao qual pertencemos. Pollak ainda destaca os lugares de 



45 

memória, analisados por Pierre Nora, o que inclui locais físicos, datas e personagens de 

cuja importância é relembrada, ritualizada e comemorada.  

Diante dessa lógica, o terreiro se configura como um espaço de política cotidiana, 

conforme propõe Sueli Carneiro (2019), ao afirmar que, contra o racismo que exclui e 

mata, os espaços negros edificam uma política da vida. Essa política não se manifesta 

apenas em discursos ou eventos formais, mas nos gestos cotidianos que fortalecem a 

comunidade. Um dos eixos fundamentais dessa política é o cuidado com a alimentação: 

não apenas como prática ritual, mas como gesto ético e solidário voltado para todos os 

membros do terreiro. A preparação e distribuição dos alimentos constituem atos que 

reforçam vínculos comunitários, reafirmam a identidade negra e preservam memórias 

ancestrais. Dessa forma, o cuidado com a alimentação transforma-se em política, pois 

cada gesto cotidiano de cuidado e partilha é também resistência à violência racial e 

reafirmação da vida frente às práticas históricas de exclusão e marginalização. 

Nas CTTro observa-se a preservação de tradições religiosas, por meio da 

oralidade, sendo a “memória ancestral” um “elemento central” na forma de como a 

religiosidade afro-brasileira entende e valoriza os elementos da natureza, sendo o homem 

parte desta e não apartado, inserido nessa atmosfera cosmogônica. A comida, dentro dessa 

cosmovisão afro-religiosa, estabelece um elo de fortalecimento e continuidade do axé 

como força vital, que restabelece a vida e a dignidade do ser, como indivíduo que integra 

e faz parte da natureza.  

Segundo Pollak (1989), a história oral dá destaque às narrativas de grupos 

excluídos, marginalizados e minoritários, evidenciando a existência de memórias 

subterrâneas. Essas memórias, ligadas a culturas que foram historicamente 

vulnerabilizadas, se contrapõem à chamada "memória oficial", que costuma representar 

a versão hegemônica dos acontecimentos, como a memória nacional. Dessa forma, a 

história oral permite dar voz a perspectivas silenciadas, ampliando a compreensão sobre 

o passado e desafiando narrativas históricas únicas e excludentes.  

De acordo com Araújo (2021), no candomblé o ato de comer geralmente é 

extrapola, em muito, as delimitações do mundo extraterreiro, unindo o mundo material 

ao espiritual. Também Nogueira (2020) explica que em determinados sacrifícios, as 

partes não ofertadas aos Òrìṣà são preparadas e servidas aos participantes e visitantes; ato 

que representa uma manifestação comunitária de celebração da vida por meio de rituais 

festivos e de confraternização. Além disso, o autor destaca que o termo Léhìn significa 

"o que vem depois".  



46 

Em 29 de Abril de 2025 realizei uma entrevista narrativa com Francisco de 

Ipojuca Nogueira Jovem, conhecido como Pai Juca de Oxalá, que é Babalorixá do Ilè Axé 

Omi Òrun na cidade de João Pessoa, com terreiro situado em Paratibe. Sua denominação 

está relacionada ao seu Òrìsà, baseado no seu Òrúkọ10 (nome do dono da sua “cabeça”), 

que significa “Casa da Força Sagrada da Água do Céu-Ele é filho de Oxalá” (Oxalufã); 

Òrìṣà da criação na mitologia Yorubá. 

Pai Juca de Oxalá afirma que: 

Em se tratando da questão alimentar, temos que começar dentro da 

nossa própria casa, pois sabemos que nem todos podem gerir todo tipo 

de alimento, nem todo tipo de tempero, por questão de saúde. É que as 

comidas do terreiro também servem de alimento para a própria 

natureza. A higienização da cozinha para a preparação da comida é algo 

primordial, pois todo alimento tem que ser bem lavado, tem que ser 

higienizado e tudo tem que ser preparado da melhor forma. 

Ele demonstra que as CTTro são mais que espaços de culto, os terreiros de 

religiões de matriz africana são territórios de resistência e reconstrução de tradições, como 

o preparo das comidas ancestrais. O cuidado com a alimentação é um desses eixos vitais. 

Esse sentido aparece com força na fala de Pai Juca de Oxalá, ao relatar: 

Se tratando do social, a respeito das comunidades ao redor dos terreiros, 

muitas casas em festas como Feijoada de Ogum, Olubajé, que não 

são tão frequente, mas que em muitas festas nas Matanças, nos Orôs 

(cerimônias internas), as carnes são distribuídas e cada um prepara 

a sua forma. O importante é que não pode haver desperdício. Hoje, 

dentro do candomblé, desperdício é algo totalmente errado. 

Essa prática revela a Cosmopolítica do Axé, onde o alimento não é apenas 

subsistência, mas potência de conexão entre pessoas, orixás e território. O prato bem feito, 

conforme lembra Pai Juca, deve ser “limpa, bem temperado, bem preparado, bem 

aromatizado”, porque é digno, porque é oferenda e porque é partilha. Como deixa claro 

em sua fala Pai Juca de Oxalá: 

As comidas são oferecidas, preparadas e oferecidas da forma que você 

gostaria de comer, uma comida limpa, bem temperada, bem 

preparada, bem aromatizada, uma coisa que ouvimos dos mais 

velhos, o orixá come primeiro com os olhos, para poder sentir a 

essência, um prato bem feito, enche os olhos de qualquer um, um prato 

bem feito, bem preparado, bem organizado, bem arrumado, isso aí faz 

uma diferença muito grande na hora de oferecer às divindades e fazer o 

Léhìn (repasto, distribuição em comunhão dos Orixás com a 

comunidade de terreiro). 

 
10Òrúkọ Òrìṣà -É o nome que a pessoa recebe ao ser iniciada no Candomblé. É um nome sagrado, 
ligado ao orixá da pessoa e à ancestralidade da sua linhagem espiritual. 



47 

O terreiro é um lugar onde o sagrado e o político se cruzam, pois: “O terreiro tem 

a obrigação, sim, principalmente de trabalhar projetos sociais [...]. Quando nos sobra 

comida nos dias das festas [...] fazer doação é uma boa atitude.” O alimento excedente 

não é descartado, mas redistribuído, ecoando uma ética radical da solidariedade e da 

abundância - antagônica à lógica da escassez ou do individualismo comuns no 

neoliberalismo. Nesse testemunho, o alimento ultrapassa sua função nutricional ou 

simbólica: ele se converte em expressão material de resistência, de redistribuição, de 

acolhimento e de partilha — elementos constitutivos de um projeto de vida coletiva que 

desafia as lógicas de exclusão promovidas pelo racismo estrutural. 

Aí, nesse caso, o terreiro tem a obrigação, sim, principalmente de 

trabalhar projetos sociais, entender que podem existir políticas 

públicas, para que se possa conseguir, através dessas políticas, através 

de empresas ou até mesmo de grandes mercados, cestas básicas para 

ajudar a comunidade e muito mais, entender que dá assistência é 

fundamental. O terreiro não tem a obrigação, mas o terreiro pode ter a 

consciência de que é necessário ajudar a sua comunidade (Pai Juca de 

Oxalá). 

A prática da partilha, o cuidado com a comunidade, o preparo coletivo da comida 

são expressões desse projeto coletivo e comunal. Quando Pai Juca diz que “dentro dos 

terreiros toda comida deve ser preparada no próprio terreiro”, ele está afirmando também 

o direito à autonomia alimentar e simbólica, recusando alimentos de procedência 

duvidosa, reforçando a confiança nas mãos e saberes da casa de axé. Ainda destaca a 

importância da “consciência” e da ajuda comunitária. Pai Juca de Oxalá dá força a esse 

sentido quando afirma que:  

Em tudo é uma única ligação, tudo começa quando você traz a comida 

de casa para o terreiro, prepara a comida no terreiro, tanto para as 

pessoas quanto para os orixás, pois dentro dos terreiros toda comida 

deve ser preparada no próprio terreiro, não se pode trazer a comida 

já pronta, pois não sabemos de sua procedência, e dentro do terreiro 

sabemos muito bem como está sendo preparada. 

 

Esse cuidado é, nas palavras de Muniz Sodré (2002), um tipo de "tecnologia social 

do axé", que mobiliza energia, afeto, política e memória. E como destaca Nego Bispo, na 

comunidade-terreiro é onde o alimento se inscreve na luta por vida plena, não como 

caridade, mas como direito coletivo. Por isso, os terreiros não apenas mitigam os efeitos 

da fome: eles a denunciam. Ao alimentarem suas comunidades, acusam. Ao dividir, 



48 

resistem. Ao preparar com dignidade, reexistem. Esse sentido aparece com força na fala 

de Pai Juca de Oxalá, ao relatar: 

Quando nos sobra comida nos dias das festas, é bom sempre fazer essa 

distribuição na comunidade para as pessoas carentes. É principalmente 

questão de alimentos e comidas também que sobram. Caso não vá 

reutilizar em outras obrigações, fazer doação é uma boa atitude. 

2.5 Partilhar é re-existir: o terreiro como espaço de cuidado e combate à fome 

A fala de Pai Juca de Oxalá evidencia, na prática, os elementos teóricos que 

sustentam a ideia de que a alimentação nos terreiros de Candomblé éum pilar central da 

espiritualidade, da memória coletiva e da solidariedade comunitária. Em seu depoimento, 

ele afirma que "todo alimento tem que ser bem lavado, tem que ser higienizado e tudo 

tem que ser preparado da melhor forma", o que remete não apenas ao zelo ritual, mas à 

sacralização do cotidiano, onde o preparo da comida é, por si só, parte da oferenda aos 

orixás. Isso se conecta à ideia de Raul Lody (1979) de que “no mundo dos candomblés 

esse ato [de comer] extrapola, em muito, as delimitações do mundo extra-terreiro”, 

reforçando o alimento como ritualização da existência. Como destaca Pai Juca de Oxalá 

em sua fala: 

Daí se faz a divisão daquilo que será a alimentação para os adeptos e 

aquilo que será a alimentação para as divindades, aquilo que será 

oferecido aos orixás. Então tudo vai ser preparado, vai ser arriado aos 

pés dos orixás, onde no normal, de acordo com a hierarquia, não 

podemos comer antes de ser oferecido às comidas aos orixás. Primeiro 

servimos as nossas divindades, depois nos alimentamos. 

 

Ao destacar que "as carnes são distribuídas [...] cada um prepara a sua forma. O 

importante é que não pode haver desperdício. Hoje, dentro do candomblé, desperdício é 

algo totalmente errado", Pai Juca expressa valores que atravessam os ritos e alcançam a 

ética coletiva do terreiro. Essa prática conecta-se com o que expõe a pesquisa “Alimento: 

Direito Sagrado” (Brasil, 2011), ao destacar a alimentação como expressão de 

pertencimento, resistência e dignidade. 

A partilha dos alimentos mencionada por Pai Juca (“Quando nos sobra comida 

nos dias das festas, é bom sempre fazer essa distribuição na comunidade para as pessoas 

carentes”) exemplifica o papel social do terreiro como espaço de solidariedade, 

fortalecimento de vínculos e combate à vulnerabilidade alimentar. Esse gesto está em 

consonância com a concepção de Muniz Sodré (2002) de que o terreiro é mais Polis que 



49 

Urbe -um espaço político, social e epistemológico, onde se recriam valores e modos de 

vida afro-diaspóricos. 

A insistência de Pai Juca em afirmar que “toda comida deve ser preparada no 

próprio terreiro” também reforça a ideia de memória como prática ancestral, pois os 

modos de fazer, preparar e ofertar os alimentos constituem um saber que não se dissocia 

da oralidade e da experiência compartilhada. Como lembra Pollak (1989), “as tradições e 

costumes, [...] e por que não, as tradições culinárias” são suportes da memória coletiva.  

No caso das CTTro, essa memória é viva e performada — ela cozinha, partilha, 

se oferece. A fala de Pai Juca também se entrelaça com a noção de lèhìn, apresentada por 

Nogueira (2020), como “o que vem depois”, ou seja, a comida que sobra após o ritual e é 

partilhada em comunidade. Nessa perspectiva, a sobra não é resíduo, mas continuidade 

do sagrado na vida comunitária, uma extensão da cerimônia para o corpo social.  

Por fim, ao afirmar que “o terreiro tem a obrigação, sim, principalmente de 

trabalhar projetos sociais [...] cestas básicas para ajudar a comunidade”, Pai Juca revela a 

intersecção entre espiritualidade e ação política, entre axé e assistência. Esse gesto ilustra 

a epistemologia da encruzilhada (Nogueira, 2020), onde saberes e práticas não se separam 

do cuidado com o outro e da partilha como prática de resistência. 

Então é possível afirmar que a relação entre o terreiro e o ato de alimentar as 

pessoas vai além de um simples costume, constituindo-se como uma prática fundamental 

dentro das comunidades religiosas de matriz africana. Conforme apontam os relatos dos 

integrantes dos terreiros com quem dialogamos, essa conexão se manifesta tanto no 

compartilhamento de alimentos - após os ritos - quanto na dimensão simbólica e espiritual 

da alimentação.  

Essa importância também é evidenciada na já citada Pesquisa Socioeconômica e 

Cultural de Povos e Comunidades Tradicionais de Terreiros, publicada sob o título 

“Alimento: Direito Sagrado” (Brasil, 2011), que destaca como a alimentação nos terreiros 

está intrinsecamente ligada à noção de partilha, pertencimento e preservação cultural. A 

pesquisa reforça que, para essas comunidades, o alimento não apenas nutre o corpo, mas 

também fortalece os laços sociais e a identidade religiosa, reafirmando o terreiro como 

um espaço de acolhimento e resistência.  

Nesse sentido, como bem explica Araújo (2021) no Candomblé a primeira 

divindade a ser reverenciada, em qualquer ritual, está diretamente ligada ao ato de comer, 

como evidencia a mitologia dos Orixás. Exú, conhecido por comer de tudo, representa 

essa conexão essencial entre alimentação e existência, pois é através dele que todas as 



50 

coisas podem acontecer. Assim, o ato de comer não apenas marca o início da existência, 

mas também se configura como uma ação realizadora. Esse entendimento afasta leituras 

etnocêntricas e ocidentalizadas do mito, valorizando a perspectiva cosmológica própria 

das religiões de matriz africana. 

 

Sobre o espaço totalizado assenta-se o terreiro negro-brasileiro. É mais 

uma Polis que uma Urbs. De fato, a tradição negra não chegou aqui 

como uma “lei” (esta, em termos hegelianos, é a relação essencial que 

constitui a verdade de um fenômeno), ou seja, como um poder 

necessário e situado além das contingências sócio-históricas (Sodré, 

2002. p. 100). 
 

Neste sentido, Muniz Sodré (2002) afirma que os terreiros não devem ser 

entendidos apenas como um espaço físico dentro da cidade (Urbe), mas como um espaço 

social, político e cultural estruturado, com suas regras, hierarquias e formas de 

sociabilidade.  

O alimento nos terreiros de Candomblé transcende a simples nutrição e se 

configura como um elemento central de fortalecimento comunitário, com a revitalização 

do axé e a conexão entre os mundos que a forma. Nos orôs e festividades, a comida não 

apenas alimenta, mas também ressignifica o pertencimento, funcionando como um 

veículo de memória coletiva e resistência.  

A comida nos terreiros reforça a identidade e a coletividade, funcionando como 

elo entre passado e presente, sagrado e profano (Alvarenga, 2017). A partilha dos 

alimentos após os ritos, conforme apontado por Araújo e Lody, representa um ato de 

celebração da vida, reafirmando o terreiro como espaço de acolhimento e resistência. 

Amaral e Silva (1993) mostra como que para os pertencentes ao candomblé o calendário 

anual é marcado por rituais e festas dos Orixás, bem como os rituais de iniciação e de 

obrigações que dinamizam os terreiros. 

Como fala Raul Lody (1979),o terreiro é o espaço central onde se mantêm vivos 

os valores, saberes e práticas religiosas de matriz africana. É um lugar sagrado e cultural, 

onde os orixás são cultuados, mas também onde há ensino, transmissão de memória e 

vida coletiva. 

A epistemologia do Candomblé emerge da encruzilhada, como destaca Nogueira, 

remetendo à multiplicidade de caminhos e possibilidades presentes na tradição afro-

brasileira. Assim, a comida nos terreiros é um elemento cultural, mas também um pilar 



51 

estruturante, que fortalece a coletividade, recria saberes ancestrais e desafia a hegemonia 

das narrativas ocidentais sobre alimentação e religiosidade.  

Os terreiros resistem às mudanças externas que ameaçam descaracterizar suas 

tradições. Ou seja, eles funcionam como barreiras culturais frente à pressão da 

modernidade, do racismo religioso ou da globalização que tenta homogeneizar 

identidades. Algumas dessas resistências são mais fortes porque os terreiros têm uma 

coesão interna muito forte: fé compartilhada, vínculos rituais, organização hierárquica e 

unidade espiritual. Essa força coletiva ajuda a manter vivas práticas muito antigas. 

Quando Raul Lody (1979) se refere à ideia de “Nação” no candomblé - como Ketu, 

Angola, Jeje, etc., - que são matrizes africanas com tradições específicas. A força da 

identidade dessas Nações reforça a continuidade dos costumes e dos saberes ancestrais. 

Mesmo com sua fidelidade às raízes, os terreiros também sabem se adaptar às realidades 

locais e aos tempos históricos - o que Lody chama de “momentos de africanidade”.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



52 

3. MARCAS DO SAGRADO VIOLADO: A INTOLERÂNCIA RELIGIOSA NAS 

VOZES DOS TERREIROS 

Tendo em vista a relevância dos relatos de intolerância religiosa, especialmente à 

luz do aumento significativo das denúncias registradas pelo Disque 100. Este crescimento 

foi observado, principalmente, a partir de 2021, um ano após o início da pandemia de 

Covid-19, por isso decidi aprofundar a escuta dessas experiências em campo de pesquisa. 

Para isso, observei festas públicas, presenciei situações diversas de “intolerância 

religiosa” nos espaços dos terreiros e comecei a conversar com Babalorixás e Ialorixás11 

em uma região específica da cidade de João Pessoa - PB. Nesse contexto, as entrevistas 

com lideranças religiosas revelaram episódios recorrentes de violência simbólica, 

institucional e física. As falas apresentados a seguir evidenciam não apenas as agressões 

vividas, mas também um dos mecanismos mais sutis e perversos dessa intolerância: a 

negação do reconhecimento da violência como legítima, acompanhada da transferência 

de responsabilidade à própria vítima. 

3.1 Trajetória sacerdotal e intolerância em Cabedelo 

 

No início da entrevista, ao ser questionado sobre sua trajetória sacerdotal, Pai 

Joelson de Yemanjá afirma: “Minha história é uma história de muita resistência. Eu venho 

de uma família evangélica, e isso dificultou muito o meu caminho sacerdotal.” Essa 

declaração inicial já aponta para os atravessamentos familiares e os conflitos enfrentados 

ao longo de sua formação religiosa, revelando marcas profundas do que Muniz Sodré 

(2023, p. 39) conceitua como “esquematização discriminatória”, ou seja, um sistema de 

hierarquização social que exclui e inferioriza as formas de religiosidades negras. Para o 

autor, o racismo no Brasil opera de maneira estrutural, ainda que não esteja formalizado 

legalmente, relegando os corpos negros a uma condição de cidadania subalterna. 

 

Primeiramente, que minha Mãe Iemanjá te abençoe. Minha história é 

uma história de muita resistência. Eu venho de uma família evangélica, 

e isso dificultou muito o meu caminho Sacerdotal. Eu estou há mais de 

30 anos na religião. No começo, fui para Salvador - BA, conheci o axé 

de muitas pessoas importantes, também fui à Timbaúba, um município 

que está localizado na zona da mata do estado de Pernambuco onde 

 
11Bàbálórìsà e Ìyálórìsà- é a autoridade máxima de um Terreiro. Cuja a sucessão só se dá após a sua 
morte. Bàbá - pai, Ìyá - mãe; l - ter, possuir; òrìsà - divindade. A partícula é o resultado da 
transformação do verbo ní, ter, no sentido de possuir, ter o conhecimento das coisas dos òrìsà. 
Literalmente, a mãe ou pai que possuí o conhecimento de òrìsà. 



53 

também, conheci outros terreiros, outros valores, outros templos. Mas 

minha trajetória se firmou mesmo aqui em João Pessoa (Pai Joelson de 

Yemanjá). 

 

A dificuldade expressa pelo sacerdote ao se afirmar em um contexto familiar 

evangélico evidencia a persistência de uma lógica excludente que atravessa o campo 

religioso e se projeta sobre os adeptos das religiões de matriz africana. Nosso interlocutor 

relata sua trajetória sacerdotal marcada por resistência e continuidade, destacando a 

importância das trocas, experiências e conhecimentos adquiridos em outros territórios 

antes de se firmar em João Pessoa como sacerdote de candomblé. 

Ser sacerdote no Candomblé é assumir uma responsabilidade que vai além do 

individual: é servir ao sagrado, zelar pelo axé da casa, cuidar de pessoas, preservar 

tradições e manter viva a memória ancestral. Essa trajetória exige preparo, constância, 

humildade e obediência aos preceitos, como o respeito à hierarquia, a disciplina nos 

rituais e o compromisso com os fundamentos religiosos. 

O pertencimento a um orixá não é uma escolha pessoal. Quem determina é o orixá, 

através do jogo de búzios,do tempo e dos sinais da ancestralidade. No caso do Pai Joelson, 

ele foi reconhecido como filho e sacerdote de Yemanjá, carregando a força das águas e o 

cuidado maternal da divindade, onde seu axé se firma. 

 
Fui iniciado pelo Babalorixá conhecido Pai Juju - Jucelino Rodrigues 

Garcia (Oxum Lèjyidèwá), que foi uma pessoa que agregou muito à 

minha vida, foi muito importante. Com ele, iniciei minha primeira 

obrigação onde passei por uma cerimônia chamada de Bori(Oferenda à 

cabeça), depois fiz minha primeira obrigação(iniciação). A partir daí, 

cumpri todas as etapas: a obrigação (orô) de um ano, depois a de três 

anos, e a de sete anos de iniciação. Após essa obrigação de sete anos, 

comecei a trilhar meu próprio caminho (Pai Joelson de Yemanjá). 

 

O relato do entrevistado evidencia o que Casanova (1994) e outros autores 

denominam uma “iniciação com indignação”: um processo em que a formação religiosa 

é atravessada por tensões, desafios e resistências, expondo o sacerdote à realidade de 

intolerância e apagamento cultural, mas também fortalecendo seu compromisso com a 

preservação do conhecimento ancestral. A narrativa do itinerário litúrgico, que vai de 

Salvador a João Pessoa, passando por Timbaúba, traduz o que Nego Bispo chama de 

“territórios em movimento”, onde o saber ancestral se reconfigura e se expande, criando 

redes de pertencimento e resistência. 



54 

Seu relato demonstra a lógica de formação e reconhecimento hierárquico própria 

dos terreiros, baseada na experiência, na oralidade, na ancestralidade e no tempo circular 

das obrigações de um, três e sete anos. Essas etapas iniciáticas, vivenciadas pelo 

entrevistado e por outros sacerdotes da rede de terreiros de João Pessoa, conformam o 

que Geertz (1978) denomina “teia de significados”, vinculando tanto a experiência 

religiosa quanto a análise das Ciências Sociais. 

3.2 O início da dor: intolerância religiosa e apagamento simbólico 

Ao longo da entrevista, deparamos com a “materialidade simbólica do espaço do 

terreiro” e a “dimensão oculta” trazida à luz por Muniz Sodré (2002), quando afirma: “As 

comunidades de terreiro, por sua vez, nos remetem à materialidade de um espaço que está 

repleto de simbolismos, sempre sugerindo, em si e na sua essência, o imaterial, o invisível 

ou intangível [...]” (Sodré, 2002, p. 12). Essa perspectiva, combinada com o relato do 

entrevistado, nos convida a olhar para além da superfície dos espaços sociais aqui tratados 

como comunidades de terreiros, considerando que a espacialidade também é constituída 

por significados simbólicos e subjetivos. 

O terreiro, nesse sentido, não é apenas um espaço físico, mas um território de 

espiritualidade, memória e resistência simbólica. Ao narrar a experiência de destruição 

de seu terreiro, Pai Joelson mobiliza emoções e sentimentos correlatos à vivência de 

racismo e intolerância religiosa. O “terreiro demolido” refere-se à construção física, mas 

representa, sobretudo, um espaço ritual, sagrado e ancestral cuja destruição simboliza a 

tentativa de erradicar tradições e comunidades religiosas e culturais. 

Como mostra o movimento negro brasileiro, a luta inclui as comunidades de 

terreiro como espaços de resistência étnica e religiosa (Amaral; Silva, 1993). Nesse 

sentido, a iniciação com indignação se revela novamente: não apenas como processo de 

formação religiosa, mas como experiência ética e política que prepara o sacerdote para 

enfrentar a intolerância, reforçando sua capacidade de resistência e preservação do 

patrimônio espiritual e cultural do povo de terreiro. 

Ao narrar à experiência vivida, com toda indignação diante da violência física e 

religiosa, por meio da destruição de seu terreiro, Pai Joelson fala mobilizando emoções e 

sentimentos correlatos a esta experiência de racismo e de intolerância religiosa para com 

a sua religião e com relação a si mesmo.  

O “terreiro demolido” refere-se, obviamente, a construção física, mas vai além 

desta, sendo também e, sobretudo, um “espaço ritual, sagrado, ancestral”; cuja 



55 

destruição representa a tentativa de erradicar tradições e comunidades religiosas e 

culturais.  

A dor do entrevistado vem do fato de que o espaço representava um “marco de 

sua vida”, pessoal e religiosa, e sua demolição é uma tentativa de “apagamento 

simbólico”, mais do que uma simples perda material. Pai Joelson afirma: 

 

Eu acredito muito no destino. Meu odù (destino) me levou a Cabedelo 

- PB, através de um amigo que, infelizmente, já partiu. Foi ele quem me 

deu base em Cabedelo. Lá eu construí minha história. Comecei fazendo 

meus Candomblés numa casa alugada. Depois, levamos o axé para a 

rua, montando tenda, com todo o processo [...]”. “Mas aí veio a 

demolição. Foi o início desse processo de “intolerância religiosa” muito 

pesado. Meus vizinhos confundiram o que era meu culto. Eu estava 

fazendo um barco de Iyáwò (iniciação no candomblé de origem nagô), 

com autorização do meu Babalorixá da época, e com a presença do 

mesmo. Mesmo assim, disseram que eu estava fazendo magia negra, 

sacrificando crianças para o demônio - como se nossos Orixás fossem 

demônios. 

 

 A fala do Babalorixá é bastante rica e nos fala de sua crença em destino, o que o 

levou até a cidade de Cabedelo, onde buscou se colocar e abrir seu terreiro. Ele narra às 

dificuldades de se estabelecer num novo contexto, trabalhar seu axé e conseguir adeptos 

e seguidores, pois os terreiros são constituídos de pessoas, vida e movimento. Note-se 

que a história do indivíduo está correlacionada ao seu projeto religioso, a “sua trajetória” 

enquanto babalorixá e cidadão brasileiro. 

Pai Joelson relata como foi incompreendido pela vizinhança, e ao fazer uma 

iniciação (Iyáwò) sendo confundido com alguém que praticava “magia negra”, o que 

liga-se diretamente ao “sacrifício de crianças” e aos cultos ao “demônio”. Nascimento 

(2017), mostra que a inferiorização das religiões de matriz afro-brasileira liga-se a sua 

não correspondência aos paradigmas da cristandade, sendo exotizadas e demonizadas, o 

que justificaria perseguições, violências, racismos e todas as tentativas de destruição e 

apagamento de tais expressões religiosas e culturais no país. 

Com base neste autor, podemos dizer que a destruição do terreiro de Pai Joelson 

é, também, uma violência contra as pessoas ligadas ao seu terreiro como um todo, 

exemplo claro do racismo, já que esses cultos estão ligados a pessoas negras, pardas e 

pobres, cujos rituais são formados por elementos de origem africana e indígena, ligados 

diretamente a natureza e suas forças.  



56 

A exotização e demonização das religiões afro-brasileiras são consequências do 

racismo, em virtude da colonialidade e suas representações em torno destas comunidades, 

tendo suas justificativas nos seus próprios estereótipos e estigmas (Gofman, 1988).  

Para Nogueira (2020, p. 123), “o racismo religioso quer matar existência, eliminar 

crenças, apagar memórias, silenciar origens”. A experiência narrada por Pai Joelson, ao 

descrever a demolição sem a prévia notificação de seu terreiro explicita esse exercício de 

soberania violenta por parte do poder público municipal: 

 

A prefeitura foi averiguar, e, mesmo com tudo que pensava estar 

legalizado, resolveu demolir minha casa de Candomblé. Saí pra 

trabalhar às 7h da manhã e, ao meio-dia, recebo a ligação: “Sua casa foi 

demolida”! Quando cheguei lá com uma pessoa muito próxima a mim, 

estava tudo no chão. Meus objetos sagrados estavam todos em um 

galpão da prefeitura. Mas, mesmo assim, eu me mantive firme(Pai 

Joelson De Yemanjá). 

 

Esta fala estabelece uma intrínseca relação teórica com o que, Mbembe (2018) 

nos fala sobre a soberania como poder de decidir quem vive e quem morre. Esse poder 

arbitrário, que se exerce, também, sobre os espaços e símbolos dos grupos 

subalternizados. No caso do entrevistado, a prefeitura de Cabedelo, ao demolir o terreiro 

“mesmo com tudo legalizado” e “sem notificar”, sem o predizer de um comunicado ou 

chamado, mostra uma prática exemplar de aniquilação simbólica, um arquétipo concreto 

da necropolítica cultural e religiosa. A “zona de não-direito” (Mbembe, 2018) é onde 

estão os terreiros e seus frequentadores, que são constantemente relegados à suspeita, à 

criminalização e à invisibilidade. 

Continuando com nossa análise, identificamos um outro importante marco teórico 

em que o terreiro aparece como “território de identidade e resistência” (Sodré, 2002). 

Portanto nesse contexto, em um trecho da pesquisa: “O terreiro-território [...] reivindica 

o direito ao exercício pleno de sua própria identidade [...] como forma de restabelecer um 

projeto articulado [...]”, e então se estabelece outra relação teórica com o que e Sodré 

(2002) defende que a noção de território vai além da terra física — ela se liga à cultura, à 

identidade, ao direito de existir de forma plena. Assim, o terreiro é também um “território 

existencial”: sua destruição é uma tentativa de negar o direito à identidade e à coletividade 

afro-brasileira.  

Em sua entrevista, Pai Joelson reconstrói seu caminho - de abian a sacerdote - a 

partir desse território. O fato de sua trajetória ser interrompida brutalmente pela 



57 

demolição mostra como o Estado age como agente do poder, impedindo a construção de 

uma existência livre e autônoma. Como demonstrado na sua fala: 

 

O senhor mesmo faz parte dessa história, me conhece desde o início, 

desde Abian (aquele que começa um novo caminho). Lá enfrentei 

muitos episódios de “intolerância religiosa”. Algumas pessoas, 

especialmente evangélicas, apareciam para desautorizar o culto, para 

desrespeitar os Orixás. Eu morava no centro de Cabedelo, na Rua Nova, 

e depois fui para Jacaré. Lá, construí minha casa de santo, que foi um 

marco na minha vida (Pai Joelson De Yemanjá). 

 
 

A sua fala nos mostra que nosso interlocutor vivenciou desde sempre práticas 

cotidianas ligadas a “episódios de intolerância religiosa”, com seus cultos e tradições 

desautorizadas, deslegitimadas, Orixás “desrespeitados”; mas também indica resistência 

política, que ainda é resistência decolonial (Quijano, 2005), com capacidade de reexistir  

e desafiar as formas locais de poder e discriminação. A destruição do espaço ritual tanta 

romper com uma dinâmica ancestral e comunitária, para impossibilitar o exercício de uma 

religiosidade que não se dissocia da vida coletiva e do sagrado cotidiano dessas 

comunidades.  

E também mesmo após a perda, o sacerdote relata como manteve a paz, guiado 

por valores e ensinamentos ancestrais, como a sabedoria de Oyá (ventos e mudanças). 

Isso reforça a ideia de que o axé não está apenas nas paredes, mas nos corpos, nas práticas 

e na fé que resiste. Assim a trajetória do entrevistado reflete esse movimento: resistir, 

reconstruir, permanecer - mesmo diante de episódios traumáticos.  

 

É muito difícil falar disso para você, porque toda vez que eu falo, eu 

revivo. Mas eu sou uma pessoa pacificadora. Entendi que era um 

processo que eu precisava passar, para amadurecer como ser humano e 

como sacerdote. Mesmo sem entender, eu me mantive centrado. Minha 

amiga, que é uma mulher de Oyá (Orixá dos Ventos), quis fazer um 

escândalo, mas eu disse: “Calma, já aconteceu”. Depois disso, fomos 

até a prefeitura procurar saber de onde veio essa ordem. Alegaram que 

receberam denúncia de magia negra, com sacrifício de crianças — três 

crianças, quando nada disso havia acontecido de fato (Pai Joelson de 

Yemanjá). 

Como vemos na fala acima, relembrar este ato de violência é algo doloroso, mas 

também de aprendizado, de resistência e questionamentos a colonialidade e suas formas 

de violência e de poder, que ainda teima em existir.  

 



58 

3.3 O Estado que cala e consente: a omissão institucional frente à intolerância 

O testemunho de Pai Joelson de Yemanjá explicita o ciclo de violências que 

marcam a trajetória de muitas lideranças de terreiro no Brasil. Ao relatar que “a 

prefeitura, no início, não reconheceu nada” e que apenas “depois de muitas conversas e 

reuniões [...] aceitaram me doar um terreno”, evidencia-se uma face do que Abdias 

Nascimento (2016) conceituou como O genocídio do negro brasileiro, entendido não 

apenas como eliminação física, mas como destruição sistemática de suas formas de viver, 

cultuar, organizar e resistir. A ausência de reconhecimento institucional e a falta de 

proteção ao barracão atacado configuram-se como práticas de apagamento de uma 

herança civilizatória negra.  

Também na narrativa da liderança do Ilê Axé Omi Ayó Obá Onirè12, Pai Joelson 

de Yemanjá ao relata o longo processo de reconstrução do espaço sagrado, evidencia as 

formas como o racismo estrutural e a intolerância religiosa se manifestam nas instituições 

públicas e na sociedade de maneira mais ampla. Inicialmente, a prefeitura sequer 

reconhecia a violação sofrida; somente após insistência, reuniões e articulação junto ao 

Fórum da Diversidade Religiosa da Paraíba foi possível obter a doação de um terreno 

que, posteriormente, também foi invadido.  

A negação de direitos fundamentais e a desvalorização da presença das religiões 

de matriz africana nos espaços urbanos são exemplos do que Abdias do Nascimento 

(2016) define como o “racismo à brasileira”: uma forma de violência não 

necessariamente explícita ou legalizada, como o apartheid, mas operante de maneira sutil, 

institucional e simbólica, profundamente arraigada no tecido social, político e cultural do 

nosso país. Conforme demonstrado na fala do Pai Joelson de Yemanjá:  

Foi então que conheci o Coordenador Geral do Fórum da Diversidade 

Religiosa da Paraíba, através de Saulo Gimenez Ferreira Ribeiro. 

Contei a ele minha história, e eles me acolheram. A partir dali começou 

uma grande luta, para tentar reaver meus pertences espirituais e o 

espaço onde meu barracão estava. A prefeitura, no início, não 

reconheceu nada. Só depois de muitas conversas e reuniões é que 

aceitaram me doar um terreno. Mesmo assim, depois de três meses esse 

terreno foi invadido, eu estava cansado de lutar. Já não aguentava mais! 

O impacto dessa violência não se restringe à dimensão material. O líder 

entrevistado revela que a experiência da intolerância religiosa afetou profundamente sua 

saúde emocional e espiritual. Nesse sentido, a noção de “exílio interno” elaborada por 

 
12Ilê Axé Omi Ayó Obá Onirè – “Casa de força sagrada das águas da alegria do Rei de Onirè”. 



59 

Abdias se atualiza nas palavras do sacerdote. A migração forçada entre bairros da capital 

- de Mandacaru até Colinas do Sul - reflete esse deslocamento compulsório, dentro do 

próprio território, causado pela violência simbólica e material da intolerância religiosa. A 

fala “eu estava cansado de lutar. Já não aguentava mais”, ressoa como um grito de 

esgotamento, resultado de uma luta desigual pela preservação do sagrado e pela 

sobrevivência psíquica, que Frantz Fanon (2020) analisa como uma consequência direta 

da opressão colonial: o impacto psicológico do racismo repetido leva à alienação, à dor 

internalizada, à corrosão da identidade. 

E foi aí que comecei a minha reconstrução. Minha história basicamente 

se inicia no bairro de Mandacaru. Depois, migrei para o centro de 

Cabedelo e, em seguida, fui para a praia do Jacaré, que também fica no 

município de Cabedelo. Hoje, tenho meu axé estabelecido no bairro de 

Colinas do Sul, na cidade de João Pessoa, onde pude reconstruir o meu 

sagrado. Falar sobre isso é muito difícil pra mim, porque toda vez que 

volto a esse assunto, eu revivo a dor. Esse processo de intolerância 

religiosa é extremamente duro. Ele abala profundamente a nossa saúde 

psicológica (Pai Joelson de Yemanjá).  

A resistência, no entanto, não desaparece. Quando Pai Joelson afirma que “pude 

reconstruir o meu sagrado”, ele expressa o que Muniz Sodré (2002) chama de 

reexistência e forma de elaboração simbólica e ontológica que refunda o axé como espaço 

de mundo, de memória e de força vital. A reconstrução não é apenas física — trata-se da 

reorganização de uma lógica civilizatória baseada no axé, no elo com os ancestrais e na 

continuidade das tradições negras, mesmo diante da tentativa de apagamento. O 

sentimento de dor ao “reviver” a destruição do terreiro revela o peso da memória viva, do 

trauma e da dignidade ferida. Como aponta Sodré, o terreiro se revela como mais do que 

um espaço ritual: é “arquitetura do invisível”, uma centralidade comunitária que se opõe 

ao projeto colonial de fragmentação. Assim, a história de Pai Joelson se inscreve na luta 

histórica de um povo que persiste, mesmo que em ruínas, mesmo que sob escombros, 

reconstruindo continuamente seus mundos e seus deuses. 

3.4 Palavra de entidade: quando o Caboclo sustenta o caminho 

Nesse sentido, a reconstrução do axé exigiu, antes de tudo, a reconstrução de sua 

própria subjetividade. A presença do “Caboclo Campo Grande” e a reafirmação do 

vínculo com o sagrado demonstram como os elementos simbólicos e litúrgicos da 

religiosidade afro-brasileira operam como dispositivos de resistência, cura e reexistência 

diante do trauma e da exclusão. Essa vivência confirma a análise de Lélia Gonzalez 



60 

(1988), ao apontar que a desumanização dos saberes e corpos negros está na base do 

processo de dominação colonial e ainda se mantém através de mecanismos sofisticados 

de exclusão.  

O racismo latino-americano, segundo a autora, é eficiente exatamente por se 

apresentar travestido de civilidade, mascarando a violência sob a ideologia do 

branqueamento e da falsa democracia racial. A destruição do terreiro e a relutância do 

poder público em assegurar um novo espaço para a prática religiosa refletem a 

permanência dessa lógica colonial que naturaliza a inferiorização da cultura negra. 

Adicionalmente, a análise de Schwarcz (1993) contribui para compreender como 

a ciência e a antropologia do século XIX legitimaram o discurso racial biologizante, 

associando características físicas a atributos morais e culturais. Essa construção 

reducionista alimentou um imaginário social em que as práticas de origem africana foram 

historicamente desqualificadas como primitivas, exóticas ou supersticiosas, moldando até 

hoje a maneira como esses espaços religiosos são percebidos e tratados pelas instituições. 

Dessa forma, o relato do líder religioso não apenas denuncia a violência sofrida, mas 

também afirma uma trajetória de resistência. A continuidade do Ilê, mesmo após a 

destruição, é prova da força das espiritualidades negras como formas de enfrentamento 

às estruturas racistas e colonialistas ainda presentes no Brasil contemporâneo. O axé, 

reconstruído em Colinas do Sul, torna-se símbolo não apenas de persistência, mas de 

dignidade e afirmação ancestral frente à tentativa de apagamento. Já explicando os 

sentidos de sua reconstrução:  

 

Eu tenho uma entidade chamada Caboclo Campo Grande13 – que é meu 

Pai, que me incorpora desde os dez anos de idade. Ele veio até mim 

duas semanas depois da demolição e me disse que eu não havia perdido 

nada, que eu tinha tudo, que eu tinha eles, que eu tinha o meu sagrado, 

e que ele e os meus orixás estavam comigo. E foi nessa palavra dele que 

eu confiei. De fato, três meses depois, consegui comprar o espaço onde 

hoje está a sede do Ilê Axé Omi Ayó Obá Onirè, anteriormente 

conhecido como Ilê Axé Ogunté. Já estou aqui, em Colinas do Sul, há 

 
13Caboclo Campo Grande é uma entidade espiritual cultuada no Candomblé, especialmente nas casas 
que mantêm o culto de caboclos. Representa a força da natureza, a proteção dos campos e das matas, 
e a sabedoria ancestral dos povos originários. É conhecido como um espírito guerreiro, curador e 
guia, que atua na defesa dos oprimidos e na abertura de caminhos. Seu nome simboliza vastidão, 
resistência e firmeza espiritual. Para as comunidades de terreiro, sua presença reafirma os laços 
entre espiritualidade, natureza e cuidado coletivo. Cito o Caboclo Campo Grande neste trabalho por 
se tratar de uma entidade de grande importância espiritual na trajetória e na vida da comunidade do 
terreiro do Pai Joelson de Yemanjá. Sua presença simboliza proteção, força, resistência e cuidado 
coletivo - valores que dialogam diretamente com os temas abordados nesse TCC, como 
enfrentamento à intolerância religiosa, identidade e ancestralidade. 



61 

dez anos, ainda buscando me reinventar, porque a violência que sofri 

foi muito forte e deixou marcas profundas (Pai Joelson de Yemanjá). 

 

 

Então o relato de Pai Joelson, ao narrar o encontro com sua entidade - Caboclo 

Campo Grande - após a destruição de seu terreiro, revela não apenas um momento de fé 

e fortalecimento espiritual, mas uma insurgência existencial. Quando ouve do caboclo 

que “não havia perdido nada” e que “tinha tudo”, se opera um deslocamento radical da 

lógica colonial que insiste em despossuir os sujeitos negros de seus vínculos sagrados e 

territórios de memória. Fanon, ao tratar do processo de desumanização do negro pelo 

regime colonial, afirma que a reconstrução do ser é um ato político e ontológico. A 

confiança na palavra da entidade e a posterior conquista de um novo espaço para fundar 

o Ilê Axé Omi Ayó Obá Onirè não representam apenas uma resposta prática à violência, 

mas uma refundação de si como sujeito de axé, enraizado na ancestralidade e na 

vinculação com as entidades espirituais. 

 Esse gesto se alinha à perspectiva fanoniana de que a resistência negra não se 

limita à denúncia da violência e dos traumas, mas se traduz também em reinvenções do 

mundo - onde o corpo, o axé e o território passam a ser afirmados como campos legítimos 

de existência e liberdade. As marcas profundas da violência permanecem, mas é 

justamente na capacidade de transmutar a dor em criação coletiva que se dá a 

descolonização simbólica que Fanon (2020) aponta como necessária para a cura do sujeito 

oprimido. 

 

 

 

 

 

 

 

 



62 

4. SOBRE O PAPEL DOS ÓRGÃOS COMPETENTES NO ATENDIMENTO AO 

CRIME DE INTOLERÂNCIA RELIGIOSA 

Tolerância, intolerância e liberdade religiosa; ecumenismo, inter-religiosidade e 

laicidade são conceitos que ganham centralidade no debate público brasileiro, 

especialmente em torno dos Direitos Humanos e da luta contra a perseguição às religiões 

de matriz africana (Nogueira, 2020, p. 57).  

Essa lógica de dominação se perpetua por meio de discursos secularizados, que 

negam ao povo negro sua cultura, civilização e memória histórica. Como observa Sidnei 

Nogueira, a colonialidade do poder se infiltra até mesmo no discurso da laicidade, 

frequentemente instrumentalizado para invisibilizar práticas religiosas de matriz africana. 

Assim, a chamada “laicidade brasileira” é constantemente questionada por lideranças 

religiosas de comunidades historicamente marginalizadas, como o caso aqui analisado, 

que denunciam sua seletividade e o racismo estrutural que a atravessa. 

4.1 A rede como abrigo: a entrada no Fórum da Diversidade Religiosa  

A fala de Pai Joelson, ao relatar que foi orientado a procurar a polícia após sofrer 

um episódio de intolerância religiosa e, ainda assim, teve sua denúncia deslegitimada pelo 

delegado, que o aconselhou a “resolver com os vizinhos”, explicita a fragilidade do 

chamado “regime laico” e de sua adequação a legislação brasileira vigente s respeito, 

quando confrontado com manifestações e demandas religiosas de matriz africana.  

Essa resposta institucional não é neutra, ela revela um viés estrutural que opera na 

deslegitimação das experiências de sujeitos afro-religiosos, sugerindo que a dor e a 

violência sofrida por eles são menos importantes, menos graves ou não merecedoras de 

atenção estatal e tomada de posicionamento na resolução dos fatos. Como o babalorixá 

expressa:   

Estive em uma delegacia para fazer um boletim de ocorrência, porque 

fui orientado a fazer esse B.O, contando a minha história, contando de 

fato como foi e como não foi. Mas o delegado, educadamente, me disse 

que eu procurasse resolver com meus vizinhos, e afirmou que eu estava 

errado por ter comprado um terreno sem saber a origem. Disse também 

que eles não podiam fazer nada, porque o terreno que eu havia 

comprado era da prefeitura (Pai Joelson de Yemanjá). 

 

 

Veja-se que esse episódio pode ser compreendido como expressão de descaso do 

poder oficial, que deveria gerir esse tipo de conflito e apresentar soluções legais. Também 



63 

se adequa ao que Sidnei Nogueira denomina de colonialidade do poder, que “hierarquiza, 

classifica, oculta, segrega, silencia e apaga tudo que for do outro ou tudo que oferecer 

perigo à manutenção de um status quo” (Nogueira, 2020, p. 54). No caso de Pai Joelson, 

sua vivência enquanto sacerdote de religião afro-brasileira não apenas é ignorada, sendo 

culpabilizado sob a justificativa da “ilegalidade do terreno”, uma transferência de 

responsabilidade que mascara a real motivação da denúncia: o ataque de cunho religioso 

e racial sofrido. 

Além disso, a suposta neutralidade do Estado - que deveria proteger todas as 

expressões religiosas igualmente - se desfaz nas entrelinhas, da omissão policial e na 

ausência de providências institucionais imediatas. O caso de Pai Joelson é um exemplo 

claro dessa seletividade, e a religião afro-brasileira é desprovida da proteção garantida 

pelo Art. 5º da Constituição de 1988, apesar da literalidade do texto constitucional. 

Fanon, ao discutir o embranquecimento cultural e a construção do negro como 

sujeito subalternizado na colonialidade, ajuda a compreender por que a fé de Pai Joelson 

é marginalizada: trata-se de uma expressão que desafia o projeto de dominação 

eurocêntrico que ainda estrutura o Estado moderno. Essa linguagem se manifesta nas 

instituições, nos discursos jurídicos e administrativos, e nos silenciamentos cotidianos 

sofridos pelas comunidades de terreiro, como aparece em outro trecho da fala do 

Babalorixá:  

 

A prefeitura alegava que aquele terreno era público, mas eu, enquanto 

cidadão, não procurei saber o que era da prefeitura e o que era privado. 

Eu simplesmente confiei, comprei o terreno e, de fato, descobri que ele 

era da prefeitura, da forma mais infeliz. Alguém havia invadido e me 

vendeu esse terreno na época por R$10.000,00. Mesmo assim, fiz todo 

o processo (Pai Joelson De Yemanjá). 

 

Pai Joelson, ao não contar com o poder policial, encontra auxílio, ajuda e 

orientação junto ao Fórum de Diversidade Religiosa da Paraíba e, depois, no Centro da 

Igualdade Racial João Balula, onde encontrou suporte jurídico, psicológico e político, 

revelando a importância de mecanismos paralelos ao Estado tradicional, como redes de 

proteção e articulação civil, no enfrentamento à intolerância. Esses espaços funcionam 

como territórios de resistência e recriação de direitos, tensionando o modelo de laicidade 

excludente e operando contra a colonialidade cosmogônica (Nogueira, 2020), que busca 

invisibilizar os sistemas gnosiológicos das religiões afro-brasileiras. Como demonstrado 

na fala do Pai Joelson: 



64 

E logo depois do episódio de intolerância, fui orientado a procurar o 

“Fórum de Diversidade Religiosa da Paraíba”, porque lá havia 

advogados que poderiam me orientar. Eles me encaminharam para 

outro órgão, e aí procurei o Centro da Igualdade Racial João Balula. Lá, 

tive um suporte muito bom – me orientaram, me deram todo o aparato 

necessário – e sou muito grato ao Fórum de Diversidade Religiosa da 

Paraíba por isso. Graças a essa orientação, conseguimos reverter à 

situação com a doação de um novo terreno, que substituiu aquele, mas 

que, porém, como já havia falado anteriormente, foi invadido. 

 

Ainda que Pai Joelson tenha recebido um novo terreno como reparação 

institucional, este também foi invadido, revelando que a violência não é episódica, mas 

sistemática - ela persiste como prática de exclusão territorial e simbólica. Esse fato 

corrobora a análise de que o racismo religioso no Brasil é estrutural e operante mesmo 

nos espaços institucionais. Isso reforça a tese de que não basta pensar a intolerância 

religiosa apenas como um problema moral ou de preconceito pessoal: ela precisa ser 

compreendida como uma prática sistemática de exclusão, articulada por forças jurídicas, 

sociais e históricas que sustentam o privilégio da religião hegemônica.  

A fala de Pai Joelson de Yemanjá escancara os mecanismos institucionais de 

desamparo que ainda cercam os terreiros de religiões afro-brasileiras. Ao tentar registrar 

um boletim de ocorrência por intolerância, foi recebido com descrédito e responsabilizado 

por uma questão fundiária, revelando o que Lélia Gonzalez identificaria como o “racismo 

cordial” – aquele que se esconde sob o verniz da polidez, mas que perpetua a exclusão. A 

dificuldade de reconhecimento da legitimidade do terreiro como espaço religioso aponta 

para um processo mais amplo de criminalização simbólica, discutido por autores como 

Paul Gilroy (2001), que observa a constante desautorização dos territórios negros.  

 

O Centro João Balula, como é comumente conhecido, foi construído 

com o propósito de contribuir com a redução das desigualdades étnico-

raciais da população negra, migrantes, refugiados, dos povos 

originários e comunidades tradicionais da Paraíba – indígenas, 

quilombolas, ciganas e de religiões de matriz afro-indígenas 

(Candomblé, Umbanda e Jurema Sagrada), ou seja, as pessoas que 

passam pelas situações citadas acima. O referido órgão é o 2° do 

Nordeste e o 4° do país e está em conexão com a Rede Nacional de 

Enfrentamento ao Racismo e a Intolerância Religiosa, o que aumenta o 

grau de eficiência dos casos atendidos (PARAÍBA, 2023, art. 4º, IV, 

5.8). 
 

 

O Fórum de Diversidade Religiosa e o Centro da Igualdade Racial João Balula 

funcionam como suporte e espaços institucionais para combate a grupos étnico-raciais – 

como as comunidades de terreiro, que se articulam coletivamente para garantir direitos, 



65 

mesmo diante da negligência estatal. As falas de Pai Joelson de Yemanjá evidenciam, 

com nitidez, os efeitos da colonialidade do poder no modo como instituições públicas 

lidam com religiões de matriz africana. Quando o delegado naturaliza o conflito fundiário 

e desconsidera o pedido formal de registro da violência sofrida, nega ao sacerdote o 

direito básico à escuta, revelando a "discriminação cívica", onde mesmo os direitos 

formalmente garantidos - como o livre exercício religioso - são relativizados ou negados 

quando se trata de sujeitos e práticas afro-brasileiras.  

A negligência das autoridades, aliada à responsabilização da vítima pelo "erro" 

na compra do terreno, opera como forma de apagamento simbólico e material da presença 

do terreiro, demonstrando como o Estado laico brasileiro atua de maneira assimétrica, 

protegendo e promovendo, na prática, uma hegemonia religiosa. Muniz Sodré contribui 

ao apontar que os terreiros são formas de comunidade enraizadas em uma “ética de 

ancestralidade”, em que o espaço é mais que território - é um lugar de reexistência e 

produção de sentido (Sodré, 2022). O episódio narrado por Pai Joelson revela que o 

laicismo brasileiro, longe de ser universalista e neutro, é seletivo, performando uma 

“colcha de retalhos” (como discutido anteriormente) onde direitos são acessados segundo 

a lógica da racialização dos corpos e das crenças. 

 

4.2 A destruição do templo e a memória ferida: profanação como linguagem do 

poder colonial 

O relato de Pai Joelson sobre a profanação de seus objetos sagrados e a violação 

da "casa de axé" configura um episódio explícito de racismo religioso institucional, que 

ultrapassa o dano físico e alcança o núcleo simbólico e espiritual da religião de matriz 

africana. Pai Joelson afirma em seu texto que: 

Depois do processo em que houve a demolição de fato de minha “casa 

de axé”-, até então constatei que a minha casa somente havia sido 

demolida, e a dor de ter tido minha casa demolida já foi um sentimento 

imensurável -, até aí tudo bem, mas a dor maior e minha principal 

preocupação foi a busca dos meus objetos sagrados como os “ojubó dos 

meus Orixás”: o ojubó do meu Exú, o ojubó do meu Orí, o ojubó de 

minha Santa Iemanjá, e ao ir em busca deles e me deparar com a 

depredação do meu sagrado. Olha, foi um momento muito difícil. Foi 

quando vi aquela cena e a realidade, e meus olhos se encheram de 

lágrimas. Eu não consegui conter a dor. Eu passei por uma evolução 

espiritual, sim, mas também pela dor da perda da minha “casa de axé”. 

A casa foi demolida, mas a dor maior não foi nem só essa, mas a busca 

pelos meus objetos sagrados.  

 



66 

A dor de ver os ojubó14, os atabaques, os okutás - elementos litúrgicos carregados 

de axé e ancestralidade - sendo vilipendiados e ridicularizados por agentes públicos, 

evidencia o que Frantz Fanon descreveu como a tentativa de aniquilação ontológica;do 

sujeito e de sua ancestralidade, cuja humanidade é desconsiderada junto com suas crenças 

e cosmovisões (Fanon, 2020). Aqui expressada na fala de Pai Joelson: 

Quando eu fui procurar pelos meus objetos, me disseram que estavam 

num galpão da prefeitura, onde guardavam material de construção. Eles 

estavam brincando com o meu sagrado. Brincando com a minha fé, com 

a minha ancestralidade. Porque dentro do igbá de minha santa tinham 

várias coisas valiosas naquela época, mas quando eu me atentei a saber 

onde era que estavam esses objetos, esses objetos estavam nesse galpão 

da prefeitura. 

 

Essa desautorização do sagrado afro-brasileiro também é lida - à luz de 

SidneiNogueira - como uma forma de “negação ontológica do axé”, que é transformado 

em piada, em “brincadeira”; fé tratada como superstição, loucura ou demônio - e seus 

símbolos como meros resíduos folclóricos ou objetos descartáveis. O gesto de escárnio 

praticado contra os atabaques — batidos enquanto se gritava “xô, demônio” — revela 

uma cena típica do que Muniz Sodré denúncia como “desligamento simbólico do espaço-

terreiro”, um processo em que a ancestralidade é desenraizada pela violência e substituída 

por uma racionalidade hegemônica, secular e cristã, ainda que sob a fachada do Estado 

laico. Como expressada na fala do Pai Joelson, neste trecho da sua narrativa: 

Ao chegar nesse galpão encontrei alguns trabalhadores da prefeitura 

com meus “atabaques” batendo, zoando -, os meus atabaques que eram 

para mim sagrados, e eles batiam forte e gritavam “eita demônio! xô, 

demônio!” - foi nessa hora que cheguei e adentrei naquele espaço e 

encontrei essa cena e aí meus olhos lacrimejaram e eu não consegui me 

conter, porque eles estavam caçoando com meu sagrado, eles estavam 

caçoando com a minha fé, com minha ancestralidade. E aí o igbá de 

minha santa estava quebrado com todos os pertences que lá tinham 

mexidos, violados e com todas as coisas valiosas que haviam lá 

furtadas. Mas o que mais me importava eram as pedras sagradas: 

“okutás”. Os okutás, essa era minha maior preocupação, tudo aquilo 

que representava a presença dos meus Orixás! 

 

 
14Ojubó é o local sagrado de culto e oferenda de um orixá dentro do terreiro. É onde se concentra a energia 

daquela divindade, sendo tratado com respeito e reverência. Cada orixá possui um ojubó com elementos 

próprios, de acordo com sua natureza e fundamentos. Por exemplo, o ojubó de Xangô envolve pedras e 

fogo; o de Oxum, águas doces e objetos de cobre; o de Ogum, ferro e ferramentas; o de Yemanjá, elementos 

do mar como conchas e porcelanas. As diferenças entre os ojubó refletem a individualidade de cada orixá 

e os fundamentos da casa que os cultua. 



67 

Observa-se claramente que o babalorixá se depara com a ridicularização e 

banalização de sua fé, seus símbolos sagrados, seis Orixás, tradição e ancestralidade. A 

violação dos símbolos sagrados mostram a ausência da pretensa laicidade, inclusive por 

agentes estatais, em que o sagrado afro-brasileiro é relegado à marginalidade, à 

clandestinidade e à deslegitimação, mesmo quando o discurso oficial afirma proteger a 

liberdade religiosa.  

 

Isso tudo para mim foi muito doloroso, porque o tempo todo eles faziam 

chacota com a minha religião, eles diminuíram e desaprovaram e me 

desautorizaram a tudo aquilo que para nós dessa religião é sagrado, 

símbolos consagrados que para dentro de nossos rituais de folhas, 

sassanhas e todos os atos que existem no candomblé, dentro da minha 

Nação, da minha religiosidade, tudo aquilo que representava a presença 

dos meus Orixás. Ver aquilo tudo desrespeitado, violado... para mim, 

foi profundamente doloroso. Isso pra mim... isso pra mim... até hoje, eu 

nunca consegui apagar da minha mente. Eles violaram o meu sagrado! 

E até agora, enquanto falo aqui, meu corpo se arrepia. Porque ainda dói 

muito em mim. (Pai Joelson de Yemanjá) 

A violação do sagrado de Pai Joelson não foi apenas material; foi uma tentativa 

de apagamento de memória, identidade e pertencimento espiritual - e, por isso, produz 

uma dor que ultrapassa o tempo e se instala como trauma coletivo para toda a comunidade 

de axé. A dor relatada por Pai Joelson é a mesma vivida por muitos outros adeptos as 

comunidades de terreiros, que saber como seus territórios, símbolos sagrados e corpos 

são atravessados por todo esse conjunto de violência racial, física ou simbólica. 

4.3 Espiritualidade como reexistência: Orixás, cura e memória viva 

O testemunho de Pai Joelson revela não apenas o trauma, mas a potência resiliente 

inscrita na experiência religiosa de matriz africana como força de reconstrução subjetiva, 

comunitária e espiritual.  

Hoje eu posso dizer que dei a volta por cima. Em que sentido? Eu 

amadureci como ser humano, eu amadureci como pessoa. Eu procuro 

hoje ter... como posso dizer?... olhar o ser humano de outra forma. Eu 

hoje sou uma pessoa que sinto a sua dor, sabe? Eu sou uma pessoa que 

consigo captar sua dor, mesmo sem você fale do seu problema. Eu 

consigo captar essa dor, se você transfere essa dor, eu procuro resolver 

através do Orixá, através de ebó.(PAI JOELSON DE YEMANJÁ) 

 



68 

Após a demolição violenta de sua casa de axé e a violação de seus símbolos 

sagrados, o entrevistado afirma que renasceu através dos Orixás, numa experiência que 

pode ser lida, com base em Frantz Fanon, como um processo de reconstrução do self, a 

partir de uma epistemologia enraizada na ancestralidade e na resistência, que neste caso 

desemboca na compreensão da dor dos semelhantes, amarrada a crença no panteão 

religioso dos Orixás. 

Ao reconstruir-se, não o faz apenas individualmente, mas em relação profunda 

com sua coletividade espiritual e histórica, o que, no caso de Pai Joelson, se dá por meio 

do culto, da escuta e da prática do axé. 

 

Então a demolição e todo o processo que aconteceu comigo, foi um 

processo de grande aprendizagem que eu tinha que passar. Para que, 

hoje eu pudesse falar sobre, com a propriedade do que vivi. Não é um 

fake, é uma realidade. Mas é graças aos Orixás - a Olodunmaré, a 

Obatalá, Orunmilá, Ifá, Oxaguiã, Oxalufã e toda a Egbé Funfun. Hoje 

eu me sinto feliz e satisfeito. Tudo passa, Orixá me disse isso lá atrás... 

E hoje eu tenho a certeza de que vale a pena cultuar Orixá. Hoje eu não 

tenho problema nenhum em abrir minhas portas para qualquer pessoa 

que seja. Eu não faço objeção. Todo mundo é ser humano, precisa de 

uma palavra, e graças a Orunmilá eles me deram um renascimento, eu 

renasci depois dessa demolição. De coração, estou dizendo isso e não é 

hipocrisia, não é blá-blá-blá, não é uma fala vazia. É uma fala 

consciente e como eu estou feliz e consciente, mas quem me deu toda 

essa base foi Orixá. Eu sem Orixá nem estaria contando essa história 

aqui para. 

 

Na mesma direção, Sidnei Nogueira (2020) concebe o culto aos Orixás como um 

território de reintegração da humanidade negada, ou seja, como uma pedagogia 

existencial que refaz o corpo, a memória e a subjetividade violentadas pela colonialidade 

religiosa e racial. Pai Joelson afirma que hoje consegue “sentir a dor do outro” e “resolver 

através do Orixá”, o que mostra como o axé não se limita a um campo litúrgico, mas 

opera como tecnologia espiritual de cuidado e reumanização, apontando para uma ética 

de acolhimento radical - algo que Muniz Sodré (2002) chama de “tecnologia de 

enraizamento”, onde o sagrado é também uma forma de reconstruir a sociabilidade negra 

e o mundo. 

Este testemunho é, portanto, mais que superação individual: é prova viva de que 

a fé afro-brasileira, mesmo sob ataque, resiste, cura, transforma e reivindica o direito de 

existir publicamente como expressão legítima de humanidade, dignidade e 

pertencimento. Trata-se de um caso concreto de resistência epistêmica e ontológica afro-



69 

diaspórica, na contramão de uma laicidade brasileira que historicamente tenta silenciar 

corpos e territórios do sagrado negro. 

 

5. CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

A análise dos impactos das violências sofridas pelos povos de terreiro na cidade 

de João Pessoa-PB revelou a persistência e a complexidade do racismo religioso, que se 

manifesta tanto em formas explícitas de agressão quanto em violências simbólicas e 

institucionais. Esses ataques não afetam apenas a liberdade religiosa, mas comprometem 

também a dignidade, a identidade e o cotidiano das comunidades de matriz africana, 

reforçando um cenário de marginalização histórica. A partir das contribuições teóricas de 

Sílvio Luiz de Almeida, Lélia Gonzalez, Achille Mbembe e Frantz Fanon, compreende-

se que tais violências estão enraizadas na colonialidade do poder, onde a desumanização 

dos corpos negros e a supressão de suas expressões culturais operam como mecanismos 

de dominação. 

A pesquisa demonstrou que os povos de terreiro, diante desse cenário adverso, 

constroem múltiplas estratégias de resistência e enfrentamento. Essas estratégias vão 

desde a revalorização identitária e a afirmação de suas práticas religiosas – como 

apontadas por Sidnei Nogueira e Muniz Sodré – até a utilização de instrumentos jurídicos 

e políticos para denunciar e combater a intolerância. 

A luta dos terreiros, entendida como um processo contínuo de disputa por espaço, 

reconhecimento e direitos, manifesta-se tanto na manutenção dos rituais sagrados quanto 

na ocupação dos espaços sagrados dos terreiros. A tradição oral, a musicalidade, os 

alimentos, as formas de solidariedade e a preservação dos saberes ancestrais constituem 

elementos centrais dessa resistência. 

Essas práticas não apenas garantem a continuidade das religiões afro-brasileiras, 

mas também funcionam como formas de enfrentamento ao epistemicídio e à tentativa de 

apagamento histórico dessas culturas. Além disso, a mobilização de lideranças religiosas, 

pesquisadores e ativistas tem se mostrado essencial para visibilizar o problema da 

intolerância e pressionar o Estado por políticas públicas que protejam e valorizem os 

povos de terreiro. 

Diante desse contexto, conclui-se que o combate à intolerância religiosa e ao 

racismo religioso exige um esforço coletivo que inclua educação, desconstrução de 



70 

preconceitos e garantia de direitos fundamentais. O reconhecimento da importância dos 

povos de terreiro para a identidade cultural brasileira, aliado ao fortalecimento de suas 

redes de resistência, constitui um passo crucial para a construção de uma sociedade mais 

justa, plural e democrática. Somente por meio da valorização da diversidade religiosa e 

do respeito às tradições afro-brasileiras será possível superar a violência e assegurar a 

plena cidadania dessas comunidades. 

No entanto, permanece o questionamento: até que ponto o Estado brasileiro está 

realmente comprometido com a proteção das expressões religiosas afro-brasileiras, para 

além do discurso oficial? Como garantir que os mecanismos de denúncia, como o Disque 

100, não sejam apenas acessíveis, mas efetivos e reparadores? E, sobretudo, como 

reverter séculos de colonialidade que ainda moldam os olhares sociais e institucionais 

sobre os terreiros e suas práticas? 

Esses questionamentos permanecem em aberto, indicando a necessidade de novas 

pesquisas, de políticas públicas efetivas e de um engajamento contínuo da sociedade civil 

para enfrentar a intolerância religiosa e o racismo estrutural. 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



71 

REFERÊNCIAS 

ALMEIDA, Sílvio Luiz de. Racismo estrutural. São Paulo: Pólen, 2019. p. 264. 

AMARAL, Rita de Cássia; SILVA, Vagner G. da. A Cor do Axé: brancos e negros 

no candomblé de São Paulo. Estudos Afro-Asiáticos, Rio de Janeiro: CEAA, n. 25, dez. 

1993. 

ARAÚJO, Patrício Carneiro. A mesa das autoridades: o comer e o poder no 

candomblé. 1. ed. Curitiba: Appris, 2021. 291 p. 

ALVES, José. Praça de Iemanjá será reconstruída. Jornal A União. João Pessoa, PB, 

2023. Disponível em: https://auniao.pb.gov.br/noticias/caderno_paraiba/praca-de-

iemanja-sera-reconstruida. Acesso em: 25 dez. 2023. 

ALVARENGA, Marcos Júnior Santos de. “Cozinha também é lugar de magia”: 

alimentação, aprendizado e a cozinha de um terreiro de Candomblé. 2017. 189 f. 

Dissertação (Mestrado em Antropologia Social) — Universidade de Brasília, Brasília, 

2017. 

BENISTE, José. Òrun, Àiyé: o encontro de dois mundos, o sistema de relacionamentos 

nagô-yorubá entre o céu e a Terra. 2. ed. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2000. 336 p. 

BENTO, Maria Aparecida Silva. Pactos narcísicos no racismo: branquitude e poder 

nas organizações empresariais e no poder público. In: CARONE, Iray; BENTO, 

Maria Aparecida Silva (org.).Psicologia social do racismo: estudos sobre branquitude 

e branqueamento no Brasil. 3. ed. Petrópolis: Vozes, 2002. 169 p. 

BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil, 1988. Disponível em: 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm. Acesso em: 15 jun. 

2023. 

BRASIL. Ministério dos Direitos Humanos. Ministério dos Direitos Humanos e 

MDSA discutem segurança alimentar nos terreiros. Disponível em: 

https://www.gov.br/mdh/pt-br/noticias_seppir/noticias/2017/02-fevereiro/ministerio-

dos-direitos-humanos-e-mdsa-discutem-seguranca-alimentar-nos-terreiros. Acesso em: 

28 mar. 2025. 

BRASIL. Ministério do Desenvolvimento Social e Combate à Fome. Alimento: 

direito sagrado – pesquisa socioeconômica e cultural de povos e comunidades 

tradicionais de terreiros. Brasília: MDS, 2011. Disponível em: 

https://fpabramo.org.br/acervosocial/estante/alimento-direito-sagrado-pesquisa-

socioeconomica-e-cultural-de-povo-e-comunidades-tradicionais-de-terreiros/. Acesso 

em: 01 abr. 2025. 

BRASIL. Secretaria Nacional de Promoção e Defesa dos Direitos Humanos. 

Política Nacional de Direitos Humanos. Brasília, DF: SDH, 2023. Disponível em: 

https://www.gov.br/mdh/pt-br. Acesso em: 18 jun. 2025. 

https://auniao.pb.gov.br/noticias/caderno_paraiba/praca-de-iemanja-sera-reconstruida
https://auniao.pb.gov.br/noticias/caderno_paraiba/praca-de-iemanja-sera-reconstruida
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm
https://www.gov.br/mdh/pt-br/noticias_seppir/noticias/2017/02-fevereiro/ministerio-dos-direitos-humanos-e-mdsa-discutem-seguranca-alimentar-nos-terreiros
https://www.gov.br/mdh/pt-br/noticias_seppir/noticias/2017/02-fevereiro/ministerio-dos-direitos-humanos-e-mdsa-discutem-seguranca-alimentar-nos-terreiros
https://fpabramo.org.br/acervosocial/estante/alimento-direito-sagrado-pesquisa-socioeconomica-e-cultural-de-povo-e-comunidades-tradicionais-de-terreiros/
https://fpabramo.org.br/acervosocial/estante/alimento-direito-sagrado-pesquisa-socioeconomica-e-cultural-de-povo-e-comunidades-tradicionais-de-terreiros/
https://www.gov.br/mdh/pt-br


72 

BRASIL. Secretaria Nacional de Proteção Global. Relatório Anual Disque 100 – 2023. 

Brasília, DF: Ministério dos Direitos Humanos e da Cidadania, 2024. Disponível em: 

https://www.gov.br/mdh. Acesso em: 18 jun. 2025. 

BRASIL, Emanuelle (Reportagem); MORAES, Geórgia (Edição); SPADA, Bruno 

(Foto).Debatedores reconhecem papel dos terreiros de candomblé para a segurança 

alimentar. Agência Câmara Notícias, 22 nov. 2024. Disponível em: 

https://www.camara.leg.br/noticias/1113460-debatedores-reconhecem-papel-dos-

terreiros-de-candomble-para-a-seguranca-alimentar/. Acesso em: 28 mar. 2025. 

CARNEIRO, Sueli. Escritos de uma vida. 1. ed. São Paulo: Pólen Livros, 2019. 296 p. 

ISBN 978‑85‑98349‑77‑0. 

CASANOVA, José. A religião no espaço público. Tradução de Maria Luiza X. de A. 

Borges. São Paulo: Loyola, 1994. 

CAMURÇA, Marcelo Ayres. A questão da laicidade no Brasil: mosaico de 

configurações e arena de controvérsias. Horizonte, Belo Horizonte, v. 15, n. 47, p. 855-

886, jul./set. 2017. ISSN 2175-5841. 

CARTILHA DE DIREITOS DOS POVOS TRADICIONAIS DE MATRIZ 

AFRICANA. Disponível 

em:https://portaltj.tjrj.jus.br/documents/10136/0/CARTILHA_PARA_PUBLICAR.pdf/

c02892d5-596d-ff68-e859-d8a289175ae5?t=1684264333645. Acesso em: 18 jun. 2025. 

DAMATTA, R.A casa e a rua: Espaço, cidadania, mulher e morte no Brasil. Rio de 

Janeiro: Zahar, 1997.  

DIREITO DOS POVOS DE TERREIRO. Vol. 2. Disponível 

em:https://www.awure.com.br/wp-content/uploads/2022/06/Direito-dos-Povos-de-

Terreiro_Completo.pdf. Acesso em: 18 jun. 2025. 

MINISTÉRIO DOS DIREITOS HUMANOS. Secretaria Nacional de Políticas de 

Promoção da Igualdade Racial. Comunidades Tradicionais de Matriz Africana e 

Povos de Terreiro: Segurança Alimentar, nutricional e Inclusão produtiva / elaboração 

de Taís Diniz Garone. Documento eletrônico. Brasília: Ministério dos Direitos 

Humanos, 2018. 242 p. Disponível em:https://proceedings.science/enpssan-

2019/trabalhos/povos-e-comunidades-tradicionais-de-terreiros-enquanto-espaco-de-

memoria-aliment?lang=pt-br. Acesso em: 28 mar. 2025. 

FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. Tradução de Sebastião Nascimento; 

colaboração de Raquel Camargo. São Paulo: Ubu Editora, 2020. 320 p. 

FANON, Frantz. Os condenados da terra. Tradução de Ligia Fonseca Ferreira e 

Regina Salgado Campos. 1. ed. Rio de Janeiro: Zahar, 2022. 365 p. 

FEITOSA NETO, Pedro Meneses; OLIVEIRA, Laura Quiroga; OLIVEIRA, 

Ilzver de Matos. A sacralização de animais nas religiões de matrizes afro-brasileiras e 

a efetivação do direito à segurança alimentar. In: VI Encontro Nacional de 

Antropologia do Direito (ENADIR), Grupo de Trabalho 19: Religião e espaço público 

no Brasil contemporâneo: abordagens jurídico-antropológicas de instituições, processos, 

https://www.gov.br/mdh
https://www.camara.leg.br/noticias/1113460-debatedores-reconhecem-papel-dos-terreiros-de-candomble-para-a-seguranca-alimentar/?utm_source=chatgpt.com
https://www.camara.leg.br/noticias/1113460-debatedores-reconhecem-papel-dos-terreiros-de-candomble-para-a-seguranca-alimentar/?utm_source=chatgpt.com
https://portaltj.tjrj.jus.br/documents/10136/0/CARTILHA_PARA_PUBLICAR.pdf/c02892d5-596d-ff68-e859-d8a289175ae5?t=1684264333645
https://portaltj.tjrj.jus.br/documents/10136/0/CARTILHA_PARA_PUBLICAR.pdf/c02892d5-596d-ff68-e859-d8a289175ae5?t=1684264333645
https://www.awure.com.br/wp-content/uploads/2022/06/Direito-dos-Povos-de-Terreiro_Completo.pdf
https://www.awure.com.br/wp-content/uploads/2022/06/Direito-dos-Povos-de-Terreiro_Completo.pdf
https://proceedings.science/enpssan-2019/trabalhos/povos-e-comunidades-tradicionais-de-terreiros-enquanto-espaco-de-memoria-aliment?lang=pt-br
https://proceedings.science/enpssan-2019/trabalhos/povos-e-comunidades-tradicionais-de-terreiros-enquanto-espaco-de-memoria-aliment?lang=pt-br
https://proceedings.science/enpssan-2019/trabalhos/povos-e-comunidades-tradicionais-de-terreiros-enquanto-espaco-de-memoria-aliment?lang=pt-br


73 

atores e práticas em face da intolerância religiosa e da liberdade religiosa. São Paulo: 

USP, 2018. Disponível em: 

https://nadir.fflch.usp.br/sites/nadir.fflch.usp.br/files/upload/paginas/A%20Sacraliza%C

3%A7%C3%A3o%20de%20Animais%20nas%20Religi%C3%B5es%20de%20Matrize

s%20Afro-

brasileiras%20e%20a%20Efetiva%C3%A7%C3%A3o%20do%20Direito%20%C3%A0

%20Seguran%C3%A7a%20Alimentar%20PEDRO%20MENESES.pdf. Acesso em: 29 

maio 2025. 

FONSECA, Marcus Vinícius. Pretos, pardos, crioulos e cabras nas escolas mineiras 

do século XIX. 2007. Tese (Doutorado em Educação) – Universidade de São Paulo, São 

Paulo, 2007. 

FONSECA, Marcus Vinícius; BARROS, Surya Aaronovich Pombo de (Orgs.).A 

história da educação dos negros no Brasil. Niterói: EdUFF, 2016. 442 p. ISBN 978-85-

62007-56-9. 

GEERTZ, Clifford. A interpretação das culturas. Rio de Janeiro: Zahar, 1978. 

GILROY, Paul. O Atlântico negro: modernidade e dupla consciência. São Paulo; Rio 

de Janeiro: Editora 34; Universidade Cândido Mendes – Centro de Estudos Afro-

Asiáticos, 2001. Disponível em: https://doi.org/10.1590/S0034-77012002000100013. 

Acesso em: 11 abr. 2025. 

GOVERNO DO ESTADO DA PARAÍBA. Decreto nº 43.478, de 8 de março de 2023. 

Aprova o Regimento Interno da Secretaria de Estado da Mulher e da Diversidade 

Humana – SEMDH. Diário Oficial do Estado da Paraíba, João Pessoa, 08 mar. 2023. 

Disponível em:https://leisestaduais.com.br/pb/decreto-n-43478-2023-paraiba-aprova-o-

regimento-interno-da-secretaria-de-estado-da-mulher-e-da-diversidade-humana-semdh-

e-da-outras-providencias#. Acesso em: 29 set. 2025. 

GONZALEZ, Lélia. A categoria político-cultural da amefricanidade. Tempo 

Brasileiro, Rio de Janeiro, n. 92/93, p. 69–81, jan./jun. 1988. 

GOFFMAN, Erving. Estigma: notas sobre a manipulação da identidade deteriorada. 

Rio de Janeiro: LTC, 1988. 

HEIM, Bruno Barbosa; ARAÚJO, Maurício Azevedo de; HOSHINO, Thiago de 

Azevedo Pinheiro. Direitos dos povos de terreiro. Salvador: EDUNEB, 2018. v. 1, 346 

p. Disponível em: 

http://www.saberaberto.uneb.br/bitstream/20.500.11896/1438/1/Direito%20dos%20pov

os%20de%20terreiro.pdf. Acesso em: 18 ago. 2023. 

HOUAISS, Antonio; VILLAR, Mauro de Salles. Dicionário Houaiss da língua 

portuguesa. Rio de Janeiro: Objetiva, 2009. p. 509–510. 

INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA – IBGE. 

Pesquisa Nacional por Amostra de Domicílios Contínua: 2023. Parceria com o 

Ministério do Desenvolvimento e Assistência Social, Família e Combate à Fome. Rio 

de Janeiro: IBGE, 2023. Disponível em: 

https://nadir.fflch.usp.br/sites/nadir.fflch.usp.br/files/upload/paginas/A%20Sacraliza%C3%A7%C3%A3o%20de%20Animais%20nas%20Religi%C3%B5es%20de%20Matrizes%20Afro-brasileiras%20e%20a%20Efetiva%C3%A7%C3%A3o%20do%20Direito%20%C3%A0%20Seguran%C3%A7a%20Alimentar%20PEDRO%20MENESES.pdf
https://nadir.fflch.usp.br/sites/nadir.fflch.usp.br/files/upload/paginas/A%20Sacraliza%C3%A7%C3%A3o%20de%20Animais%20nas%20Religi%C3%B5es%20de%20Matrizes%20Afro-brasileiras%20e%20a%20Efetiva%C3%A7%C3%A3o%20do%20Direito%20%C3%A0%20Seguran%C3%A7a%20Alimentar%20PEDRO%20MENESES.pdf
https://nadir.fflch.usp.br/sites/nadir.fflch.usp.br/files/upload/paginas/A%20Sacraliza%C3%A7%C3%A3o%20de%20Animais%20nas%20Religi%C3%B5es%20de%20Matrizes%20Afro-brasileiras%20e%20a%20Efetiva%C3%A7%C3%A3o%20do%20Direito%20%C3%A0%20Seguran%C3%A7a%20Alimentar%20PEDRO%20MENESES.pdf
https://nadir.fflch.usp.br/sites/nadir.fflch.usp.br/files/upload/paginas/A%20Sacraliza%C3%A7%C3%A3o%20de%20Animais%20nas%20Religi%C3%B5es%20de%20Matrizes%20Afro-brasileiras%20e%20a%20Efetiva%C3%A7%C3%A3o%20do%20Direito%20%C3%A0%20Seguran%C3%A7a%20Alimentar%20PEDRO%20MENESES.pdf
https://nadir.fflch.usp.br/sites/nadir.fflch.usp.br/files/upload/paginas/A%20Sacraliza%C3%A7%C3%A3o%20de%20Animais%20nas%20Religi%C3%B5es%20de%20Matrizes%20Afro-brasileiras%20e%20a%20Efetiva%C3%A7%C3%A3o%20do%20Direito%20%C3%A0%20Seguran%C3%A7a%20Alimentar%20PEDRO%20MENESES.pdf
https://doi.org/10.1590/S0034-77012002000100013
https://leisestaduais.com.br/pb/decreto-n-43478-2023-paraiba-aprova-o-regimento-interno-da-secretaria-de-estado-da-mulher-e-da-diversidade-humana-semdh-e-da-outras-providencias
https://leisestaduais.com.br/pb/decreto-n-43478-2023-paraiba-aprova-o-regimento-interno-da-secretaria-de-estado-da-mulher-e-da-diversidade-humana-semdh-e-da-outras-providencias
https://leisestaduais.com.br/pb/decreto-n-43478-2023-paraiba-aprova-o-regimento-interno-da-secretaria-de-estado-da-mulher-e-da-diversidade-humana-semdh-e-da-outras-providencias
http://www.saberaberto.uneb.br/bitstream/20.500.11896/1438/1/Direito%20dos%20povos%20de%20terreiro.pdf
http://www.saberaberto.uneb.br/bitstream/20.500.11896/1438/1/Direito%20dos%20povos%20de%20terreiro.pdf


74 

https://www.agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-agencia-de-

noticias/noticias/39838-seguranca-alimentar-nos-domicilios-brasileiros-volta-a-crescer-

em-2023. Acesso em: 19 mar. 2025. 

INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA – IBGE.PNAD 

Contínua 2023: suplemento de segurança alimentar. Rio de Janeiro: IBGE, 2024. 

Disponível em: https://www.ibge.gov.br. Acesso em: 17 jun. 2025. 

LÉVI-STRAUSS, Claude. Raça e história. 2. ed. Lisboa: Presença, 1980. Disponível 

em: 

https://www.academia.edu/40570542/RA%C3%87A_E_HIST%C3%93RIA_CLAUDE

_L%C3%89VI_STRAUSS. Acesso em: 06 abr. 2025. 

LEVANTAMENTO de casos de racismo e intolerância religiosa contra religiões de 

matriz africana no Brasil. Disponível em: 

https://www.academia.edu/37313768/Levantamento_de_casos_de_racismo_e_intolerân

cia_religiosa_contra_religiões_de_matriz_africana_no_Brasil. Acesso em: 14 out. 2023. 

LODY, Raul Giovanni da Motta. Santo também come: um estudo sociocultural da 

alimentação cerimonial em terreiros afro-brasileiros. Recife: Instituto Joaquim 

Nabuco, 1979. 

MARIANO, Ricardo. Laicidade à brasileira: católicos, pentecostais e laicos em 

disputa na esfera pública. Civitas: Revista de Ciências Sociais, Porto Alegre, v. 11, n. 2, 

p. 238-258, maio/ago. 2011. 

MAUSS, Marcel; HUBERT, Henri. Esboço de uma teoria geral da magia. In: 

MAUSS, Marcel. Sociologia e Antropologia. São Paulo: Cosac & Naify, 2003. 

MBEMBE, Achille. Necropolítica: biopoder, soberania, estado de exceção, política da 

morte. Tradução de Renata Santini. São Paulo: n-1 edições, 2018. 

MIRANDA, Ana Paula Mendes de; CORREIA, Roberta de Melo; ALMEIDA, 

Roseane Rodrigues de. Intolerância religiosa: a construção de um problema público. 

Revista Intolerância Religiosa, v. 2, p. 1–19, 2017. 

MINISTÉRIO DOS DIREITOS HUMANOS. Dia Nacional de Combate à 

Intolerância Religiosa. Brasília, DF, 2023. Disponível em: https://www.gov.br/mdh/pt-

br/assuntos/noticias/janeiro/no-dia-nacional-de-combate-a-combate-a-intolerancia-

religiosa-mdhc-reforca-canal-de-denuncias-e-compromisso-com-promocao-da-

liberdade-religiosa. Acesso em: 30 jan. 2024. 

NASCIMENTO, Abdias. O genocídio do negro brasileiro: processo de um racismo 

mascarado. 3. ed. São Paulo: Perspectiva, 2016. 232 p. 

NASCIMENTO, Abdias. O quilombismo: documentos de uma militância pan-

africanista. 2. ed. Brasília; Rio de Janeiro: Fundação Palmares; OR Editor Produtor 

Editor, 2002. 362 p. 

https://www.agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-agencia-de-noticias/noticias/39838-seguranca-alimentar-nos-domicilios-brasileiros-volta-a-crescer-em-2023
https://www.agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-agencia-de-noticias/noticias/39838-seguranca-alimentar-nos-domicilios-brasileiros-volta-a-crescer-em-2023
https://www.agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-agencia-de-noticias/noticias/39838-seguranca-alimentar-nos-domicilios-brasileiros-volta-a-crescer-em-2023
https://www.ibge.gov.br/
https://www.academia.edu/40570542/RA%C3%87A_E_HIST%C3%93RIA_CLAUDE_L%C3%89VI_STRAUSS
https://www.academia.edu/40570542/RA%C3%87A_E_HIST%C3%93RIA_CLAUDE_L%C3%89VI_STRAUSS
https://www.academia.edu/37313768/Levantamento_de_casos_de_racismo_e_intoler%C3%A2ncia_religiosa_contra_religi%C3%B5es_de_matriz_africana_no_Brasil
https://www.academia.edu/37313768/Levantamento_de_casos_de_racismo_e_intoler%C3%A2ncia_religiosa_contra_religi%C3%B5es_de_matriz_africana_no_Brasil


75 

NASCIMENTO, Beatriz. Quilombola e intelectual: possibilidade nos dias de 

destruição. 1. ed. Diáspora Africana: Editora Filhos da África, 2018. 488 p. 

NASCIMENTO, Beatriz. Beatriz Nascimento, quilombola e intelectual: possibilidade 

nos dias da destruição. Organização da União dos Coletivos Pan-Africanistas. São 

Paulo: Filhos da África, 2006. 

NASCIMENTO, W. F.O fenômeno do racismo religioso: desafios para os povos 

tradicionais de matrizes africanas. Revista Eixo, v. 6, n. 2, p. 51-56, 2017. Disponível 

em: https://doi.org/10.19123/eixo.v6i2.515. Acesso em: jun. 2025. 

NOGUEIRA, Sidnei. Intolerância religiosa. Selo Sueli Carneiro. São Paulo: Editora 

Jandaia, 2020. 160 p. 

NOGUEIRA, Nilo Sérgio; NOGUEIRA, Guilherme Dantas. A questão da laicidade 

do Estado brasileiro e as religiões afro-brasileiras. Revista Calundu, Brasília, v. 2, n. 1, 

p. 107–125, jan./jun. 2018. Disponível em: 

https://doi.org/10.26512/revistacalundu.v2i1.9544. Acesso em: 30 jan. 2024. 

OLIVEIRA, Jeancarlos Rodrigues de; SUGAI, Andrea; FURTADO, Ariandeny. 

Povos e comunidades tradicionais de terreiros enquanto espaço de memória alimentar. 

In: ENCONTRO NACIONAL DE PESQUISA EM SOBERANIA E SEGURANÇA 

ALIMENTAR, 4., 2019, Goiânia. Anais eletrônicos... Campinas: Galoá, 2019. 

Disponível em: https://proceedings.science/enpssan-2019/trabalhos/povos-e-

comunidades-tradicionais-de-terreiros-enquanto-espaco-de-memoria-aliment?lang=pt-

br. Acesso em: 04 dez. 2024. 

OLIVEIRA, Idalina Maria Amaral de. A ideologia do branqueamento na sociedade 

brasileira. Santo Antônio do Paraíso, PR, 2008. Disponível em: 

http://www.diaadiaeducacao.pr.gov.br/portals/pde/arquivos/1454-6.pdf. Acesso em: 24 

jan. 2024. 

OLIVEIRA, Max. Cícero Lucena autoriza construção do Santuário de Nossa Senhora 

do Sagrado Coração de Jesus. Portal da Transparência, João Pessoa, PB, 2023. 

Disponível em: https://www.joaopessoa.pb.gov.br/noticias/secretarias-e-orgaos/seinfra-

noticias/cicero-lucena-autoriza-construcao-do-santuario-de-nossa-senhora-do-sagrado-

coracao-de-jesus/. Acesso em: 27 dez. 2023. 

OXFAM BRASIL. Retratos da fome no Brasil: a desigualdade racial e de gênero no 

acesso à alimentação. São Paulo: Oxfam, 2022. Disponível em: 

https://www.oxfam.org.br. Acesso em: 17 jun. 2025. 

QUIJANO, A. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: 

LANDER, E. (Ed.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais: 

perspectivas latino-americanas. Buenos Aires, Argentina: CLACSO, 2005. 

REIS, Diego dos Santos. Corpo-documento: um ensaio para descolonizar memórias. 

Interritórios: Revista de Educação, Caruaru, v. 8, n. 16, 2022. Disponível em: 

https://doi.org/10.51359/25257668.2022.253338. Acesso em: 15 jan. 2025. 

https://doi.org/10.19123/eixo.v6i2.515
https://doi.org/10.26512/revistacalundu.v2i1.9544
https://proceedings.science/enpssan-2019/trabalhos/povos-e-comunidades-tradicionais-de-terreiros-enquanto-espaco-de-memoria-aliment?lang=pt-br
https://proceedings.science/enpssan-2019/trabalhos/povos-e-comunidades-tradicionais-de-terreiros-enquanto-espaco-de-memoria-aliment?lang=pt-br
https://proceedings.science/enpssan-2019/trabalhos/povos-e-comunidades-tradicionais-de-terreiros-enquanto-espaco-de-memoria-aliment?lang=pt-br
http://www.diaadiaeducacao.pr.gov.br/portals/pde/arquivos/1454-6.pdf
https://www.joaopessoa.pb.gov.br/noticias/secretarias-e-orgaos/seinfra-noticias/cicero-lucena-autoriza-construcao-do-santuario-de-nossa-senhora-do-sagrado-coracao-de-jesus/
https://www.joaopessoa.pb.gov.br/noticias/secretarias-e-orgaos/seinfra-noticias/cicero-lucena-autoriza-construcao-do-santuario-de-nossa-senhora-do-sagrado-coracao-de-jesus/
https://www.joaopessoa.pb.gov.br/noticias/secretarias-e-orgaos/seinfra-noticias/cicero-lucena-autoriza-construcao-do-santuario-de-nossa-senhora-do-sagrado-coracao-de-jesus/
https://www.oxfam.org.br/
https://doi.org/10.51359/25257668.2022.253338


76 

REDE PENSSAN.II Inquérito Nacional sobre Insegurança Alimentar no Contexto da 

Pandemia da COVID-19 no Brasil. São Paulo: Fundação Friedrich Ebert; Rede 

Brasileira de Pesquisa em Soberania e Segurança Alimentar e Nutricional, 2022. 

Disponível em: https://olheparaafome.com.br. Acesso em: 17 jun. 2025. 

ROCHA, Gabriel dos Santos. Antirracismo, negritude e universalismo em Pele negra, 

máscaras brancas, de Frantz Fanon, 2015. Disponível em: http://www.revistas.usp.br. 

Acesso em: 16 jun. 2023. 

RODRIGUES, Elisa. A formação do Estado secular brasileiro: notas sobre a relação 

entre religião, laicidade e esfera pública. Horizonte, Belo Horizonte, v. 11, n. 29, p. 

149–174, jan./mar. 2012. ISSN 2175-5841. 

SÁ-SILVA, J. R.; ALMEIDA, C. D. de; GUINDANI, J. F. Pesquisa documental: 

pistas teóricas e metodológicas. Revista Brasileira De História & Ciências Sociais, v. 1, 

n. 1, 2009. Recuperado de: https://periodicos.furg.br/rbhcs/article/view/10351. Acesso 

em: jun. 2025. 

SANTOS, Antônio Bispo dos. Colonização, quilombos: modos e significados. Brasília: 

Instituto Nacional de Ciência e Tecnologia de Inclusão no Ensino Superior e na 

Pesquisa – INCTI; Universidade de Brasília – UnB; CNPq; MCTI; MINC, 2015. 78 p. 

SCHWARCZ, Lilia Moritz. O espetáculo das raças: cientistas, instituições e questão 

racial no Brasil – 1870-1930. São Paulo: Companhia das Letras, 1993. 

SILVA, Petronilha Beatriz Gonçalves. Aprendizagem e ensino das africanidades 

brasileiras. In: MUNANGA, Kabengele (org.). Superando o racismo na escola. 2005. 

p. 155–173. Disponível em: 

https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/5669850/course/section/6059970/racismo_esco

la.pdf. Acesso em: 25 mar. 2025. 

SILVA, Ioná Pereira da; PEREIRA, Letícia Ma S. Povos de terreiro, direitos, 

políticas públicas e seus reflexos nas relações sociais. Revista da ABPN, v. 11, n. 28, p. 

223–241, mar.–maio 2019. Disponível em: https://doi.org/10.31418/2177-

2770.2019.v11.n.28.p223-241. Acesso em: 14 out. 2023. 

SILVA, Edna Lúcia da; MENEZES, Estera Muszkat. Metodologia da pesquisa e 

elaboração de dissertação. 4. ed. Florianópolis: UFSC, 2005. 

SODRÉ, Muniz. O terreiro e a cidade: a forma social negro-brasileira. Rio de 

Janeiro: Imago; Salvador, BA: Fundação Cultural do Estado da Bahia, 2002. 184 p. 

(Bahia: Prosa e poesia). 

SODRÉ, Muniz. O fascismo da cor: uma radiografia do racismo nacional. Petrópolis, 

RJ: Vozes, 2023. 180 p. 

SILVERMAN, David. Interpretação dos dados qualitativos: métodos para análise de 

entrevistas, textos e interações [recurso eletrônico]. 3. ed. Tradução de Magda França 

Lopes. Porto Alegre: Artmed, 2009. Recurso online. 

https://olheparaafome.com.br/
http://www.revistas.usp.br/
https://periodicos.furg.br/rbhcs/article/view/10351
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/5669850/course/section/6059970/racismo_escola.pdf
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/5669850/course/section/6059970/racismo_escola.pdf
https://doi.org/10.31418/2177-2770.2019.v11.n.28.p223-241
https://doi.org/10.31418/2177-2770.2019.v11.n.28.p223-241


77 

VERGER, Pierre Fatumbi. Orixás: deuses iorubás na África e no Novo Mundo. 

Salvador: Corrupio, 2002. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



78 

ANEXO 1 

 

 ROTEIRO DA ENTREVISTA SEMIESTRUTURADA 

 

 

Universidade Federal da Paraíba - Centro de Ciências Humanas, Letras e Artes   

Curso de Graduação em Ciências Sociais 

 

EXÚ NÃO FAZ MAL A NINGUÉM: Uma análise antropológica das violências e das 

estratégias de enfrentamento dos Povos de Terreiro na cidade de João Pessoa  

 

DADOS DE IDENTIFICAÇÃO:  

1. Nome:  

2. Idade:  

3. Endereço:  

4. Data e local da entrevista:  

5. Naturalidade:   

6. Tempo de iniciação:  

7. Tempo de casa aberta e Nação:  

8. Telefone:  

9. E-mail:   

 

ROTEIRO DA PESQUISA:  

1. Já sofreu intolerância/racismo religioso? se sim, conte um pouco do episódio.   

2. Sua casa já sofreu algum tipo de ataque? O culto já foi impedido por algum 

motivo? Registrou queixa na delegacia?   

3. Como foi o processo? ele obteve êxito?   

4. Você se sente seguro (a) diante da violência hoje?  

5. Que sentimento sentiu durante e após sofrer o ataque de intolerância/racismo 

religioso?    

6. Quais ações poderiam ser tomadas para o cumprimento da lei e para assegurar 

a liberdade de culto? 

 

 

 

 

 

 



79 

ANEXO 2 

 

TERMO DE CONSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO 

 

 

Universidade Federal da Paraíba - Centro de Ciências Humanas, Letras e Artes   

Curso de Graduação em Ciências Sociais 

 

 

Título da pesquisa:  

EXÚ NÃO FAZ MAL A NINGUÉM: Uma análise antropológica das violências 

sofridas e das estratégias de enfrentamento dos Povos de Terreiro na cidade de João 

Pessoa. 

Pesquisador responsável:  

 André Gonçalves Oliveira 

 

Prezado(a) Senhor(a), 

O(a) senhor(a) está sendo convidado(a) a participar, de forma voluntária, de uma 

pesquisa do tipo relato de caso. Antes de decidir, é importante que leia este documento 

com atenção. Caso tenha dúvidas ou precise de esclarecimentos sobre qualquer ponto, 

entre em contato com o pesquisador responsável ou com a equipe da pesquisa. 

Este termo tem como objetivo apresentar todas as informações sobre o estudo e 

solicitar sua autorização para participação. 

 

 



80 

1. Objetivo da Pesquisa 

O estudo tem como objetivo relatar situações de racismo religioso e intolerância 

religiosa vivenciadas por lideranças e adeptos de religiões de matriz africana, bem como 

as estratégias de enfrentamento utilizadas diante dessas violências. A pesquisa será 

apresentada em atividades acadêmicas como painéis, apresentações orais, reuniões 

técnico-científicas e Trabalho de Conclusão de Curso (TCC) na Universidade Federal 

da Paraíba, com o intuito de divulgar e promover o conhecimento científico sobre o tema. 

 

2. Justificativa da Participação 

O(a) senhor(a) foi convidado(a) a participar por sua condição de liderança ou 

adepto(a) de terreiro e por sua vivência em situações de intolerância ou racismo religioso, 

o que poderá contribuir significativamente para a compreensão sociológica do tema 

abordado. 

 

3. Riscos e Benefícios 

A pesquisa não oferece riscos diretos ao participante, uma vez que sua identidade 

poderá ser mantida em sigilo, conforme sua escolha. Embora não haja benefícios diretos 

e imediatos, sua participação poderá contribuir para ampliar o debate público, 

acadêmico e institucional sobre as violências enfrentadas pelos Povos de Terreiro, 

promovendo maior visibilidade e respeito às religiões afro-brasileiras. 

A recusa em participar ou a desistência a qualquer momento não trarão prejuízos 

ou constrangimentos ao(à) participante, tampouco afetarão seu convívio social ou 

qualquer vínculo com a universidade. 

 

 

 



81 

4. Confidencialidade 

Os resultados da pesquisa poderão ser divulgados em publicações científicas, 

eventos acadêmicos e outros meios de comunicação. A identidade do(a) participante será 

preservada, a menos que o(a) mesmo(a) autorize expressamente sua identificação. 

 

5. Autorização para uso de nome, imagem e voz (opcional) 

Caso deseje, o(a) senhor(a) pode autorizar o uso do seu nome, imagem (fotos 

e/ou vídeos) e voz, vinculados à sua participação nesta pesquisa e às atividades de 

divulgação científica relacionadas. 

(X ) Autorizo o uso do meu nome, imagem e voz para fins acadêmicos, científicos e de 

divulgação pública desta pesquisa. 

( ) NÃO autorizo o uso do meu nome, imagem e voz. Desejo manter minha identidade 

preservada. 

 

6. Contatos para Esclarecimentos 

Pesquisador responsável: 

 André Gonçalves Oliveira 

 Contato: [andresocial76@gmail.com ou +55 (83) 9 9801-5815] 

Instituição: 

 Universidade Federal da Paraíba – UFPB 

Comitê de Ética em Pesquisa (CEP – CCHLA/UFPB) 

 Centro de Ciências Humanas, Letras e Artes – Campus I – Cidade Universitária 

 CEP: 58.051-900 – João Pessoa/PB 

 Telefone: +55 (83) 3216-7056 

 E-mails: presidenciaeticapublica@ufpb.br | secretariaeticapublica@ufpb.br 

 Horário de atendimento: 8h às 17h 

 Website:https://www.ufpb.br/ufpb 

mailto:andresocial76@gmail.com
https://www.ufpb.br/ufpb


82 

 

7. Consentimento Livre e Esclarecido 

Declaro que li ou me foi lido este Termo de Consentimento Livre e Esclarecido, 

e que compreendi todas as informações nele contidas. Autorizo, de forma livre, 

consciente e voluntária, minha participação na pesquisa descrita. Receberei uma cópia 

assinada deste documento. 

 

João Pessoa, 10 de agosto de 2025. 

 

 

Assinatura do(a) Participante da Pesquisa (por extenso): 

 

 

Assinatura do(a) Pesquisador(a) Responsável (por extenso): 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


	e5baabda8441dd6f76d07c0814fd1e3f851d4bbc45b625df7be11685ad2a9a54.pdf
	736b6f081e6a1e9f8c6e1f64bf0fddf64dec784ec61f60b1625ada7cf765846b.pdf
	e5baabda8441dd6f76d07c0814fd1e3f851d4bbc45b625df7be11685ad2a9a54.pdf

