UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAIBA
CAMPUS I - JOAO PESSOA
CENTRO DE CIENCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES
CURSO DE GRADUACAO EM CIENCIAS SOCIAIS

André Gongalves Oliveira

EXU NAO FAZ MAL A NINGUEM:

Uma analise antropoldgica das violéncias e das estratégias de
enfrentamento dos Povos de Terreiro na cidade de Joao Pessoa

Joao Pessoa

2025



ANDRE GONCALVES OLIVEIRA

EXU NAO FAZ MAL A NINGUEM: Uma analise antropolégica das violéncias sofridas e das
estratégias de enfrentamento dos Povos de Terreiro na cidade de Jodo Pessoa

Trabalho de Conclusdo de Curso apresentado ao
Curso de Licenciatura em Ciéncias Sociais da
Universidade Federal da Paraiba, como requisito
parcial para a obten¢do do Titulo de Licenciada em
Ciéncias Sociais, defendida e aprovada pela banca
examinadora abaixo assinada:

Profa. Dra. Maria Patricia Lopes Goldfarb DCS/UFPB
(Orientadora)

Profa. Dra. Eliane da Conceicao Silva— DCS/UFPB
Examinador Interno

Prof. Dr. Diego dos Santos Reis — CE/UFPB
Examinador Externo

Jodo Pessoa
2025



Cat al ogacdo na publicacéo
Secdo de Catal ogacdo e O assificacéo

M8e diveira, Andre CGol cal ves.
Exu ndo faz mal a ninguém unm analise antropol 6gi ca
das viol éncias e das estratégi as de enfrentanmento dos
Povos de Terreiro na cidade de Jodo Pessoa / Andre
Gol cal ves Aiveira. - Jodo Pessoa, 2025.
82 f. : il.
Orientadora: Maria Patricia Lopes Gol dfarb.
TCC (Graduacdo) - Universidade Federal da
Par ai ba/ Centro de Ci énci as Humanas, Letras e Artes,
2025.
1. Racismo. 2. Intoleréncia religiosa. 3. . I.
Gol dfarb, Maria Patricia Lopes. Il. Titulo.
UFPB/ CCHLA CDU 316.74:2

El aborado por MARI A DE FATI MA HENRI QUE JORCE MAI A - CRB-15/392




Exii faz o erro virar acerto e o acerto virar erro. E numa peneira
que ele transporta o azeite que compra no mercado, e o azeite ndo
escorre dessa estranha vasilha. Ele matou um passaro, ontem, com
uma pedra que somente hoje atirou. Se ele se zanga, pisa nessa
pedra e ela poe-se a sangrar. Aborrecido, ele senta-se na pele de
uma formiga. Sentado, sua cabe¢a bate no teto, de pé, ndo atinge
nem mesmo a altura do fogareiro.

Pierre Fatumbi Verger



AGRADECIMENTOS

No contexto das lutas travadas para chegar até aqui, ndo posso deixar de
reconhecer e agradecer a fundamental contribuicdo do meu amado pai, Luiz Oliveira
Filho, e da minha querida mae, Severina Gongalves Oliveira. Sem o suporte € 0 apoio
emocional que me deram, esta caminhada teria sido impossivel. Sempre estiveram
presentes, oferecendo apoio e estimulo, ¢ demonstrando que, mesmo vivenciando sua fé
a partir dos ensinamentos cristdos, ¢ possivel, sem os excessos do fundamentalismo,

contribuir para o crescimento do outro com amor, respeito e didlogo.

Também nao posso deixar de expressar minha profunda gratiddo a minha familia
do coragdo, representada na pessoa de Roberto Wagner Tavares de Melo. Apesar de ndo
termos lagos consanguineos, os lacos que nos unem sao mais fortes e duradouros. Nos
momentos em que o peso do mundo ameacava me curvar, ele esteve ao meu lado,

incentivando-me e impulsionando-me adiante nesse projeto de vida.

No campo religioso, registro minha eterna gratiddo aos meus ancestrais e aos sacerdotes
Euclides Menezes Ferreira - Talabyan Fesu Kisé (in memoriam), fundador da Casa
Fanti Ashanti em Sao Luis (MA), e Isabel dos Santos Costa - Oba Onsemawyi, atual
dirigente da casa e nossa lyalaxé. Com seus conselhos firmes, conhecimentos profundos
e argumentos coerentes, t€ém me guiado na vida e no caminho da minha ancestralidade.
Agradego também ao Babalorixa do /le Axé Omi Ayo Oba Onire, Pai Joelson Silva Cruz
de lemanja, e ao Babalorixa do [lé Axé Omi Orun, Pai Francisco de Ipojuca Nogueira
Jovem de Oxalad, que generosamente abriram as portas de suas casas e compartilharam
comigo suas vivéncias diante da intolerancia religiosa.

Por fim, no aspecto académico, agradeco a minha orientadora, Prof* Dr“ Maria
Patricia Lopes Goldfarb, aos professores do curso e em especial a Prof” Dr” Eliane da
Conceigdo Silva e ao Prof® Dr° Diego dos Santos Reis. Que com maestria, paciéncia e
dedica¢ao, me conduziram com firmeza, respeito e sensibilidade ao longo desta jornada

de construcao do conhecimento.



RESUMO

Este trabalho tem como objetivo analisar as violéncias sofridas e as estratégias de
enfrentamento dos povos de terreiro da cidade de Jodo Pessoa (PB), analisando formas
de violéncia sofridas através da intolerancia e racismo religioso contra esses grupos. Em
uma sociedade que se pressupde uma “democracia racial”, este trabalho busca enfocar a
formacao histérico-cultural brasileira e as tensdes que emergem do modelo de racismo “a
brasileira”, principalmente voltados as religides de matrizes africanas e seus adeptos. A
pesquisa se propoe a discutir os desdobramentos do racismo estrutural, buscando
evidenciar as agdes correlatas e intolerancia religiosa como desdobramento do racismo,
que tém suas raizes no processo de dominacao colonial, marcado pelo eurocentrismo e
politicas coloniais excludentes. O trabalho busca, ainda, impulsionar o debate sobre a luta
antirracista e anticolonial no contexto da religiosidade negra em nosso pais. Trata-se de
uma pesquisa qualitativa, com levantamento bibliografico e andlise tedrica sobre a
tematica. Realizou-se pesquisa direta, com coleta de dados, por meio de entrevistas e
conversas informais com adeptos de terreiros e também autoridades constituidas, sobre
as violéncias sofridas em seus terreiros ou praticas religiosas. Por fim, como resultados,
apresentamos como essas questoes afetam suas rotinas e vivéncias quanto as violéncias a
eles empreendidas através da Intolerancia religiosa.

PALAVRAS-CHAVE: Racismo; intolerancia religiosa; religides de matrizes africanas;
antirracismo; relagdes étnico-raciais.



ABSTRACT

This study aims to analyze the violences experienced and the coping strategies adopted
by the povos de terreiro (Afro-Brazilian religious communities) in the city of Jodo Pessoa
(PB), focusing on forms of violence arising from religious intolerance and racism against
these groups. In a society that claims to be a “racial democracy,” this research emphasizes
the historical and cultural formation of Brazil and the tensions emerging from the
Brazilian model of racism, particularly targeting African-derived religions and their
followers. The study discusses the effects of structural racism, highlighting how religious
intolerance is a direct consequence of colonial domination, shaped by Eurocentrism and
exclusionary colonial policies. Additionally, it seeks to contribute to the debate on anti-
racist and anti-colonial struggles within the context of Black religiosity in Brazil. This is
a qualitative study, based on bibliographic research and theoretical analysis, with direct
data collection through interviews and informal conversations with both practitioners of
terreiros and relevant authorities, regarding the violences experienced in their religious
spaces. The results demonstrate how these forms of intolerance impact daily life and
social experiences within these communities.

KEYWORDS: Racism; religious intolerance; African-derived religions; anti-racism;
ethnic-racial relations.



LISTA DE SIGLAS E ABREVIATURAS

CONAB- Companhia Nacional de Abastecimento

CTTro - Comunidade Tradicional de Terreiros

DHAA - Direito Humano a Alimentagao Adequada
DOPS - Departamento de Ordem Politica e Social

EBIA - Escala Brasileira de Inseguranga Alimentar

INCT - Institutos Nacionais de Ciéncias e Tecnologia

IA - Inseguranca Alimentar

IBGE - Instituto Brasileiro de Geografia e Estatistica
MDHC - Ministério dos Direitos Humanos e da Cidadania
POF - Pesquisa de Orcamentos Familiares

PNAD - Pesquisa Nacional por Amostra de Domicilios Continua
RE - Recurso Extraordinario

SAN - Seguranca Alimentar e Nutricional

SISAN - Sistema Nacional de Seguranc¢a Alimentar e Nutricional



LISTA DE FOTOS E ILUSTRAC()ES
Figura 1 - Dia de Combate a Intolerancia Religiosa completa 12 anos com terreiros sob
) 10 | 20

Figura 2 - Imagens - Reproducdo G1 - Terreiro de candomblé ¢ depredado no Rio de
JANCITO . e e eenaeneeen 20

Figura 3 - Intolerancia religiosa derruba Terreiro em Cabedelo-PB ................c........... 30
Figura 4 - Mostra da intolerancia religiosa no Terreiro Ilé Axé Ogunté, Cabedelo ..... 31
Figura S - Estatua de lemanja vandalizada em marco de 2016 ...........ccccceeeiieniennennne. 33

Figura6- Estitua de Iemanja vandalizada em margo de 2016 ..........cccceeeiiieiiieniennennne. 33



LISTA DE GRAFICOS

Grifico 1- Grafico de evolugdo das denuncias de intolerancia religiosa no Brasil (2021—
2024) ettt a bt n bttt h bt n bt e e n et et st nbenes 32

Grafico 2 - Grafico de distribui¢ao das dentincias em 2024, separadas por religido
36

Grifico 3 - Grafico de barras mostrando a Inseguranca alimentar Grave (%) por raga/cor

€ GENETO (20232024 ovvooeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee s eeseeeeesseeeeesseeeeesseeeees s eesseeeeeeseeeesseeeee 43



SUMARIO

INTRODUGAO. ... 11

1. COMUNIDADES DE TERREIRO COMO ESPACOS DE REEXISTENCIA

........................................................................................................................................ 15
1.1 Breve diSCUSSA0 SODIE TACISINIO ..c..vevveeieniieiiieiieniieie ettt 15
1.2 Corpo-territdrio: resisténcias e arquivos vivos da amefricanidade........................... 18

2. INTOLERANCIA/RACISMO, RELIGIAO E CONTEMPORANEIDADE: OS
CONTORNOS DA “LAICIDADE BRASILEIRA” E AS COMUNIDADES DE

TERREIRO.......cocoiiiiiiiieeee ettt ettt ettt et e e enee 28
2.1 Laicidade e intolerancia reliZloSa .........cccveerveeeiiieriieeiiienieeieesieeeiee e eree e evaeeane e 28
2.2 Tolerancia ou intolerancia religiosa e o papel do Estado ...........ccoceeviiiiieninnnnne 36
2.3 A fungdo social do Terreiro como lugar politico e de intervengdo social ............... 38
2.4 Direito sagrado: a importancia dos alimentos Nos terreiros ..........cceeveeeeveerveennnnnnn. 44
2.5 Partilhar € re-existir: o terreiro como espago de cuidado e combate a fome ........... 48

3. MARCAS DO SAGRADO VIOLADO: A INTOLERANCIA RELIGIOSA NAS

VOZES DOS TERREIROS ......oooiiiiiiiee ettt 52
3.1 Trajetoria sacerdotal e intolerancia em Cabedelo ..........occvveeriiiiniiiiiniiieiiieceee, 52
3.2 O inicio da dor: intolerancia religiosa e apagamento simboOlico ........c..ccccevverueennens 54
3.3 O Estado que cala e consente: a omissdo institucional frente a intolerancia........... 58
3.4 Palavra de entidade: quando o Caboclo sustenta 0 caminho ...........cccceeevveeeeveennneen. 59

4. SOBRE O PAPEL DOS ORGAOS COMPETENTES NO ATENDIMENTO AO
CRIME DE INTOLERANCIA RELIGIOSA............coocovooviviieeeeeeeeeeeeeseseenn, 62

4.1 A rede como abrigo: a entrada no Forum da Diversidade Religiosa ..............c...... 62

4.2 A destruicao do templo e a memoria ferida: profanagdo como linguagem do poder
COLOMIAL ..ttt ettt nbe e et nbeeebeens 65

4.3 Espiritualidade como reexisténcia: Orixas, cura € memoria Viva..........cceeeuveennennne. 67



5. CONSIDERACOES FINAIS........oooooeeeeeeeeeeeeeeee e eeee ettt ettt ee e 69

REFERENCIAS ..ottt ettt e e eeeesen e 71
ANEXOS
ANEXO 1 — ROLEIT0 A€ ENETEVISTAS .evveeeee et eeeeeeee e et e e e e e e e e e eeeeeeeeeeeeeeeeeeaaaaeeeereen 78

Anexo 2 — Termo de Consentimento Livre € Esclarecido ...ooouveeeeeeeeeeieeeieeeeeeeeeaenn.. 79



11

INTRODUCAO

A opgdo em trabalhar as questdes relacionadas a analise de violéncias sofridas e
estratégias de enfrentamento entre os povos de terreiro na cidade de Jodo Pessoa (PB), a
luz das Ciéncias Sociais, relaciona-se com a busca de compreensao da religiosidade afro-
brasileira e de suas praticas de “resisténcia” e/ou “reexisténcia” frente a “intolerancia
religiosa” ou “racismo religioso”. Trata-se de um modelo de opressdo historico e
estrutural que afetou, e continua a afetar, diretamente essas Comunidades Tradicionais
em nosso pais.

Nesse contexto, a resisténcia, como aponta Sidnei Nogueira (2020), expressa-se
no enfrentamento cotidiano ao racismo religioso e na preservagdo das tradigdes e
memorias afro-brasileiras. J4 a reexisténcia, presente também nas reflexdes de Beatriz
Nascimento (2006), significa mais do que sobreviver: trata-se de recriar modos de vida e
projetar novas formas de existir, como nos quilombos e nos terreiros, que se constituem
em territorios de liberdade, memoria e invengao.

Convém esclarecer o uso dos termos entre aspas: “resisténcia” refere-se as a¢des
de sobrevivéncia cultural adotadas pelas comunidades; “reexisténcia” refere-se a
reconstru¢do identitaria e cultural diante das praticas de opressdao. Ainda assim, optamos
por manter “intolerancia religiosa” como eixo do presente trabalho. O termo, além de
figurar no debate publico e institucional - em documentos oficiais, legislagcdes e pesquisas
-, permite dialogar de forma mais acessivel com diferentes campos académicos e sociais.

Ao mesmo tempo, a andlise aqui desenvolvida tensiona esse uso, evidenciando
que, no contexto das comunidades de terreiro, a chamada “intolerdncia” ndo se resume a
um simples conflito de crencas, mas expressa mecanismos de exclusdo e violéncia racial
que se inscrevem na logica do racismo estrutural brasileiro.

Dessa maneira, a adogdo do conceito nao significa adesdo a uma leitura atenuada
da realidade, mas sim a escolha estratégica de uma categoria corrente que, embora
limitada, serd problematizada ao longo do trabalho. Tal movimento permite, a0 mesmo
tempo, reconhecer a circulagdo social do termo e articular suas insufici€éncias com a nogao
de “racismo religioso”, revelando que as praticas aqui analisadas configuram formas de
violéncia estrutural contra os povos de terreiro.

Assim, a pesquisa trata das formas de compreensao das comunidades de terreiro,
aqui apreendidas como espagos de preservacao de cultura e espiritualidade, frente as lutas

pela garantia do direito a diferenga e a liberdade de crenca. Buscam-se compreender os



12

terreiros a partir de suas tradigdes religiosas, utilizadas na construgdo e sustentagao
socioecondmica e cultural dessas comunidades no Brasil.

Nesse sentido, analisam-se as formas como tais comunidades reivindicam
legitimidade no espago publico e enfrentam as adversidades impostas por um sistema
estruturado no racismo. O estudo procura dar visibilidade a essas demandas, contribuindo
para o debate publico acerca da garantia de direitos civis, politicos e sociais desses grupos.

Ao mesmo tempo, evidencia-se o impacto do racismo estrutural em suas vidas e
valorizam-se as historias de luta desses individuos na defesa de seus direitos. Embora
assegurados pela Constitui¢do, tais direitos sdo frequentemente negligenciados no
cotidiano do exercicio da cidadania, o que justifica a relevancia desta pesquisa,
fundamental para interpretar as mobilizagdes e compreender a busca por legitimidade
dessas comunidades no espago publico.

A investigacdo, portanto, propde-se a analisar essa problemadtica politica e
sociocultural, tendo como foco os estigmas presentes nos discursos e percepgoes
negativas em torno das religides afro-brasileiras. Conforme Goffman (1988, p. 14): “Por
definicdo, ¢ claro, acreditamos que alguém com um estigma ndo seja completamente
humano. Com base nisso, fazemos varios tipos de discriminagdes, através das quais,
efetivamente, e muitas vezes sem pensar, reduzimos suas chances de vida.”

Essa perspectiva permite compreender como a intolerancia religiosa desumaniza
e marginaliza os adeptos de religides afro-brasileiras, corroborando a hipotese de que tais
praticas geram complexos de inferioridade e negam o direito de participagdo social plena
e efetiva.

O objetivo geral desdobra-se em objetivos especificos:

Identificar formas de intolerincia religiosa sofridas pelas comunidades de terreiro;
Analisar estratégias de resisténcia e reexisténcia adotadas por essas comunidades frente
as adversidades;

Investigar a atuacao do Estado e da sociedade civil na garantia ou violagao dos direitos
civis, politicos e sociais dessas comunidades;

Contribuir para o debate publico e académico sobre racismo religioso e cidadania,
reforgando a importancia da inclusdo e do reconhecimento das comunidades de terreiro
no espago social e politico brasileiro.

Tais objetivos dialogam com a hipotese de que a intolerancia religiosa produz

efeitos diretos na construgdo de complexos de inferioridade e na marginalizacdo social de



13

adeptos das religioes afro-brasileiras. Esse ponto conecta-se aos objetivos da pesquisa,
uma vez que:

Identificar formas de intolerancia religiosa significa compreender como tais praticas
geram impactos psicologicos, sociais e simbolicos;

Analisar estratégias de resisténcia e reexisténcia implica observar como esses complexos
de inferioridade sdo enfrentados ou contestados;

Investigar a atuacao do Estado e da sociedade civil envolve verificar em que medida as
instituicdes protegem - ou falham em proteger - os direitos desses grupos, perpetuando
esquemas pejorativos.

Dessa forma, contribuir para o debate publico e académico sobre racismo religioso
e cidadania significa trazer a luz essas consequéncias da intolerancia e reforgar a
necessidade de reconhecimento e inclusdo social. O estudo propde dar visibilidade a essas
demandas, com recorte temporal focado na ultima década (2015-2025), periodo em que
se intensificaram as mobilizacoes das comunidades de terreiro em defesa de direitos,
incluindo casos emblematicos, como a demoli¢ao do terreiro do Pai Joelson em Cabedelo
(2015) e o vandalismo a estatua de Iemanja na Praia de Cabo Branco (2016).

A pesquisa baseia-se em levantamento documental apoiado em jornais da midia
local, especialmente nas paginas policiais - frequentemente ignorados pelo sistema
judicial -, com o intuito de evidenciar como o racismo compromete a igualdade de direitos
civis, politicos e sociais garantidos pela Constituicdo de 1988 (Sa-Silva; Almeida;
Guindani, 2009). Nesse contexto, vale destacar o Art. 5° da Constitui¢ao: “Todos sao
iguais perante a lei, sem distingdo de qualquer natureza, garantindo-se aos brasileiros e
aos estrangeiros residentes no Pais a inviolabilidade do direito a vida, a liberdade, a
igualdade, a seguranca e a propriedade” (Brasil, 1988).

Esse trecho ressalta a importancia da igualdade de direitos perante a lei e da
inviolabilidade de tais garantias, refor¢ando a necessidade de protecdo efetiva dos espacos
de fé, especialmente diante de ataques contra a liberdade religiosa dos povos de terreiro.
Surge, entdo, o questionamento: sera que estamos habituados a negligenciar ou até mesmo
a reforcar praticas de violéncia contra adeptos de religides ndo cristds, historicamente
perseguidos no Brasil?

Essas reflexdes alimentam a inquietacdo em torno da dicotomia paradoxal entre
igualdade/desigualdade e os elementos fundantes das violéncias, revelando a necessidade
de descortinar os mecanismos sociais que operam historicamente como ferramentas de

opressdao no pais. Como ressalta Nogueira (2020), a intolerancia religiosa ndo ¢ um



14

fenomeno recente, mas uma pratica historica ligada a logica de dominacao racial e
cultural imposta pelas classes hegemdnicas. No Brasil, essa dindmica ¢ refor¢cada pela
“branquitude” e por ideologias religiosas etnocéntricas que, sustentadas por um
autoritarismo racista, buscam higienizar a sociedade. O autor destaca: “€ possivel afirmar
que a intolerancia religiosa nao ¢ algo recente na historia da humanidade e muito menos
na histdria do Brasil” (Nogueira, 2020, p. 34).

Portanto, a intolerancia religiosa, por meio de suas praticas, viola direitos
fundamentais garantidos pela Constituicdo de 1988, especialmente o Art. 5°, Inciso VI,
que assegura a liberdade de crenga e a protegdo aos locais de culto. E nesse sentido que a
pesquisa se propde a investigar como tais direitos tém sido desrespeitados.

O percurso metodologico adotado contemplou quatro pontos principais:
Levantamento bibliografico da tematica, incluindo livros e artigos sobre comunidades de
terreiro, racismo e intolerancia religiosa;

Leitura atenta e analise dos marcos teoricos que fundamentaram e auxiliaram a discussao
do trabalho;

Levantamento e andlise de jornais locais sobre casos de intolerancia religiosa em Jodo
Pessoa, com enfoque qualitativo na identificacao de padroes de discurso, representagao
das comunidades e formas de violéncia;

Realizagdo de duas entrevistas narrativas com membros da Umbanda com Nago, Jurema
e Ketu/Nagd, seguidas da analise dos contetdos obtidos.

Por fim, cabe destacar que a escolha do tema desta pesquisa se coaduna com o
fato de eu ser sacerdote do candomblé, dirigente de uma comunidade de terreiro aberta
desde 2004. Minha experiéncia como adepto e minha vivéncia direta com situagdes de
intolerdncia religiosa constituem elementos que atravessam esta investigacao,
enriquecendo o olhar analitico e sinalizando também a militancia e as denuncias que

realizo sobre casos de violéncia contra os povos de terreiro em Jodo Pessoa.



15

1. COMUNIDADES DE TERREIRO COMO ESPACOS DE REEXISTENCIA

1.1 Breve discussio sobre racismo

Os ritos sempre foram importantes para as comunidades de origem amerindias e
africanas, assumindo significancia para seus integrantes. De acordo com Mauss e Hubert
(2003), o ritual magico ¢ um fendmeno social religioso ligado as tradi¢des de cada povo
ou grupos sociais; o que foi fortemente negado durante o processo de colonizagao e
escravizagao brasileiro.

No contexto da escravizagdo de africanos no pais, a dominagao e a hierarquizagao
raciais, fortemente pautadas pela ciéncia, também desempenharam um papel fundamental
na produ¢do de imagens e discursos que naturalizavam a inferiorizagdo de determinados
grupos. Essa perspectiva foi amplamente utilizada para justificar a supremacia europeia,
classificando os demais povos como menos desenvolvidos e inaptos a “civiliza¢do”.
Atrelava-se, assim, a producdo cultural aos aspectos fisiologicos e/ou geograficos,
ligando o racismo (sob o manto da ciéncia) a marginaliza¢do de povos negros e indigenas
e sustentando politicas de exclusdo e escravizagdo (Schwarcz, 1993).

Assim, perspectivas cientificas, como o evolucionismo e o positivismo,
desenvolvem teorias que alimentaram a ideologia da supremacia branca, servindo de base
para o racismo institucional, marcada pela imposi¢@o da soberania do colonizador. Neste
contexto, povos foram submetidos a séculos de explora¢do colonial, como aponta
(Mbembe,2018), em seu estudo sobre a Necropolitica, onde afirma que o exercicio do
poder se expressa, de forma maxima, na capacidade de determinar quem pode viver e
quem deve morrer. Obviamente o autor ndo esta se referindo ao contexto brasileiro, mas
suas reflexdes sobre o direito de uns, a dispor da vida e dos corpos do “outro”, o que ainda
implica na “adoragdo” de um s6 credo, para assim forjar a “identidade nacional”, o que ¢
sintomatico nos processos coloniais (Mbembe, 2018. p. 42).

Sabemos que os efeitos do racismo, do colonialismo e do imperialismo
constituiram a criacdo de uma superioridade euro-cristdo (branca e patriarcal), cumprindo
uma tarefa racional de explicacdo dos “costumes primitivos” desses povos; naturalizando
e legitimando posigdes etnocéntrica sobre as manifestagdes culturais dos ‘“povos

selvagens” (Gonzalez, 1988. p. 71).

Segundo, Nego Bispo:



16

O processo de escravizagdo no Brasil tentou destituir os povos afro-
pindoramicos de suas principais bases de valores socioculturais,
atacando suas identidades coletivas, a comecar pela tentativa de
substituir as crengas politeistas pelo cristianismo curo monoteista
(Santos, 2015. p. 37).

Nesta perspectiva Negro Bispo a firma que o Catolicismo buscou, através da
escraviddo e suas formas coercitivas, oprimir toda e qualquer manifestagao religiosa dos
povos afro-pindoramicos, promovendo o genocidio humano e cultural desses povos.

E a partir da oposic¢io aos efeitos da travessia transatlantica e da resisténcia dos
colonizados, contrapondo-se a toda uma tradigdo etnocéntrica pré-colonialista,
minuciosamente desenvolvida para estabelecer a suposta inferioridade do africano e de
seus descendentes, que Lélia Gonzalez aponta as novas formas de violéncia. Essas,
segundo a autora, passam a assumir “[...] novos contornos, mais sofisticados; chegando,
as vezes, a ndo parecer violéncia, mas ‘verdadeira superioridade’” (Gonzalez, 1988, p.
71).

Gonzalez ressalta ainda que esse processo traduz o que o imperialismo e o

colonialismo produziram através do racismo, que seria:

[...] é suficientemente sofisticado para manter negros e indios na
condi¢ao de seguimentos subordinados no interior das classes mais
exploradas, gracas a sua forma ideoldgica mais eficaz: a ideologia do
branqueamento (Gonzalez, 1988, p. 73).

Também Abdias Nascimento afirma a ndo oficialidade de politicas para promogao

do branqueamento da populagdo negra no pais:

Da classificagdo grosseira dos negros como selvagens e inferiores, ao
enaltecimento das virtudes da mistura de sangue como tentativa de
erradicacdo da “mancha negra”; da operatividade do “sincretismo”
religioso a abolicao legal da questdo negra através da Lei de Seguranga
Nacional e da omissdo censitaria - manipulando todos esses métodos e
recursos - a histdria ndo oficial do Brasil registra o longo e antigo
genocidio que se vem perpetrando contra o afro-brasileiro. Monstruosa
maquina ironicamente designada “democracia racial” que s6 concede
aos negros um unico “privilégio”: aquele de se tornarem brancos, por
dentro e por fora (Nascimento, 2016. p. 111).

Bento (2002, p. 28) discute a relagdo intrinseca entre racismo e branqueamento

no Brasil. Segundo a autora:



17

Na verdade, o legado da escravidao para o branco ¢ um assunto que o
pais ndo quer discutir, pois os brancos sairam da escraviddo com uma
heranga simboélica e concreta extremamente positiva, fruto da
apropriacao do trabalho de quatro séculos de outro grupo. Ha beneficios
concretos e simbolicos em se evitar caracterizar o lugar ocupado pelo
branco na histéria do Brasil. Este siléncio e cegueira permitem nao
prestar contas, ndo compensar, ndo indenizar os negros: no final das
contas, sdo interesses econdmicos em jogo, ainda que nao so.

“Branquitude” estd ligada a privilégios historicamente constituidos, com a
desvalorizacao do ndo branco, em diferentes niveis da sua vida. O racismo estrutural,
conforme definido por Silvio Luiz de Almeida, ¢ uma racionalidade que organiza
posicdes sociais e legitima um poder diferencial. Ele opera como um modelo de estrutura
social naturalizado, que constrange individuos em diversas esferas, relacionado aos
privilégios atribuidos a branquitude (Almeida, 2019).

Assim, as classificagdes raciais tiveram papel importante para definir as
hierarquias sociais, a legitimidade na condug¢do do poder estatal e as estratégias
econdmicas de desenvolvimento (Almeida, 2019, p. 37). Fanon (2020) destaca que a
dominagdo colonial moldou a imagem do negro com base na cor da pele, promovendo

um preconceito de cor, sustentado pelo racismo estrutural. Assim:

O preconceito de cor nada mais ¢ do que um ddio irracional de uma raga
por outra, o desprezo dos povos fortes e ricos por aqueles que
consideram inferiores a si proprios e, subsequentemente, 0 amargo
ressentimento daqueles que sdo subjugados a for¢a e com frequéncia
insultados (Fanon, 2020, p. 133).

Como desdobramento desta reflexdo, consideramos importante pensarmos,
também, nas formas exploratdrias a que corpos foram submetidos, como mostra Muniz
Sodré em sua obra “O fascismo da cor: uma radiografia do racismo nacional”, onde afirma

que:

[...] a esquematizagdo discriminatoria tem um sentido, que ¢ a
hierarquizacdo excludente da cidadania negra. Apesar de pequenas
conquistas obtidas ao longo de mais de um século de movimentacao
civil, o homem negro brasileiro configura uma cidadania de segunda
classe, mantida em seu lugar por um racismo nao legalmente sistémico
(Sodr¢, 2023, p. 39).

Neste sentido Muniz Sodré (2023) denuncia que o racismo no Brasil opera como

uma logica estruturante, organizando a sociedade de forma a excluir a populacdo negra.



18

Mesmo com avangos legais -conquistados através da luta do movimento negro - este
segmento social ainda vive uma cidadania de segunda classe.

O racismo persiste embora nio legalizado!, atua de forma sistémica e eficaz,
mantendo a exclusdo por meio de praticas sociais. Assim, Sodré desmonta o mito da
democracia racial e expoe a falsa neutralidade do Estado brasileiro. O mesmo vemos em

Mbembe:

A “ocupagao colonial” em si era uma questao de apreensao, demarcagao
e afirmacdo do controle fisico e geografico - inscrever sobre o terreno
um novo conjunto de relagdes sociais e espaciais. Essa inscricdo de
novas relagdes espaciais (“territorializacdo”) foi, enfim, equivalente a
produgdo de fronteiras e hierarquias, zonas e enclaves; a subversdo dos
regimes de propriedade existentes; a classificacdo das pessoas de
acordo com diferentes categorias; extracao de recursos; e, finalmente, a
producdo de uma ampla reserva de imaginarios culturais (Mbembe.
2018. p. 38 - 39).

Nesses termos, mostra que o colonialismo nao foi apenas um processo de
dominagdo politica e territorial, mas “um projeto de reordenacao total das vidas e corpos

subordinados, o que incidiu em todo um imaginario sobre estes grupos.
1.2 Corpo-territério: resisténcias e arquivos vivos da amefricanidade.
Nascimento (2016) define a chamada “democracia racial” como:

[...] a metafora perfeita para designar o racismo estilo brasileiro: nao
tao 0bvio como o racismo dos Estados Unidos e nem legalizado qual o
apartheid da Africa do sul, mas institucionalizado de forma eficaz nos
niveis oficiais de governo, assim como difuso e profundamente
penetrante no tecido social, psicoldgico, economico, politico e cultural
da sociedade do pais” (Nascimento, 2016. p. 111).
O racismo institui a cor da pele como critério de julgamento do carater das
pessoas, ignorando os diferentes potenciais de cada povo. Esse processo confunde o
progresso nos moldes tecnologicos e civilizacionais europeus com a desumanizagdo

exploratoria dos corpos negros, desde a escravidao, onde uma ldgica biologizante sustenta

a “condenacdo” das culturas de origem africanas. Racionalizam-se praticas de exploragao

1Constituigdo (Brasil, 1988), artigo 5°, inciso XLII, estabelece que o racismo é crime inafiangavel e
imprescritivel. BRASIL. Lei n® 7.716, de 5 de janeiro de 1989. Define os crimes resultantes de preconceito
de raga ou de cor. Disponivel em: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/17716.htm. Acesso em: 22 jul.
2025.



19

baseadas na irracionalidade do 6dio racial, epistémico, cientifico e epidérmico, que
define, pela cor da pele, quem deve viver e quem deve morrer.

E da antipoda dessa construgdo dicotdmica que, Lélia Gonzalez vai apontar em
sua obra “A categoria politica - cultural de Amefricanidade” essa questdo, utilizando o
termo amefricanidade para designar nao somente a descendéncia dos africanos trazidos
para as Américas pelo trafico transatlantico, mas trazendo a luz a importancia de toda

uma descendéncia dos povos originarios, dos amefricanos € amefricanas.

[..Jcomo daqueles que chegaram a AMERICA muito antes de
Colombo. Ontem como hoje, amefricanos oriundos dos mais diferentes
paises tém desempenhado um papel crucial na elaboragdo dessa
Amefricanidade que identifica, na Diaspora, uma experi€ncia historica
comum que exige ser devidamente conhecida e devidamente
pesquisada (Gonzalez, 1988. p. 77).

Essa historia se exprime em seus corpos violentados, mas também carrega, de
forma indelével, toda uma trajetdria de resisténcia e “reexisténcia”, sempre em oposicao
aos efeitos da travessia transatlantica. Nesse mesmo contexto de analise dos processos de

exploragdo colonial, Diego dos Santos Reis (2022), afirmar que:

Os processos historicos de sequestro, transplante e expropriagdo
territoriais promovidos pela colonizagdo e pelo trafico atlantico,
impulsionados pelo regime escravocrata e pelo racismo antinegro na
diaspora, elemento constitutivo do sistema mundo moderno-colonial,
resultaram no vilipéndio e na usurpag@o da agéncia de pessoas negras
sobre seus corpos, transmutados em corpos-objetos (Reis, 2022, p. 81).

Nesse contexto, o Estado justifica atitudes cotidianas de estrangulamento
simbolico e fisico dos corpos negros, reforcando barreiras institucionais, interrompendo
trajetorias e limitando o acesso igualitario as oportunidades, como podemos ver na
auséncia de empregos, de aceitacdo social ou da soliddo das pessoas pretas. Assim,
perpetua-se a negacdo da efetiva reparacdo e da promocao da justica social a essas
populagoes.

Mesmo violentados por essas necropoliticas da explora¢do e da morte, os corpos
negros resistiram e resistem até hoje, como ¢ o caso das comunidades de terreiro, que
buscam, por meio da fé e de suas praticas, a desconstru¢do de esteredtipos e estigmas,

como elemento capacitador e transformador das desigualdades sociais.



20

A pesquisa mostrou que as comunidades de terreiro sdo constantemente
ameagadas por formas de intolerancia e racismo, que buscam deslegitima-las em nome

de um suposto ideal civilizatério e branqueador.

Figura 1: Terreiro de candomblé ¢ depredado no Rio de Janeiro de 2019.

Fonte: https://www.pragmatismopolitico.com.br/2019/03/terreiro-de-candomble-e-incendiado-e-
depredado-no-rio-de-janeiro.html

Figura 2: Terreiros sob ataque.

aivevded

L 3

Fonte: Fotografia (Reproducéo/Folha Universal), Disponivel
em:https://www.brasildefato.com.br/2019/01/21/dia-de-combate-a-intolerincia-religiosa-completa-12-anos-com-
terreiros-sob-ataque/

A intolerancia religiosa ndo ¢ um fator isolado, mas reflete uma relacio com
outros preconceitos estruturais (como classe social, género, etc.), impactando diretamente
as tradi¢des culturais dos afrodescendentes no Brasil. Grupos pertencentes a determinadas
hegemonias religiosas frequentemente discriminam outros, quando seus dogmas se

transformam em comportamentos violadores contra diferentes pertencgas religiosas.


https://www.pragmatismopolitico.com.br/2019/03/terreiro-de-candomble-e-incendiado-e-depredado-no-rio-de-janeiro.html
https://www.pragmatismopolitico.com.br/2019/03/terreiro-de-candomble-e-incendiado-e-depredado-no-rio-de-janeiro.html
https://www.brasildefato.com.br/2019/01/21/dia-de-combate-a-intolerancia-religiosa-completa-12-anos-com-terreiros-sob-ataque/
https://www.brasildefato.com.br/2019/01/21/dia-de-combate-a-intolerancia-religiosa-completa-12-anos-com-terreiros-sob-ataque/

21

Segundo Nogueira (2020), a intolerancia religiosa estd associada a necessidade de
estigmatizar, criando oposi¢cdes entre o que ¢ considerado ‘“normal”/“anormal”,
reforcando preconceitos e discriminagdes contra tradigdes afro-religiosas. O racismo e a
intolerancia religiosa muitas vezes se sustentam por julgamentos que exaltam/

marginalizam grupos distintos, promovendo hierarquias sociais e religiosas.

[...] o racismo se caracterizam pelas formas perversas de julgamento
que estigmatizam um grupo ¢ exaltam outro, valorizam e conferem
prestigio e hegemonia a um determinado “eu” em detrimento de
“outrem”, sustentados pela ignorancia, pelo moralismo, pelo
conservadorismo e, atualmente, pelo poder politico — os quais
culminam em agoes prejudiciais e até certo ponto criminosas contra um
grupo de pessoas com uma crenga considerada ndao hegemonica
(Nogueira, 2020, p. 35).

As praticas de intolerdncia religiosa, como a demonizagdo, exclusdo social e
destruicdo de templos, t€m raizes historicas profundas. “Estigmatizar ¢ um exercicio de
poder sobre o outro (Nogueira, 2020, p. 35). Ao contrario de uma homogeneizacao
cultural, essas comunidades sustentam e celebram praticas, cosmologias e valores
ancestrais, que resistem ao seu apagamento. Assim, ¢ importante ressaltar que as
comunidades de terreiro sdo espagos “organicos”, pois comportam, em si, COrpos vivos e
grupos sociais, com uma composi¢do que estabelece e expande organizagdo social,
formas de aprendizagem, saberes da cultura, sociabilidades, etc.

O corpo negro, historicamente marcado pela violéncia da escraviddo e pela
persisténcia do racismo estrutural, deve ser compreendido como lugar e territério de
memorias, afetos e vivéncias ancestrais. Nele se inscrevem os traumas da colonialidade
e, a0 mesmo tempo, as poténcias de recriagdo cultural que garantem a continuidade da
vida. E nesse corpo - atravessado por séculos de exploragio, opressdo e necropolitica
institucional - que se erguem praticas comunitarias que afirmam a dignidade e a
ancestralidade, projetando novas formas de existéncia coletiva.

As comunidades de terreiro, nesse sentido, configuram-se como espagos de
elaboragdo simbodlica e politica desse corpo-memoria, transformando-se em “territorios
da resisténcia” e “reexisténcia”’, nos quais diferencas e pluralidades coexistem e se
expressam em relagdes sociais. Nesse espaco plural, manifesta-se o que Sodré (2002)
descreve como:

[...] forma social ¢ o que permite a apreensdo sensivel (onde possa
intervir, para além do puro intelectualismo, o mito, o simbolo e o
imaginario) de um estilo de vida com sua atmosfera particular, sua



22

multiplicidade numa unidade e seu relacionamento com o espaco
(Sodré, 2002, p. 20).

Na afirma¢do de Muniz Sodré (2002), vemos que essas comunidades possuem
importantes fungdes sociais tanto nos compartilhamentos de suas nogdes de valores
socioculturais, relativas as crengas religiosas, quanto no que concerne a construgao das
bases da identidade marcada pelo ordenamento simbodlico desses grupos, impressos nos
espacos comunitarios de terreiro. Segundo o autor, “o que da identidade a um grupo sdo
as marcas que ele imprime na terra, nas arvores, nos rios” (Sodré, 2002, p. 22). Essa
percepgao se verifica amplamente nos espagos territoriais analisados aqui, por meio de
rituais diversos?.

E importante afirmar que as comunidades de terreiro representam repositorios,
lugares onde circulam saberes e valores culturais, onde se reinterpretam e se reintegram
um vasto patriménio simbolico trazido pela descendéncia, pelos lagos consanguineos e
de axé, que ancestralizam esses corpos na diaspora®. As narrativas comunicam desde
questdes relativas aos fatos da existéncia humana até respostas a enigmas que envolvem
os fendmenos da existéncia em todas suas faces; reconstroem ritos que estabelecem o
meio de comunicagdo dos seus praticantes com o sagrado, fortalecendo suas crencas
através desses simbolos e ritos agrupados em cerimoniais que sdo conduzidos pelos/as
diferentes sacerdotes e sacerdotisas que compdem a hierarquia religiosa desses afro-
religiosos.

A pesquisa nos mostra que sao constituidas formas de poder atreladas a
senioridade, ao reconhecimento e aos saberes: culindrios, técnicas corporais, canticos
sagrados, linguagem litirgica e praticas diversas de um legado ancestral. Os provérbios
(owe), por exemplo, sdo as joias da linguagem Yorubd, que estabelecem as regras do

culto, sempre passiveis de recriagdo historica em um dado tempo, espago e territorio, mas

’Trago aqui um rito que me atravessa profundamente e que também ¢é descrito por Beniste (2000, p. 212-
213): 0 Soro Orisa, uma conversa ritual com o Orisa realizada ao amanhecer, antes de qualquer interagio
com o mundo. Em uma das casas tradicionais de culto a Sango, a Iyalorisa dirige-se ao I1¢ Sang, ajoelha-
se e derrama a agua da quartinha em trés pontos do chdo - no centro, a direita e a esquerda - batendo a
palma da mao direita sobre o punho esquerdo e tocando os dedos da mao direita nos pontos com agua,
pronunciando: Afonjd mo pé; Aira mo pé, Pélé towd; Arikii Babd wa,; Ko jit oye mi; Ko tutu. Esse rito, que
também pratico, ¢ um gesto de escuta e alinhamento espiritual, um inicio de semana marcado pela palavra
sagrada e pelo siléncio que orienta o caminhar.

3Como nos lembra Beniste (2000, p. 236), os candomblés no Brasil se organizam com base em uma
linhagem familiar marcada pela centralidade matriarcal. Essa estrutura ndo ¢ apenas organizacional, mas
profundamente espiritual. Ao ser iniciado, passamos a ser reconhecidos como Omé f)risz‘t, filhos do Orisa
- um vinculo que ultrapassa o bioldgico e inscreve nosso pertencimento numa ancestralidade sagrada e
comunitaria. Essa filiacdo nos coloca sob responsabilidades e cuidados que definem, a cada rito e a cada
obrigacdo, quem somos dentro da nossa comunidade.



23

preservados através das geragdes, que transmitem significados e permitem a compreensao
dos comportamentos e das praticas ritualisticas. Conforme Sodré, “tudo isso concorre
para fixar o ordenamento simbdlico da comunidade. E essa ordem de relacionamento
constitui um movimento de transformagao, cujo os polos sao marcados por atitudes de
acolhimento de normas ou valores” (Sodré, 2002, p. 22).

Essa ¢ a realidade paraibana das “comunidades de terreiro”, bem como de outras

de nosso pais, que luta para resistir. Jos¢ Beniste afirma que:

Como nao havia nenhuma forma de documento escrito, no passado,
tudo que foi preservado sobre suas divindades chegou até nods por
palavras faladas, que passaram de geragdo a geracdo, constituindo-se o
que se costuma chamar de TRADICAO ORAL. E isso remonta ao
continente africano. Essas tradi¢des sdo os nossos unicos meios de se
saber qualquer coisa de sua teogonia € cosmogonia, o que eles pensam
e no que acreditam acerca das relagdes entre o CEU e a TERRA
(ORUN-AIYE) (Beniste, 2000, p. 20).

As comunidades de terreiro se recriam de diversas formas, reconstituindo e
agregando valores oriundos tanto dos povos originarios quanto dos africanos
escravizados. Sodré (2020, p. 15) destaca que: "o territorio aparece, assim, como um dado
necessario a formacdo da identidade grupal/individual, ao reconhecimento de si por
outros", o que contribui para fortalecer as vivéncias do grupo por meio da comunidade e
de seus saberes e valores.

A vivéncia, do autor deste trabalho, com varios terreiros da cidade de Jodo Pessoa,
indica que as comunidades funcionam como territdrios seguros que, além de exercerem
um papel socializador, possibilitam aos individuos encontrarem um lugar onde podem
expressar seus sentimentos de pertencimento, fundamentar seus desejos e se conectar com
o divino. Em meio a pluralidade de saberes, esses espagos garantem o direito a vida, a
liberdade de expressao e a existéncia digna e segura em suas multiplas manifestacdes -
sejam politicas, socioculturais ou religiosas -, assegurando, assim, um espaco de
representacdo e valor na sociedade.

Para Beniste (2000), compreender as expressdes presentes nas religides afro-
brasileiras exige uma imersao sensivel e respeitosa nesse universo simbolico, por meio
do contato com seus principios, doutrinas e vivéncias. Trata-se de reconhecer as
realidades diversas que sdo recriadas nesses espacos, onde o invisivel torna-se tangivel
para aqueles que partilham desse universo. No campo dos estudos sobre as religides afro-

brasileiras, ¢ necessario romper com a pratica recorrente de moldar as pesquisas a teorias



24

previamente estabelecidas, desconsiderando as especificidades culturais, simbolicas e
epistemologicas dos povos estudados.

Consideramos os espacos rituais afro-brasileiros como realidades vividas, onde o
invisivel se manifesta na experiéncia coletiva e individual de seus adeptos. Neste trabalho,
nos focamos, sobretudo, nas narrativas de violéncias sofridas e nas estratégias de
enfrentamento por parte de comunidades de terreiro da cidade de Jodo Pessoa.

Ainda pode se dizer que “Comunidade de terreiro ¢ um espago de reexisténcia na
diaspora”, pois, consiste no lugar do sagrado pensamento negro, que traz consigo toda
sua ancestralidade, sendo o terreiro o espaco onde se emerge ¢ se materializa todo seu
simbolismo ético, fundamentando suas praticas e saberes, recriando sua “reexisténcia”
que atualiza a nogdo de origem africana, se fortalecendo no “sagrado da encruzilhada que
possibilita reescrever sua historia, reexistir”, religando “ORUN ¢ AIYE (Nogueira, 2020.
p. 56).

Assim como os quilombos, as comunidades de terreiro sdo organizagdes politicas
de “resisténcia” e “reexisténcia”’. A relevancia das comunidades de terreiro evidencia
processos historicos e organicos de resisténcia; espacos onde as pessoas reconstroem
sentidos de pertencimento e redefinem sua cidadania. Nesse sentido, torna-se
fundamental reconhecer que tais processos de “resisténcia” e “reexisténcia” envolvem,
também, a disputa simbdlica pela nomeacdo e pela preservacao das identidades
ancestrais.

De todo modo, a comunidade retine sujeitos diversos que, embora por vezes
pertencentes a diferentes grupos étnicos (como indigenas, Ketu-Nago (Iorubas), Congo-
Angola (Bantu), Jeje (Daomeanos), ou raciais (brancos, pardos negros etc.), que formam
uma comunidade com saberes, cosmologias e valores, detentores de formas proprias de
organizagdo social e relagdo territorial - que ¢ condi¢do essencial para a reprodugdo de
suas praticas culturais, religiosas, sociais, ancestrais € economicas.

Neles, individuos pertencentes a diferentes sistemas de tradigdes culturais e
religiosas se articularam e se reconheceram como parte de uma mesma constituicdo
social: a comunidade de terreiro (Sodré, 2002).

E pertinente esclarecer que a definigdo de comunidade aqui usada refere-se a um
espaco simbdlico e vivencial, no qual se compartilham saberes, praticas e memorias
ancestrais que constituem um legado cultural e historico comum. Nela se originam ritos
capazes de mobilizar forcas necessarias para expansdo e para a continuidade da

organiza¢do social comunitaria. O terreiro € esse espaco sagrado, que se organiza,



25

geralmente, de forma circular e horizontal, onde lado a lado, sdo compartilhados saberes

ancestrais, passados entre geragdes, sobre a for¢a da natureza que comungam.

Nos terreiros dos povos pagdos politeistas (nas festas), as filhas e filhos
de santo (pessoas da comunidade) se organizam circularmente no centro
do terreiro (saldo de festas), juntamente com a mae ou pai de santo
(animadora ou animador da festa) através de quem as deusas e deuses
se manifestam, compartilhando a sabedoria da ancestralidade ¢ a forga
viva da natureza, de acordo com a situagdo de cada pessoa da
comunidade (Santos, 2015. p. 40).

Assim, “a ideia de territorio coloca de fato a questao da identidade, por referir-se
a demarcacdo de um espago na diferenca com outros” (Sodré, 2002, p. 23). O terreiro-
territorio reivindica o direito a existir enquanto parte da tradigdo brasileira; com
identidades e pertencgas que buscam reconhecimento frente a outros grupos religiosos da
sociedade. Entao ¢ possivel entender que ha nesse processo de resisténcia e de luta em
defesa do “terreiro-territorio” a busca da preservagao dos simbolos e das significa¢des
dos modos de vida e religiosidade dessas comunidades.

As comunidades de terreiro, nesse sentido, constituem espagos de resisténcia ao
racismo estrutural, de memoria e existéncia, contribuindo para a dissolucdo de estigmas
e estereotipos seculares, que cerceou direitos e instaurou, nesses povos, um "complexo
de inferioridade".

Portanto, ¢ importante destacar o que (Sodré, 2002, p. 19) aponta sobre essas
comunidades, ao descrevé-las como terreiros de culto que “constituem exemplo notavel
de suporte territorial para a continuidade da cultura do antigo escravo”. Essa perspectiva
refor¢a o papel fundamental dos terreiros enquanto espacos de preservacao e reinvengao
das praticas culturais, sociais e espirituais herdadas da diaspora africana.

Essa anélise reforca a compreensao de que os territdrios de terreiro ndo se limitam
a espagos de vivéncia religiosa, sendo centros culturais e de mobilizacdo identitéria, e
reafirmagdo de sua cidadania. Sao espagos onde saberes ancestrais, praticas coletivas e
memorias historicas se entrelagam para sustentar processos continuos de autonomia,
pertencimento e reconstrugao social frente as violéncias da colonialidade.

Além disso, cabe reforgar a fun¢do socializadora existente nesses espagos, onde a
tradi¢do oral e ancestral tem sido utilizada para configurar seus rituais, praticas e saberes.
Compreender as comunidades de terreiro como territorios de socializacdo e recriagdao

historica é também reconhecer sua poténcia como lugares de reexisténcia e construgao



26

identitaria. Nesse entrelacamento entre cultura, religido e resisténcia, emerge o corpo-
territério como dimensao fundamental: um arquivo-documento vivo da amefricanidade,
conceito formulado por Lélia Gonzalez (1988) para expressar a experiéncia comum dos
povos negros ¢ indigenas na didspora das Américas, marcada por processos de violéncia,
mas também por recriacdes culturais, espirituais e politicas. Nele inscrevem-se saberes,
dores e espiritualidades, marcando o chdo onde se pisa com as marcas da ancestralidade
e do pertencimento.

Nao existe liberdade espiritual para uma alma presa a corrente escravizante dos
dogmas. Desde a didspora for¢cada dos africanos para o Brasil, desenvolveu-se a histéria
da resisténcia frente ha anos de escravizagdo, exploracdo, exclusdo e distor¢cdes nas
narrativas historicas que separaram brancos e pretos no pais. Nessa construgdo,
consolidou-se um senso de superioridade branca, parte do ethos* colonialista europeu,
fundamentado em um conjunto de valores e normas eurocentradas.

Entre as varias formas de exclusdo dos negros na sociedade brasileira, destaca-se
a grande influéncia da Igreja Catdlica, que teve papel ativo na propagacao de um
conhecimento publico do “[...] alto grau de bondade e humanidade na escravidao”
(Nascimento, 2016, p. 62), justificando tanto a escraviddo quanto a catequizagdo de
indigenas e africanos. Cronistas e viajantes, catolicos ou protestantes, apoiavam e
legitimavam o regime de colonizagdo e catequizagdo, praticas que reverberam até hoje
por meio da intolerancia religiosa”.

Ao longo da historia, as populagdes negras organizaram-se em torno de praticas
religiosas que deram origem a comunidades como os terreiros, estabelecendo bases para
suas identificagdes sociais, econOmicas, culturais e politicas. Essas comunidades
promovem o que Muniz Sodré (2002, p. 70) chamou de “[...] movimentos de volta a
Africa ou de reterritorializagio étnica dentro de um espago nacional brasileiro”. A criagio
do espago do terreiro materializa, assim, um modelo de pertencimento, com sujeitos
sociais que se identificam com credos e ritos mitico-religiosos, compartilhando cotidiano,
problemas, expectativas e historias de vida.

Dessa forma, os terreiros tornam-se territorios fisicos, simbolicos, econdmicos e

de estruturacdo politica de seus membros, evidenciando que nao existe liberdade plena

“De acordo com Clifford Geertz ethos seria aquilo que define um estilo de vida, as disposi¢des morais e
estéticas dos sujeitos sociais. Estaria relacionado a visdo de mundo de determinados grupos ou sociedades
(Geertz, 1989).

SEste € o caso, por exemplo, do francés Jean de Léry ou do portugués Pero de Magalhdes Gandavo.



27

enquanto a religiosidade e a alma permanecem presas as amarras das religides oficiais
brasileiras. As vivéncias e 0s corpos presentes nesses espacos demonstram que o terreiro
¢ fruto de muita luta, resisténcia e reexisténcia, mantendo viva a memoria, a

ancestralidade e a identidade coletiva.



28

2. INTOLERANCIA/RACISMO, RELIGIAO E CONTEMPORANEIDADE: OS
CONTORNOS DA “LAICIDADE BRASILEIRA” E AS COMUNIDADES DE
TERREIRO

Até aqui esta posto quanto a negacdo da existéncia do outro por meio do
apagamento de sua cultura e crengas religiosas possui estreita relagao
com um projeto de poder relacionado a um proselitismo eleitoral
(Nogueira, 2020. p. 67).

2.1 Laicidade e intolerancia religiosa

Neste capitulo buscamos examinar a “laicidade brasileira”, diante dos discursos,
narrativas ¢ agdes sobre o lugar da religido no espago publico, por meio da analise de
discursos, e acdes proferidas por agentes sociais ditos laicos (como juristas, ativistas
sociais, gestores publicos, intelectuais, jornalistas, educadores) e também de religiosos de
varios segmentos (catolicos, evangélicos, afro-brasileiros, nova era - new agers e
ecumenicos).

Entdo ¢ importante examinar como muitos atores sociais, contextualizados neste
“regime laico”, se apropriam desta laicidade para defender seus interesses e projetos, a
partir do “ponto de vista” de determinadas religides. E certo que a Constituigio de 1988
foi um marco na separacdo entre as intimas relagdes entre Igreja e Estado, a partir de
pressdes dos movimentos sociais € da sociedade civil, no intento de trazer, na forma da
lei, direitos civis entre os quais estdo as expressoes religiosas.

Mariano (2011), mostra o laico como formado a partir da influéncia da esfera
publica, quando sujeitos religiosos ganharam visibilidade e empoderamento na luta para
dar ao pais uma feicao laica, sobretudo a partir da Constituicdo Federal. Portanto € correto
afirmar que os contornos que encerram a “laicidade brasileira”, estdo repletos de lutas
sociais por direitos diversos, como saude, educacdo género, raciais, politicos e religiosos,
construindo assim uma colcha de retalhos de distintas reivindicagdes, que compde assim
um quadro complexo e multifacetado, sugerindo medidas legais contra as desigualdades
sociais existentes.

A Constituicdo de 1988, no Capitulo I- Dos Direitos e Deveres Individuais e

Coletivos - diz no seu Art. 5° que:

Todos sdo iguais perante a lei, sem distingdo de qualquer natureza,
garantindo-se aos brasileiros e aos estrangeiros residentes no Pais a



29

inviolabilidade do direito a vida, a liberdade, a igualdade, a seguranca e
a propriedade, nos termos seguintes: [...].

Também mencionando, na sequéncia, a “inviolavel liberdade de consciéncia e
crenga, sendo assegurado o livre exercicio dos cultos religiosos e garantida, na forma da
lei, a protecao aos locais de culto e sua liturgia”; mostrando caber ao Estado assegurar e
garantir a total liberdade de crenga e opinides, sem nenhum tipo de repressao ou qualquer
natureza de constrangimentos. Isso ¢, onde somente se justificaria uma intervengao nesse
direito, se o exercicio dessa concedida liberdade interviesse ou violasse os direitos de
outro ou promovesse a desordem do bem-estar social em geral.

Mas sera que o que rege nossa Constituicdo ¢ de fato cumprido? Nessa
perspectiva, ha algum regime de comensurabilidade entre esses grupos religiosos? Ou
seja, existe um tratamento proporcional e equivalente entre diferentes religides no espacgo
publico, ou algumas - especialmente as de matriz africana — continuam sendo
marginalizadas? Mariano (2011) afirma que a caracterizagdo de um regime laico no pais
nao acabou com a primazia do catolicismo e do protestantismo, religides majoritarias que
frequentemente discriminam as demais crencgas e religides. Segundo o autor (2011, p.

247):

E sabido que a intolerancia religiosa é incitada sobretudo, contra as
“religides de matriz africana”, pois esta fundamentalizada no seio da
sociedade brasileira desde o periodo colonial a intolerancia pelas coisas
pretas, nos moldes do racismo estrutural que nasce de um projeto de
poder institucionalizado, desde a construcdo até fundagdo do Estado
brasileiro(...).

Essa discussdo sobre comensurabilidade pode ser enriquecida quando
consideramos a perspectiva temporal e epistemologica das cosmopercepcdes afro-
diasporicas. Como indica o provérbio iorubano: “Exu matou um passaro ontem com uma
pedra que s6 jogou hoje”, a logica da incomensurabilidade entre o tempo linear ocidental
e a temporalidade circular afro-diasporica evidencia que passado, presente e futuro ndo
estdo rigidamente separados, mas se entrelacam. Nesse horizonte, as praticas e tradi¢cdes
afro-brasileiras ndo podem ser plenamente comparadas ou “medidas” pelos mesmos
parametros ocidentais, juridicos ou sociais, reforcando a complexidade da marginalizacao

estrutural que sofrem no espaco publico (Sodré, 2002; Bispo, 2015).



30

Nosso levantamento documental, realizado por meio de pesquisa sistematica na
internet em veiculos de comunicacdo on-line (a exemplo do Didrio da Paraiba) e em
relatdrios oficiais disponibilizados pelo Ministério dos Direitos Humanos e da Cidadania
(MDHC), especialmente os registros do Disque 100, mostrou que entre os anos de 2021
e 2024 o Brasil vivenciou um crescimento alarmante nas denuncias de intolerancia
religiosa, revelando o agravamento da violéncia simbdlica e estrutural contra expressoes

religiosas historicamente marginalizadas.

Figura 3 - Intolerancia religiosa derruba Terreiro em Cabedelo-PB.

3

js
- (S

Fonte:https://diariopb.com.br/intolerancia-religiosa-derruba-terreiro-em-cabedelo/

A matéria publicada no Didrio da Paraiba, em 2015, mostra um claro caso de
intolerancia religiosa ocorrida na praia do Jacar¢, em Cabedelo, na grande Jodo Pessoa,
com a derrubada de um imoével que abrigava um terreiro de candomblé, fato que levou a
um Ato publico em reptdio a tal violéncia municipal, sem que existisse qualquer processo
judicial envolvido.

Em 2021, foram registradas 572 dentincias no Brasil. No ano seguinte, 2022, esse
numero saltou para 1.234 denuncias, representando um aumento de 116%. Em 2023, o
nimero subiu para 1.481 denuncias e, em 2024, atingiu o alarmante total de 2.472
denuncias, um crescimento de 66,8% em relagao ao ano anterior. No acumulado de 2021
a 2024, o aumento chega a aproximadamente 323,29%, segundo dados divulgados pelo

Ministério dos Direitos Humanos e da Cidadania (MDHC), por meio do Disque 100°.

A pesquisa documental seguiu a orientagdo metodoldgica de Silva e Menezes (2005), que definem esse
tipo de investigagdo como o exame sistematico de materiais de dominio publico (jornais, relatorios, bases
de dados institucionais), com vistas a extrair informagdes relevantes ao problema investigado.


https://diariopb.com.br/intolerancia-religiosa-derruba-terreiro-em-cabedelo/

31

Essas denuncias abrangem diferentes formas de intolerancia religiosa, incluindo
agressoes fisicas contra praticantes, ataques verbais e simbolicos, ameacas, depredacdes
de templos e terreiros, incitacdo ao 6dio em espagos publicos e virtuais, além de
discriminacao institucional em escolas, unidades de saude e reparticdes publicas. A
diversidade dos registros evidencia que a intolerancia religiosa no Brasil ndo se limita a
episodios isolados, mas constitui um fendmeno estrutural, presente em multiplas

dimensoes da vida social.

Figura 4 — Mostra da intolerancia religiosa no Terreiro 1lé Axé Ogunté, Cabedelo.

:

https://diariopb.com.br/intolerancia-religiosa-derruba-terreiro-em-cabedelo/

Esses numeros denunciam que, embora constitucionalmente o Estado deva
garantir a liberdade religiosa e proteger os espagos de culto, na pratica, o regime laico
tem operado de modo seletivo, permitindo que determinados segmentos religiosos gozem
de privilégios no espaco publico, enquanto outros seguem subalternizados,
deslegitimados e violentados. Ainda nos mostra o crescente aumento de denuncias deste
tipo de racismo, muitas vezes até institucional, pois a colonialidade do poder, como bem
aponta Sidnei Nogueira (2020), continua vigente ao hierarquizar e apagar saberes e
praticas religiosas que desafiam a logica dominante da branquitude e do cristianismo
hegemonico, como observado em Jodo Pessoa.

O Dia Nacional de Combate a Intolerancia Religiosa foi criado através da Lei n.°
11.635, de 27 de dezembro de 2007.A escolha da data ¢ em homenagem a Mae Gilda,

fundadora do terreiro 11€é Axé Abassa de Ogum, de Salvador-BA, que sofreu o crime de

difamagdo e intolerancia, tendo sua casa e terreiro invadidos. Segundo site do governo


https://diariopb.com.br/intolerancia-religiosa-derruba-terreiro-em-cabedelo/

32

federal, o Ministério dos Direitos Humanos, em noticia publicada em 21 de janeiro de
2023, no Dia Nacional de Combate a Intolerdncia Religiosa, o Brasil registrou 2.124
violagdes de direitos humanos relacionadas a intolerancia religiosa durante todo ano de
2023.

O numero, divulgado pelo Disque 1007- Disque Direitos Humanos, indica um
aumento de 80% na comparagdo com o ano anterior, quando foram compiladas 1.184
violagdes provenientes de diversas regides do Brasil. As religides de matriz africana
seguem como as mais afetadas pela violéncia e intolerancia religiosa. Os estados de Sao
Paulo, Rio de Janeiro e Bahia chamam atencdo pela recorréncia nos casos. Conforme

demonstra o grafico abaixo:

Grafico 1: Denuncias de Intolerancia religiosa no Brasil

Evolucao das denuncias de intolerancia religiosa no Brasil (2021-2024)
2500 Total
2250
2000
[%]
8
2
5 1750
2
[
o
2 1500
e
[
E 1250
3
=
1000
750
500
2021.0 20215 2022.0 2022.5 2023.0 2023.5 2024.0
Ano

Fonte: BRASIL. Ministério dos Direitos Humanos e da Cidadania. Painel de Intolerdncia Religiosa —
Dados do Disque 100 (2021-2024) (2024, adaptado pelo autor). Agéncia Brasil, 21 jan. 2025. Disponivel
em: https://www.gov.br/mdh. Acesso em: 18 jun. 2025.

Mas como vimos nas figuras abaixo, na Paraiba também registram-se casos deste
tipo de intolerancia, com terreiros invadidos, destruidos, etc., 0 que nos mostra como
permanece uma tensdo entre a diversidade e as religides hegemonicas, pondo em

questionamento a laicidade brasileira.® Entre 2021 e 2024, o Brasil registrou crescimento

'MINISTERIO DOS DIREITOS HUMANOS E DA CIDADANIA. No Dia Nacional de Combate a
Intolerancia Religiosa, MDHC reforca canal de dentincias e compromisso com promog¢ao da liberdade
religiosa. Disponivel em: https://www.gov.br/mdh/pt-br/noticias_seppir/noticias/2024/janeiro/no-dia-
nacional-de-combate-a-intolerancia-religiosa-mdhc-reforca-canal-de-denuncias-e-compromisso-com-
promocao-da-liberdade-religiosa.

8Levantamento especifico sobre o numero de terreiros invadidos e o periodo exato das ocorréncias na
Paraiba ainda se faz necessario, devendo ser complementado a partir de relatorios locais, bases
institucionais e reportagens regionais. Vale ressaltar que a prépria necessidade de recorrer a dados
documentais para identificar casos de intolerancia religiosa e racismo religioso evidencia uma fragilidade
da fiscalizagfo estatal. A falta de monitoramento continuo e de agdes efetivas de prevengdo e reparacio



https://www.gov.br/mdh
https://www.gov.br/mdh/pt-br/noticias_seppir/noticias/2024/janeiro/no-dia-nacional-de-combate-a-intolerancia-religiosa-mdhc-reforca-canal-de-denuncias-e-compromisso-com-promocao-da-liberdade-religiosa
https://www.gov.br/mdh/pt-br/noticias_seppir/noticias/2024/janeiro/no-dia-nacional-de-combate-a-intolerancia-religiosa-mdhc-reforca-canal-de-denuncias-e-compromisso-com-promocao-da-liberdade-religiosa
https://www.gov.br/mdh/pt-br/noticias_seppir/noticias/2024/janeiro/no-dia-nacional-de-combate-a-intolerancia-religiosa-mdhc-reforca-canal-de-denuncias-e-compromisso-com-promocao-da-liberdade-religiosa

33

expressivo das denuncias de intolerancia religiosa, chegando a 2.124 violagdes de direitos
humanos em 2023, evidenciando a persisténcia da violéncia simbdlica e estrutural contra

expressoes religiosas historicamente marginalizadas.

Figuras 5 e 6: Estatua de Iemanja vandalizada em margo de 2016.

Estatua de lemanjd em Jodo Pessoa foi vandalizada em
margo de 2016 e desde entdo permanece decapitada

Fonte: https://www.opovopb.com.br/praca-onde-fica-a-estatua-de-iemanja-que-esta-danificada-ha-quase-
sete-anos-sera-reformada-diz-pmjp.

Ainda no campo desses jogos de forga, batalhas ideoldgicas sdo travadas através
de agdes, como as que violam ou solicitam a retirada de simbolos religiosos das esferas
publicas. Também agdes juridico-legais contra a intolerancia e vilipéndio religioso se
excedem em movimentos de contengdo sobre determinada expressao religiosa, como ¢ o
caso da tentativa de proibir o “sacrificio de animais” presente nos ritos das religides afro-
brasileiras.

Tudo em nome do cumprimento de uma tradi¢ao religiosa hegemonica, onde nos
deparamos com o gérmen de uma politica de apagamento da diversidade de credos,
resultando numa continua reprodug¢dao da violéncia, gerando tanto acordos quanto
imposicdes, que estdo relacionados através das correspondéncias legitimadas entre as

forcas que se encontram no campo dos jogos dos interesses politicos.

As acdes que dao corpo a intolerdncia religiosa no Brasil empreendem
uma luta contra os saberes de uma ancestralidade negra que vive nos
ritos, na fala, nos mitos, na corporalidade e nas artes de sua

indica que essas violagdes permanecem em grande parte invisiveis, refletindo a persisténcia de um vacuo
institucional frente aos direitos das religides de matriz africana e outros grupos historicamente
marginalizados.


https://www.opovopb.com.br/praca-onde-fica-a-estatua-de-iemanja-que-esta-danificada-ha-quase-sete-anos-sera-reformada-diz-pmjp
https://www.opovopb.com.br/praca-onde-fica-a-estatua-de-iemanja-que-esta-danificada-ha-quase-sete-anos-sera-reformada-diz-pmjp

34

descendéncia. Sdo tentativas organizadas e sistematizadas de extinguir
uma estrutura mitico-africana milenar que fala sobre modos de ser, de
resistir e de lutar (Nogueira, 2020. p. 55).

Frantz Fanon ainda nos oferece mais um conceito sobre a questao da colonialidade
do poder que preconiza a reducao da presenga dos colonizado no campo da elaboragao
das estruturas tradicionais partilhadas em comum, preservando assim as estruturas de
dominagao euro-ocidental que protegem privilégios de um grupo em detrimento de outros

minoritarios, impondo um “embranquecimento cultural” quando ele diz que:

Todo povo colonizado - isto ¢, todo povo em cujo seio se originou um
complexo de inferioridade em decorréncia do sepultamento da
originalidade cultural local - se vé confrontado com a linguagem da
nacao civilizadora, quer dizer, da cultura metropolitana (Fanon, 2020. p.
32).

Portanto, isso nos obriga a pensar o sentido da nossa “laicidade brasileira”.
Quando analisamos as discussdes sobre intolerancia religiosa, ndo podemos nos ater
apenas a dimensao moral da questdo - isto ¢, a tentativa de lidar somente com a
discriminacao racial, ja que existem representantes dos movimentos negros reivindicando
esses direitos. E igualmente necesséario considerar as demandas de reconhecimento de
direitos j& concedidos a outros segmentos religiosos da populacdo. No caso das religides
de matriz africana, esses grupos ainda enfrentam a chamada “discriminagao civica”, pois
sua dignidade, historicamente marcada pela desqualificagdo, continua sendo
comprometida em relagdo aos direitos que o “Estado Laico” ja lhes concede no campo
ético-moral.

Nogueira (2020, p. 54) apresenta a noc¢do de “Colonialidade Cosmogdnica”, que
permite compreender como as religides de matriz africana e outros sistemas
gnosioldgicos historicamente marginalizados s3o submetidos a processos de
invisibilidade, descredibilizacao e destruicao. Essa colonialidade evidencia a ignorancia
sistematica frente a filosofias que tratam dos fundamentos do conhecimento, revelando a
persisténcia de hierarquias epistemologicas herdadas do colonialismo.

Em outras palavras, o Estado laico deveria ser aquele que, apartado da esfera
religiosa e de seus interesses, garante o cumprimento dos direitos de todos os cidadaos,
previstos na Constitui¢do. No entanto, nesse modelo de Estado, quase ndo se observam
debates ou agdes voltadas a protegdo das religides de matriz africana, predominando o
discurso centralizador dos diferentes segmentos cristaos - catolicos, evangélicos e demais

denominacdes - que ainda influenciam a esfera publica e a definicdo de normas e valores



35

sociais. Essa hegemonia contribui para a persisténcia de praticas de intolerancia religiosa,
que marginalizam e deslegitimam as expressoes religiosas afro-brasileiras, refor¢ando
desigualdades histdricas de reconhecimento e participagdo social.

De acordo com os dados mais recentes divulgados pelo Ministério dos Direitos
Humanos e da Cidadania (MDHC), por meio do Disque 100, o perfil das vitimas de
intolerancia religiosa em 2024 revela padrdes significativos e preocupantes de violacao
de direitos. Entre as dentincias registradas, observa-se que as religides de matriz africana
continuam sendo as mais atingidas, embora outras tradi¢des religiosas também tenham
sido impactadas. As religides mais afetadas pelas dentincias em 2024 foram: Umbanda
com 151 casos; Candomblé com 117 casos; Evangélicos com 88 casos; Catolicos com 53
casos; Espiritas com 36 casos; Outras religides afro-brasileiras com 21 casos; Islamismo
com 6 casos; Judaismo com 2 casos e dentncias sem religido especificada com 1.842
Ccasos.

Em relacdo ao gé€nero das vitimas, os dados revelam um predominio de mulheres
entre as pessoas afetadas: sendo 1.423 casos envolvendo mulheres ¢ 826 com homens.
Geograficamente, os estados com maior nimero de dentincias em 2024 foram: Sao Paulo
com 618 casos; Rio de Janeiro: 499 casos; Minas Gerais: 205 casos; Bahia: 175 casos;
Rio Grande do Sul: 159 casos; Distrito Federal: 100 casos.

Esses dados reforcam o carater estrutural da intolerancia religiosa no Brasil, que
se manifesta de forma interseccional, atingindo especialmente mulheres praticantes de
religides afro-brasileiras em territorios urbanos periféricos e racializados. Mesmo com a
maior parte das dentncias classificadas como “nao especificadas” (1.842 casos), o padrao
observado aponta para a persisténcia do racismo religioso como elemento estruturante da
violéncia, que se espalha em diferentes regides do pais.

O crescimento acumulado das denuncias entre 2021 e 2024 foi de 323%,
evidenciando uma escalada continua e sistematica. Embora as religides afro-brasileiras
continuem sendo os principais alvos de intolerancia religiosa, ¢ importante notar que este
tipo de racismo tem se expandido para outras comunidades religiosas, incluindo
evangélicos, catolicos, espiritas e seguidores do islamismo e judaismo, o que demonstra
a complexidade e a gravidade do fendmeno. Sob essa Otica da legitima “laicidade
brasileira”, ¢ notadamente perceptivel que héa nesse lugar do espago ptblico uma tensao
entre a diversidade e o campo comum, regulamentado por um “regime laico” que

configura as formas de convivéncia e revela reivindicagdes conflitantes dos diversos



36

agentes sociais. Essa tensdo se materializa, entre outras formas, no crescimento alarmante

dos casos de intolerancia religiosa, especialmente contra as religides de matriz africana.

Como demonstra o grafico abaixo:

Grafico 2: Distribuicdo de denuncias por religido

Distribuicdo de dentincias por religido (2024)
1750}
1500
1250

1000

Numero de dendncias
~
w
o

u
(=]
o

N
v
=]

L T N e e
2 2 o 5 3 Qo o o 3
b(‘b <(§ s &€ & @1’\\ & o &
S bo & & R 8 ¢ S e
& & & < « N &° Y &
d < &
&

Fonte: Fonte: BRASIL. Ministério dos Direitos Humanos e da Cidadania (2024, adaptado pelo
autor). Painel de Intolerdncia Religiosa 2024 — Disque 100. Agéncia Brasil, 21 jan. 2025. Disponivel em:
https://agenciabrasil.ebc.com.br/geral/noticia/2025-01/intolerancia-religiosa-disque-100-registra-24-mil-

casos-em-2024. Acesso em: 18 jun.2025.

2.2 Tolerancia ou intolerancia religiosa e o papel do Estado.

Tolerancia religiosa, intolerancia religiosa, liberdade

religiosa,

ecumenismo, interreligiosidade de crenga e laicidade sdo alguns
conceitos que tém estado presentes no cendrio nacional tanto em eventos
religiosos quanto em discussdes sobre Direitos Humanos e laicidade,
além de acdes contra a perseguicdo as religidoes de matriz africana

(Nogueira, 2020, p. 57).

A citag¢do acima destacada mostra que o racismo ¢ um fato, o que levou o Estado

brasileiro a tomar consciéncia e atitudes contra diversas formas de intolerancia as

religides em sua diversidade. Mas claro que a “laicidade brasileira” ¢ questionada pelos

agentes sociais religiosos, que representam essas minorias historicamente marginalizadas

no contexto social brasileiro.

Quando nessa otica o direito fundamental, de prote¢do a liberdade religiosa,

intimamente ligada ao principio do secularismo, o Estado deve reconhecer a existéncia

de diversas matrizes religiosas, de seus templos e de seus cultos, garantindo o que esté

previsto na constitui¢ao. Porém, sempre que refletimos sobre as violéncias sofridas por


https://agenciabrasil.ebc.com.br/geral/noticia/2025-01/intolerancia-religiosa-disque-100-registra-24-mil-casos-em-2024
https://agenciabrasil.ebc.com.br/geral/noticia/2025-01/intolerancia-religiosa-disque-100-registra-24-mil-casos-em-2024

37

essas religides minoritarias, nos deparamos com uma desconexao entre os anseios dos
agentes politicos e dos agentes religiosos principalmente os oriundos das religides de
matriz africana.

Assim, diante dessa dessas relacdes onde a “laicidade brasileira” vem sendo
atenuada, em nome dos interesses de entidades religiosas majoritarias (como as religioes
neopentecostais), que as custas de potencial eleitoral vem sendo erigidas por
interpretagdes tendenciosas da lei que as favorecem; temos visto nesses ultimos anos o
cerceamento do respeito as liberdades individuais, das religides de pouca representagao
politica (como as religides afro-brasileiras), que vem sendo aviltadas e sofrendo sérios e
crescentes ataques a sua liberdade de crenga, negando suas existéncias, promovendo o
apagamento dos seus modos de ser, de resistir e de lutar. “Em certa medida, a tolerancia
religiosa nao ¢ diferente do “mito da democracia racial”, da “cordialidade brasileira”, do
mito que diz que “somos todos iguais” e do mito que diz que “Deus ¢ um sé e somos
todos filhos do mesmo Deus”. A propria tolerancia nega todos esses mitos, pois, se de
fato fossemos todos iguais social, histérica, econdomica e culturalmente, ninguém
precisaria se tolerar” (Nogueira, 2020. p. 59).

Dessa atenuada laicidade brasileira observamos a formacdo de verdadeiros
impérios religiosos, como a Igreja Universal do Reino de Deus, que se sustentam nao
apenas por meio do capital simbdlico e eleitoral de seus fiéis, mas também por estratégias
de acumulagdo econdmica e midiatica. Segundo Casanova (1994), o poder religioso no
espaco publico pode se articular com interesses politicos € econdmicos; 0 que no contexto
brasileiro configura uma forma de secularizagdo seletiva, em que certos grupos religiosos
usufruem de privilégios e visibilidade diferenciada.

Ao adquirir veiculos de comunicacdo - redes de televisdo, radios, jornais - essas
organizagdes consolidam sua presenca ideoldgica, influenciando decisdes politicas e
reproduzindo discursos autoritarios que legitimam a exclusdo de grupos minoritarios.
Nesse sentido, a teologia do poder que pregam funciona como uma extensao da
necropolitica, conceito de Mbembe (2011), na medida em que estabelece hierarquias
sobre quem deve ser reconhecido socialmente, visivel e valorizado, € quem permanece
marginalizado ou silenciado. A retérica do “povo escolhido” ou dos “ungidos” reforca
um mecanismo de controle simbolico e material, cuja extensdo vai além da esfera
religiosa, permeando instituicdes e praticas sociais, € contribuindo para a manuteng¢ao de

desigualdades historicas.



38

O Estado que da liberdade e poder para que um determinado grupo religioso
protagonize em suas atuagdes - decisdes politicas junto ao Estado - que causam dano
moral ou material - prejudicando outros grupos religiosos existentes no seu territorio, esta
sem sombra de duvidas estimulando o fundamentalismo religioso, violento, causador da
Intolerancia religiosa ou Racismo Religioso.

Como aponta Achille Mbembe, o Estado tem a capacidade de estabelecer métodos
e fungdes em que a submissdo da vida pela morte se legitima, como argumento para uma
instrumentalizacao e destrui¢dao de corpos, estabelecendo uma comparagao entre pessoas,
pressupondo [...] “a distribuicdo da espécie humana em grupos, a subdivisdo da populacao
em subgrupos e o estabelecimento de uma censura biologica entre uns e outros”
(Mbembe, 2018, p. 17). Nesse sentido, ndo se tratando do deixar morrer, mas do fazer
morrer.

Por conta da constatacdo deste quadro de racismo e de intolerdncias religiosas
constantes e reais no pais, passou a ser urgente medidas reparadoras, com a necessidade
de promover uma educagdo anti-racista, o que impulsionou mudangas importantes nas
discussdes sobre a inclusdo dos negros e de suas formas de representatividade na cultura
nacional, como por exemplo a Lei 10.639/2025, muito importante na formacao de
professoras e professores e nas praticas educacionais que contribuam para desnaturalizar
o lugar tradicionalmente ocupado pelos negros na historiografia educacional de nosso

pais, que invisibilizou a presenca negra das paginas da histdria na construgdo do Brasil.
2.3 A funcio social do Terreiro como territorio politico e de intervencao social

A partir do Recurso Extraordinario (RE) 494601, que foi julgado pelo Supremo
Tribunal Federal em 28 de marco de 2019, onde se tratou da sacraliza¢ao dos animais nas
religides de matrizes afro-brasileiras, com énfase no candomblé. A decisdo analisou a
relacdo entre a liberdade religiosa e o direito a alimentagcdo, ambas como garantias
fundamentais, constatadas no texto constitucional.

Neste contexto, o terreiro funciona como esse espago de resisténcia e reexisténcia,
desempenhando um papel fundamental ndo somente na reestruturacdo da liberdade e
autonomia que reestabelece as identidades dos pertencentes as Comunidades Tradicionais
de Terreiro. Mas, acima de tudo assumem o compromisso com o auxilio na reconstru¢ao
do pertencimento e das condi¢des relacionadas as vulnerabilidades economicas, de
seguranca alimentar, tanto no interior de suas comunidades, quanto no ambito desses

espacos sagrados. Assim, o terreiro fornece ndo somente auxilio e assisténcia aos seus



39

integrantes, mas também a toda comunidade do entorno em que esta estabelecido,
tornando esse espaco fundamental, envolvendo a comunidade como lugar politico de
intervencao social.

Nogueira, por exemplo, evoca os diferentes significados da cosmovisdao do negro
afro-brasileiro e sua relagdo com o territorio dos terreiros, como espaco sagrado, com
ancestralidade (Nogueira, 2020). Neste territorio se encontram varios caminhos, com uma
logica exuistica, poténcia inventiva e forma de reagir as exclusdes, buscando promover a
manutencao da vida.

As CTTro apresentam praticas, ritos ¢ mitos, que definem ndo somente as
identidades de seus integrantes, mas também formas representativas de instituigdes
sociais, que se revelam com origem confessional na pratica da ajuda, da distribui¢do e da
solidariedade, impregnadas pela filosofia de uma organizagdo social sagrada: “o povo de
ax¢”. Representa, assim, muito mais que mera crenca, sendo formas de resisténcia (e
reexisténcia) de comunidades que se originaram da heranga africana; fazendo uso de
territorios socio-espacial, e de seus recursos naturais.

Para a manutencao da religiosidade ancestral utiliza-se de seus conhecimentos,
praticas e ritos gerados e transmitidos pela tradigdo, num espaco sagrado, onde a comida
sagrada ¢ simbolo de forga revitalizadora do “axé”, que passa pelos corpos, nutrindo a
todos os que integram essas comunidades. Para (Sodré, 2002) somente a partir do “axé
do terreiro” e da relacdo estabelecida com a forca desses espacos ¢ que podemos
compreender a importancia desse elemento chamado “axé”, que trata-se de um legado,
um “patrimdnio simbolico”, preservado na transmissdao da tradicdo, onde Babalaxés e

A

Iyalaxés (“Pai” ou “Mae” do axé), Babalorixas e Yalorixas (“Pai”, “Mae” Zelador ou

Zeladora do ax¢é) transmitem toda tradi¢@o ancestral deste povo.

Axé ¢é algo que literalmente se “planta” (gracas a suas representacdes
materiais) num lugar, para ser depois acumulado, desenvolvido e
transmitido, Existe axé plantado nos assentamentos dos orixas, dos
ancestrais ¢ no interior (inu) de cada membro do terreiro (Sodré, 2002.
p. 97).
Nesse sentido, podemos dizer que hd uma relagao que se estabelece entre o terreiro
e o territdrio que o circunda, aquilo que Nego Bispo (2015) chamou de “Biointeracdo”.
Podemos afirmar que as CTTro ndo sdo apenas territorios fisicos, mas espacos que
carregam epistemologias proprias, fundamentadas em modos de existéncia, baseados na

sustentabilidade, no compartilhamento e na reexisténcia diante da opressdo imposta pela



40

sociedade majoritaria e branca. A biointeragao ¢ um principio, que estabelece a relagao
do povo de terreiro com o territdrio.

A maioria dos terreiros costumam se localizar em areas pobres e periféricas,
marcadas pela dupla estigmatizagdo: ser pobre e ser de terreiro. Isso produz
marginalizagdo, tanto social quanto espacial, muitos preconceitos enfrentados
diariamente, que resultam na violag¢do de diversos direitos sociais e cidadania.

Deste modo, as religioes afro-brasileiras transcendem a dimensdo estritamente
religiosa, com funcao social relacionada a varias questdes, como a integracdo a uma
ordem cosmica, onde o homem nao estd em oposi¢ao radical a natureza ou ao mundo ao
seu redor. Em vez disso, ha uma visdo de mundo que ¢ harmoénica, considerando a
interdependéncia entre o ser humano e o cosmos. Uma das ligdes do terreiro (o espago de
culto e de vivéncias, no candomblé e outras religides de matriz africana), ¢ convivéncia
com um entendimento mais profundo da vida e do mundo, e ainda com outras fung¢des de
ordem material.

Nos terreiros vemos a distribuicao da alimentagdo, tanto para seus membros como
as populagdes residentes no entorno dos terreiros, o que também esté ligado a pratica da
sacralizacdo. Ao analisarmos os dados da pesquisa do IBGE® vemos que os resultados do
levantamento suplementar da Pesquisa Nacional por Amostra de Domicilios de 2023,
realizado em convénio com o Ministério do Desenvolvimento Social e Combate a Fome
divulgado pelo IBGE em (2024), nos revela avangos em relagdo a pesquisa anterior (POF
2017-2018), mas ainda evidencia desigualdades estruturais graves, especialmente quando
0 “Panorama Geral” em 2023, de 72,4% dos domicilios estavam em seguranga alimentar.
No entanto, 27,6% dos domicilios ainda viviam em inseguranga alimentar, 18,2% com
inseguranca leve, 5,3% moderada e 4,1% grave, o que quer dizer que um numero grande
de brasileiros passam necessidades alimentares.

A inseguranc¢a alimentar moderada ou grave recuou em relacao a 2017-2018 (de
12,7% para 9,4%), mas ainda ¢ superior a registrada na PNAD 2013 (78,9%) dos
domicilios em inseguranca alimentar moderada ou grave pertenciam a classe de até 1
saldrio-minimo de rendimento mensal domiciliar per capita e 2,2% pertenciam a classe
de rendimento mensal domiciliar per capita com mais de dois salarios-minimos. As

regides Norte (60,3%) e Nordeste (61,2%) apresentaram os piores indices de seguranga

IBGE - Instituto Brasileiro de Geografia e Estatistica. Pesquisa Nacional por Amostra de Domicilios

Continua: 2023. Parceria com o Ministério do Desenvolvimento e Assisténcia Social, Familia e Combate
a Fome. Rio de Janeiro: IBGE, 2023.



41

alimentar, enquanto as regides Sul (83,4%), Sudeste (77,0%) e Centro-Oeste (75,7%)
tiveram os melhores indices.

Nesse contexto, fazendo um recorte racial, verificamos em nossa andlise, que a
inseguranca alimentar afeta desproporcionalmente domicilios de pessoas pretas e pardas:
42,0% dos domicilios chefiados por pessoas brancas, no entanto, entre os domicilios com
inseguranca alimentar, apenas 29,0% tinham responsaveis brancos, 15,2% eram
chefiados por pessoas pretas e 54,5% por pardas .

Isso indica que domicilios negros (pretos e pardos) sao mais vulneraveis a fome e
a falta de acesso a alimentos em comparacao com os domicilios chefiados por pessoas
brancas. Além disso, metade dos domicilios com inseguranga alimentar moderada ou
grave tinha renda per capita inferior a meio salario-minimo; e também o género demonstra
um importante marcador de inseguranga alimentar, onde mulheres chefes de familia sdo
mais impactadas: 51,7% dos 59,4% dos domicilios tém inseguranca alimentar. Os dados
do IBGE mostram avangos na seguranca alimentar em relagdo a 2017-2018, mas a
desigualdade racial continua sendo um fator determinante na vulnerabilidade a fome.
Pretos e pardos estdo mais expostos a inseguranc¢a alimentar, refletindo desigualdades
historicas de acesso a renda, emprego e politicas publicas.

A inseguranga alimentar também ¢é agravada por questdes de género, com
mulheres negras sendo particularmente afetadas. Esses dados reforcam a necessidade de
politicas de inclusdo social que combatam a fome e promovam equidade racial e de
género. A pesquisa mostra que mulheres negras sao o grupo mais afetado pela fome no
Brasil, enquanto homens brancos sao os menos impactados.

O Ministério dos Direitos Humanos e da Cidadania (MDHC) que reconhece a
importancia das comunidades de terreiros na promo¢do da seguranga alimentar e
nutricional; em 2017. A ministra dos Direitos Humanos, Luislinda Valois, destacou a
necessidade de reativar e reformular a distribuicdo de cestas basicas nos terreiros, por
meio de parcerias entre os ministérios € a Companhia Nacional de Abastecimento
(CONAB), visando garantir a seguranca alimentar dos integrantes dessas comunidades,
com ateng¢do especial as criangas (BRASIL, 2024).

Além disso, em novembro de 2024, durante um debate na Comissao de Direitos
Humanos, Minorias e Igualdade Racial da Camara dos Deputados, reconheceu-se o papel
fundamental dos terreiros de candomblé na seguranga alimentar de suas comunidades. A
coordenadora-geral de Politicas para Comunidades Tradicionais do Ministério da

Igualdade Racial, Eloa Silva de Moraes, informou que aproximadamente R$1,5 milhdo



42

foram destinados a politicas de seguranca alimentar para comunidades tradicionais de
matriz africana e povos de terreiro (Camara dos Deputados, 2024).

Diante do agravamento da inseguranca alimentar no Brasil, os terreiros tém
reafirmado sua importancia como espagos de solidariedade e redistribuicao de cuidados.
Os dados do IBGE, em parceria com a Oxfam Brasil (2022), apontam que a fome atinge
de forma desproporcional mulheres negras e familias chefiadas por pessoas negras e de
baixa escolaridade, evidenciando um marcador racial e de género que estrutura a
desigualdade alimentar no pais. Nesse contexto, o terreiro opera como um espago politico
de reexisténcia, oferecendo, para além do alimento fisico, um alimento espiritual e
comunitario que ressignifica praticas de acolhimento, partilha e dignidade. O grafico a
seguir evidencia essa realidade, mostrando a interseccionalidade entre inseguranga

alimentar, raca e género no Brasil contemporaneo:



43

Grafico 3: Insegurancga alimentar por Cor/Raga/Género

Inseguranca Alimentar Grave (%) por Raca/Cor e Género

25¢

22.0%
20.6%

19.3%

Percentual (%)

Fonte: IBGE (2024, adaptado pelo autor) — Instituto Brasileiro de Geografia e Estatistica.
Pesquisa de Or¢amentos Familiares 2017-2018: Andlise da seguranga alimentar no Brasil. Rio de
Janeiro: IBGE, 2020. Disponivel em: https://biblioteca.ibge.gov.br. Acesso em: 17 jun.2025.

O Direito a Alimentacdo foi incorporado ao artigo 6° da Constitui¢do Federal de
1988, por meio da Emenda Constitucional 064/2010, sendo classificado entre os direitos
sociais, individuais e coletivos (BRASIL, 1988). De forma complementar, a Lei n°
11.346/2006, também chamada de Lei Organica de Seguranga Alimentar e Nutricional
(LOSAN), estabeleceu as diretrizes para a criagdo do Sistema Nacional de Seguranga
Alimentar e Nutricional (SISAN). Este sistema consiste em uma rede de colaboragdo
entre o Estado, a sociedade e as instituigdes privadas, com o objetivo de promover a
intersetorialidade e a gestdo participativa das politicas de seguranga alimentar, visando
garantir a implementacdo do Direito Humano a Alimentagdo Adequada (DHAA)
(Ministério dos Direitos Humanos, 2018a, p. 14-16).

Nesse contexto, o “Direito a Alimentacdo Adequada” se conecta diretamente com
a “liberdade religiosa”, pois a importancia do alimento nas praticas de cultos de matriz
afro-religiosa esta intimamente relacionada ao direito a alimentagdo. A pratica da

sacralizagdo de animais, fundamental nesses cultos, além de cumprir uma fungao litargica

sagrada (que se vincula ao direito a liberdade religiosa), também desempenha um papel


https://biblioteca.ibge.gov.br/

44

essencial ao contribuir para a alimentagao de pessoas em situagao de vulnerabilidade, seja

nas proximidades dos terreiros ou até mesmo no proprio espago sagrado.
2.4 Direito sagrado: a importancia dos alimentos nos terreiros

Nos espagos das CTTro, em todo Brasil, os oros - que sdo ritos que acontecem nos
terreiros e precedem as suas festividades - sao fundamentais, e a comida ¢ primordial para
o fortalecimento da comunidade do terreiro e de todos que fazem parte do territorio que
o circunda. Essa comida serve de fortalecimento para revitalizagao do axé, que representa
forga vital, tanto para os “iniciados” como os “ndo iniciados”, estabelecendo uma conexao
entre o sagrado e o profano; capaz de criar e recriar o sistema religioso e social dessas
comunidades.

Como afirmam Amaral e Silva (1993), a maioria dos cultos religiosos no
candomblé ¢ marcada pela presenga de alimentos, tanto para os humanos quanto para os
ndo humanos, acompanhada de musica, danga e alegria. Essa dindmica define um tempo

extraordinario, distinto do cotidiano.

Um bom exemplo de como o tempo (e, portanto, a vida) pode readquirir
seu sentido pela participagdo num grupo, que através de suas praticas
reconstréi relagdes pessoais e sociais mais "diretas", pode ser dado pelo
"povo-de-santo”, que € como se autodenominam os adeptos do
candomblé. Para este grupo, formado majoritariamente por individuos
das classes mais pobres, geralmente nordestinos, mulatos, negros e
pouco escolarizados, a religido, mais do que corresponder as
necessidades de transcendéncia, constitui um estilo de vida, que
organiza e influencia inclusive a vida fora da religido. O candomblé
constroi ndo apenas uma identidade para o filho-de-santo, mas também
novas nogdes de corpo, de espago e de tempo (Amaral e Silva, 1993.

p.01).

Roberto da Matta (1997), também nos mostra a importancia dos rituais para
pensarmos o tempo, sendo as festividades, de cunho religioso ou ndo, uma quebra no
tempo do trabalho, da rotina, das obrigacdes cotidianas, por isso tdo necessario e vivido
de modo ritualistico, e com muita comida.

Nestes rituais também se marca a ancestralidade, por isso a memoria ¢ muito
importante para as religides de matriz africana. Segundo Pollak (1989), Maurice
Halbwachs destaca que a memoria coletiva ¢ estruturada por diversos pontos de referéncia

que a vinculam ao grupo social ao qual pertencemos. Pollak ainda destaca os lugares de



45

memoria, analisados por Pierre Nora, o que inclui locais fisicos, datas e personagens de
cuja importancia ¢ relembrada, ritualizada e comemorada.

Diante dessa logica, o terreiro se configura como um espago de politica cotidiana,
conforme propde Sueli Carneiro (2019), ao afirmar que, contra o racismo que exclui e
mata, os espagos negros edificam uma politica da vida. Essa politica ndo se manifesta
apenas em discursos ou eventos formais, mas nos gestos cotidianos que fortalecem a
comunidade. Um dos eixos fundamentais dessa politica é o cuidado com a alimentacao:
ndo apenas como pratica ritual, mas como gesto ético e solidario voltado para todos os
membros do terreiro. A preparagdao e distribuicdo dos alimentos constituem atos que
reforcam vinculos comunitarios, reafirmam a identidade negra e preservam memorias
ancestrais. Dessa forma, o cuidado com a alimentacdo transforma-se em politica, pois
cada gesto cotidiano de cuidado e partilha ¢ também resisténcia a violéncia racial e
reafirmacdo da vida frente as praticas historicas de exclusdo e marginalizagao.

Nas CTTro observa-se a preservacdo de tradigdes religiosas, por meio da
oralidade, sendo a “memoria ancestral” um “elemento central” na forma de como a
religiosidade afro-brasileira entende e valoriza os elementos da natureza, sendo o homem
parte desta e ndo apartado, inserido nessa atmosfera cosmogodnica. A comida, dentro dessa
cosmovisdo afro-religiosa, estabelece um elo de fortalecimento e continuidade do axé
como forga vital, que restabelece a vida e a dignidade do ser, como individuo que integra
e faz parte da natureza.

Segundo Pollak (1989), a historia oral da destaque as narrativas de grupos
excluidos, marginalizados e minoritarios, evidenciando a existéncia de memorias
subterrineas. Essas memorias, ligadas a culturas que foram historicamente
vulnerabilizadas, se contrapdem a chamada "memoria oficial", que costuma representar
a versao hegemonica dos acontecimentos, como a memoria nacional. Dessa forma, a
histéria oral permite dar voz a perspectivas silenciadas, ampliando a compreensao sobre
o passado e desafiando narrativas histdricas unicas e excludentes.

De acordo com Aratjo (2021), no candomblé o ato de comer geralmente ¢
extrapola, em muito, as delimitagdes do mundo extraterreiro, unindo o mundo material
ao espiritual. Também Nogueira (2020) explica que em determinados sacrificios, as
partes nio ofertadas aos Orisa sdo preparadas e servidas aos participantes e visitantes; ato
que representa uma manifestacdo comunitaria de celebracao da vida por meio de rituais
festivos e de confraternizag¢do. Além disso, o autor destaca que o termo Léhin significa

"o que vem depois".



46

Em 29 de Abril de 2025 realizei uma entrevista narrativa com Francisco de
Ipojuca Nogueira Jovem, conhecido como Pai Juca de Oxal4, que ¢ Babalorixa do //e Axé
Omi Orun na cidade de Jodo Pessoa, com terreiro situado em Paratibe. Sua denominacio
esta relacionada ao seu Orisa, baseado no seu Oruko™ (nome do dono da sua “cabega”),
que significa “Casa da Forga Sagrada da Agua do Céu-Ele ¢ filho de Oxala” (Oxalufd);
Orisa da criagdo na mitologia Yoruba.

Pai Juca de Oxala afirma que:

Em se tratando da questdo alimentar, temos que comecar dentro da
nossa propria casa, pois sabemos que nem todos podem gerir todo tipo
de alimento, nem todo tipo de tempero, por questio de saude. E que as
comidas do terreiro também servem de alimento para a propria
natureza. A higienizagdo da cozinha para a preparagdo da comida ¢ algo
primordial, pois todo alimento tem que ser bem lavado, tem que ser
higienizado e tudo tem que ser preparado da melhor forma.

Ele demonstra que as CTTro sdo mais que espacos de culto, os terreiros de
religides de matriz africana sdo territorios de resisténcia e reconstrugao de tradi¢des, como
o preparo das comidas ancestrais. O cuidado com a alimenta¢do ¢ um desses eixos vitais.

Esse sentido aparece com for¢a na fala de Pai Juca de Oxala, ao relatar:

Se tratando do social, a respeito das comunidades ao redor dos terreiros,
muitas casas em festas como Feijoada de Ogum, Olubajé, que nao
sdo tdo frequente, mas que em muitas festas nas Matangas, nos Oros
(cerimoOnias internas), as carnes sio distribuidas e cada um prepara
a sua forma. O importante ¢ que ndo pode haver desperdicio. Hoje,
dentro do candomblé, desperdicio é algo totalmente errado.

Essa pratica revela a Cosmopolitica do Axé, onde o alimento ndo € apenas
subsisténcia, mas poténcia de conexado entre pessoas, orixas e territorio. O prato bem feito,
conforme lembra Pai Juca, deve ser “limpa, bem temperado, bem preparado, bem
aromatizado”, porque ¢ digno, porque ¢ oferenda e porque ¢ partilha. Como deixa claro

em sua fala Pai Juca de Oxala:

As comidas sao oferecidas, preparadas e oferecidas da forma que vocé
gostaria de comer, uma comida limpa, bem temperada, bem
preparada, bem aromatizada, uma coisa que ouvimos dos mais
velhos, o orixd come primeiro com os olhos, para poder sentir a
esséncia, um prato bem feito, enche os olhos de qualquer um, um prato
bem feito, bem preparado, bem organizado, bem arrumado, isso ai faz
uma diferenca muito grande na hora de oferecer as divindades e fazer o
Léhin (repasto, distribuicio em comunhdo dos Orixds com a
comunidade de terreiro).

°0ruko Orisa -E o nome que a pessoa recebe ao ser iniciada no Candomblé. E um nome sagrado,
ligado ao orixa da pessoa e a ancestralidade da sua linhagem espiritual.



47

O terreiro ¢ um lugar onde o sagrado e o politico se cruzam, pois: “O terreiro tem
a obrigacdo, sim, principalmente de trabalhar projetos sociais [...]. Quando nos sobra
comida nos dias das festas [...] fazer doagdo ¢ uma boa atitude.” O alimento excedente
ndo é descartado, mas redistribuido, ecoando uma ética radical da solidariedade e da
abundancia - antagénica a logica da escassez ou do individualismo comuns no
neoliberalismo. Nesse testemunho, o alimento ultrapassa sua fun¢do nutricional ou
simbdlica: ele se converte em expressdo material de resisténcia, de redistribui¢do, de
acolhimento e de partilha — elementos constitutivos de um projeto de vida coletiva que

desafia as logicas de exclusao promovidas pelo racismo estrutural.

Al, nesse caso, 0 terreiro tem a obrigacio, sim, principalmente de
trabalhar projetos sociais, entender que podem existir politicas
publicas, para que se possa conseguir, através dessas politicas, através
de empresas ou até mesmo de grandes mercados, cestas basicas para
ajudar a comunidade e muito mais, entender que da assisténcia ¢
fundamental. O terreiro ndo tem a obrigacao, mas o terreiro pode ter a
consciéncia de que ¢é necessario ajudar a sua comunidade (Pai Juca de
Oxala).

A pratica da partilha, o cuidado com a comunidade, o preparo coletivo da comida
sdo expressoes desse projeto coletivo e comunal. Quando Pai Juca diz que “dentro dos
terreiros toda comida deve ser preparada no proprio terreiro”, ele estd afirmando também
o direito a autonomia alimentar e simbdlica, recusando alimentos de procedéncia
duvidosa, reforcando a confianca nas maos ¢ saberes da casa de axé. Ainda destaca a
importancia da “consciéncia” e da ajuda comunitaria. Pai Juca de Oxala da forga a esse

sentido quando afirma que:

Em tudo ¢ uma unica ligacao, tudo comeca quando vocé traz a comida
de casa para o terreiro, prepara a comida no terreiro, tanto para as
pessoas quanto para os orixas, pois dentro dos terreiros toda comida
deve ser preparada no proprio terreiro, nao se pode trazer a comida
ja pronta, pois ndo sabemos de sua procedéncia, ¢ dentro do terreiro
sabemos muito bem como estd sendo preparada.

Esse cuidado €, nas palavras de Muniz Sodré (2002), um tipo de "tecnologia social
do axé", que mobiliza energia, afeto, politica e memoria. E como destaca Nego Bispo, na
comunidade-terreiro ¢ onde o alimento se inscreve na luta por vida plena, ndo como
caridade, mas como direito coletivo. Por isso, os terreiros ndo apenas mitigam os efeitos

da fome: eles a denunciam. Ao alimentarem suas comunidades, acusam. Ao dividir,



48

resistem. Ao preparar com dignidade, reexistem. Esse sentido aparece com for¢a na fala

de Pai Juca de Oxala, ao relatar:

Quando nos sobra comida nos dias das festas, ¢ bom sempre fazer essa
distribuicdo na comunidade para as pessoas carentes. E principalmente
questdo de alimentos e comidas também que sobram. Caso ndo va
reutilizar em outras obrigagdes, fazer doagao ¢ uma boa atitude.

2.5 Partilhar é re-existir: o terreiro como espaco de cuidado e combate a fome

A fala de Pai Juca de Oxald evidencia, na pratica, os elementos tedricos que
sustentam a ideia de que a alimentacao nos terreiros de Candomblé éum pilar central da
espiritualidade, da memoria coletiva e da solidariedade comunitaria. Em seu depoimento,
ele afirma que "todo alimento tem que ser bem lavado, tem que ser higienizado e tudo
tem que ser preparado da melhor forma", o que remete ndo apenas ao zelo ritual, mas a
sacralizagao do cotidiano, onde o preparo da comida ¢, por si sO, parte da oferenda aos
orixas. Isso se conecta a ideia de Raul Lody (1979) de que “no mundo dos candomblés
esse ato [de comer] extrapola, em muito, as delimitagdes do mundo extra-terreiro”,
reforcando o alimento como ritualizacdo da existéncia. Como destaca Pai Juca de Oxala

em sua fala:

Dai se faz a divisao daquilo que serd a alimentacao para os adeptos e
aquilo que serd a alimentagdo para as divindades, aquilo que sera
oferecido aos orixas. Entdo tudo vai ser preparado, vai ser arriado aos
pés dos orixas, onde no normal, de acordo com a hierarquia, nio
podemos comer antes de ser oferecido as comidas aos orixas. Primeiro
servimos as nossas divindades, depois nos alimentamos.

Ao destacar que "as carnes sdo distribuidas [...] cada um prepara a sua forma. O
importante ¢ que ndo pode haver desperdicio. Hoje, dentro do candomblé, desperdicio ¢
algo totalmente errado", Pai Juca expressa valores que atravessam os ritos € alcancam a
ética coletiva do terreiro. Essa pratica conecta-se com o que expde a pesquisa “Alimento:
Direito Sagrado” (Brasil, 2011), ao destacar a alimentagdo como expressdo de
pertencimento, resisténcia e dignidade.

A partilha dos alimentos mencionada por Pai Juca (“Quando nos sobra comida
nos dias das festas, ¢ bom sempre fazer essa distribuicdo na comunidade para as pessoas
carentes”) exemplifica o papel social do terreiro como espago de solidariedade,
fortalecimento de vinculos e combate a vulnerabilidade alimentar. Esse gesto estd em

consonancia com a concep¢ao de Muniz Sodré (2002) de que o terreiro ¢ mais Polis que



49

Urbe -um espacgo politico, social e epistemologico, onde se recriam valores € modos de
vida afro-diasporicos.

A insisténcia de Pai Juca em afirmar que “toda comida deve ser preparada no
proprio terreiro” também reforca a ideia de memoria como pratica ancestral, pois 0s
modos de fazer, preparar e ofertar os alimentos constituem um saber que nao se dissocia
da oralidade e da experiéncia compartilhada. Como lembra Pollak (1989), “as tradi¢des e
costumes, [...] € por que ndo, as tradigdes culindrias™ sdo suportes da memoria coletiva.

No caso das CTTro, essa memoria ¢ viva e performada — ela cozinha, partilha,
se oferece. A fala de Pai Juca também se entrelaga com a nogao de /ehin, apresentada por
Nogueira (2020), como “o que vem depois”, ou seja, a comida que sobra ap6s o ritual e é
partilhada em comunidade. Nessa perspectiva, a sobra ndo ¢ residuo, mas continuidade
do sagrado na vida comunitaria, uma extensdo da cerimonia para o corpo social.

Por fim, ao afirmar que “o terreiro tem a obrigacdo, sim, principalmente de
trabalhar projetos sociais [...] cestas basicas para ajudar a comunidade”, Pai Juca revela a
intersec¢ao entre espiritualidade e agdo politica, entre axé e assisténcia. Esse gesto ilustra
a epistemologia da encruzilhada (Nogueira, 2020), onde saberes e praticas nao se separam
do cuidado com o outro e da partilha como pratica de resisténcia.

Entdo ¢ possivel afirmar que a relagdo entre o terreiro e o ato de alimentar as
pessoas vai além de um simples costume, constituindo-se como uma pratica fundamental
dentro das comunidades religiosas de matriz africana. Conforme apontam os relatos dos
integrantes dos terreiros com quem dialogamos, essa conexdo se manifesta tanto no
compartilhamento de alimentos - apds os ritos - quanto na dimensao simbdlica e espiritual
da alimentacao.

Essa importancia também ¢ evidenciada na ja citada Pesquisa Socioecondmica e
Cultural de Povos e Comunidades Tradicionais de Terreiros, publicada sob o titulo
“Alimento: Direito Sagrado” (Brasil, 2011), que destaca como a alimentag@o nos terreiros
esta intrinsecamente ligada a nocao de partilha, pertencimento e preservagao cultural. A
pesquisa reforca que, para essas comunidades, o alimento ndo apenas nutre o corpo, mas
também fortalece os lagos sociais e a identidade religiosa, reafirmando o terreiro como
um espaco de acolhimento e resisténcia.

Nesse sentido, como bem explica Aratjo (2021) no Candomblé¢ a primeira
divindade a ser reverenciada, em qualquer ritual, esta diretamente ligada ao ato de comer,
como evidencia a mitologia dos Orixas. Ext, conhecido por comer de tudo, representa

essa conexao essencial entre alimentagdo e existéncia, pois € através dele que todas as



50

coisas podem acontecer. Assim, o ato de comer ndo apenas marca o inicio da existéncia,
mas também se configura como uma ag¢ao realizadora. Esse entendimento afasta leituras
etnocéntricas e ocidentalizadas do mito, valorizando a perspectiva cosmolodgica propria

das religides de matriz africana.

Sobre o espaco totalizado assenta-se o terreiro negro-brasileiro. E mais
uma Polis que uma Urbs. De fato, a tradicdo negra ndo chegou aqui
como uma “lei” (esta, em termos hegelianos, ¢ a relagao essencial que
constitui a verdade de um fendmeno), ou seja, como um poder
necessario e situado além das contingéncias sécio-historicas (Sodré,
2002. p. 100).

Neste sentido, Muniz Sodré (2002) afirma que os terreiros ndo devem ser
entendidos apenas como um espaco fisico dentro da cidade (Urbe), mas como um espago
social, politico e cultural estruturado, com suas regras, hierarquias e formas de
sociabilidade.

O alimento nos terreiros de Candomblé transcende a simples nutrigdo e se
configura como um elemento central de fortalecimento comunitario, com a revitalizagdo
do axé e a conexao entre os mundos que a forma. Nos or0s e festividades, a comida ndo
apenas alimenta, mas também ressignifica o pertencimento, funcionando como um
veiculo de memoria coletiva e resisténcia.

A comida nos terreiros reforga a identidade e a coletividade, funcionando como
elo entre passado e presente, sagrado e profano (Alvarenga, 2017). A partilha dos
alimentos apos os ritos, conforme apontado por Aratjo e Lody, representa um ato de
celebracdao da vida, reafirmando o terreiro como espaco de acolhimento e resisténcia.
Amaral e Silva (1993) mostra como que para os pertencentes ao candomblé o calendario
anual ¢ marcado por rituais e festas dos Orixds, bem como os rituais de iniciacdo e de
obrigagdes que dinamizam os terreiros.

Como fala Raul Lody (1979),0 terreiro € o espaco central onde se mantém vivos
os valores, saberes e préticas religiosas de matriz africana. E um lugar sagrado e cultural,
onde os orixas sao cultuados, mas também onde ha ensino, transmissao de memoria e
vida coletiva.

A epistemologia do Candomblé emerge da encruzilhada, como destaca Nogueira,
remetendo a multiplicidade de caminhos e possibilidades presentes na tradi¢dao afro-

brasileira. Assim, a comida nos terreiros ¢ um elemento cultural, mas também um pilar



51

estruturante, que fortalece a coletividade, recria saberes ancestrais e desafia a hegemonia
das narrativas ocidentais sobre alimentacao e religiosidade.

Os terreiros resistem as mudangas externas que ameagam descaracterizar suas
tradigdes. Ou seja, eles funcionam como barreiras culturais frente a pressao da
modernidade, do racismo religioso ou da globalizagdo que tenta homogeneizar
identidades. Algumas dessas resisténcias sdo mais fortes porque os terreiros tém uma
coesdo interna muito forte: fé compartilhada, vinculos rituais, organizagdo hierarquica e
unidade espiritual. Essa forca coletiva ajuda a manter vivas praticas muito antigas.
Quando Raul Lody (1979) se refere a ideia de “Nag¢do” no candomblé - como Ketu,
Angola, Jeje, etc., - que sdo matrizes africanas com tradi¢des especificas. A forca da
identidade dessas Nagdes reforga a continuidade dos costumes e dos saberes ancestrais.
Mesmo com sua fidelidade as raizes, os terreiros também sabem se adaptar as realidades

locais e aos tempos histdricos - o que Lody chama de “momentos de africanidade”.



52

3. MARCAS DO SAGRADO VIOLADO: A INTOLERANCIA RELIGIOSA NAS
VOZES DOS TERREIROS

Tendo em vista a relevancia dos relatos de intolerancia religiosa, especialmente a
luz do aumento significativo das denuncias registradas pelo Disque 100. Este crescimento
foi observado, principalmente, a partir de 2021, um ano apds o inicio da pandemia de
Covid-19, por isso decidi aprofundar a escuta dessas experiéncias em campo de pesquisa.
Para isso, observei festas publicas, presenciei situagdes diversas de “intolerancia
religiosa” nos espagos dos terreiros e comecei a conversar com Babalorixas e Ialorixas'!
em uma regido especifica da cidade de Jodo Pessoa - PB. Nesse contexto, as entrevistas
com liderangas religiosas revelaram episodios recorrentes de violéncia simbolica,
institucional e fisica. As falas apresentados a seguir evidenciam ndo apenas as agressoes
vividas, mas também um dos mecanismos mais sutis ¢ perversos dessa intolerancia: a

negac¢do do reconhecimento da violéncia como legitima, acompanhada da transferéncia

de responsabilidade a propria vitima.

3.1 Trajetoria sacerdotal e intolerancia em Cabedelo

No inicio da entrevista, ao ser questionado sobre sua trajetoria sacerdotal, Pai
Joelson de Yemanja afirma: “Minha historia € uma historia de muita resisténcia. Eu venho
de uma familia evangélica, e isso dificultou muito o meu caminho sacerdotal.” Essa
declaragdo inicial ja aponta para os atravessamentos familiares e os conflitos enfrentados
ao longo de sua formagdo religiosa, revelando marcas profundas do que Muniz Sodré
(2023, p. 39) conceitua como “esquematiza¢do discriminatoria”, ou seja, um sistema de
hierarquizagao social que exclui e inferioriza as formas de religiosidades negras. Para o
autor, o racismo no Brasil opera de maneira estrutural, ainda que nao esteja formalizado

legalmente, relegando os corpos negros a uma condi¢do de cidadania subalterna.

Primeiramente, que minha Méae Ilemanja te abengoe. Minha historia é
uma historia de muita resisténcia. Eu venho de uma familia evangélica,
e isso dificultou muito o meu caminho Sacerdotal. Eu estou ha mais de
30 anos na religido. No comego, fui para Salvador - BA, conheci o axé
de muitas pessoas importantes, também fui a Timbatba, um municipio
que esta localizado na zona da mata do estado de Pernambuco onde

11B3balérisa e Iyalorisa- é a autoridade maxima de um Terreiro. Cuja a sucessio sé se da apés a sua
morte. Baba - pai, iyé - mie; | - ter, possuir; orisa - divindade. A particula é o resultado da
transformacdo do verbo ni, ter, no sentido de possuir, ter o conhecimento das coisas dos orisa.
Literalmente, a mae ou pai que possui o conhecimento de orisa.



53

também, conheci outros terreiros, outros valores, outros templos. Mas
minha trajetoria se firmou mesmo aqui em Joao Pessoa (Pai Joelson de
Yemanja).

A dificuldade expressa pelo sacerdote ao se afirmar em um contexto familiar
evangélico evidencia a persisténcia de uma logica excludente que atravessa o campo
religioso e se projeta sobre os adeptos das religides de matriz africana. Nosso interlocutor
relata sua trajetoria sacerdotal marcada por resisténcia e continuidade, destacando a
importancia das trocas, experiéncias € conhecimentos adquiridos em outros territorios
antes de se firmar em Jodo Pessoa como sacerdote de candomblé.

Ser sacerdote no Candomblé ¢ assumir uma responsabilidade que vai além do
individual: € servir ao sagrado, zelar pelo axé da casa, cuidar de pessoas, preservar
tradi¢des e manter viva a memoria ancestral. Essa trajetoria exige preparo, constancia,
humildade e obediéncia aos preceitos, como o respeito a hierarquia, a disciplina nos
rituais € o compromisso com os fundamentos religiosos.

O pertencimento a um orixa ndo ¢ uma escolha pessoal. Quem determina ¢ o orixa,
através do jogo de buzios,do tempo e dos sinais da ancestralidade. No caso do Pai Joelson,
ele foi reconhecido como filho e sacerdote de Yemanjd, carregando a forga das dguas e o

cuidado maternal da divindade, onde seu axé se firma.

Fui iniciado pelo Babalorixa conhecido Pai Juju - Jucelino Rodrigues
Garcia (Oxum L¢jyidéwa), que foi uma pessoa que agregou muito a
minha vida, foi muito importante. Com ele, iniciei minha primeira
obrigacgdo onde passei por uma cerimdnia chamada de Bori(Oferenda a
cabeca), depois fiz minha primeira obrigacao(iniciagdo). A partir dai,
cumpri todas as etapas: a obrigagdo (ord) de um ano, depois a de trés
anos, ¢ a de sete anos de iniciagdo. Apos essa obrigagdo de sete anos,
comecei a trilhar meu proprio caminho (Pai Joelson de Yemanja).

O relato do entrevistado evidencia o que Casanova (1994) e outros autores
denominam uma “iniciagdo com indignacdo”: um processo em que a formacao religiosa
¢ atravessada por tensdes, desafios e resisténcias, expondo o sacerdote a realidade de
intolerancia e apagamento cultural, mas também fortalecendo seu compromisso com a
preservacao do conhecimento ancestral. A narrativa do itinerario litirgico, que vai de
Salvador a Jodo Pessoa, passando por Timbauba, traduz o que Nego Bispo chama de
“territorios em movimento”, onde o saber ancestral se reconfigura e se expande, criando

redes de pertencimento e resisténcia.



54

Seu relato demonstra a 16gica de formagao e reconhecimento hierarquico propria
dos terreiros, baseada na experiéncia, na oralidade, na ancestralidade e no tempo circular
das obrigacdes de um, trés e sete anos. Essas etapas inicidticas, vivenciadas pelo
entrevistado e por outros sacerdotes da rede de terreiros de Jodo Pessoa, conformam o
que Geertz (1978) denomina “teia de significados”, vinculando tanto a experiéncia

religiosa quanto a analise das Ciéncias Sociais.
3.2 O inicio da dor: intolerancia religiosa e apagamento simbdlico

Ao longo da entrevista, deparamos com a “materialidade simbolica do espaco do
terreiro” e a “dimensao oculta” trazida a luz por Muniz Sodré (2002), quando afirma: “As
comunidades de terreiro, por sua vez, nos remetem a materialidade de um espago que esta
repleto de simbolismos, sempre sugerindo, em si e na sua esséncia, o imaterial, o invisivel
ou intangivel [...]” (Sodré, 2002, p. 12). Essa perspectiva, combinada com o relato do
entrevistado, nos convida a olhar para além da superficie dos espagos sociais aqui tratados
como comunidades de terreiros, considerando que a espacialidade também ¢ constituida
por significados simbolicos e subjetivos.

O terreiro, nesse sentido, ndo ¢ apenas um espago fisico, mas um territorio de
espiritualidade, memoria e resisténcia simbolica. Ao narrar a experiéncia de destrui¢ao
de seu terreiro, Pai Joelson mobiliza emog¢des e sentimentos correlatos a vivéncia de
racismo e intolerancia religiosa. O “terreiro demolido” refere-se a construgdo fisica, mas
representa, sobretudo, um espaco ritual, sagrado e ancestral cuja destrui¢do simboliza a
tentativa de erradicar tradicdes e comunidades religiosas e culturais.

Como mostra 0 movimento negro brasileiro, a luta inclui as comunidades de
terreiro como espacos de resisténcia étnica e religiosa (Amaral; Silva, 1993). Nesse
sentido, a iniciagdo com indignacdo se revela novamente: ndo apenas como processo de
formacao religiosa, mas como experiéncia ética e politica que prepara o sacerdote para
enfrentar a intolerancia, reforcando sua capacidade de resisténcia e preservagdao do
patrimonio espiritual e cultural do povo de terreiro.

Ao narrar a experiéncia vivida, com toda indignacdo diante da violéncia fisica e
religiosa, por meio da destrui¢do de seu terreiro, Pai Joelson fala mobilizando emocdes e
sentimentos correlatos a esta experiéncia de racismo e de intolerancia religiosa para com
a sua religido e com relagdo a si mesmo.

O “terreiro demolido” refere-se, obviamente, a construgao fisica, mas vai além

desta, sendo também e, sobretudo, um “espaco ritual, sagrado, ancestral”; cuja



55

destruicao representa a tentativa de erradicar tradicdes e comunidades religiosas e
culturais.

A dor do entrevistado vem do fato de que o espago representava um “marco de
sua vida”, pessoal e religiosa, ¢ sua demolicdo ¢ uma tentativa de ‘“apagamento

simbolico”, mais do que uma simples perda material. Pai Joelson afirma:

Eu acredito muito no destino. Meu odu (destino) me levou a Cabedelo
- PB, através de um amigo que, infelizmente, ja partiu. Foi ele quem me
deu base em Cabedelo. La eu construi minha historia. Comecei fazendo
meus Candomblés numa casa alugada. Depois, levamos o axé para a
rua, montando tenda, com todo o processo [...]”. “Mas ai veio a
demoli¢do. Foi o inicio desse processo de “intolerancia religiosa” muito
pesado. Meus vizinhos confundiram o que era meu culto. Eu estava
fazendo um barco de Iydwo (iniciagdo no candomblé de origem nago),
com autorizacdo do meu Babalorixa da época, e com a presenca do
mesmo. Mesmo assim, disseram que eu estava fazendo magia negra,
sacrificando criangas para o demonio - como se nossos Orixds fossem
demaonios.

A fala do Babalorixa ¢ bastante rica e nos fala de sua crenga em destino, o que o
levou até a cidade de Cabedelo, onde buscou se colocar ¢ abrir seu terreiro. Ele narra as
dificuldades de se estabelecer num novo contexto, trabalhar seu axé e conseguir adeptos
e seguidores, pois os terreiros sdo constituidos de pessoas, vida € movimento. Note-se
que a histdria do individuo esté correlacionada ao seu projeto religioso, a “sua trajetoria”
enquanto babalorixa e cidaddo brasileiro.

Pai Joelson relata como foi incompreendido pela vizinhanga, e ao fazer uma
iniciagdo (Iyawo) sendo confundido com alguém que praticava “magia negra”, o que
liga-se diretamente ao “sacrificio de criangas” e aos cultos ao “demonio”. Nascimento
(2017), mostra que a inferiorizagdo das religides de matriz afro-brasileira liga-se a sua
ndo correspondéncia aos paradigmas da cristandade, sendo exotizadas e demonizadas, o
que justificaria perseguicoes, violéncias, racismos e todas as tentativas de destruicao e
apagamento de tais expressoes religiosas e culturais no pais.

Com base neste autor, podemos dizer que a destrui¢cdo do terreiro de Pai Joelson
¢, também, uma violéncia contra as pessoas ligadas ao seu terreiro como um todo,
exemplo claro do racismo, ja que esses cultos estdo ligados a pessoas negras, pardas e
pobres, cujos rituais sao formados por elementos de origem africana e indigena, ligados

diretamente a natureza e suas forcas.



56

A exotizagdao e demonizagao das religioes afro-brasileiras sdo consequéncias do
racismo, em virtude da colonialidade e suas representagdes em torno destas comunidades,
tendo suas justificativas nos seus proprios estereédtipos e estigmas (Gofman, 1988).

Para Nogueira (2020, p. 123), “o racismo religioso quer matar existéncia, eliminar
crengas, apagar memorias, silenciar origens”. A experiéncia narrada por Pai Joelson, ao
descrever a demoli¢ao sem a prévia notificagdo de seu terreiro explicita esse exercicio de

soberania violenta por parte do poder publico municipal:

A prefeitura foi averiguar, e, mesmo com tudo que pensava estar
legalizado, resolveu demolir minha casa de Candomblé. Sai pra
trabalhar as 7h da manha e, ao meio-dia, recebo a ligagdo: “Sua casa foi
demolida”! Quando cheguei 14 com uma pessoa muito préoxima a mim,
estava tudo no chdo. Meus objetos sagrados estavam todos em um
galpdo da prefeitura. Mas, mesmo assim, eu me mantive firme(Pai
Joelson De Yemanja).

Esta fala estabelece uma intrinseca relagdo tedrica com o que, Mbembe (2018)
nos fala sobre a soberania como poder de decidir quem vive e quem morre. Esse poder
arbitrario, que se exerce, também, sobre os espacos e simbolos dos grupos
subalternizados. No caso do entrevistado, a prefeitura de Cabedelo, ao demolir o terreiro
“mesmo com tudo legalizado” e “sem notificar”, sem o predizer de um comunicado ou
chamado, mostra uma pratica exemplar de aniquila¢do simbdlica, um arquétipo concreto
da necropolitica cultural e religiosa. A “zona de nao-direito” (Mbembe, 2018) ¢ onde
estdo os terreiros e seus frequentadores, que sdo constantemente relegados a suspeita, a
criminalizacao e a invisibilidade.

Continuando com nossa analise, identificamos um outro importante marco teérico
em que o terreiro aparece como “territorio de identidade e resisténcia” (Sodré, 2002).
Portanto nesse contexto, em um trecho da pesquisa: “O terreiro-territorio [...] reivindica
o direito ao exercicio pleno de sua propria identidade [...] como forma de restabelecer um
projeto articulado [...]”, e entdo se estabelece outra relacdo tedrica com o que e Sodré
(2002) defende que a nogao de territorio vai além da terra fisica — ela se liga a cultura, a
identidade, ao direito de existir de forma plena. Assim, o terreiro ¢ também um “territério
existencial”: sua destruicao ¢ uma tentativa de negar o direito a identidade e a coletividade
afro-brasileira.

Em sua entrevista, Pai Joelson reconstroi seu caminho - de abian a sacerdote - a

partir desse territorio. O fato de sua trajetoria ser interrompida brutalmente pela



57

demoli¢dao mostra como o Estado age como agente do poder, impedindo a construcao de

uma existéncia livre e autonoma. Como demonstrado na sua fala:

O senhor mesmo faz parte dessa historia, me conhece desde o inicio,
desde Abian (aquele que comega um novo caminho). La enfrentei
muitos episddios de “intolerancia religiosa”. Algumas pessoas,
especialmente evangélicas, apareciam para desautorizar o culto, para
desrespeitar os Orixas. Eu morava no centro de Cabedelo, na Rua Nova,
e depois fui para Jacaré. La, construi minha casa de santo, que foi um
marco na minha vida (Pai Joelson De Yemanj4).

A sua fala nos mostra que nosso interlocutor vivenciou desde sempre praticas
cotidianas ligadas a “episodios de intolerancia religiosa”, com seus cultos e tradigdes
desautorizadas, deslegitimadas, Orixds “desrespeitados”; mas também indica resisténcia
politica, que ainda ¢ resisténcia decolonial (Quijano, 2005), com capacidade de reexistir
e desafiar as formas locais de poder e discriminagdo. A destruicdo do espago ritual tanta
romper com uma dindmica ancestral e comunitaria, para impossibilitar o exercicio de uma
religiosidade que ndo se dissocia da vida coletiva e do sagrado cotidiano dessas
comunidades.

E também mesmo apoés a perda, o sacerdote relata como manteve a paz, guiado
por valores e ensinamentos ancestrais, como a sabedoria de Oya (ventos € mudangas).
Isso reforca a ideia de que o axé ndo esta apenas nas paredes, mas nos corpos, nas praticas
e na fé que resiste. Assim a trajetoria do entrevistado reflete esse movimento: resistir,

reconstruir, permanecer - mesmo diante de episodios traumaticos.

E muito dificil falar disso para vocé, porque toda vez que eu falo, eu
revivo. Mas eu sou uma pessoa pacificadora. Entendi que era um
processo que eu precisava passar, para amadurecer como ser humano e
como sacerdote. Mesmo sem entender, eu me mantive centrado. Minha
amiga, que ¢ uma mulher de Oyd (Orixd dos Ventos), quis fazer um
escandalo, mas eu disse: “Calma, ja aconteceu”. Depois disso, fomos
até a prefeitura procurar saber de onde veio essa ordem. Alegaram que
receberam denuncia de magia negra, com sacrificio de criangas — trés
criangas, quando nada disso havia acontecido de fato (Pai Joelson de
Yemanja).

Como vemos na fala acima, relembrar este ato de violéncia ¢ algo doloroso, mas
também de aprendizado, de resisténcia e questionamentos a colonialidade e suas formas

de violéncia e de poder, que ainda teima em existir.



58

3.3 O Estado que cala e consente: a omissao institucional frente a intolerancia

O testemunho de Pai Joelson de Yemanja explicita o ciclo de violéncias que
marcam a trajetéria de muitas liderangas de terreiro no Brasil. Ao relatar que “a
prefeitura, no inicio, ndo reconheceu nada’ e que apenas “depois de muitas conversas e
reunioes [...] aceitaram me doar um terreno”, evidencia-se uma face do que Abdias
Nascimento (2016) conceituou como O genocidio do negro brasileiro, entendido nao
apenas como eliminagdo fisica, mas como destruicdo sistematica de suas formas de viver,
cultuar, organizar e resistir. A auséncia de reconhecimento institucional e a falta de
protecao ao barracdo atacado configuram-se como praticas de apagamento de uma
heranga civilizatoria negra.

Também na narrativa da lideranca do 1/é Axé Omi Ayé Obd Oniré'?, Pai Joelson
de Yemanja ao relata o longo processo de reconstru¢do do espago sagrado, evidencia as
formas como o racismo estrutural e a intolerancia religiosa se manifestam nas instituicdes
publicas e na sociedade de maneira mais ampla. Inicialmente, a prefeitura sequer
reconhecia a violagdo sofrida; somente apods insisténcia, reunides ¢ articulagdo junto ao
Forum da Diversidade Religiosa da Paraiba foi possivel obter a doacdo de um terreno
que, posteriormente, também foi invadido.

A negacao de direitos fundamentais e a desvalorizacao da presenca das religides
de matriz africana nos espagos urbanos sdo exemplos do que Abdias do Nascimento
(2016) define como o ‘“racismo a brasileira”: uma forma de violéncia ndo
necessariamente explicita ou legalizada, como o apartheid, mas operante de maneira sutil,
institucional e simbolica, profundamente arraigada no tecido social, politico e cultural do
nosso pais. Conforme demonstrado na fala do Pai Joelson de Yemanja:

Foi entdo que conheci o Coordenador Geral do Forum da Diversidade
Religiosa da Paraiba, através de Saulo Gimenez Ferreira Ribeiro.
Contei a ele minha historia, e eles me acolheram. A partir dali comegou
uma grande luta, para tentar reaver meus pertences espirituais e o
espaco onde meu barracdo estava. A prefeitura, no inicio, ndo
reconheceu nada. S6 depois de muitas conversas e reunides é que
aceitaram me doar um terreno. Mesmo assim, depois de trés meses esse
terreno foi invadido, eu estava cansado de lutar. Ja ndo aguentava mais!

O impacto dessa violéncia ndo se restringe a dimensdao material. O lider
entrevistado revela que a experiéncia da intolerancia religiosa afetou profundamente sua

saude emocional e espiritual. Nesse sentido, a nogdo de “exilio interno” elaborada por

121]¢ Axé Omi Ay Ob4 Onire - “Casa de forca sagrada das dguas da alegria do Rei de Onire”.



59

Abdias se atualiza nas palavras do sacerdote. A migragdo forcada entre bairros da capital
- de Mandacaru até Colinas do Sul - reflete esse deslocamento compulsorio, dentro do
proprio territério, causado pela violéncia simbolica e material da intolerancia religiosa. A
fala “eu estava cansado de lutar. Ja ndo aguentava mais”, ressoa como um grito de
esgotamento, resultado de uma luta desigual pela preservacdo do sagrado e pela
sobrevivéncia psiquica, que Frantz Fanon (2020) analisa como uma consequéncia direta
da opressdo colonial: o impacto psicolégico do racismo repetido leva a alienagdo, a dor

internalizada, a corrosdo da identidade.

E foi ai que comecei a minha reconstrugdo. Minha historia basicamente
se inicia no bairro de Mandacaru. Depois, migrei para o centro de
Cabedelo e, em seguida, fui para a praia do Jacaré, que também fica no
municipio de Cabedelo. Hoje, tenho meu axé estabelecido no bairro de
Colinas do Sul, na cidade de Jodo Pessoa, onde pude reconstruir o meu
sagrado. Falar sobre isso ¢ muito dificil pra mim, porque toda vez que
volto a esse assunto, eu revivo a dor. Esse processo de intolerancia
religiosa ¢ extremamente duro. Ele abala profundamente a nossa saude
psicologica (Pai Joelson de Yemanja).

A resisténcia, no entanto, ndo desaparece. Quando Pai Joelson afirma que “pude
reconstruir o meu sagrado”, ele expressa o que Muniz Sodré (2002) chama de
reexisténcia e forma de elaboracao simbdlica e ontoldgica que refunda o axé como espago
de mundo, de memoria e de forga vital. A reconstru¢cdo nao ¢ apenas fisica — trata-se da
reorganizacao de uma logica civilizatoria baseada no axé, no elo com os ancestrais € na
continuidade das tradicdes negras, mesmo diante da tentativa de apagamento. O
sentimento de dor ao “reviver” a destruicdo do terreiro revela o peso da memoria viva, do
trauma e da dignidade ferida. Como aponta Sodré, o terreiro se revela como mais do que
um espaco ritual: ¢ “arquitetura do invisivel”, uma centralidade comunitaria que se opde
ao projeto colonial de fragmentacao. Assim, a historia de Pai Joelson se inscreve na luta

historica de um povo que persiste, mesmo que em ruinas, mesmo que sob escombros,

reconstruindo continuamente seus mundos e seus deuses.
3.4 Palavra de entidade: quando o Caboclo sustenta o caminho

Nesse sentido, a reconstrucdo do ax¢é exigiu, antes de tudo, a reconstrucao de sua
propria subjetividade. A presenca do “Caboclo Campo Grande” e a reafirmacdo do
vinculo com o sagrado demonstram como os elementos simbolicos e litirgicos da
religiosidade afro-brasileira operam como dispositivos de resisténcia, cura e reexisténcia

diante do trauma e da exclusdo. Essa vivéncia confirma a analise de Lélia Gonzalez



60

(1988), ao apontar que a desumanizagdo dos saberes e corpos negros estd na base do
processo de dominacdo colonial e ainda se mantém através de mecanismos sofisticados
de exclusao.

O racismo latino-americano, segundo a autora, ¢ eficiente exatamente por se
apresentar travestido de civilidade, mascarando a violéncia sob a ideologia do
branqueamento e da falsa democracia racial. A destruicdo do terreiro e a relutancia do
poder publico em assegurar um novo espaco para a pratica religiosa refletem a
permanéncia dessa logica colonial que naturaliza a inferiorizag¢do da cultura negra.

Adicionalmente, a analise de Schwarcz (1993) contribui para compreender como
a ciéncia e a antropologia do século XIX legitimaram o discurso racial biologizante,
associando caracteristicas fisicas a atributos morais e culturais. Essa construgao
reducionista alimentou um imagindrio social em que as praticas de origem africana foram
historicamente desqualificadas como primitivas, exoticas ou supersticiosas, moldando até
hoje a maneira como esses espagos religiosos sdo percebidos e tratados pelas instituigdes.
Dessa forma, o relato do lider religioso ndo apenas denuncia a violéncia sofrida, mas
também afirma uma trajetoria de resisténcia. A continuidade do Ilé, mesmo apds a
destrui¢do, ¢ prova da forca das espiritualidades negras como formas de enfrentamento
as estruturas racistas e colonialistas ainda presentes no Brasil contemporaneo. O axé,
reconstruido em Colinas do Sul, torna-se simbolo nao apenas de persisténcia, mas de
dignidade e afirmag¢@o ancestral frente a tentativa de apagamento. Ja explicando os

sentidos de sua reconstrucao:

Eu tenho uma entidade chamada Caboclo Campo Grande" — que é meu
Pai, que me incorpora desde os dez anos de idade. Ele veio até mim
duas semanas depois da demoli¢ao e me disse que eu ndo havia perdido
nada, que eu tinha tudo, que eu tinha eles, que eu tinha o meu sagrado,
e que ele e os meus orixas estavam comigo. E foi nessa palavra dele que
eu confiei. De fato, trés meses depois, consegui comprar o espago onde
hoje estd a sede do llé Axé Omi Ayo Oba Onire, anteriormente
conhecido como //é Axé Ogunté. Ja estou aqui, em Colinas do Sul, ha

BCaboclo Campo Grande é uma entidade espiritual cultuada no Candomblé, especialmente nas casas
que mantém o culto de caboclos. Representa a for¢a da natureza, a protecdo dos campos e das matas,
e a sabedoria ancestral dos povos originarios. E conhecido como um espirito guerreiro, curador e
guia, que atua na defesa dos oprimidos e na abertura de caminhos. Seu nome simboliza vastidao,
resisténcia e firmeza espiritual. Para as comunidades de terreiro, sua presenca reafirma os lagos
entre espiritualidade, natureza e cuidado coletivo. Cito o Caboclo Campo Grande neste trabalho por
se tratar de uma entidade de grande importancia espiritual na trajetéria e na vida da comunidade do
terreiro do Pai Joelson de Yemanja. Sua presenga simboliza protecdo, forca, resisténcia e cuidado
coletivo - valores que dialogam diretamente com os temas abordados nesse TCC, como
enfrentamento a intolerancia religiosa, identidade e ancestralidade.



61

dez anos, ainda buscando me reinventar, porque a violéncia que sofri
foi muito forte e deixou marcas profundas (Pai Joelson de Yemanja).

Entdo o relato de Pai Joelson, ao narrar o encontro com sua entidade - Caboclo
Campo Grande - ap6s a destruigdo de seu terreiro, revela ndo apenas um momento de fé
e fortalecimento espiritual, mas uma insurgéncia existencial. Quando ouve do caboclo
que “ndo havia perdido nada” e que “tinha tudo”, se opera um deslocamento radical da
logica colonial que insiste em despossuir os sujeitos negros de seus vinculos sagrados e
territorios de memoria. Fanon, ao tratar do processo de desumanizagao do negro pelo
regime colonial, afirma que a reconstru¢do do ser ¢ um ato politico e ontoldgico. A
confianga na palavra da entidade e a posterior conquista de um novo espago para fundar
o0 1lé Axé Omi Ayo Obd Onire ndo representam apenas uma resposta pratica a violéncia,
mas uma refunda¢do de si como sujeito de axé, enraizado na ancestralidade e na
vinculagdo com as entidades espirituais.

Esse gesto se alinha a perspectiva fanoniana de que a resisténcia negra nao se
limita a denuncia da violéncia e dos traumas, mas se traduz também em reinvengdes do
mundo - onde o corpo, o axé e o territdrio passam a ser afirmados como campos legitimos
de existéncia e liberdade. As marcas profundas da violéncia permanecem, mas ¢
justamente na capacidade de transmutar a dor em criagdo coletiva que se da a
descolonizagdo simbodlica que Fanon (2020) aponta como necessaria para a cura do sujeito

oprimido.



62

4. SOBRE O PAPEL DOS ORGAOS COMPETENTES NO ATENDIMENTO AO
CRIME DE INTOLERANCIA RELIGIOSA

Tolerancia, intolerancia e liberdade religiosa; ecumenismo, inter-religiosidade e
laicidade s3ao conceitos que ganham centralidade no debate publico brasileiro,
especialmente em torno dos Direitos Humanos e da luta contra a perseguicao as religioes
de matriz africana (Nogueira, 2020, p. 57).

Essa logica de dominagdo se perpetua por meio de discursos secularizados, que
negam ao povo negro sua cultura, civilizagdo e memoria historica. Como observa Sidnei
Nogueira, a colonialidade do poder se infiltra at¢ mesmo no discurso da laicidade,
frequentemente instrumentalizado para invisibilizar praticas religiosas de matriz africana.
Assim, a chamada “laicidade brasileira” ¢ constantemente questionada por liderangas
religiosas de comunidades historicamente marginalizadas, como o caso aqui analisado,

que denunciam sua seletividade e o racismo estrutural que a atravessa.
4.1 A rede como abrigo: a entrada no Forum da Diversidade Religiosa

A fala de Pai Joelson, ao relatar que foi orientado a procurar a policia apds sofrer
um episddio de intolerancia religiosa e, ainda assim, teve sua denuncia deslegitimada pelo
delegado, que o aconselhou a “resolver com os vizinhos”, explicita a fragilidade do
chamado “regime laico” e de sua adequacdo a legislacdo brasileira vigente s respeito,
quando confrontado com manifestacdes e demandas religiosas de matriz africana.

Essa resposta institucional ndo ¢ neutra, ela revela um viés estrutural que opera na
deslegitimagdo das experiéncias de sujeitos afro-religiosos, sugerindo que a dor e a
violéncia sofrida por eles sdo menos importantes, menos graves ou ndo merecedoras de
atencao estatal e tomada de posicionamento na resoluc¢ao dos fatos. Como o babalorixa
expressa:

Estive em uma delegacia para fazer um boletim de ocorréncia, porque
fui orientado a fazer esse B.O, contando a minha histéria, contando de
fato como foi e como ndo foi. Mas o delegado, educadamente, me disse
que eu procurasse resolver com meus vizinhos, e afirmou que eu estava
errado por ter comprado um terreno sem saber a origem. Disse também
que eles ndo podiam fazer nada, porque o terreno que eu havia
comprado era da prefeitura (Pai Joelson de Yemanja).

Veja-se que esse episoddio pode ser compreendido como expressao de descaso do

poder oficial, que deveria gerir esse tipo de conflito e apresentar solugdes legais. Também



63

se adequa ao que Sidnei Nogueira denomina de colonialidade do poder, que ‘“‘hierarquiza,
classifica, oculta, segrega, silencia e apaga tudo que for do outro ou tudo que oferecer
perigo a manutengdo de um status quo” (Nogueira, 2020, p. 54). No caso de Pai Joelson,
sua vivéncia enquanto sacerdote de religido afro-brasileira ndo apenas ¢ ignorada, sendo
culpabilizado sob a justificativa da “ilegalidade do terreno”, uma transferéncia de
responsabilidade que mascara a real motivagdo da dentincia: o ataque de cunho religioso
e racial sofrido.

Além disso, a suposta neutralidade do Estado - que deveria proteger todas as
expressoes religiosas igualmente - se desfaz nas entrelinhas, da omissao policial e na
auséncia de providéncias institucionais imediatas. O caso de Pai Joelson ¢ um exemplo
claro dessa seletividade, e a religido afro-brasileira ¢ desprovida da prote¢do garantida
pelo Art. 5° da Constituigao de 1988, apesar da literalidade do texto constitucional.

Fanon, ao discutir o embranquecimento cultural e a constru¢do do negro como
sujeito subalternizado na colonialidade, ajuda a compreender por que a fé de Pai Joelson
¢ marginalizada: trata-se de uma expressdo que desafia o projeto de dominagdo
eurocéntrico que ainda estrutura o Estado moderno. Essa linguagem se manifesta nas
instituicdes, nos discursos juridicos e administrativos, € nos silenciamentos cotidianos
sofridos pelas comunidades de terreiro, como aparece em outro trecho da fala do

Babalorixa:

A prefeitura alegava que aquele terreno era publico, mas eu, enquanto
cidaddo, ndo procurei saber o que era da prefeitura e o que era privado.
Eu simplesmente confiei, comprei o terreno e, de fato, descobri que ele
era da prefeitura, da forma mais infeliz. Alguém havia invadido e me
vendeu esse terreno na época por R$10.000,00. Mesmo assim, fiz todo
o processo (Pai Joelson De Yemanja).

Pai Joelson, ao ndo contar com o poder policial, encontra auxilio, ajuda e
orientacdo junto ao Férum de Diversidade Religiosa da Paraiba e, depois, no Centro da
Igualdade Racial Jodo Balula, onde encontrou suporte juridico, psicologico e politico,
revelando a importancia de mecanismos paralelos ao Estado tradicional, como redes de
protecdo e articulagdo civil, no enfrentamento a intolerancia. Esses espacos funcionam
como territorios de resisténcia e recriacdo de direitos, tensionando o modelo de laicidade
excludente e operando contra a colonialidade cosmogonica (Nogueira, 2020), que busca
invisibilizar os sistemas gnosiologicos das religides afro-brasileiras. Como demonstrado

na fala do Pai Joelson:



64

E logo depois do episodio de intolerancia, fui orientado a procurar o
“Forum de Diversidade Religiosa da Paraiba”, porque l4 havia
advogados que poderiam me orientar. Eles me encaminharam para
outro 6rgdo, e ai procurei o Centro da Igualdade Racial Jodo Balula. L4,
tive um suporte muito bom — me orientaram, me deram todo o aparato
necessario — e sou muito grato ao Forum de Diversidade Religiosa da
Paraiba por isso. Gragas a essa orientagdo, conseguimos reverter a
situagdo com a doagdo de um novo terreno, que substituiu aquele, mas
que, porém, como ja havia falado anteriormente, foi invadido.

Ainda que Pai Joelson tenha recebido um novo terreno como reparagao
institucional, este também foi invadido, revelando que a violéncia ndo ¢ episddica, mas
sistematica - ela persiste como pratica de exclusdo territorial e simbdlica. Esse fato
corrobora a analise de que o racismo religioso no Brasil ¢ estrutural e operante mesmo
nos espacos institucionais. Isso reforca a tese de que ndo basta pensar a intolerancia
religiosa apenas como um problema moral ou de preconceito pessoal: ela precisa ser
compreendida como uma pratica sistematica de exclusdo, articulada por forgas juridicas,
sociais e histdricas que sustentam o privilégio da religido hegemonica.

A fala de Pai Joelson de Yemanja escancara os mecanismos institucionais de
desamparo que ainda cercam os terreiros de religioes afro-brasileiras. Ao tentar registrar
um boletim de ocorréncia por intolerancia, foi recebido com descrédito e responsabilizado
por uma questdo fundidria, revelando o que Lélia Gonzalez identificaria como o “racismo
cordial” — aquele que se esconde sob o verniz da polidez, mas que perpetua a exclusdo. A
dificuldade de reconhecimento da legitimidade do terreiro como espaco religioso aponta
para um processo mais amplo de criminalizacdo simbdlica, discutido por autores como

Paul Gilroy (2001), que observa a constante desautorizagao dos territorios negros.

O Centro Jodo Balula, como é comumente conhecido, foi construido
com o propo6sito de contribuir com a reducgdo das desigualdades étnico-
raciais da populagdo negra, migrantes, refugiados, dos povos
originarios e comunidades tradicionais da Paraiba — indigenas,
quilombolas, ciganas e de religides de matriz afro-indigenas
(Candomblé, Umbanda e Jurema Sagrada), ou seja, as pessoas que
passam pelas situagdes citadas acima. O referido 6rgdo ¢ o 2° do
Nordeste e 0 4° do pais e esta em conexdo com a Rede Nacional de
Enfrentamento ao Racismo e a Intolerancia Religiosa, o que aumenta o
grau de eficiéncia dos casos atendidos (PARAiBA, 2023, art. 4°, 1V,
5.8).

O Forum de Diversidade Religiosa e o Centro da Igualdade Racial Jodo Balula
funcionam como suporte e espagos institucionais para combate a grupos étnico-raciais —

como as comunidades de terreiro, que se articulam coletivamente para garantir direitos,



65

mesmo diante da negligéncia estatal. As falas de Pai Joelson de Yemanja evidenciam,
com nitidez, os efeitos da colonialidade do poder no modo como instituigdes publicas
lidam com religides de matriz africana. Quando o delegado naturaliza o conflito fundiério
e desconsidera o pedido formal de registro da violéncia sofrida, nega ao sacerdote o
direito basico a escuta, revelando a "discriminagdo civica", onde mesmo os direitos
formalmente garantidos - como o livre exercicio religioso - sdo relativizados ou negados
quando se trata de sujeitos e praticas afro-brasileiras.

A negligéncia das autoridades, aliada a responsabilizagdo da vitima pelo "erro"
na compra do terreno, opera como forma de apagamento simbolico e material da presenga
do terreiro, demonstrando como o Estado laico brasileiro atua de maneira assimétrica,
protegendo e promovendo, na pratica, uma hegemonia religiosa. Muniz Sodré contribui
ao apontar que os terreiros sao formas de comunidade enraizadas em uma “ética de
ancestralidade”, em que o espaco € mais que territorio - ¢ um lugar de reexisténcia e
produgdo de sentido (Sodré, 2022). O episoddio narrado por Pai Joelson revela que o
laicismo brasileiro, longe de ser universalista e neutro, ¢ seletivo, performando uma
“colcha de retalhos” (como discutido anteriormente) onde direitos sdo acessados segundo

a logica da racializag¢do dos corpos e das crengas.

4.2 A destruicio do templo e a memoria ferida: profanacio como linguagem do
poder colonial

O relato de Pai Joelson sobre a profanacao de seus objetos sagrados e a violagdo
da "casa de axé" configura um episddio explicito de racismo religioso institucional, que
ultrapassa o dano fisico e alcanca o nucleo simbodlico e espiritual da religido de matriz

africana. Pai Joelson afirma em seu texto que:

Depois do processo em que houve a demoli¢do de fato de minha “casa
de axe”-, até entdo constatei que a minha casa somente havia sido
demolida, e a dor de ter tido minha casa demolida ja foi um sentimento
imensuravel -, até ai tudo bem, mas a dor maior e minha principal
preocupacao foi a busca dos meus objetos sagrados como os “ojubo dos
meus Orixas™: o ojubd do meu Exii, o ojubo do meu Ori, o ojubo de
minha Santa lemanjd, e ao ir em busca deles ¢ me deparar com a
depredacdao do meu sagrado. Olha, foi um momento muito dificil. Foi
quando vi aquela cena e a realidade, ¢ meus olhos se encheram de
lagrimas. Eu ndo consegui conter a dor. Eu passei por uma evolugdo
espiritual, sim, mas também pela dor da perda da minha “casa de axé”.
A casa foi demolida, mas a dor maior ndo foi nem sé essa, mas a busca
pelos meus objetos sagrados.



66

A dor de ver os ojubé’?, os atabaques, os okutds - elementos litirgicos carregados
de ax¢é e ancestralidade - sendo vilipendiados e ridicularizados por agentes publicos,
evidencia o que Frantz Fanon descreveu como a tentativa de aniquilacdo ontoldgica;do
sujeito e de sua ancestralidade, cuja humanidade ¢ desconsiderada junto com suas crengas

e cosmovisdes (Fanon, 2020). Aqui expressada na fala de Pai Joelson:

Quando eu fui procurar pelos meus objetos, me disseram que estavam
num galpao da prefeitura, onde guardavam material de construcao. Eles
estavam brincando com o meu sagrado. Brincando com a minha fé, com
a minha ancestralidade. Porque dentro do igba de minha santa tinham
varias coisas valiosas naquela época, mas quando eu me atentei a saber
onde era que estavam esses objetos, esses objetos estavam nesse galpao
da prefeitura.

Essa desautorizacdo do sagrado afro-brasileiro também ¢ lida - a luz de
SidneiNogueira - como uma forma de “negacdo ontoldgica do axé”, que ¢ transformado
em piada, em “brincadeira”; fé tratada como supersti¢ao, loucura ou demonio - e seus
simbolos como meros residuos folcloricos ou objetos descartaveis. O gesto de escarnio
praticado contra os atabaques — batidos enquanto se gritava “xd, demonio” — revela
uma cena tipica do que Muniz Sodré denuncia como “desligamento simboélico do espaco-
terreiro”, um processo em que a ancestralidade ¢ desenraizada pela violéncia e substituida
por uma racionalidade hegemonica, secular e crista, ainda que sob a fachada do Estado

laico. Como expressada na fala do Pai Joelson, neste trecho da sua narrativa:

Ao chegar nesse galpao encontrei alguns trabalhadores da prefeitura
com meus “atabaques” batendo, zoando -, os meus atabaques que eram
para mim sagrados, e eles batiam forte e gritavam “eita demonio! x0,
demonio!” - foi nessa hora que cheguei e adentrei naquele espago e
encontrei essa cena e ai meus olhos lacrimejaram e eu nao consegui me
conter, porque eles estavam cagoando com meu sagrado, eles estavam
cacoando com a minha fé, com minha ancestralidade. E ai o ighd de
minha santa estava quebrado com todos os pertences que 14 tinham
mexidos, violados e com todas as coisas valiosas que haviam la
furtadas. Mas o que mais me importava eram as pedras sagradas:
“okutds”. Os okutas, essa era minha maior preocupacdo, tudo aquilo
que representava a presenga dos meus Orixas!

140jubé é o local sagrado de culto e oferenda de um orixa dentro do terreiro. E onde se concentra a energia
daquela divindade, sendo tratado com respeito e reveréncia. Cada orixa possui um ojubd com elementos
proprios, de acordo com sua natureza e fundamentos. Por exemplo, o ojubd de Xang6 envolve pedras e
fogo; o de Oxum, 4guas doces e objetos de cobre; o de Ogum, ferro e ferramentas; o de Yemanja, elementos
do mar como conchas e porcelanas. As diferengas entre os ojub6 refletem a individualidade de cada orixa
e os fundamentos da casa que os cultua.



67

Observa-se claramente que o babalorixd se depara com a ridicularizagdo e
banalizagdo de sua fé, seus simbolos sagrados, seis Orixas, tradi¢do e ancestralidade. A
violagdo dos simbolos sagrados mostram a auséncia da pretensa laicidade, inclusive por
agentes estatais, em que o sagrado afro-brasileiro ¢ relegado a marginalidade, a
clandestinidade e a deslegitimagdo, mesmo quando o discurso oficial afirma proteger a

liberdade religiosa.

Isso tudo para mim foi muito doloroso, porque o tempo todo eles faziam
chacota com a minha religido, eles diminuiram e desaprovaram e me
desautorizaram a tudo aquilo que para nos dessa religido é sagrado,
simbolos consagrados que para dentro de nossos rituais de folhas,
sassanhas e todos os atos que existem no candomblé, dentro da minha
Nagao, da minha religiosidade, tudo aquilo que representava a presenga
dos meus Orixas. Ver aquilo tudo desrespeitado, violado... para mim,
foi profundamente doloroso. Isso pra mim... isso pra mim... até hoje, eu
nunca consegui apagar da minha mente. Eles violaram o meu sagrado!
E até agora, enquanto falo aqui, meu corpo se arrepia. Porque ainda doi
muito em mim. (Pai Joelson de Yemanja)

A violacdo do sagrado de Pai Joelson ndo foi apenas material; foi uma tentativa
de apagamento de memodria, identidade e pertencimento espiritual - e, por isso, produz
uma dor que ultrapassa o tempo e se instala como trauma coletivo para toda a comunidade
de axé. A dor relatada por Pai Joelson ¢ a mesma vivida por muitos outros adeptos as
comunidades de terreiros, que saber como seus territdrios, simbolos sagrados e corpos

sdo atravessados por todo esse conjunto de violéncia racial, fisica ou simbdlica.

4.3 Espiritualidade como reexisténcia: Orixas, cura e memoria viva

O testemunho de Pai Joelson revela ndo apenas o trauma, mas a poténcia resiliente
inscrita na experiéncia religiosa de matriz africana como forca de reconstrugao subjetiva,

comunitaria e espiritual.

Hoje eu posso dizer que dei a volta por cima. Em que sentido? Eu
amadureci como ser humano, eu amadureci como pessoa. Eu procuro
hoje ter... como posso dizer?... olhar o ser humano de outra forma. Eu
hoje sou uma pessoa que sinto a sua dor, sabe? Eu sou uma pessoa que
consigo captar sua dor, mesmo sem vocé fale do seu problema. Eu
consigo captar essa dor, se vocé transfere essa dor, eu procuro resolver
através do Orixa, através de eb6.(PAI JOELSON DE YEMANJA)



68

Apo6s a demolicao violenta de sua casa de axé e a violagdo de seus simbolos
sagrados, o entrevistado afirma que renasceu através dos Orixas, numa experiéncia que
pode ser lida, com base em Frantz Fanon, como um processo de reconstrucao do self, a
partir de uma epistemologia enraizada na ancestralidade e na resisténcia, que neste caso
desemboca na compreensao da dor dos semelhantes, amarrada a crenga no pantedo
religioso dos Orixas.

Ao reconstruir-se, ndo o faz apenas individualmente, mas em relacdo profunda
com sua coletividade espiritual e historica, o que, no caso de Pai Joelson, se da por meio

do culto, da escuta e da pratica do axé.

Entdo a demolicdo e todo o processo que aconteceu comigo, foi um
processo de grande aprendizagem que eu tinha que passar. Para que,
hoje eu pudesse falar sobre, com a propriedade do que vivi. Nao ¢ um
fake, ¢ uma realidade. Mas ¢ gragas aos Orixas - a Olodunmaré, a
Obatala, Orunmila, Ifa, Oxaguia, Oxalufa e toda a Egbé Funfun. Hoje
eu me sinto feliz e satisfeito. Tudo passa, Orixa me disse isso 1a atras...
E hoje eu tenho a certeza de que vale a pena cultuar Orixa. Hoje eu ndo
tenho problema nenhum em abrir minhas portas para qualquer pessoa
que seja. Eu ndo fago objecdo. Todo mundo € ser humano, precisa de
uma palavra, e gracas a Orunmila eles me deram um renascimento, eu
renasci depois dessa demoli¢do. De coragdo, estou dizendo isso e ndo ¢
hipocrisia, ndo ¢ bla-bla-bla, ndo ¢ uma fala vazia. E uma fala
consciente € como eu estou feliz e consciente, mas quem me deu toda
essa base foi Orixa. Eu sem Orixa nem estaria contando essa histdria
aqui para.

Na mesma direcdo, Sidnei Nogueira (2020) concebe o culto aos Orixas como um
territorio de reintegracdo da humanidade negada, ou seja, como uma pedagogia
existencial que refaz o corpo, a memdria e a subjetividade violentadas pela colonialidade
religiosa e racial. Pai Joelson afirma que hoje consegue “sentir a dor do outro” e “resolver
através do Orixa”, o que mostra como o ax¢ ndo se limita a um campo litargico, mas
opera como tecnologia espiritual de cuidado e reumanizacdo, apontando para uma ética
de acolhimento radical - algo que Muniz Sodré (2002) chama de “tecnologia de
enraizamento”, onde o sagrado € também uma forma de reconstruir a sociabilidade negra
e o mundo.

Este testemunho €, portanto, mais que superacdo individual: é prova viva de que
a fé afro-brasileira, mesmo sob ataque, resiste, cura, transforma e reivindica o direito de
existir publicamente como expressdo legitima de humanidade, dignidade e

pertencimento. Trata-se de um caso concreto de resisténcia epistémica e ontoldgica afro-



69

diasporica, na contramao de uma laicidade brasileira que historicamente tenta silenciar

corpos e territorios do sagrado negro.

5. CONSIDERACOES FINAIS

A andlise dos impactos das violéncias sofridas pelos povos de terreiro na cidade
de Jodo Pessoa-PB revelou a persisténcia e a complexidade do racismo religioso, que se
manifesta tanto em formas explicitas de agressdo quanto em violéncias simbdlicas e
institucionais. Esses ataques nao afetam apenas a liberdade religiosa, mas comprometem
também a dignidade, a identidade e o cotidiano das comunidades de matriz africana,
reforcando um cendrio de marginalizagao historica. A partir das contribui¢des tedricas de
Silvio Luiz de Almeida, Lélia Gonzalez, Achille Mbembe e Frantz Fanon, compreende-
se que tais violéncias estdo enraizadas na colonialidade do poder, onde a desumanizacao
dos corpos negros € a supressdo de suas expressoes culturais operam como mecanismos
de dominacao.

A pesquisa demonstrou que os povos de terreiro, diante desse cenario adverso,
constroem multiplas estratégias de resisténcia e enfrentamento. Essas estratégias vao
desde a revalorizacdo identitdria e a afirmacdo de suas praticas religiosas — como
apontadas por Sidnei Nogueira e Muniz Sodré — até a utilizag@o de instrumentos juridicos
e politicos para denunciar € combater a intolerancia.

A luta dos terreiros, entendida como um processo continuo de disputa por espago,
reconhecimento e direitos, manifesta-se tanto na manuten¢ao dos rituais sagrados quanto
na ocupagdo dos espacgos sagrados dos terreiros. A tradicdo oral, a musicalidade, os
alimentos, as formas de solidariedade e a preservagao dos saberes ancestrais constituem
elementos centrais dessa resisténcia.

Essas praticas ndo apenas garantem a continuidade das religides afro-brasileiras,
mas também funcionam como formas de enfrentamento ao epistemicidio e a tentativa de
apagamento historico dessas culturas. Além disso, a mobilizacao de liderangas religiosas,
pesquisadores e ativistas tem se mostrado essencial para visibilizar o problema da
intolerancia e pressionar o Estado por politicas publicas que protejam e valorizem os
povos de terreiro.

Diante desse contexto, conclui-se que o combate a intolerancia religiosa e ao

racismo religioso exige um esfor¢o coletivo que inclua educagdo, desconstru¢do de



70

preconceitos e garantia de direitos fundamentais. O reconhecimento da importancia dos
povos de terreiro para a identidade cultural brasileira, aliado ao fortalecimento de suas
redes de resisténcia, constitui um passo crucial para a constru¢do de uma sociedade mais
justa, plural e democratica. Somente por meio da valorizagdo da diversidade religiosa e
do respeito as tradigdes afro-brasileiras sera possivel superar a violéncia e assegurar a
plena cidadania dessas comunidades.

No entanto, permanece o questionamento: até que ponto o Estado brasileiro esta
realmente comprometido com a protegao das expressoes religiosas afro-brasileiras, para
além do discurso oficial? Como garantir que os mecanismos de dentincia, como o Disque
100, ndo sejam apenas acessiveis, mas efetivos e reparadores? E, sobretudo, como
reverter séculos de colonialidade que ainda moldam os olhares sociais € institucionais
sobre os terreiros e suas praticas?

Esses questionamentos permanecem em aberto, indicando a necessidade de novas
pesquisas, de politicas publicas efetivas e de um engajamento continuo da sociedade civil

para enfrentar a intolerancia religiosa e o racismo estrutural.



71

REFERENCIAS

ALMEIDA, Silvio Luiz de. Racismo estrutural. Sao Paulo: Polen, 2019. p. 264.

AMARAL, Rita de Cassia; SILVA, Vagner G. da. 4 Cor do Axé: brancos e negros
no candomblé de Sdo Paulo. Estudos Afro-Asiaticos, Rio de Janeiro: CEAA, n. 25, dez.
1993.

ARAUJO, Patricio Carneiro. A mesa das autoridades: o comer e o poder no
candomblé. 1. ed. Curitiba: Appris, 2021. 291 p.

ALVES, José. Praca de lemanja sera reconstruida. Jornal A Unido. Jodo Pessoa, PB,
2023. Disponivel em: https://auniao.pb.gov.br/noticias/caderno_paraiba/praca-de-
iemanja-sera-reconstruida. Acesso em: 25 dez. 2023.

ALVARENGA, Marcos Junior Santos de. “Cozinha também é lugar de magia”:
alimentag¢do, aprendizado e a cozinha de um terreiro de Candomblé. 2017. 189 f.
Dissertagdo (Mestrado em Antropologia Social) — Universidade de Brasilia, Brasilia,
2017.

BENISTE, José. Orun, Aiyé: o encontro de dois mundos, o sistema de relacionamentos
nago-yoruba entre o céu e a Terra. 2. ed. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2000. 336 p.

BENTO, Maria Aparecida Silva. Pactos narcisicos no racismo: branquitude e poder
nas organizagoes empresariais e no poder publico. In: CARONE, Iray; BENTO,
Maria Aparecida Silva (org.).Psicologia social do racismo: estudos sobre branquitude
e branqueamento no Brasil. 3. ed. Petropolis: Vozes, 2002. 169 p.

BRASIL. Constituicdo da Republica Federativa do Brasil, 1988. Disponivel em:
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm. Acesso em: 15 jun.
2023.

BRASIL. Ministério dos Direitos Humaneos. Ministério dos Direitos Humanos e
MDSA discutem seguranga alimentar nos terreiros. Disponivel em:
https://www.gov.br/mdh/pt-br/noticias_seppir/noticias/2017/02-fevereiro/ministerio-
dos-direitos-humanos-e-mdsa-discutem-seguranca-alimentar-nos-terreiros. Acesso em:
28 mar. 2025.

BRASIL. Ministério do Desenvolvimento Social e Combate a Fome. Al/imento:
direito sagrado — pesquisa socioeconomica e cultural de povos e comunidades
tradicionais de terreiros. Brasilia: MDS, 2011. Disponivel em:
https://fpabramo.org.br/acervosocial/estante/alimento-direito-sagrado-pesquisa-
socioeconomica-e-cultural-de-povo-e-comunidades-tradicionais-de-terreiros/. Acesso
em: 01 abr. 2025.

BRASIL. Secretaria Nacional de Promocio e Defesa dos Direitos Humanos.
Politica Nacional de Direitos Humanos. Brasilia, DF: SDH, 2023. Disponivel em:
https://www.gov.br/mdh/pt-br. Acesso em: 18 jun. 2025.



https://auniao.pb.gov.br/noticias/caderno_paraiba/praca-de-iemanja-sera-reconstruida
https://auniao.pb.gov.br/noticias/caderno_paraiba/praca-de-iemanja-sera-reconstruida
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm
https://www.gov.br/mdh/pt-br/noticias_seppir/noticias/2017/02-fevereiro/ministerio-dos-direitos-humanos-e-mdsa-discutem-seguranca-alimentar-nos-terreiros
https://www.gov.br/mdh/pt-br/noticias_seppir/noticias/2017/02-fevereiro/ministerio-dos-direitos-humanos-e-mdsa-discutem-seguranca-alimentar-nos-terreiros
https://fpabramo.org.br/acervosocial/estante/alimento-direito-sagrado-pesquisa-socioeconomica-e-cultural-de-povo-e-comunidades-tradicionais-de-terreiros/
https://fpabramo.org.br/acervosocial/estante/alimento-direito-sagrado-pesquisa-socioeconomica-e-cultural-de-povo-e-comunidades-tradicionais-de-terreiros/
https://www.gov.br/mdh/pt-br

72

BRASIL. Secretaria Nacional de Protecao Global. Relatorio Anual Disque 100 — 2023.
Brasilia, DF: Ministério dos Direitos Humanos e da Cidadania, 2024. Disponivel em:
https://www.gov.br/mdh. Acesso em: 18 jun. 2025.

BRASIL, Emanuelle (Reportagem); MORAES, Georgia (Edicao); SPADA, Bruno
(Foto).Debatedores reconhecem papel dos terreiros de candomblé para a seguranca
alimentar. Agéncia Camara Noticias, 22 nov. 2024. Disponivel em:
https://www.camara.leg.br/noticias/1113460-debatedores-reconhecem-papel-dos-
terreiros-de-candomble-para-a-seguranca-alimentar/. Acesso em: 28 mar. 2025.

CARNEIRO, Sueli. Escritos de uma vida. 1. ed. Sdo Paulo: Polen Livros, 2019. 296 p.
ISBN 978-85-98349-77-0.

CASANOVA, José. A4 religiao no espago publico. Tradugao de Maria Luiza X. de A.
Borges. Sdo Paulo: Loyola, 1994.

CAMURCA, Marcelo Ayres. A questdo da laicidade no Brasil: mosaico de
configuragdes e arena de controvérsias. Horizonte, Belo Horizonte, v. 15, n. 47, p. 855-
886, jul./set. 2017. ISSN 2175-5841.

CARTILHA DE DIREITOS DOS POVOS TRADICIONAIS DE MATRIZ
AFRICANA. Disponivel

em:https://portaltj.tjrj.jus.br/documents/10136/0/CARTILHA PARA_PUBLICAR.pdf/
c02892d5-596d-ff68-e859-d8a289175ae5?t=1684264333645. Acesso em: 18 jun. 2025.

DAMATTA, R.A casa e a rua: Espaco, cidadania, mulher e morte no Brasil. Rio de
Janeiro: Zahar, 1997.

DIREITO DOS POVOS DE TERREIRO. Vol. 2. Disponivel
em:https://www.awure.com.br/wp-content/uploads/2022/06/Direito-dos-Povos-de-
Terreiro_Completo.pdf. Acesso em: 18 jun. 2025.

MINISTERIO DOS DIREITOS HUMANOS. Secretaria Nacional de Politicas de
Promocio da Igualdade Racial. Comunidades Tradicionais de Matriz Africana e
Povos de Terreiro: Seguranca Alimentar, nutricional e Inclusdo produtiva / elaboracao
de Tais Diniz Garone. Documento eletronico. Brasilia: Ministério dos Direitos
Humanos, 2018. 242 p. Disponivel em:https://proceedings.science/enpssan-
2019/trabalhos/povos-e-comunidades-tradicionais-de-terreiros-enquanto-espaco-de-
memoria-aliment?lang=pt-br. Acesso em: 28 mar. 2025.

FANON, Frantz. Pele negra, mascaras brancas. Traducao de Sebastido Nascimento;
colabora¢do de Raquel Camargo. Sao Paulo: Ubu Editora, 2020. 320 p.

FANON, Frantz. Os condenados da terra. Traducgdo de Ligia Fonseca Ferreira e
Regina Salgado Campos. 1. ed. Rio de Janeiro: Zahar, 2022. 365 p.

FEITOSA NETO, Pedro Meneses; OLIVEIRA, Laura Quiroga; OLIVEIRA,
Ilzver de Matos. A4 sacralizag¢do de animais nas religioes de matrizes afro-brasileiras e
a efetivacgdo do direito a seguranga alimentar. In: VI Encontro Nacional de
Antropologia do Direito (ENADIR), Grupo de Trabalho 19: Religido e espago publico
no Brasil contemporaneo: abordagens juridico-antropologicas de institui¢des, processos,


https://www.gov.br/mdh
https://www.camara.leg.br/noticias/1113460-debatedores-reconhecem-papel-dos-terreiros-de-candomble-para-a-seguranca-alimentar/?utm_source=chatgpt.com
https://www.camara.leg.br/noticias/1113460-debatedores-reconhecem-papel-dos-terreiros-de-candomble-para-a-seguranca-alimentar/?utm_source=chatgpt.com
https://portaltj.tjrj.jus.br/documents/10136/0/CARTILHA_PARA_PUBLICAR.pdf/c02892d5-596d-ff68-e859-d8a289175ae5?t=1684264333645
https://portaltj.tjrj.jus.br/documents/10136/0/CARTILHA_PARA_PUBLICAR.pdf/c02892d5-596d-ff68-e859-d8a289175ae5?t=1684264333645
https://www.awure.com.br/wp-content/uploads/2022/06/Direito-dos-Povos-de-Terreiro_Completo.pdf
https://www.awure.com.br/wp-content/uploads/2022/06/Direito-dos-Povos-de-Terreiro_Completo.pdf
https://proceedings.science/enpssan-2019/trabalhos/povos-e-comunidades-tradicionais-de-terreiros-enquanto-espaco-de-memoria-aliment?lang=pt-br
https://proceedings.science/enpssan-2019/trabalhos/povos-e-comunidades-tradicionais-de-terreiros-enquanto-espaco-de-memoria-aliment?lang=pt-br
https://proceedings.science/enpssan-2019/trabalhos/povos-e-comunidades-tradicionais-de-terreiros-enquanto-espaco-de-memoria-aliment?lang=pt-br

73

atores e praticas em face da intolerancia religiosa e da liberdade religiosa. Sao Paulo:
USP, 2018. Disponivel em:
https://nadir.fflch.usp.br/sites/nadir.fflch.usp.br/files/upload/paginas/A%20Sacraliza%C
3%A7%C3%A30%20de%20Animais%20nas%20Religi%C3%B5es%20de%20Matrize
s%20Afro-
brasileiras%20e%20a%20Efetiva%C3%A7%C3%A30%20d0%20Direit0%20%C3%A0
%20Seguran%C3%A7a%20Alimentar%20PEDRO%20MENESES.pdf. Acesso em: 29
maio 2025.

FONSECA, Marcus Vinicius. Pretos, pardos, crioulos e cabras nas escolas mineiras
do século XIX. 2007. Tese (Doutorado em Educagao) — Universidade de Sao Paulo, Sao
Paulo, 2007.

FONSECA, Marcus Vinicius; BARROS, Surya Aaronovich Pombo de (Orgs.).4
historia da educagdo dos negros no Brasil. Niteroi: EQUFF, 2016. 442 p. ISBN 978-85-
62007-56-9.

GEERTZ, Clifford. 4 interpretacao das culturas. Rio de Janeiro: Zahar, 1978.

GILROY, Paul. O Atlantico negro: modernidade e dupla consciéncia. Sdo Paulo; Rio
de Janeiro: Editora 34; Universidade Candido Mendes — Centro de Estudos Afro-
Asiaticos, 2001. Disponivel em: https://doi.org/10.1590/S0034-77012002000100013.
Acesso em: 11 abr. 2025.

GOVERNO DO ESTADO DA PARAIBA. Decreto n® 43.478, de 8 de margo de 2023.
Aprova o Regimento Interno da Secretaria de Estado da Mulher e da Diversidade
Humana — SEMDH. Diario Oficial do Estado da Paraiba, Jodo Pessoa, 08 mar. 2023.
Disponivel em:https://leisestaduais.com.br/pb/decreto-n-43478-2023-paraiba-aprova-o-
regimento-interno-da-secretaria-de-estado-da-mulher-e-da-diversidade-humana-semdh-
e-da-outras-providencias#. Acesso em: 29 set. 2025.

GONZALEZ, Lélia. A categoria politico-cultural da amefricanidade. Tempo
Brasileiro, Rio de Janeiro, n. 92/93, p. 69-81, jan./jun. 1988.

GOFFMAN, Erving. Estigma: notas sobre a manipulagdo da identidade deteriorada.
Rio de Janeiro: LTC, 1988.

HEIM, Bruno Barbosa; ARAUJO, Mauricio Azevedo de; HOSHINO, Thiago de
Azevedo Pinheiro. Direitos dos povos de terreiro. Salvador: EDUNEB, 2018. v. 1, 346
p. Disponivel em:
http://www.saberaberto.uneb.br/bitstream/20.500.11896/1438/1/Direit0%20dos%20pov
05%20de%20terreiro.pdf. Acesso em: 18 ago. 2023.

HOUALISS, Antonio; VILLAR, Mauro de Salles. Dicionario Houaiss da lingua
portuguesa. Rio de Janeiro: Objetiva, 2009. p. 509-510.

INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATISTICA - IBGE.
Pesquisa Nacional por Amostra de Domicilios Continua: 2023. Parceria com o
Ministério do Desenvolvimento e Assisténcia Social, Familia e Combate a Fome. Rio
de Janeiro: IBGE, 2023. Disponivel em:


https://nadir.fflch.usp.br/sites/nadir.fflch.usp.br/files/upload/paginas/A%20Sacraliza%C3%A7%C3%A3o%20de%20Animais%20nas%20Religi%C3%B5es%20de%20Matrizes%20Afro-brasileiras%20e%20a%20Efetiva%C3%A7%C3%A3o%20do%20Direito%20%C3%A0%20Seguran%C3%A7a%20Alimentar%20PEDRO%20MENESES.pdf
https://nadir.fflch.usp.br/sites/nadir.fflch.usp.br/files/upload/paginas/A%20Sacraliza%C3%A7%C3%A3o%20de%20Animais%20nas%20Religi%C3%B5es%20de%20Matrizes%20Afro-brasileiras%20e%20a%20Efetiva%C3%A7%C3%A3o%20do%20Direito%20%C3%A0%20Seguran%C3%A7a%20Alimentar%20PEDRO%20MENESES.pdf
https://nadir.fflch.usp.br/sites/nadir.fflch.usp.br/files/upload/paginas/A%20Sacraliza%C3%A7%C3%A3o%20de%20Animais%20nas%20Religi%C3%B5es%20de%20Matrizes%20Afro-brasileiras%20e%20a%20Efetiva%C3%A7%C3%A3o%20do%20Direito%20%C3%A0%20Seguran%C3%A7a%20Alimentar%20PEDRO%20MENESES.pdf
https://nadir.fflch.usp.br/sites/nadir.fflch.usp.br/files/upload/paginas/A%20Sacraliza%C3%A7%C3%A3o%20de%20Animais%20nas%20Religi%C3%B5es%20de%20Matrizes%20Afro-brasileiras%20e%20a%20Efetiva%C3%A7%C3%A3o%20do%20Direito%20%C3%A0%20Seguran%C3%A7a%20Alimentar%20PEDRO%20MENESES.pdf
https://nadir.fflch.usp.br/sites/nadir.fflch.usp.br/files/upload/paginas/A%20Sacraliza%C3%A7%C3%A3o%20de%20Animais%20nas%20Religi%C3%B5es%20de%20Matrizes%20Afro-brasileiras%20e%20a%20Efetiva%C3%A7%C3%A3o%20do%20Direito%20%C3%A0%20Seguran%C3%A7a%20Alimentar%20PEDRO%20MENESES.pdf
https://doi.org/10.1590/S0034-77012002000100013
https://leisestaduais.com.br/pb/decreto-n-43478-2023-paraiba-aprova-o-regimento-interno-da-secretaria-de-estado-da-mulher-e-da-diversidade-humana-semdh-e-da-outras-providencias
https://leisestaduais.com.br/pb/decreto-n-43478-2023-paraiba-aprova-o-regimento-interno-da-secretaria-de-estado-da-mulher-e-da-diversidade-humana-semdh-e-da-outras-providencias
https://leisestaduais.com.br/pb/decreto-n-43478-2023-paraiba-aprova-o-regimento-interno-da-secretaria-de-estado-da-mulher-e-da-diversidade-humana-semdh-e-da-outras-providencias
http://www.saberaberto.uneb.br/bitstream/20.500.11896/1438/1/Direito%20dos%20povos%20de%20terreiro.pdf
http://www.saberaberto.uneb.br/bitstream/20.500.11896/1438/1/Direito%20dos%20povos%20de%20terreiro.pdf

74

https://www.agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-agencia-de-
noticias/noticias/39838-seguranca-alimentar-nos-domicilios-brasileiros-volta-a-crescer-
em-2023. Acesso em: 19 mar. 2025.

INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATISTICA — IBGE.PNAD
Continua 2023: suplemento de seguranca alimentar. Rio de Janeiro: IBGE, 2024.
Disponivel em: https://www.ibge.gov.br. Acesso em: 17 jun. 2025.

LEVI-STRAUSS, Claude. Raca e histéria. 2. ed. Lisboa: Presenca, 1980. Disponivel
em:

https://www.academia.edu/40570542/RA%C3%87A_E _HIST%C3%93RIA_CLAUDE
_L%C3%89VI_STRAUSS. Acesso em: 06 abr. 2025.

LEVANTAMENTO de casos de racismo e intoleriancia religiosa contra religides de
matriz africana no Brasil. Disponivel em:

https://www.academia.edu/37313768/Levantamento_de casos_de_racismo_e_intoleran
cia_religiosa_contra_religides_de matriz_africana no_Brasil. Acesso em: 14 out. 2023.

LODY, Raul Giovanni da Motta. Santo tambem come: um estudo sociocultural da
alimentagdo cerimonial em terreiros afro-brasileiros. Recife: Instituto Joaquim

Nabuco, 1979.

MARIANO, Ricardo. Laicidade a brasileira: catolicos, pentecostais e laicos em

disputa na esfera publica. Civitas: Revista de Ciéncias Sociais, Porto Alegre, v. 11, n. 2,
p. 238-258, maio/ago. 2011.

MAUSS, Marcel; HUBERT, Henri. Esbo¢o de uma teoria geral da magia. In:
MAUSS, Marcel. Sociologia e Antropologia. Sao Paulo: Cosac & Naify, 2003.

MBEMBE, Achille. Necropolitica: biopoder, soberania, estado de excegao, politica da
morte. Tradugdo de Renata Santini. Sao Paulo: n-1 edigdes, 2018.

MIRANDA, Ana Paula Mendes de; CORREIA, Roberta de Melo; ALMEIDA,
Roseane Rodrigues de. /ntolerdncia religiosa: a construgdo de um problema publico.
Revista Intolerancia Religiosa, v. 2, p. 1-19, 2017.

MINISTERIO DOS DIREITOS HUMANOS. Dia Nacional de Combate d
Intolerdncia Religiosa. Brasilia, DF, 2023. Disponivel em: https://www.gov.br/mdh/pt-
br/assuntos/noticias/janeiro/no-dia-nacional-de-combate-a-combate-a-intolerancia-
religiosa-mdhc-reforca-canal-de-denuncias-e-compromisso-com-promocao-da-
liberdade-religiosa. Acesso em: 30 jan. 2024.

NASCIMENTO, Abdias. O genocidio do negro brasileiro: processo de um racismo
mascarado. 3. ed. Sdo Paulo: Perspectiva, 2016. 232 p.

NASCIMENTO, Abdias. O quilombismo: documentos de uma militancia pan-

africanista. 2. ed. Brasilia; Rio de Janeiro: Fundacao Palmares; OR Editor Produtor
Editor, 2002. 362 p.


https://www.agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-agencia-de-noticias/noticias/39838-seguranca-alimentar-nos-domicilios-brasileiros-volta-a-crescer-em-2023
https://www.agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-agencia-de-noticias/noticias/39838-seguranca-alimentar-nos-domicilios-brasileiros-volta-a-crescer-em-2023
https://www.agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-agencia-de-noticias/noticias/39838-seguranca-alimentar-nos-domicilios-brasileiros-volta-a-crescer-em-2023
https://www.ibge.gov.br/
https://www.academia.edu/40570542/RA%C3%87A_E_HIST%C3%93RIA_CLAUDE_L%C3%89VI_STRAUSS
https://www.academia.edu/40570542/RA%C3%87A_E_HIST%C3%93RIA_CLAUDE_L%C3%89VI_STRAUSS
https://www.academia.edu/37313768/Levantamento_de_casos_de_racismo_e_intoler%C3%A2ncia_religiosa_contra_religi%C3%B5es_de_matriz_africana_no_Brasil
https://www.academia.edu/37313768/Levantamento_de_casos_de_racismo_e_intoler%C3%A2ncia_religiosa_contra_religi%C3%B5es_de_matriz_africana_no_Brasil

75

NASCIMENTO, Beatriz. Quilombola e intelectual: possibilidade nos dias de
destrui¢do. 1. ed. Diaspora Africana: Editora Filhos da Africa, 2018. 488 p.

NASCIMENTO, Beatriz. Beatriz Nascimento, quilombola e intelectual: possibilidade

nos dias da destrbgigdo. Organizagao da Unido dos Coletivos Pan-Africanistas. Sao
Paulo: Filhos da Africa, 2006.

NASCIMENTO, W. F.O fenomeno do racismo religioso: desafios para os povos
tradicionais de matrizes africanas. Revista Eixo, v. 6, n. 2, p. 51-56, 2017. Disponivel
em: https://doi.org/10.19123/eix0.v6i2.515. Acesso em: jun. 2025.

NOGUEIRA, Sidnei. /ntolerdncia religiosa. Selo Sueli Carneiro. Sao Paulo: Editora
Jandaia, 2020. 160 p.

NOGUEIRA, Nilo Sérgio; NOGUEIRA, Guilherme Dantas. 4 questdo da laicidade
do Estado brasileiro e as religioes afro-brasileiras. Revista Calundu, Brasilia, v. 2, n. 1,
p. 107125, jan./jun. 2018. Disponivel em:
https://doi.org/10.26512/revistacalundu.v2i1.9544. Acesso em: 30 jan. 2024.

OLIVEIRA, Jeancarlos Rodrigues de; SUGAI, Andrea; FURTADO, Ariandeny.
Povos e comunidades tradicionais de terreiros enquanto espago de memoria alimentar.
In: ENCONTRO NACIONAL DE PESQUISA EM SOBERANIA E SEGURANCA
ALIMENTAR, 4., 2019, Goiania. Anais eletronicos... Campinas: Galo4a, 2019.
Disponivel em: https://proceedings.science/enpssan-2019/trabalhos/povos-e-
comunidades-tradicionais-de-terreiros-enquanto-espaco-de-memoria-aliment?lang=pt-
br. Acesso em: 04 dez. 2024.

OLIVEIRA, Idalina Maria Amaral de. 4 ideologia do branqueamento na sociedade
brasileira. Santo Antonio do Paraiso, PR, 2008. Disponivel em:
http://www.diaadiaeducacao.pr.gov.br/portals/pde/arquivos/1454-6.pdf. Acesso em: 24
jan. 2024.

OLIVEIRA, Max. Cicero Lucena autoriza constru¢do do Santuario de Nossa Senhora
do Sagrado Corag¢do de Jesus. Portal da Transparéncia, Jodao Pessoa, PB, 2023.
Disponivel em: https://www.joaopessoa.pb.gov.br/noticias/secretarias-e-orgaos/seinfra-
noticias/cicero-lucena-autoriza-construcao-do-santuario-de-nossa-senhora-do-sagrado-
coracao-de-jesus/. Acesso em: 27 dez. 2023.

OXFAM BRASIL. Retratos da fome no Brasil: a desigualdade racial e de género no
acesso a alimentagdo. Sao Paulo: Oxfam, 2022. Disponivel em:
https://www.oxfam.org.br. Acesso em: 17 jun. 2025.

QUIJANO, A. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In:
LANDER, E. (Ed.). 4 colonialidade do saber: eurocentrismo e ciéncias sociais:
perspectivas latino-americanas. Buenos Aires, Argentina: CLACSO, 2005.

REIS, Diego dos Santos. Corpo-documento.: um ensaio para descolonizar memorias.
Interritérios: Revista de Educagdo, Caruaru, v. 8, n. 16, 2022. Disponivel em:
https://doi.org/10.51359/25257668.2022.253338. Acesso em: 15 jan. 2025.



https://doi.org/10.19123/eixo.v6i2.515
https://doi.org/10.26512/revistacalundu.v2i1.9544
https://proceedings.science/enpssan-2019/trabalhos/povos-e-comunidades-tradicionais-de-terreiros-enquanto-espaco-de-memoria-aliment?lang=pt-br
https://proceedings.science/enpssan-2019/trabalhos/povos-e-comunidades-tradicionais-de-terreiros-enquanto-espaco-de-memoria-aliment?lang=pt-br
https://proceedings.science/enpssan-2019/trabalhos/povos-e-comunidades-tradicionais-de-terreiros-enquanto-espaco-de-memoria-aliment?lang=pt-br
http://www.diaadiaeducacao.pr.gov.br/portals/pde/arquivos/1454-6.pdf
https://www.joaopessoa.pb.gov.br/noticias/secretarias-e-orgaos/seinfra-noticias/cicero-lucena-autoriza-construcao-do-santuario-de-nossa-senhora-do-sagrado-coracao-de-jesus/
https://www.joaopessoa.pb.gov.br/noticias/secretarias-e-orgaos/seinfra-noticias/cicero-lucena-autoriza-construcao-do-santuario-de-nossa-senhora-do-sagrado-coracao-de-jesus/
https://www.joaopessoa.pb.gov.br/noticias/secretarias-e-orgaos/seinfra-noticias/cicero-lucena-autoriza-construcao-do-santuario-de-nossa-senhora-do-sagrado-coracao-de-jesus/
https://www.oxfam.org.br/
https://doi.org/10.51359/25257668.2022.253338

76

REDE PENSSAN./I Inquérito Nacional sobre Inseguranga Alimentar no Contexto da
Pandemia da COVID-19 no Brasil. Sdo Paulo: Fundagao Friedrich Ebert; Rede
Brasileira de Pesquisa em Soberania e Seguranga Alimentar e Nutricional, 2022.
Disponivel em: https://olheparaafome.com.br. Acesso em: 17 jun. 2025.

ROCHA, Gabriel dos Santos. Antirracismo, negritude e universalismo em Pele negra,
mascaras brancas, de Frantz Fanon, 2015. Disponivel em: http://www.revistas.usp.br.
Acesso em: 16 jun. 2023.

RODRIGUES, Elisa. 4 formagdo do Estado secular brasileiro: notas sobre a relagdo
entre religido, laicidade e esfera publica. Horizonte, Belo Horizonte, v. 11, n. 29, p.
149—174, jan./mar. 2012. ISSN 2175-5841.

SA-SILVA, J. R.; ALMEIDA, C. D. de; GUINDANI, J. F. Pesquisa documental:
pistas teoricas e metodologicas. Revista Brasileira De Historia & Ciéncias Sociais, v. 1,
n. 1, 2009. Recuperado de: https://periodicos.furg.br/rbhes/article/view/10351. Acesso
em: jun. 2025.

SANTOS, Anténio Bispo dos. Colonizagdo, quilombos: modos e significados. Brasilia:
Instituto Nacional de Ciéncia e Tecnologia de Inclusdao no Ensino Superior e na
Pesquisa — INCTI; Universidade de Brasilia — UnB; CNPq; MCTI; MINC, 2015. 78 p.

SCHWARCZ, Lilia Moritz. O espetaculo das ragas: cientistas, institui¢oes e questao
racial no Brasil — 1870-1930. Sao Paulo: Companhia das Letras, 1993.

SILVA, Petronilha Beatriz Goncalves. Aprendizagem e ensino das africanidades
brasileiras. In: MUNANGA, Kabengele (org.). Superando o racismo na escola. 2005.
p. 155-173. Disponivel em:
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/5669850/course/section/6059970/racismo_esco
la.pdf. Acesso em: 25 mar. 2025.

SILVA, Iona Pereira da; PEREIRA, Leticia Ma S. Povos de terreiro, direitos,
politicas publicas e seus reflexos nas relagoes sociais. Revista da ABPN, v. 11, n. 28, p.
223-241, mar.—maio 2019. Disponivel em: https://doi.org/10.31418/2177-
2770.2019.v11.n.28.p223-241. Acesso em: 14 out. 2023.

SILVA, Edna Licia da; MENEZES, Estera Muszkat. Metodologia da pesquisa e
elaboracdo de dissertagdo. 4. ed. Floriandpolis: UFSC, 2005.

SODRE, Muniz. O terreiro e a cidade: a forma social negro-brasileira. Rio de
Janeiro: Imago; Salvador, BA: Fundagao Cultural do Estado da Bahia, 2002. 184 p.
(Bahia: Prosa e poesia).

SODRE, Muniz. O fascismo da cor: uma radiografia do racismo nacional. Petropolis,
RJ: Vozes, 2023. 180 p.

SILVERMAN, David. Interpretagcdo dos dados qualitativos: métodos para andlise de
entrevistas, textos e interagoes [recurso eletronico]. 3. ed. Tradugdo de Magda Franga
Lopes. Porto Alegre: Artmed, 2009. Recurso online.


https://olheparaafome.com.br/
http://www.revistas.usp.br/
https://periodicos.furg.br/rbhcs/article/view/10351
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/5669850/course/section/6059970/racismo_escola.pdf
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/5669850/course/section/6059970/racismo_escola.pdf
https://doi.org/10.31418/2177-2770.2019.v11.n.28.p223-241
https://doi.org/10.31418/2177-2770.2019.v11.n.28.p223-241

VERGER, Pierre Fatumbi. Orixds: deuses iorubds na Africa e no Novo Mundo.
Salvador: Corrupio, 2002.

77



78

ANEXO 1

ROTEIRO DA ENTREVISTA SEMIESTRUTURADA

Universidade Federal da Paraiba - Centro de Ciéncias Humanas, Letras e Artes

Curso de Graduacao em Ciéncias Sociais

EXU NAO FAZ MAL A NINGUEM: Uma anélise antropoldgica das violéncias e das
estratégias de enfrentamento dos Povos de Terreiro na cidade de Jodo Pessoa

DADOS DE IDENTIFICACAO:

© XN

Nome:

Idade:

Endereco:

Data e local da entrevista:
Naturalidade:

Tempo de iniciagao:

Tempo de casa aberta e Nagao:
Telefone:

E-mail:

ROTEIRO DA PESQUISA:

J& sofreu intolerancia/racismo religioso? se sim, conte um pouco do episodio.
Sua casa ja sofreu algum tipo de ataque? O culto ja foi impedido por algum
motivo? Registrou queixa na delegacia?

Como foi o processo? ele obteve éxito?

Vocé se sente seguro (a) diante da violéncia hoje?

Que sentimento sentiu durante e apos sofrer o ataque de intolerancia/racismo
religioso?

Quais agdes poderiam ser tomadas para o cumprimento da lei e para assegurar
a liberdade de culto?



79

ANEXO 2

TERMO DE CONSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO

Universidade Federal da Paraiba - Centro de Ciéncias Humanas, Letras e Artes

Curso de Graduagao em Ciéncias Sociais

Titulo da pesquisa:

EXU NAO FAZ MAL A NINGUEM: Uma anilise antropolégica das violéncias
sofridas e das estratégias de enfrentamento dos Povos de Terreiro na cidade de Jodo

Pessoa.

Pesquisador responsavel:

André Gongalves Oliveira

Prezado(a) Senhor(a),

O(a) senhor(a) esta sendo convidado(a) a participar, de forma voluntaria, de uma
pesquisa do tipo relato de caso. Antes de decidir, ¢ importante que leia este documento
com aten¢do. Caso tenha davidas ou precise de esclarecimentos sobre qualquer ponto,

entre em contato com o pesquisador responsavel ou com a equipe da pesquisa.

Este termo tem como objetivo apresentar todas as informagdes sobre o estudo e

solicitar sua autorizagdo para participacao.



80

1. Objetivo da Pesquisa

O estudo tem como objetivo relatar situacdes de racismo religioso e intolerancia
religiosa vivenciadas por liderancas e adeptos de religides de matriz africana, bem como
as estratégias de enfrentamento utilizadas diante dessas violéncias. A pesquisa sera
apresentada em atividades académicas como painéis, apresentacdes orais, reunides
técnico-cientificas e Trabalho de Conclusao de Curso (TCC) na Universidade Federal

da Paraiba, com o intuito de divulgar e promover o conhecimento cientifico sobre o tema.

2. Justificativa da Participacao

O(a) senhor(a) foi convidado(a) a participar por sua condi¢do de lideranca ou
adepto(a) de terreiro e por sua vivéncia em situagdes de intolerancia ou racismo religioso,
0 que podera contribuir significativamente para a compreensdo sociologica do tema

abordado.

3. Riscos e Beneficios

A pesquisa nao oferece riscos diretos ao participante, uma vez que sua identidade
podera ser mantida em sigilo, conforme sua escolha. Embora nfo haja beneficios diretos
e imediatos, sua participagdo poderd contribuir para ampliar o debate publico,
académico e institucional sobre as violéncias enfrentadas pelos Povos de Terreiro,

promovendo maior visibilidade e respeito as religides afro-brasileiras.

A recusa em participar ou a desisténcia a qualquer momento nao trarao prejuizos
ou constrangimentos ao(a) participante, tampouco afetardo seu convivio social ou

qualquer vinculo com a universidade.



81

4. Confidencialidade

Os resultados da pesquisa poderdo ser divulgados em publicacdes cientificas,
eventos académicos e outros meios de comunicagao. A identidade do(a) participante sera

preservada, a menos que o(a) mesmo(a) autorize expressamente sua identificagao.

5. Autorizagio para uso de nome, imagem e voz (opcional)

Caso deseje, o(a) senhor(a) pode autorizar o uso do seu nome, imagem (fotos
e/ou videos) e voz, vinculados a sua participagdo nesta pesquisa ¢ as atividades de

divulgacdo cientifica relacionadas.

(X') Autorizo o uso do meu nome, imagem e voz para fins académicos, cientificos e de
divulgagdo publica desta pesquisa.
() NAO autorizo o uso do meu nome, imagem ¢ voz. Desejo manter minha identidade

preservada.

6. Contatos para Esclarecimentos

Pesquisador responsavel:
André Gongalves Oliveira

Contato: [andresocial76(@gmail.com ou +55 (83) 9 9801-5815]

Instituicao:

Universidade Federal da Paraiba — UFPB

Comité de Etica em Pesquisa (CEP — CCHLA/UFPB)

Centro de Ciéncias Humanas, Letras e Artes — Campus I — Cidade Universitaria
CEP: 58.051-900 — Jodo Pessoa/PB

Telefone: +55 (83) 3216-7056

E-mails: presidenciaeticapublica@ufpb.br | secretariaeticapublica@ufpb.br
Horério de atendimento: 8h as 17h

Website:https://www.ufpb.br/ufpb



mailto:andresocial76@gmail.com
https://www.ufpb.br/ufpb

82

7. Consentimento Livre e Esclarecido

Declaro que li ou me foi lido este Termo de Consentimento Livre e Esclarecido,
e que compreendi todas as informacoes nele contidas. Autorizo, de forma livre,
consciente e voluntaria, minha participagdo na pesquisa descrita. Receberei uma copia

assinada deste documento.

Jodo Pessoa, 10 de agosto de 2025.

Assinatura do(a) Participante da Pesquisa (por extenso):

Assinatura do(a) Pesquisador(a) Responsavel (por extenso):



	e5baabda8441dd6f76d07c0814fd1e3f851d4bbc45b625df7be11685ad2a9a54.pdf
	736b6f081e6a1e9f8c6e1f64bf0fddf64dec784ec61f60b1625ada7cf765846b.pdf
	e5baabda8441dd6f76d07c0814fd1e3f851d4bbc45b625df7be11685ad2a9a54.pdf

