
A447e Almeida, Lucas Diniz de.
         O estilo híbrido em Invenção de Orfeu, de Jorge de
      Lima / Lucas Diniz de Almeida. - Mamanguape, 2023.
         58 f.

         Orientação: Elaine Cristina Cintra.
         TCC (Graduação)  - UFPB/CCAE.

         1. Poesia brasileira moderna. 2. Invenção de Orfeu.
      3. Jorge de Lima. 4. Literatura e história. 5. Gênero
      lírico e épico. I. Cintra, Elaine Cristina. II. Título.

UFPB/CCAE                                          CDU 82-1/9

Catalogação na publicação
Seção de Catalogação e Classificação

Elaborado por JONISMAR KENDYS DA SILVA LEAO - CRB-4/2332



LUCAS DINIZ DE ALMEIDA 

 

 

 

 

 

O ESTILO HÍBRIDO EM INVENÇÃO DE ORFEU, DE JORGE DE LIMA 

 

 

 

Trabalho de Conclusão de Curso apresentado ao Curso de Letras – Língua Portuguesa da 

Universidade Federal da Paraíba, Campus IV, em cumprimento às exigências para a 

conclusão do Curso de Licenciatura Plena em Língua Portuguesa. 

 

Orientadora: Prof.ª Dr.ª Elaine Cristina Cintra. 

 

Aprovado em: 30/03/2020. 

 

 

Profª. Drª. Elaine Cristina Cintra 

(Orientadora – DL/CCAE/UFPB) 

 

 

Profª. Drª. Moama Lorena de Lacerda Marques 

(Examinadora – DL/CCAE/UFPB) 

 

 

 
Profª. Me. Prisciane Pinto Fabrício Ribeiro 

(Examinadora – DL/CCAE/UFPB) 

 



 
 

 

 

 

 

UNIVERSIDADE FEDE RAL DA PARAÍBA 

CENTRO DE CIÊNCIAS APLICADAS E EDUCAÇÃO 

DEPARTAMENTO DE LETRAS 

CURSO DE LETRAS – LÍNGUA PORTUGUESA 

 

 

 

 

 

 

 

 

LUCAS DINIZ DE ALMEIDA 

 

 

O ESTILO HÍBRIDO EM INVENÇÃO DE ORFEU, DE JORGE DE LIMA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

MAMANGUAPE – PB 

24/03/2020 



 
 

LUCAS DINIZ DE ALMEIDA 

 

 

 

 

 

 

 

 

O ESTILO HÍBRIDO EM INVENÇÃO DE ORFEU, DE JORGE DE LIMA 

 

 

 

 

 

Trabalho de Conclusão de Curso apresentado ao 

Curso de Graduação em Letras do Centro de Ciências 

Aplicadas e Educação (CCAE/UFPB), em 

cumprimento às exigências para a conclusão do Curso 

de Licenciatura em Letras.  

 

Orientadora: Profª. Drª. Elaine Cristina Cintra 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

MAMANGUAPE-PB 

Março /2020  



 
 

LUCAS DINIZ DE ALMEIDA 

 

 

 

 

 

O ESTILO HÍBRIDO EM INVENÇÃO DE ORFEU, DE JORGE DE LIMA 

 

 

 

Trabalho de Conclusão de Curso apresentado ao Curso de Letras – Língua Portuguesa da 

Universidade Federal da Paraíba, Campus IV, como requisito final de conclusão de curso, sob 

a orientação da Profª. Drª. Elaine Cristina Cintra. 

 

 

 

 

A banca examinadora dos Trabalhos de Conclusão, com sessão pública em ____/____/______, 

considerou o (a) aluno (a):______________________ 

 

 

 

           Presidente da Banca: ______________________________________________ 

Profª. Drª. Elaine Cristina Cintra (DL–CCAE-UFPB) 

 

Examinador(a) 1:__________________________________________________ 

Profª. Drª. Moama Lorena de Lacerda Marques (DL–CCAE-UFPB) 

 

Examinador(a) 2:_________________________________________________ 

Profª. Mª. Prisciane Pinto Fabrício Ribeiro (UFPB) 

 

  



 
 

AGRADECIMENTOS 

Pego-me aqui pensamento quem agradecer primeiramente, correndo o risco de cometer 

uma injustiça com quem eu não mencionar.  

Dessa forma, dedico este trabalho de início para minha mãe, Eleonai Diniz Santos de 

Almeida, mulher que me criou sozinha, dia após dia, desde de que sou muito novo; 

Dedico também à Amanda de Campos Pinto, minha namorada (em breve esposa!), que 

por diversas vezes me ajudou quando eu tinha muita coisa para dar conta. Obrigado; 

Por fim, mas não menos importante, agradeço especialmente à Profª. Drª. Elaine Cristina 

Cintra pelo direcionamento quando eu não tinha uma ideia clara, concreta do que desenvolver. 

Agradeço todas as críticas construtivas, sugestões, assim como as mais belas aulas de literatura 

que tive. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Agora finalmente somos listas, 

registros e folclores, todo-o-mundo, 

papagaios em círculos concêntricos 

ou círculos de Dantes orientais, 

fábulas criamos asas, somos poemas, 

outras vez papagaios, papagaios. (LIMA, 1952, p.65) 



 
 

RESUMO 

 

Jorge de Lima, ao longo de sua jornada literária, deixou grandes obras que hoje estão voltando 

a galgar espaço dentro de um ambiente de outras dezenas de obras de autores distintos dentro 

do modernismo. No caso deste trabalho mais especificamente, a atenção se volta para Invenção 

de Orfeu (1952), que se configura como uma obra que ainda carece de um maior trato de 

observação crítica, principalmente por tratar de questões tão brasileiras. A investigação partiu 

do princípio de que se observa nessa obra um estilo híbrido,  que se desenvolve especialmente 

em duas orientações: na primeira, tratamos da mescla do épico com o lírico, pois é possível 

verificar em Invenção de Orfeu uma subversão dos gêneros épicos e líricos, pois tais fronteiras 

são constantemente estremecidas na criação poética da obra; na segunda, debruçamo-nos sobre 

o cruzamento do discurso histórico com o discurso literário, pois ao se propor recuperar eventos 

e personagens históricas do país, o poeta reconstrói poeticamente as narrativas da fundação do 

Brasil. Para isso, analisou-se com mais afinco o poema 31 do Canto I da citada obra, o qual 

propicia perceber exemplarmente a mistura dos gêneros lírico e épico bem como as intersecções 

da literatura com a história, bem como os procedimentos estéticos usados pelo autor que leva a 

obra a uma dicção alta e bastante efetiva. O objetivo central do trabalho, então, foi discutir os 

vieses estéticos que se encontram nessa releitura da história do país nessa obra, tendo em vista 

que Jorge de Lima é considerado um dos autores modernistas que mais experimentaram as 

formas e as dicções poéticas, tanto as tradicionais quanto as de sua geração. Como referenciais 

teóricos, este trabalho se utilizou de textos que discutem a intersecção entre história e literatura, 

como Hayden White (1992; 1994), Paul Ricoeur (1997), Acízelo (1999), bem como textos que 

discutem como a literatura brasileira modernista reescreveu as narrativas da colonização 

brasileira, tais como Oliveira (2001) e Candido (1999). 

 

PALAVRAS-CHAVE: Poesia brasileira moderna. Jorge de Lima. Invenção de Orfeu. 

Literatura e História. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

ABSTRACT 

Jorge de Lima, throughout his literary journey, left behind great works that today are returning 

to space within an environment of dozens of other works by different authors within 

Modernism. In the case of this work more specifically, attention is directed to the invention of 

Orpheus (1952), which is configured as a work that still lacks a greater amount of critical 

observation, mainly because it addresses these Brazilian problems. The investigation began 

with the principle that in this work a hybrid style is observed, which is developed especially in 

two orientations: in the first, we deal with the mixture of the epic and the lyrical, since it is 

possible to verify in Orpheus' invention a subversion of the epic and lyrical genres, because 

such limits are constantly strained in the poetic creation of the work; In the second, we observe 

the intersection of historical discourse with literary discourse, because by proposing to recover 

events and historical figures in the country, the poet poetically reconstructs the narratives of the 

founding of Brazil. For this, the poem 31 of Canto I of the aforementioned work was analyzed 

more carefully, which allows us to perceive in an exemplary way the mixture of the lyrical and 

epic genres, as well as the intersections of literature with history, as well as the aesthetic 

procedures used by the author that brings the work to a high and very effective diction. The 

main objective of the work, then, was to discuss the aesthetic prejudices found in this rereading 

of the country's history in this work, considering that Jorge de Lima is considered one of the 

modernist authors who experimented most with poetic forms and dictates, traditional as those 

of his generation. As theoretical references, this work used texts that discuss the intersection 

between history and literature, such as Hayden White (1992; 1994), Paul Ricoeur (1997), 

Acízelo (1999), as well as texts that discuss how Brazilian modernist literature rewritten The 

narratives of Brazilian colonization, such as Oliveira (2001) and Cándido (1999). 

KEYWORDS: Modern Brazilian poetry. Jorge de Lima. Orpheus' invention. Literature and 

history. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

 

 

 

 

SUMÁRIO 

INTRODUÇÃO........................................................................................................................9 

CAPÍTULO 1: UM POETA POSTO À MARGEM NA SUA ÉPOCA.............................11 

 1.1 (RE)descobrindo Jorge de Lima.............................................................................11 

 1.2 Jorge de Lima e seus leitores..................................................................................15 

 1.3 As diferentes fases de Lima....................................................................................18 

  

CAPÍTULO 2: SOBRE INVENÇÃO DE ORFEU...............................................................21 

 2.1 Apresentação geral da obra.....................................................................................21 

 2.2 Invenção de Orfeu e a crítica literária.....................................................................24 

CAPÍTULO 3: INVENÇÃO DE ORFEU: ENTRE A ÉPICA E A LÍRICA.....................29 

 

CAPÍTULO 4: INVENÇÃO DE ORFEU: ENTRE A LITERATURA E A HISTÓRIA..42 

 4.1 Discurso literário e discurso histórico.....................................................................42 

 4.2 Literatura e história em Invenção de Orfeu.............................................................46 

  

CONSIDERAÇÕES FINAIS.................................................................................................53 

REFERÊNCIAS......................................................................................................................55 

 

 

 

 

 

 

 

 



9 
 
 

INTRODUÇÃO 

 Este trabalho, cujo título é “O estilo híbrido em Invenção de Orfeu, de Jorge de Lima”, 

objetiva abordar duas questões latentes na citada obra do poeta alagoana: 1. a mescla do épico 

com o lírico; 2. o cruzamento do discurso histórico com o discurso literário. Ora, na constelação 

da poesia brasileira moderna, Lima ficou em segundo plano, tanto o poeta quanto suas obras, 

que foram ofuscadas pelos exercícios vanguardistas de autores como Bandeira, Drummond, 

Cabral, entre outros, enquanto ele mantinha-se persistente em formas que na ocasião eram 

consideradas anacrônicas. 

Dessa forma, até hoje houve poucos estudos que se propuseram revisitar as obras deste 

autor; e não foi diferente no que se refere a sua maior obra, Invenção de Orfeu (1952), obra essa 

com grande teor erudito, complexa, em que há um resgate de nossas origens com várias 

possíveis referências eventos e/ou pessoas históricas que passaram por este país. Invenção de 

Orfeu talvez seja a obra de Lima que mais carece de estudos, pois a pouca quantidade de olhar 

crítico que recebeu deixou obscurecido um documento de teor histórico, além da valiosa clave 

literária, a qual o autor se destacava por sua enorme habilidade em experimentar as diversas 

formas da lírica. 

 Nesta obra, vemos um intercruzamento de gêneros, o épico e o lírico, isto é, o eu lírico 

narra assuntos históricos através de um processo liricizado, dando um grande teor subjetivo ao 

que está sendo narrado, abarcando do índio ao português, além de estabelecer vários focos de 

intertextualidades com a literatura, a filosofia e outros discursos, o que colabora para que tal 

narração dos eventos muitas vezes tenha várias vozes comungando a fala. 

Nessa perspectiva, pretende-se na pesquisa que aqui se apresenta analisar a 

complexidade e multiplicidade dos discursos em Invenção de Orfeu, e quais as estratégias e 

procedimentos literários que o autor aciona para tornar esta obra tão multifacetada. 

 Diante disso, este trabalho vai ser desenvolvido de seguinte maneira: no primeiro 

capítulo, “(RE)descobrindo Jorge de Lima”, abordaremos as diversas questões que envolvem o 

poeta que estamos tratando, incluindo aí aspectos gerais de sua obra e também de sua vida,  

incluindo aí os problemas que enfrentou ao tentar uma vaga na Academia Brasileira de Letras, 

e sua recepção crítica, que, apesar de apresentar estudos de peso, ainda não fez jus ao porte de 

sua poesia.  

 No segundo capítulo, “Sobre Invenção de Orfeu” recuperaremos as questões mais gerais 

do livro, assim como também formularemos um panorama da questão dos gêneros que a obra 

suscita, fator importante para análise do texto, e que implica em trazer à cena grande parte das 

discussões da crítica sobre a obra Invenção de Orfeu estaria inserido. 



10 
 
 

 Nos capítulos seguintes, por sua vez, partiremos para a análise propriamente dita, a qual 

será disposta da seguinte maneira: no capítulo 3, “Entre a épica e a lírica”, realizaremos uma 

análise sobre o modo como esses dois gêneros convivem dentro da obra, as possíveis fronteiras 

onde acaba um e termina o outro, e traremos exemplos que ajudarão embasar nossa discussão. 

Já no capítulo 4, por seu turno, denominado “Invenção de Orfeu: entre a literatura e a história”, 

discutiremos os caminhos que fazem a literatura e a história andarem paralelamente, com um 

ciência bebendo da outra, assim como realizaremos um percurso de dados históricos que se 

inserem dentro de Invenção de Orfeu.  

Assim, escolhemos por nos centrar mais especificamente no poema 31 do Canto I, 

corpus desse trabalho, uma vez que consideramos esse trecho exemplar da obra, e nele é 

possível perceber com clareza todas as questões que pretendemos discutir, o que não significa 

que traremos apenas dele, pois, por muitas vezes, será necessário recorrer a outros momentos 

da obra para um esclarecimento mais preciso. 

 Portanto, ao fim deste trabalho, esperamos que o estudo realizado aqui atinja os 

objetivos propostos, embora estejamos cientes que não possa ser contemplado em um só 

trabalho todas as perspectivas que uma obra dessa magnitude exige, principalmente devido ao 

tempo de produção o qual este trabalho foi submetido.  

 

 

  



11 
 
 

CAPÍTULO I 

Jorge de Lima: um poeta posto à margem na sua época 

Esquecido dos donos, nós os bastos, 

nós os complexos, nós os pioneiros, 

nós os devastadores e assassinos, 

vamos agora fabricar o índio 

com a tristeza da mata e a fuga da 

maloca, com a alegria de caçar. (LIMA, 1952, p.53) 

 

 

1.1 (RE)descobrindo Jorge de Lima 

 Jorge de Lima foi poeta, médico e operador de fotomontagens alagoano, para dizer o 

mínimo. Lima nasceu em União dos Palmares em 1893, e alguns anos depois se mudou com a 

família para Maceió, sendo que desde pequeno já escrevia poesias no jornal do colégio que 

frequentava. Em 1908 ingressou no curso de medicina na capital baiana, Salvador, porém não 

terminou o curso na Bahia, mas sim na cidade do Rio de Janeiro, para onde se mudou no terceiro 

ano do curso de medicina. Posteriormente, por volta de 1915, retorna a Alagoas, momento que 

começa clinicar, e a partir de 1919 envolveu-se com a política, sendo Deputado Estadual e 

Diretor-Geral de Instrução Pública e Saúde de Alagoas, enquanto se dedica às artes plásticas, 

pinturas de telas, fotomontagens e colagens. Escritor profuso, cuja obra inclui vários romances, 

entre as décadas de 20 a 50 do século XX, ou seja, toda a sua vida literária, publicou antológicos 

livros de poesia, como XIV Alexandrinos (1914), Essa negra Fulô (1928), A túnica inconsútil 

(1938), Poemas negros (1947), Livro de sonetos (1949) e Invenção de Orfeu (1952), o qual nos 

dedicaremos neste trabalho, que veio a lume um ano antes de sua morte, encerrando esta carreira 

brilhante. 

O poeta alagoano começou a se aventurar ainda menino pelo mundo das letras, já com 

um teor religioso em seus escritos, perspectiva que lhe seria reiterada em sua literatura madura. 

A obra inicial, O mundo do menino impossível (1925), escrita por volta dos 9 anos de idade1, 

só foi publicada anos depois, e mesmo sendo linhas de uma criança sobre aquilo que visualiza 

sobre o seu entorno, são de uma elegância que não se espera de uma alma ainda tão juvenil. 

Sobre esses poemas iniciais, Almeida diz que “Só um verdadeiro poeta é capaz desse poder de 

abstração de tornar a sentir as primeiras emoções sem o desnaturamento da inteligência adulta, 

de senti-las outras vez no tempo e no espaço restaurados” (ALMEIDA, 1997, p.70).   

 
1 As poesias infantis de Jorge de Lima, que são consideradas experimentações de uma jovem alma poética, podem 

ser encontradas na reimpressão do livro O mundo do menino impossível, da editora imprensa oficial Graciliano 

Ramos. 



12 
 
 

Nessa literatura de criança, podemos encontrar traços do nordeste, do famoso rio São 

Francisco – rio que foi prometido ao povo nordestino para que um dia ele matasse a sua sede: 

“Uma das faces mais amáveis da atual feição artística de Jorge de Lima é o seu sentimento do 

Nordeste – dos nossos heróis, do rio São Francisco, da G.W.B.R e até de nossos cangaceiros. 

Em tudo ele adivinha uma poesia nova em folha.” (ALMEIDA, 1997, p. 71). 

Além dessa obra poética inicial, destaca-se o fato pouquíssimo divulgado de que Lima 

também se dedicou à literatura infanto-juvenil, tendo publicado dois livros para este público  – 

Vida de São Francisco (1942), uma biografia de São Francisco de Assis e as Aventuras de 

Malasarte (1942), obras essas que inclusive foram traduzidas para a língua alemã.  Todas essas 

faces apresentam-se de alguma maneira em sua poética. Como Leandro Marques Durazzo 

ressalta: “Jorge de Lima é um poeta de múltiplas fases, marcadamente modernista, regionalista, 

religioso, hermético, dependendo do poema se leia”. (DURAZZO, 2011 p.6). 

Como dissemos acima, Jorge de Lima possuía talento desde criança, e a vida adulta 

apenas teve a responsabilidade de moldar aquilo que o poeta estava intencionado em passar 

com os seus versos. Percebe-se, então, que Jorge de Lima foi um poeta multifacetado, o qual 

escreveu sobre diversos temas, tendo sido, inclusive, ele mesmo também uma pessoa em si 

múltipla, híbrida, como afirma o seu companheiro de poesia e armas espirituais, Murilo 

Mendes: “[...] não se pode eliminar desses riquíssimos textos a presença do pintor-amador, do 

escultor-amador, do operador de fotomontagem, até do jornalista, até mesmo do médico”. 

(MENDES, 1952, p.416).  

Acredita-se, assim, que todas essas faces de Jorge de Lima têm importância em sua 

literatura, e exercem um papel substancial na forma como Jorge de Lima criou sua poesia; fosse 

ele o jornalista em que “certos poemas apresentam-se como reportagens de alta classe” 

(MENDES, 1952, p.416), ou manifestações de veias e vísceras que compõem o corpo e que são 

resultantes da face médica de Jorge de Lima; ou até mesmo a bela montagem que este poeta fez 

em sua maior obra: Invenção de Orfeu. 

 Em tão poucas linhas que tecemos até aqui nos perguntamos: como um poeta tão 

sofisticado, multifacetado, nato, conseguiu ter a sua poesia lida de maneira tão irregular com o 

passar das décadas? Este descuido foi devido apenas às feições a uma ou outra inclinação 

literária ou a sua literatura é tão sofisticada que os críticos e leitores apenas desistiram de 

desvendá-la, saboreá-la? Melo (2013) compactua com essa visão, e salienta que “Jorge de Lima 

ainda é um poeta posto à sombra de nossa história literária, o pouco que é conhecido se limita 



13 
 
 

aos quarteirões2 de sua época e da Academia, que temeu e ainda teme a obra do autor” (MELO, 

2013, p. 14). 

Um poeta como Jorge de Lima, com toda certeza, cobiçou uma das cadeiras da 

Academia Brasileira de Letras. De fato, nada mais que justo a ele tal homenagem, pois já tinha 

provado que era digno que a sua memória e sua poética se tornassem eternas na companhia de 

outros que povoaram as letras brasileiras. Ora, Lima mostrou como poucos o seu caráter erudito, 

mas também sua clave regional, além de ter demonstrado expertise ao realizar poemas com teor 

e referências da negritude, ou ainda, ao mostrar o seu lado devoto e compor belos poemas com 

conteúdo religioso. 

O poeta ganhou entre 1940 e 1942 um prêmio de poesia da Academia Brasileira de 

Letras. No entanto, o prêmio não era aquele que almejava. Lima tinha desejos maiores: tornar-

se imortal da nossa literatura. Assim, nosso poeta se candidatou, ao todo, quatro vezes a uma 

das cadeiras da citada Academia, e em todas as quatro vezes a sua candidatura foi negada. Umas 

das tentativas do poeta foi em 1944, à vaga de Pereira da Silva3, e, segundo o que se sabe, o 

próprio Pereira tinha manifestado seu desejo que Jorge de Lima ocupasse a cadeira que um dia 

tinha sido dele, mas o autor de Invenção de Orfeu foi derrotado por Peregrino Júnior4. Vejamos 

abaixo o que Melo fala sobre o que houve na ocasião: 

 
Lima não tinha sido derrotado no pleito acadêmico, conseguiu o número suficiente de 

votos para se imortalizar, com dezesseis votos, dos dezoitos presentes, mas a mesa 

prefere anular a votação por falta de “quórum”, algumas dias depois a Academia 

recebe dois envelopes contendo os votos dos candidatos que não puderam estar 

presentes no dia da eleição, ambos para o poeta alagoano (MELO, 2013, p.50). 

 

 

Ainda sobre isso, mas agora utilizando as palavras de Magalhães Júnior5, ele diz que 

“Jorge venceu a eleição, sem haver ganhado a poltrona azul da Academia. Foi derrotado, não 

por seus concorrentes, mas pelo Correio e pelo Regimento.” (CAVALCANTI, 1969, p.190-

191, apud MELO, 2013, p.50). 

Jorge de Lima também se candidatou à vaga de Alberto de Oliveira, por volta de 1937. 

Contudo, infelizmente, não conseguimos identificar mais informações sobre as candidaturas de 

 
2 Devemos entender a palavra “quarteirões”, segundo o dicionário, como a “última parte de um certo período de 

tempo”. (FERREIRA, 2001, p.609). 
3 Pereira da Silva, também conhecido por Antônio Joaquim Pereira da Silva, foi jornalista, advogado e poeta 

paraibano, nascido em Araruna. Trabalhou como crítico literário em vários jornais de sua época. Ocupou a cadeira 

de número 18 da Academia Brasileira de Letras. 
4 Peregrino Júnior foi médico, jornalista, contista e ensaísta, nascido em Natal-RN. Foi o sexto ocupante da 

cadeira de número 18, além de ter presidido a Academia Brasileira de Letras entre 1956 e 1957. 
5 Roberto Magalhães Júnior foi poeta, jornalista, historiador e teatrólogo, nascido em Ubajara, Ceará. Ocupou a 

cadeira de número 34 da Academia Brasileira de Letras 



14 
 
 

Lima, mas sobre essa em especial existe uma carta que o poeta enviou para Augusto Meyer, 

pedindo uma colaboração ao amigo na votação da ABL. A carta está no acervo do Arquivo-

Museu de Literatura Brasileira da Casa Fundação Rui Barbosa: 

 

Meu caro Augusto Méier6, nós fomos muito amigos. Uma bruta simpatia sempre me 

prendeu a você desde os tempos do modernismo. Seus livros continuam a ser meus 

livros de cabeceira. Mas de-repente você deixou de me enviar seus novos livros. Um 

dia telegrafei a você solicitando que você pedisse o voto de Alcides Maia 7para mim. 

Isso faz uns anos. Você não respondeu. Depois deu o excelente livro sobre Machado 

e não se lembrou de seu antigo fã. Fiquei puto da vida e prometi nunca mais lhe pedir 

nada. Hoje Zé Lins 8me mostrou uma carta sua em que há referências amigas à minha 

pessoa: então reflori. Então estou lhe escrevendo falando de-novo meu chodó pelo seu 

espírito. Mande seus últimos livros. Quanto ao voto de Alcides Maia, fico muito grato 

se você cavar. Creio que você cava, pois se ele não tem compromisso nem com 

Barbosa, se já contentou Barbosa, se Barbosa já perdeu, que ele me deixe ganhar e me 

mande o seu honroso voto. Você diga a ele que a vaga é de poeta e que eu só de poesia 

já publiquei seis livros. Não é brinco! Alcides Maia é um homem inteligente e bem 

sabe que a Academia deve acolher para conseguir viver – os moços. Ultimamente, uns 

certos novos conseguiram entrar e se outros novos forem forçando as portas da 

Academia, ela renascerá. O prestígio e o valor de um Alcides Maia e de outros bem 

poucos, ajudarão o voronofismo da Academia. Meu caro Augusto Méier, você está, 

pois, nomeado meu cabo eleitoral junto ao Alcides Maia. (LIMA apud ABREU, [entre 

2009 e 2019], s/p). 

 

 

 Antonio Olinto, acadêmico ocupante da cadeira de número oito, no site da ABL tece 

algumas linhas sobre o motivo de Jorge de Lima não ter ganho a candidatura (fato que, 

aparentemente, o mesmo nunca conseguiu entender). Em um determinado momento de sua 

reflexão, Olinto revela que perguntou para Clementino Fraga 9um motivo, e este responde:  

 
Ele era um ingênuo. Imagine que, uma vez, sendo candidato, mandou-me um 

telegrama de quarenta palavras para dar-me os parabéns a uma neta minha, de dez 

anos, cujo aniversário um jornal noticiara. De outra vez, candidato, Jorge de Lima 

pediu ao grande escritor francês Bernanos10, exilado no Brasil, para mandar cartas a 

acadêmicos brasileiros pedindo votos para ele. Bernanos escreveu ao amigo: "Você 

está acima disto, não precisa da Academia, mas vou fazer o que me pede. (OLINTO, 

2007, s/p). 

 

 

 
6 Augusto Meyer foi jornalista, ensaísta, poeta e membro da Academia Brasileira de Letras e da Academia 

Brasileira de Filologia. Trabalhou em diversos jornais de sua época, entre os quais estão o Diário de Notícias e o 

Correio do Povo, ambos situados no Rio Grande do Sul. 
7 Também conhecido como Augusto Castilho Maia foi um jornalista, político, ensaísta e romancista, nascido no 

Rio Grande do Sul. Inclusive, foi o primeiro gaúcho ingressar na Academia Brasileira de Letras, ocupando a 

cadeira de número 4. 
8 Zé Lins, na realidade, é José Lins do Rego, jornalista e romancista paraibano, nascido na cidade de Pilar, e ocupou 

a cadeira de número 25 da Academia. 
9 Clementino Fraga por formação era médico, anos depois prestou concurso para professor de medicina, se 

dedicando a esta função até a aposentadoria. Nasceu em Muritiba, na Bahia, e era ocupante da cadeira de número 

36. 
10 George Bernanos foi um escritor e jornalista francês, exilado no Brasil após a conquista alemã do solo francês 

em 1940. No entanto, mesmo exilado, nunca deixou de ser engajado nas questões políticas de seu país natal, 

publicando diversos artigos em jornais contra o regime de Vicki, por exemplo. 



15 
 
 

Mais à frente, Olinto informa que em conversa com Arthur Lundkvist11, o escritor sueco 

comentou que quando retornou para a sua cidade, Estocolmo, esteve na presença de alguns 

acadêmicos da Academia Nobel Sueca e conversaram sobre a possibilidade de dar ao Jorge de 

Lima o Prêmio Nobel no fim dos anos 50, e esses concordaram com a premiação. No entanto, 

infelizmente, Lima faleceu em 1952. 

Em 1945, por fim, Jorge de Lima se candidata pela última vez à ABL, para a cadeira de 

Euclides Maya, e mais ainda vez, por falta de “quórum”, ele não consegue entrar, apesar de ter 

obtido 15 votos a seu favor. 

 Em seu leito de morte, o poeta é eleito para ingressar na Academia Carioca de Letras, 

mas acaba recusando a honraria através de uma carta que pede para que seu amigo redija. Não 

sabemos ao certo o motivo da recusa Jorge de Lima de entrar naquele estabelecimento, talvez 

nunca vamos saber ao certo, mas pelo o que o mesmo deixa transparecer em sua carta, Lima 

estava naquela fase mais voltado em permanecer no seio de sua religiosidade: 

 
Gravemente enfermo, só hoje (24 de outubro de 1953) tomei conhecimento, por 

informação de pessoa de minha família, da sua generosa iniciativa no seio da 

Academia Carioca de Letras, obtendo dessa ilustre Companhia a honra excepcional 

de considerar-me um de seus membros numa eleição prévia, que maior relevo deu à 

imerecida distinção. Se não bastasse a honra de pertencer a esse cenáculo, a forma 

pela qual os nobres confrades a manifestaram ainda me confunde. Por isso mesmo, à 

honra crucial dos meus padecimentos só tenho um pensamento – esse é voltado para 

Deus. Não desejo, portanto, na minha humildade, que é a maior grandeza, que posso 

oferecer em troca de tantas aflições, extraviar-me dos caminhos da caridade e da fé. 

Eis porque, meu querido amigo, lhe rogo que receba e leve a seus tão ilustres e 

bondosos companheiros meus humildes agradecimentos com a minha formal recusa 

a qualquer prêmio ou honraria, que considero contraditório da minha alma neste 

transe.” (LIMA apud MELO, 2013, p.53). 

 

 

1.2 Jorge de Lima e seus leitores 

Jorge de Lima foi um poeta de exímios versos e transformações poéticas completamente 

diferentes daquelas que estavam em voga em sua época, galgando o experimentalismo estético, 

ao mesmo tempo em que propunha inovações nas formas tradicionais do poema. O autor, 

inclusive, chegou a ser visto como “Príncipe dos poetas alagoanos”, título o qual lhe foi tirado 

posteriormente por simplesmente aderir às noções da primeira fase modernista e da Semana de 

Arte Moderna. Jorge de Lima e toda sua poética foi incompreendida em sua época, como Flávio 

de Melo constata: “[...] os críticos se negaram a compreender sua impulsividade e desejo pelo 

novo, pela descoberta.” (MELO, 2013, p. 15).  Para esse estudioso, Lima foi e continua sendo 

 
11 Arthur Lundkvist foi um escritor e crítico literário e pertencia a Academia Nobel Sueca, e em viagem pelo 

mundo esteve no Brasil, Rio de Janeiro. O crítico lia os poemas de Lima em inglês, era um grande admirador do 

poeta, e quando o navio ancorou na cidade do Rio foi até o local que Jorge de Lima trabalhava. 



16 
 
 

“[...] um poeta moderno único e imaculado, ora por ser pouco pesquisado, ora por ser pouco 

lido” (MELO, 2013, p.16). Ainda hoje, pode-se dizer, sua poesia continua à margem em 

comparação a outros poetas que lhe foram contemporâneos, como Manuel Bandeira, Carlos 

Drummond de Andrade, ou mesmo seu grande parceiro na poesia, Murilo Mendes.     

Assim, se observarmos os livros de historiografia literária e outros que versam sobre a 

literatura brasileira do século XX, vamos perceber que a figura de Jorge de Lima vai ganhar um 

destaque especial no que tange às expressões literárias nordestinas do citado século. O poeta, 

nessa conjuntura, foi considerado um dos maiores poetas do Nordeste, mas foi categorizado 

pela crítica literária em perspectivas tradicionalistas, ora por ter aderido a uma poesia de viés 

religioso, ora pelo exercício de formas tradicionais da poesia, fatos que colaboraram para Lima 

permanecer sob o impacto dessas visões. Dessa forma, a poesia do criador de Invenção de Orfeu 

não teve a oportunidade de ser melhor difundida, pelo menos não de uma maneira mais 

exacerbada, bem como de ser observada a partir de visões outras.    

Apesar disso, o “Príncipe dos poetas alagoanos” tinha talento, como José Américo de 

Almeida afirma, “[...] talento poético. Muito talento poético engradado em quartetos e tercetos” 

(ALMEIDA, 1997, p. 69). Trazendo a discussão para o lado mais “parnasiano” de Jorge de 

Lima, como apontado brevemente por José Américo de Almeida, essa é uma veia do poeta que 

a crítica já reconhece a sua importância, no entanto, por outro lado, entende como uma 

verdadeira prisão na qual Jorge de Lima permaneceu por muito tempo, como se percebe no 

comentário de José Lins do Rego, em “Notas sobre um caderno de poesia”: “Jorge de Lima 

passou dez anos a fazer sonetos de chave de ouro. O que seria o mesmo que afirmar que tirou 

dez anos de prisão celular” (REGO apud LIMA, 1997, p.72). No entanto, em contrapartida à 

visão de José Lins do Rego, Manuel Anselmo (1997) salienta que a afirmação de Rego não é a 

mais acertada, pois o soneto “O acendedor de lampiões” abriria destinos para Jorge de Lima 

que só futuramente viriam a se cumprir totalmente, principalmente com a publicação de Tempo 

e eternidade (1935), escrito em parceria com Murilo Mendes, e dedicado ao mestre espiritual e 

artístico dos dois poetas, o pintor Ismael Nery.  

De fato, com a publicação deste livro viria à tona a soma de qualidades indicadoras de 

uma vívida personalidade, marcando o nascimento em Jorge de Lima de uma poesia mais 

expressiva. Manuel Anselmo ainda comenta sobre a condenação do Parnasianismo realizada 

pelos modernos, ocasião em que os críticos afirmaram ter sido este movimento quarenta anos 

de prisão, impedindo poetas de galgar outros nortes. Para Anselmo só foi possível o surgimento 

de uma nova poesia com uma maturidade formal após o exercício através do rigor formal 

parnasiano, e, assim, essa orientação poética não poderia ser considerada uma vilã das 



17 
 
 

expressões poéticas presentes na tida geração de 45, grupo o qual Jorge de Lima é 

frequentemente associado. Dessa forma, desmistificando as palavras de alguns críticos, Manuel 

Anselmo afirma que a experimentação poética presente em Jorge de Lima, que foi tida como 

parnasiana, na realidade se refere a outra questão: 

 
“[...] a experiência anterior a Poemas não foi parnasiana: a sua poesia de então foi, 

apenas, tradicionalmente lírica, da linhagem da de Fagundes Varela, da de Gonçalves 

Dias, da de Casimiro de Abreu.... É possível que o Poeta, namorado pelo ritmo, 

pretendesse obter realizações formais parnasianas; certo é, porém, que, se assim foi, 

o não conseguiu.” (ANSELMO, 1997, p.84). 

 

 

 Assim sendo, é preciso entender a fase “formalista” de Lima a partir de outras visões, 

não limitando-a puramente como uma expressão “parnasiana”, como já salientado por Anselmo 

na citação acima.  

Ainda sob essa perspectiva, a Antologia da moderna poesia brasileira (1939), sob a 

responsabilidade da Biblioteca Digital de Brasiliana e da Universidade de São Paulo, sem 

identificação do autor, apresenta que aos dezessete anos Jorge de Lima publicou “os primeiros 

versos de feição lírica considerados erradamente por muitos como parnasianos.” 

(ANTOLOGIA, 1939, p.57). Contudo, mesmo com as discordâncias de ser ou não parnasiano, 

a inclinação de Lima para os sonetos logrou críticas favoráveis quanto ao processo 

composicional dos mesmos. Fausto Cunha, na ocasião, ao discorrer sobre o Livro de sonetos, 

assevera: “A magnificência dos sonetos de Jorge de Lima, a partir de certa altura, nasce a 

ingurgitar-se de um que quer que seja de narcisismo simbolístico, determinando um 

transbordamento de beleza que se acama na superfície.” (CUNHA,1997, p.94). O jornalista e 

crítico literário ainda salienta, sobre o Livro de sonetos, que a obra é possuidora de um alto grau 

de valorização, que se aproxima de um encantamento e da abstração ritmo-sonoro, havendo 

uma semelhança de Jorge de Lima com o poeta Valéry; além de ressaltar a falta de alexandrinos 

na obra, fazendo uso mais recorrente do decassílabo e utilizando todas as combinações de rimas 

e assonâncias que lhe foram permitidas12.  

  Esta visão também foi assumida pelo crítico literário Alfredo Bosi, que percebe a 

incompreensão da crítica em relação ao poeta alagoano: “Sem a sua inteligência poderiam soar 

gratuitas as mutações de temas e de formas que marcam a linguagem de Jorge de Lima, poeta 

sucessivamente regional, negro, bíblico e hermético” (BOSI, 2015, p. 349). Pecou a crítica em 

não perceber que isso foi uma característica de Lima, que não podiam enquadrar a sua natureza 

 
12 É preciso relembrar aqui que o poeta dedicou todo um livro para esta forma: XIV Alexandrinos, publicado em 

1914. 



18 
 
 

dentro de um pensamento literário fechado e acabado, pois a sua natureza reverbera na literatura 

ainda incompreendida em dias atuais.  

Alguns parágrafos acima, nos questionamos como um poeta da estatura de Jorge de 

Lima tinha sido esquecido com o passar dos anos, a partir das décadas que sucederam a sua 

morte. Segundo Andrade (1952, p.431), se podemos marcar uma data para o provável 

esquecimento de Jorge de Lima e sua forma de fazer poesia, o fato aconteceu em meados dos 

anos 70, com a consolidação da poesia marginal e toda a sua informalidade: “[...] caía o mal 

gosto de Lima pelas formas fixas, em múltiplas configurações. Não se assimilava mais a sua 

dicção final, peculiaríssima, de imagens tão poderosas quanto insólitas e enigmáticas [...]”. 

(ANDRADE, 1952, p. 431).  Andrade ainda afirma que precisaram passar muitos anos para que 

alguns dos romances de Jorge de Lima retornassem “famosos” na calçada da fama da literatura 

brasileira, como O Anjo (1934) e Calunga (1935), e a relevância poética de Lima retornasse 

para o seu lugar de direito, para o lugar que nunca deveria ter saído. 

 

1.3 As diferentes fases de Lima 

 Jorge de Lima foi censurado pelas muitas fases em que se aventurou: ora se colocava 

em um momento parnasiano, ora no moderno, ora no clássico. Os intelectuais da época não 

compreendiam a natureza híbrida que vivia fervorosa dentro de Lima, poeta que não se deixava 

levar por modismos que se faziam presentes em sua época, ou tampouco compreenderam que 

não fazia poesia apenas por fazer. 

Poderíamos dizer até mesmo que vive dentro de Jorge de Lima diversos eu’s. Esses eu’s 

presentes em Jorge de Lima se assemelham ao que acontece com Fernando Pessoa, mas ao 

contrário do que era comum com o português, Lima não tinha heterônimos e nem ao menos 

tinha consciência de seu processo de vários eu’s convivendo dentro de si. Antônio Rangel 

Bandeira comenta sobre esses eu’s conflitantes dentro de Jorge de Lima e que, por fim, de 

alguma maneira, influenciavam a sua poesia: 

 
À primeira impressão, a obra de Jorge de Lima, em face aos conflitos que documenta, 

pode lembrar-nos Fernando Pessoa. O caso de Fernando Pessoa, porém, é diferente. 

Fernando Pessoa tinha consciência da multiplicidade de seus eu’s poéticos que 

caracterizavam sua personalidade. Fernando Goés disse, certa vez, que Jorge de Lima 

foi um Fernando Pessoa sem heterônimos. Sem heterônimos porque nunca chegou a 

ter consciência das diversas naturezas que se chocavam dentro de si mesmo [...]”. 
(BANDEIRA apud MELO 2013 p.43). 
 

 

 A fase poética de Jorge de Lima a partir de 1925 está livre da literatura clássica ou 

parnasiana. O poeta vai rumo ao modernismo, e, como dito, assim perde o título de “Príncipe 



19 
 
 

dos poetas alagoanos”, para poder compor a sua poesia sem os laços que antes o sufocava. Com 

isso, surgiram comentários de que Jorge de Lima traiu a literatura clássica ou parnasiana, 

quando na realidade os críticos apenas não perceberam que esse fator de metamorfose presente 

em Lima foi uma de suas características e colaborou para que a sua poesia fosse totalmente 

diversificada.   

 No livro O mundo do menino impossível, publicado em 1925, Jorge de Lima, assim 

como outros, adentraram os portões libertadores do modernismo brasileiro para fazer literatura 

sem a rígida mão da métrica e da rima dando-lhes outra direção, como bem acentua Nelson 

Werneck Sodré: “[...] irromperam libertos já da rima e da métrica Oswaldo de Andrade, Jorge 

de Lima, Carlos Drummond de Andrade.” (SODRÉ, 1940, p.233). E continua: “Há em alguns 

versos de Jorge de Lima, como no de Ascenso Ferreira [...], um sentido de novidade absoluta.” 

(SODRÉ, 1940, p.233). Para Fábio de Souza Andrade (1952, p.429), no entanto, o poeta 

alagoano nunca se filiou de fato ao modernismo que se fez presente na Semana de Arte Moderna 

de 22, tampouco foi para os lados do regionalismo liderado por Gilberto Freyre no Nordeste.13 

 O terceiro Jorge de Lima surge por volta de 1935, e se constitui em um poeta religioso 

e, mais precisamente, manifesta-se a partir do momento em que o poeta se junta com seu amigo 

Murilo Mendes e publica Tempo e Eternidade. 

 Parece claro que podemos facilmente distinguir os momentos poéticos de Jorge de Lima, 

pois, como já foi possível observar, este foi um poeta de muitas transformações. Assim sendo, 

Alexei Bueno (1997) separa esses momentos poéticos em quatro fases: 1.Infância (remetendo 

aos seus primeiros versos puros, infantis); 2. Formação (vai de 1932 até meados de 1947); 3. 

Transformação (que corresponde ao apogeu de sua fase religiosa); 4. Confirmação (de 1952 até 

1953, ano de sua morte).  

 Essa divisão parece-nos contemplar todas as fases experimentais que Jorge de Lima 

passou durante sua vida poética, remontando desde o momento que se se arriscava, ainda como 

uma alma inocente no mundo das letras, até o momento já emadurecido e dono da técnica de 

fazer elegantes sonetos, prosa, ou até mesmo no momento que compôs a sua obra mais 

complexa: Invenção de Orfeu.  

Em uma visada diferente, Gilberto Mendonça Teles (1994) pensou os momentos 

poéticos de Jorge de Lima sob outra perspectiva. O autor exclui a primeira fase poética jorgiana, 

infância, e indica obras que marcam o início e/ou o fim de cada ciclo. Fica assim na visão de 

 
13 Gilberto Freyre foi figura importante para uma visualização do nordeste, em especial do Pernambuco, quando 

ele volta em 1920 e percebe o esvair da antiga arquitetura. Freyre ficou conhecido também por ter uma grande 

importância da consolidação do Modernismo regional, sem fazer a figura do nordestino exótica. 



20 
 
 

Teles: 1. de formação, dos primeiros poemas até 1932, incluindo Poemas Negros; 2. de 

transformação, indo de Tempo e Eternidade ao Livro de sonetos; e, por fim, 3. de confirmação, 

contemplando a construção do poema épico-lírico, Invenção de Orfeu, até o momento de sua 

morte.  

Gilberto Mendonça Teles, como se pode perceber, exclui a primeira manifestação 

poética do ainda jovem Jorge de Lima, talvez por entender que aqueles versos iniciais sobre o 

amigo da família são, de alguma maneira, sem relevância para a compreensão das fases que 

Lima se aventurou. No entanto, neste trabalho, vemos tais obras juvenis como manifestação 

real das fases do poeta, que não podem ser ignoradas ou sobrepostas às demais. 

Dessa maneira, a lírica de Jorge de Lima é atualmente uma questão que exige uma 

decifração mais acentuada em nossa literatura. Poucos estudiosos nesses tempos pararam para 

pensar sobre sua natureza e poesia de forma significativa, dedicada, amorosa, não apenas 

científica. Pode-se dizer, então, que Lima é um verdadeiro poeta, com um talento nato, mas 

incompreendido14. 

 

 

  

 
14 Oswaldo Carvalho (1969, s/p) discorre brevemente sobre esta questão: “O finado Jorge de Lima, que está mais 

vivo que quase todos os que sobreviveram, constitui atualmente uma questão que a ausência da crítica literária 

entre nós contribuiu para deixar por muito tempo ainda sem resposta. Pode-se dizer que deixou uns bons poemas 

regionais, nossos melhores. Deixou alguns dos melhores sonetos da nossa língua, tanto no sentido tradicional como 

no de renovar uma forma-fôrma enferrujada. Deixou Invenção de Orfeu, que contém alguns dos mais altos e baixos 

da língua poética luso-brasileira”. 

 



21 
 
 

CAPÍTULO 2 

Sobre Invenção de Orfeu 

 

Rosa de ventos na testa, 

maré rasa, aljofre, pérolas, 

domingos de pascoelas. 

E esse veleiro sem velas! 

 

Afinal: ilha de praias. 

Quereis outros achamentos 

além dessas ventanias 

tão tristes, tão alegrias? 

   (LIMA, 1952, p.17) 

 
 

2.1 Apresentação geral da obra 

 Agora, neste momento, feito um percurso biográfico sobre a relevância de Jorge de 

Lima, suas particularidades, os seus eu’s, e de termos reiterado que Jorge de Lima fazia poesia 

negra, regional, clássica, moderna, até mesmo infantil, vamos nos centrar em comentar a sua 

maior obra e o que disseram sobre ela: Invenção de Orfeu.  

  Invenção de Orfeu, publicado em 1952, é um longo poema dividido em 10 cantos e 11 

mil versos que se alternam em diversas temáticas, mas temáticas essas que se integram e 

constituem uma só unidade ao fim da obra máxima de Jorge de Lima. O livro possui uma 

complexa rede de imagens, ritmos e tipos de versos. Sobre os tipos de versos, encontramos 

oitavas clássicas, tercetos e sextinas, enquadrados em temáticas que versam sobre a chegada na 

ilha, a busca pela amada, a viagem por entre os mares, o inferno e o paraíso. Parece-nos que a 

obra é narrada primeiramente como se a personagem tivesse chegado ao paraíso, mas que, ao 

decorrer da narrativa, o que era para ser paraíso torna-se local de danação e provação para o eu 

lírico.  

 Invenção de Orfeu é formado por 10 capítulos (Cantos) que se entrelaçam ao fim do 

longo poema limiano. O capítulo I, por exemplo, é uma espécie de contextualização do entorno 

que abriga o seu personagem, Orfeu, dando descrições que abrange esse ambiente. A imagem 

da ilha sobrepõe-se nessa conjuntura de imagens que se juntam constituindo uma só forma. 

Nessa perspectiva, temos a viagem que os colonizadores realizaram naquela ocasião em direção 

a um outro continente, uma outra terra, mas que acabaram chegando em um destino totalmente 

distinto daquele almejado. Comprova-se isto com as primeiras estrofes de “Fundação da ilha”: 

 

Um barão assinalado 



22 
 
 

sem brasão, sem fume e fama 

cumpre apenas o seu fado: 

amar, louvar sua dama, 

dia e noite navegar, 

que é de que aquém e de além-mar 

a ilha que busca e o amor que ama. 

    (LIMA, 1952, p.16) 

  

Como o nome do capítulo é sugestivo, encontramos aqui um capítulo introdutório 

daquilo que eu lírico prepara para desenrolar no decorrer no restante do livro: Orfeu, a ilha, a 

geografia: 

 

E depois das infensas geografias 

e do vendo indo e vindo nos rosais 

e das pedras dormidas e das ramas 

e das aves nos ninhos intencionais 

e dos sumos maduros e das chuvas 

e das coisas contidas nessas coisas 

refletidas nas faces dos espelhos 

sete vezes por sete renegados, 

reinventamos o mar com seus colombos, 

e columbas revoando sobre as ondas, 

e as ondas envolvendo o peixe, e o peixe 

(ó misterioso ser assinalado). 

    (LIMA, 1952, p.17) 

 

 Dessa forma, é um capítulo que guia o leitor, na linha de uma introdução que o norteará 

da melhor forma possível, capitulando aquilo de mais essencial para o entendimento do todo 

que se desdobrará. Por isso, os poemas neste capítulo não são longos, muito pelo contrário, são 

breves e de fácil entendimento para quem o ler. 

 Do capítulo II ao VIII é o local onde aquilo que foi falado anteriormente se desenvolve 

mais fortemente, com uma ênfase para o Orfeu de Lima, que está envolto por questões míticas 

e heranças históricas: 

 

É preciso falar das criaturas, 

verdadeiras criaturas animadas, 

das vivências totais, arbítrio e tudo, 

alma, corpo funesto e essa mortal 

 

perpetuidade além, Deus nas alturas, 

nomes de terra e nomes eternados,  

anjos, demônios, sonhos acordados 

e as profecias, fúrias, posses, tudo [...] 

    (LIMA, 1952, p.83) 

 

 Este fragmento que se encontra em “Subsolo e supersolo” embasa o que foi suscitado 

antes: tanto a questão que nos demais capítulos seriam desenvolvidos os aspectos apontados em 



23 
 
 

“Fundação da ilha”, quanto ao caráter do desenvolvimento da noção de Orfeu envolvida por 

questões míticas, por exemplo. 

 Notamos, concomitantemente, mistérios que se encontram durante a leitura do livro: 

 

Vinha boiando o corpo adolescente, 

belo e sonho perturbado. 

Deus abaixou-lhe os cílios alongados 

para que ele dormindo flutuasse. 

    (LIMA, 1952, p.84) 

 

 Em nosso entendimento, os Cantos tomam um deslocamento mais contundente a partir 

do IX, denominado de “Permanência de Inês”. Como é sabido, Inês, na realidade, trata-se de 

Inês de Castro, rainha póstuma do reino de Portugal. Segundo o que relata a história, D. Pedro 

I apaixonou-se pela D. Inês de Castro; e, dessa forma, D. Afonso IV, pai de D. Pedro I, alegando 

imoralidade na relação do casal de enamorados mandou que esta senhora fosse exilada no 

castelo de Albuquerque. Por volta de 1355, após anos antes o casal terem se tornado marido e 

mulher com direito a um casamento escondido e fazer moradia no Paço de Santa Clara, Inês foi 

morta mediante decisão de um conselho. Diante disso, criou-se a lenda que as lágrimas que ela 

derramou no rio Mondego deram origem a Fonte das Lágrimas da Quinta das Lágrimas e as 

algas vermelhas que nascem naquela região seriam provenientes do sangue desta dama. 

 Dessa forma, o capítulo IX torna-se um resgate de Inês de Castro, já morta, mas que 

para sempre está viva dentro do coração de D. Pedro. Evidencia-se também a intertextualidade 

que ocorre com Camões, na ocasião de Os lusíadas, tendo em vista que Inês faz uma aparição 

naquela obra também: 

 

Estavas, linda Inês, nunca em sossego 

e por isso voltaste neste poema, 

louca, virgem Inês, engano cego, 

ó multípara Inês, sutil e extrema 

ilha e mareta funda, raso pego, 

Inês desconstruída, mas eurema, 

chamada Inês de muitos nomes, antes, 

depois, como de agora, hojes distantes. 

    (LIMA, 1952, p.347) 

 

 O Canto X, o último desta obra, é permeado por um conteúdo profético de um novo 

mundo, que já aparecia em algumas obras do Jorge de Lima, a exemplo de Anunciação e 

encontro de Mira-Celi (1935). É um ambiente de danação, sofrimento, ambiente este o homem 

não tem um momento de descanso: 

 



24 
 
 

Após os escombros 

e após rosas murchas 

querendo descansos 

fiquem confissões 

sem cores de mágoas 

nessas frases curtas,  

nesse fim de noite, 

com a face invisível, 

de poeta entre ilhéus, 

fugido de luas 

que marcam seu céu. 

    (LIMA, 1952, p.370) 

 

 A angústia do eu lírico que não consegue lograr fuga de um ambiente devastado pela 

confusão aparece em demais trechos do Canto X, como, por exemplo: 

 

Pra conhecer a calma que há na vida 

isolemo-nos dentro desses frutos.  

Que doçura perene nesses sumos 

de cavilosos ácidos despidos! 

Os pomares repousam nesses úteros 

de rubis, ó maça descoberta; 

repouso no teu seio como um púero 

pois nesses fins de tempo sou um certo. 

    (LIMA, 1952. p.371-372) 

 

 Assim sendo, da mesma maneira que acontece na bíblia cristã, o último capítulo de 

Invenção de Orfeu é um capítulo de apocalipse que narra um mundo que tem sua estrutura 

permeada pela desordem, por um ambiente contaminado pela falta de paz para aqueles que 

vivem alí. 

 

2.2 Invenção de Orfeu e a crítica literária 

Continuamente os comentários sobre essa obra parece que se repetem, sempre tocando 

em pontos que já foram discutidos antes: religiosidade, falta de unidade, os gêneros e estilos a 

qual Invenção de Orfeu se insere (barroco, épico, lírico, épico-lírico, órfico, etc.), as 

peculiaridades linguísticas (exagero nas figuras de linguagem, excesso de erudição). A lista de 

problemas que os críticos encontraram em Invenção de Orfeu é gigantesca e vamos discuti-las 

aqui.  

Mário Faustino (2003, p.245), ao tratar da questão do gênero o qual Invenção de Orfeu 

está inserido, afirma ser esta uma questão de difícil resolução, pois o poema de Lima “é muito 

subjetivo para ser um poema épico, pois é dirigida tanto ao passado do poeta quanto ao seu 

presente e futuro.” Dessa forma, Mário Faustino concebe Invenção de Orfeu como um poema 



25 
 
 

órfico15. Continuando a deliberar, o crítico ressalta a falta de unidade do texto: “[...] não há em 

Invenção uma unidade que se possa atribuir: há apenas a ordem da desordem; uma unidade 

interior; um entre jogo de temas que se aproximam por semelhanças e dessemelhança.” 

(FAUSTINO, 2003, p.244). Ora, a falta de unidade que os críticos insistem em afirmar que 

Invenção de Orfeu tenha pode ser o resultado das várias influências que se observa na obra, 

assim como já disse Murilo Mendes (1997) quando comentou sobre a obra. 

Há em Invenção de Orfeu uma retomada da perda, ausência da musa e a procura infinita, 

uma procura pela bem-Amada que aparece já na abertura da obra. Segundo Gaspar Simões 

(1958), esta é uma obra que, como poucas, mostra a nossa brasilidade, brasilidade esta que o 

grupo do Semana de 22 pregava fervorosamente. Para o estudioso, o problema foi que a crítica 

literária insistiu em reiterar uma degeneração taxativa naquela que é uma das nossas maiores 

obras já produzidas, ponto de vista que Mário Faustino também defende ao se contrapor à leitura 

negativa do livro realizada pelos irmãos Campos, considerando Jorge de Lima como “um dos 

nossos maiores, altos, vastos, importantes e originais poetas brasileiros.” (FAUSTINO, 2003, 

p.217).  

De fato, os irmãos Campos nunca foram admiradores da poética de Jorge Lima. 

Vejamos o que Augusto Campos diz sobre Jorge de Lima e sobre a sua obra, em matéria 

publicada no Estado de São Paulo, em 1967: 

 
Confesso que não sou um entusiasta da poesia de Jorge de Lima e que, embora afeito 

a leitura de obras longas e difíceis, jamais consegui levar a cabo a leitura de Invenção 

de Orfeu, livro muito mais órfico do que inventivo, e que me chateia, malgrado uma 

ou outra solução interessante, pela inconsistência de organização. Parece-me, ainda 

hoje, um equívoco, um falso poema longo: sucessão mal-ajambrada de poemas 

subjetivos diluídos numa enxurrada camoniana – com raras ilhas de poesia realmente 

nova. Depois, apesar de suas várias tentativas de renovação, Jorge de Lima é o poeta 

dos “retornos”: retorno ao soneto, retorno a Camões, retorno ao decassílabo. 

(CAMPOS, 1967, p.41). 

 

 

Da mesma forma que os irmãos Campos viam o poeta e sua obra como anacrônicos e 

cansativos, apenas como um amontoado de palavras sem nenhuma significância, José 

Guilherme Merquior faz coro aos ataques críticos de Invenção de Orfeu, comentando que o 

último poeta de Jorge de Lima foi falho.  Essa última fase poética à que Merquior se refere é 

justamente aquela em que Jorge de Lima publica Invenção de Orfeu: 

 

 
15 Poema órfico seria a literatura atribuída ao poeta Orfeu, que foi ao Hades e voltou na busca pela musa, tido 

com o mito do poeta. Neste caso, implica em uma narrativa de mitos sobre o poeta Orfeu, tendo em vista que 

uma das vertentes do mito o poeta-músico desceu ao Hades em busca de sua amada. 



26 
 
 

Na sua ambição máxima – um poeta falho, mas a originalidade de sua posição 

estilística é inegável. Refiro-me à sua originalidade entre os modernistas, já que 

pesquisas recentes descobriram, na imensa mole da Invenção, alguns casos bem 

documentados de versos plagiados dos clássicos da épica ocidental (MERQUIOR, 

1952, p. 423). 

 

 

No entanto, em contraponto, não foram poucos os estudiosos que perceberam a 

importância e o valor desta obra de Lima. Oswaldo Carvalho considera que: 

 

O último livro de Jorge de Lima seria a auto-superação total, o fecho insuperado de 

uma obra vasta e de peso. Estudar essa obra, hoje, é encontrar a Invenção de Orfeu 

puxando o carro de todos os seus livros anteriores. Jorge de Lima soube observar 

influências, soube renovar-se e renovar, soube imprimir sua influência em poetas 

jovens, como, por exemplo, em Mário Faustino, possivelmente o seu maior seguidor 
nas pegadas das palavras. (CARVALHO, 1969, s/p). 

 

 

 Mais do que discutir a validade da obra, e consequentemente do poeta, a crítica também 

se debruçou de maneira contraditória em relação ao estilo e aos procedimentos de Invenção de 

Orfeu. Fábio Lucas (1962), por exemplo, ao retomar a questão do estilo da obra, diz que a 

corrente que se fazia dominante naquela época insistiu em fixar os olhares numa concepção 

puramente barroca da obra, aspecto este que já fora assinalado por João Gaspar no prefácio da 

primeira edição da obra. Assim, Lucas faz uma comparação de Lima com o que aconteceu com 

Guimarães Rosa e o lançamento de Grande sertões: veredas. Segundo esse crítico, taxaram essa 

obra “[...] como barroca [Grande sertão: veredas], sem ao menos analisá-la de maneira mais 

aprofundada, assim como fizeram com I.O. Dessa forma, a crítica, sob uma visão dogmática e 

reducionista, taxou estas numa mesma vala: “a vala barroca.” (LUCAS, 1969, p.9). Por sua vez, 

a respeito dessa inclinação dos leitores de Lima de considerar este livro barroco, Alfredo Bosi 

(2015) ressalta que a retomada dos metros antigos, como aconteceu nos anos 40, fez com que 

a crítica visse algumas obras surrealistas como barrocas, com severas consequências para o 

gosto literário moderno.  

 Apesar dessas pontuações de Lucas e Bosi, a categorização da obra como barroca 

permanece como polêmica, especialmente quando consideramos que Murilo Mendes, o 

primeiro leitor da obra, tendo, inclusive, sido aquele que deu o nome à mesma, remete em seu 

testemunho de leitura para a sua impressão de barroquismo do texto: 

 
“[...] manifestou-se ao meu espírito: do caráter essencialmente barroco do livro, 

atribuindo ao termo a elasticidade que lhe é conferida por alguns críticos modernos. 

[...] monumento sobrecarregado de ornatos luxuriosos, desmesurado monumento 



27 
 
 

erguido pela fantasia e liberdade de um arquiteto-poeta, de um Piranesi16, para abrigar 

uma vida complexa crescendo em planos superpostos.” (MENDES, 1952, p.412).  

 

 

 Apesar da validade extrema desse leitor privilegiado, não acreditamos que Invenção de 

Orfeu é integralmente barroca, ou lírica, ou épica. Julgamos, na realidade, que a obra seja 

“híbrida”, complexa demais para ser categorizada em uma única perspectiva, sendo barroca e 

moderna, épico-lírica, no entanto, mais lírica do que épica. Ora, ao lermos Invenção de Orfeu 

somos atingidos pelo desenrolar do encontro de uma ilha, uma viagem, assim como também 

uma busca pela amada protagonizada ainda nos primeiros cantos. Todas essas buscas 

mencionadas, como, por exemplo, a busca pela ilha, são acontecimentos grandiosos e que são 

características das epopeias antigas, fazendo que a obra seja enquadrada como épica; no 

entanto, não tendo como deixar passar despercebido, notamos traços líricos na citada obra 

através da composição da linguagem, especialmente nos momentos em que desenrolam as 

atitudes do personagem na busca da amada, por exemplo, no momento que o mesmo vê a sua 

musa ou quando uma pessoa observa a imagem de um corpo boiando vindo em direção à 

margem do mar, e esse personagem suplica a Deus que resguarde a vida daquela alma. De fato, 

a obra se pauta em uma perfeita conjunção de gêneros e estilos, em que se torna impossível 

discriminar com exatidão quando começa um e quando termina o outro. 

 Para a análise que propomos nesse trabalho, além das questões de gênero, Murilo 

Mendes também contribui com a reflexão quando discute dois “problemas” que contém em 

toda e qualquer obra da envergadura de Invenção de Orfeu: tempo e espaço. Sobre o tempo, 

Mendes diz que o poeta faz recortes verdadeiramente impecáveis no tempo, criando uma nova 

dimensão, uma dimensão apenas dele, que percebemos como também híbrida, mítica, histórica, 

ficcional. Quanto ao espaço, tal procedimento de amalgamar também pode ser notado: 

 
Opera também à sua maneira o espaço, ajuntando arbitrariamente Egitos e 

Mesopotâmias, Caldeias e Babilônios, afundando Venezas e Restelos, comprimindo 

regiões, anulando países, ou conquistando para o seu domínio próprio largas áreas de 

insusplitados terrenos, onde pouco a pouco se desenham configurações novas. 

(MENDES, 1952, p. 412).  

 

   

Assim, Mendes nos conduz ao procedimento chave do livro, a montagem, que aqui 

implica em recortes e cruzamentos de gêneros, textos, ideias, palavras, imagens, alegorias, 

sensações. Dessa forma, “a densa atmosfera de Invenção de Orfeu exige do leitor um 

 
16 Giovanni Battista Piranesi foi um gravurista e arquiteto italiano, também sendo conhecido por ser um exímio 

desenhador.  



28 
 
 

desprendimento estético, uma atitude de especial gravidade e de adequação a este fenômeno 

moderno. O poder de ataque do poeta que desarticula os elementos.” (MENDES, 1952, p. 421). 

 

  



29 
 
 

CAPÍTULO 3 

Invenção de Orfeu: entre a épica e a lírica 

 

 
A ilha ninguém achou 

porque todos a sabíamos. 

Mesmo nos olhos havia 

uma clara geografia.  
(LIMA, 1952, p.16). 

 

Como dito anteriormente, o estilo híbrido de Invenção de Orfeu se dá em múltiplas 

instâncias, e uma das mais contundentes é no que se refere aos gêneros. Nesta obra, Lima 

desconstrói os limites dos gêneros literários, compondo uma obra em que lírica e narrativa se 

misturam de maneira indissociável, atitude esta bastante recorrente no modernismo brasileiro, 

especialmente em sua fase heroica, quando o pressuposto era exatamente propor realizações 

que transgredissem a tradição literária. 

Um trecho em que isto fica bastante óbvio é o Canto I, no poema 31 da obra. No entanto, 

antes de fazermos as considerações necessárias, como é de práxis, é válido trazermos o poema 

na íntegra: 

 

Esquecidos dos donos, nós os bastos, 

nós os complexos, nós os pioneiros, 

nós os devastadores e assassinos, 

vamos agora fabricar o índio 

com a tristeza da mata e a fuga da 

maloca, com a alegria de caçar. 

 

Vamos dar-lhe paciências de amansar 

os bichos, de juntar as belas penas 

raízes, frutos; vamos abalar 

com ele o chão da maloca, batucando. 

Essa terra dançada, D. Manuel, 

de ponta a ponta é toda de arvoredos. 

 

É toda de arvoredos e de ar bom, 

como o ar bom de Entre-Douro-e-Minho, e as águas 

são muitas, infinitas, tudo dando, 

dando peixe, lavando a carne nua, 

lambendo os pés da selva embaraçosa, 

a feição o ser parda, bons narizes. 

 

Boas vergonhas nuas, boas caras, 

e bons Jeans de Léry contando as coisas. 

Ausentamos recalques e pudores 

e colares de dentes e de contas 

para atrair as musas e as mães-d’água, 

e adornos para os sexos merecidos. 

 

Nenhuma ideia exata possuímos 

sobre origens de carnes e de sangues, 



30 
 
 

mas de mortes somente, mesmas caras 

que vós, mesmos desejos, nós indígenas, 

vós indígenas, nós madeiras mesmas, 

decadentes, corroídas, não pacíficas. 

 

O nosso cão doméstico aprendeu 

a latir. Nós também sabemos coisas, 

tatuamos índios para que os maus gênios 

de nós não se apoderem. Canibales, 

canibais, upupiaras, cães e peixes, 

homens fluviais, nós índios, curiqueãs. 

 

Goiazis, matuins, encantada Índia, 

sempre Índia ocidental, oriental Índia, 

povoada de cardumes mitológicos, 

minhas proas cortando os tenebrosos 

mares, de duendes lusos e outras nuvens, 

promontórios, gigantes e grandezas. 

 

E eu menino pequeno, todo penas, 

com essas flechas sem leis e esses colares 

prefaciando viagens, aventuras, 

narradores de petas europeias, 

eu sem ouros, com apenas maracás, 

bondades naturais, recém-nascidas. 

 

Eu índio diferente, mau selvagem, 

bom selvagem nascido para o humanismo, 

à lei da natureza me despindo 

com pilotos e epístolas, cabrais, 

navegações e viagens e ramúsios, 

santas-cruzes, vespúcios, paus-brasis. 

 

E eu palavreando com esses papagaios, 

completamente apócrifo do mundo, 

cosmogonia nua, áspero clima, 

sem moeda e comércio, muito bem, 

liberdade social, perfeitamente 

com tacapes ferindo mas sem guerras. 

 

Sobretudo eu escravo do homem branco, 

ó cunhas, inocências e pobrezas, 

curiosidades sobre meus amores, 

visões de missionários, flor de peles, 

narrativas de naus e manuscritos, 

madeiras de Colombos e de Espanhas. 

 

Vivo estranho em Lisboas babeladas 

entre chins e japões pelas ruelas, 

os domínios distantes me afogando, 

cotovelando pelo Rei das quinas, 

resgatando com fardos e tonéis, 

descoberto de trajes e de galas. 

 

Ou então em bororo me chamando. 

— Que venha o peixe ocogue! e o peixe veio 

e outros peixes gerados com ixegui. 

Quero dois paus para acender meu fogo, 

a morada das almas me chamou, 

bororo forte, linguagem de bororo. 



31 
 
 

 

Dentro dos jenipapos o ser grávido 

subiu na árvore, fruto, irmã menor, 

para flechar morada de assovios, 

as águas se alargaram, a anta veio, 

então chegou a terra e se embebeu, 

formou um vale, o vale se fendeu. 

 

Conheço plantas pra grudar memórias, 

boas embiras amarrando os cantos, 

resinas, cascas para funerais, 

para caçadas, cantos de pescar, 

ó filas de antas, taquarais, canastras, 

ruídos tristes, largados, desabados. 

 

O fogo na penugem da montanha, 

o fogo sobre o rio, sobre a mata, 

nos limites da mata, roda as onças, 

urro em fogo das onças, onças indo 

com a montanha de fogo, mata em fogo, 

antas indo com o fogo, e o fogo indo. 

 

Cortar caminho, vendo com os dois pés, 

tirar ouro pra os outros pagar dízimos, 

zona de ipecacuanha, de mezinhas, 

não se liga matar os emboabas, 

quero posse de bispos e caciques, 

abolir o limite meridiano. 

 

Tomar salsaparrilhas para o sangue. 

Predomínios de matas e de rios, 

solos salinos, pastos suculentos, 

eclesiásticos ambulantes, contas, 

e a viagem para o Norte, sol e sol, 

a fronteira não tem parido légua. 

 

Comer, nós não comemos nenhum bispo, 

o branco mente muito, o corrompido, 

embaraça essa vida, o branco é assim. 

Comer nós não comemos nenhum branco, 

nem fumamos mentiras, fumo nosso, 

fumo de paz ou guerra, mas valente. 

 

Vistosos os adornos do homem branco 

pras bodas do Delfim com a Infanta Espanha 

eu peça pra pinturas e anarquias, 

pra trovadores, angos, gafaréis, 

eu mico de Nassau, topinambou, 

Sorô-bebé de insurreição, o nu. 

Cravado de premissas e de olhares, 

de holofotes e cines, eis teu índio, 

grudado de tucanos e de araras, 

operário sem lei e sem Rousseau, 

incluído em dicionário filosófico; 

metáfora, gravura, ópera, símbolo. 

 

Utopia de santo e de sem-Deus, 

teu índio, teu avô, teu deserdado 

Adão, perfeito Adão sem teus pudores 

falsos, consciências, dúvidas, receios, 



32 
 
 

Emílio bronco, pai de que Rousseau? 

De que Montaigne? De que outra convivência? 

 

Índio que te contém como moldura 

guardando personagens obrigadas, 

umas em redes, outras em gavetas, 

em redomas de prata, umas vestidas, 

outras despidas, umas tantas mortas, 

retratos desbotados, faces idas. 

 

Caveiras em museus; Pedro Segundo 

vendo estantes, fantásticos barbaças! 

E ao lado as prateleiras com uma fauna 

de peixes empalhados, irmãos gêmeos 

de teu anfíbio índio mergulhado, 

dissolvido nos rios e nas febres. 

 

E sua muda fala com os das águas 

que o rei jamais entende, fala seca 

conservada nos álcoois ou moquém 

de sombra nas malocas devastadas 

pelos filhos do rei. Catalogados 

uns fiapos, umas tangas, uns chocalhos. 

 

Cobre-lhe o asfalto a marca de seus passos 

tão bêbedos que ignora se morreu, 

sono de índio cansado destes séculos, 

dessa malícia branca, desses ópios. 

Teve lições de infância recordada; 

como tu dóis, Timbira, nesses cantos! 

 

Não obstante o transporto a outros misteres, 

transformado em pretéritos de língua 

geral fossilizada, moqueada, urna 

de traças roendo mortos não chorados, 

hoje encontrados secos igaçabas 

como empolas do tempo latejando. 

 

Mas como foi esse índio? Todos sabem. 

Ele mora no vosso olhar já verde, 

na vossa louridão, no vosso passo, 

na vossa descendência, partos simples 

como fumar, falar essas conversas, 

ou dizer que não mente se mentindo. 

 

Ou no riso cavado, na denúncia, 

na carência, na flecha inda enfeitada, 

no papeiro de louça, na moqueca, 

no caju, no cabelo enxundiado, 

dessas coisas anciãs ficou um pouco 

de tudo, esses anzóis pescando taras. 

 

Ficou um tanto de dentro disfarçado 

em abelhas servis e aves-bonecas 

e cobras papa-ovos para os ratos. 

Ficou o abraço aberto para vós, 

ficou o medo de coisas caiporadas, 

de estrelas corredeiras, de cometas. 

 



33 
 
 

E esse grande Gonçalves, vosso neto 

desapartado aos cinco, da mãe parda, 

pra rouxinóis, choupais, capas, mondegos; 

e a colina coimbrã e as travessias, 

e o pão do exílio sem sabiás timbiras, 

e Ana Amélia, meu Deus, tão impossível. 

 

Vossa vagabundagem pelo mundo, 

vossas mazelas, vossa volta à pátria, 

para morrer na praia, sob um mastro, 

sob uma quinta, sexta-feira ou sábado 

em veleiro de proa carcomida, 

sem vos curiosiarem nem sequer. 

 

Sorte vossa, chifrados, como dói, 

no silêncio parado, paranado, 

sem nunca vos sarar, índio-mirim, 

lambuzado de ideias estrangeiras, 

passando de formigas jaquitáguas, 

estrela da manhã sem vos clarear. 

 

Nem matinado, sempre entardecido, 

nossos pipios já não chamam ventos; 

vossos enfaros, vossos borrachudos 

alargando o silêncio maresiado, 

abicado no escuro destes tempos, 

sem pau-brasil, sem ouros, sem espadas. 

 

Capital da República habitais 

com chinelos, pensões, nomes de tudo, 

carapanãs, estádios, urupemas, 

pensamenteando ideias, feriados, 

batalhas de confetes, constituintes, 

eis de trabalho, vaga-lumes, fordes. 

 

Pois vaga-lumes, sim relumeando 

vossos caminhos, câmaras, senados, 

com vossa proteção paragrafeada, 

habitações de luz de quem cedestes 

este cerrado bosque de brasis 

com doces firmamentos e cruzeiros. 

 

Vamos nos consolar nos coletivos, 

sentar juntos, beber nossos orvalhos, 

olhar mansas coxilhas, nos coçar, 

gozar praias amenas, filas, bondes, 

nomearmo-nos chefes-de-seções, 

conseguir sinecuras, nossos índios. 

 

Vossos índios ocultos, ranchos deles, 

tecendo teias sobre vossos olhos, 

e no pino do dia o calorão, 

a tristeza do sol dormindo esperta, 

tudo largado aí com os nossos índios, 

com o pino do meidia, com as sezões. 

 

Quem vos mandou inventar índios… Morus, 

ilhas escritas, Morus, utopias, 

Morus, revoluções, Morus, ó Morus? 

Os índios se esconderam no homem branco, 



34 
 
 

nos seus assombros, ele se invadindo 

de ocasionados índios, de outros índios. 

 

E nós nessas salmouras ou pilando 

ou comendo mixiras, tracajás, 

temporizando fogos brandos, lenhas, 

pirões precipitados, mandiopubas; 

e nossos columins sobressaltados 

pelos iuruparis de importação. 

 

E em nós os nossos índios federando 

sabedorias íntimas, vontades, 

caprichos devastados, confissões 

contidas sob os pelos enroupados, 

madornas de urucus, noites suadas, 

coceiras de frieiras e desejos. 

 

Padres-mestres vigiando redes fundas, 

jiraus estremecendo, castidades 

moles, as cunhatãs de sono leve, 

os pecados voando pelo escuro, 

mariposas paradas esperando, 

por mariposas ou por lagartixas. 

 

Enfieira rés-a-rés de som pobrinho, 

nós ilhéus engasgados com oficlides 

esquecemos mandingas, pajelanças, 

com esse canto planando para danças 

pra Tupã e morenas se entregar. 

Catimbó, Catimbó, na noite imensa. 

 

Há piranhas aos cachos, hoje aéreas, 

tingindo os arrebóis, de sangue humano; 

é bem melhor babar ternuras que 

violências, escutar qualquer cantiga, 

que aturar esses bichos, onças pardas, 

onças-pintadas, onças disfarçadas. 

 

Assuntamos os cismas aninhados, 

aprendendo, imitando os guaçus chefes, 

para deles zombar, (os famanados!) 

que as saudades arrulhem. Nós de novo, 

queremos secundá-los, nos flecharmos, 

nos clarinarmos com cauim dormindo. 

 

Moremos esse doce papiri, 

sem maliciando ações, sem cancerando, 

sem desejar as terras dos vizinhos, 

banhando-nos nas chuvas de janeiro, 

sem desgastes no juízo memoriado, 

sem preparos de flechas e de chumbos. 

 

Graça da vida, e marca de horas boas, 

caminho alumiado, arco de adventos, 

carismas e outros dons mais compreendidos, 

dilúvios de branduras, indolências, 

preguiças planizadas, gozos quietos, 

quereis a mão na mão, quereis sofias? 

 



35 
 
 

Conhecemos jesuítas, se os conhecemos! 

Com eles andamos pelos megaís, 

pelos jequitinhonhas, grãos-mogóis; 

a corcova do padre ia na frente, 

a batina em velame, pés descalços, 

cantochão ponteirando esses mundões. 

 

Criamos cascos, galopando, firmes. 

Dromedários de Cristo com esses montes 

nas costas calvarinas, navegamos 

entre jaguatiricas, suçuaranas, 

enrolados de cobras como cordas, 

cascavéis chocalhando guizos fúnebres. 

 

Recalcando saudades caducadas 

pelo arrocho da vida mal-querida, 

calcanhares mordidos de saúva, 

existimos, fugindo de boiunas. 

Mas, esquecemos muitas dores, muitas, 

Faz-de-conta, Timbiras que esquecemos. 

 

Tradição de indianada, tudo isso. 

Timbira ausente entrando pelas testas 

como um remorso bom, saudade leve, 

pranto constante, sempre nos poemas. 

Podeis frechar-nos índios atuais, 

e mesmo detestar-nos, devorar-nos. 

 

Já não estais, timbiras, já não sois. 

É preciso andar sertões pra encontrar-vos, 

verter íntimos sangues, correr matos, 

braúnas, umbuzais para encontrar-vos. 

Já não sois belos como nos Caminhas, 

e sois enfermos e não sois tão nus. 

 

Viveis presos, timbiras, nessas selvas 

selvagens, das memórias recalcadas, 

reclusos em varizes de libidos. 

Nós choramos, timbiras, nós covardes, 

nós nos comendo pra nos conhecer, 

sofrendo os nossos dentes em nós mesmos. 

 

Moquém rui, de carnes embricadas, 

corrompido de terra e morticínios, 

de aguardente, varíolas, vícios brancos, 

nós nascidos libertos, nós cativos, 

nós cedidos, cedidas nossas ocas, 

dissolvidos nos sangues de outras gentes. 

 

Sim, guardamos memórias que se adensam, 

lhes damos importâncias afetadas 

pra que elas nos assombrem com fantasmas, 

com boiunas tiradas dos oito anos, 

dos casimiros nossos traduzidos 

em primaveras quentes e soluços. 

 

Que sopranistas falas nesses índios! 

Eles que jantam? Pratos? Pesadumes? 

No momento que corre, deficiências, 

comidas enfeitadas, que acalentam 



36 
 
 

escorbutos de fomes escondidas, 

todavia saudades e suspiros. 

 

Perdemos nossos rastros pelos barros 

encruzilhados, cheios de almas frias 

abandonadas nessas solidões, 

riscados de cometas; céus nos cobrem 

com as mortalhas rasgadas por corujas. 

Enfim, nos figuramos nessas nuvens. 

 

Temos sido Gargântuas bem imensos; 

hoje não somos nem comemos muito. 

Apenas uns gorjalas quase baixos, 

levados das palmeiras para as serras 

quase colinas, para os medos quase 

sombras, para as memórias quase extintas. 

 

Agora finalmente somos listas, 

registros e folclores, todo-o-mundo, 

papagaios em círculos concêntricos 

ou círculos de Dantes orientais, 

fábulas criamos asas, somos poemas, 

outras vez papagaios, papagaios. (LIMA, 1952, p.53-65). 

 

 

O trecho acima destacado configura-se com um longo poema, característica que alguns 

estudiosos chamam de poema narrativo, tendo em vista que há um relato em ação. Então, se 

analisarmos este gênero, a narrativa nos cerca desde o momento que nossas mães, avós, ou 

quando raras vezes nossos pais nos contam um determinado evento que serve como contos 

exemplares, assim como de maneira mais difundida como contos de fadas, etc. À vista disso, a 

narrativa é primeiramente um evento comunicativo em que uma experiência é transmitida a um 

ouvindo/leitor: ouvinte quando ainda somos crianças e, por sua vez, leitor quando alcançamos 

uma determinada idade e conseguimos entrar em contato com outras formas narrativas, mesmo 

que não sejam propriamente literárias, como pode acontecer quando usamos alguma rede social.  

 Dessa forma, quando agraciados com uma narrativa somos transferidos para um 

determinado lugar, numa época remota – ou não tão remota – que possui tessitura que nossa 

mente nunca ousou em pensar, até mesmo diante dos mais irreais sonhos que porventura 

possuímos. Assim, afastamo-nos de nossa subjetividade e adentramos no momento subjetivo 

do outro, como Antonio Candido (1999) salienta quando versa sobre o direito do homem à 

literatura, entendendo o ato de fabular uma necessidade inerente ao ser humano. 

 Diante dessa visão, em Invenção de Orfeu nosso poeta conseguiu “brincar” com a 

multiplicidade, inclusive quando tratamos do gênero, neste caso em especial na forma híbrida 

que galga a obra, transitando entre o lírico e o épico. Não podemos alocar, assim, a obra maior 

do alagoano num aspecto específico, pois são múltiplas, é uma obra mista. 



37 
 
 

Uma maneira de comprovar esse teor da obra de Jorge de Lima é através do poema que 

trouxemos acima, ou seja, o poeta trabalha a subjetividade lírica através de um processo 

narrativo. Ora, torna-se narrativo porque encontramos no texto poético alguns elementos deste 

gênero, como, por exemplo, a voz de um narrador, que consequentemente desenrola uma 

história para o leitor, assim como também percebemos a figura de personagens. Em continuação 

a isto, notamos duas personagens que impactam com maior fervor o poema: a primeira e mais 

clara é a presença do indígena, figura esta que possui citação nítida no seu decorrer, além de 

conter trechos que o andamento do que está sendo narrado parece estar na voz/perspectiva do 

nativo; a outra personagem, por sua vez, não possui uma imagem límpida como notamos no 

caso do índio, muito pelo contrário. No entanto, com pouco mais esmero na leitura possamos 

sugerir a figura do colonizador. Ademais, nos atentemos ao(s) fragmento(s) abaixo, assim 

podemos tirar conclusões mais acertadas. Enfatizamos que o primeiro fragmento, a partir do 

verso quatro, muda a perspectiva para do indígena (que logo no seguinte verso é deslocado pelo 

pronome “vós”), enquanto o segundo fragmento há uma incidência da visão da outra 

personagem, cuja identificação leva crermos que seja do português: 

 

 Fragmento 1: 

Nenhuma ideia exata possuímos 

sobre origens de carnes e de sangues, 

mas de mortes somente, mesmas caras 

que vós, mesmos desejos, nós indígenas, 

vós indígenas, nós madeiras mesmas, 

decadentes, corroídas, não pacíficas. (LIMA, 1952, p.54). 

 

  

Fragmento 2: 
Esquecidos dos donos, nós os bastos, 

nós os complexos, nós os pioneiros, 

nós os devastadores e assassinos, 

vamos agora fabricar o índio 

com a tristeza da mata e a fuga da 

maloca, com a alegria de caçar. (LIMA, 1952, p.53). 

 

  

Como é nítido nas passagens que trouxemos anteriormente, o primeiro fragmento é 

permeado entre um narrador obscurecido, não tão claro, e um narrador de fácil identificação – 

“nós indígenas” (LIMA, 1952, p.54), mostrando uma disputa pela fala, cujo acontecimento 

causa uma estranheza aos olhos de quem ler. Por outro lado, no segundo fragmento, que na 

realidade é a primeira estrofe do poema, vemos a aparição da fala do personagem misterioso 

que salientamos: “nós os pioneiros,/nós os devastadores e assassinos,/vamos agora fabricar o 

índio [...]” (LIMA, 1952, p.53). O interessante desse trecho é também observar os adjetivos que 



38 
 
 

o narrador usa para se referir a si mesmo: “pioneiros”, “devastadores”, “assassinos”, tendo em 

vista que começa por um com bom significado e parte para palavras dessa classe gramatical 

que não possuem significados agradáveis, sendo um adjetivo pior que o anterior. 

 Assim, podemos falar que da 1ª. a 7ª. estrofe, a narrativa se dá pela voz do colonizador. 

Da 8ª. a 18ª., é o colonizado, o indígena, que fala, ocupando um espaço que é mais do que o 

dobro do primeiro, o que já aciona algumas interpretações, e nos dá indícios do posicionamento 

ideológico do poema, que se coloca, como vimos, a favor do nativo. Da 19ª. estrofe em diante, 

um narrador, que se identifica com o português, usando o pronome pessoal de 1ª. pessoa no 

plural, “nós”, media a fala, sempre mostrando, como vimos acima, os efeitos cruéis da 

colonização. Trata-se, assim, de um narrador onisciente, que conhece os dois lados da história, 

mas não neutro, pelo contrário, com claros posicionamentos contra a colonização. De fato, essa 

foi uma das características das obras modernistas que se voltaram para o momento colonial, em 

uma tentativa de reescrever pelo lado silenciado aqueles momentos históricos, como Candido 

(2011) aponta.  

O tema que permeia o poema o qual estamos nos debruçando é o “descobrimento” de 

uma terra fantástica, espaço este em que o colonizador se viu diante de um povo que mostrava 

suas “boas vergonhas nuas [...]” (LIMA, 1952, p.54), e não importava o lugar que olhavam via-

se as mais diversas vegetações. Observa-se nesse trecho especificamente uma clara 

intertextualidade com a Carta de descobrimento de Pero Vaz Caminha (sendo até mesmo uma 

característica histórica e que tanto permeia essa obra do poeta alagoano), que teve como função 

relatar informações ao rei, mesmo que essas informações fossem fantasiosas. Por exemplo, uma 

certa altura da Carta de Caminha, o português narra: “Dali avistamos homens que andavam 

pela praia, obra de sete ou oito, segundo disseram os navios pequenos, por chegarem primeiros. 

[...] Eram pardos, todos nus, sem coisa algumas que lhes cobrissem suas vergonhas [...].” 

(CAMINHA, 1500, s/p). Ora, assim como trecho de Invenção de Orfeu, Caminha relata a 

questão da nudez do povo indígena em sua carta ao rei, tendo em vista que esse fato era 

constrangedor para a cultura do homem branco.  

Um outro momento que há uma referência à Carta de Caminha é na forma de uma ou 

outro vocábulo que o português usou enquanto redigia, a exemplo de “bons narizes, ou quando 

o eu lírico fala sobre a cor. No documento do português está disposto da seguinte maneira: “A 

feição deles é serem pardos, maneira de avermelhados, de bons rostos e bons narizes, bem 

feitos. Andam nus, sem nenhuma cobertura.” (CAMINHA, 1500, s/p). Por sua vez, 

encontramos em Invenção de Orfeu os seguintes versos: “A feição o ser parda, bons 

narizes./Boas vergonhas nuas,/boas caras.” (LIMA, 1952, p.53-54). 



39 
 
 

 Até aqui tratamos dos traços narrativos que o poema 31 do Canto I possui, mas percebe-

se neste poema uma alta carga de lirismo. É inegável a manifestação subjetiva de um eu (aqui 

multiplicado em três vozes que se alternam), a recorrência pela sextilha, ou seja, a uma forma 

tradicional da lírica ocidental, a intertextualidades com outros textos que estão seguramente 

inseridos na tradição lírica, um tratamento especial na ornamentação e sonoridade das palavras, 

assim como igualmente construções de imagens ricas – ponto que, como se sabe, Jorge de Lima 

se destaca fortemente em toda sua poética.  

 Consequentemente, o eu poético transfere aquilo que sente, o que enxerga, o que pensa 

e transforma-os em imagens poéticas com um forte acento rítmico, dando o tom subjetivo ao 

poema, característica essencial ao gênero lírico. Por exemplo, encontramos trechos que 

focalizam a descrição da natureza, dos “selvagens”, no entanto, apesar do olhar se voltar para a 

paisagem, todas essas descrições partem do âmbito subjetivo. Abaixo temos um trecho que fica 

evidenciado o que ressaltamos, além do teor descritivo que continham as primeiras formas de 

literatura: 

 

 
É/ to/da/ de ar/vo/re/dos/ e/ de ar/ bom,                                               (10)  

co/mo o ar/ bom/ de En/tre/-Dou/ro-e/-Mi/nho, e as/ á/guas               (10)  

são/ mui/tas/, in/fi/ni/tas/, tu/do/ dan/do,                                              (10)  

dan/do/ pei/xe/, la/van/do a/ car/ne/ nu/a,                                             (10)  

lam/ben/do os/ pés/ da/ sel/va em/ba/ra/ço/sa,                                      (10)  

a/ fei/ção/ o/ ser/ par/da/, bons/ na/ri/zes.                                              (10)  

 

(LIMA, 1952, p.53). 

  

 

Analisando a composição do fragmento a partir de sua estrutura poética, notamos que o 

poeta observa rigorosamente a métrica, pois todos os versos são decassílabos. O mesmo não 

ocorre com as rimas externas, que não seguem o padrão consoante, e nem apresentam um 

esquema fixo, ocorrendo somente rimas toantes nos versos 2 e 3 da estrofe transcrita. Ora, é 

importante lembrar que a rima toante foi vastamente apreciada pelos poetas modernos 

brasileiros, tendo substituído com excelência o padrão tradicional anterior. As repetições de 

vocábulos, assonâncias, rimas internas, no entanto, conseguem garantir a estrutura rítmica do 

trecho. 

 Da mesma forma, não poderíamos deixar de citar as ricas imagens que o eu poético de 

Jorge de Lima conseguiu criar no poema e que podem ser exemplificadas nesta estrofe: a 

descrição hiperbólica da beleza e harmonia da natureza (“ar bom”, “águas muitas e infinitas”, 



40 
 
 

“tudo dando”), se mistura com as sensações do eu lírico, que se coloca naquele espaço: 

“lambendo os pés”, “a feição”, “o ser”, “bons narizes”. 

Em outro fragmento podemos aferir também a referida construção das imagens, uma 

pequena parcela, pois a obra de Lima é recheada dessa característica: 

 

O fogo na penugem da montanha, 

o fogo sobre o rio, sobre a mata, 

nos limites da mata, roda as onças, 

urro em fogo das onças, onças indo 

com a montanha de fogo, mata em fogo, 

antas indo com o fogo, e o fogo indo. [...] 

 

Tomar salsaparrilhas para o sangue. 

Predomínios de matas e de rios, 

solos salinos, pastos suculentos, 

eclesiásticos ambulantes, contas, 

e a viagem para o Norte, sol e sol, 

a fronteira não tem parido légua.  

(LIMA, 1952, p.56).  

 

 

No fragmento supracitado temos uma aparente imagem de destruição do ambiente que 

o nativo tem como morada, isto é, tudo que aquilo que o indígena mais zela em seu entorno está 

pegando fogo, literalmente queimando, por propósitos que não é atingido por nós durante a 

leitura do mesmo: “O fogo na penugem da montanha,/o fogo sobre o rio, sobre a mata,/nos 

limites da mata, roda as onças,/urro em fogo das onças, onças indo/com a montanha em fogo, 

mata em fogo [...].” (LIMA, 1952, p.56).  

Com isso, temos uma nítida imagem do caos retratado pelo eu poético, com animais 

tentando encontrar um caminho de fuga da barbárie causada pela queimada e por toda agonia 

que traz esse evento para moradores daquele ambiente, seja animais ou seres humanos, e 

presenciam “antas indo com o fogo, e o fogo indo.” (LIMA, 1952, p.56).  

Na estrofe seguinte, após os acontecimentos na floresta e danos causados, o eu lírico 

cita a “salsaparrilhas” – uma planta medicinal utilizada como anti-inflamatório, evitando 

infecção em feridas. E, adiante, somos impactados com a imagem de um possível movimento 

de deslocar-se de um ambiente em direção a outro, no caso específico, “[...] para o Norte, sol e 

sol, [...].” (LIMA, 1952, p.56), num local com mata, rios, solos salinos e pastos suculentos: 

“Predomínios de matas e de rios,/solos salinos, pastos suculentos [...].” (LIMA, 1952, p.56). 

Assim, um vocábulo que tem muita presença no trecho é o substantivo “fogo”, 

aparecendo em todos os versos da primeira estrofe e algumas vezes aparecendo mais de uma 

vez por verso, como, por exemplo, no 5º e 6º versos. Por sua vez, o substantivo “mata” surge 

cerca de quatro vezes ao longos das duas estrofes, mostrando assim a composição explosiva 



41 
 
 

que esses dois âmbitos têm quando estão juntas, e, assim, é formada a imagem que se tem 

durante a leitura do trecho: temos um ambiente devastado pelo poder do fogo.  

Por outro lado, os adjetivos aparecem mais fortemente na segunda estrofe, tendo em 

vista também que é o momento que os moradores daquele ambiente acabado pelo fogo já se 

deslocaram para um ambiente melhor, e adjetivam o que veem como “Solos salinos”, “pastos 

suculentos”, “eclesiásticos abundantes”. 

É importante também reiterarmos as repetições que ocorrem no trecho acima. Ora, a 

repetição de um vocábulo ao longo de um poema – e até mesmo dentro de uma conversa usual 

– dá a ideia que aquilo que está sendo repetido merece receber uma atenção especial, 

principalmente porque aquela palavra pode ter um significado importante para o poema, no 

caso. Dessa forma, temos a repetição nos dois primeiros da palavra “fogo”, causando assim 

uma anáfora – pois a palavra se repete no início de cada verso. No 4º verso temos o 

estabelecimento de uma anadiplose por causa da repetição da palavra “onça” no fim da frase e 

início da outra. 

Diante disso, notamos como ocorre a relação entre a épica e a lírica, em como o eu lírico 

trabalha a questão da linguagem da estrutura do poema, assim como na forma que se configura 

a questão da épica. Assim, demonstramos como as questões abordadas deixam o livro com um 

grande teor híbrido.  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



42 
 
 

 

 

CAPÍTULO 4 

Invenção de Orfeu: entre a literatura e a história 

Instalados os reinos e os impérios, 

eu próprio matei Um, Herodes tantos; 

Caim matou o irmão, há cemitérios 

Nas camadas de chão dos térreos mantos; 

chove sangue nos pélagos aéreos; 

Ciro dizima assírios, César santos.  

Os poemas se atingem de vermelho; 

é uma fase sangrenta cada espelho 

   (LIMA, 1952, p.79) 

 

 

4.1 Discurso literário e discurso histórico 

O título deste capítulo é bastante sugestivo e, teoricamente, dispensaria grandes 

apresentações para o leitor. No entanto, temos algumas considerações para fazer antes de 

iniciarmos os apontamentos pertinentes aqui. O primeiro deles – e que já foi anunciado – é que 

a obra de Jorge de Lima mantém um diálogo com textos de caráter históricos, a exemplo da 

Carta de Caminha como vimos anteriormente, ou a citação de um nome de personagens 

históricos, que não salientamos com afinco porque não era pertinente naquele tópico fazer tal, 

tendo em vista que teria um espaço destinado para esta função. Uma outra consideração que 

fazemos são sobre os trechos que serão analisados, tratando-se daquele que anteriormente 

trouxemos, a saber, o poema 31 do Canto I, mas reiteramos que também vamos recuperar outros 

fragmentos que também apresentam referências histórias. Contudo, sabemos que este trabalho 

não poderia abarcar todas as referências que aparecem em Invenção de Orfeu, principalmente 

por se tratar de um número considerável aliado à sua envergadura, e que demandaria um 

trabalho mais extenso e demorado.  

De fato, o século XX trouxe uma discussão latente na filosofia, história e literatura sobre 

a intersecção entre história e literatura, tomando a ideia que a história tem mais semelhanças do 

que dessemelhanças com esse ramo de estudos das Letras. Na realidade, se traçarmos uma linha 

temporal dessa discussão, ela originou-se ainda com os antigos filósofos gregos: a saber, com 

Aristóteles na publicação da Poética e o desenvolvimento da noção de mimese, e que longos 

anos depois Paul Ricoeur, em Tempo e narrativa (1997), resgata para embasar um outro viés 

para a questão. Ricoeur entende “que o tempo torna-se tempo humano na medida em que é 



43 
 
 

articulado de um modo narrativo, e que a narrativa atinge seu pleno significado quando se torna 

uma condição da existência temporal.” (RICOEUR, 1997, p.85).  

   Após a realização dessa introdução, devemos questionar: realmente há limites entre a 

narrativa literária e a narrativa histórica? terá a história características da literatura? Ou melhor, 

se a literatura consegue absorver tão bem o discurso histórico, podemos também dizer que a 

narrativa histórica pode ser composta por elementos literários? 

 A partir do século XX, discussões acerca do caráter literário do discurso histórico, 

principalmente com o início das proposições de Hayden White (1992,1994), ficaram cada vez 

mais exacerbados. Assim, em Meta-história: a imaginação histórica do século XIX, White 

(1992) investiga obras dos autores que estão dentro do campo histórico e filosófico e que, de 

algum modo, são considerados por ele como grandes autores com relevância para esta área de 

estudos.  A intenção de White, segundo Villi e Hernandez (2019, p.150), é tentar responder 

quais são os elementos da literatura que se encontram na história, isto é, quais são os elementos 

artísticos que se fazem presentes no relato histórico. A ideia de Hayden White é, assim, analisar 

os aspectos da literatura que podemos encontrar na história, principalmente no que se refere à 

linguagem, pois, para o historiador, a linguagem designa um fato principal de estudos no 

discurso histórico, como o mesmo salienta em seu artigo (WHITE, 1994, p. 26):  

 

É surpreendente que os filósofos da história tenham demorado tanto a reconhecer a 

importância da linguagem para a compreensão do discurso histórico, principalmente 

desde que a filosofia moderna fez da linguagem um objeto central de interesse em seu 

exame de outros departamentos da ciência.   

                                                                                      

 

Segundo White, esse esquecimento da linguagem no discurso histórico ocorreu porque 

os historiadores sempre tenderam em enxergar a história como uma ciência distante da 

literatura, traçando uma fronteira entre esses dois campos, concebendo aquela ciência em um 

quadro dissociativo em relação ao “conteúdo factual e conceitual de um discurso de sua forma 

“literária” e linguística, no intuito de afirmar seu valor-de-verdade e a natureza de sua relação 

com a realidade.” (WHITE, 1994, p.26). Nessa visão, os filósofos da história não consideraram 

a estrutura verbal da narrativa e também a sua explicação “do tipo contar-estórias”17, como ele 

mesmo ressalta, e trataram a estória contada “como uma estrutura de conceitos argumentativos, 

cujas partes mantinham relações de natureza mais lógica [...] do que linguística.” (WHITE, 

1994, p.26). Assim, White entra na estrutura interna das narrativas, tanto históricas quanto 

 
17 O termo “estória” será empregado aqui apenas com o fim de representar fielmente as ideias dos autores que 

estamos utilizando para embasar esse trecho do capítulo, ou seja, estamos fazendo uso do termo para representar 

a forma como o(s) autor(es) utilizaram em seus textos.  



44 
 
 

literárias, e identifica soluções verbais para que os historiadores expliquem aquilo que 

pretendem descrever.  

Nessa concepção, os historiadores utilizam em seus discursos estratégias tropológicas 

para a produção de seus textos, fato que faz a história ser intimamente ligada com a linguagem 

escrita, e, assim, ser subordinada, em alguma esfera, às normas e/ou convenções verbais e 

também narrativas que regem esse gênero textual. Vejamos o que Villi e Hernandez (2019, 

p.150) discorrem sobre a similaridade entre história e literatura: 

 

A escrita histórica apresenta-se como uma produção literária, assim, depende dos 

mesmos mecanismos comuns a qualquer produção do gênero. E o modelo tropológico 

em questão, segundo White, é o fazer poético do historiador, pois é a forma que o 

historiador traz para o campo do conhecido aquilo que é estranho, e familiariza aquilo 

que é desconhecido. 

 

Para defender essa ideia, resolvemos utilizar as palavras do próprio White (1994, p.29) 

sobre o que estamos discutindo aqui: a saber, os mecanismos, normas e convenções que são 

inerentes ao gênero narrativo, sendo utilizados pelos dois campos de estudos: 

 

Na passagem do estudo de um arquivo para a composição de um discurso e para a sua 

tradução numa forma escrita, os historiadores têm de empregar as mesmas estratégias 

de figuração linguística utilizadas por escritores imaginativos para dotar seus 

discursos daqueles tipos de significados latentes, secundários ou conotativos que 

requererão que suas obras não só sejam recebidas como mensagens, mas sejam lidas 

como estruturas simbólicas. 

 

 É por isso, segundo o estudioso americano, que a análise interpretativa do discurso 

histórico não pode ser analisada por um viés puramente lógico, deve-se acrescer uma análise 

tropológica, tendo em vista que o “enredamento” de uma série de eventos são realizados por 

técnicas muito mais trópica do que lógica. Para embasar a ideia o estudioso ressalta que nenhum 

discurso que podemos chamar de histórico ocorre sem o que denomina de “abduções 

tropológicas”, ocorrendo de três maneiras: 1. representado – tendo em vista a sua ordem de 

crônica; 2. transformado – visto o “enredamento” dos períodos de um determinado evento, 

passível de identificarmos início, meio e fim; e, por fim, 3. constituído – elaborado sob a forma 

de quaisquer assuntos e que “possam ser abduzidos para estabelecer seu sentido – cognitivo, 

ético, ou estético, conforme o caso.” (WHITE, 1994, p.29). 

 No que tange ao outro lado da moeda, ou seja, a apropriação da história pelo discurso 

literário, algumas outras questões se levantam. Para Vera Lúcia Oliveira (2001), o surgimento 

de uma literatura autenticamente brasileira começou a surgir durante o século XIX, com grupos 

afirmando e negando tal fato. Para esta autora, só o fato de haver inserções de dados históricos 

na literatura faz com que esta ciência pratique um movimento de autoanálise, uma reflexão de 



45 
 
 

nossas próprias peculiaridades, mesmo que tenham sido negativas ao longo do tempo. Dessa 

forma, quando os escritores começam escrever sobre nossas mágoas, além de ser um processo 

de visitar o passado, é também um caminho de autonomia de nossas letras e que muito custou. 

Encontramos essas características em diversas obras brasileiras, como, por exemplo, Martin 

Cererê (1928), de Cassiano Ricardo, e Crônica trovada (1965 – obra póstuma), de Cecília 

Meireles. 

De fato, não precisamos ir longe na busca em Invenção de Orfeu de  referências da 

história do Brasil, o que coloca a obra em uma tradição consolidada na literatura brasileira de 

escritores modernos que se propuseram a tratar fatos históricos do país através do discurso 

literário, sempre enviesando o gênero narrativo com o lírico. Nesse sentido, podemos citar obras 

antológicas como Pau-Brasil (1925), de autoria de uma das figuras mais importantes para o 

modernismo brasileiro, Oswald de Andrade; a saga de Cobra Norato (1931), de Raul Bopp, 

uma proposta da antropofagia dedicada, inclusive, a Tarsila de Amaral, forte representante desta 

linha na pintura; História do Brasil (1932), de Murilo Mendes, que acompanha o estilo satírico 

oswaldiano; além das obras de Cecília Meireles que se colocaram nesta clave história/literária, 

mas que remeteram a episódios particulares da vida brasileira, como Romanceiro da 

inconfidência (1953), sobre a Inconfidência mineira, e Crônica trovada da Cidade de Sam 

Sebastiam (1965 – obra póstuma), sobre a fundação da cidade do Rio de Janeiro; além de João 

Cabral de Melo em O auto do frade (1984), que utiliza-se do gênero dramática para narrar um 

episódio histórico pernambucano. 

Diante do acima exposto, devemos tomar nota sobre os procedimentos que se 

concretizam durante o caminho que a literatura traça para se apropriar de elementos história. 

De início, Aristóteles anuncia sua linha de pensando a partir de um padrão filosófico, isto é, de 

que o fazer poético é distinto do fazer histórico porque aquela é mais filosófica e virtuosa do 

que história, fazendo com que a poesia seja “superior” e mais universal. Dessa forma, a poesia 

seria capaz de anunciar eventos a partir de uma perspectiva mais geral, caindo dessa maneira 

na lei da probabilidade, mas que garante ao poeta um poder de invenção mais exacerbado em 

comparação com a escrita histórica, que ficaria restrita em narrar os eventos que de fato 

aconteceram. À vista disso, Regina Zilbermam (2012) discorre: 

 

Assim, historiador e poeta dispõem de uma mesma matéria – histórias, que os gregos 

chamavam de mitos, porque eram narrativas e porque poderiam ser consideradas 

verdadeiras. Só que o historiador está impedido de inventar, já que, conforme a norma 

do gênero, compete-lhe reproduzir o que aconteceu. Da sua parte, o poeta inventa até 

certo ponto, pois ele não pode exceder os limites da probabilidade e da necessidade 

(causalidade). 



46 
 
 

 Um ponto que devemos considerar também é a questão do tempo, cuja reflexão também 

foi realizada pelo filósofo grego. Nessa altura, Aristóteles diz que a literatura – no caso 

específico do exemplo do filósofo a poesia épica – deve seguir as diretrizes que regem a poesia 

dramática, preocupando em conferir uma unidade coesa à ação que está sendo narrada. No 

entanto, salienta que ao fazer isto deve fugir do modelo adotado pela história, tendo em vista 

que ela peca na unidade de ação, e, assim, compromete a unidade de tempo. 

 Dessa maneira, como foi possível observar alguns parágrafos anteriores, os poetas 

modernos se apropriaram da característica de remontar dados históricos em seus versos, 

situando o núcleo do fazer poético narrativa numa perspectiva histórica, na forma de mito, 

história ou intriga, como observa Zilberman (2012), sem deixar de considerar que quando 

Aristóteles viveu mito e história se confundiam. Também temos que salientar que fato parecido 

já tinha acontecido antes, principalmente a partir da Divina comédia (1472), de Dante, tendo 

em vista que este escritor introduziu na sua obra representação histórica contemporânea a ele, 

assim como acontecimentos que provavelmente se realizaram naquela época. Assim, evidencia-

se o teor mescla da supracitada, além de Camões e Basílio da Gama, com O uraguai (1769). 

 

4.2 Literatura e História em Invenção de Orfeu 

Haja vista o que foi acima exposto, em Invenção de Orfeu contamos com tantas 

referências históricas, sejam nomes ou fatos históricos, que durante a leitura podemos deixar 

um ou outro passar sem que nos atentemos. Assim, cada vez que lemos esta obra identificamos 

uma referência nova, e o fragmento do poema 31 não difere do restante do texto. Ainda nas 

primeiras estrofes aparece uma referência à Carta de Caminha, como salientamos: 

 

Esquecidos dos donos, nós os bastos, 

nós os complexos, nós os pioneiros, 

nós os devastadores e assassinos, 

vamos agora fabricar o índio 

com a tristeza da mata e a fuga da 

maloca, com a alegria de caçar. 

 

Vamos dar-lhe paciências de amansar 

os bichos, de juntar as belas penas 

raízes, frutos; vamos abalar 

com ele o chão da maloca, batucando. 

Essa terra dançada, D. Manuel, 

de ponta a ponta é toda de arvoredos. (LIMA, 1952, p.53). 

 

 

 Este pequeno fragmento se assemelha a uma carta que é direcionada a uma pessoa, no 

caso, bem como fica evidente na segunda estrofe, verso 11, para D. Manuel, assim como no 



47 
 
 

evento histórico. Caminha escreve ao soberano uma carta sobre a nova terra “descoberta”, sobre 

suas benfeitorias, suas belezas “de ponta a ponta é toda de arvoredos.” (LIMA, 1952, p.53). D. 

Manuel foi rei de Portugal de 1469 até o momento de sua morte, isto em 1521, e era chamado 

de “O Venturoso”, “o Bem-Aventurado”. Foi durante a sua gestão que Portugal encontrou os 

Caminhos para a Índias, assim como também aconteceu a chegada dos portugueses em nossas 

terras.  

 Em outro ponto, mais precisamente na estrofe 7, lemos o seguinte verso: “Goiazis, 

matuins, encantada Índia,” (LIMA, 1952, p.54). Chamamos atenção mais especial para a 

primeira palavra do verso, isto é, “Goiazes”, que é o nome que os portugueses deram a uma 

nação indígena na fundação de Vila Boa de Goyaz, em 1736. Criou-se ao longo do tempo, 

assim, muitas histórias acerca desses nativos, a maior parte falsas, muito provavelmente criadas 

pelos próprios portugueses, com a intenção que outros não se aproximassem da região que 

habitava os índios. Segundo alguns estudiosos18, parte dessa população simplesmente 

desapareceu, provavelmente devido ao surto de alguma doença letal que severamente atacou o 

povo, tendo em vista que não possuíam anticorpos para combater as epidemias provenientes da 

Europa. Por volta de 1936, Sérgio Buarque de Holanda, em Raízes do Brasil, faz uma menção 

à comunidade mística que se manteve às sombras do Brasil. Por fim, como é notório agora, é 

provável que o nome do estado que conhecemos hoje como Goiás seja herdado dessa tribo. 

 Adiante, na estrofe 9 do fragmento do Canto, o eu lírico cita um personagem histórico 

que, posteriormente, deu origem ao nome que hoje leva nosso Continente: América. No verso 

6 da estrofe supracitada tem assim: “[...] santas-cruzes, vespúcios, paus-brasis.” (LIMA, 1952, 

p.55). “Vespúcios”, que foi um italiano chamado Amerigo Vespucci – navegador, geógrafo e 

cosmógrafo à serviço de Portugal e Espanha com o intuito de desbravar o Novo Mundo. Em 

meados de 1500, passou na costa do que hoje é o Brasil, próximo do local em que vivia a tribo 

Goiazes, acima do Rio Orinoco, e, assim, foi o primeiro a suspeitar que estas terras não faziam 

parte das Índias, pelo contrário, eram terras totalmente distintas. Por este motivo toda esta 

vastidão de terras passou a ser chamada de América, derivado de Americus, versão latina do 

nome de Vespúcio. 

 Por sua vez, em torno da estrofe 39, surge a citação ao nome “Morus”, nome este que 

pode não chamar atenção à primeira vista. No entanto, com um pouco de pesquisa, notamos 

que se trata de uma referência ao escritor inglês Thomas More, cujo sobrenome em latim é 

 
18 Caso o leitor queira se aprofundar na história dessa tribo procurar por Sérgio Buarque de Holanda (Raízes do 

Brasil), Joaquim Francisco Mattos (Os caminhos de Goiás) e histórias do bandeirante Bartolomeu Bueno da Silva, 

como, por exemplo, Os índios goyá, os fantasmas de nós e nos, autoria de Antón Corbacho. 



48 
 
 

“Morus”. Ora, Thomas More é o criador do livro chamado Utopia, publicado em 1516, e como 

o nome já denuncia o autor versa sobre uma sociedade inalcançável, inexistente, uma sociedade 

“perfeita”, uma ilha-reino. Dessa forma, Utopia é uma obra que faz crítica à sociedade a qual 

More esteve inserido. Assim, vale a pena trazer o fragmento do poema limiano para melhor 

ilustrar o que trouxemos: 

 
Quem vos mandou inventar índios… Morus, 

ilhas escritas, Morus, utopias, 

Morus, revoluções, Morus, ó Morus? 

Os índios se esconderam no homem branco, 

nos seus assombros, ele se invadindo 

de ocasionados índios, de outros índios. (LIMA, 1952, p.61). 

 

 

 Em continuidade, resolvemos trazer a última estrofe do poema, tão forte, sublime, 

estrofe-resumo da ideia que transpassa para o leitor. Trata-se de uma estrofe que faz alusão ao 

agora, depois de anos e anos de servidão, de usurpação de terras e demais mazelas que a 

presença dos portugueses trouxe aos indígenas. Hoje eles são poesia, nós somos folclores: 

somos história: 

 
Agora finalmente somos listas, 

registros e folclores, todo-o-mundo, 

papagaios em círculos concêntricos 

ou círculos de Dantes orientais, 

fábulas criamos asas, somos poemas, 

outras vez papagaios, papagaios. (LIMA, 1952, p.65). 

 

 

No trecho acima, a referência ao personagem histórico Thomas More se mistura a uma 

citação intertextual literária, quando o eu lírico se refere aos círculos concêntricos que Dante 

visualizou durante a empreitada até ao Paraíso em sua Comédia. Nessa obra italiana antológica, 

que por sua vez também se constitui com referências a pessoas reais contemporâneas ao autor, 

quando o poeta chega em um determinado local entre o inferno e o purgatório, visualiza círculos 

concêntricos que servem para que punir aquelas pessoas que viveram no pecado durante suas 

vidas. Cada um deles possuem punições distintas de acordo com o tipo de pecado que 

cometeram durante vida. E, dessa forma, Dante usaria seu texto literário para denunciar e punir 

seus contemporâneos. 

Em Invenção de Orfeu (1952), a retomada da história do país pela escrita literária pode 

ser percebida em vários outros trechos da obra, como acontece em “Fundação da ilha”, Canto 

este que versa sobre essas Terras Tupiniquins: 

 

I 



49 
 
 

Um barão assinalado 

sem brasão, sem gume e fala 

cumpre apenas o seu fado: 

amar, louvar sua dama, 

dia e noite navegar, 

que é de aquém e de além-mar 

a ilha que busca e amor que ama. 

 

Nobre apenas de memórias, 

vai lembrado de seus dias, 

dias que são as histórias, 

histórias que são as porfias 

de passados e futuros, 

naufrágios e outros apuros, 

descobertas e alegrias. 

 

Alegrias descobertas 

ou mesmo achadas, lá vão 

a todas as naus alertas 

de vária mestreação, 

mastros que apontam caminhos 

a países de outros vinhos.  

Esta é a ébria embarcação.  

[...] 

(LIMA, 1952, p.15). 

 
 

 Ao fim da última estrofe do fragmento, assim como assinala Mendes, dá-nos a sensação 

que sem dificuldades maiores o poema poderia ser adaptado para um aspecto mais teatral, pois 

as imagens das naus em alerta, os mastros que apontam para um determinado caminho em busca 

de um novo espaço de terra é fortemente recuperado a partir da leitura que fazemos do Canto. 

A imagem do barão, dia e noite a procurar por uma ilha perdida (seria a Ilha de Vera Cruz?), 

com o amor de sua dama no peito e cumprindo o seu fado, como bem acentua a primeira estrofe: 

“amar, louvar sua dama” é forte como o mais belo ato teatral; no mar adentro, procurando a ilha 

perdida, a sua nobreza se reduz para aquilo que são memórias, e, assim, o dia se transforma em 

histórias que se transforma em persistência, mesclado com todos os apuros que o mar pode 

trazer.  

 Mais do que isto, é gritante nesses versos a intertextualidade com “as armas e os barões 

assinalados” camonianos d’Os lusíadas, procedimento que atesta esta intrínseca mistura entre 

as referências literárias e as referências históricas na obra de Lima, fortalecendo o hibridismo 

de seu texto. 

 Adiante, voltamos para o que os portugueses na literatura de informação chamam de 

descobrimento, mas que se analisarmos notamos que não houve um “descobrimento”, pelo 

menos não para os índios que habitavam estas terras a vários anos. Houve, na realidade, um 

processo de povoamento seguido de genocídio em massa dos índios (moradores natos) e negros 



50 
 
 

sequestrados do Continente africano, que, vindos posteriormente quando os índios se negaram 

a trabalhar diante daquele regime. Vejamos mais um trecho de “Fundação da ilha”: 

 

2 

A ilha ninguém achou 

porque todos a sabíamos. 

Mesmo nos olhos havia 

uma clara geografia. 

 

Mesmo nesse fim de mar 

qualquer ilha se encontrava, 

mesmo sem mar e sem fim, 

mesmo sem terra e sem mim. 

 

Mesmo sem naus e sem rumos, 

mesmo sem vagas e areias, 

há sempre um copo de mar  

para um homem navegar. 

 

Nem achada e nem não vista 

nem descrita e nem viagem, 

há aventuras de partidas 

porém nunca acontecidas.  

[...] 

(LIMA, 1952, p.16). 

 
 

 Na primeira estrofe, notadamente, percebemos o fato que estávamos discutindo 

anteriormente: “A ilha ninguém achou/porque todos a sabíamos.” (LIMA, 1952, p.16). Ora, 

muito antes dos portugueses com suas embarcações atracarem em terras brasileiras os índios 

aqui já viviam, então não seria possível achar essas terras, tendo em vista que todos nós através 

dos olhos de nossos ancestrais indígenas já conhecíamos a geografia desta terra de fauna e flora 

únicas. Na última estrofe do fragmento, Lima através do eu lírico fecha o pensamento sobre o 

possível descobrimento do Brasil: “Nem achada e nem não vista/nem descrita e nem viagem, 

[...].” (LIMA, 1952, p.16), e, ainda nesse trecho, utiliza as palavras “partir” e “viagem” para 

terminar o último verso fazendo referência que essa partida e viagem nunca aconteceram. 

 Mais uma vez, ao lermos os trechos acima somos levados para uma época distante, ou, 

ainda, para o que está acontecendo naquele momento, com os portugueses e seus navios 

chegando em terras brasileiras e percebendo que aqui já haviam habitantes; com nativos em 

terra firme e portugueses nas embarcações se olhando com ambas culturas se perguntando que 

povo era aquele: de um lado um povo bem vestido chegando em navios que os indígenas 

poderiam até mesmo pensar que se tratavam de deuses, com uma língua diferente, 

religiosidades distintas; do outro lado um povo com costumes que para os lusitanos eram 

arcaicas, totalmente diferentes. 



51 
 
 

 Contudo, Invenção de Orfeu (1952) não se limita apenas a estes eventos de teor 

histórico, eles surgem a cada momento que lemos e relemos a obra do poeta alagoano, como, 

por exemplo, ainda no Canto I, poema 28, quando o eu lírico ressalta: 

 

E depois escrevemos uma carta 

contando tuas graças, nessas praias, 

sobre o giolhos das moças, nas vergonhas. 

No entretanto ali estão as outras faces. 

Ah! as praias e as tragédias e as Ineses, 

e os presságios bilíngues, multilíngues 

e as visões tão fatais, tão desabridas.  

(LIMA, 1952, p.48). 

 

 Numa leitura atenta do fragmento podemos fazer uma alusão à carta de Pero Vaz de 

Caminha (mais uma vez!), carta que o fidalgo encaminhou para D. Manuel e que, 

posteriormente, se tornaria a “certidão de nascimento” do Brasil. Caminha relata a sua 

impressão do que seus olhos veem sobre estas terras, deslocando a visão para o deslumbramento 

do homem branco europeu diante de vasto território e de um povo tão exótico para o olhar do 

português: “Alí veríeis galantes, pintados de preto e vermelho, e quartejados, assim pelos corpos 

como pelas pernas, que, certo, assim pareciam bem.” (CAMINHA, 1500, s/p). Podemos 

observar no fragmento o conteúdo que a carta de Caminho é permeada, isto é, de uma descrição 

da terra, do povo, como já salientado acima. 

 Mais à frente, ainda no poema que trouxemos acima, temos uma referência a figura de 

D. José, rei de Portugal, de 1750 até o momento de sua morte, em 1777. Esse rei ficou conhecido 

como “O Reformador”, principalmente devido a linha política que tinha um dos seus 

secretários, o Marquês de Pombal, “modernizando” as leis, a economia e a sociedade daquele 

país: 

 
Ó desaparecidos, ó encobertos, 

ó perdidos nas guerras e nas coplas,  

eu moro junto a vós, nesses rochedos 

das certezas finais desencontradas, 

reis desejados, sopros ocultados, 

esperança e renúncia, ó D. José, 

queridas confusões, graças vos dou.  

(LIMA, 1952, p.48). 

 

 Nas estrofes 3, 4 e 12 notamos alguns nomes, são eles, respectivamente: Jerônimo, São 

Brandão e Pedro Nunes. Embora talvez não seja tão conhecido como os demais navegantes que 

desbravaram os mares, São Brandão é uma figura bastante conhecida na Irlanda, seu país natal, 

e ficou conhecido na literatura medieval por várias viagens que realizou durante o seu tempo 



52 
 
 

de vida, além de ser também o nome de uma ilha em homenagem a ele. Por sua vez, Jerônimo, 

em pesquisa realizada, é um líder indígena estadunidense. O nativo americano liderava a tribo 

dos apaches chiricahua e tinham como luta proteger as reservas indígenas da presença do 

homem branco. Por último, Pedro Nunes foi um matemático português e contribuiu 

grandemente com as grandes navegações, dedicando-se aos problemas que a cartografia da 

época apresentava. Abaixo vamos desvelar os trechos citados: 

 

 Referência sobre São Brandão, o navegador: 

[...]Tu jazias nos Anjos, (coisa estranha!) 

descobrimos nas ondas essas algas, 

essas Índias tão nuas, esses ventos, 

essas admirações em São Brandão! (LIMA, 1952, p.57). 

 

Referência sobre Gerônimo, o líder indígena: 

[...] eis esse aço de afiar minhas espadas, 

penedo de esbarrar naves absortas, 

febre dura de fé, vocabulário, 

ó meu pai Perestrelo, ó vós Gerônimo. (LIMA, 1952, p.57). 

 

 Referência sobre Pedro Nunes, o matemático: 

Não são paisagens lógicas nem minas 

nem singularidades nem desígnios, 

mas o dom da aventura desgraçada, 

a lágrima, a saudade, o canto triste. 

Porém a noite e o medo, porém tudo 

Porém a gente nova e o reino vão. 

Maléficos Saturnos, Pedros Nunes. (LIMA, 1952, p.49). 

 

 É interessante notar como o eu lírico compôs a estrofe que faz referência a Pedro Nunes. 

Note que o primeiro verso inicia dizendo: “Não são paisagens lógicas nem minas [...]” (LIMA, 

1952, p.49), e termina citando o nome do matemático, mostrando tamanha discrepância entre a 

não lógica das paisagens vistas em confronto com a busca lógica de Nunes.  

Note também que utilizamos neste trecho apenas o Canto I, e mesmo assim foi possível 

encontrar todas estas referências. Dessa forma, podemos vislumbrar o que Invenção pode trazer 

(e traz) em sua totalidade, naquilo que não está sendo contemplado neste trabalho. 

 

  



53 
 
 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Após o estudo das obras do Jorge de Lima – sim, no plural, pois estudar uma obra 

demanda que o estudioso entenda a arquitetura de todas as obras do autor a qual a principal está 

atrelada – percebemos a magnitude do arsenal que a junção das obras de Lima se configura. 

Não apenas, identificamos o quão diversificado é em si o poeta, transitando entre diversas 

vertentes literárias, mostrando aquilo que alguns críticos já assinalam, isto é, que Jorge é um 

poeta nato.  

Invenção de Orfeu, da qual extraímos um trecho em especial para uma análise mais 

minuciosa, é um reflexo do que foi salientado anteriormente, e foi uma tarefa ainda mais difícil 

por se tratar de uma obra de pouco estudo – tanto da crítica quanto de estudos dentro da 

Academia. Nesse sentido, reforçamos a ideia que Jorge de Lima e suas obras devem ser vistos 

com mais fervor, entusiasmo, em diferentes esferas de nossa sociedade. 

 Por fim, este trabalho teve uma estrutura gradativa: iniciando com uma contextualização 

de quem foi Jorge de Lima, sobre o que falaram sobre ele, suas faces tão distintas que se 

completam, tendo se focado, depois, mais especificamente no corpus em questão, discutimos 

os comentários que teceram os críticos sobre Invenção. Em um segundo momento, nos capítulos 

de análise, foi visto a relação íntima entre a épica e a lírica, em que fica indissolúvel os dois 

gêneros, ampliando a hipótese de estilo híbrido que defendemos. No último capítulo, 

problematizamos as relações entre o discurso literário e o discurso histórico, e apontamos para 

alguns resgates históricos que o eu lírico de Lima traz em seu livro. 

 Assim, pudemos perceber em “Jorge de Lima e seus leitores”, recuperamos os leitores 

de Jorge de Lima, sobre aquilo que falaram sobre ele, a exemplo de José Américo de Almeida, 

Manuel Anselmo, Alfredo Bosi e Fausto Cunha. Esses críticos teorizam sobre diversos 

aspectos, como, por exemplo, críticas a uma determinada obra, sobre a qualidade da literatura 

de Lima ou a falta de estudos mais acentuados sobre o autor. Por sua vez, em “As diferentes 

fases de Lima”, demonstraremos todas as nuances que os eu’s de Jorge de Lima tiveram em sua 

escrita, passando desde o momento que Lima fez seus primeiros versos até o momento que este 

faleceu. Assim, será possível observar o que a crítica especializada versou sobre estas questões 

e verificar que essas várias identidades de alguma maneira o prejudicou. 

Dessa forma, no capítulo 2, desmembramos melhor Invenção de Orfeu e também com 

relação ao que a crítica falou sobre esta obra. Dessa forma, fizemos da seguinte maneira: o 

primeiro tópico fizemos um percurso de apresentação do para o leitor, fazendo uma descrição 

da gênese dos capítulos intercalados com exemplos dentro do texto. Em um segundo momento, 



54 
 
 

fizemos um percurso mais crítico sobre a obra, isto é, sobre aquilo que a crítica especializada 

versou sobre a obra, a exemplo de Mário Faustino.  

Adiante, no capítulo 3, discorremos sobre a mistura do épico com o lírico na obra de 

lima, mostrando como acontece essa característica híbrida. A fim de comprovarmos o que 

falamos, trouxemos exemplos dentro do próprio texto limiano, tanto sobre o épico quanto sobre 

o lírico. Ora, Lima a história costura a tessitura de seu poema através de um processo narrativo 

que é enviesado por um processo lírico, tendo em vista que, por sua vez, existe um trabalho 

acentuado na sonoridade. 

Por último, no capítulo 4, chamado de “Invenção de Orfeu: entre a literatura e a 

história”, como é sugestivo no título, traremos a maneira que Invenção recupera eventos 

históricos, a exemplo da carta de Caminha. O eu lírico recupera a maneira narrativa dos 

portugueses extasiados com a beleza do local e cismados com um povo tão distinto deles na 

escrita, além de uma língua também diferente. Aqui vale salientar que Lima não foi o inventor 

dessa característica, isto é, de mesclar literatura com fatos históricos, temos o exemplo de 

Oswald de Andrade que também fez isso, assim como Raul Bopp e Murilo Mendes fizeram 

obras com características muito semelhantes ao que ocorre na obra de Lima. 

Dessa forma, a pesquisa que desenvolvemos apresenta, de maneira sucinta, algumas 

questões que tornam esta obra tão complexa e bela, requerendo, sem dúvida, maiores estudos 

que a explorem de maneira mais ampla, o que pretendemos, em outras fases da vida acadêmica, 

desenvolver com mais demora. 

 

 

  



55 
 
 

REFERÊNCIAS 

ANDRADE, Fábio de Souza. Ovo de formiga, olho de sol. In: LIMA, Jorge de. Invenção de 

Orfeu. Rio de Janeiro: Schwarcz S.A, 2017. 

ANDRADE, Oswald de. In. Obras completas, vol. 7: Poesias reunidas. Rio de Janeiro: 

Civilização Brasileira, 1971. 

BOPP, Raul. Poesia completa de Raul Bopp (org. Augusto Massi), 2.ed. Rio de Janeiro, José 

Olympio, 2013. 

BOSI, Alfredo. História concisa da literatura brasileira.  50.ed. São Paulo: Cultrix, 2015. 

CAMINHA, Pero Vaz de. A carta, de Pero Vaz de Caminha. São Paulo: Biblioteca Virtual      

do Estudante Brasileiro, s/d. Disponível em: 

http://www.dominiopublico.gov.br/download/texto/bv000292.pdf. Acessado em 07/03/2020. 

CAMPOS, Augusto. Mário Faustino, o último “verse maker”. São Paulo: Estado de São Paulo, 

1967, p.41. 

CANDIDO, Antonio. A literatura e a formação do homem. Remate de males, 2012. 

CARVALHO, Oswaldo. Jorge de Lima, o inventor de Orfeu. Rio de Janeiro: Correio da 

Manhã, 1969. Disponível em: http://memoria.bn.br/DocReader/089842_07/102413. Acessado 

em 22/12/2019. 

CERVELIN, Diego. Uma poética do despedaçamento: uma invenção de Jorge de Lima. 

Florianópolis, SC: Universidade Federal de Santa Catarina, 2016. 

DURAZZO, Leandro Marques. Gestação de Orfeu: apontamentos mitocríticos sobre profecia 

e transcendência na poesia de Jorge de Lima. Recife, PE: Universidade Federal de Pernambuco, 

2011. 

FAUSTINO, Mário. De Anchieta aos concretos (org. Maria Eugênia Boaventura). São Paulo: 

Companhia das Letras, 2003. 

FROTA, Luciane da Mota. Imagens da desconstrução na História do Brasil, de Murilo 

Mendes. Em tese, v. 16, n. 3, p. 105-117, dez.2010. Disponível em: 

http://www.periodicos.letras.ufmg.br/index.php/emtese/rt/captureCite/3524/0. Acesso em 

28/01/2020. 

LUCAS, Fábio. Aproximações. Rio de Janeiro: Correio da Manhã, 1962. Disponível em: 

http://memoria.bn.br/DocReader/089842_07/26393. Acessado em: 22/12/2019. 

MELO, Flávio Ferreira de. Notas biográficas e metáforas religiosas na poesia de Jorge de 

Lima.  São Paulo: Editora da PUC-SP, 2013. 

MENDES, Murilo. Invenção de Orfeu. In: LIMA, Jorge de. Poesia completa (org. Afrânio 

Coutinho). Rio de Janeiro: Aguilar, 1997. 

http://www.dominiopublico.gov.br/download/texto/bv000292.pdf
http://memoria.bn.br/DocReader/089842_07/102413
http://www.periodicos.letras.ufmg.br/index.php/emtese/rt/captureCite/3524/0
http://memoria.bn.br/DocReader/089842_07/26393


56 
 
 

_____. Poesia completa e prosa (org. Luciana Stegagno Picchio). Rio de Janeiro: Nova 

Aguilar, 1994. 

NEVES, José Alberto Pinho. História do Brasil de Murilo Mendes: travessia para o 

conhecimento. Universidade Federal de Juiz de Fora, Minas Gerais, 2016. 

OLINTO, Antônio. O caso Jorge de Lima. Academia Brasileira de Letras, 2007. Artigos. 

Disponível em: <http://www.academia.org.br/artigos/o-caso-jorge-de-lima/>. Acesso em: 

20/12/2019. 

OLIVEIRA, Vera Lúcia de. Poesia, mito e história no Modernismo brasileiro. São Paulo: 

Editora UNESP: Blumenau, SC: FURB, 2002. 

VILLI, Tairon; HERNANDEZ, Hector Guerra. A escrita da história: uma escrita poética. 

Revista Grafos, Universidade Federal da Paraíba, vol. 21, nº 2, 2019. Disponível em: 

https://periodicos.ufpb.br/index.php/graphos/article/view/48654. Acessado em: 15/01/2020. 

WHITE, Hayden. Teoria literária e escrita da história. Revista Estudos Históricos, Rio de 

Janeiro, v. 7, n. 13, p. 21-48, jul. 1994. ISSN 2178-1494. Disponível em: 

<http://bibliotecadigital.fgv.br/ojs/index.php/reh/article/view/1978/74386>. Acessado em: 

05/01/2020. 

_____. Meta-história: uma imaginação histórica do século XIX. Tradução de José Laurêncio 

de Melo, 2º ed. São Paulo: Editora da USP, 2008. 

RICOEUR, Paul. Tempo e narrativa - tomo I, II. Tradução Roberto Leal Pereira. Campinas, 

São Paulo: Papirus, 1997. 

SOUZA, Roberto Acízelo de. Gêneros literários. In. JOBIM, José Luís. Introdução aos termos 

literários. Rio de Janeiro, Eduerj, 1999. 

ZILBERMAM, Regina. Poesia e história: caminhos que se cruzam e se bifurcam. Revista 

muitas vozes, Universidade Estadual do Paraná, v.1 nº 2, 2012. Acessado em: 16/03/2020.  

 

 

 

 

  

http://www.academia.org.br/artigos/o-caso-jorge-de-lima
https://periodicos.ufpb.br/index.php/graphos/article/view/48654
http://bibliotecadigital.fgv.br/ojs/index.php/reh/article/view/1978/74386

