
0 
 

 

 

 

 
UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA 

CENTRO DE EDUCAÇÃO 

CURSO DE CIÊNCIAS DAS RELIGIÕES 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

EDIZIO CRUZ DA SILVA 

 

 

 

 

 

 

 

 

AS PRÁTICAS RELIGIOSAS DOS INDÍGENAS TABAJARA NA PARAÍBA NO 

SÉCULO XXI 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

JOÃO PESSOA-PB 

2025 



EDIZIO CRUZ DA SILVA 
 

1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

AS PRÁTICAS RELIGIOSAS DOS INDÍGENAS TABAJARA NA PARAÍBA NO 

SÉCULO XXI 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Trabalho de Conclusão de Curso (TCC) apresentado 

à Coordenação do Curso de Ciências das Religiões, 

da Universidade Federal da Paraíba, em 

cumprimento às exigências curriculares para 

obtenção do título de Graduado em Licenciatura em 

Ciências das Religiões. 

 

Orientador: Prof. Dr. Lusival Antonio Barcellos 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

João Pessoa-PB 

2025 



 

S586p Silva, Edizio Cruz da. 

As práticas religiosas dos indígenas Tabajara na 

Paraíba no século XXI / Edizio Cruz da Silva. - João 

Pessoa, 2025. 

33 f. 

 

Orientação: Lusival Antonio Barcellos. 

Trabalho de Conclusão de Curso (Graduação em 

Ciências das Religiões) - UFPB/CE. 

 

1. Indígenas Tabajara. 2. Resistência. 3. 

Espiritualidade. I. Barcellos, Lusival Antonio. II. 

Título. 

UFPB/CE CDU 2-4(043.2) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Catalogação na publicação 

Seção de Catalogação e Classificação 

 

 

Elaborado por JANETE SILVA DUARTE - CRB-15/104 



EDIZIO CRUZ DA SILVA 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

 

 

AGRADECIMENTOS 

 

 

 

A Deus por ter me dado força para continuar minha jornada, ultrapassando todos os 

obstáculos que me forçavam a desistir. 

 

Ao Professor Doutor Lusival Antonio Barcellos, pela Orientação e apoio na elaboração deste 

trabalho de conclusão, bem como pelo apoio e incentivo durante todas as etapas do Curso de 

Licenciatura em Ciências das Religiões. 

 

Ao meu pai, Sebastião Avelino da Silva (in memória) que viveu uma vida de perseverança, 

sendo exemplo para que seus filhos jamais desistissem dos seus sonhos. 

 

A minha mãe Maria do Socorro Cruz da Silva, a quem dedico este trabalho, pelo amor e apoio 

nos momentos de dificuldades e desânimo. 

 

Ao meu irmão, Edson Cruz da Silva, que na sua vida corrida e mesmo sem saber me serviu de 

inspiração nesta caminhada. 

 

As minhas filhas, Jayane Evellen de Fátima Cruz de Souza e Edizângela de Fátima Cruz de 

Souza, que com amor e compreensão de forma incondicional foram minha maior inspiração 

para superar os desafios dessa jornada acadêmica. 

A minha esposa, Adriana Alves da Silva, pessoa que segurou na minha mão durante as noites 

de estudo e me incentivou para não desistir. 

 

Aos Professores do Curso de Ciências das Religiões pelos conhecimentos compartilhados, o 

que foi fundamental para minha formação acadêmica. 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Vagamos por longos anos até à mãe terra 

retornarmos. 

Aqui caçamos, pescamos e o Toré dançamos, 

para mantermos viva nossa história. 

 

 

Edizio Cruz 



RESUMO 
 

5 

 

 

Este trabalho apresenta um estudo sobre o povo indígena Tabajara da Paraíba no século XXI, 

enfocando suas práticas religiosas, sociais e culturais. Tem como objetivo analisar como 

acontecem as práticas religiosas, sociais e culturais no contexto dos indígenas Tabajara na 

atualidade. A espiritualidade destaca-se como o eixo central da vida comunitária, orientando 

as relações sociais, os rituais e a preservação da memória ancestral. Tais práticas religiosas 

mantêm vivas tradições, como também fortalecem a resistência frente às ameaças impostas na 

atualidade. A pesquisa explora a resistência cultural dos Tabajara, que, apesar da pressão da 

aculturação e das influências externas, mantêm vivas suas práticas religiosas, como o Toré e a 

utilização de plantas medicinais para a cura das enfermidades. Está fundamentada em autores 

como Barcellos e Barcellos (2024), Callou (2018), Grünewald (2008), Reesink (2000), 

Resende (2023), Silveira (2018), Simas (2023), Soares et al (2023), Krenak (2019), Moraes 

(2024), Zannone (2011), dentre outros. As práticas religiosas, frequentemente associadas à 

luta pela preservação do território e pela autonomia das terras indígenas, refletem um esforço 

contínuo de afirmação e resistência frente às dificuldades históricas e políticas enfrentadas por 

esse povo. A abordagem é qualitativa e utiliza a pesquisa bibliográfica e descritiva. Dando 

ênfase ao trabalho das mulheres nas práticas religiosas, demonstrando a importância delas na 

manutenção da coesão social e espiritual dentro das aldeias. Conclui-se que é com resistência 

que os Tabajara mantêm viva suas manifestações religiosas e culturais, sobretudo, 

reafirmando sua identidade e lutando para ter seu território demarcado. 

 

Palavras-chave: Indígenas Tabajara; resistência; espiritualidade; religiosidade. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
1 Graduado em direito e enfermagem , Llicenciado em enfermagem,Especialização em Saúde do Trabalhador e Direito Processual civil e consumidor; graduando em 

Ciências das Religiões na Universidade Federal da Paraíba. Contato: ediziocruzsilva@gmail.com 
2 Doutor em educação; professor titular do Departamento e do Programa de Pós-graduação em Ciências das Religiões, na Universidade Federal da Paraíba. Contato: 

lusivalb@gmail.com 

mailto:ediziocruzsilva@gmail.com
mailto:lusivalb@gmail.com


 
 

 

 
ABSTRACT 

 

 

This paper presents a study of the Tabajara Indigenous people of Paraíba in the 21st century, 

focusing on their religious, social, and cultural practices. It aims to analyze how religious, 

social, and cultural practices occur in the context of the Tabajara Indigenous people today. 

Spirituality stands out as the central axis of community life, guiding social relations, rituals, 

and the preservation of ancestral memory. These religious practices keep traditions alive and 

also strengthen resistance to the threats posed today. The research explores the cultural 

resilience of the Tabajara, who, despite the pressure of acculturation and external influences, 

maintain their religious practices, such as the Toré and the use of medicinal plants to cure 

illnesses. It is based on authors such as Barcellos and Barcellos (2024), Callou (2018), 

Grünewald (2008), Reesink (2000), Resende (2023), Silveira (2018), Simas (2023), Soares et 

al. (2023), Krenak (2019), Moraes (2024), Zannone (2011), among others. Religious 

practices, often associated with the struggle for territorial preservation and the autonomy of 

indigenous lands, reflect a continuous effort of affirmation and resistance in the face of the 

historical and political difficulties faced by these people. The approach is qualitative and uses 

bibliographic and descriptive research. Emphasis is placed on the work of women in religious 

practices, demonstrating their importance in maintaining social and spiritual cohesion within 

the villages. It is concluded that it is through resistance that the Tabajara keep their religious 

and cultural manifestations alive, above all, reaffirming their identity and fighting to have 

their territory demarcated. 

 

Keywords: Tabajara Indigenous People; resistance; spirituality; religiosity. 



 
 

 

 

SUMÁRIO 

1 INTRODUÇÃO ......................................................................................................................11 

2 CONTEXTUALIZAÇÃO HISTÓRICA DOS TABAJARA ........................................... 14 

2.1 PRÁTICAS RELIGIOSAS DOS TABAJARA  DA  PARAÍBA  NOSÉCULO XXI 

................................................................................................................................................................................17 

2.1.1 O Toré: Símbolo Diacrítico dos Povos do Nordeste ....................................................... 18 

2.1.2 O Maracá: Instrumento de Conexão com o Sagrado ...................................................... 20 

2.1.3 Pintura Corporal: Expressão de Reverência com os Antepassados ................................ 21 

2.1.4 A Cosmovisão Tabajara: A biodiversidade é o Centro.......................................................22 

2.1.5 Culto Pentecostal: Resistência e Reelaboração cultural. ................................................ 23 

3 A  RELIGIOSIDADE  DOS  TABAJARA  E  SUA  DIMENSÃO  POLÍTICA  E 

SOCIAL ................................................................................................................................... 26 

3.1 A RELIGIOSIDADE COMO FORMA DE REAFIRMAÇÃO DOS VALORES 

ANCESTRAIS .......................................................................................................................... 26 

3.2 EMPODERAMENTO DA MULHER INDÍGENA. .......................................................... 27 

3.3 ATUAÇÃO POLÍTICA DAS LIDERANÇAS RELIGIOSAS. ......................................... 27 

3.4 RELIGIOSIDADE NA DEFESA DA TERRA .................................................................. 29 

3.5 AS CIÊNCIAS DAS RELIGIÕES NO CONTEXTO INDÍGENA ................................... 31 

  

4 CONSIDERAÇÕES FINAIS ............................................................................................. 32 

REFERÊNCIAS ...................................................................................................................... 35 



 
 

                                                                                                                                                     10 

 

1 INTRODUÇÃO 

 

 

A história dos povos indígenas no Brasil é marcada por processos de colonização, 

apagamento cultural, resistência e ressignificação identitária. Nesse contexto, os Tabajara 

destacam-se por sua presença ancestral no litoral nordestino, por sua atuação histórica nas 

relações com os colonizadores portugueses e, sobretudo, por sua capacidade de resistência 

frente às diversas tentativas de extermínio físico e simbólico. Soares et al (2023, p. 9) 

afirmam que “O povo indígena Tabajara habitou o litoral do Brasil, no trecho entre a ilha de 

Itamaracá e a foz do rio Paraíba”. Eles firmaram alianças com os colonizadores portugueses 

no século XVI, mas também foram vítimas de violências físicas, sexuais e estruturais como a 

subtração de terras, a imposição da fé cristã e a criminalização de suas práticas culturais e 

espirituais. 

Na Paraíba, os Tabajara habitavam o litoral sul paraibano, tendo unido-se aos 

colonizadores portugueses em 1585. Como relatam Hemming e Brito (apud Cruz, 2022, p. 

29), “Em 1585, após 10 anos de guerras contra os índios, os portugueses conseguiram firmar 

aliança com os Tabajara, na figura do seu maioral, Piragibe (Braço de Peixe), unindo forças 

contra os Potiguara e os franceses, de modo a permitir a ocupação da Capitania por colonos e 

eclesiásticos”. 

A construção da narrativa histórica oficial muitas vezes silenciou a continuidade da 

presença indígena em solo paraibano, apresentando os Tabajara como um povo extinto, 

reduzindo sua trajetória a uma nota de rodapé na historiografia dominante (Farias; Barcellos, 

2015). Contudo, essa suposta extinção se mostrou uma estratégia política de apagamento 

identitário. Como lembra Resende (2023, p. 44), [...] as terras indígenas eram repassadas para 

usineiros e fazendeiros, as pessoas que permaneciam em sua região de origem, não podiam 

declarar que pertenciam a um povo indígena nem praticar seus costumes para não serem 

identificados e punidos. Apesar dessa realidade, muitos indígenas resistiram silenciosamente, 

mantendo elementos culturais essenciais que seriam retomados de forma mais intensa nas 

últimas décadas do século XX. Neste sentido, Barcellos e Barcellos (2024, p. 37) afirmam: 

“Alvo de constantes violências simbólicas, físicas, psicológicas, sociais e espirituais, os 

Tabajara foram obrigados a migrar para as comunidades circunvizinhas do Sítio dos Caboclos, 

Conde, PB”. 

Esse movimento de retomada identitária, também conhecido como etnogênese, 

expressa-se através da revalorização da cultura, da espiritualidade e da luta pela terra. Os 

Tabajara vêm reivindicando não apenas terras tradicionalmente ocupadas, como os situados 



 
 

                                                                                                                                                     11 

 

na antiga Sesmaria da Jacoca, mas também o reconhecimento público de sua existência, 

saberes e modos de vida. A religiosidade, nesse contexto, constitui uma dimensão central do 

processo de reconstrução étnica e cultural. Rituais como o Toré, com o uso do maracá e a 

pintura corporal, são práticas que fortalecem a coesão comunitária e a conexão com o 

sagrado, ao mesmo tempo em que funcionam como estratégias de resistência política e social 

(Andrade Junior, 2022; Simas, 2023). 

Entretanto, as práticas religiosas tradicionais enfrentam tensões significativas, 

especialmente com a crescente presença de igrejas evangélicas pentecostais nas aldeias. O 

confronto entre as espiritualidades indígenas e os dogmas cristãos não é recente, mas adquire 

novas características no século XXI, quando a conversão religiosa passa a implicar, em 

muitos casos, a negação ou rejeição das práticas ancestrais. Ainda assim, verifica-se uma 

notável capacidade de ressignificação por parte dos Tabajara, que muitas vezes conciliam 

elementos do pentecostalismo com práticas culturais próprias, demonstrando a plasticidade e 

complexidade da religiosidade indígena contemporânea (Andrade Júnior, 2022). 

Diante desse cenário, este artigo propõe uma reflexão sobre as práticas religiosas dos 

Tabajara da Paraíba no século XXI a partir de uma perspectiva histórica, cultural e 

sociopolítica. O texto conta com uma introdução e dois capítulos, o primeiro aborda a 

contextualização histórica do povo Tabajara, desde o contato com os colonizadores até os 

processos de dispersão e resistência, bem como, são examinadas as práticas religiosas 

tradicionais e os impactos das religiões cristãs, especialmente o pentecostalismo, sobre o 

universo espiritual e cultural indígena. No segundo, aborda-se a religiosidade dos Tabajara e 

sua dimensão cultural. Portanto, o objetivo geral deste estudo foi analisar como acontecem as 

práticas religiosas, sociais e culturais no contexto dos indígenas Tabajara na 

contemporaneidade, tendo em vista os antecedentes culturais desse povo e, como objetivos 

específicos: compreender os principais rituais religiosos praticados pelos Tabajara na 

atualidade e verificar o papel dessas práticas na identidade cultural e na resistência dos 

Tabajara. 

A pesquisa se justifica pela necessidade de compreender a espiritualidade dos Tabajara 

como forma de resistência, identidade e pertencimento, contribuindo para o reconhecimento 

da diversidade cultural, enfatizando a memória ancestral e combate ao apagamento histórico, 

reafirmando o papel dos povos indígenas na construção da sociedade brasileira 

contemporânea. Além disso, de acordo com o aporte teórico que demonstra a invisibilidade 

desse povo na sociedade e também nas pesquisas acadêmicas, este estudo vem como um 

auxílio que visa contribuir com a construção da identidade social dos Tabajara. 



 
 

                                                                                                                                                     12 

 

Com base em autores que pesquisam o tema, como Barcellos e Barcellos (2024), 

Callou (2018), Grünewald (2008), Reesink (2000), Resende (2023), Silveira (2018), Simas 

(2023), Soares et al. (2023), Krenak (2019), Moraes (2024), Zannone (2011), dentre outros, o 

estudo pretende contribuir para o reconhecimento e valorização das expressões religiosas dos 

Tabajara da Paraíba, bem como para o debate sobre a diversidade religiosa, o direito à 

diferença e a importância da espiritualidade na afirmação dos direitos coletivos indígenas. 

Tendo isso em vista, este estudo trata-se de uma pesquisa bibliográfica de abordagem 

qualitativa, a qual propõe “a utilização de uma forma de observação mais próxima dos 

procedimentos de construção do dado às características do objeto ao qual se aplicam, a 

submissão do método às peculiaridades do contexto empírico ao qual ele se aplica” (Cardano, 

2017, p. 15). Neste caso, através das referências utilizadas, possibilitou a imersão no objeto de 

estudo, para que fosse possível compreender de maneira ampla a problemática aqui levantada, 

e assim, aprofundá-la. Outro objetivo da pesquisa qualitativa escolhida como método neste 

artigo é o fato de que o conteúdo deve trazer um saber específico, contextualizado e histórico 

que, “[...] se referencia na literatura científica internacional, fazendo uma síntese entre o 

global e o local, entre o particular e o universal entre o objetivo e o subjetivo” (Minayo; 

Guerriero, 2014, p. 1107). Logo, não seria possível falar sobre as práticas de religiosidade da 

contemporaneidade sem abordar como elas foram exercidas ao longo dos anos. Insta salientar 

que foram utilizadas informações de autores importantes na temática indígena, por meio de 

consulta de livros, teses e artigos, sobre a história indígena, as práticas religiosas, 

protagonismo da mulher e religiosidade indígena. 

O interesse do autor pelo tema surgiu no terceiro período da graduação, por ocasião da 

ministração sobre o tema Mitologia Indígena e Afro-brasileira. Na oportunidade, o professor e 

pesquisador Barcellos (2014) proporcionou aos alunos a observação in loco das experiências 

dos Indígenas Tabajara, nas Aldeias Vitória, na Mata da Chica, e na Aldeia Barra de 

Gramame, ambas situadas no município do Conde. Nessas visitas, foi apresentada a 

contextualização histórica dos Tabajara, a luta para reaver as terras sagradas desse povo, além 

de serem demonstradas algumas práticas como o Toré e Pintura Corporal. Portanto, ter essa 

vivência despertou o autor para fazer um aprofundamento sobre os indígenas Tabajara, visto 

que, o que presenciou foi totalmente diferente da versão que se aprendia até pouco tempo 

atrás como estudante secundarista, cujo pensamento definia o “índio” como preguiçoso e 

violento. 

A estrutura deste trabalho organiza-se em dois eixos: o segundo capítulo, contextualiza 

historicamente o povo Tabajara e sua trajetória sociocultural, abordando suas práticas 



 
 

                                                                                                                                                     13 

 

religiosas no século XXI. Já o terceiro aprofunda a religiosidade dos Tabajara sob a 

perspectiva política e social, destacando seu papel na resistência contemporânea. 



 
 

                                                                                                                                                     14 

 

2 CONTEXTUALIZAÇÃO HISTÓRICA DOS TABAJARA 

 

 

No século XVI, os primeiros contatos com os colonizadores portugueses foram 

marcados tanto por alianças quanto por conflitos. O povo indígena Tabajara habitou o litoral 

nordestino do Brasil, no trecho entre a ilha de Itamaracá e a foz do rio Paraíba (Soares et al., 

2023, p. 9). Na Paraíba, os Tabajara habitavam o litoral sul paraibano, do Conde à Pitimbu. 

Após anos de intensos conflitos com os colonizadores portugueses, em 1585, os Tabajara 

paraibanos unem-se à colônia portuguesa. Como relatam Hemming e Brito (apud Cruz, 2022, 

p. 29), “Em 1585, após 10 anos de guerras contra os índios, os portugueses conseguiram 

firmar aliança com os Tabajara, na figura do seu maioral, Piragibe (Braço de Peixe), unindo 

forças contra os Potiguara e os franceses, de modo a permitir a ocupação da Capitania por 

colonos e eclesiásticos”. No entanto, essa aliança não trouxe a paz aos Tabajara, visto que os 

mesmos sofreram impactos devastadores da colonização, como a perda gradual de suas terras, 

submissão às práticas religiosas do catolicismo, exploração econômica e violência cultural e 

sexual. Segundo Resende (2023, p. 44), “[...] as terras indígenas eram repassadas para 

usineiros e fazendeiros, as pessoas que permaneciam em sua região de origem não podiam 

declarar que pertenciam a um povo indígena nem praticar seus costumes para não serem 

identificados e punidos”. 

A partir do século XVII, os Tabajara passaram a ser expulsos sistematicamente de 

seus territórios litorâneos até chegar a ser considerado extinto, pela narrativa oficial. De 

acordo com Farias e Barcellos (2015, p. 16), 

 
Na Paraíba, os dados referentes à história indígena indicam que, a partir do 

século XIX, os indígenas passaram gradativamente por um processo de 

extinção ao mesmo tempo em que eram dispersos. A partir de então, foi 

criada a assertiva do “desaparecimento” dos Cariri no sertão e dos Tabajara 

no litoral sul, enquanto que os Potiguaras são conhecidos como o único povo 

indígena paraibano. 

 

Expulsos das suas terras pelos colonizadores portugueses, muitos migraram para o 

interior, enquanto outros foram absorvidos pelas populações não indígenas, embora mantendo 

elementos de sua identidade, porém, ao longo dos séculos, a luta pela manutenção de suas 

terras e pela preservação de sua cultura nunca cessou. 

 

Sendo assim, percebe-se que os Tabajara estão em constante perigo iminente não só de 

perder suas terras por causa das invasões, mas também de terem sua cultura, práticas sociais e 

de religiosidade atravessadas cada vez mais por motivos territorialistas. A partir das últimas 



 
 

                                                                                                                                                     15 

 

décadas do século XX e início do século XXI, o povo Tabajara iniciou um movimento robusto 

de retomada identitária, fortalecido por processos de autoafirmação étnica e de valorização 

dos saberes ancestrais. Neste sentido, nas décadas de 1970 e 1980, conflitos eclodiram no 

município do Conde, iniciando nas fazendas Gurugi e Barra de Gramame, acirrando o 

processo de desterritorialização e luta pela terra. Na atualidade a insegurança continua, 

conforme Cruz (2022, p, 148): 

[...] a ocupação territorial e a urbanização continuam avançando 

desenfreadamente pelas exíguas áreas de matas, mangues, rios e praias ainda 

preservadas no litoral sul. Loteamentos se espalham, especialmente nas áreas 

de beira-mar. Resorts de grande porte se apropriam de recursos naturais do 

território, impedindo o pleno acesso por parte das populações que fazem uso 

tradicional da terra. 

 

Essa retomada também passa pela reivindicação de terras tradicionais. De acordo com o 

Conselho Indiginista Missionário (Cimi, 2024, p.1): 

[...] os Tabajara reivindicam terras tradicionais incorporadas pela 

colonização à Sesmaria da Jacoca. Após aliança com os portugueses nas 

guerras coloniais, os Tabajara receberam da Coroa Lusitana lotes na Aldeia 

Jacoca. Com o passar do tempo, o povo sofreu uma gama variada de 

violências e suas terras foram esbulhadas, invadidas e roubadas. 

 

O Cimi (2024, p. 2) informa que os Tabajara da Paraíba: 

 
[...] estão organizados em quatro aldeias: Aldeia Vitória, na Mata da Chica; 

Aldeia Barra de Gramame; Aldeia Nova Conquista Taquara e Aldeia Severo 

Bernardo, ambas em Jacumã. Cada aldeia tem um cacique. Todas elas 

vivenciam situações de invasões e insegurança jurídica sem a conclusão do 

procedimento demarcatório, além de problemas estruturais como falta de água 

potável. No entanto, resistem no território tradicional. 

 

Apesar dessas adversidades, os Tabajara resistiram culturalmente. Uma das principais 

formas de resistência é o Toré, que persiste até os dias atuais, sendo uma prática ritualística 

que combina música, dança e espiritualidade. Para Barcellos (2014, p. 282), “[...] o Toré é 

uma das principais práticas religiosas, como também um dos principais sinais de 

diacriticidade e paradigmática de etnicidade”. 

Entretanto, as práticas culturais e religiosas enfrentam tensões com a crescente 

presença de igrejas pentecostais nas aldeias dos Tabajara. Como relata Farias e Barcellos 

(2015, p. 181): 



 
 

                                                                                                                                                                   16 

 

A prática da reelaboração do ritual do Toré tem causado constrangimento para 

os Tabajara de segmento pentecostal histórico ou tradicional, pois não 

comunga com o ato de fumar o cachimbo e entrar em sintonia (invocar) com 

os espíritos dos ancestrais; eles acreditam haver manifestação de seres 

malignos. Visão que os colonizadores tinham em relação às manifestações 

religiosas indígenas. 

 

Desse modo, infere-se que as práticas de religiosidade dos Tabajara sofrem ameaça de 

interferência dessas igrejas em seus rituais tradicionais, já que, com o aumento de praticantes 

da fé pentecostal, também aumenta a aversão por essas práticas. 

Historicamente, muitas aldeias foram extintas devido à dispersão dos povos Tabajara, 

especialmente entre os séculos XVII e XIX. Assim, o Cimi (2024, p. 3) atesta que “As 

expulsões do território tradicional levaram famílias Tabajara às periferias dos municípios do 

entorno, mas também a localidades mais distantes”. No entanto, no século XXI, observa-se 

uma retomada de terras e reorganização comunitária. Resende (2023) destaca que essa 

reorganização se expressa não apenas na luta por terra, mas também na valorização de 

práticas artísticas, culturais e pedagógicas que reafirmam a identidade Tabajara. Segundo 

Simas (2023, p. 23), 

O relato de Nathalia Tabajara é bastante significativo, sobretudo ao destacar 

a importância da cultura como uma herança dos antepassados, transmitida de 

geração em geração. Trata-se de uma herança cultural preciosa que une as 

pessoas à sabedoria de seus ancestrais. Isso demonstra a importância de 

manter vivas as tradições e práticas culturais, não apenas como uma forma 

de honrar aqueles que vieram antes, mas também como uma maneira de 

preservar a identidade do povo Tabajara. 

 

A trajetória histórica dos Tabajara da Paraíba revela um percurso de resistência, 

resiliência e retomada. Desde os impactos da colonização, passando pela expropriação de suas 

terras até os desafios atuais relacionados à demarcação de terras e à afirmação identitária, os 

Tabajara seguem se reinventando, mantendo viva sua cultura, espiritualidade e modos de vida. 

As aldeias atuais não são apenas espaços de moradia, mas territórios de luta, memória e 

esperança. “O engajamento etnopolítico dos Tabajara pela retomada territorial, neste 

momento, é um aspecto que se pode dizer de etnogênese que promove a visibilidade deste 

processo que vem se consolidando no país” (Farias; Barcellos, 2015, p. 105). 



 
 

                                                                                                                                                     17 

 

2.1 PRÁTICAS RELIGIOSAS DOS TABAJARA DA PARAÍBA NO SÉCULO XXI 

 

 

As práticas religiosas dos Tabajara no século XXI refletem a complexa interação entre 

as tradições ancestrais e as influências externas, principalmente a evangelização e as pressões 

trazidas pela modernidade. Farias e Barcellos (2015, p.199) afirma que: 

Encontrando-se em sua maior parte pentecostais, o grupo Tabajara, nesse 

momento em que vivencia o processo de etnogênese, também vivencia certo 

mal-estar no campo religioso, ao confrontar a reelaboração de suas tradições 

com a religião que professa. As normas estabelecidas pela igreja Assembleia 

de Deus vão de encontro com a celebração do ritual do Toré. 

Apesar das adversidades históricas e dos desafios impostos pela colonização, o povo 

Tabajara tem demonstrado uma impressionante resistência, preservando e fortalecendo suas 

práticas espirituais, ao mesmo tempo em que se adapta ao contexto contemporâneo, mantendo 

a essência de sua cosmovisão. Neste sentido, “Essa cosmovisão religiosa com demonstração 

de crenças, fé, rituais e de pertença mística é um dos mais complexos legados de manifestação 

étnico-racial, uma realidade iniciada com os povos originários” (Barcellos; Barcellos, 2024, p. 

196). 

Assim, a religiosidade dos indígenas Tabajara da Paraíba é marcada por uma rica 

diversidade de práticas espirituais que articulam tradição, resistência e sincretismo, com a 

introdução de elementos em seus rituais, a exemplo de santos do catolicismo. Ao analisar a 

fala do Cacique dos Indigenas Kiriri (Mirandela, Bahia), Reesink (2000, p. 385-386) afirma 

que: 

Pelo que se depreende da fala do cacique, já citada, ele concordaria com o 

pajé dos Tuxá. que, após caracterizar a "religião nossa" como "a igreja 

encantada", declarou que há Deus no céu e que Jesus Cristo é "o protetor dos 

encantados". Nosso Senhor criou a "'nação", ''justamente os troncos velhos" 

(os índios antigos) e Ele deixou "o saber indígena, um saber oculto, que só 

poderá saber ele mesmo". 

 

Após séculos de diáspora e silenciamento cultural, os Tabajara vêm reconstruindo suas 

práticas religiosas como forma de reafirmação identitária e fortalecimento comunitário, por 

meio de rituais como o Toré e da incorporação de elementos cristãos, os Tabajara reafirmam 

sua identidade espiritual e cultural. Essas práticas são fundamentais para a preservação da 

memória ancestral e para a continuidade da luta por reconhecimento e direitos. Simas (2023, 

p. 25) afirma que “A prática do Toré pelo povo Tabajara, tal qual o tocar dos maracás em 

ritualística, desempenham um papel ativo na manutenção das tradições e na perpetuação das 



 
 

                                                                                                                                                     18 

 

narrativas mitológicas, que são essenciais para a compreensão da identidade étnica e cultural 

Tabajara”. 

Logo, compreende-se que esse povo luta para manter suas práticas religiosas vivas, 

mesmo diante de ameaças simbólicas, demonstrando a intenção dos Tabajara em enrijecer sua 

identidade social. 

 

2.1.1 O Toré: Símbolo Diacrítico dos Povos do Nordeste 

 

 

O Toré é o principal ritual sagrado dos povos indígenas, desempenhando um papel 

central na expressão de sua espiritualidade e identidade étnica. Mais do que um rito religioso, 

o Toré é uma manifestação de resistência cultural e política, sendo frequentemente realizado 

em contextos de luta por direitos territoriais e reconhecimento étnico. Simas (2023, p. 18) 

entende que: 

[...] o Toré é uma expressão viva do sagrado, pois este rito ressalta a 

importância da ordem, da harmonia e da conexão espiritual em um contexto 

cultural rico e profundamente enraizado nas tradições indígenas brasileiras. 

É uma celebração da vida, da comunidade e do divino, em perfeita sintonia 

com a compreensão do rito como um veículo para manter e restaurar a 

ordem na cosmovisão indígena. 

 

O Toré é ritual presente em quase todos os povos indígenas da Região Nordeste, como 

Reesink (2000, p. 359) atesta: “O Toré é uma dança ou, mais amplamente, um ritual que se 

encontra disseminado entre quase todos os povos indígenas que habitam a região etnográfica 

do Nordeste brasileiro (do Norte da Bahia até o Ceará)”. 

Já Figueiredo (2020, p. 18) afirma que “[...] o Toré Tabajara ensina e dá forças para 

que essa população indígena se fortaleça na sua caminhada de luta pela demarcação de 

territórios, direitos sociais/constitucionais, pertencimento, reconhecimento e respeito na 

sociedade, dentre outros aspectos”. Sendo assim, dentro da cultura Tabajara, infere-se que o 

Toré exerce um papel maior do que um ritual religioso que perdurou pelos séculos, é uma 

verdadeira celebração em comunidade que fortalece a luta pela demarcação territorial e pelo 

reconhecimento social. 

Essa prática envolve dança circular, cânticos, uso de instrumentos como o maracá, 

pintura corporal e vestimentas tradicionais. Segundo Figueiredo (2020, p. 67), 

Geralmente a dança é iniciada com a realização de orações, de modo que o 

cacique e os demais presentes balançam seus maracás invocando os 

encantados, o que é relativo e subjetivo tal invocação naquilo que cada um 



 
 

                                                                                                                                                                   19 

 

acredita; com palavras de agradecimento e pedidos ao Deus Tupã; a Mãe 

Terra / Mãe Natureza, solicitando licença para realizar suas ações, a fim de 

que transmitam energias positivas para o seu povo e todos que se encontram 

no local sagrado. Posteriormente, continuam o ritual com uma dança circular 

onde os indígenas participam e também os que estiverem no ambiente se 

sintam à vontade para praticar o rito. 

 

Além de ser uma dança, o Toré promove a união dos indivíduos da comunidade 

indígena. Cunha (2008, p. 128) afirma que “O Toré, enquanto fenômeno aglutinador de 

agrupamentos indígenas, apresenta diversos usos e funções nos contextos em que aparece, 

tendo em comum o sentimento de pertença a uma ancestralidade que a ele se liga enquanto 

“corpo coletivo” ritualizado”. 

Grünewald (2008, p. 43) afirma que “O toré ganha visibilidade (e a relevância atual) a 

partir de um processo social que se inicia na primeira metade do século XX. Hoje, o toré está 

inclusive totalmente incorporado ao movimento indígena no Nordeste como forma de 

expressão política”. 

Reesink (2000, p. 362-363) apresenta um comparativo do ritual do Toré, entre diversos 

povos indígenas nordestinos: 

[...] no caso Kiriri, o rito Toré consiste em dançar e cantar no terreiro, 

quando se forma uma grande fila indiana, com o puxador pajé na frente e os 

outros homens, mais ou menos em gradiente de importância, atrás, até se 

conectar com uma mesma seqüência feminina. [...]o toré dos Xukuru-Kariri 

(Alagoas) tende a ser executado com os dançarinos formando pares. como 

entre os Fulniô. embora também se dance em fila (além de usar, às vezes. 

"búzios", também mencionados para os Fulniô[...] os Xukuru-Kariri existe 

um toré de "brincadeira", que pode ser em roda. em cordão ou cruzado, mas 

sem vestes especiais, e que é para o "civilizado" apreciar. No caso Kiriri. e 

na maioria dos outros, se faz uma .. representação" para atestar que ''( ... ) 

nós somos índios e temos nosso ritual. nossa tradição" (Kariri-Xokó cit. em 

Carvalho 1994: 8). No toré da inata dos primeiros, em contrapartida, 

somente os índios participam e este teria, também, o nome de praiá ou 

ouricuri. 

 

Neste contexto, o Toré é um ritual amplamente disseminado em quase todos os povos 

indígenas do na Região Nordeste da República Federativa do Brasil, caracterizando-se, além 

de celebração, como prática de afirmação da identidade indígena Tabajara e um instrumento 

de resistência sociopolítica, que fortalece os laços com a ancestralidade, a natureza e a luta 

pelos direitos. É um ritual vivo, que educa, cura e mobiliza. 



 
 

                                                                                                                                                     20 

 

2.1.2 O Maracá: Instrumento de Conexão com o Sagrado 

 

 

O maracá, instrumento musical de percussão, possui profundo significado espiritual 

para os Tabajara. Utilizado nos rituais do Toré, ele simboliza a conexão com o universo 

cósmico e espiritual. Segundo Simas (2023, p. 16): 

[...] os espíritos falam através dos maracás e ao maracá é atribuído um poder 

sobrenatural, transcendental, universal e cosmológico, não só tão somente 

pelo som misterioso e único produzido pelos grãos e pedras nele contido, 

mas também pelos outros artefatos que enfeitam o instrumento sonoro e de 

arte sacra, como por exemplo: pinturas, enfeites de penas, os quais são 

determinantes para que possamos comentar e descrever essa arte como 

materialização da espiritualidade e como a manifestação do sagrado. 

Assim, a utilização do maracá entre os indígenas Tabajara da Paraíba representa uma 

expressão simbólica e espiritual de profunda relevância na manutenção de sua identidade 

étnica e resistência cultural. O maracá, mais do que um instrumento musical, constitui-se 

como um elemento sagrado, utilizado em rituais como o toré, em momentos de cura, 

celebrações e práticas de reconexão com os ancestrais. Para Simas (2023, p. 19), 

O Maracá é objeto de expressão artística e de elo vital com o universo 

cósmico e espiritual, que, quando tocado durante cerimônias sagradas, cria 

um que ilíbrio espiritual, permitindo uma comunicação transcendente com as 

entidades espirituais que fazem parte do panteão da cultura Tabajara. 

 

Já Resende (2023, p. 55) observa que: 

[...] o maracá é um instrumento usado no Toré e pode ter diferentes 

significados para os povos indígenas. Para os Tabajara, é um importante 

instrumento que também traz uma ligação ancestral, pois ele faz parte de 

toda a ritualística que evoca a energia dos seres da floresta e os encantados 

que um dia pertenceram ao povo Tabajara. 

De acordo com o Portal Amzônia (2021), “Para a população indígena, a representação 

do maracá vai além de um instrumento usado para marcar o ritmo da dança. Acredita-se que 

ele possui grande poder espiritual. É nobre, usado geralmente pelos pajés”. 

Essa afirmação revela a centralidade simbólica e espiritual do maracá nas práticas 

rituais desse povo, evidenciando seu papel como elemento de conexão com os planos 

sagrados e com os ancestrais. Nesse sentido, Simas (2023, p. 23) reforça que: 

O uso do maracá como uma força da mãe natureza, ecoando e fortalecendo a 

espiritualidade, realça como os rituais e objetos culturais desempenham um 

papel simbólico na conexão com o sagrado, entre a humanidade e o ambiente 

natural. Essas reflexões demonstram o profundo entendimento e apreciação 

da cultura e espiritualidade Tabajara. 



 
 

                                                                                                                                                     21 

 

O maracá configura-se como um mediador entre as dimensões temporal e espiritual, 

sendo compreendido como elo entre o passado, o presente e o futuro da espiritualidade 

indígena. Zannoni (2011, p. 29) entende que o maracá como instrumento oriundo do universo 

paralelo, considerando que os primeiros registros que se conhecem sobre esse instrumento o 

situam no universo do xamanismo tupinambá enquanto objeto sagrado, portador da voz dos 

espíritos. 

Desta forma, o maracá é fundamental na organização da comunidade dos povos 

indígenas, transcendendo seus atributos de instrumento musical, atuando em sentido cultural, 

político e social. 

 

2.1.3 Pintura Corporal: Expressa Reverência com os Antepassados 

 

 

A pintura corporal é uma prática profundamente significativa na religiosidade e na 

vida cotidiana do povo Tabajara, os quais decoram seus próprios corpos com padrões gráficos 

repletos de simbolismo. “As cores para a pintura corporal são extraídas da flora presente na 

região. A tintura preta é elaborada a partir do jenipapo (Genipa brasiliensis), ralado e 

espremido, e, com o caldo é feita a tinta. Já com o urucum se faz uma pasta que resulta na cor 

vermelha” (Moraes; Barcellos, 2024). Essas pinturas são aplicadas especialmente durante os 

rituais religiosos, festas tradicionais, celebrações coletivas e momentos de passagem. Mais do 

que ornamentação, as pinturas corporais expressam a ligação com o mundo espiritual, a 

reverência aos antepassados, a cosmovisão indígena e a afirmação da identidade étnica. Para 

Barcellos (2014, p. 301), “A pintura é um outro elemento primordial usado na Dança do 

Toré”. 

Além de representar uma herança ancestral, a prática da pintura corporal atua como 

uma forma de resistência frente aos processos históricos de apagamento cultural e como 

reafirmação da presença indígena na contemporaneidade. Ela fortalece a memória coletiva, 

reafirma o pertencimento ao grupo e transmite ensinamentos espirituais por meio dos 

grafismos. De acordo com Moraes (2024, p.10), a pintura corporal é: 

 
Uma forma de resistência a outras culturas e religiosidades que corroem o 

patrimônio imaterial desse povo, uma celebração que nasce da terra, como 

nasce a pedra, a planta, a água, o ar e o fogo. O corpo é transformado em 

suporte para que a tinta extraída da natureza exteriorize para as outras 

culturas que o sagrado indígena é vivo e impregnado aos poros da pele desta 

etnia. 



 
 

                                                                                                                                                     22 

 

A decoração corporal dos povos indígenas apresenta elementos sociais, culturais e 

geográficos, pois são formas de comunicação utilizados em momentos e locais adequados. O 

Funarte (1985, p. 6) exemplifica o caso dos Indígenas kaiapó, “Podemos afirmar que, entre 

esses grupos indígenas, a ornamentação do corpo confere ao indivíduo status de ser humano 

em contraposição aos outros seres vivos da floresta e, especialmente, status de Kayapó em 

contraposição a outros grupos indígenas que habitam a mesma região”. 

A pintura corporal também se revela como uma linguagem viva, em constante 

renovação, que conecta passado, presente e futuro. Segundo Resende (2023, p. 60), 

 
As pessoas indígenas que têm mais habilidade de fazer os grafismos vão 

passando a tradição para os mais jovens. Estes, fazem as formas tradicionais 

e vão criando novas formas de grafismos que vão sendo usados e se tornando 

símbolos que representam o povo Tabajara. 

 

Neste sentido, Souza (2020, p. 40) afirma que: 

 
Nos juntávamos também para desenvolver a tinta, onde as crianças menores 

também participavam, observando e auxiliando, em todo o processo, desde a 

ida a árvore de jenipapo, a coleta, até a posterior preparação. Estas crianças, 

hoje são, os outros pintores que surgem posteriormente e contribuem no 

compartilhar dessa atividade de grande importância para o Povo Tabajara. 

 

Assim, a pintura corporal é expressão viva de espiritualidade, identidade e resistência 

do povo Tabajara, mais que uma tradição, é linguagem simbólica que conecta gerações, 

preserva a memória ancestral e afirma a presença indígena na contemporaneidade. 

 

2.1.4 A Cosmovisão Tabajara: A biodiversidade é o Centro 

 

 

De acordo com Krenak (2019, p. 6) “[...] modo de estar na Terra tem a ver com a 

cosmovisão constituída pela vida das pessoas e de todos os outros seres que compartilham o 

ar com a gente, que bebem água com a gente e que pisam nessa Terra junto com a gente. 

Esses seres todos, essa constelação de seres, é que constituem uma cosmovisão”. 

A espiritualidade do povo Tabajara é intrinsecamente ligada à natureza, à ancestralidade 

e à coletividade. O entendimento que possuem do mundo não estabelece separações entre o 

material e o espiritual. Cada elemento do meio ambiente, como árvores, rios, animais e 

montanhas, carrega uma dimensão sagrada e espiritual, sendo a biodiversidade o centro. Neste 

sentido, Farias e Barcellos (2015, p. 163) afirmam que: 

[...] o imaginário cosmológico dos ancestrais indígenas era povoado por 

entidades e espíritos que habitavam a natureza, seres que representavam o 



 
 

                                                                                                                                                                   23 

 

bem e o mal. Tão forte era a credulidade do indígena, chegando ao ponto de 

criar seres para justificar suas vitórias e aflições. Existia e ainda é crença 

entre esses moradores que para execução das atividades diárias, se necessita 

de certos rituais. 

Essa compreensão se reflete nos rituais, nas práticas cotidianas e na maneira como a 

comunidade se relaciona com a terra, sendo imprescindível a preservação da natureza para 

proteger a biodiversidade e o ecossistema. Krenak (2019, p. 23) analisa o tema e relata que: 

 
O que aprendi ao longo dessas décadas é que todos precisam despertar, 

porque, se durante um tempo éramos nós, os povos indígenas, que estávamos 

ameaçados de ruptura ou da extinção dos sentidos das nossas vidas, hoje 

estamos todos diante da iminência de a Terra não suportar a nossa demanda. 

Como disse o pajé yanomami Davi Kopenawa, o mundo acredita que tudo é 

mercadoria, a ponto de projetar nela tudo o que somos capazes de 

experimentar. [...] A conclusão ou compreensão de que estamos vivendo uma 

era que pode ser identificada como Antropoceno deveria soar como um 

alarme nas nossas cabeças. 

 

A transmissão dos saberes ancestrais ocorre, sobretudo, por meio da oralidade, das 

práticas coletivas e dos rituais, que são momentos privilegiados de fortalecimento da 

identidade e da espiritualidade do grupo. Em seu estudo, Simas (2023, p. 23) traz a visão de 

uma Tabajara que relata a importância da herança cultural repassada pelos antepassados: 

 
O relato de Nathalia Tabajara é bastante significativo, sobretudo ao destacar 

a importância da cultura como uma herança dos antepassados, transmitida de 

geração em geração. Trata-se de uma herança cultural preciosa que une as 

pessoas à sabedoria de seus ancestrais. 

 

Assim, apesar da imposição de assimilação cultural e religiosa dos brancos, promovidas 

durante o processo de colonização, os Tabajara mantêm vivas suas práticas tradicionais, 

especialmente aquelas deixadas pelos antepassados. 

 

2.1.5 Culto Pentecostal: Resistência e Reelaboração cultural 

 

 

A inserção do pentecostalismo e outras crenças religiosas, no cotidiano religioso de 

uma quantidade significativa dos indígenas Tabajara da Paraíba representa um fenômeno 

complexo e multifacetado, marcado por dinâmicas de resistência e reelaboração cultural. 

Embora historicamente vinculados a práticas tradicionais como o Toré, nas últimas décadas, 

observa-se que tem gerado transformações importantes nas formas de expressão da 

religiosidade indígena. Segundo Andrade Júnior (2022, p. 163) “O modo como isso vem 

ocorrendo é que tem despertado cada vez mais atenção [...] são muitos os tipos de crenças do 



 
 

                                                                                                                                                     24 

 

povo Tabajara, além de considerarem sagrada a natureza, dão suma importância às forças 

espirituais”. Essa tensão, no entanto, não deve ser compreendida como mera substituição de 

uma religiosidade por outra, mas como um processo de ressignificação cultural, onde os 

indígenas reinterpretam elementos pentecostais a partir de suas cosmologias e experiências 

históricas. 

A espiritualidade pentecostal, com sua ênfase na conversão pessoal, na cura divina e 

na manifestação de dons espirituais, dialoga com elementos próprios da religiosidade 

Tabajara, como a crença em espíritos, curas e revelações. Assim, podemos constatar que “[...] 

os dados colhidos demonstram que a maioria do povo Tabajara aderiu às denominações 

protestantes ou, como popularmente são denominados, “crentes” [...] Ser crente significa 

abandonar suas antigas crenças e práticas do cotidiano”. (Farias; Barcellos, 2015, p. 178) 

A coexistência entre o pentecostalismo e o Toré tem alguns entraves, como o uso do 

uso do cachimbo. Reesink (2000, p. 380) entende que “O uso do cachimbo parece ser 

obrigatório no Toré. Registra-se que há dias em que se 'fuma' para "criar mais união na tribo", 

dando a impressão que nesses eventos se trata de uma fumada em conjunto, com a execução 

de um Toré". 

Simas (2023, p. 28) observa que “[...] a ressignificação do ritual do Toré e a dualidade 

religiosa enfrentada pelo povo Tabajara, que incorpora elementos da cultura indígena em sua 

identidade, mesmo quando convertidos ao pentecostalismo”, indicando uma continuidade 

simbólica que resiste à hegemonia do discurso evangélico. Simas (2023, p. 19), também 

afirma que: 

O Maracá é objeto de expressão artística e de elo vital com o universo 

cósmico e espiritual, que, quando tocado durante cerimônias sagradas, cria 

um equilíbrio espiritual, permitindo uma comunicação transcendente com as 

entidades espirituais que fazem parte do panteão da cultura Tabajara. 

 

Outro aspecto relevante é a relação entre o pentecostalismo e os processos de 

escolarização e organização política indígena. Andrade Júnior (2022, p. 170) argumenta que: 

 
Os indígenas convertidos, embora não aceitem a espiritualidade imbuída em 

sua cultura, mantém-se ligado a sua ancestralidade ao se pintar, ao usar os 

adornos como os cocares e colares, ao dançar o Toré, ao moldar o barro para 

confeccionar, dentre outras ações nas aldeias. 

 

Ao longo da história, os Tabajara enfrentaram expropriação suas terras e apagamento 

cultural. Nesse contexto, a inserção de novas formas religiosas não se dá de maneira passiva, 

mas como parte de lutas contínuas e adaptações. A religiosidade pentecostal, assim, se torna 

mais uma forma de transformação espiritual Tabajara, sem eliminar a centralidade dos rituais 



 
 

                                                                                                                                                     25 

 

tradicionais, mas exigindo um constante equilíbrio entre memória ancestral e inserção no 

mundo contemporâneo. Neste sentido, Barcellos e Barcellos (2024, p. 205) constata que: 

Os ritos e rituais se destacam por alcançar e assumir formatos apropriados a 

cada ocasião social, no caso da reunião de culto da Aldeia Vitória, o espaço 

da oca, lugar de característico de práticas de tradição cultural ancestral, 

torna-se lugar de práticas da religião pentecostal dos indígenas 

contemporaneamente. Nesse momento, eles criam ritos e elementos 

culturais, incorporando novas práticas e valores dentro da própria cultura. 

 

Em síntese, os cultos pentecostais entre os Tabajara não significam, necessariamente, 

um rompimento com a tradição, mas sim uma reformulação de sentidos e práticas que 

expressam tanto a permanência quanto a transformação da identidade indígena. As práticas 

religiosas, sejam elas originárias ou incorporadas, continuam sendo espaços fundamentais de 

afirmação cultural e espiritual para esse povo. 



 
 

                                                                                                                                                     26 

 

3 A RELIGIOSIDADE DOS TABAJARA E SUA DIMENSÃO POLÍTICA E SOCIAL 

 

 

A religiosidade dos Tabajara no século XXI, além de ser uma prática de resistência 

cultural e espiritual, também assume uma função política e social importante. Em um contexto 

marcado por desafios sociais, como o processo contínuo de marginalização das populações 

indígenas, a religiosidade se torna uma ferramenta de resistência não apenas frente às pressões 

religiosas externas, mas também frente às questões políticas e econômicas que afetam 

diretamente a sobrevivência das comunidades indígenas. 

 

3.1 A RELIGIOSIDADE COMO FORMA DE REAFIRMAÇÃO DOS VALORES 

ANCESTRAIS 

 

A religiosidade dos povos indígenas, especialmente dos Tabajara, representa uma 

forma essencial de resistência cultural, social e política frente às tentativas históricas de 

apagamento de sua identidade. Para Barcellos e Barcellos (2024, p.182), 

Na vida cotidiana das comunidades, as relações existem de indivíduo para 

indivíduo; os moradores ganham a vida, educam os filhos, vivem em família, 

associações, exercitam sua religiosidade, suas superstições, seus tabus e seus 

valores, vinculando as práticas de sua cultura. Nas relações diárias, os 

indígenas criam, recriam suas práticas revitalizando e construindo a história 

atual mantendo vivo os costumes como forma de resistência. 

 

Nesse contexto, a espiritualidade vai além do plano místico, atuando como elemento 

vital na preservação das tradições e como afirmação da presença indígena. Entre os Tabajara, 

rituais, danças, cantos e celebrações são expressões sagradas que mantêm o vínculo com a 

terra, os ancestrais e a cosmovisão própria. Segundo Farias e Barcellos (2015, p. 161), 

É importante também recordar as suas afinidades culturais que acreditavam 

nas forças da natureza e nos espíritos dos antepassados. Para seus deuses e 

espíritos, eles faziam cerimônias ritualísticas e festas. Para transmissão dos 

conhecimentos existia um responsável que variava de uma tribo para outra. 

Realizar cultos tradicionais nas terras historicamente ocupadas é uma forma concreta 

de resistência à homogeneização cultural promovida pela sociedade dominante, visto que a 

espiritualidade também está profundamente ligada à luta pela terra. Para o indígena, “A mãe 

terra é lugar sagrado e apresenta sinais vitais que são percebidos somente por quem está 

atento e escuta os segredos da natureza” (Barcellos, 2014, p. 106), tornando a religiosidade 

um eixo central na luta por direitos territoriais e manutenção do modo de vida tradicional. 



 
 

                                                                                                                                                     27 

 

Além de seu caráter político, a religiosidade Tabajara fortalece os laços comunitários. 

Cerimônias e rituais promovem solidariedade, pertencimento e coesão social. 

Além de representar um ato político de resistência, a religiosidade dos povos Tabajara 

desempenha um papel fundamental na construção e fortalecimento de sua comunidade. Suas 

cerimônias e rituais não apenas resguardam as tradições espirituais, mas também promovem a 

solidariedade e o senso de pertencimento entre os membros da aldeia. Tais eventos 

comunitários são marcados pela coletividade, pelo compartilhamento e pela reafirmação dos 

valores ancestrais. Segundo Simas (2023, p. 18), 

 
[...] Toré é uma expressão viva do sagrado, pois este rito ressalta a 

importância da ordem, da harmonia e da conexão espiritual em um contexto 

cultural rico e profundamente enraizado nas tradições indígenas brasileiras. 

É uma celebração da vida, da comunidade e do divino, em perfeita sintonia 

com a compreensão do rito como um veículo para manter e restaurar a 

ordem na cosmovisão indígena. 

 

Desse modo, os rituais tornam-se espaços de vivência coletiva e de fortalecimento dos 

laços sociais, promovendo uma solidariedade mútua que vai além do aspecto espiritual. Na 

perspectiva de Farias e Barcellos (2015, p. 165), “De modo geral, nas tradições religiosas 

indígenas a espiritualidade é de cunho ritualístico, no qual os ritos e tradições são reavivados 

pela comunidade”. Essa participação ativa dos indivíduos nas práticas religiosas reforça a 

coesão interna e contribui para a união entre os membros da comunidade Tabajara. 

Neste sentido, fica evidente que a religiosidade do povo Tabajara transcende o âmbito 

espiritual, assumindo um papel essencial na manutenção da coesão social e da identidade 

coletiva. Os rituais e cerimônias, como o Toré, não apenas preservam tradições ancestrais, 

mas também funcionam como espaços de encontro, diálogo e solidariedade entre os membros 

da comunidade. Ao promoverem o pertencimento e a harmonia, essas práticas reafirmam 

valores culturais fundamentais e fortalecem os laços que sustentam a resistência e a 

continuidade do modo de vida indígena. Assim, a espiritualidade comunitária revela-se como 

uma poderosa ferramenta de preservação cultural diante dos desafios contemporâneos. 

 

3.2 O EMPODERAMENTO DA MULHER INDÍGENA 

 

 

Nos últimos anos, observa-se um fortalecimento significativo da participação feminina 

nas práticas religiosas dos Tabajara. Historicamente, as mulheres sempre ocuparam um papel 

central na preservação da cultura, das tradições e das práticas espirituais. Entretanto, com o 



 
 

                                                                                                                                                     28 

 

avanço das lutas por igualdade de gênero e o fortalecimento do movimento indígena, elas vêm 

assumindo funções de destaque nos rituais, inclusive em atividades tradicionalmente 

atribuídas aos pajés, como os rituais de cura e proteção espiritual. Silveira (2018, p. 40) 

observa que: 

Nesses novos espaços de ocupação, ganha destaque o caráter recente da 

mobilização das mulheres indígenas quanto à organização política 

institucionalizada, o que implica afirmar que, também na esfera da vida 

política, elas avançam em seu movimento de organização e reflexão sobre o 

lugar social. 

 

Este protagonismo feminino reflete-se na condução de rituais, na aplicação de saberes 

ancestrais e na mediação entre o mundo espiritual e a comunidade. Assim, a presença 

crescente das mulheres nas práticas religiosas representa um importante sinal de 

empoderamento e resistência cultural. Os autores Barcellos e Barcellos (2024) entendem que 

“As mulheres indígenas apresentam sua força, seu empoderamento na luta. A cada ação, 

mostram-se fidedignas nos gestos, nas falas, nos olhares, nos cantos, no balançar dos 

chocalhos, nos ritos de cada povo, na busca pela efetivação dos seus direitos” (Barcellos; 

Barcellos; 2024, p. 223). 

Além de seu papel nos rituais, as mulheres são as principais responsáveis pela 

transmissão dos saberes sobre o uso de plantas medicinais, gastronomia, contos, memórias, 

mitos e histórias que fortalecem a identidade do povo Tabajara. Neste sentido, elas também 

desempenham um papel fundamental na formação das novas gerações, não apenas no campo 

religioso, mas também no aspecto social e cultural. “[...] as mulheres ganham consciência de 

sua existência e protagonismo na história. Assim, elas reordenam hierarquias e avançam em 

domínios sociais que lhe eram negados historicamente”. (Silveira, 2018, p. 73). 

As mulheres indígenas passam a atuar na instância política, através da participação em 

associações, grupos e organizações de mulheres indígenas. Silva et al (2004, p. 930) afirmam 

que: 

Os registros das primeiras organizações de Mulheres Indígenas, aconteceu na 

região amazônica no Estado do Amazonas e apenas duas surgiram na década 

de 1980, a Associação das Mulheres Indígenas do Alto Rio Negro 

(AMARN) e a Associação das Mulheres Indígenas de Taracuá, Rio Uaupés e 

Tiquié (AMITRUT), as demais organizações foram criadas na década de 

1990. 

 

Assim, na atualidade as mulheres indígenas buscam ocupar espaços de decisão e poder 

em busca do protagonismo feminino. Neste contexto, incorpora-se em movimentos ativistas, 

assim como, cria alguns. As mulheres Tabajara n Paraíba são organizadas pela Articulação das 



 
 

                                                                                                                                                     29 

 

Mulheres Indígenas da Paraíba, um grupo misto de indígenas Tabajara e Potiguara, e também 

pelos grupos de mulheres das aldeias Barra de Gramame e Aldeia Vitória, [...] As indígenas se 

organizam e buscam atividades próprias com o objetivo de construir políticas públicas para 

mulheres em seus setores (Cruz, 2020, p. 81). 

 

3.3 ATUAÇÃO POLÍTICA DAS LIDERANÇAS RELIGIOSAS 

 

 

O pajé e demais lideranças religiosas desempenham um papel essencial nas 

comunidades indígenas, atuando como mediadores entre o mundo espiritual e o mundo 

material, através da sua participação em espaços participativos que tratam dos interesses dos 

povos indígenas. Como exemplos, Conselho Nacional de Política Indigenista, Conferência 

Nacional da Política Indigena, Associações e Organizações indígenas. Segundo Niedermayer 

e Dombrowski (2023, p. 159) “existe ainda a participação desses povos ou entidades de apoio 

em outros espaços de discussão das políticas sociais mais gerais, por exemplo, nas 

conferências de saúde, educação, assistência social, meio ambiente etc”. 

As lideranças religiosas dos Tabajara participam dos espaços sociais e políticos, com o 

objetivo de lutar para fortalecer sua cidadania, luta pela manutenção e retomada das terras 

tradicionais e formulação de políticas públicas para os povos indígenas. Niedermayer e 

Dombrowski (2023, p. 154) relata que: 

[...] a Constituição Federal de 1988, para os povos indígenas, significou o 

reconhecimento dos direitos territoriais e socioculturais, superando, assim, o 

modelo de intervenção integracionista e assimilacionista historicamente 

desenvolvido pelo Estado brasileiro. É possível destacar, ainda, que, nesse 

marco legal, foi garantido à população indígena o direito de acesso às 

políticas sociais, devendo ser formuladas e implementadas considerando sua 

diversidade sociocultural e territorial. 

É necessário valorizar os saberes e função das lideranças religiosas indígenas, visto 

que as mesmas são importantes para o desenvolvimento da cultura, relação com os ancestrais, 

encantados e os elementos da natureza. 

 

3.4 RELIGIOSIDADE INDÍGENA: LIGAÇÃO ENTRE OS TABAJARA E A TERRA 

 

 

Na atualidade, as práticas religiosas dos indígenas têm sido utilizadas como forma de 

resistência, defesa da terra tradicional, meio ambiente e biodiversidade. Os indígenas Tabajara 

da Paraíba tem sua cosmovisão concentrada  nos elementos da natureza, como as árvores, os 



 
 

                                                                                                                                                     30 

 

rios e as montanhas, fortalece sua luta pela terra, preservação ambiental, crenças e rituais. 

Segundo Simas (2023, p. 22), 

O uso do maracá como uma força da mãe natureza, ecoando e fortalecendo a 

espiritualidade, realça como os rituais e objetos culturais desempenham um 

papel simbólico na conexão com o sagrado, entre a humanidade e o ambiente 

natural. [...] Isso ressalta a profunda ligação entre o povo Tabajara e a terra, 

com uma apreciação notável da natureza como uma fonte de energia e 

significado. 

 

A terra é um espaço sagrado na espiritualidade dos indígenas, sendo repleto de 

simbolismo histórico e cosmológico, configurando-se como uma extensão do sagrado para 

esse povo. Como afirma Callou (2018, p. 152), 

Na atualidade, a descendência Tabajara está lutando para manter viva a sua 

história e os laços com o passado. Resistindo, assim, ao decorrer do tempo, e 

se autoafirmando como etnia e detentores de suas terras, que foram tiradas 

de seus antepassados por um processo sangrento de violenta colonização. 

 

Neste contexto, a luta pela terra influência a espiritualidade, alterando a religiosidade 

dos Tabajara. Assim, afirma Loureiro (2005, p. 164): 

o território é condição para a vida dos povos indígenas, não somente no 

sentido de um bem material ou fator de produção, mas como o ambiente em 

que se desenvolvem todas as formas de vida. Território, portanto, é o 

conjunto de seres, espíritos, bens, valores, conhecimentos e tradições que 

garantem a possibilidade e o sentido da vida individual e coletiva. Ou ainda, 

a terra é um fator fundamental de resistência dos povos indígenas. 

 

A defesa da terra é uma expressão da religiosidade dos povos indígenas. Como ressalta 

Cavalcanti (2024), a religiosidade indígena representa uma “memória viva” e um campo de 

disputas simbólicas frente ao avanço de outras formas de espiritualidade e às políticas de 

assimilação cultural. Essa resistência se expressa também na presença crescente dos indígenas 

em espaços políticos e institucionais. 

A religiosidade dos Tabajara é uma forma de resistência que se evidencia através das 

práticas religiosas. Como afirma Santos (2019, p. 6), “É importante observar que, no processo 

de conversão dos povos indígenas, alguns dos seus ritos foram conservados, porém, 

readaptados e permitidos de modo que não fossem contraditórios, ou mesmo ferissem os 

princípios dos cristãos evangélicos”. 



 
 

                                                                                                                                                     31 

 

3.5 AS CIÊNCIAS DAS RELIGIÕES NO CONTEXTO INDÍGENA 

 

 

As Ciências das Religiões buscam compreender o fenômeno religioso, utilizando-se de 

abordagens históricas, sociológicas e antropológicas, apresentando uma visão profunda das 

principais tradições religiosas. Segundo Coutinho (2024, p. 1), 

[...] o ensino embasado nas Ciências das Religiões permite promover a 

tolerância, o respeito à diversidade e a compreensão mútua entre diferentes 

grupos religiosos. Através do conhecimento e da análise crítica das crenças e 

práticas religiosas, os estudantes são capacitados a desenvolver uma visão 

mais ampla e inclusiva, contribuindo para a construção de uma sociedade 

mais plural e harmoniosa. 

Os povos indígenas caracterizam-se por sua integralidade, somando-se as suas 

tradições, como crenças, religiosidade e relação com os antepassados e os elementos da 

natureza. Oliveira (2023, p. 91) entende que: 

[...] essas tradições não são estáticas, mas dinâmicas, moldando identidades e 

perspectivas ao longo do tempo. Este reconhecimento aponta para a 

necessidade de não apenas compreender, mas também valorizar e preservar 

as riquezas culturais e espirituais que são transmitidas de geração em 

geração. 

Neste sentido, o curso de Ciências das Religiões é o espaço ideal para estudar a 

diversidade religiosa dos povos indígenas de forma imparcial e respeitosa. O Ensino 

Religioso, orientado pela BNCC, surge como uma ferramenta pedagógica capaz de 

transcender fronteiras dogmáticas, assumindo uma abordagem não confessional (Oliveira, 

2023, p. 95). 



 
 

                                                                                                                                                     32 

 

4 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

 

Ao longo deste trabalho, através das referências utilizadas, foi possível adentrar nas 

práticas religiosas dos indígenas Tabajara na Paraíba no século XXI, levando em conta suas 

várias dimensões históricas, culturais, sociais e espirituais. A proposta não se limitou à 

descrição objetiva de ritos e crenças, mas buscou compreender o papel que essas práticas 

desempenham na organização simbólica, identitária e comunitária do povo Tabajara da 

Paraíba. Já que se trata de um campo de estudo que exigiu, por parte do pesquisador, uma 

postura ética, respeitosa e aberta à escuta, especialmente porque lida com saberes que foram 

historicamente marginalizados ou violentamente interrompidos por processos de colonização, 

missionação e assimilação forçada. 

Ao atingir o objetivo geral de analisar como acontecem as práticas religiosas, sociais e 

culturais no contexto dos indígenas tabajara na atualidade, percebeu-se que a religiosidade 

Tabajara, embora marcada por transformações inevitáveis provocadas pela modernidade, pelo 

contato com religiões hegemônicas e pela luta constante por terra e reconhecimento, 

mantendo elementos ancestrais fundamentais para a sua continuidade como povo. A relação 

com os antepassados, com os ciclos da natureza, com os rituais, cura e celebração, e com os 

espaços considerados sagrados, permanece como base de sustentação da identidade coletiva. 

Nesse contexto, as práticas religiosas não são vistas como compartimentos isolados da vida 

cotidiana, mas como partes integrantes de uma cosmovisão ampla, que articula o espiritual, o 

político, o ecológico e o afetivo. 

Um dos principais méritos deste estudo foi demonstrar que a espiritualidade Tabajara 

não se resume a um conjunto fixo de doutrinas ou dogmas. Ao contrário, trata-se de um 

sistema vivo, em constante transformação, que se adapta às adversidades sem perder sua 

essência. Os saberes transmitidos oralmente pelos mais velhos, continuam sendo fontes 

legítimas de orientação para a juventude indígena, mesmo diante das pressões de um mundo 

globalizado. A transmissão intergeracional dessas práticas se apresenta como um ato de 

resistência e afirmação identitária, permitindo que os jovens reconheçam em sua cultura 

espiritual um valor de resistência, que vai além do folclore ou da curiosidade exótica. 

A pesquisa também evidenciou a centralidade da mulher indígena nesse processo. As 

mulheres Tabajara desempenham papéis importantes na condução de rituais, na transmissão 

dos saberes e na organização da vida espiritual e comunitária, o que é indispensável para que 

as práticas culturais, sociais e de religiosidade se perpetuem através dos anos. Muitas vezes, 

são elas que preservam as histórias e a memória coletiva do grupo. Essa participação ativa 



 
 

                                                                                                                                                     33 

 

reafirma que a espiritualidade indígena não é hierárquica nem excludente, mas se constrói na 

partilha, na circularidade e na cooperação entre os membros da comunidade. 

Ademais, o trabalho apontou para a necessidade urgente de ampliar os espaços de 

escuta, representação e reconhecimento dos povos indígenas nos ambientes institucionais, 

acadêmicos e públicos. O conhecimento religioso tradicional, frequentemente desqualificado 

por não se alinhar aos parâmetros ocidentais de racionalidade, precisa ser reconhecido como 

legítimo e relevante. O respeito à diversidade religiosa e cultural, nesse sentido, deve ser 

promovido como princípio fundamental em todas as esferas sociais e políticas, incluindo a 

educação, a saúde, o direito e a comunicação. 

A escola, em especial, deve assumir uma postura ativa na valorização dos saberes 

indígenas. Isso implica repensar os currículos escolares, as práticas pedagógicas e os materiais 

didáticos, que ainda tendem a apresentar os povos indígenas de maneira homogênea, histórica 

e culturalmente distorcida. É necessário romper com o paradigma eurocêntrico e promover 

uma educação intercultural, que reconheça e dialogue com a pluralidade de saberes existentes 

no Brasil. O Curso de Ciências das Religiões é o espaço ideal para estudar a diversidade 

religiosa dos povos indígenas de forma imparcial e respeitosa, visto que o Ensino Religioso, 

orientado pela BNCC, surge como uma ferramenta pedagógica capaz de transcender 

fronteiras dogmáticas, assumindo uma abordagem não confessional. 

Nesse processo, torna-se fundamental compreender que as práticas religiosas dos 

Tabajara, como de outros povos originários, não são meras manifestações folclóricas ou 

tradições do passado. Elas continuam a ser vividas e reinventadas no presente, mesmo diante 

das violências simbólicas e materiais que ainda recaem sobre esses povos. O reconhecimento 

da espiritualidade indígena como expressão legítima da diversidade cultural brasileira é um 

passo essencial para a superação do racismo estrutural e da exclusão histórica que marcaram 

(e ainda marcam) as relações entre o Estado e os povos indígenas. 

Outro aspecto importante que emergiu da análise é a profunda relação entre 

espiritualidade e a terra. Para os Tabajara, o espaço físico não é apenas um local de moradia 

ou subsistência, mas um lugar sagrado onde habitam os espíritos dos ancestrais, os 

encantados, os elementos da natureza dotados de vida e os pontos de força espiritual. A perda 

ou a invasão dessas terras representa, portanto, uma ruptura drástica com o modo de ser 

indígena, afetando diretamente sua organização religiosa, social e emocional. Garantir a 

demarcação e proteção dessas terras é garantir também a continuidade das práticas espirituais 

e da própria existência física e simbólica do povo. 



 
 

                                                                                                                                                     34 

 

Este trabalho, portanto, contribui para romper com a lógica reducionista e 

colonizadora que tanto marcou a produção de conhecimento sobre os indígenas. Ao optar por 

uma abordagem comprometida com os sujeitos da pesquisa e com a valorização de suas 

vozes, através da utilização de autores indígenas e de outros que atuam juntos as aldeias, foi 

possível construir uma narrativa mais justa, plural e humanizada. Longe de esgotar o tema, a 

investigação abre caminhos para novos estudos e intervenções que possam aprofundar ainda 

mais a compreensão sobre a espiritualidade Tabajara em suas múltiplas expressões. 

Por fim, vale destacar que a experiência de realização deste trabalho demonstrou, na 

prática, a necessidade de construir pontes entre o saber acadêmico e o saber tradicional. 

Quando o conhecimento científico se coloca a serviço da escuta, ele se faz mais potente pois 

traz a vivência como fonte principal do estudo. 



 
 

                                                                                                                                                     35 

 

REFERÊNCIAS 

 

ANDRADE JÚNIOR, Glício Freire. Toré e cultos pentecostais: resistências, limites e 

desafios do universo cultural religioso dos indígenas Tabajara da Paraíba do século XXI. 

2022. 266 f. Tese (Doutorado em Ciências das Religiões) – Universidade Federal da Paraíba, 

João Pessoa, 2022. Disponível em: https://repositorio.ufpb.br/jspui/handle/123456789/27549. 

Acesso em: 23 maio 2025. 

BARCELLOS, Lusival. Práticas educativo-religiosas dos Potiguara da Paraíba. João 

Pessoa: Editora da UFPB, 2014. 

BARCELLOS, Eliane Silva de Farias; BARCELLOS, Lusival Antonio. As práticas 

educativas do povo indígena Tabajara da Paraíba no século XXI. Cabedelo, PB: Editora 

UNIESP, 2024. 270 p. il. color. ISBN 978-65-5825-269-6 (digital). Disponível em: 

https://editora.iesp.edu.br/UNIESP/catalog/view/333/334/726-1. Acesso em: 27 jul. 2025. 

CALLOU, Tânia Aparecida; MELO, Maria Ângela Soares de. Ritualística Tabajara: o Toré 

como meio de avivamento étnico. ODEERE, v. 3, n. 5, p. 147-160, 2018. Disponível em: 

https://periodicos2.uesb.br/index.php/odeere/article/view/3677. Acesso em: 23 maio 2025. 

CARDANO, Mario. Manual de pesquisa qualitativa: a contribuição da teoria da 

argumentação. Tradução de Elisabeth da Rosa Conill. Petrópolis, RJ: Vozes, 2017. 

CAVALCANTI, Rêmia Vasconcellos. Religiosidades indígenas: ancestralidade e resistência. 

2024. 49 f. Dissertação (Mestrado em Educação Profissional e Tecnológica) – Instituto 

Federal de Alagoas, Campus Avançado Benedito Bentes, Maceió, 2024. Disponível em: 

file:///C:/Users/Samsung_/Downloads/Religiosidades%20Ind%C3%ADgenas-1.pdf. Acesso 

em: 13 jul. 2025. 

CONSELHO INDIGENISTA MISSIONÁRIO (CIMI). Enfrentando as consequências da 

Lei do Marco Temporal, povo Tabajara reivindica conclusão da demarcação de TI. 2024. 

Disponível em: https://cimi.org.br/2024/07/enfrentando-as-consequencias-da-lei-do-marco- 

temporal-povo-tabajara-reivindica-conclusao-da-demarcacao-de-ti/. Acesso em: 27 maio 

2025. 

COUTINHO, Viviane. Importância das Ciências das Religiões para o Ensino Religioso. 

Revista Foco, Curitiba, v. 17, n. 1, 2024. 

CRUZ, Amanda Yvnne Figueiredo. Os donos da aldeia: história, memória e mobilização 

étnica do povo Tabajara da Paraíba. 2022. Dissertação (Mestrado em Antropologia Social) – 

Universidade Federal da Paraíba, João Pessoa, 2022. 

CRUZ, Rosiane Barbosa. Mulheres Tabajara: disputas territoriais, gênero e identidade das 

indígenas do litoral sul da Paraíba. 2020. Dissertação (Mestrado em Antropologia) – 

Universidade Federal da Paraíba, Centro de Ciências Humanas, Letras e Artes, João Pessoa, 

2020. Disponível em: file:///C:/Users/Samsung_/Downloads/RosianeBarbozadaCruz_Dissert- 

1.pdf. Acesso em: 18 ago. 2025. 

CUNHA, Leonardo Campos Mendes da. Toré – da aldeia para a cidade: música e 

territorialidade indígena na Grande Salvador. 2008. 265 f. Dissertação (Mestrado em 

Música, área de concentração: Etnomusicologia) – Universidade Federal da Bahia, Escola de 



 
 

                                                                                                                                                     36 

 

Música, Salvador, 2008. Disponível em: 

https://repositorio.ufba.br/bitstream/ri/9106/1/Dissertacao%2520Leonardo%2520da%2520Cu 

nha%2520seg.pdf. Acesso em: 23 set. 2025. 

FARIAS, Eliane; BARCELLOS, Lusival. Memória Tabajara: manifestações de fé e 

identidade étnica. 2. ed. João Pessoa: Editora da UFPB, 2015. 

FIGUEIREDO, Márcia Medeiros. A mística da dança do toré: imaginário social do povo 

indígena Tabajara da Paraíba. 2020. Dissertação (Mestrado em Ciências das Religiões) – 

Universidade Federal da Paraíba, João Pessoa, 2020. Disponível em: 

https://repositorio.ufpb.br/jspui/handle/123456789/26724?&&locale=pt_BR. Acesso em: 22 

jun. 2025. 

FUNARTE. Arte e corpo: pintura sobre a pele e adornos de povos indígenas brasileiros. Rio 

de Janeiro: FUNARTE, 1985. Disponível em: https://etnolinguistica.wdfiles.com/local-- 

files/biblio%3Afunarte-1985-arte/Funarte_1985_ArteECorpo.pdf. Acesso em: 25 set. 2025. 

GRÜNEWALD, Rodrigo de Azeredo. Toré e Jurema: emblemas indígenas no Nordeste do 

Brasil. Ciência e Cultura, São Paulo, v. 60, n. 4, p. 43-45, 2008. Disponível em: 

http://cienciaecultura.bvs.br/pdf/cic/v60n4/a18v60n4.pdf. Acesso em: 23 set. 2025. 

KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. São Paulo: Companhia das Letras, 

2019. Disponível em: https://cpdel.ifcs.ufrj.br/wp-content/uploads/2020/10/Ailton-Krenak- 

Ideias-para-adiar-o-fim-do-mundo.pdf. Acesso em: 25 set. 2025. 

LOUREIRO, Klítia. Territorialidade e povos indígenas: dados gerais sobre a demografia 

indígena. 2005. Disponível em: 

https://cesad.ufs.br/ORBI/public/uploadCatalago/09123616052013Culturas_e_Historia_dos_ 

Povos_Indigenas_Mod_3_aula_08.pdf. Acesso em: 15 jul. 2025. 

MINAYO, Maria Cecília de Souza; GUERRIERO, Iara Coelho Zito. Reflexividade como 

éthos da pesquisa qualitativa. Ciência & Saúde Coletiva, v. 19, p. 1103-1112, 2014. 

MORAES, Ilson; BARCELLOS, Lusival (org.). Cerâmica e pintura corporal indígena: a 

arte como agente de consolidação do patrimônio imaterial dos Tabajara da Paraíba. Cabedelo, 

PB: Editora UNIESP, 2024. 

NIEDERMAYER, Natalia Raquel; DOMBROWSKI, Osmir. Organização e participação 

política dos povos indígenas no Brasil: demandas para a política de assistência social. Serviço 

Social em Revista, Londrina, v. 26, n. 1, p. 148-173, jan./jul. 2023. 

OLIVEIRA, David Mesquiati de. Os indígenas e o ensino religioso na Base Nacional Comum 

Curricular (BNCC). Faculdade Unida de Vitória, 2024, p. 90-106. Disponível em: 

https://downloads.editoracientifica.com.br/articles/240817413.pdf. Acesso em: 27 set. 2025. 

PORTAL AMAZÔNIA. Maracá. Portal Amazônia, [S. l.], 23 abr. 2021. Disponível em: 

https://portalamazonia.com/amazonia-de-a-a-z/maraca/. Acesso em: 25 set. 2025. 

RESENDE, Cristina da Conceição. Demarcando a sala de aula: práticas educativas e de 

criação a partir dos fazeres artísticos do povo indígena Tabajara da Paraíba. 2023. 184 f. 

Dissertação (Mestrado Profissional em Artes – PROF-ARTES) – Universidade Federal da 

http://cienciaecultura.bvs.br/pdf/cic/v60n4/a18v60n4.pdf


 
 

                                                                                                                                                     37 

 

Paraíba, João Pessoa, 2023. Disponível em: 

https://repositorio.ufpb.br/jspui/handle/123456789/26800. Acesso em: 27 maio 2025. 

REESINK, Edwin. O segredo do sagrado: o toré entre os índios do Nordeste. In: ALMEIDA, 

Luiz Sávio de; GALINDO, Marcos; ELIAS, Juliana Lopes (orgs.). Índios do Nordeste: 

temas e problemas II. Maceió: EDUFAL, 2000. p. 359-406. Disponível em: 

https://etnolinguistica.wdfiles.com/local--files/biblio%3Areesink-2000- 

segredo/Reesink_2000_OSegredoDoSagrado_Tore.pdf. Acesso em: 24 set. 2025. 

REZENDE, Maria Aparecida. A corporeidade da mulher Xavante: um movimento da 

cosmogonia. Tellus, UFMT, 2022. Disponível em: 

https://periodicoscientificos.ufmt.br/ojs/index.php/tellus/article/view/13795. Acesso em: 15 

jul. 2025. 

SANTOS, E. D. dos. A espiritualidade pentecostal entre os índios Tabajara/PB: o caso da 

aldeia Vitória. Diversidade Religiosa, v. 9, n. 1, 2019. Disponível em: 

file:///C:/Users/Samsung_/Downloads/ojs2-45231-115541-1-pb.pdf. Acesso em: 14 jul. 2025. 

SILVEIRA, Maria Luiza. Mapulu, a mulher pajé: a experiência Kamaiurá e os rumos do 

feminismo indígena no Brasil. São Paulo: [s.n.], 2018. 347 p. Disponível em: 

https://tede2.pucsp.br/bitstream/handle/21609/2/Maria%20Luiza%20Silveira.pdf. Acesso em: 

14 jul. 2025. 

SIMAS, Gilson da Penha. Maracá: um estudo à luz da prática simbólica e da vivência 

espiritual e cultural do povo Tabajara da Paraíba. 2023. 60 f. TCC (Curso de Ciências das 

Religiões) – Universidade Federal da Paraíba, João Pessoa, 2023. Disponível em: 

https://editora.iesp.edu.br/UNIESP/catalog/view/334/335/729-1. Acesso em: 31 mar. 2025. 

SILVA, Sidney. A colonização e o extermínio dos povos indígenas no Nordeste Brasileiro. 

João Pessoa: Editora UFPB, 2018. 

SOARES, Maria de Lourdes et al. Os indígenas Tabajara na preservação da sua cultura 

tradicional. In: SOARES, Maria de Lourdes (org.). A sociedade em contexto: história, 

transformações e desafios. Campina Grande: Licuri, 2023. p. 8-22. Disponível em: Os- 

indigenas-Tabajara-na-preservacao-da-sua-cultura-tradicional.pdf. Acesso em: 24 set. 2025. 

SOUZA, Juscelino Silva. Tabajara andou na mata: um estudo sobre o papel dos processos 

técnicos no fortalecimento indígena no Litoral Sul da Paraíba. Rio Tinto, PB, 2020. 

Disponível em: https://repositorio.ufpb.br/jspui/handle/123456789/30638. Acesso em: 3 ago. 

2025. 

ZANNONI, Claudio; BARROS, Maria Mirtes dos Santos. A voz dos espíritos: uma 

abordagem sobre o maracá em sociedades indígenas do Maranhão. Cadernos de Pesquisa, 

São Luís, v. 18, n. 1, p. 55-72, jan./abr. 2011. Disponível em: 

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa/article/view/1047/690. 

Acesso em: 25 set. 2025. 


