UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAIBA — UFPB
TRABALHO DE CONCLUSAO DE CURSO

LICENCIATURA EM CIENCIAS DAS RELIGIOES

CHARLES EDUARDO CARBONI

TRADICAO KAGYU DO BUDISMO TIBETANO: SHANGPA KAGYU E

KARMA KAGYU

Jodo Pessoa
2025



CHARLES EDUARDO CARBONI

TRADICAO KAGYU DO BUDISMO TIBETANO: SHANGPA KAGYU E
KARMA KAGYU

O Trabalho de Concluséo de Curso apresentado a
Coordenagdo do curso licenciatura plena em
Ciéncias das ReligiGes na modalidade presencial,
do Centro de Educacéo da Universidade Federal
da Paraiba UFPB como requisito institucional
para obtenc¢do do titulo de licenciado em Ciéncias

das Religides.

Orientadora: Prof. Dra. Maria Llcia Abaurre

Gnerre

JOAO PESSOA

2025



Catalogagdo na publicacgédo
Segdo de Catalogagdo e Classificacgéao

C264t Carboni, Charles Eduardo.
Tradicdo Kagyu do Budismo Tibetano Shangpa Kagyu e

Karma Kagyu / Charles Eduardo Carboni. - Jodo Pessoa,
2025.
75 f£. @ il.

Orientacdo: Maria Lucia Abaurre Gnerre.
Trabalho de Conclusdo de Curso (Graduacdo em
Ciéncias das Religides) - UFPB/CE.

1. Budismo Tibetano. 2. Tradig¢do Kagyu. 3.
Mahasiddhas. 4. Budismo Vajrayana. I. Gnerre, Maria

Luicia Abaurre. II. Titulo.

UFPB/CE CDU 24-1(043.2)

Elaborado por JANETE SILVA DUARTE - CRB-15/104




CHARLES EDUARDO CARBONI

TRADICAO KAGYU DO BUDISMO TIBETANO: SHANGPA KAGYU E
KARMA KAGYU

Jodo Pessoa, 08 de Outubro de 2025

BANCA EXAMINADORA

Documento assinado digitalmente

b MARIA LUCIA ABAURRE GNERRE
g Ll Data: 09/10/2025 10:59:38-0300
Verifique em https://validar.iti.gov.br

Professora Dra. Maria Lucia Abaurre Gnerre

Documento assinado digitalmente

b VITOR CHAVES DE SOUZA
g L Data: 09/10/2025 17:12:06-0300

Verifique em https://validar.iti.gov.br

Professor Vitor Chaves de Souza

Documento assinado digitalmente

b GUSTAVO CESAR OJEDA BAEZ
g il Data: 09/10/2025 19:07:59-0300
Verifique em https://fvalidar.iti.gov.br

Professor Dr. Gustavo Cesar Ojeda Baez



AGRADECIMENTOS

Gostaria de expressar minha sincera gratiddo a todos que contribuiram para esta
caminhada académica. Este Trabalho de Concluséo de Curso representa ndo apenas um marco
em minha formagdo, mas também o resultado de um percurso de dedicacdo, aprendizado e
descobertas que reforgcama relevéncia das Ciéncias das ReligiGes como campo de investigagdo
e reflexdo critica.

Agradeco especialmente a meu professora orientadora Maria Lucia Abaurre Gnerre,
cuja orientacdo e apoio foram fundamentais para o amadurecimento das ideias aqui
apresentadas. Sua sabedoria e paciéncia mostraram-me que o conhecimento floresce quando
guiado por alguém que transmite ndo apenas conteddo, mas também valores humanos e éticos.

N&o poderia deixar de mencionar a inspiracdo que encontrei na tradicdo budista em
especial a tradi¢cdo Kagyu, que foi tanto objeto de minhas pesquisas quanto uma fonte profunda
de ensinamentos pessoais. Os principios e reflexdes do budismo nortearam minha compreensao
académica e também meu desenvolvimento interior, ajudando-me a enxergar a educacdo como
um caminho de transformacéo.

Por fim, agradeco a todos os colegas, amigos e familiares que, de diferentes maneiras,
me acompanharam nesta trajetdria. Cada palavra de incentivo, cada gesto de apoio e cada troca
de experiéncia foram essenciais para que este trabalho se concretizasse.

A todos e todas, minha mais profunda gratiddo, Tashi Delek!

“Acostumado a contemplar o amor e a compaixdo,

esqueci todas as diferencas entre eu e os outros”

Milarepa (1040 — 1123)



RESUMO

O presente trabalho tem como propdsito oferecer uma anélise histdrica e conceitual do
desenvolvimento do budismo no Tibete, com énfase na tradicdo Kagyu. Parte-se das origens
tantricas das India, matriz fundamental para a consolidagio do budismo Vajrayana, até a sua
adaptacéo e enraizamento na cultura tibetana. O estudo destaca a relevancia dos Mahasiddhas,
mestres yoguis que através de praticas tantricas que ganham impulso nos séculos VIII e XlI
d.C. que por meio de praticas tantricas realizaram a experiéncia direta da mente (estado de
Buda) moldaram a espiritualidade indiana e tibetana. Entre esses mestres figuras com oTilopa,
Naropa, Marpa, Milarepa e Gampopa sdo apresentados como pilares da formagéo da linhagem
Kagyu, cuja as praticas como “As Seis Yogas de Naropa” e o “Mahamudra”, permanecem
centrais nessa tradicdo. O trabalho também examina a transmissdo das linhagens Shangpa
Kagyu e Karma Kagyu, importantes escolas dessa linhagem. Além do percurso histdrico e
espiritual dessa tradicdo, analisa-se o papel sécio-cultural do budismo tibetano que se
consolidou como elemento essencial na identidade do Tibete e sua difusdo no ocidente, em
especial no Brasil. Dessa forma, a pesquisa busca evidenciar como os fundamentos tantricos,
as figuras do Mahasiddhas e as transmissdo das linhagens contribuiram para a expansao e

permanéncia da tradicdo Kagyu na Asia e no panorama mundial.

Palavras-chave: Budismo Vajrayana, Tantras, Mahasiddhas, tradicdo Kagyu.



ABSTRACT

The following work aims to offer a historical and conceptual analysis of the development of
Buddhism in Tibet, with emphasis on the Kagyu tradition. It begins with the tantric origins in
India, a fundamental and essential for the consolidation of Vajrayana Buddhism, and follows
its adaptation and roots in Tibetan culture. The study highlights the relevance of the
Mahasiddhas, yogui masters who brought tantric practices that gained momentum between the
8th and 12th centuries CE, they realized the diterct experience of the mind (Buddha state) and
shaped Indian and Tibetan spirituality. Among these masters, figures such as Tilopa, Narops,
Marpa, Milarepa, and Gampopa are viewed as pillars of the Kagyu Lineage, whose practices,
such as the “Six Yogas of Naropa” and “Mahamudra” remain central to this tradition. The
research also examines the transmission of the Shangpa Kagyu and Karma Kagyu lineages,
important school within the tradition. Beyond the historical and spiritual trajectory os the Kagyu
school, the social-cultural role of Tibetan Buddhism is analyzed, showing how it became an
essential element of Tibetan Buddhism is analyzed, showing how it became na essential element
of Tibetan identity and how it expanded to the West, especially in Brazil. In this way, the
research seeks to demostrate how tantric foundations, the figures of the Mahasiddhas, and the
transference of lineages contributed to the expansion and pemanence of the Kagyu tradition in

Asia in the global context.

Keywords: Vajayana Buddhism; Tantras; Mahasiddhas; Kagyu tradition



SUMARIO
[N EEI0] 516 107:Y0 IR 10
CAPITULO 1-0 TANTRA E SURGIMENTO DO BUDISMO NO TIBETE
R @ o<1 0 0 o [0 I - USSP PP PR PRSP 12

1.2 — BUAISMO THDBLANO. ...ttt e e e e e e e e e e et e e e e e e e e e eeeeens 15

CAPITULO 2 - OS MAHASIDDHAS E O SURGIMENTO DA TRADICAO KAGYU

P A Vg o o | T TSR 22
2.2 — Matsyendra Natha o fundador mitico do Mahasiddha tibetano.............c...cccooeveiieinennnns 22
2 T | (o] o - VSO UUSSUOS 26
2.4 — INAIOPE. ..ttt ettt b bt h bt E Rt R Rt R Rt h e n e n e 28
2.5 = IVTAIPA. ..ttt 30
LR (V1] T o VOSSPSR 32
F A C T 14 1] 1o o PSPPSRSO 35

CAPITULO 3 - KAGYU TRADICAO MONASTICA

3L —TraAdIGAO KAGYU. ... ittt bbbttt b bbb e b et bbb ere s 37
3.2 — Shangpa Kagyu € Karma KagYU...........ccceeieiieiioieiie e eeste e sne e 38
3.3 — Origem da Linhagem Shangpa KagyU..........cccccviieiiiiiiieceeie e 39
3.4 — Khyungpo Neljor encontra NIQUMAL...........cccoiiiiiiiiiiiieiee e 41
3.5 — Kyungpo Neljor encontra SUKKaSIAdNI............cccoiiiiiiiiiiiiicc e 41
3.6 —Kalu Rinpoche e a linhagem Shangpa KagyuU...........cccccoeiiiiiiieieciecc e 43
3.6.1 — 1°KalUu RINPOCNE.... .ottt re e e e e 43
3.6.2 = 2° Kalu RINPOCNE ... 44
3.7 —0rigens da linhagem Karma KagyU..........ccccoriiiiiiiiiiieee s 44
3.8 — O CANONE tIDBLANO......oviiiii ettt ettt e benreene e 46
3.9 —Tradigao Kagyu NO BraSil..........cccoiiiiiiiiiiieee e e 46
3.9.1—Shangpa Kagyu N0 BraSil............cccooiiiiiiiiiiiiee e 46
3.9.2 - Karma Kagyu N0 BraSil...........ccoooiiiiiiiiiiee e 48

4 — CONSIDERAGCOES FINAIS. ..ottt s s 48



APENDICE: GLOSSARIO DE TERMOS SANSCRITOS
TIBETANOS. ... e e e e et e e et e e e et e e et e e s et e e e s et e es et e s et et e es e e s et e e eseeeseaeens

ICONOGRAFIA TIBETANA

REFERENCIAS



10

INTRODUCAO

Desde sua origem na india, o budismo com 2600 anos de histéria, € uma das grandes
tradicdes espirituais da humanidade. Os ensinamentos do principe Siddharta Gautama que veio
a se tornar o “Buda”, “0 desperto”, aquele que atingiu a “ilumina¢éo” deixou marcas profundas
na sociedade indiana. Sua doutrina alcangou maior amplitude ap6s a sua morte, expandindo e
incorporando-se a diversas culturas, sobretudo na Asia.

No planalto tibetano o budismo vai ganhando contornos préprios, vai se estabelecer
como uma vertente do budismo Mahayana (Grande veiculo), o Vajrayana (Veiculo do
diamante). Sua disseminacdo no Tibete se deu de forma estratégica, provindo da vontade
imperial, porém, ao adentrar solo tibetano, as praticas budistas penetraram profundamente na
mente dos tibetanos se enraizando de forma contundente na cultura e na espiritualidade do pais
das neves.

Esse estudo tem como objetivo apresentar um panorama histérico do desenvolvimento
do budismo no Tibete, abordando suas origens e a adaptacdo dos ensinamentos na cultura
tibetana. Busca-se trazer ao conhecimento, os principais mestres que deram origem as linhagens
tibetanas em especial a tradicdo Kagyu, bem como, observar os desafios enfrentados ao longo
de sua histdria. A compreensao sobre o budismo tibetano, exige ndo apenas o reconhecimento
de sua complexidade doutrinéria, mas também de seu papel sécio cultural na formagdo da
identidade tibetana e sua influéncia no contexto religioso asiatico e mundial.

A compreensdo da vida dos Mahassidhas, juntamente com 0s ensinamentos tantricos,
vao ocupar lugar central para o entendimento da evolucéo do budismo Vajrayana e da tradicdo
espiritual da India e do Tibete, que ocorreu entre os séculos VIII e X1 d.C. Os Mahasiddhas
frequentemente descritos como mestres plenamente realizados, foram figuras excepcionais que
romperam os limites das convencgdes sociais e religiosas de sua época por meio de praticas
yoguicas tantricas profundas. Esse movimento que se espalhou a partir da india, se expandiu,
rompendo suas proprias fronteiras e alcancando paises como, Tibete, Nepal e China dentre
outros. Esse movimento, ndo apenas revitalizou o budismo tantrico, como também influenciou
a formacdo de varias linhagens e tradi¢cdes do budismo, em especial o budismo tibetano, e em
particular a tradicdo Kagyu.

Os ensinamentos tantricos, fonte principal das praticas dos Mahasiddhas, emergem no
cerne da cultura indiana, espalhando-se posteriormente para as demais partes da Asia. O Tantra,
importante meio pela qual esses mestres buscam a realiza¢do Ultima, configura-se como um
profundo conhecimento, cuja profundidade moral, epistémica e soteriolégica ganha contornos

proprios. A grande meta do tantrismo ¢ a “iluminagdo espiritual”, em outras palavras é o



11

reconhecimento da sabedoria interior oculta, natureza auto-iluminada capaz de emancipa-lo por
completo do sofrimento

Trata-se da sabedoria inata que habita o interior do proprio ser humano, “a natureza da
mente” capaz de emancipa-lo por completo do sofrimento que por sua vez tem sua raiz no
desejo, no apego e na aversdo. Segundo DIAS (2019), os ensinamentos tantricos dispdem de
um vasto conjunto préatico-ritualistico, cujo objetivo e reconhecer a natureza da mente e atingir
0 desenvolvimento de si mesmo.

A trajetoria desses Mahasiddhas, que buscam alcancar o caminho que conduz a
liberacdo através das praticas tantricas, esta intrinsecamente ligada a pratica do Mahamudra,
uma meditacdo que busca o reconhecimento direto da natureza da mente e que se tornou um
dos pilares da tradicdo Kagyu. Além disso, 0s ensinamentos tantricos transmitidos por esses
mestres, foram repassados de forma oral e secreta e moldaram o desenvolvimento das préaticas
espirituais que vieram posteriormente formar a literatura religiosa do universo budista tibetano.

Dentre esses grandes Mahasidhas, se tem conhecimento de uma narrativa mitica
fundadora, que provavelmente veio a moldar o que veio a ser o protétipo do Mahasiddha
indiano e tibetano, o mito de “Matsyendra Natha” o pescador do Yoga na mitologia hindu e
tibetana. Dos grandes Mahasiddhas que surgiram posteriormente se destacam um grupo
denominado como os: “Os 84 Mahasiddhas” dentre eles se destacam pela relevancia na tradicéo
Kagyu; Tilopa, Naropa, Marpa, Milarepa e por fim Gampopa, cujas vidas e realizagdes
exemplificaram a esséncia da tradicdo Kagyu e o caminho do Vajrayana. A contribuicao desses
mestres altamente realizados, contribuiram e estabeleceram praticas meditativas como por
exemplo, as “Seis Yogas de Naropa”, que continuam a ser centrais no budismo tibetano
contemporaneo, sobretudo na tradi¢do Kagyu.

Nesse sentido, esse estudo almeja explorar a histdria, 0os ensinamentos e 0 impacto
desses mestres na constitui¢do das tradicGes religiosas tibetanas em especial a tradicdo Kagyu,
evidenciando como suas linhagens e métodos de transmissao, contribuiram decisivamente para
a expansdo e consolidacdo do budismo tantrico na cultura tibetana, sua expansao no Ocidente
no contexto do budismo brasileiro. Além disso, sera apresentada as iconografias da arte sacra
tibetana, como expressdo visual dos ensinamentos e suporte contemplativo para a tradigéo
espiritual aqui estudada

Cabe destacar que os termos técnicos em sanscrito e tibetano utilizados ao longo desse
trabalho encontram-se reunidos em um glossario ao final, para facilitar a consulta e

compreenséo do leitor.



12

CAPITULO 1-0 TANTRA E O SURGIMENTO DO BUDISMO NO TIBETE

1.1 Origens do Tantra

O surgimento literario do Tantra é posterior as suas origens historicas. Sua disseminacao
inicialmente se deu através da tradicdo oral. As praticas tantricas segundo relatos historicos,
possivelmente anterior ao budismo e também ao proprio hinduismo, trata-se de uma filosofia
extremamente complexa, cuja estruturacdo conceitual ndo € fruto de uma so etnia, sendo, de

uma emaranhada teia de confluéncias culturais.

O Tantra embora altamente inovador, é considerado desde o inicio uma continuagéo
dos ensinamentos mais antigos. Assim, enquanto o Tantra budista é compreendido
como uma tradicdo esotérica que nos remete ao prdprio Siddharta Gautama o “Buda”,
o0 Tantra hindu, em geral, considera os ensinamentos reveladores dos Vedas como seu
ponto de partida (FEUERSTEIN,1998, apud DIAS, 2020 p. 17).

A palavra sanscrita “Tantra” ¢ polissémica, pode ser traduzida como “continuar”,
“esticar”, “multiplicar”, indica algo sem interrupgdo. O sua santidade XIV Dalai Lama (2017)
sugere que essa ndo interrupc¢do oriunda do termo Tantra, estaria ligada a esséncia Ultima da
mente, dotada de potencialidade ilimitada.

Os ensinamentos tantricos, podem ser identificados por meio de certas caracteristicas
essenciais tais como: som sagrado (mantras), diagramas sagrados (mandalas), gestos sagrados
(mudras), o uso de técnicas ybguicas e ritualisticas. Possui grande énfase no aspecto feminino
e na compreensao do corpo fisico como o préprio templo da divindade, valorizacao entre mestre
e discipulo, utilizacdo de vasta iconografia, algumas apresentando figuras erotizadas
(masculino e feminino em unido), e uma compreensao ndo dual da existéncia. Com base nesse
entendimento, pode-se definir o Tantra como um conjunto de préaticas mistico-esotéricas que
comporta ritos e ensinamentos secretos de certas tradicdes do pensamento oriental, sobretudo
0 budismo e hinduismo. Com vista a experimentacdo da realidade Gltima da natureza da mente.

Acredita-se que o Tantra foi introduzido na literatura budista indiana, de forma néo
sistematica, a partir do século Il d.C. Posteriormente se espalharam para outros paises do
Oriente, porém a data exata em que o canon tantrico foi redigido ndo é precisa. Alguns autores
acreditam que os Tantras foram incorporados no vasto canon budista entre 400 e 750 d.C. como
afirma Gavin Flood (2006, p. 7). Ja Cathleen Cummings (2003), ao contrario argumenta que 0
aparecimento literario dos Tantras aconteceu mais cedo, por volta do século 1V, periodo em

que a Dinastia Gupta dominava grande parte do subcontinente indiano.



13

E interessante notar que o tantrismo se desenvolveu nas duas regides fronteiricas da
india: no Noroeste, nas fronteiras com o Afeganistdo e na parte oriental de Bengala,
especialmente em Assam. De acordo com a tradicdo tibetana, Nagarjuna era originario
do pais de Andhra no sul da india, isto €, no préprio coragio da India dravidica. Dai
se pode concluir que o tantrismo se desenvolveu, sobretudo no comeco, nas provincias
mediocremente hinduizadas, onde a contra ofensiva espiritual das origens aborigenes
era mais forte [...[]. Nesse sentido, o tantrismo prolonga e intensifica o processo de
hinduizagdo comegando desde os tempos pos-védicos. Mas dessa vez, ndo se trata s6
de assimilacio dos elementos da india aborigene e sim, também elementos exteriores
a India [...]. E necesséario contar também com eventuais influéncias gndsticas que,
através do Ird teriam penetrado pela india pela fronteira Noroeste. Constata-se, de
fato, mais de uma simetria perturbadora entre o tantrismo e a grande corrente
“misteriosofica” ocidental, na qual confluiram no comego da era comum, a Gnose, 0
hermetismo, a alquimia greco-egipcia e as tradi¢cbes dos Mistérios (ELIADE, apud
DIAS, p. 20).

Conforme os textos tantricos budistas, haveria dentro da mente humana um mundo de
emoc0es conflituosas as quais séo identificadas alegoricamente como “metais vulgares”. Estas
deviam ser transformadas em puro ouro, ou seja, em virtudes e disciplina, autocontrole,
estabilizacdo mental e compaixdo. No sistema budista, Nagarjuna, o famoso fil6sofo
Madhyamika, é tido como autor de numerosos tratados alquimicos, entre os siddhi obtidos pelos
yoguis figura a transmutacéo dos metais em ouro, os siddha tantricos sdo renomados alquimistas
[...] (ELIADE, apud DIAS, p. 72).

A Dinastia Gupta (320 — 350 d.C.), é retratada pelos pesquisadores como periodo aureo
da historia indiana por inUmeros fatores como: expansdo territorial e econémica, sistema de
castas consolidado, estimulo a cultura local e estabilidade politica. Em suma, paz e prosperidade
marcaram o desenvolvimento social e religioso desse periodo. Porém, ndo apenas literatura
ganhou projecdo, mas as ciéncias e, sobretudo a arte sacra que vai alcancar novos impulsos
apresentando formas pictéricas exclusivas, abrilhantando ainda mais a estética milenar dos
templos indianos. Masculino e feminino em unido sdo representados nas esculturas erotizadas
nos templos, mesclando-se sinfonicamente com uma aguda espiritualidade, a qual incorporava
na arte sacra, um dos elementos fundantes de sua expressao. Outro fator decisivo para o impulso
dos ensinamentos tantricos nesse periodo, € a ascensdo progressiva de duas escolas do
pensamento budista Mahayana, as escolas filos6ficas Madhyamika e Yogacara. Segundo
tradi¢des budistas, o tantrismo foi introduzido por Asanga (cerca do ano 400), eminente mestre

Yogacara e por Nagarjuna (século Il d.C.), ilustre representante dos Madhyamika.



14

A tradicdo Mahayana é sem ddvida a base filosofica do proto-tantrismo nascente,
sobretudo o Prajnaparamita, e os escritos Yogacara que podem ser classificado como “proto-
tantricos”. Uma salutar abertura epistemologica a efusiva emergéncia desse novo fendmeno
espiritual que estava prestes a despertar. Apos o impulso Gupta, a transmisséo oral é, portanto,
fortalecida pela expressao textual, ainda que de forma propendéutica, a literatura tantrica passa
a integrar a vida religiosa indiana do século 1V, adentrando no século VI, com a forga de uma
genuina tradicdo, com uma filosofia propria e um complexo sistema pratico-ritualistico.

Vale ressaltar, que que o budismo Vajrayana da qual se trata as tradicdes tibetanas é
uma extensdo ou uma forma do budismo Mahayana. O Vajrayana, conhecido como o terceiro
giro da roda do Dharma, literalmente significa “veiculo do diamante”. Esse termo, se refere a
nossa natureza indestrutivel, que € imortal, um presenca sempre desperta, inseparavel da
vacuidade (natureza suprema da realidade). O budismo Vajrayana, ensina que é possivel
alcancar a iluminagdo em uma sO vida. Seu canone consiste em textos conhecidos como
Kangyur e o Tengyur. O Kangyur compreende os ensinamentos do “Buda” (vinaya, os sutras e
os tantras) traduzidos do sanscrito e de outras linguas para o tibetano, a maioria dos quais do
final do século X em diante. Foi compilado pela primeira vez por Buton Rinchendrub (1290 —
1364). O Tengyur compreende os comentérios indianos classicos também traduzidos. As duas
edi¢des reunidas publicadas recentemente gerou cento e oitenta volumes.

O impulso tantrico dos séculos V1 e VII vao proporcionar, o aparecimento das primeiras
universidades monésticas da India. As universidades que se destacaram devido sua relevancia,
foram as universidades de Nalanda, Vikramasila e Uddandapura, nessas institui¢cées, poderiam
ser encontrados 0s primeiros comentarios sobre os Tantras em lingua sanscrita. A relevancia
espiritual desses centros transcende limitacGes geograficas, pois, € a partir desses locais que 0
Tibete recebera as bases doutrinais e filoséficas de sua espiritualidade.

Embora o Tantra tenha ganhado impulso no século VI e VII, se considera o periodo que
compreende o século VIII e XII, como os mais importantes. Durante esses seculos, influentes
mestres (Mahasiddhas) transmitiram publicamente o0s seus ensinamentos, marcando
definitivamente a histéria do budismo na india.

Ja em solo tibetano, impulsionado pela forga espiritual dos Mahasiddhas do século VI
ao X1V, o Tantra recebe importante heranca: sua colecéo de textos é organizada e quatro partes
principais a partir de dois sistemas: Nyingma (antigo) e Sarna (novo). O primeiro classifica o
Tantra em quatro divisfes (Kriya-tantra, Uppa-tantra, Yoga-tantra e Anuttarayoga-tantra), ja
o0 segundo em seis (Kriya-tantra, Uppa-tantra, Yoga-tantra, Mahayoga-tantra, Anuyoga-tantra

e Atiyoga-tantra).



15

Vale ressaltar, que ao se referir ao budismo tantrico tibetano, o atual Dalai Lama nomeia
principalmente cinco escolas consideradas fundamentais a saber: Nyingma, Kagyu, Sakya,
Gelug e ainda, se insere nesse contexto a tradicdo Bon que no ponto de vista de sua Santidade,
essa tradicdo nativa tibetana tem espaco ente as tradi¢fes budistas. Bon é a tradicdo religiosa
tibetana, fruto da sistematizacao feita por Tonpa Shenrab, que através de uma jornada de carater
missionario, teria introduzido sua doutrina nas terras do Tibete (BRENNAND, p. 37, 2016).
Essa religido, expandiu-se em territorio tibetano durante vario séculos e se manifesta no século
Xl a.C. provindo de praticas ainda mais antigas até que por volta do século V11 d.C. teve contato
com o budismo proveniente da India.

Inquestionavelmente, a tradicdo Bon apresenta-se como depositaria de uma rica heranca
cultural e autoctone, com caracteristicas xamanicas, animistas, altamente inclinados a magia e
ao culto, exerciam o predominio mitico-ritualistico sobre a populacédo da regido, muito antes da

chegada do budismo no Tibete.

1.2 Budismo Tibetano

Ao longo de milénios nos seus 2600 anos de histdria, o budismo tem assentado suas
bases, expandindo e adaptando-se & inimeras culturas no mundo, principalmente na Asia, como
ocorreu na China, Tibete, Japdo, Coreia e paises localizados no sul do continente indiano como
Tailandia e Sri Lanka, Myanmar, dentre outros.

O budismo Tibetano é uma das muitas tradi¢fes espirituais que se desenvolveram a
partir das palavras ensinadas por Siddharta Gautama, aquele que atingiu a iluminacdo se
tornando um “Buda”. Seus ensinamentos posteriormente deram origem aos Sutras, ou seja, as
palavras do “Buda”. Os ensinamentos de Sidharta Gautama, o “Buda Sakyamuni” como ficou
conhecido, comecaram a ser recitados de forma oral e que posteriormente veio a formar o
canone Pali (Triptaka).

Apos o Parinirvana do “Buda” que ocorreu por volta do século V a.C. em Kushinagar,
seus discipulos mais proximos, Ananda, Upali e Mahakasyapa véo se reunir e promover uma
assembleia, conhecido como o primeiro concilio que ocorreu em Rajagriha. A recitagdo reuniu
aqueles que ficaram conhecidos como os quinhentos Arahats.

A aproximadamente cem anos da morte do principe Siddharta vai ocorrer um segundo
concilio em Vaishali, motivado por crescentes divergéncias entre escolas, os debates nesse
concilio, vao girar em torno das regras monasticas e comportamentos considerados erréneos de

alguns monges, o resultado foi uma cisdo na comunidade monastica formando duas correntes,



16

a Sthaviravada (ancidos) e a Mahasamghika (grande comunidade). Nascia assim a dicotomia
entre as escolas ortodoxia (theravada) e heterodoxia (mahayana).

O terceiro concilio vai ocorrer durante a dinastia Maurya, periodo do grande imperador
Ashoka (268 — 239 a.C.), por volta de 250 a.C. em Pataliputra, esse concilio vai conferir ao
budismo lugar central no império. O objetivo desse concilio foi de reorganizar e unificar a
Sangha budista e as diferentes escolas, esse ato culminou com a expulsdo de integrantes que
ndo seguiam o Vinaya. Ao final foi composto o Kathavatthu, um livro de discursos que
refutavam outras escolas, além disso, apos esse concilio, foram organizadas missdes que
culminaram com a expansdo do budismo. Por volta do século | a.C. o que vai ficar conhecido
como canone Pali comega a ser redigido no Sri Lanka. O movimento Mahayana comeca a surgir
formalmente em algum momento entre 100 a.C e 150 d.C.

Com a morte de Ashoka, seu império entre em declinio e comeca a ser dilapidado a
medida que os ensinamentos bramanés comegam a se expandir, 0s ensinamentos budistas
declinam. O budismo indiano, s6 comega a ter suporte oficial durante o império Kushan (sec. |
a.C. e Sec. I11 d.C.), esse império volta a abracar o budismo, patrocinando a realizacdo de um
quarto concilio budista, esse concilio tinha o objetivo de harmonizar as crescentes divergéncias
entre as escolas. Os mahayanistas ndo fazem mencéo a este concilio e mesmo os theravadins o
ignoram (Humphreys, 1990).

Com o fim da dinastia Kushan, o budismo teria mais um impulso na india durante a
dinastia dos Guptas (320 - 540 d.C.). Varios centros de saber seriam criados, como Nalanda no
noroeste da India, que se tornaria a universidade budista mais importante durante varios séculos.
No entanto, a partir do século VII o budismo indiano entraria em decadéncia em virtude de
invasdes. Mesmo com o declinio do budismo duas escolas prosseguiram a peregrinacdo
espalhando-se pela Asia, alcancando o Tibete onde o budismo vai ganhar contornos proprios.

O Pali, lingua na qual foi escrito os Sutras, registraram os ensinamentos do Hinayanat
(pequeno veiculo ou veiculo de fundagdo, veiculo dos auditores ou budas solitarios), vindo a
formar o Tripitaka (Trés cestos). O budismo Mahayana? (veiculo dos bodhisattvas ou grande
veiculo) escola que se consolida a partir do século I, esta vertente apresenta duas facetas: a dos

sutras que constitui o grande veiculo dialético e dos Tantras que constitui o Vajrayana.
O sutras que registram os ensinamentos hinayana e mahayana e tem sua origem no
“Buda” Shakyamuni, o “Buda” histérico, enquanto os Tantras que englobam os
ensinamentos Vajrayana, foram revelados pelo “Buda” Vajradhara (tib, Dorje
Chang) que é uma expressdo do Dharmakaya. Apesar disso ndo se deve pensar que

Shakyamini e Vajradhara seriam duas pessoas diferentes, eles seriam expressdo de



17

uma esséncia Unica, uma expondo os sutras e a outra aparecendo sob a forma multiplas
divindades tantricas. (KALU RINPOCHE 1993, p.431).

O Budismo Vajrayana, segundo preconiza as tradi¢Ges religiosas budistas tibetanas, sao
frutos da transmissdo do o “Buda” Vajradhara, que sdo repassadas de forma ininterrupta de
mestre para discipulos. Essa corrente esotérica que vincula corpo, palavra e mente na expressao
dos ensinamentos, transmitidos por “iniciacdes” (empoderamentos) (Tib, “Wang”, sanscrito
“abhiseka’’) concedidas pelos mestres espirituais, 0 Guru, podendo este ser o detentor de
determinada linhagem ou um Lama plenamente realizado.

O budismo em solo tibetano, foi introduzido através da patronagem real, ao longo desse
processo, as praticas budistas plasmaram-se ao imaginario do povo tibetano, transformando
esses ensinamentos em uma for¢a dominante, rompendo suas proprias fronteiras, se espalhando
por toda a regido do Himalaia. Para o estabelecimento dos ensinamentos budistas, a histéria
evidencia a existéncia de trés grandes reis do Dharma no Tibete, que ficaram conhecidos por
desenvolverem papeis centrais na introducao e no estabelecimento e consolidacdo do budismo
em solo tibetano, sobretudo o budismo Vajrayana.

O primeiro desses grande reis foi Songtsen Gampo (569 — 649? ou 605 — 649? d.C.), foi
durante seu reinado que a consolidacdo politica do Tibete se estabelece, esse imperador, foi
considerado um dos primeiros e mais importantes soberanos da historia tibetana. Foi sob sua
lideranca que se efetivou a unificacdo dos diversos clas que habitavam o platd tibetano,
processo essencial para constituicdo do império nesse pais. Além de sua notoriedade politica e
militar, Songtsen Gampo se destacou por sua habilidade diplomatica, estabelecendo relacoes
com reinos vizinhos a exemplo do Nepal e da China. Songtsen Gampo teria enviado emissarios
a esses paises, conseguindo tratados e acordos comerciais e culturais importantes. A histéria
desse rei foi central para o Tibete, ndo apenas pelas suas habilidades politicas, mas também
pelo seu papel essencial na introducdo do budismo nesse pais.

A introducédo do budismo nesse periodo no Tibete, esta intrinsecamente ligada a figura
desse monarca e de suas duas esposas estrangeiras, fruto dos acordos estabelecidos com o Nepal
e a China. A primeira esposa a princesa nepalesa Bhrikuti Devi, oriunda do reino de Licchavi
no atual vale de Catmandu no Nepal, teria se casado com Songtsen Gampo por volta de 632
d.C., como parte de uma alianca politica. Devota budista, teria levado textos e imagens
sagradas, ainda teria reunido esforcos e contribuido para a construgdo do templo Jokhang
(primeiro templo a ser construido no Tibete), que viria a ser tornar uma dos mais sagrados e

local de peregrinacdo até os dias atuais. Apesar de sua importancia na tradicdo religiosa



18

tibetana, ndo ha confirmacdo documental contemporanea sobre a existéncia de Bhrikuti em
registros nepaleses ou tibetanos do século VII.

A segunda consorte de Songtsen Gampo foi a princesa Wengcheng, provinda da dinastia
Tang chinesa, casou-se em 641 d.C. com esse rei, enviada pela corte desse pais como parte de
um tratado de paz entre os dois impérios, apds pressdes diplomaéticas e militares. Songtsen
Gampo e seu casamento diplomatico, estd bem documentado em fontes chineses oficiais.
Wencheng também levou ao Tibete textos sagrados e imagens budistas e um grupo de artesdes,
e ainda trouxe conhecimentos e inovacGes em arquitetura e agricultura para solo tibetano.
Ambas figuras femininas sdo fruto de devogdo até os dias atuais no imaginario religioso e
cultural tibetano.

Ainda sob esse reinado no século VII, a escrita Tibetana foi desenvolvida pelo sabio
Thonbi Sambhota, ministro e erudito da corte, que teria sido enviado a india com a miss&o de
estudar os sistemas linguisticos e gramaticais indianos especialmente o sanscrito. Por volta de
630 d.C. ao retornar para sua terra natal, Sambhota teria adaptado conhecimentos linguisticos
adquiridos para formar um sistema fonético e gramatical adequado a lingua tibetana. O
resultado foi um alfabeto tibetano fortemente inspirado na escrita indiana Gupta (Brahmi
tardia).

Essa inovacgéo teve implicacGes duradouras para a cultura e civilizagdo tibetana, pois
tornou possivel a traducdo sistematica dos canones budistas indianos para a escrita tibetana, o
que posteriormente resultaria na compilacdo de dois grandes repositérios da literatura budista
tibetana: o Kangyur (palavras do Buda) e o Tengyur (comentarios e tratados). A escrita tibetana
representa, portanto, ndo apenas um avango técnico no campo da comunicacdo, mas um
verdadeiro marco civilizacional, ao fornecer as bases materiais e intelectuais para a formacéo
da identidade cultural tibetana.

No reinado subsequente, a consolidacdo do Dharma atinge seu apogeu em 791 d.C.
quando o budismo é conclamado como religido do Estado pelo grande imperador Trisong
Detsen (755 742 — 797 d. C.) foi um dos trés reis do Dharma juntamente com Songtsen Gampo
e Ralpacan. Seu reinado marca uma das fases mais significativa da histéria cultural e religiosa
do Tibete, pois foi sob sua lideranca que o budismo Mahayana e Vajrayana se consolidou se
caracterizando como religido dominante, superando a antiga religido nativa Bon e as
resisténcias aristocraticas.

Tritsong Detsen convidou o grande abade e estudioso da Universidade de Nalanda,
Santaraksita, representante dos sutras para vir da india para ensinar no Tibete. Porém nesse

periodo havia no pais algumas facc6es politicas conservadoras que ndo olharam com bons olhos



19

a presenca do mestre indiano e infelizmente com sua chegada, se agravou a situagdo. Para
piorar, 0 pais tinha acabado de ser assolado por uma forte epidemia, os questionamentos e a
relacdo do evento desastroso com a presenca do erudito budista foi inevitavel, recaindo a culpa
sobre 0 mesmo, 0 que acarretou em sua expulsdo do Tibete.

Diante do ocorrido com seu retorno & india, porém ainda sob a influéncia do imperador,
Santaraksita convida Padmashambava detentor dos Tantras, conhecido como o Guru Rinpoche
o “nascido do Lotus”. A historia revela que o Guru Rinpoche foi para o Tibete domar os
demdnios que assolavam a terra das neves, cuja resisténcia foi atribuida a religido nativa
tibetana denominada “Bon”, que através de feiticaria tentava dissuadir 0s ensinamentos
budistas. Com a chegada do grande ydgui a epidemia cessa e finalmente o budismo Vajrayana
comeca de fato ser estabelecido, alcangando seu apogeu em meados do século XIII. Sendo
introduzido plenamente em solo tibetano, dando origem a primeira escola budista tibetana
denominada de Nyingma (antiga). Guru Rinpoche, juntamente com o imperador Trisong
Detsen, deram inicio a construcdo do primeiro monastério budista em terras tibetanas. O
monastério de Samye, o primeiro mosteiro budista oficial do Tibete foi construido com o auxilio
de artesdo indianos e chineses, sua construcdo foi estruturada segundo o modelo do monte
“Meru”. Conforme a tradi¢do budista, nesse monastério as tradugdes dos textos budistas passam
a ser realizadas com vigor, criando o embrido do que viria a ser posteriormente o canone
tibetano. Sob o patrocinio real, foi formada a primeira geracéo de tradutores (lotsawa) e eruditos

monasticos tibetanos, consolidando dessa forma, uma tradicédo textual robusta.

Ainda que durante o reinado de Songtsen Gampo séc. VII, ndo havia no Tibete a
integralidade dos ensinamentos budistas, foi somente durante o reinado de Trisong
Detsen que o verdadeiro budismo se formou no Tibete e foi nessa época que foram
estabelecidas as tradicbes monasticas (SAKYA TRIZIN, apud DIAS, p.31).

Por um grande periodo o Dharma floresceu com apoio real e os tibetanos trabalharam
ao lado de estudiosos e praticantes indianos e chineses produzindo traducdes, linhagens e
escolas voltadas ao Dharma. Padmasambhava propagou os ensinamentos do “mantra secreto”
(Vajrayana) para o rei e outros discipulos afortunados, porém, para além disso, ndo encontrou
pessoas qualificadas para receber os ensinamentos mais avangados, ocultando a classe dos mais
elevados ensinamentos tantricos nos muros e pilares do monastério e em diversos outros locais
no Tibete e Butdo para que posteriormente fossem encontrados.

Apols a morte de Santaraksita, seu principal discipulo Kamalasila participou de um
debate que ocorreu no monastério de Samye no final do século VIII, com a escola budista



20

chinesa “Haschang”. Kamalasila surpreendeu a corte e venceu o debate que opds a escola
chinesa, estabelecendo assim, oficialmente 0 modelo Madhyamika da escola de Nalanda. Com
a derrota do monge chinés Hwa Shang, o caminho gradual do budismo indiano foi declarado
normativo no reinado, dessa forma, Trisong Detsen ndo apenas consolidou o budismo como
religido do Estado, mas também, estruturou os fundamentos culturais, politicos e espirituais do
Tibete classico, tornando-se uma das figuras mais reverenciada da histdria tibetana.

O terceiro grande Rei do Dharma foi Ralpacan (815838 d.C.) o rei patrono do Dharma
e protetor do budismo, neto de Trisong Detsen, foi marcado por um forte patrocinio do budismo,
organizou as tradugdes das escrituras canbnicas de forma sistematizada, introduzindo também
o0 sistema de pesos e medidas. Profundamente devoto, investiu recursos significativos apoiando
a expansao do sistema monastico, apoiando a construcdo de mosteiros, e ainda, determinou que
as provisdes dos monasticos deveriam estabelecidas de forma obrigatoria pelas familias, tais
medidas causaram furor entre 0s ministros.

Um dos marcos mais importantes de seu reinado, foi um sistema normativo de
traduces, a corte empregava numerosos tradutores e panditas indianos, que contribuiram para
traduces sistematicas, essa politica consolidou o que ficou conhecido como o cénon tibetano
Kangyur e o Tengyur.

Entretanto, sua politica pr6 budista gerou tensdes em setores da aristocracia € com 0s
militares, que viam com desconfianca a crescente influéncia monastica estrangeira. Apés uma
série de conflitos, finalmente conseguiram depor Rapalcan, que sem herdeiros foi sucedido por
seu irmdo o rei anti-budista Langdarma (838 — 842d.C.), esse rei promoveu uma perseguicdo
ao budismo, passou a profanar templos e ordenou que todos 0s monges renunciassem a vida
religiosa. Langdarma foi assassinado em 842 d C. por um monge chamado Lhalung Pelgyi
Dorje, sua morte levou a fragmentacdo do império e o surgimento dos principados regionais
dando inicio a um periodo de aproximadamente de dois séculos de declinio institucional do
budismo no Tibete. Paradoxalmente, a repressdo promovida em seu reinado também
impulsionou o surgimento de linhagens de resisténcia que preservaram 0s ensinamentos
budistas de forma oculta, preparando o caminho para a segunda difusdo do budismo no século
X. Com todas as convuls@es, o pais tornou-se fragmentado, 0s monges se viram obrigados a se
tornarem leigos, as linhagens tiveram que ser interrompidas externamente, contudo as praticas
continuaram de forma clandestina, causando muitos mal entendidos. A degenerescéncia dos
aspectos originais dos ensinamentos foi inevitavel. Seu reinado marca o encerramento do

periodo de florescimento religioso e intelectual iniciado pelos seus predecessores, o colapso do



21

império tibetano e o inicio da fragmentacdo politica e recessdo cultural que ficou conhecido
como “Era das regides”

A segunda difusdo do budismo tibetano ocorre sob o reinado de Yeshe-O (959 — 1040
d.C.), cujo nome significa “sabedoria ¢ luz”. Esse rei € figura central na renovacdo do budismo
tibetano. Descendente direto da antiga linhagem real tibetana, Yeshe-O foi tanto um lider
secular, quanto um patrono espiritual. De acordo com a tradicéo, ele abdicou parcialmente do
poder temporal para tomar os votos monasticos e se dedicar a revitalizacao da religido budista
no Tibete, sua aspiracdo marca o inicio de uma nova fase chamada de segunda difusdo do
Dharma, que se diferencia da primeira por enfatizar a pureza textual e ritual e por buscar superar
0s erros percebidos nas traducdes e interpretacdes anteriores, o rei teve o interesse em esclarecer
muito dos ensinamentos, pois havia muitos mal entendidos. Yeshe O, percebeu que apesar dos
esforcos iniciais ainda havia desvios doutrinais e confusao ritual no seio do budismo tibetano
recém restaurado. Yeshe O, decidiu entdo tomar medidas mais profundas para restaurar a pureza
dos ensinamentos budistas, para isso enviou uma delegacéo liderada por Rinchem Zangpo e
outros eruditos a famosa universidade de Vikramashila, no noroeste da india, com a misséo de
convidar o mestre Atisha Dipamkara Shrijnana (982 — 1054 d.C.) ao Tibete. Atisha era um
renomado pandita e abade de Vikramashila, profundo conhecedor do Mahayana, especialmente
pelo caminho gradual (Lam Rim) uma figura respeitada pela sua sabedoria, disciplina e dominio
da logica budista, contudo de acordo com as fontes tibetanas Yeshe-O néo viveu para ver a
chegada de Atisha.

A chegada de Atisha no Tibete, representou um ponto de inflexdo na histéria religiosa
no Tibete durante os doze anos que permaneceu em solo tibetano, sua presencga deu origem ao
que se chamou de “tradi¢do nova” na qual se inscreveram inumeros eruditos e realizados,
marcando assim, um novo ciclo de periodo de traducdes e difusdo do budismo no Tibete, que
na realidade se desenvolve como um periodo de “transmissdo”. Desse novo periodo de
disseminacéo, surgem as tradi¢fes Kadam, Kagyu e Sakya e posteriormente a Gelug. De acordo
com a tradicdo Yeshe-O, teria sido capturado por invasores ndo budistas durante uma missé@o
diplomatica e recusou-se a abandonar seus principios, vindo a falecer como martir. Sua vida é
frequentemente idealizada na literatura religiosa tibetana como a de um rei Bodhisattva, cujo
sacrificio teria possibilitado a preservacdo do Dharma no Tibete.

A tradicdo Kadam que remonta ao mestre Atisha se dividiu em trés linhagens que foram
posteriormente reunificadas por Tsongkhapa durante o século X1V e inicio do XV que veio a
se tornar a tradigdo Gelug, que estabeleceu o monastério de Ganden, que atualmente tem como

detentor da linhagem o atual 14° Dalai Lama.



22

Contemporaneo de Atisha, o tradutor Marpa inicia suas viagens a India em busca do
Dharma, fundava-se as bases do que viria a ser a tradi¢cdo Kagyu, ambos foram fundamentais
para a constituicdo dessa nova difusdo do budismo, porém, atuaram em linhagens diferentes e
com metodologias distintas, embora com o mesmo objetivo, fortalecer o Dharma no Tibete.

Gragas a essa segunda difusdo do Dharma no Tibete, surgem trés importantes Escolas
tantricas tibetanas: Kagyu, Sakya e Gelug, influenciadas pelos contornos doutrinérios do sabio
Atisha. De forma geral, as instru¢Ges Vajrayana foram difundidas por diferentes linhagens,
cujas as oito principais sdo conhecidas sob 0 nome dos “Os Oitos Grandes Carros da Pratica”,
dentre as principais estdo a linhagem Nyingma (antiga traducdo), Escola Kadampa (Atisha),

Kagyu, Sakia, Jonang, dentre outras.

CAPITULO 2 — OS MAHASIDDHAS E O SURGIMENTO DA TRADICAO
KAGYU

2.1 Mahasiddhas

A partir do século VIII d.C., inicia-se um vigoroso movimento espiritual que vai marcar
definitivamente a histéria da india e do préprio budismo. Nesse periodo, grandes yoguis ficaram
conhecidos como Mahasiddhas. Esses mestres, comecaram a manifestar grandes “realizacdes”
(scrt. siddhis) e prodigios através das préaticas tantricas, esses individuos, apresentavam amplo
dominio sobre a mente, corpo e elementos como o céu e a terra conforme suas intengdes. Eram
tocados por seus corpos, 0os cumes das montanhas e as regides atmosféricas, todos esses
aspectos eram visitados sem impedimentos fisicos, pois se transferiam de um lado para outro
como em um passe de magica, passando a serem admirados ndo apenas por praticantes budistas,
mas também por membros de outras religides, reis e leigos da época. A fama desses yoguis se
estendeu para além dos limites territoriais indianos, alcangando paises como a China, Nepal e

0 proprio Tibete.

2.2 Matsyendra Nata o fundador mitico do Hata Yoga e do Mahasiddha tibetano

Essa narrativa mitica de origem indiana, desenvolve papel fundamental, tanto no
contexto da tradi¢cdo hinduista do Yoga como também na tradi¢do do budismo Vajrayana
praticado no Tibete e no Nepal. Trata-se do mito de Matsyendra Nata, considerado grande
mestre do Yoga, cujo nome em sanscrito significa literalmente “senhor dos peixes” (de matsya
“peixe” Indra “senhor”). Este nome se deve ao fato de que este personagem mitico ter sido um

“mestre dos peixes” ou um “mestre da pesca”, em uma alusdo a profisséo de pescador. Segundo



23

conta a mitologia, 0 mestre Matsyendra recebeu seus conhecimentos de forma iniciatica,
diretamente do senhor Shiva, quando estava dentro da barriga de um peixe.

No inicio da trajetoria mitica, Matsyendra nos é apresentado em seu mundo cotidiano
(iniciando a historia como um pescador comum da Baia de Bengala), é engolido por um peixe
grande e embarca em sua jornada nas profundezas do oceano, conhece seu mentor Shiva e passa

doze anos praticando na barriga do peixe.

Aqui se entende este, como um periodo de purificacdo e transformacéo pessoal, no
qual nosso her6i é chamado a combater a propria ignorancia (talvez seja o “grande
peixe” que o envolve) para alcangar o estado de conhecimento. Depois disso,
finalmente o her6i Matsyendra emerge do mundo inferior, das profundezas das aguas,
trazendo consigo o “elixir” do conhecimento, que nesse contexto ¢ a propria pratica

do Hata-Yoga. (GENERRE, 2018 p.338).

Quando nos referimos a mitologia hindu, estamos nos referindo a uma tradi¢cdo milenar
gue engloba um enorme volume de narrativas pertencentes a literatura sanscrita, bem como a
literatura Tamil e outras tradigbes mitico-religiosas do sul da Asia (como aquela que se
desenvolvem em Bali na Indonésia), bem como do Tibete e do Nepal.

O tantrismo da india medieval e a extensa producdo de textos tantricos (que se inicia
por volta do século VII e tem seu auge por volta do século X d.C.), observa-se descri¢cdes do
mito de Matsyendra Nata em diversos textos, com pequenos detalhes que os diferenciam, mas
sempre estruturado em torno de um mesmo cerne narrativo: a trajetoria do pescador na barriga
do peixe e seu processo iniciatico. Entre essas narrativas tantricas, temos o Sabaratantra, um
antigo texto onde Matsyendra Nata € mencionado como sendo um dos quatro Kapalika siddhas
(configuram grupo importante do shivaismo medieval). O Sabaratantra tem seu nome atribuido
aos Sabaras, tribo indiana descendente dos australoides. A Baia de Bengala (lugar onde o
pescador Matsyendra Nata teria vivido) foi o epicentro cultural dessa tribo.

Como aponta o texto do Tantra-Aloka, onde o grande mestre tantrico Abhinava Gupta,
teria vivido até a metade do século X, presta homenagem a Matsyendra Nata como seu guru.
Matsyendra, alem de ser conhecido pelos Kapalika, também teria sido um dos grandes icones
do movimento chamado “nathismo”, ou seja, um icone pertencente a linhagem Natha (termo
sanscrito que significa senhor ou mestre).

A histdria mitologica diz que Matsyendra teria recebido os ensinamentos sobre o Hatha-
Yoga diretamente do senhor Shiva, quando estava na barriga de um peixe. O Deus narra as
técnicas para sua consorte chamada “Uma”, num recinto especial no fundo do oceano. Sé os

peixes tinham acesso a esse recinto, e Matsyendra, que havia sido engolido pelo peixe, recebe



24

os ensinamentos de Shiva depois de reconhece-lo como seu verdadeiro discipulo ao sair da
barriga do peixe, Matsyendra ao retornar, j& aparece como um mestre realizado (FEUERSTEIN,
apud GNERRE, BAEZ p. 327).

Ap0s se tornar um mestre realizado e voltar a superficie, Matsyendra se dedica a passar
adiante as instrucoes secretas que havia recebido na barriga do referido peixe, mas sempre tendo
o cuidado de escolher os discipulos devidamente preparados para receber tais ensinamentos.

No vale do Nepal e do Tibete, Matsyendra Nata foi incorporado como um
Avalokitesvara (tib. Tcherenzig, “Buda da Compaixao”) pelos praticantes do budismo
Vajrayana. Ha interessantes detalhes sobre o mito na tradi¢do nepalesa na obra Karunamaya:
The cult of Avalokitesvara-Matsyendranath in the Valley of Nepal, na qual o autor John Kerr
Locke (1980), apresenta um estudo da figura de Matsyendranath, que segundo suas pesquisas
teria sido reconhecido como um Siddha Vajrayana pelos budistas tantricos do Nepal.

Desde a Idade Média até a virada do século X1X para o XX, € encontrado importantes
relatos da existéncia desses Siddhas na india, no Nepal e no Tibete. Se por um lado a verificacio
historica da existéncia desses Mahasiddhas sdo bastante obscuras, onde o que é veridico e que
é lenda raramente podem ser separados, porém, observa-se que sua realidade cultural € inegavel.
Esta realidade cultural que garante a sobrevivéncia desses Mahasiddhas, pode ser verificada
sobretudo nos Himalaias, onde historicamente se desenvolve um processo de “conservar”,
através de narrativas miticas, qualidades essenciais de cada um desses seres “iluminados”.
Analogamente a esse processo de conservacao das lendas dos Siddhas, se tem nos Himalaias
um processo andlogo de conservacdo de determinadas praticas e tradi¢fes tantricas indianas,
que parecem ter preservado suas fei¢fes originais de forma mais fidedigna nos vales do Nepal
e Tibete, do que na propria India meridional. N&o por acaso, o registro mais detalhado desta
tradicdo mitica que envolve a figura de Matsyendra Nata se encontra nas historiografias
tibetanas dos 84 Mahasiddhas,

Os 84 Mahasiddhas representam todos aqueles que, em uma Unica vida, alcangaram
a realizacdo direta dos ensinamentos de Buda. Suas histérias de vida representam o
que eles realizaram e 0 que eles fizeram para os outros seres depois de obter a
realizagdo a partir de sua pratica. Ao ler suas historias sabemos que, através do esforco
e da préatica dos ensinamentos de Buda, nds também podemos atingir a liberagdo.
(TSEM RINPOCHE, 2018, apud GNERRE, BAEZ p331).

Segundo a tradigdo budista, os poderes miraculosos atribuido aos Mahasiddhas s&o

resultado das técnicas meditativas yoguicas, estudadas e disseminadas desde a época do



25

principe Siddharta Gautama o “Buda”. Essas técnicas integravam “as cinco classes de alta

ciéncia (abhijfid)” mencionadas nos antigos sutras budistas.
Nagarjuna, o famoso filésofo Madhyamika, ¢é tido como autor de numerosos tratados
alquimicos; entre os siddhis obtidos pelos y6guis figurava a transmutagdo em ouro, 0s
mais renomados Siddhas tantricos sdo ao mesmo tempo renomados alquimistas
(ELIADE, 1979, p.98).

Vale ressaltar que figuras centrais do budismo tibetano, como o préprio Nagarjuna, tem
sua vida descrita na hagiografia dos 84 Mahasiddhas. Para os tibetanos os Mahasiddhas
representam a primeira transmissdo oculta, possuem muitas linhas de sucessdo e seus
ensinamentos sdo transmitidos secretamente de mestre para discipulo. Através de suas cancdes
compostas, das instrucdes que deixaram e das historias a eles atribuidas, esses yoguis,
influenciaram profundamente as formas religiosas e a cultura literaria em varios paises do
continente asitico.

Matsyendra Nata & chamado no Tibete de “Minapa” ou “Aquele engolido por um peixe”.
No platd tibetano a descricdo desse mito, recebe alguns acréscimos em relacdo a mitologia
hindu de alguns elementos importantes como por exemplo: a associacdo do peixe com um
Leviatd. Nessa abordagem, n&o teria sido apenas um peixe a engolir Minapa e sim uma criatura
mitica monstruosa. Outro ponto importante, é que essa narrativa acrescenta quinhentos anos ao
mito, periodo em que o discipulo fiel teria vivido apds sua iniciagdo para transmitir aos humanos
0 ensinamento de seu amado mestre Shiva. Nesse periodo Minapa teria recebido ainda outra
designacdo importante, que esta relacionada a sua importancia no caminho do yoga tantrico:
Vajrapada, que pode ser traduzido literalmente como “caminho (pada) do diamante (vajra)”
ou “passo do diamante”. Ou Seja, esse nome faz alusdo ao caminho adamantino, a meta suprema
da tradigdo do Hata-Yoga e também diretamente relacionada ao budismo tantrico Vajrayana,
que também carrega o diamante em sua designacao.

A historia dos Mahasiddhas esta intimamente ligada a tradicdo tantrica, Kalu Rinpoche,
detentor da linhagem Shangpa Kagyu do budismo tibetano, acredita na transmiss@o dos Tantras
através da divindade conhecida como “Buda” Vajradhara. Para revelar os Tantras, “Buda”
tomou forma de Vajradhara (tib. Dorje Change), cujo nome significa aquele que segura o Vajra
(o Vajra, comporta a ideia de estabilidade e indestrutibilidade, refere-se a realizagdo da
vacuidade). A relacdo dos Mahasiddhas com os textos tantricos abarcam importantes tratados

que secretamente propagaram esses conjuntos de tantras em mosteiros geracao apos geracéao.



26

Thrangu Rinpoche, em sua obra intitulada An Introduction to mahamudra meditation,
de 2010, declara que esses mestres alcancaram a mais alta realizagdo espiritual através do
Mahamudra. Seu florescimento se deu na india entre os séculos V111 e XII d.C., havia muitos
praticantes que, através dele, alcancaram a realizacao. Dentre esses praticantes, se destacam 84

individuos que se tornaram bastante famosos e ficaram conhecidos como os 84 Mahasiddhas.
A palavra tibetana para Mahamudra é “cha-gya-chenpo”, cujo sentido profundo
aparece na explicacdo dada a cada uma das partes: - cha quer dizer gesto ou simbolo,
designa aqui a consciéncia primordial vazia e significa que o modo de ser da mente,
e 0 aspecto manifesto que procede da faculdade criadora, sdo ambos vazios em
esséncia; - gya, que significa vasto, significa que ndo existe nada além dessa
consciéncia primordial vazia; quando realizou-se o que é vacuidade, compreende-se
que nenhum fendmeno nos ciclos das existéncias ou do nirvana que escape essa
vacuidade, nada que esteja além dessa consciéncia vazia; - chenpo, que quer dizer
grande, refere-se ao fato dessa realizagdo ser mais elevada possivel; no Mahamudra
sdo realizados todos os ensinamentos do Buda, é por isso que também é chamado de

Dozgchen, o que significa grande realizacdo (Kalu Rinpoche, 1999, p 261).

De um modo geral, o Mahamudra € entendido como uma técnica poderosa de
meditacédo, muito utilizada pelo budismo Vajrayana e pela tradicdo Kagyu. Consiste em manter
a mente em seus estado natural, sem dualismo e distracOes, livre de qualquer elaboracéo, a
perfeicdo é alcancada quando a mente repousa em si mesma.

A respeito dos 84 Mahasiddhas, se destaca Tilopa que estd intimamente ligada ao

surgimento da tradicdo Kagyu.

2.3 Tilopa (988 — 1069 d.C.)

Tilopa conhecido como Prajnabhadra, € um dos mais respeitados e renomados
Mahasiddhas indianos, mestre do Mahamudra, recebeu varios ensinamentos tantricos e os
unificou, transmitindo-os a seu discipulo Naropa.

Nascido na cidade de Chativavo (Chittagong, atual Bangladesh), aprendeu sobre os
tratados doutrindrios do Bramanismo, vagava como andarilho pedindo esmolas, até que
encontrou um templo e, observando que 0s monges viviam uma vida de renuncia, ingressou
para vida monastica se tornando um erudito no Triptaka “as trés cole¢fes dos ensinamentos do
“Buda”.

Durante sua vida monastica, recebeu iniciagdes tantricas de seu mestre e desenvolveu
de forma diligente, praticas meditativas sobre essas instru¢Ges em diferentes lugares, apds um

curto periodo ele obteve uma experiéncia Unica e uma grande sabedoria nasceu dentro de si, a



27

partir dessa “realizacdo”. Tilopa recebeu diferentes ensinamentos e teve muitas visoes sagradas
obtendo grandes “realizac6es”. Recebeu ensinamentos e transmissdes, em especial, “As Quatro
Linhagens Especiais de Transmissdo” de grandes mestres tantricos da India.

Dentre seus muitos mestres, se destacam o grande Bramane Saraha, Nagarjuna e
Matangi, esses eruditos, desempenharam papel de extrema importancia para seu
desenvolvimento. Por doze anos Tilopa se dedicou totalmente a suas praticas atingindo assim
a “realizacdo”.

Dentre essas mestres citados acima, vale ressaltar, a importancia de Nagarjuna (século
I1d.C.), fildsofo budista da tradicdo Mahayana que deu surgimento a escola Madhyamika que
significa “caminho do meio”, esse mestre elaborou um profundo conhecimento acerca da
realidade ndo dual, essa escola é considerada por muitos como a mais influente escola do
budismo Mahayana.

Segundo Taranatha, (1557 — 1634) (importante mestre e historiador do budismo
tibetano), Tilopa praticava com uma yogini, filha de um moedor de sementes de gergelim, ao
descobrirem os monges o expulsaram do monastério. Por ser um ex-Bramane Pandita e monge
budista perdeu todas as oportunidades de riqueza e fama, dessa forma, ele continuou a trabalhar
como moedor de gergelim na cidade. Posteriormente ele passou a ser conhecido como “Tilipa”,
0 moedor de sementes de gergelim. Recebeu vérios ensinamentos das Dakinis em Oddyana até
que o gergelim se tornasse manteiga. Através dos ensinamentos que obteve de seu Guru, seu
corpo e mente também foram moidos e sincronizados por meio desse processo, até que ele
compreendeu a sabedoria “coemergente”.

Ele também trabalhou em um bordel para Dharima, uma prostituta de Bengala, seguindo
as instrucdes de seu Guru Matangi. Ele alcangou grande realizacdo do Mahamudra praticando
nessa situacdo. Através de tanta diligéncia e de sua aspira¢do e pratica do Mahamudra e Tantra,
ele finalmente alcangou o siddhi completo, ou a “realiza¢ao suprema”.

Tilopa entdo, passou a ensinar e beneficiar os seres sencientes por muitos anos. Ele
passou a ensinar o que tinha alcancado na forma de uma cancdo. Em suas andancas, muitas
perguntas surgiam nas cidades na qual frequentava e Tilopa respondia colocando suas
experiéncias nessas cancdes. Diz-se que muitos daqueles que compreenderam os significados
contidos nessas cancdes alcangaram siddhis. Assim, ele ficou renomado como o Siddha Tilipa
e um dos oitenta e quatro Mahasiddhas da india

Tilopa, ofereceu a Naropa seu discipulo e herdeiro da linhagem “Rosario de Ouro” um
dos mais importantes ensinamentos sobre meditacdo por meio de um pequeno poema, chamado

de Gnad Kyi Gzer Drug que significa literalmente “os seis pregos dos pontos chave” ou melhor



28

traduzido como: “seis palavras de conselho”. Esses conselhos se baseiam no conceito

tradicional de atencdo plena, ou seja, consciéncia plena da experiéncia do presente.

2.4 - Naropa (1016 — 1100 d.C.)

Discipulo de Tilopa, Naropa é uma das figuras mais citadas na literatura da Asia central.
A saga de suas realizagbes como monge, sua rendncia a vida monastica, a busca por seu Guru
tantrico Tilopa, sua dedicacéo as austeridades imputadas em seu treinamento, sua conquista da
iluminacdo e por fim, seu trabalho e dedicacdo em treinar seus discipulos, sdo fatos que
permeiam o imaginario de todo o povo tibetano.

Nascido em uma familia aristocratica em 1016 d.C., Naropa conhecido como
Abhayakirti Jananasiddhi, desde muito jovem, recebeu educacdo completa e tornou-se um
thirthika pandita (estudioso dos ensinamentos ndo budistas), praticando também os Tantras do
hinduismo. Durante esse periodo, Naropa foi a casa de uma vendedora de cerveja e encontrou
um jovem pandita budista. Apds a partida desse homem, Naropa encontra um volume de Sutras
deixado por ele, comecou a lé-los e ficou muito inspirado pelos ensinamentos, seu coracao se
encheu de devocdo ao Dharma. Naropa foi entdo para a cidade de Madhyadesha onde se tornou
monge ordenado na ordem budista.

Como monge renunciante, dedicou-se aos estudos e praticas elevadas, seu aprendizado
e proeza intelectual se tornaram lendarios chegando a posicao de abade por volta de trinta anos
de idade na Universidade de Nalanda, instituicdo de maior prestigio na época, e também na
Universidade de Vikramashila, se tornando um dos principais estudiosos budistas da India.
Mesmo com o aprendizado incomparavel, sua realizacdo interior estava incompleta e isso se
tornou 6bvio quando fazia uma leitura silenciosa de uma escritura. No ato de sua leitura, Naropa
se deparou com uma senhora mal apessoada que o observava. Em determinado momento, a
senhora perguntou-lhe se entendia o que estava lendo, prontamente Naropa lhe responde
afirmando que sim, a senhora rindo lhe pergunta novamente se ele havia entendido a esséncia,
repetindo novamente Naropa responde que sim. No instante da resposta, a senhora cai em
prantos e o repreendendo afirma: “aqui vocé esta mentindo”. Relatos tradicionais afirmam que
a velha senhora era uma Dakini (aquela que atravessa o céu), é uma deidade de sabedoria que
manifestou para guia-lo ao cumprimento de seu objetivo. Todas as noites ao fazer suas praticas,
Naropa teve muitas visdes sagradas relacionadas as Dakinis, em determinado momento,
algumas delas o encorajaram a partir dizendo: “No leste esta Tilopa, va em seu encontro que

alcancgara grande “siddhi!”.



29

O encontro com a senhora impactou Naropa profundamente, percebendo que sua
compreensdo sobre os ensinamentos budistas eram meramente intelectual, ele renunciou ao
cargo de abade do mosteiro e foi em busca de seu Guru tantrico espiritual Tilopa. Essa busca o
levou a muitas aventuras até encontrar-se com Tilopa, onde entrou em um intenso treinamento
que durou cerca de doze anos. Seus feitos de devogao e compromisso e as muitas dificuldades
que passou tornaram-se fonte de inspiragcdo entre os tibetanos, e por fim, Naropa alcanca a
iluminacao.

Em sua busca inicial, Naropa viajou pelas regides orientais e ndo encontrou Tilopa em
nenhum lugar. Um dia Naropa estava em um mosteiro, enquanto estava na cozinha nesse lugar,
avistou um senhor vil e imundo que entrou e assou muitos peixes ainda vivos no fogo ardente.
Naropa tentou, mas ndo conseguiu impedir que o senhor cometesse tal ato, ainda outros monges
correram em direcdo a esse senhor tentando impedi-lo mas sem sucesso. O senhor respondeu:
Se ndo gosta, jogue essas sobras de peixe assado na agua! Ao colocar os restos dos peixes
novamente na dgua, prontamente os peixes ganharam vida nadando em todas as dire¢des.

Naropa entdo, percebeu que aquele senhor era um siddha realizado. Seguindo-o
prostrou-se ao seus pés e pediu-lhe ensinamentos. O velho ficou furioso e bateu em Naropa sem
dizer nada. Quando Naropa pensou consigo mesmo: serd esse o yogui Tilopa?. O velho
respondeu: sim! sim! Quando Naropa pensou: “Este yogui é alguém além de Tilopa”, o senhor
respondeu ndo! nao!, nesse momento ele percebeu que realmente ele estava diante de Tilopa.

Tilopa as vezes era visto se manifestando como um yogui, praticando atos de yoga e as
vezes parecia simplesmente um louco. Durante todos esses momentos Naropa nao tinha
pensamentos conceituais nem duvidas sobre a “realizagdo” de Tilopa.

Muitos acontecimentos se sucederam e muitas agdes foram realizadas por Tilopa para
desenvolver a devogdo de Naropa, durante todos 0s eventos na qual passou em sua vida, sua
devocdo e fé permaneceram firmes e ndo foram abaladas em nenhuma circunstancia, dessa
forma, Naropa serviu ao seu Guru Tilopa pelos doze anos que se sucederam.

Apos esse periodo, Naropa permaneceu principalmente em Phullahari, perto de Nalanda
e também vagou por diversos lugares ensinando os Tantras, se envolvendo em atividades em
busca de beneficiar muitos seres sencientes. Naropa alcangou a realizagao da “realidade ultima”
e se tornou um dos mais renomados Mahasiddhas da india.

Naropa teve muitos discipulos, incluindo figuras conhecidas como Shantipa e Atisha e
muitos outros mestres, dentre esses discipulos, havia oito praticantes extraordinarios que

possuiam a “Linhagem das Instru¢des Orais”. O mais destacado entre seus discipulos foi Marpa,



30

o grande tradutor, que trouxe a linhagem de Naropa para o Tibete e a continuou através de seu
grande discipulo Milarepa.

2.5 — Marpa Lotsawa (1012 — 1097 d.C.)

Marpa Chokyi Lodro nasceu por volta de 1012 d.C. em Lhodrak Chukhyer regido sul
do Tibete em uma familia abastada. Comecgou a estudar ainda jovem e recebeu treinamento
inicial de trés anos em Mangkhar com Drokimi Shakya Yeshe, onde passou a dominar o
sanscrito. Diante das circunstancias, decidiu viajar para a India para estudar o Dharma com
renomados mestres indianos. Marpa retornou a Lhodrak e converteu toda sua heranga em ouro
para cobrir suas despesas da viajem e utilizou esses recursos para fazer oferendas a todos 0s
seus Gurus indianos em troca de ensinamentos.

Porém, ap0s seus recursos se esgotarem o que impossibilitou Marpa de continuar com
seu primeiro professor, fato que o levou a procurar o Dharma com outros mestres, viajou entao
para o0 Nepal. No vale de Katmandu, Marpa encontrou um grande banquete ritual oficiado por
professores nepaleses Chitherpa e Paindapa, ambos discipulos de Naropa. Esses professores
encorajaram Marpa a viajar para a india conhecer Naropa que se tornaria seu principal Guru.

Marpa parte em viajem para a India acompanhado de Paindapa a Pullarari e vio para
perto da Universidade de Nalanda onde Naropa lecionava. Nesse local, recebeu uma série de
iniciagdes e instrucdes tantricas. Durante esse periodo na India, Marpa também estudou com o
pandita Jananagarbha e ainda treinou com Maitripa, de quem recebeu instrucdes sobre o
Mahamudra e a tradicdo das can¢des Doha de realizacdo espiritual.

Apos doze anos de treinamento, Marpa fez uma oferenda e cantou sua primeira can¢do
de realizacéo ao seu Guru. Pouco tempo depois ao retornar ao Tibete, na fronteira com o Nepal,
ele teve um sonho visionario com o grande mestre Sahara que Ihe conferiu transmissdes do
Mahamudra. Finalmente Marpa chega novamente em sua terra natal em Lhodrak, onde
comegou a ensinar, porém, desejou retornar a India, afim de encontrar patrocinadores, e
viajando para o interior deu muitas instru¢des sobre o Dharma, a medida que sua fama foi se
espalhando, Marpa ganhou muito seguidores o que Ihe conferiu grandes recursos, estabelecendo
assim um centro de ensino e moradia em Trowolung, onde casou-se e teve filhos.

Marpa empreende entdo sua segunda viajem a India onde mais uma vez recebeu
instrucdes de Naropa, Maitripa e Kukkuripa e outros professores. Quando Marpa se preparava
para partir, Naropa ordenou que voltasse para receber um conjunto final de instrucdes.

Apbs seis anos fora, Marpa retorna ao Tibete onde estabeleceu uma vida como

proprietario de terras e instrutor do Dharma. Ele continuou a conferir as importantes iniciagoes



31

que recebeu dentre esses ensinamentos, se destacam: “Seis Yogas de Naropa” e 0 Mahamudra,
ambas instrucdes, se tornaram importantes praticas da tradicdo Kagyu que também foram
transmitidas a outras linhagens budistas tibetanas. Marpa treinou varios discipulos e 0 mais
famosos dentre eles foi Milarepa, se tornando o principal discipiulo a receber transmissdes
completas e dominar a visdo, a meditacdo e a conduta.

Marpa tinha a intensdo de transmitir a linhagem para seu filho “Darma Dode” que
faleceu ainda jovem. Para manter seu voto a Naropa e encorajado por um sonho profético de
Milarepa, Marpa parte para sua terceira viajem a India onde teria encontrando o aclamado
estudioso indiano Atisha Dipamkara Srijnana (982-1054) ao longo do caminho. Quando chegou
a India, Marpa soube que Naropa tinha entrado na atividade de um iogue errante. Apds busca
exaustiva, ao encontrar finalmente Naropa, este Ihe conferiu uma série de transmissdes orais de
Chakrasamvara, ainda Naropa ordenou ao seu discipulo que esse ensinamento sé fosse
transmitido a um dnico discipulo de cada geracdo comecando com Milarepa. Apds trés anos
fora, Marpa retorna a sua terra natal. Sobre sua morte, existe muitas informacdes conflitantes
em relacdo a datacdo, a tradicdo aponta que ele faleceu em estado de meditacdo aos oitenta e
oito anos. Apds sua morte um de seus discipulos Ngokton, preservou seu cadaver em uma stupa
construida em sua residéncia em Shung.

Dos Gurus indianos na qual recebeu ensinamentos, Marpa recebeu de Naropa a
transmissao das “Seis Yogas” juntamente com a cangdo Vajra sobre essas yogas, Marpa foi o
discipulo mais importante de Naropa, se tornando formalmente seu sucessor do Dharma. Essas
instrucdes, foram as primeiras utilizadas pelo primeiros Lamas Kagyu. Os Kagyupas sao
especialmente conhecidos por essa tradicdo e seus primeiros mestres da linhagem, como Marpa,
Milarepa, Gampopa, Karmapa, Pagmo Drupa e o Drikungpa Jigten Sumgon, esses mestres,
foram elucidadores impecéaveis da tradicao.

Marpa que foi contemporaneo de Atisha (982 — 1054 d.C.), fundou a linhagem Marpa
Kagyu, essa escola segundo a tradigdo budista remonta ao Buda Vajradhara (tib. Dorje Chang)
que revelou os ensinamentos ao mestre indiano Tilopa que os transmitiu a Naropa junto a Marpa
que veio busca-los na india. Marpa teve como principal discipulo Milarepa, que teve grandes
discipulos espirituais que foram Dhagpo Rinpoche (Gampopa) e Rechungpa.

Os quatro principais discipulos de Gampopa vao fundar as quatro subdivisdes na
linhagem Kagyu, conhecidas como as quatro maiores, que foram seguidas por oito subdivisdes
conhecido como as oito escolas menores (menores porque vem depois), essas linhagens
floresceram no Tibete e em seu apogeu contavam com 108 mosteiros principais e 1002

mosteiros secundarios.



32

2.6 - Milarepa (1052 - 1135d. C.)

Milarepa, é amplamente considerado o maior yogui do Tibete, famoso por seus retiros
rigorosos nas montanhas, seu nome de familia era Mila Thopaga cujo primeiro nome significa
“¢ uma alegria de ouvir”, ficou conhecido por compor belas cancGes de realizacoes e pela sua
imensa devocao a Guru Marpa. Nascido em Gungthang, durante sua infancia Milarepa teve que
enfrentar muitas adversidades, no inicio de sua vida, sua familia gozava de muita prosperidade.
Com o adoecimento de seu pai Mila Sherab Gyaltsen o destino mudou de forma dréstica, ja em
seu leito de morte, o pai de Milarepa, reuniu toda a familia e vizinhos e declarou que gostaria
de confiar a protecdo de sua esposa e seu filho ao irméo paterno, bem como deixar sob sua
responsabilidade o controle de todo o patrimbnio e bens existentes, redigindo assim um
testamento.

Com a morte do pali, tio e tia de Milarepa se apoderaram de forma maliciosa de todos 0s
bens da familia, contrariando tudo aquilo que o pai deixou em seu testamento. Dessa forma,
Milarepa e sua mae, foram privados de todos os direitos sobre a propriedade e bens, e ainda,
foram forcados a trabalhar de forma humilhante para aquela familia. A falta de comida e de
descanso, tornaram eles extremamente fragilizados, a humilhacao era tamanha, ao ponto da mae
de Mila se referir a sua tia como um Dumo-Tkeden (um demonio feminino que exibe a natureza
de um tigre), quanto mais eles sofriam, mais desagradaveis eram as coisas que repercutiam a
respeito dessa familia.

A familia de Mila, ainda diante dessa situacdo vexatdria, com muito esfor¢o, conseguiu
realizar uma assembleia com vizinhos e moradores, mas com 0s argumentos de seu tio e a posse
de todos os bens, sua mae percebeu ndo ser possivel recuperar a heranga e que, se continuassem
ali, a humilhac&o a qual eles foram submetidos ndo findaria. Diante do cenario desesperador,
Milarepa e sua mée foram a um lugar chamado Tsa e confiados a um Lama da seita vermelha,
um mestre popular local, nessa cidade a mae de Milarepa, buscava angariar alguns poucos
recursos com os moradores locais.

Sob o conselho de sua mae, cuja sede de vinganca tomara-lhe conta, o jovem Jetsun foi
treinado na arte negra por um feiticeiro chamado Lama Yungtun Trogyal (irado e vitorioso
mestre do mal), apds intenso treinamento com o feiticeiro e buscando vingar sua familia,
destruiu trinta e sete dos seus inimigos incluindo seu tio e sua tia. Através das instrucdes do
feiticeiro, Milarepa langcou uma terrivel tempestade de granizo com proposito de vingar as
injusticas que sofreram. Entretanto, com sangue em suas maos, logo foi profundamente tomado
por grande remorso e arrependimento. Tomado por esse sentimento profundo, e com receio das

consequéncias “carmicas” adquiridas por tal ato, que poderia leva-lo a um renascimento



33

inferiror, recorreu a um Lama chamado Rongton Lhaga, no qual sob sua tutela, confessou os
atos negativos extremamente graves e pediu-lhe instrucdes. Assim foi feito, porém, Milarepa
com o0 passar do tempo se extraviou gradativamente do caminho e ao se deparar novamente
com o seu Guru, o mestre logo percebeu suas faltas e em resposta Ihe disse: Os ensinamentos
que Ihe foram transmitidos ndo Ihe trariam qualquer beneficio e que nada mais poderia ser feito
para ajuda-lo, pois suas faltas eram muito graves. Esse mestre indicou-lhe entdo um mosteiro
de nome Dowo Lung (Vale do trigo) em Lhobrah onde vive um piedoso discipulo de Naropa, e
continuou dizendo, esse discipulo é o mais digno ente os dignos € um verdadeiro principe entre
os tradutores, ele obteve um conhecimento extraordinario inigualavel nos trés mundos e seu
nome € Marpa, o tradutor.

Apds longa jornada Jetsun Mila se encontra com o grande Marpa Lotswa e se apresenta
como originario da montanhas ocidentais no Himalaia e por conta de vinganca havia adquirido
carma negativo, e prostrando-se diante de seu mestre, Mila pede-lhe alimento e instrugao
espiritual.

Marpa Lotsawa o tradutor, € detentor ensinamentos secretos e profundos e aceitou
Milarepa tendo a compreensdo da condicdo carmica de seu discipulo. Para purificar tais faltas,
diante da constatacédo da terrivel negatividade adquirida por Mila, no primeiro momento Marpa
compreendeu ser preciso imputar-lhe duras provagdes. Mila passou mais de seis anos estudando
com Marpa que o fez construir famosa torre de nove andares como parte da jornada para o
caminho. Ao final ele recebeu de Marpa o empoderamento de “Abhisheka Chacrasamvara”,
durante o qual recebeu 0 nome secreto de Sherpa Dorje que significa “Vajra Risonho”. Somente
depois disso deu-lhe instrugdes, transmissdes e abhishekas sobre os Tantras, bem como a
linhagem do Mahamudra e os “Seis Dharmas de Naropa”, tudo o que Marpa havia recebido
dos Mahasiddhas indianos Naropa e Maitripa. Milarepa retirou-se entdo para as montanhas e
em uma gruta ap6s doze anos alcangou a iluminacdo nesta mesma vida.

No budismo tibetano, todos estdo de acordo em ter Milarepa como o grande yogui,
considerando-o prototipo de tudo aquilo que um grande Santo deveria ser. Na vida de Milarepa
estdo exemplificados os ensinamentos de todos os grandes yoguis da India, incluindo o maior
quer a histdria ja conheceu, Siddharta Gautama o “Buda”.

O nome pela qual ele ¢ conhecido no Tibete Jetsun Milarepa, “Jetsun” ¢ um nome
honorifico que significa “sagrado”, enquanto que “Repa”, significa “vestido em algoddo”. Mila
é um nome de familia. Ele ganhou o Gltimo nome devido a seu poder de viver no inverno glacial
no Tibete com apenas uma pec¢a de pano de algoddo. Enquanto um ser ordinério certamente

morreria a essas temperaturas, Milarepa alcangou nesse tempo, diversos “estados” alcancando



34

samadhi (meditacdo completa), através do controle desses estados e atraves da préatica de
geracdo interna de calor corporal (Tumo). Apés doze anos de meditagdo intensa em cavernas
remotas nas montanhas do Himalaia, Milarepa conseguiu atingir o estado inseparavel de
Vajradhara (o estado completo da iluminacdo).

Apo0s atingir este estado livre de elabora¢fes conceituais, Milarepa, assim como o
“Buda” pregou o Dharma a todos, gradualmente foi conquistando uma série de discipulos que
viviam a sua volta. Ao completar oitenta anos, Jetsun Milarepa renunciou ao corpo, falecendo
cercado por seus discipulos, tanto humanos quanto celestiais. Mesmo apos centenas de anos, as
tradicGes meditativas nas quais treinou seus discipulos, continuam sendo praticadas no Tibete.
Ela é conhecida como “Ghagyupa” (as vezes visto como “Kagyutpa”) que pode ser traduzido
como “Transmissao Sussurrada”,

Milarepa é famoso por suas cances e poemas, nos quais expressa a profundidade de
sua compreensdo do Dharma com extraordinéria clareza e beleza. Uma das primeiras can¢Ges
de Milarepa gravadas em Tsangnyon Heruka, ocorre ap0s seu retorno a sua terra natal e marca
de forma pungente sua decisdo de adotar uma vida de meditacéo solitaria. Suas cancGes fazem
referéncia ao Dharma, em seus escritos, aparecem as descri¢cdes primeiramente sobre alguns de
seus eremetérios, entdo cancdes de rendincia e 0s perigos do Samsara, seguida de muitas outras
intrucdes sobre impermanéncia. Depois surgem cancdes que descrevem diferentes aspectos do
Samsara, como por exemplo os “Seis Reinos de Existéncia”. Logo depois estdo as cangdes
relacionadas a préatica (conselhos de como praticar e o que ndo fazer), entdo é dado espaco as
seis Paramitas ou perfeicdes (codigo de conduta Mahayana/Vajrayana). Préximo ao fim estédo
as cancdes que descrevem os aspectos da realizagcdo de Milarepa, seu bem estar, sua felicidade
e seu nao apego, concluindo com uma bengéo as seus patronos.

Milarepa teve inumeros discipulos como Rechung Dorje Drakpa, Gampopa e muitos
outros, entre eles seu sucessor espiritual, que deu continuidade a sua linhagem na tradicéo de
Milarepa foi Gampopa. O ultimo ensinamento concedido a Gampoa é um episddio muito citado
na tradigdo Kagyu e carrega uma carga simbdlica muito grande, primeiramente Milarepa lhe
entrega as instruc@es orais e lembretes sobre a pratica, destacando a importancias da experiéncia
direta da mente, depois declarou que tinha uma instrucdo secreta especial, que ndo havia
transmitido a ninguém, entdo, Milarepa retira seu manto e mostra suas costas e nadegas repletas
de cicatrizes e calos devido aos rigorosos retiros nas cavernas nas montanhas e continuou
dizendo a Gampopa ser esse 0 ensinamento final. A perseveranca e o esfor¢o incansavel e a
dedicacdo total & préatica sao os verdadeiros segredos. Milarepa, faleceu aos 84 anos apds ingerir

coalhada envenenada oferecida pelo invejoso Geshe Tsakpuwa.



35

2.7 - Gampopa (1079 - 1153 d.C.)

Gampopa o mais famoso discipulo de Milarepa, nasceu em 1079 d. C. em Nyal (area
central do Tibete) seu pai era Nyiwa Sangye e sua mae, Shomo Zatse e ele foi chamado de
Dharma Drak. Seu nascimento foi anunciado em uma profecia pelo préprio “Buda”
Shakyamuni. Gampopa herdou de seu pai a vocacdo medica e o amor pelo budismo, desde
muito jovem estudou as ciéncias médicas recebendo treinamento de Kyeme um médico indiano,
Usil um médico da regido de Tsang regido do Tibete central e Vije um médico nepalés, por
muitos outros anos posteriormente, estudou com outros treze médicos chineses e tibetanos, se
tornando um dos melhores médicos da sua época e 0 mais conhecido da histéria da medicina
tibetana, tendo descoberto novos tratamentos medicinais que sdo utilizados até os dias de hoje,
ficou conhecido como Dakpo Lhaje, 0 médico de Dakpo. E interessante notar que em seus
ensinamentos Gampopa utiliza metaforas de doenca, medicina e paciente.

Gampopa também recebeu muitos ensinamentos tantricos de diferentes mestres da
linhagem Nyingma, como o mestre Bar-rey e na tradicdo Kadam com Sharpa Yonten Drak.
Casou-se aos dezesseis anos e aos vinte e dois anos teve dois filhos. Porém anos mais tarde
guando completou vinte e cinco anos, de forma trdgica uma epidemia veio assolar seu pais,
causando a morte de muitos tibetanos inclusive de toda a sua familia. Apds esse incidente,
Gampopa decide tomar os votos completos de ordenagdo monastica de Geshe Loden Sherap,
da ordem Kadam. Aos vinte e oito anos conheceu Nyukrumpa Tsondru Gyaltsen e dele recebeu
muitos ensinamentos Kadampa. Em pouco tempo conseguiu reunir em torno de si 51.600
monges, e ainda 500 discipulos avangados (yoguis), ampliando consideravelmente o nimero de
praticantes budistas. Dentre os seus principais seguidores, se destaca 0 1° Karmapa (Dusum
Khyenpa) e o renomado Phagmo Drupa Dorje Gyalpo. Portanto, as escolas Kagyupa sdo o
resultado da expansédo doutrinal e monastica realizada pelo mestre Gampopa, o qual, por esse
motivo, torna-se figura fundamental para o pensamento tantrico tibetano.

O encontro historico de Gampopa com seu professor Milarepa, se deu quando Gampopa
ouviu falar da fama do senhor dos yoguis Milarepa, por meio de trés mendincantes, enquanto
estudava ensinamentos Kadam em Phenyul, entdo decidiu procura-lo. Apds longa jornada,
Gampopa chegou a Trode Tashigang onde Milarepa vivia e estranhamente parecia espera-lo. O
grande yogui e seus discipulos aguardavam o monge Gampopa com devido respeito e
cordialidade, porém, devido ao orgulho do visitante, a visita foi adiada por duas semanas.

Quando finalmente Gampopa conheceu Milarepa, este lhe ofereceu ao novo discipulo
uma tigela de chang (cerveja tibetana). Embora Gampopa inicialmente tenha hesitado em bebe-

la, por ser uma violacdo de seus votos monasticos, ele o fez mesmo assim, o que demonstrou



36

que receberia de Milarepa todos os ensinamentos do Tantra e do Mahamudra. Este foi um
momento historico. Apos esse encontro significativo, Gampopa praticou com grande diligéncia
suportando todas as dificuldades sob a tutela de seu Guru; teve muitas experiéncias e finalmente
alcancou a grande realizacdo. Tornou-se o discipulo mais importante e detentor da linhagem de
Milarepa.

O legado e a linhagem de Gampopa se encontra em um valioso e auténtico relato que o
préprio Gampopa compartilhou com Dusum Khyenpa o 1° Karmapa, ao praticar o “tummo” de
Milarepa, porém, a realizacdo que obteve com essa pratica foi a sua propria versdao do
Mahamudra. Diante disso, Gampopa fundou o préprio sistema, combinando a abordagem geral
dos Kadampas e as pratricas tantricas de Marpa (que ele aprendeu com Milarepa). Sua tradicdo
enfatiza especialmente as béncaos e devogdo ao Guru (que vieram de Milarepa), juntamente
com sua propria percepcao sobre ensinar as pessoas a meditar simplesmente observando a
natureza da mente, sem fabricagdes conceituais.

Com isso Gampopa se tornou bastante influente e foi considerado o maior mestre de sua
época no Tibete. Milarepa iniciou a cultura dos yoguis leigos vagando pelas montanhas do
Himalaia, Gampopa sendo monge e seguidor da tradicdo Kadampa, estabeleceu monastérios e
promoveu a tradicdo monastica, sendo também seguidor de Milarepa. Essa tradicdo ficou
conhecida com Kagyu no budismo tibetano.

Gampopa fundador da ordem monéstica Kagyu e as linhagens que dessa linhagem
ramificaram, s&o conhecidas como Dakpo Kagyu. Ele fundou o monastério “Dhaklha Gampo”,
onde continuou suas atividades de ensino, meditacdo beneficiando dos seres. Gampopa € autor
da famosa obra “Precioso Ornamento da Liberagdo” e de muitos outros texto fundamentais para
a tradicéo tibetana.

Gampopa manteve ambas linhagens, a Kadampa, bem como as tradicdes do
Mahamudra e os ensinamentos tantricos de Milarepa. Desde sua época, a linhagem Kagyu
contemplou ambas as linhagens e se tornou rica em métodos para conduzir os discipulos a
realizacdo. Gampopa conduziu seus proprios alunos primeiramente pelo caminho comum do
Mahayana dos ensinamentos da linhagem Kadampa e em seguida pelo caminho incomum do
Mahamudra e do Tantra que contém as instru¢des da linhagem Kagyu de Milarepa.

Entre os muitos discipulos de Gampopa os mais conhecidos e proximos foram: Gampo
Tsultrim Nyingpo, Karmapa Dusum Khyenpa, Phagmo Drupa, Saltong Shogan, Barom Dharma
Wangchuk e Zang Drowae Gonpo. O herdeiro da linhagem Roséario de Ouro de Gampopa foi

1° Karmapa, Dusum Khyenpa.



37

CAPITULO 3 - KAGYU TRADICAO MONASTICA

3.1 Tradicdo Kagyu

A tradicdo Kagyu do budismo tibetano, cujo fundador foi Marpa o tradutor, cujas
origens remonta os Mahasiddhas, antepassados da linhagem Kagyu que sdo conhecidos como
o0 “Rosério Dourado”. A énfase dessa linhagem, esta na transmissdo continua e ininterrupta das
instrucdes orais de mestre para aluno, essa dimensdo é refletida no significado original da
palavra Kagyu.

A primeira silaba “Ka”, refere-se as escrituras do “Buda” e as instrugdes orais do Guru,
que tem significado iluminado transportado pelas palavras do professor, bem como a forga que
tais palavras carregam. A segunda silaba “gyu” significa linhagem ou tradi¢do, as palavras
juntas significam “a linhagem das instrugdes orais”. Em um sentido amplo, a linhagem Kagyu
ndo corresponde a uma Unica entidade, mas um conjunto significativo de subdivisGes formada
ao longo de sua historia. A primeira ramificagdo vai surgir entre os discipulos de Gampopa:
quatro mestres principais que acabaram por fundar suas proprias linhagens e a partir de Phagmo

Drupa um desses quatro discipulos, se desenvolveram oito subdivises:

. A escola Karma Kagyu, oriunda do primeiro Karmapa Dusum Khyempa
. A escola Barom Kagyu, oriunda do Barom Dharma Wangchuk

o A escola Tshelpa Kagyu, oriunda de Tsondru Drakpa

o A escola Pakdru Kagyu, vinda de Phagmo Drupa

Em seguida apds Phagmo Drupa, desenvolveram-se oito novas subdivisdes:

. Drikung Kagyu

. Taklung Kagyu

o Drukpa Kagyu

J Yelpa Kagyu

. Yazang Kagyu

o Shukseb Kagyu

. Marpa Kagyu

. Tropu Kagyu

Todas essas linhagem procedem de Tilopa, Naropa, Marpa, Milarepa, e é com

Gampopa, que a tradigdo vai ganhar contornos monésticos. Essas escolas tem em comum a



38

pratica dos “Seis Dharmas de Naropa” e 0 Mahamudra. Como € dito pela tradicdo, a origem
da linhagem Kagyu, remonta ao “Buda” Vajradhara que revelou os ensinamentos tantricos ao
yogui indiano Tilopa que o transmitiu a Naropa e este os confiou ao seu discipulo tibetano
Marpa, este Gltimo foi o principal discipulo de Naropa, realizou trés viagens a india e no total

passou dezesseis anos e seis meses junto a Naropa.

3.2 Shangpa Kagyu e Karma Kagyu

Dentro da tradicdo Kagyu de maneira geral, existem duas linhagens principais, a
Shangpa Kagyu e a Dagpo Kagyu.

A Shangpa Kagyu tem como detentor da linhagem o professor tibetano Kyungpo Naljor,
que detinha os trés conjuntos de praticas avancgadas das seis yogas, essas yogas também podem
ser chamadas de Dharmas ou ensinamentos. Parte desses ensinamentos, vem de Naropa, “Os
Seis Dharmas de Naropa” e os outros dois ensinamentos vem de duas grande praticantes do
sexo feminino, Niguma e Sukkasiddhi. Atualmente o detentor dessa linhagem ¢é o 2° Kalu
Rinpoche.

A tradicdo Dagpo Kagyu é uma linhagem que surgiu diretamente de Tilopa, Naropa,
Marpa, Milarepa e Gampopa, este ultimo combinou ensinamentos do Mahamudra de varios
Mahasiddhas indianos com ensinamentos Kadampa. A partir de Gampopa desenvolveram doze
linhagens Kagyu provindas de seus alunos e uma linhagem proveniente de um aluno do aluno
chamado Phagmo Drupa.

A tradicdo mais conhecida é a Karma Kagyu cuja linhagem leva o nome de seu
fundador, 0 1° Karmapa, Dusum Khyenpa (1110 — 1193 d.C.) discipulo de Gampopa, Karmapa
recebeu instru¢des completas do corpo dos ensinamentos do “Buda”, as quais ele realizou.

Apds sua morte o segundo Karmapa, Karma Pakshi (1204 — 1283 d.C.) foi o primeiro
Lama reencarnado reconhecido no Tibete. Desde entdo, os Karmapas se manifestam em
continuidade ininterrupta até os dias atuais, atualmente o detentor da linhagem é Orgyen Trinley
Dorje 0 17° Karmapa, nascido no Tibete oriental em 1985 e desde o ano 2000 “sua eminéncia”
tem vivido nas proximidades de Dharamsala norte da india, onde recebeu o status de refugiado
concedido pelo governo indiano.

O 1° Karmapa teve como seu principal discipulo Situ Drogon Rechen, eles foram o0s
primeiros discipulos de linhagem de reencarnacdo que seriam conhecidos como “Gorros
Negros” (os Karmapas) e os “Gorros Vermelhos” (Os Situpas), cuja atividade ao lados de outros

mestres € perpetuar a atividade dessa linhagem até os dias de hoje.



39

3.3 Origem da linhagem Shangpa Kagyu

A linhagem Shangpa kagyu, remonta o grande erudito Khyungpo Naljor (990 — 1139
d.C.), essa linhagem floresce em tempos passados de forma autdbnoma e atualmente esta
bastante ligada a linhagem Karma Kagyu, entretanto conservou um corpus de pratica que
Ihe é préprio e que continua a ser ensinado, mais particularmente no &mbito de retiros. Kalu
Rinpoche € o atual detentor dessa linhagem apds de ter recebido a transmissdo de Lama
Norbu Tondrup, durante o retiro de trés anos que ele participou ainda jovem. Ap0s a morte
de 1°Kalu Rinpoche, seu principal discipulo, Bokar Rinpoche, sucedeu-o na transmisséo da
linhagem.

A linhagem Shangpa Kagyu estabelecida pelo erudito “realizado” Khyungpo Naljor,
cuja pratica se iniciou nas tradicbes Bon e Niyngma (Dzogchen). Apds esse periodo,
Khyungpo Naljor parte em viagem para a india em busca de mais ensinamentos, retornando
com a quintesséncia das instrucdes de cento e cinquenta mestres, dos quais 0S mais
importantes foram: as Dakinis de conhecimento primordial; Niguma, Sukkasiddhi.

Kyungpo Naljor, realizou e transmitiu os “Cinco Ensinamentos de Ouro” e os “Cinco
Ultimos”, o primeiro se refere ao ouro, devido ao fato de Khyungpo Naljor ter oferecido
grande quantidade desse metal precioso a Niguma, o nimero “cinco” refere-se a progressao
da préatica que é ilustrada simbolicamente por uma arvore, “A arvore da iluminacdo da
tradicdo Shangpa” que tem como base as “Seis Yogas de Niguma”; o tronco ¢ uma pratica
especial do Mahamudra chamada “Mahamudra Relicario”; os trés galhos que aparecem sao
0s métodos de integracdo da experiéncia do Mahamudra, ou seja. “Os trés meios de
realizagdo de pratica”; as duas flores s@o as praticas com as Dakinis branca e vermelha; o
fruto é a imortalidade além de todo o erro (além da morte e renascimento). O segundo
ensinamento, significa que Kyungpo Naljor realizou os cinco mais alto aspectos da
divindade, o resultado ultimo dos cinco principais Tantras do Anuttarayoga Tantra,
agrupando em uma mandala cinco divindades (sadhana das “Divindades dos Cinco
Tantras”): Guhyasamaja, Mahamaya, Hevajra, Chakrasamvara e Vajrabhairava. Esta
pratica cuja origem remonta ao Tantra “Oceano de Joias”, lhe foi transmitidas pelo
Mahasiddha Vajrasana e constitui a base do sistema iniciatico Shangpa.

Khyungpo Naljor introduziu e difundiu no Tibete as doutrinas recebidas da india, em
particular seus ensinamentos se deram na provincia central de U-Tsang, especialmente em
uma regido chamada Shang, de onde deriva seu outro nome “O Lama de Shang” e o nome

da linhagem que se desenvolveu em seguida.



40

Viveu cento e cinquenta anos e fundou mais de cem mosteiros, ensinando e
manifestando numerosos milagres. Teve inimeros discipulos, sendo o principal Mokchokpa
(1110 — 1170 d.C.), por meio na qual os ensinamentos foram passados para Kyergangpa
(1143 — 1216 d.C.), depois para Rigongpa Chokyi Sherab (1175 — 1247 d.C.) e
posteriormente para Sangye Tonpa Tsondru Senge (1213 — 1285 d.C.), que constituem,
junto com Vajradhara, Niguma e Khyungpo Naljor, os sete primeiros mestres da linhagem,
“as Sete Joias™.

As instrucdes que até entdo tinham sido transmitidas unicamente por via oral, foram
difundidas por Sangye Tonpa, que teve por discipulo Khedrup Tsangma Shangton
(Shangtonpa) (1234 — 1309 d.C.), e colocadas sob forma escrita por seus sucessores:
Khetsun Shonu Drub (? — 1319 d.C.), Jagpa Gyaltsen Bum (1261 — 1334 d.C.) e Serlingpa
Tashipel (1292 — 1365 d.C.).

Essa linhagem ¢ dita “distante” e continuou sem interrup¢ao no interior das escolas
Kagyu, Nyingma, Sakia e Gelug. Duas outras linhagens ditas “préximas” e outra “muito
proxima” surgiram de revelagdes direta da Dakini de conhecimento primordial chamada de
Niguma. Suas origens respectivas sdo com o Mahasiddha Thangtong Gyalpo (1361 — 1485
d.C.) com a linhagem Thangluk e de outra parte, Kunga Nyingpo ou Taranatha (1575 —
1635 d.C.) com a linhagem Jonang.

Os diferentes ensinamentos que estavam dispersos convergiram novamente em uma
linhagem unica com Jamgon Kongtrul Lodro Thaye, no século X1X. E foram passadas para
Trashi Chopel, depois para Norbu Dondrub e, finalmente para 1° Kalu Rinpoche e Bokar
Rinpoche, que apos o falecimento do 1° Kalu Rinpoche deu continuidade a linhagem.

Os principais ensinamentos transmitidos pela linhagem Shangpa consistem nos cinco
ciclos:

e De Niguma, em particular os Cinco Ensinamentos de Ouro, que apresentam um
conjunto coerente e conciso de um dos mais elevados e profundos métodos de
realizacéo;

e De Sukhasiddhi, as 6 Yogas e 0 Mahamudra,;

e De Maitripa, a préatica de Mahakala Tchadroupa;

e De Abhaya, a pratica das Divindades dos Cinco Tantras;

e De Rahula, a pratica conjunta das quatro Divindades



41

Esses ensinamentos constituem o coragdo da transmissdo e das praticas nos centros

Shangpa durante o tradicional retiro de trés anos.

3.4 Khyungpo Naljor encontra Niguma

Khyungpo Naljor foi a India em busca de um mestre que tivesse alcancado a realizagéo
ultima, ou seja, a visao direta do dharmakaya. Durante sua peregrinacao ele percorria todos 0s
lugares orando continuamente para atingir seu objetivo. Em meio a sua jornada, ao se encontrar
com alguns Gurus pelo caminho, esses lhe afirmaram, que Khyungpo Naljor encontraria aquele
ao qual procurava sob forma de uma Dakini de sabedoria com nome de Niguma, que alcancou
a visao Ultima do dharmakaya.

Depois de inameras dificuldades Khyungpo Naljor finalmente encontrou uma floresta
de Sandalo apontada pelos Gurus onde vivia a Dakini. Ao adentrar a referida floresta, eis que
aparece diante dele no espago um ser de aspecto feminino. Ela tinha pele escura, trazia varios
ornamentos e dancava no céu segurando em uma de suas mdos um damaru e um cranio,
Khyungpo Naljor prontamente prostrou-se diante da Dakini pedindo-Ihe iniciagdes e instruces.

A titulo de oferenda, Khyungpo Naljor Ihe deu as posses em ouro que trazia consigo, a
Dakini subitamente, apanha a oferenda e langa todo o ouro na floresta, nesse instante Khyungpo
Naljor sentiu certa hesitacdo e acreditou estar em perigo, foi quando surgiu uma montanha
circundada por uma multidao de Dakinis, do alto dessa montanha, corriam quatro rios de ouro.
Ao ter essa visao, prontamente se questionou se aquilo que se desvelasva diante de seus olhos
era real ou apenas uma ilusdo, e prontamente a Dakini Ihe responde: se possuirmos a visao pura,
tudo é ouro, sem uma visdo pura, ndo ouro em lugar algum, e langcou novamente o restante do
ouro oferecido por Khyungpo Naljor instantes atras.

Khyungpo Neljor entendeu entdo que se tratava realmente de Niguma e prosternando-
se novamente a ela pediu-lhe as iniciacGes. Produzindo entdo a aparéncia da divindade
Chakrasamvara e de sua mandala, Niguma conferiu-lhe um conjunto completo de iniciagdes e
instrucGes, principalmente os “seis Dharmas de Niguma”, ainda recebeu instru¢des sobre o
Mahamudra conhecido como “O relicario do Mahamudra” (tib. Chachen gauma). Khyungpo

Naljor recebeu esses ensinamentos em estado de vigilia e também durante os sonhos.

3.5 Khyungpo Naljor encontra Sukkhasiddhi
Ao empreender nova viagem a india, Khyungpo Naljor encontrou treze siddhas, dos
quais recebeu iniciagOes e ensinamentos, esses lhes sugeriram ir em busca de Sukkhasiddhi uma

dakini que, tendo atingido o “corpo de arco iris” foi habitar na floresta. Os ioguis ainda disseram



42

a Khyungpo Naljor que caso possuisse um karma puro, seria possivel encontra-la, caso
contrério ndo. Ap6s nova busca Khyungpo Naljor se depara com Sukkhasiddhi, estd lhe
apareceu sob a aparéncia jovial, de uma brancura pura e muito bonita, enfeitada de joias e cedas
e assim como Niguma pairava no céu a sua frente e conferiu-lhe instruces sobre os seis
dharmas de Sukkhasiddhi e também sobre a pratica que agrupava o mestre e quatro divindades.

Quanto a Niguma, esté é irma de Naropa e graca a seu karma puro de vidas anteriores
pode ter a visdo do “Buda” Vajradhara (“Buda primordial”) de quem recebeu diretamente
instrucdes, logo obteve entdo a oitava terra de Bodhisattva e tornou-se uma Dakini de sabedoria.

Ja Sukkhasiddhi era leiga, mie de familia, vivia na Caxemira no oeste da india, nessa
época terrivel a fome assolava a regido, para conseguir um pouco de comida era necessario
mendigar diariamente. Um dia quando a fome lhe assolara e restara apenas um pote de arroz,
um monge apareceu em sua casa para pedir um pote de comida. A fé da senhora era tanta que
prontamente Ihe ofereceu o Unico pote de arroz que restava, pensando esperar que o restante da
familia pudesse trazer algo ao anoitecer, porém, voltaram de méo vazias. Ao chegarem exaustos
pediram para a senhora fazer a refeicdo, ela lhes explicou o que ocorrera, porém, para eles foi
um basta e logo foram tomados por uma violenta colera, reprovando sua iniciativa que culminou
com sua expulséo da casa onde vivia.

Ao se afastar, tendo viajado muito, mendigando comida como podia, ao chegar em uma
grande cidade na Caxemira, pode adquirir grande quantidade de arroz onde utilizou esse
alimento para produzir cerveja na qual passou a vender. Perto dessa cidade morava o
Mahasiddha Virupa que compartilha a vida com sua companheira. Esta vinha comprar cerveja
no mercado, pois Virupa consumia grande quantidade dela. Intrigada a senhora perguntou-lhe
um dia: A senhora vem todos os dias comprar minha cerveja quem é que bebe tanto assim?
Respondeu-lhe a companheira de Virupa: Na floresta vive um Guru muito bom e € ele quem
bebe. Prontamente respondeu a senhora: se ele ¢ um bom Guru, ndo posso cobrar pela cerveja,
dessa forma, Ihe ofereco o produto de bom coracao.

Assim passaram-se 0s dias e a rotina de pegar cerveja continuava até que Virupa tem
um vislumbre e pergunta: de onde vem t&o boa cerveja sem pagar por ela. Sua companheira
explica para o Guru toda historia e que a senhora se recusa a receber qualquer pagamento,
Virupa entdo, pede para chama-la que ao receber a noticia fica muito feliz e como
comemoracao, comprou carne e bastante cerveja para oferecer ao Guru na floresta.

Vendo a imensa fé da referida senhora, 0 Mahasiddha deu-lhe suas bengdos e em
seguida, transmitiu um ciclo de iniciagdes do Tantra de Hevajra e deu-lhe instrugdes sobre o

Mahamudra. Os efeitos dessa pratica foram tdo potentes, que apesar de seus sessenta e trés



43

anos, a vendedora de cerveja rejuvenesceu, obtendo, assim a “liberagdo”. O corpo que adquiriu
foi de fato foi um “corpo de arco-iris” e ndo um corpo material ordinario, uma aparéncia fisica
que soO individuos predestinados podem ver, ela ficou conhecida a partir de entdo como
Sukkhasiddhi.

Khyungpo Neljor gracas as iniciacdes e as instrucdes que recebeu das duas Dakinis de
sabedoria, dos treze Mahasiddhas e dos seus cento e cinquenta mestres, obteve ele mesmo o
estado de Mahasiddha. De volta ao Tibete, estabeleceu o mosteiro principal no sul de Lhasa em
uma regido chamada Shang, de maneira que sua linhagem tomou o0 nome de Shangpa Kagyu.
A fama de sua realizagdo e de sua erudigdo atraiu tantos discipulos que ele fundou no Tibete
central e na provincia de Khan, um total de 108 mosteiros.

Durante séculos, uma infinidade de mestres integraram em sua propria linhagem os
ensinamentos da linhagem Shangpa, perdendo ela assim seu vigor como linhagem auténoma,
para ser encontrada de maneira difusa em outras escolas como a Nyingma, Sakya, Gelug dentre
outras. Foi preciso esperar o século XIX para assistir 0 seu renascimento gracas a Jamgon

Kongtrul Lodro Thaye, cuja vida fora profetizada em varios Sutras e Termas.

3.6 — Kalu Rinpoche e a linhagem Shangpa Kagyu

3.6.1 - 1° Kalu Rinpoche

O 1°Kalu Rinpoche (1904 — 1989 d.C.) nasceu no leste do Tibete (regido de Khan), foi
ordenado monge aos treze anos, em seguida realizou o tradicional retiro de trés anos e ainda
como pratica, passou doze anos meditando sozinho nas montanhas como um eremita. Foi um
dos grandes mestre budistas do nosso tempo. Muito respeitado e querido por incontaveis seres
que tiveram a sorte de receber iniciacdes e ensinamentos. Reconhecido por sua extraordinaria
realizacdo espiritual e vasta erudicdo, foi nomeado diretor de retiros de Palpung, um dos mais
influentes monastérios da escola Kagyu, sede do grande Tai Situ Rinpoche.

Antes da invaséo chinesa no Tibete, foi enviado por Sua Santidade o 16° Karmapa a um
retiro no Butdo, apds esse retiro foi para a india, onde se estalou em uma renomada regido de
Darjeeling. Em 1963 fundou sua sede e monastério no povoado de Sonada e o chamou de
Samdrub Darje Cholling. A partir de 1971 desempenhou papel transcendental e pioneiro na
conservacao e propagacao do budismo no Ocidente, fundando inimeros centros de Dharma e
centros de retiro, beneficiando com suas agbes muitas pessoas na Europa e nas Américas. Em
particular fundou no Brasil a pedido de praticantes brasileiros o “Kagyu Pende Gyamtso”, um

dos primeiros centros do Brasil e da América do sul.



44

Esse grande mestre nos deixou atingindo o Paranirvana aos oitenta e cinco anos, em
meditacdo em seu monastério-sede em Sonada. Seu corpo foi conservado em um sagrado

relicario para inspirar seus discipulos e todos aqueles que buscam o caminho do “Buda”.

3.6.2 — 2° Kalu Rinpoche

Kyabje Kalu Rinpoche renasceu como ele proprio havia previsto, em 1990 em seu
monastério na India. Foi reconhecido por sua “santidade” Dalai Lama e por Tai Situ Rinpoche
como de fato a emanacdo do precedente, que desde jovem, inspirou a todos 0s que o conheceram
com sua presenca amavel e carinhosa.

Em 1993 foi entronado por Tai Situ Rinpoche, Gyaltsab Rinpoche e por Bokar Rinpoche.
Tai Situ lhe deu o nome de Karma Ngedon Tenpe Gyaltsen (O Estandarte da Vitoria dos
Ensinamentos de Significado Verdadeiro), mas é conhecido atualmente como Kyabje Kalu
Rinpoche. Em 1995, aos cinco anos, realizou seu primeiro ciclo de ensinamentos visitando
varios centros pelo mundo inclusive o centro budista Kagyu Pende Gyamtso que fica na cidade
de Brasilia no distrito de Sobradinho no Brasil. Aos sete anos comecgou seu estudo formal no
monastério do seu antigo discipulo e agora mestre Bokar Rinpoche, aos dezoito anos completou

o tradicional retiro de trés anos

3.7 — Origens da linhagem Karma Kagyu

O 1° Karmapa, Dusun Khyempa (1110 — 1193 d.C.), foi um dos principais discipulos
de Gampopa e fundou essa tradicdo Kagyu. Além dele o segundo Karmapa, Karma Pakshi
(1206 — 1282), e 0 nono, Wangchuk Dorje (1556 — 1603) sdo conhecidos por suas realizagdes
excepcionais em meditacdo e sua contribuicdo de escritos focados principalmente na linhagem
de pratica. O terceiro, Rangjung Dorje (1284 — 1339), o sétimo, Chodrak Gyatso (1454 — 1506),
e o oitavo, Mikyo Dorje (1507 — 1554), sdo renomados por seus trabalhos escolasticos em
comentarios dos Sutras e Tantras. O décimo, Choying Dorje (1604 — 1674) foi um grande
artista e poeta. Mais tarde, no século X1X, o mestre Jamgon Kongtrul, o grande (1813 — 1899)
compilou “O Tesouro do Mantrayana Kagyu”, que se tornou uma das principais fontes de
instruces, iniciacles tantricas e sadhanas para a linhagem Karma Kagyu.

A linhagem Kagyu pratica os pontos essenciais dos Sutras e dos Tantras, com foco
especial nos ensinamentos tantricos do Vajrayana e do Mahamudra. Nessa tradigédo, existem
dois caminhos principais: 0 caminhos dos meios habeis e o caminho da liberagdo. Ambos os
aspectos dos ensinamentos do Tantra e do Mahamudra estdo conectados a compreensao que

aponta para a realizacdo direta da natureza da mente. Essas duas principais linhas de pratica e



45

instrucdo de meditagdo sdo comuns a todas as escolas da linhagem Kagyu, em geral, no que diz
respeito aos quatro Tantras, ou ao padrdo de instrugdes chave do Mahamudra. No entanto,
existem pequenas diferencas na forma como esses aspectos sdo apresentados e nos métodos de
abordagem do Tantra e do Mahamudra.

Essa tradicdo permaneceu forte e bem sucedida devido, principalmente a presenca de
uma linhagem ininterrupta provinda de sucessivos Karmapas que buscam renascer para
beneficiar os seres sencientes. Todos 0s sucessivos renascimentos dos Karmapas sao bastante
conhecidos em todo o Tibete e entre todos os praticantes do budismo tibetano, por suas
realizacBes em meditacdo, erudicdo e atividades voltadas ao beneficios dos seres.

Karmapa significa “aquele que realiza a atividade budica” ou “a personificagio de todas
as atividades dos “Budas”. Os Karmapas renascem nesse corpo de manifestacao (nirmanakaya)
por dezessete vidas até o presente, em todos desempenham um papel importantissimo na
preservacdo e promulgacéo do budismo no Tibete.

Na tradicdo tibetana é contada a historia de que o Karmapa atingiu a iluminagdo em um
passado remoto como um “Buda” chamado Shenphen Namrol. No futuro ele serd o sexto
“Buda” desta era afortunada e sera conhecido como Trukpa Senge. Os Karmapas se manifestam
como um Bodhisattva de décimo nivel, sendo uma emanacdo de Tcherenzig o “Buda” da
compaixao.

Os Karmapas nao s6 desempenham um papel instrumental na linhagem Kagyu como
também de outras linhagens Vajrayana no Tibete. O atual Karmapa, o 17° Gyalwang Karmapa,
Ogyen Trinley Dorje, ja se tornou uma das principais figuras das geracfes mais jovens de
mestres budistas no Tibete. Ele foi o primeiro e Unico Lama reencarnado a ser reconhecido
tanto pelo atual Dalai Lama quanto pelo governo comunista chinés. Desde que assumiu suas
responsabilidades como Karmapa, mesmo ainda jovem, desempenhou papel proeminente no
Tibete durante a década de 1990. Nesse periodo, Ogyen Trinle Dorje reconstruiu e reformou o
Mosteiro de Tsurpho, a principal sede dos Karmapas, que foi danificado primeiro durante a
revolta tibetana de 1959 contra o partido comunista chinés e posteriormente durante a revolucéo
cultural. Em dezembro de 1999 ele deixou Tsurpho secretamente e seguiu para Dharamsala,
na India lar de “Sua Santidade” Dalai Lama e de uma grande comunidade de exilados tibetanos.

Atualmente 17° Karmapa preside um festival anual de ora¢6es em Bodhy Gaya (Kagyu
Monlan), com a presenca de 10.000 monges, monjas e leigos de todo o mundo, além disso ele
prepara e preside o Kagyu Gunchoe, a secdo de debate de inverno para monges e monjas

também em Bodhy Gaya, India.



46

3.8 — O Cénone tibetano

O canone budista conhecido como Kangyur — “A palavra traduzida do “Buda”
(aproximadamente 108 volumes) e do Tengyur “tratados traduzidos” (aproximadamente 214
volumes), fornece as fontes primérias que compdem a linhagem Kagyu. Além disso, a linhagem
se baseia em centenas de volumes dos mestres Kagyu, comegando com os Mahasiddhas
indianos, Tilopa e Naropa, bem como dos iogues tibetanos, Marpa, Milarepa, Gampopa, 0s
Karmapas e outros mestres da linhagem.

As obras mais ilustres dos mestres tibetanos Kagyu provem de Marpa, das cangdes Vajra
de Milarepa, das obras completas de Gampopa, dos Karmapas, de Drikung Kyoppa Jingten

Sungon e de Drukpa Kunkhyen Pema Karpo, e ainda, as obras de muitos outros mestres.

3.9 — Tradigdo Kagyu no Brasil

3.9.1 — Shangpa Kagyu no Brasil

O budismo no Brasil remonta a chegada dos primeiros imigrantes japoneses que
chegaram no pais embarcados no navio Kasato-Maru que aportou no Brasil, mais precisamente
no porto de Santos em 18 de junho de 1908, com representantes da linhagem budista Nichiren,
fundando em 1936 o primeiro templo budista em solo brasileiro, vale ressaltar, que o budismo
de imigracdo nesse periodo, era restrito somente ha essa comunidade, sendo difundido
posteriormente a essa comunidade, (a este respeito, cf. USARSKI, 2002).

O budismo Tibetano (Vajrayana) chegou ao Brasil de forma mais tardia a partir da
década de 1980, como estabelecimentos de centros como a Kagyu Pende Gyamtso, o Centro de
Dharma da Paz estabelecido por Gangchen Rinpoche em sua visita ao Brasil, e a presenca do
mestre Tibetano Chagdub Tulku Rinpoche que determinou a construcdo do primeiro templo aos
moldes tibetanos em Trés coroas no Rio Grande do Sul em 1997.

O Centro Budista Tibetano, Kagyu Pende Gyamtso (Um oceano de beneficios), sob a
autoridade espiritual de 2°Kyabje Kalu Rinpoche, é um centro budista que tem por objetivo o
estudo e a divulgacdo do budismo tibetano, em particular o Vajrayana, em seus aspectos
religiosos, filosoficos, artisticos e cultural. O centro foi fundado em 14 de maio de 1987, pela
iniciativa de alguns discipulos brasileiros do 1° Kalu Rinpoche que, com sua autorizacao e
inspiracdo, estabeleceram o KPG como um centro de Dharma ligado a transmisséo oral

Shangpa Kagyu, a qual perpetua sem interrupgdo por mais de dez séculos, até os dias de hoje.



47

O centro que se localiza em Sobradinho, Brasilia — DF, progressivamente vem
abordando os ensinamentos centrais por meio de estudo cuidadoso dos manuais recomendados
por Kalu Rinpoche. Juntamente com os estudos, € introduzido diferentes praticas de meditacao,
analitica e contemplativa. Existe também, um programa para a preparacao para o retiro de “trés
anos”, tradicional dessa linhagem.

O centro KPG no Brasil conta com a supervisdo do Lama residente Sonan Sherpa
escolhido pelo 1°Kalu Rinpoche e pelos responsaveis que residem nos monastérios de Sonada
e Salugara para ser o respresentante no Centro Budista Tibetano Kagyu Pende Gyamtso (KPG)
em Brasilia. Lama Sonan nasceu na india préximo aos Himalaias em 1967 em uma familia
budista. Aos 12 anos ingressou no mosteiro sede de Kalu Rinpoche em Sonada, apds estudos
integrais Lama Sonam recebeu a transmissdo integral das inicia¢fes das linhagens Karma
Kagyu e Shangpa Kagyu. Aos vinte anos de idade entrou para o retiro de trés anos sob a dire¢do
do 1° Kalu Rinpoche, Bokar Rinpoche e do mestre de retiros Lama Lorang. Apos o retiro Lama
Sonam recebeu diversas responsabilidades monasticas relacionadas principalmente ao bem
estar dos jovens monges.

Outra figura importante para estruturacao do centro no Brasil foi o Lama Karma Trinle
nascido na Franga em 1949, teve contato com o budismo em 1971, vindo a ser um dos primeiros
discipulos ocidentais do 1° Kalu Rinpoche. Participou juntamente com Kalu Rinpoche e outros
Lamas em 1974, o estabelecimento do primeiro grande centro de Dharma Parisiense. Em 1985
recebeu ordenagdo monastica e concluiu o retiro de trés anos, desde entdo continuou os estudos
do Dharma. Desde o inicio participou da organizacao e estabelecimento do centro de Dharma
no Brasil Kagyu Pende Gyamtso e em 2003 estabeleceu o programa extensivo de estudo e
preparacdo para o retiro de trés anos nessa localidade. Em 2005 se tornou Lama residente do
KPG juntamente com Lama Sonan, ambos participaram em conjunto com a Sangha
(comunidade budista) no desenvolvimento de estudos e pratica do Dharma, entre as quais a
realizacdo do primeiro retiro de trés anos da linhagem Shangpa realizado no Brasil.

Desse primeiro retiro formou-se o primeiro grupo de brasileiros que completaram o
tradicional retiro de trés anos, trés meses e trés dias da linhagem Shangpa, que teve como mestre
de retiro Lama Trinle e Lama Sonam especialmente designados pelo 1° Kalu Rinpoche. Nesse
primeiro grupo completaram o retiro de trés anos Lama Tsultrin Pelmo (Miriam Solomon),
Lama Karma Wangdu (Bruno Vichi), Lama Tsultrin Drimé (Renato Canfora), Lama Karma
Djantchub Dordje (Eduardo Martins Machado) e Lama Drolma (Gléria Limeira), os trés
primeiros Lamas citados participam regularmente das atividades do KPG, proporcionando

ensinamentos e praticas regulares que ocorrem, tanto no formato on-line quanto presencial.



48

Apos 1° Kalu Rinpoche deixar as atividades mundanas em maio de 1989, seus discipulos
continuaram seu trabalho com o intuito de criar as condi¢fes necessarias para compartilhar as
transmissfes que receberam. Desde seu renascimento, o 2° Kalu Rinpoche tem dado suporte
espiritual e transmissdes da tradi¢cdo Shangpa Kagyu na qual é detentor da linhagem em diversos
centros de Dharma espalhados pelo mundo inclusive no Brasil, onde definiu um programa de
retiro de trés anos dessa linhagem que teve inicio em 2010. Em 2019, foi a Gltima visita em que
Kalu Rinpoche ao Brasil onde ofereceu instrucfes sobre 0 Mahamudra e concedeu iniciagdes

de Tcherenzig e Mahakala, o retiro aconteceu em Sao Paulo e em Brasilia.

3.9.2 — Karma Kagyu no Brasil

A linhagem Karma Kagyu no Brasil esta representada pelo Centro de Budismo
Tibetano, Karme Thegsum Tcholing (KTT) sob a supervisdo do Lama Karma Tartchin. O
referido Lama brasileiro, iniciou sua pratica e estudos no Budismo Tibetano em 1989. Em 1988
recebeu instru¢cdo do Mahamudra de seu Lama raiz o0 12° Tai Situ Rinpoche, principal Guru do
17° Karmapa, Orgyen Trinle Dorje. Em 2000 realizou o tradicional retiro de trés anos com o
veneravel Khempo Kathar Rinpoche. Ao término do retiro em 2004, seu mestre 0 homenagiou
por ser o primeiro Lama brasileiro da escola Karma Kagyu no Brasil e o primeiro a ter
permissao para dar iniciagdes das divindades da linhagem.

Em 2007, fundou o Karme Thegsum Tcholing o “KTT” no Rio de Janeiro, desde entéo,
vem se dedicando exclusivamente a praticar e transmitir os ensinamentos do “Buda” e da

linhagem Karma Kagyu para todos seus alunos espalhados pelo Brasil.

CONSIDERACOES FINAIS

O presente trabalho, desenvolvido dentro do escopo disciplinar de Ciéncias das
Religides, dentro do campo denominado “estudos budistas” buscou desenvolver, uma visao
mais ampla possivel a respeito da historia do budismo tibetano em especial a tradicdo Kagyu,
observou-se, a formulacdo de sua doutrina, sobretudo, evidenciando os aspectos das praticas
tantricas e do Mahamudra, que influenciou com seus aspectos ritualisticos culturais e
filosoficos a religiosidade tibetana. Pretendemos com essa pesquisa, estimular o dialogo inter-
religioso e cientifico, contribuindo para a formacgéo, compreenséo e respeito a pluralidade das
manifestacoes religiosas.

Este estudo possibilitou construgdo historica da tradicdo Kagyu do budismo tibetano,

destacando suas raizes, culturais, filoséficas, histdricas e espirituais que moveram essa tradigéo.



49

Para alcancar tal proposito, foi necessario remontar as origens dessa linhagem, que se
fundamentaram nos ensinamentos tantricos indianos e de maneira especial no florescimento do
movimento dos Mahasiddhas, misticos que atingiram a “realizacdo” cuja experiéncia espiritual
direta, moldou profundamente as bases do budismo tibetano em especial o Vajrayana, que
floresceu no Tibete entre os séculos VIl e XII.

Para a compreensao do vigoroso movimento dos Mahasiddhas que deram surgimento
as varias escolas do budismo tibetano, se fez necessario mergulhar nas origens profundas dos
Tantras. Acredita-se que os Tantras foram introduzidos na india a partir do século 1l da era
comum, porém as datas no canon tantrico sdo imprecisas, possivelmente introduzidas no
contexto budista a partir do século IV periodo &ureo da dinastia Gupta.

Ao examinar o contexto histérico e cultural do surgimento do Vajrayana indiano,
observou-se que os Mahasiddhas desempenharam papel central na formulacdo de praticas
tantricas provinda de mestres como Tilopa e Naropa, posteriormente transmitidas ao Tibete por
Marpa, Milarepa e Gampopa, pilares da linhagem Kagyu. A énfase na abordagem direta, em
detrimento de uma abordagem meramente tedrica, caracteriza essa tradicdo como
essencialmente de pratica experiencial.

O movimentos dos Mahasiddhas teve um impacto duradouro na evolugdo do budismo
tantrico, influenciando a forma como as préaticas sdo compreendidas até os dias de hoje. Suas
contribuicdes ajudaram a estabelecer a importancia da experiéncia direta da realidade, bem
como a valorizacdo da compreensdo profunda da mente e sua capacidade ilimitada. Além disso,
esses mestres desafiaram a ldgica ordinaria, optando por ensinar através de simbolos, metaforas
e comportamentos que podem aparecer desconcertantes até mesmo para praticantes budistas
avancados.

Os Mahasiddhas a rigor, configuram-se como mestres espirituais que desafiam a
realidade convencional, ensinavam sobre uma compreensdao mais profunda da mente e da
realidade ordinaria que nos permeia. Esses mestres pregam a acessibilidade ao conhecimento
espiritual a todos os seres. Suas historias continuam a inspirar praticantes budistas em todo o
mundo e a relevancia dos Mahasiddhas para o budismo reside na capacidade de manter a
tradicdo viva de forma dindmica e duradoura ao longo dos séculos até os dias de hoje.

Com base nessa perspectiva, a andlise historica permitiu compreender como 0s
ensinamentos originalmente indianos foram preservados, reinterpretrados e sistematizados em
solo tibetano, resultando em uma tradi¢do viva que perdura até os dia de hoje. Ficou evidente
que a tradicdo Kagyu ndo surgiu de forma isolada, mas como resultado de um processo de

transmissdo continua de ensinamentos vivenciais que se deram inicialmente através da



50

oralidade, transmitidos de mestre para discipulo em uma linhagem ininterrupta, que visa
preservar a esséncia da realizagdo espiritual. A énfase na meditacdo especialmente através da
pratica do Mahamudra e dos “Seis Dharmas de Naropa”, revela uma tradi¢cdo que valoriza a
experiéncia direta da natureza da mente como caminho para a libertacéo.

Além disso, compreender o contexto indiano que deu origem a esses ensinamentos foi
fundamental para situar historicamente a tradicdo Kagyu e de outras tradi¢Ges e entender como
se deu o surgimento dessas tradi¢es no Tibete, sobretudo a Kagyu, onde floresceu. O encontro
das praticas tantricas que surgiram no contexto indiano e a religiosidade tradicional tibetana
deu origem a um corpo doutrinério Unico e préatico, enraizado tanto nas questdes esotéricas
quanto na disciplina ética e meditativa dos grande yoguis.

No ambito das Ciéncias das religides é possivel constatar um aumento gradativo de
publicacbes e nucleos e grupos de pesquisa ligados diretamente ao estudo do pensamento
oriental. No Ocidente, mais especificamente na Europa e América do Norte o budismo cresceu
espantosamente e 0s mais variados mestres budistas encontraram através de Centros de Dharma
uma forma de expandir os ensinamentos do “Buda” e manter viva a tradi¢cdo. Livros sdo
traduzidos e publicados sistematicamente em diversas linguas.

No Brasil, essa expansdo ndo é diferente, desde a chegada do primeiro navio de
migracéo japonesa que chegou em 1908 em solo brasileiro o Dharma vem se expandindo com
a chegada de varios mestres de diversas tradi¢fes que instruiram praticantes brasileiros que
vieram a se tornar mestres e professores e aqueles que receberam ordenacgdo (monge) ou mesmo
gue atuam no ambito de pesquisas do pensamento budista. O budismo tibetano que chega de
forma mais tardia no Brasil na década de oitenta, também vai ficar suas bases e dar surgimento
a varias escolas no pais.

Conclui-se portanto, que a tradicdo Kagyu € fruto de um rico intercambio cultural,
historico e religioso, sendo um exemplo da capacidade do budismo de se adaptar e manter sua
esséncia ao longo dos séculos. A compreensao de sua origem permite ndo apenas apreciar sua
profundidade, mas também reconhecer sua relevancia no cenario do budismo contemporéaneo

no mundo.



51

GLOSSARIO

Abhinsheka (Sanscrito) — Refere-se a um ritual de consagracdo ou un¢do, comum no
hinduismo e no budismo. Geralmente envolve derramamento de liquido como forma de
oferenda & imagem ou objetos sagrados, acompanhados de oragdes e mantras. Oritual pode ser

observado como uma forma de purificagéo.

Budha (Sancrito) - Significa literalmente “desperto”, “realizado” ¢ “iluminado”. O
equivalente em tibetano sangs-rgyas é uma combinagdo sangs-pa (“desperto ou “purificado) e
rgyas-pa (“realizado”, “plenamente desenvolvido”). Nesse contexto, a combinacdo das duas

palavras denota o pleno despertar em relacéo a ignorancia fundamental.

Budha Sakyamuni (Sancrito) - O Budha historico, acredita-se que ele viveu no século VI a.C.
Segundo tradicdo budista, foi ele o progenitor de todas as linhagens budistas contemporaneas

ligadas aos Sutras e algumas ligadas aos Tantras.

Bodhisattva (Scrt Bodhisattva, tib. byang chub sems dpa) — O Bodhisattva é central no
budismo, especial no budismo Mahayana. Ele descreve um “ser” que estd no caminho para a
iluminacdo, que renuncia temporariamente ao Nirvana com o objetivo de salvar os seres e leva-

lo a libertacdo e o fim do sofrimento.

Bon (Tibetano) — Antiga tradicdo religiosa do Tibete que alguns estudiosos acreditam ter-se
originado do Zoroastrismo ou do budismo da Caxemira. A tradicdo Bon é especialmente forte
no vale de Shang do Tibete ocidental, em Kongpo, em Kyungpo e na regido de Ngawa, em
Amdo.

Chakrasamvara-Tantra (sanscrito) — Texto Tantrico budista, escrito provavelmente no seculo
VIl d.C.

Dalai Lama (tib. Oceano de sabedoria) — O lider espiritual e atemporal do Tibete. O reinado
atemporal do Dalai Lama comegou no século XVII, na época do V Dalai Lama. Desde entéo
até a ocupacao chinesa na década de 1950, o pais foi governado por uma sucessao periodica de

Dalais Lamas. Cada Dalai Lama é escolhido por um rigoroso processo tradicional de



52

observagao e comprovacao que comeca logo depois da morte do Dalai Lama anterior. O Dalai

Lama atual é o décimo quarto na sucessao dessa linhagem.

Dakini (Tibetano) — “Aquela que viaja pelo espaco” (tib. Mkka-gro-ma), expressdo em que
“espago” significa metaforicamente vacuidade e “aquela que viaja”, significa um ser imerso na
experiéncia desse estado. S&o divindades femininas do budismo tantrico. As Dakinis sdo
aquelas yoginis que alcancaram os siddhis espirituais mundanos e supramundanos, sendo essa

ultima a realizacéo do estado budico

Dharma (Séanscrito) — Doutrina do Budha. Também significa a realidade dos fendbmenos

Dharmakaya (Sanscrito) — E a natureza ou esséncia suprema da mente iluminada, a qual é
incriada, livre dos limites da elaboracdo conceitual, vazia de existéncia intrinseca, naturalmente

radiante, além da dualidade.

Dzogchen (Tibetano) — Dzogchen, também conhecido como “Grande Perfei¢do” ¢ uma pratica
central do budismo tibetano em especial na tradicdo Nyingma. O Dzogchen envolve a viséo da
realidade, uma pratica de meditacdo e uma forma de comportamento que se completam para
alcancara realidade. A pratica central dessa pratica é reconhecer e permanecer na natureza da

consciéncia pura, chamada “rigpa” que ¢ a natureza de toda a existéncia e o estado de Budha.

Estado Budico (scrt. buddhatva/buddhapada) — O estado budico é aquilo que é realizado por
um Budha, que ndo somente alcancou a liberagéo total em relagdo a existéncia condicionada

pelo karma.

Eternalista (scrt, tirthika) — No sentido budista geral o epiteto “eternalista” se refere as quatro
escolas de pensamento da india antiga assim chamadas. S&o elas o samkhya, o vaishnavismo,
0 shaivismo e 0 jainismo, escolas que postulam a existéncia de um “eu” ou uma ‘“alma”
independente (scrt. Atman). Os budistas rejeitam um “eu” como uma entidade eterna, imutavel,

e dotada de existéncia independente

Gelug (Tibetano) — Escola do budismo tibetano fundada por Tsongkhapa (1357 — 1419). Uma
das quatro principais tradi¢6es ou escolas Tibete. Essa escola estabeleceu-se rapidamente como

tradicdo dominante do budismo no Tibete. Depois da visita do terceiro Dalai Lama a Mongolia,



53

a escola Gelug se tornou religido do Estado durante o século XV1I. Gelug significa literalmente
“a tradi¢do do caminho virtuoso” e recebe esse nome do mosteiro chamado Ganden, fundado

por Tsongkhapa em 1409.

Guhyasamja-Tantra (Sanscrito) — Um dos principais textos tantricos do budismo tibetano,

surgiu na India entre os séculos IV e X d.C.

Hevjra-Tantra (Tibetano) — Importante escritura tantrica do budismo, composto

provavelmente século V11 d.C.

Kagyu (Tibetano) — Uma das quatro principais tradi¢cBes ou escolas do budismo tibetano. A
linhagem da tradicdo Kagyu tem sua origem nos grandes mahasiddhas da india, como Tilopa,
Naropa e Maitripa até Khyungpo Neljor, que fundou a linhagem Shangpa Kagyu, e Marpa
Lotsawa, que fundou a linhagem Dagpo Kagyu. Esta ultima compreende quatro subescolas
maiores a saber: Karmapa, Tshalpa, Barompa e Phagmodrupa, sendo essa Gltima subdividida

em oito ramos. Essas tradi¢fes integram praticas derivadas tanto dos Sutras quanto dos Tantras.

Kangyur e Tengyur (tibetano) — O Kangyur é o canone budista tibetano que contém os Sutras
e os Tantras originalmente traduzidas das fontes indianas, O Kangyur tal como conhecemos foi
formalizado como coletanea completa por Buton Rinchendrub, grande estudioso e
enciclopedista tibetano do século XIV. Buton também teve papel fundamental na compilacéo
do Tengyur, a coletanea canbnica que contém as traducgdes dos grandes estudiosos indianos. No
decorrer dos séculos foram preparados muitos manuscritos dessas duas coletaneas, e
importantes edi¢cbes xilograficas foram publicadas em Narthang, Derge, Lhasa, Litang, Cho-
ne e Beijing. Kagyur significa literalmente “tradugdo das palavras sagradas” ou dos preceitos

transmitidos pelos Budhas e Tengyur significa “traducdo dos comentarios”.

Karma (Sanscrito) — Significa literalmente acdo. Refere-se a lei da causa e efeito. Em seu
aspecto causal, 0 Karma inclui tanto os atos (fisicos, verbais e mentais) quanto a marcas e
tendéncias psicologicas que esses mesmos atos geram. Depois da realiza¢do de um ato qualquer,
surge na mente uma corrente causal que se mantem durante a vida presente e 0S sucessivos
renascimentos depois dela. Esse potencial carmico é ativado ao interagir com as circunstancias

e condicOes apropriadas, levando assim a consumagéo de seus efeitos.



54

Lama (Tibetano) — O significado de Lama é professor espiritual. O termo pode ser traduzido

com Guru em sanscrito, implica em um guia espiritual que conduz o praticante a iluminacao.

Linhagem (scrt. parampara. tib.brgyud-pa) Uma sucesséo ininterrupta de mestres por meio da

qual sdo transmitidos os ensinamentos budistas.

Mabhasiddha (Sancrito) — Mestre da perfei¢do

Mahamudra (Sancrito) — Literalmente “grande selo” Técnica de meditagao cujo objetivo ¢é a

realizacdo direta da vacuidade

Madhyamika (Sanscrito) — Significa “Caminho do Meio” esta é a via média entre os extremos
do eternalismo (que afirma a existéncia independente e absoluta das coisas) e do niilismo, é
uma das mais influentes das escolas classicas de filosofia do budismo indiano. Fundada por

Nagarjuna no século I1.

Mabhasiddhas (Sanscrito, “grandes realizadores”) sdo individuos que, em uma tUnica vida,
alcangaram a plena realizagdo dos ensinamentos budistas, especialmente no contexto da
tradicdo Vajrayana do budismo tibetano. Eles s&o considerados como fundadores de
importantes escolas como o Dzogchen (Nyingma) e Mahamudra (Kagyu) e também tem uma

presenca significativa em outras tradices.

Monte Meru — Monte Meru as vezes chamado de Sumeru é uma montanha sagrada mitica que
ocupa lugar central nas cosmologias hindus, budistas e jainistas. Ela ndo é apenas uma
montanha fisica, mas um simbolo cosmico do centro do universo, eixo do mundo e morada dos
deuses e seres celestiais.

Niilismo (scrt. Naisthika) — De acordo com pensamento budista o niilismo se refere a posicéo
que nega a existéncia dos objetos, das leis da causa e efeito e do principio da originacéo
dependente. Todavia, o critério que determina o que é realmente uma negagéo da existéncia dos
fendmenos pode variar em razédo das diversas posi¢cdes metafisicas com respeito a natureza da
realidade. Na India antiga, a posic&o niilista era caracteristica das escolas materialistas Carvaka

e Barhaspatya.



55

Nyingma (Tibetano) — Nyingma ou “Escola da Antiga Tradugdo” ¢ a escola ou tradi¢do mais
antiga do budismo tibetano, baseada nas tradi¢des de ensino e nos textos introduzidos no Tibete
durante a fase inicial de propagacdo dpo budismo, que coincide com os reinados dos reis
budistas da dinastia Yarlung nos seculos VIII e IX. Essas tradicbes foram trazidas por
Padmasanbhava. A distincdo entre escola antiga e escola nova se faz com base no periodo
intermediério que se segui a perseguicdo contra o budismo no século IX e terminou com a
segunda fase da propagacao budista, quando um novo corpus literario foi introduzido da india
por Marpa, Atisha, Rinchen Zangpo, dentre outros durante o século XI. As linhagens derivadas
da primeira fase e as obras traduzidas antes do periodo intermediérios sdo conhecidas como
Nyingma ou “Escola da Antiga Tradugdo” ja os ensinamentos que surgiram depois do mesmo

periodo sdo conhecidas como Sarma ou “Escolas da nova Tradugéo.

Pandita (Sanscrito) — Pandita significa sbio, erudito, foram mestres altamente capacitados na
filosofia budista, gramética e textos sagrados. Originalmente o termo designava um erudito
hindu versados nos Vedas. Esses panditas desempenharam papel fundamental na disseminacéo

do budismo da india para outras regides da Asia, como Tibete, China e Sudeste Asiético

Prajnaparamita (Sanscrito Perfeicdo da Sabedoria ou Sabedoria discriminativas de longo
alcance) — Refere-se a 0 corpo de Sutras Mahayana que enfatizam uma maneira aperfeicoada
de ver a natureza da realidade. Prajnaparamita € um conceito central no budismo Mahayana e

eralmente esta associado a ideais como o “vazio”.
g

Realizacdo (scrt. Adhigama) — Realizacao se refere as experiéncias espirituais que o praticante
conquista por meio da intuicdo e da transformacéo do seu continuo mental no caminho para a

iluminacdo e para os resultados consequentes de liberacdo e estado budico.

Rinpoche (Tibetano) — Rinpoche significa precioso, & um titulo honorifico usado no budismo

tibetano para demostrar respeito a Lamas e mestres realizados

Sangha (Sanscrito) — Comunidade monaéstica. No sentido budista classico, o termo se refere
principalmente a comunidades espirituais de praticantes ordenados, tanto de monges quanto
monjas (scrt. bhiksu/bhiksuni), o termo também pode se referir de forma mais ampla a todos o0s

praticantes que seguem o Budhadharma, ou seja os ensinamentos do Budha.



56

Stupa (Séanscrito, port. Monte) — € um monumento arquiteténico budista que geralmente serve
como um local de sepultamento (cremagdo) ou armazenamento de reliquias sagradas ou objetos
religiosos. As primeiras estupas continham as cinzas do Budha Shakyamuni e sdo consideradas

um simbolo do corpo do Budha, representando o caminho para iluminacéo.

Sakya (Tibetano) — Uma das quatro escolas ou tradi¢des do budismo tibetano Vajrayana, que
deve seu nome a um mosteiro fundado por Khon Konchok Gyalpo no oeste do Tibete durante o
século XI. O local de fundacdo tem um solo de pedras esbranquicadas e Sakya significa
literalmente “terra clara”. A ampla influéncia dos primeiros mestres Sakyas logo cresceu em
plena época dos Sachen Gongma Nga, os cinco fundadores Sakya, em especial por causa da
influéncia daquele que talvez o maior dos mestres fundadores, Sakya Pandita Kunga Gyaltsen.
A esséncia dos ensinamentos e praticas da escola Sakya esta contida no conjunto de instrugdes

chamado “o caminho e seu fruto”.

Siddhas (Sanscrito) — Aquele que atingiu a completa realizagédo (ver realizacéo)

Tummo (Tibetano) — Tummo também conhecido como “fogo interior” é uma pratica
meditativa tibetana que visa gerar calor no corpo através da respiragdo e visualizacdo, com
objetivo de alcangar um estado profundo de meditacdo e controlar o calor corporal. Essa técnica

¢ associada aos “Seis Dharmas de Naropa”.

Tantra (Sanscrito) — Conjunto de textos, rituais, praticas desenvolvida na antiga India que mais
tarde se espalharam para o restante da Asia. O sanscrito tantra e seu correspondente tibetano
rgyud significam literalmente “continuo” ou ‘“manancial ininterrupto” que flui desde a
ignorancia fundamental até a iluminacdo. A palavra “tantra” que significa os continuos da raiz,
do caminho e do resultado. Por incluir técnicas complexas que permitem que os estados mentais
dissonantes como: o desejo, 0 apego e a aversao, sejam transmutados em estados de realizagédo
sem renuncia ou rejei¢do, o tantra ao contrario do caminho dos sutras da ao praticante 0s meios
para cultivar um continuo ininterrupto entre sua mente comum inicial, a avangada mente do

caminho e a resultante mente budica plenamente iluminada.

Termas (Tibetano) — Significa tesouros escondidos, sdo ensinamentos ocultos por mestres

realizados para serem revelados no futuro por Tertons (reveladores de tesouros). Essa préatica



57

tem a funcéo de preservar e renovar os ensinamentos de acordo com a necessidade do tempo e

contextos futuros, tem especial importancia na tradicdo Nyingma.

Tripitaka (Sanscrito) Tripitaka, também conhecido como “Trés cestos” é o canone dos textos
sagrados do budismo, contém a forma mais original do budismo escrito em Pali. O canone tem
esse nome por se dividir em trés grupos que séo: O Vinaya Pitaka (cestos das regras), Sutta
Pitaka (cestos dos discursos) e o Abhidharma (livros sobre a psicologia budista).

Vajradhara (Sanscrito) — Vajradhara ¢ literalmente “Detentor do Vajra” é uma expressdo do
Dharmakaya. Alguns textos e linhagens tantricas afirmam que Vajradhara é a forma assumida
pelo Budha Shakyamuuni quando dava ensinamentos exotéricos sobre os Tantras. Vajradhara
se torna manifesto quando se superam todas as concepc¢des dualistas e se realiza o estado
budico. E normalmente representado em posicdo sentada e segurando um vajra e um sino nas

maos cruzadas.

Vajra (Sanscrito) — Diamante, como um adjetivo, significa indestrutivel, invencivel, Esse
termo também se refere como sendo “o soberano de todas as gemas” e se refere ao diamante.
No budismo porém indica a realidade indestrutivel do estado budico. O emblema simboélico
dessa realidade indestrutivel também é conhecido como vajra. Trata-se de um objeto ritual
tantrico semelhante a um cetro e que € levado na mdo direita, geralmente enquanto se toca um
sino ritual. O cetro simboliza 0s meios habeis e 0 sino a consciéncia discriminativa. O ato de
segura-los com as duas mao simboliza a perfeita unido entre consciéncia discriminativa e 0s

meios habeis.

Vajrayana (Sanscrito) — Literalmente veiculo do diamante, escola budista Mahayana atrelada

a0s ensinamentos tantricos.

Yogacara (Sanscrito) — Essa linha de pensamento budista € uma escola filosofica do budismo
Mahayana que tem por seu ponto de vista a negacdo do objeto externo de conhecimento e que
desenvolveu uma elaborada doutrina das oito consciéncias. Escola filosofica atribuida a
Maitreya. Porém é dificil precisar se Maitreya tenha sido um personagem historico real ou um
personagem mitoldgico. No entanto, é certo que Asanga e Vasubhandu foram personagens

historicos reais e seus tedricos mais representativos.



58

Yoga (Sanscrito) — Unido, termo utilizado para varias praticas tantricas. E interpretado na
tradicdo tibetana como “unido com a natureza fundamental da realidade”. No budismo,
portanto, o termo yoga significa se refere aos métodos por meios dos quais 0 meditante se une
aos atributos da divindade de meditacdo no estagio de geracdo da meditacdo e com a natureza
fundamental da realidade no estagio da perfeicdo da meditacdo. Nesse ultimo estagio, o yoga
inclui préticas fisicas e mentais que refinam os canais de energia e aperfeicoam o controle das

energias vitais e pontos seminais do corpo sutil.
Yogin (Sanscrito) — Segundo a tradigao tibetana, um yogin ¢ “aquele que busca a unido com a
natureza fundamental da realidade”. Em outra palavras, ¢ yogin quem segue intensamente os

caminhos espirituais delineados nos estagios de geracao e de perfeicdo da meditacédo

Yogini (Sanscrito) — Um yogin do sexo feminino.



Buda

59

IMAGENS ICONOGRAFICAS DO BUDISMO TIBETANO: DIVINDADES
VAJRAYANA
Vajradhara (Buda primordial) Vajradhara e Vajradhatu

=

S

Anuttarayoga tantra Chakrasamvara Tantra



60

Tara Verde Tara Branca



B el . . ',“4 "'O-‘,.\

Padmashambava (Guru Rinpoche)

Vajrayoguini (Dakini)

61



62

Proterores do Dhama

Yamantaka

Mahakala

Hayagriva

c
I
ol
©
Lo
<

\Y

s _"’f-‘}"’?

vy

%
X

VT




63

Mahasiddhas

Naropa

Tilopa

Milarepa

Marpa Lotsawa



Buda Shakiamuni

64



65

LINHAGEM SHANGPA KAGYU

Khyungpo Neljor

Sukhasidhi

Niguma



66

Rahula Gupta

Metripa

Maitripa

je Dempa

Dord



Tedls

.

Chokyi Senge

1° Kalu Rinpoche

Rigonpa

2° Kalu Rinpoche

67




68

Shangpa Kagyu

agio

s

de ref

Arvore

-



69

LINHAGEM KARMA KAGYU

1° Karmapa Dunsun Khyengpa

3° Karmapa Rangjuung Dorje 4° Karmapa Rolpe Dorje



7° Karmapa Chodrak Gyatso

6° Karmapa Tongwa Donden

-~

8° Karmapa Mikyo Dorje

70



11° Karmapa Yeshe Dorje

12° Karmapa Jangchub Dorje

71



72

14° Karmapa Tekchok Dorje

6 o
S JER AV,

. P cJ» \'r)

N

15° Karmapa Khakhyab Dorje 16° Karmapa Rangjung Rigpe Dorje




73

Arvore de reftigio Karma Kagyu



REFERENCIAS

BERZIN, Alexander. Do Rei Trisong Detsen ao renascimento do budismo. [S. 1], 10 jan.
2000. Disponivel em: https://studybuddhism.com/pt/estudos-avancados/historia-e-cultura/o-
budismo-no-tibete/a-historia-do-periodo-inicial-do-budismo-e-do-bon-no-tibete/do-rei-
trisong-detsen-ao-renascimento-do-budismo. Acesso em: 8 jun. 2025.

74

BERZIN, Alexander. Como o Budismo Tibetano se Desenvolveu? In: Study Buddhism. [S.

l.]: Berzin Archives, [20--]. Disponivel em: https://studybuddhism.com/pt/estudos-

avancados/historia-e-cultura/o-budismo-no-tibete/como-o-budismo-tibetano-se-desenvolveu.

Acesso em: 9 jun. 2025.

BRENNAND, Igor Gusméo de Goes. O caminho do Dozgchen na Tradi¢do Bon: Uma
analise histérica e filosofica. Jodo Pessoa, 2016.

BUDISMO THERAVADA. Budismo Theravada: cronologia. In: Acesso ao Insight. [S. L.]:

Acesso ao Insight, [20--]. Disponivel em:
https://www.acessoaoinsight.net/cronologia.php.html. Acesso em: 20 ago. 2025.

CAMPBELL, Joseph. O herdi de mil faces. Sdo Paulo: Cultrix/Pensamento, 1997.

CHANG, Garma C. C. Sessenta cang¢des de Jetsun Milarepa. Traducdo de Maicon de Matos

Mendes. In: KHANTIPALO, Bhikkhu (org.). [S. l.:s.n., s.d.].
DAVID-NEEL, Alexandra. Iniciacdes Tibetanas. S&o Paulo: Pensamento, [s.d.].
DIAS, Rafael Parente Ferreira. Budismo Tantrico: espiritualidade e sexualidade. Curitiba:

CRYV, 2019.

DINIZ, A.M.A. Surgimento e dispersdo do budismo no mundo. Espaco e cultura, Rio de
Janeiro, n. 27, p. 89-105, 2010.

DORJE, Gyurme et al. O livro tibetano dos mortos. Compilagéo de Padmasambava.

Traducdo de Luiz Gonzaga de Carvalho Neto. 1. ed. S&o Paulo: WMF Martins Fontes, 2010.

p. 364-473. ISBN 978-85-7827-282-1.



75

ELIADE, Mircea. Ferreiros e Alquimistas. Rio de Janeiro: Zahar Editores, 1979.

ELIADE, Mircea. Yoga: imortalidade e liberdade. Séo Paulo: Palas Athena, 1996.

EVANS-WENTZ, Walter Yeeling. Milarepa: historia de um Yogi Tibetano. Traducéo de

Mario Muniz. 1. ed. Sdo Paulo: Editora Pensamento, 1994.

GENERRE, Maria Lucia Abaurre. Religides Orientais: uma introducéo. Vol. 1: Tradi¢cdes da
india — Do Veda ao Yoga. Jodo Pessoa: Ed. Universitaria UFPB, 2010.

HARVEY, Peter. A tradicdo do budismo: Histdria, filosofia, ensinamentos e praticas. 1. ed.

Sao Paulo: Editora Pensamento Cultrix, 2019.

INDIAUTENTICA. Budas tibetanos e outras figuras do budismo vajrayana. Autor: Enric
Donate. Publicado em 25 ago. 2025. Disponivel em: https://www.indiautentica.com/budas-
tibetanos/. Acesso em: 19 set. 2025.

JARDIM DO DHARMA. Shangpa Kagyu. In: Kagyu Dak Shang Choling. [S. I.]: K.D.S.C.,
2023. Disponivel em: https://jardimdharma.org.br/shangpa-kagyu/. Acesso em: 21 jul. 2025.

KAGYU PEMDE GYAMTSO. As Linhagens Kagyupa. In: RINPOCHE, Kalu. Dordje
Chang Tungma: linhagens budistas - a fonte dos ensinamentos. Sobradinho, DF: Centro
budista tibetano Kagyu Pende Gyamtso, 13 out. 2018. Disponivel em:
https://kalu.org.br/dordje-chang-tungma-03-linhagens-budistas/. Acesso em: 15 jun. 2025.

KARMA, T. K. (Fundacéo). His Holiness the 17th Karmapa. [S. |.]: K.F.E., [20--].
Disponivel em: https://karmapafoundation.eu/about-the-karmapa/the-17th-karmapa/. Acesso
em: 10 ago. 2025.

KARMAPA,; DORJE, Orgyen Trinley. A linhagem Kagyu. In: PALJOR, Tashi. Webcasting,
Arquivamento Audiovisual, Midia, Administradora Web. Nova Delhi: Paljor, 2019.

Disponivel em: https://kagyuoffice.org/kagyu-lineage/. Acesso em: 16 jun. 2025.



76

KYABGON, Traleg. A Esséncia do Budismo. Sdo Paulo: Mandarin, 2002,
MACEDO, Emiliano Unzer. 1977 - Histdria do Tibete. Columbia & San Bernadino, EUA:
Amazon Independent Publishing, 2018.

MEISTERDRUCKE. Avalokitesvara, Buddha of compassion, Kathmandu, Nepal. [S. I.]:
Meisterdrucke, [20--]. Disponivel em: https://www.meisterdrucke.ie/fine-art-
prints/Unbekannt/1043080/Avalokitesvara,-Buddha-of-compassion,-Kathmandu,-Nepal.html.
Acesso em: 10 set. 2025.

MULLIN, Glenn H. The Practice of the Six Yoga de Naropa. New York: Snow Lion
Publications, 1997.

RIGPA SHEDRA. Kagyu: Historia. Edicdo de Ryan Jacobson. In: JACOBSON, Ryan
(ed.). Rigpa Wiki. [S. I.]: Ryan Jacobson, 14 maio 2025. Disponivel em:
https://www.rigpawiki.org/index.php?title=Kagy%C3%BC. Acesso em: 9 jun. 2025.
RINPOCHE, Kalu. Ensinamentos Fundamentais do Budismo Tibetano (Budismo vivo,

Budismo profundo, Budismo esotérico). Brasilia: Shisil, 1999.

RINPOCHE, Kalu. Centro budista Tibetano. [S. I.]: Kagyu Pende Gyamtso, 2019.
Disponivel em: https://kalu.org.br/. Acesso em: 2 jun. 2025.

SEVERINO, Roque Enrique. Manual de Budismo. S&o Paulo: Cortez, 2007.

SILVEIRA, E.S.; SAMPAIO, D.S. Narrativas Miticas: Analise das histdrias que as
religiGes contam. Petropolis, RJ: Vozes, 2018. ISBN 978-85-326-5846-3.

TARTCHIN, Lama Karma. Centro budista Tibetano. [S. I.]: Karme Thegsum Tcholing,
2019. Disponivel em: https://www.kttbrasil.org/. Acesso em: 2 jun. 2025.

TERRA, Edmir Ribeiro. Chattha Sangayana (Concilios Budistas). In: Theravada. [S. 1.]:
Theravada, 11 maio 2025. Disponivel em:
https://theravada.trd.br/cha%E1%B9%AD%E1%B9%ADha-sa%E1%B9%85gayana/. Acesso
em: 20 jul. 2025.



77

THE SHANGPA KAGYU LINEAGE. In: shangpakagyu.org, [s.l.], 2025. Disponivel em:
https://shangpakagyu.org/shangpa-masters/. Acesso em: 1 set. 2025.

THE TREASURY OF LIVES; QUINTMAN, André. Marpa Choky Lodro. [S. I.]: Treasury
of Lives, 2010. Disponivel em: https://treasuryoflives.org/biographies/view/Marpa-Chokyi-
Lodro/4354. Acesso em: 11 abr. 2025.

THE TREASURY OF LIVES; QUINTMAN, André. Milarepa. [S. I.]: Treasury of Lives,
2010. Disponivel em: https://treasuryoflives.org/biographies/view/Milarepa/3178. Acesso em:
11 abr. 2025.

TIBETAN BUDDHIST ENCYCLOPEDIA. Hayagriva. [S. I.]: Tibetan Buddhist
Encyclopedia, [20--]. Disponivel em:
https://tibetanbuddhistencyclopedia.com/en/index.php/Hayagriva. Acesso em: 19 set. 2025.

TRINZIM, Sakya. A linhagem Sakya e seu contexto historico. Lisboa: Padmakara, 2016.
TSURPO LABRANG. (Dharamshala). Kagyu Lineage. In: Tilopa. Dharamshala: Kagyu
Office, 10 jan. 2007. Disponivel em:
https://web.archive.org/web/20071114215553/http://www.kagyuoffice.org/kagyulineage.tilop
a.html. Acesso em: 10 jun. 2025.

USARSKI, Frank. O Budismo no Brasil. S&o Paulo: [s. n.], 2002. ISBN 85-88775-07-7.
YESHE, Thubten. Introducgéo ao tantra: a transformacéo do desejo. Traducéo de Marcello

Borges. Sao Paulo: Ed. Gaya, 2007.

ZIMMER, Heinrich. Filosofias da India. Sao Paulo: Palas Athena, 2015.



