
 

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA – UFPB 

TRABALHO DE CONCLUSÃO DE CURSO 

LICENCIATURA EM CIÊNCIAS DAS RELIGIÕES 

 

 

 

 

 

 CHARLES EDUARDO CARBONI 

 

 

 

 

TRADIÇÃO KAGYU DO BUDISMO TIBETANO: SHANGPA KAGYU E 

KARMA KAGYU  

 

 

 

 

 

 

João Pessoa 

2025 



                               CHARLES EDUARDO CARBONI  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

TRADIÇÃO KAGYU DO BUDISMO TIBETANO: SHANGPA KAGYU E 

KARMA KAGYU 

 

 

 

 

 

O Trabalho de Conclusão de Curso apresentado a 

Coordenação do curso licenciatura plena em 

Ciências das Religiões na modalidade presencial, 

do Centro de Educação da Universidade Federal 

da Paraíba UFPB como requisito institucional 

para obtenção do título de licenciado em Ciências 

das Religiões. 

 

Orientadora: Prof. Dra. Maria Lúcia Abaurre 

Gnerre 

 

 

 

 

 

JOÃO PESSOA 

2025 



C264t Carboni, Charles Eduardo. 

Tradição Kagyu do Budismo Tibetano Shangpa Kagyu e 

Karma Kagyu / Charles Eduardo Carboni. - João Pessoa, 

2025. 

75 f. : il. 

 

Orientação: Maria Lúcia Abaurre Gnerre. 

Trabalho de Conclusão de Curso (Graduação em 

Ciências das Religiões) - UFPB/CE. 

1. Budismo Tibetano. 2. Tradição Kagyu. 3. 

Mahasiddhas. 4. Budismo Vajrayana. I. Gnerre, Maria 

Lúcia Abaurre. II. Título. 

UFPB/CE CDU 24-1(043.2) 

Catalogação na publicação 

Seção de Catalogação e Classificação 

 

 

Elaborado por JANETE SILVA DUARTE - CRB-15/104 



CHARLES EDUARDO CARBONI 

 

 

 

TRADIÇÃO KAGYU DO BUDISMO TIBETANO: SHANGPA KAGYU E 

KARMA KAGYU 

 

 

 

João Pessoa, 08 de Outubro de 2025 

 

 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

 

 

Professora Dra. Maria Lúcia Abaurre Gnerre 

 

 

 

Professor Vitor Chaves de Souza 

 

 

 

Professor Dr. Gustavo Cesar Ojeda Baez 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

AGRADECIMENTOS 

 

Gostaria de expressar minha sincera gratidão a todos que contribuíram para esta 

caminhada acadêmica. Este Trabalho de Conclusão de Curso representa não apenas um marco 

em minha formação, mas também o resultado de um percurso de dedicação, aprendizado e 

descobertas que reforçama relevância das Ciências das Religiões como campo de investigação 

e reflexão crítica. 

Agradeço especialmente a meu professora orientadora Maria Lucia Abaurre Gnerre, 

cuja orientação e apoio foram fundamentais para o amadurecimento das ideias aqui 

apresentadas. Sua sabedoria e paciência mostraram-me que o conhecimento floresce quando 

guiado por alguém que transmite não apenas conteúdo, mas também valores humanos e éticos. 

Não poderia deixar de mencionar a inspiração que encontrei na tradição budista em 

especial a tradição Kagyu, que foi tanto objeto de minhas pesquisas quanto uma fonte profunda 

de ensinamentos pessoais. Os princípios e reflexões do budismo nortearam minha compreensão 

acadêmica e também meu desenvolvimento interior, ajudando-me a enxergar a educação como 

um caminho de transformação. 

Por fim, agradeço a todos os colegas, amigos e familiares que, de diferentes maneiras, 

me acompanharam nesta trajetória. Cada palavra de incentivo, cada gesto de apoio e cada troca 

de experiência foram essenciais para que este trabalho se concretizasse. 

A todos e todas, minha mais profunda gratidão, Tashi Delek! 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Acostumado a contemplar o amor e a compaixão, 

esqueci todas as diferenças entre eu e os outros” 

                                            Milarepa (1040 – 1123) 



 

 

RESUMO 

 

O presente trabalho tem como propósito oferecer uma análise histórica e conceitual do 

desenvolvimento do budismo no Tibete, com ênfase na tradição Kagyu. Parte-se das origens 

tântricas das Índia, matriz fundamental para a consolidação do budismo Vajrayana, até a sua 

adaptação e enraizamento na cultura tibetana. O estudo destaca a relevância dos Mahasiddhas, 

mestres yoguis que através de práticas tântricas que ganham impulso nos séculos VIII e XII 

d.C. que por meio de práticas tântricas realizaram a experiência direta da mente (estado de 

Buda) moldaram a espiritualidade indiana e tibetana. Entre esses mestres figuras com oTilopa, 

Naropa, Marpa, Milarepa e Gampopa são apresentados como pilares da formação da linhagem 

Kagyu, cuja as práticas como “As Seis Yogas de Naropa” e o “Mahamudra”, permanecem 

centrais nessa tradição. O trabalho também examina a transmissão das linhagens Shangpa 

Kagyu e Karma Kagyu, importantes escolas dessa linhagem. Além do percurso histórico e 

espiritual dessa tradição, analisa-se o papel sócio-cultural do budismo tibetano que se 

consolidou como elemento essencial na identidade do Tibete e sua difusão no ocidente, em 

especial no Brasil. Dessa forma, a pesquisa busca evidenciar como os fundamentos tântricos, 

as figuras do Mahasiddhas e as transmissão das linhagens contribuíram para a expansão e 

permanência da tradição Kagyu na Ásia e no panorama mundial. 

 

Palavras-chave: Budismo Vajrayana, Tantras, Mahasiddhas, tradição Kagyu. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

ABSTRACT 

 

The following work aims to offer a historical and conceptual analysis of the development of 

Buddhism in Tibet, with emphasis on the Kagyu tradition. It begins with the tantric origins in 

India, a fundamental and essential for the consolidation of Vajrayana Buddhism, and follows 

its adaptation and roots in Tibetan culture. The study highlights the relevance of the 

Mahasiddhas, yogui masters who brought tantric practices that gained momentum between the 

8th and 12th centuries CE, they realized the diterct experience of the mind (Buddha state) and 

shaped Indian and Tibetan spirituality. Among these masters, figures such as Tilopa, Narops, 

Marpa, Milarepa, and Gampopa are viewed as pillars of the Kagyu Lineage, whose practices, 

such as the “Six Yogas of Naropa” and “Mahamudra” remain central to this tradition. The 

research also examines the transmission of the Shangpa Kagyu and Karma Kagyu lineages, 

important school within the tradition. Beyond the historical and spiritual trajectory os the Kagyu 

school, the social-cultural role of Tibetan Buddhism is analyzed, showing how it became an 

essential element of Tibetan Buddhism is analyzed, showing how it became na essential element 

of Tibetan identity and how it expanded to the West, especially in Brazil. In this way, the 

research seeks to demostrate how tantric foundations, the figures of the Mahasiddhas, and the 

transference of lineages contributed to the expansion and pemanence of the Kagyu tradition in 

Asia in the global context. 

 

Keywords: Vajayana Buddhism; Tantras; Mahasiddhas; Kagyu tradition 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO.......................................................................................................................10 

 

CAPÍTULO 1 – O TANTRA E SURGIMENTO DO BUDISMO NO TIBETE 

1.1 – Origem do Tantra..............................................................................................................12 

1.2 – Budismo Tibetano.............................................................................................................15 

 

CAPÍTULO 2 – OS MAHASIDDHAS E O SURGIMENTO DA TRADIÇÃO KAGYU 

2.1 – Mahasiddhas.....................................................................................................................22 

2.2 – Matsyendra Natha o fundador mítico do Mahasiddha tibetano........................................22 

2.3 – Tilopa................................................................................................................................26 

2.4 – Naropa..............................................................................................................................28 

2.5 – Marpa................................................................................................................................30 

2.6 – Milarepa............................................................................................................................32 

2.7 – Gampopa...........................................................................................................................35 

 

CAPÍTULO 3 – KAGYU TRADIÇÃO MONÁSTICA 

3.1 – Tradição Kagyu.................................................................................................................37 

3.2 – Shangpa Kagyu e Karma Kagyu.......................................................................................38 

3.3 – Origem da Linhagem Shangpa Kagyu..............................................................................39 

3.4 – Khyungpo Neljor encontra Niguma..................................................................................41 

3.5 – Kyungpo Neljor encontra Sukkasiddhi.............................................................................41 

3.6 – Kalu Rinpoche e a linhagem Shangpa Kagyu....................................................................43 

3.6.1 – 1°Kalu Rinpoche............................................................................................................43 

3.6.2 – 2° Kalu Rinpoche ..........................................................................................................44 

3.7 – Origens da linhagem Karma Kagyu..................................................................................44 

3.8 – O cânone tibetano.............................................................................................................46 

3.9 – Tradição Kagyu no Brasil..................................................................................................46 

3.9.1 – Shangpa Kagyu no Brasil...............................................................................................46 

3.9.2 – Karma Kagyu no Brasil..................................................................................................48 

 

4 – CONSIDERAÇÕES FINAIS............................................................................................48 



 

 

APENDICÊ: GLOSSÁRIO DE TERMOS SÂNSCRITOS E 

TIBETANOS...........................................................................................................................51 

ICONOGRAFIA TIBETANA...............................................................................................59 

 

REFERÊNCIAS......................................................................................................................74



10 

 

INTRODUÇÃO 

Desde sua origem na Índia, o budismo com 2600 anos de história, é uma das grandes 

tradições espirituais da humanidade. Os ensinamentos do príncipe Siddharta Gautama que veio 

a se tornar o “Buda”, “o desperto”, aquele que atingiu a “iluminação” deixou marcas profundas 

na sociedade indiana. Sua doutrina alcançou maior amplitude após a sua morte, expandindo e 

incorporando-se à diversas culturas, sobretudo na Ásia. 

No planalto tibetano o budismo vai ganhando contornos próprios, vai se estabelecer 

como uma vertente do budismo Mahayana (Grande veículo), o Vajrayana (Veículo do 

diamante). Sua disseminação no Tibete se deu de forma estratégica, provindo da vontade 

imperial, porém, ao adentrar solo tibetano, as práticas budistas penetraram profundamente na 

mente dos tibetanos se enraizando de forma contundente na cultura e na espiritualidade do país 

das neves. 

Esse estudo tem como objetivo apresentar um panorama histórico do desenvolvimento 

do budismo no Tibete, abordando suas origens e a adaptação dos ensinamentos na cultura 

tibetana. Busca-se trazer ao conhecimento, os principais mestres que deram origem as linhagens 

tibetanas em especial a tradição Kagyu, bem como, observar os desafios enfrentados ao longo 

de sua história. A compreensão sobre o budismo tibetano, exige não apenas o reconhecimento 

de sua complexidade doutrinária, mas também de seu papel sócio cultural na formação da 

identidade tibetana e sua influência no contexto religioso asiático e mundial. 

A compreensão da vida dos Mahassidhas, juntamente com os ensinamentos tântricos, 

vão ocupar lugar central para o entendimento da evolução do budismo Vajrayana e da tradição 

espiritual da Índia e do Tibete, que ocorreu entre os séculos VIII e XII d.C. Os Mahasiddhas 

frequentemente descritos como mestres plenamente realizados, foram figuras excepcionais que 

romperam os limites das convenções sociais e religiosas de sua época por meio de práticas 

yóguicas tântricas profundas. Esse movimento que se espalhou a partir da Índia, se expandiu, 

rompendo suas próprias fronteiras e alcançando países como, Tibete, Nepal e China dentre 

outros. Esse movimento, não apenas revitalizou o budismo tântrico, como também influenciou 

a formação de várias linhagens e tradições do budismo, em especial o budismo tibetano, e em 

particular a tradição Kagyu. 

Os ensinamentos tântricos, fonte principal das práticas dos Mahasiddhas, emergem no 

cerne da cultura indiana, espalhando-se posteriormente para as demais partes da Ásia. O Tantra, 

importante meio pela qual esses mestres buscam a realização última, configura-se como um 

profundo conhecimento, cuja profundidade moral, epistêmica e soteriológica ganha contornos 

próprios. A grande meta do tantrismo é a “iluminação espiritual”, em outras palavras é o 



11 

 

reconhecimento da sabedoria interior oculta, natureza auto-iluminada capaz de emancipa-lo por 

completo do sofrimento 

Trata-se da sabedoria inata que habita o interior do próprio ser humano, “a natureza da 

mente” capaz de emancipa-lo por completo do sofrimento que por sua vez tem sua raiz no 

desejo, no apego e na aversão. Segundo DIAS (2019), os ensinamentos tântricos dispõem de 

um vasto conjunto prático-ritualístico, cujo objetivo e reconhecer a natureza da mente e atingir 

o desenvolvimento de si mesmo. 

A trajetória desses Mahasiddhas, que buscam alcançar o caminho que conduz a 

liberação através das práticas tântricas, está intrinsecamente ligada à prática do Mahamudra, 

uma meditação que busca o reconhecimento direto da natureza da mente e que se tornou um 

dos pilares da tradição Kagyu. Além disso, os ensinamentos tântricos transmitidos por esses 

mestres, foram repassados de forma oral e secreta e moldaram o desenvolvimento das práticas 

espirituais que vieram posteriormente formar a literatura religiosa do universo budista tibetano. 

Dentre esses grandes Mahasidhas, se tem conhecimento de uma narrativa mítica 

fundadora, que provavelmente veio a moldar o que veio a ser o protótipo do Mahasiddha 

indiano e tibetano, o mito de “Matsyendra Natha” o pescador do Yoga na mitologia hindu e 

tibetana. Dos grandes Mahasiddhas que surgiram posteriormente se destacam um grupo 

denominado como os: “Os 84 Mahasiddhas” dentre eles se destacam pela relevância na tradição 

Kagyu; Tilopa, Naropa, Marpa, Milarepa e por fim Gampopa, cujas vidas e realizações 

exemplificaram a essência da tradição Kagyu e o caminho do Vajrayana. A contribuição desses 

mestres altamente realizados, contribuíram e estabeleceram práticas meditativas como por 

exemplo, as “Seis Yogas de Naropa”, que continuam a ser centrais no budismo tibetano 

contemporâneo, sobretudo na tradição Kagyu.  

Nesse sentido, esse estudo almeja explorar a história, os ensinamentos e o impacto 

desses mestres na constituição das tradições religiosas tibetanas em especial a tradição Kagyu, 

evidenciando como suas linhagens e métodos de transmissão, contribuíram decisivamente para 

a expansão e consolidação do budismo tântrico na cultura tibetana, sua expansão no Ocidente 

no contexto do budismo brasileiro. Além disso, será apresentada as iconografias da arte sacra 

tibetana, como expressão visual dos ensinamentos e suporte contemplativo para a tradição 

espiritual aqui estudada 

Cabe destacar que os termos técnicos em sânscrito e tibetano utilizados ao longo desse 

trabalho encontram-se reunidos em um glossário ao final, para facilitar a consulta e 

compreensão do leitor. 

 



12 

 

CAPÍTULO 1 – O TANTRA E O SURGIMENTO DO BUDISMO NO TIBETE 

 

1.1 Origens do Tantra  

O surgimento literário do Tantra é posterior as suas origens históricas. Sua disseminação 

inicialmente se deu através da tradição oral. As práticas tântricas segundo relatos históricos, 

possivelmente anterior ao budismo e também ao próprio hinduísmo, trata-se de uma filosofia 

extremamente complexa, cuja estruturação conceitual não é fruto de uma só etnia, senão, de 

uma emaranhada teia de confluências culturais. 

O Tantra embora altamente inovador, é considerado desde o início uma continuação 

dos ensinamentos mais antigos. Assim, enquanto o Tantra budista é compreendido 

como uma tradição esotérica que nos remete ao próprio Siddharta Gautama o “Buda”, 

o Tantra hindu, em geral, considera os ensinamentos reveladores dos Vedas como seu 

ponto de partida (FEUERSTEIN,1998, apud DIAS, 2020 p. 17). 

 

A palavra sânscrita “Tantra” é polissêmica, pode ser traduzida como “continuar”, 

“esticar”, “multiplicar”, indica algo sem interrupção. O sua santidade XIV Dalai Lama (2017) 

sugere que essa não interrupção oriunda do termo Tantra, estaria ligada à essência última da 

mente, dotada de potencialidade ilimitada. 

Os ensinamentos tântricos, podem ser identificados por meio de certas características 

essenciais tais como: som sagrado (mantras), diagramas sagrados (mandalas), gestos sagrados 

(mudras), o uso de técnicas yóguicas e ritualísticas. Possui grande ênfase no aspecto feminino 

e na compreensão do corpo físico como o próprio templo da divindade, valorização entre mestre 

e discípulo, utilização de vasta iconografia, algumas apresentando figuras erotizadas 

(masculino e feminino em união), e uma compreensão não dual da existência. Com base nesse 

entendimento, pode-se definir o Tantra como um conjunto de práticas místico-esotéricas que 

comporta ritos e ensinamentos secretos de certas tradições do pensamento oriental, sobretudo 

o budismo e hinduísmo. Com vista à experimentação da realidade última da natureza da mente. 

Acredita-se que o Tantra foi introduzido na literatura budista indiana, de forma não 

sistemática, a partir do século II d.C. Posteriormente se espalharam para outros países do 

Oriente, porém a data exata em que o cânon tântrico foi redigido não é precisa. Alguns autores 

acreditam que os Tantras foram incorporados no vasto cânon budista entre 400 e 750 d.C. como 

afirma Gavin Flood (2006, p. 7). Já Cathleen Cummings (2003), ao contrário argumenta que o 

aparecimento literário dos Tantras aconteceu mais cedo, por volta do século IV, período em 

que a Dinastia Gupta dominava grande parte do subcontinente indiano. 



13 

 

É interessante notar que o tantrismo se desenvolveu nas duas regiões fronteiriças da 

Índia: no Noroeste, nas fronteiras com o Afeganistão e na parte oriental de Bengala, 

especialmente em Assam. De acordo com a tradição tibetana, Nagarjuna era originário 

do país de Andhra no sul da Índia, isto é, no próprio coração da Índia dravídica. Daí 

se pode concluir que o tantrismo se desenvolveu, sobretudo no começo, nas províncias 

mediocremente hinduizadas, onde a contra ofensiva espiritual das origens aborígenes 

era mais forte [...|]. Nesse sentido, o tantrismo prolonga e intensifica o processo de 

hinduização começando desde os tempos pós-védicos. Mas dessa vez, não se trata só 

de assimilação dos elementos da Índia aborígene e sim, também elementos exteriores 

a Índia [...]. É necessário contar também com eventuais influências gnósticas que, 

através do Irã teriam penetrado pela Índia pela fronteira Noroeste. Constata-se, de 

fato, mais de uma simetria perturbadora entre o tantrismo e a grande corrente 

“misteriosófica” ocidental, na qual confluíram no começo da era comum, a Gnose, o 

hermetismo, a alquimia greco-egípcia e as tradições dos Mistérios (ELIADE, apud 

DIAS, p. 20).  

 

Conforme os textos tântricos budistas, haveria dentro da mente humana um mundo de 

emoções conflituosas as quais são identificadas alegoricamente como “metais vulgares”. Estas 

deviam ser transformadas em puro ouro, ou seja, em virtudes e disciplina, autocontrole, 

estabilização mental e compaixão. No sistema budista, Nagarjuna, o famoso filósofo 

Madhyamika, é tido como autor de numerosos tratados alquímicos, entre os siddhi obtidos pelos 

yoguis figura a transmutação dos metais em ouro, os siddha tântricos são renomados alquimistas 

[...] (ELIADE, apud DIAS, p. 72). 

A Dinastia Gupta (320 – 350 d.C.), é retratada pelos pesquisadores como período áureo 

da história indiana por inúmeros fatores como: expansão territorial e econômica, sistema de 

castas consolidado, estímulo à cultura local e estabilidade política. Em suma, paz e prosperidade 

marcaram o desenvolvimento social e religioso desse período. Porém, não apenas literatura 

ganhou projeção, mas as ciências e, sobretudo a arte sacra que vai alcançar novos impulsos 

apresentando formas pictóricas exclusívas, abrilhantando ainda mais a estética milenar dos 

templos indianos. Masculino e feminino em união são representados nas esculturas erotizadas 

nos templos, mesclando-se sinfonicamente com uma aguda espiritualidade, a qual incorporava 

na arte sacra, um dos elementos fundantes de sua expressão. Outro fator decisivo para o impulso 

dos ensinamentos tântricos nesse período, é a ascensão progressiva de duas escolas do 

pensamento budista Mahayana, as escolas filosóficas Madhyamika e Yogacara. Segundo 

tradições budistas, o tantrismo foi introduzido por Asanga (cerca do ano 400), eminente mestre 

Yogacara e por Nagarjuna (século II d.C.), ilustre representante dos Madhyamika. 



14 

 

A tradição Mahayana é sem dúvida a base filosófica do proto-tantrismo nascente, 

sobretudo o Prajnaparamita, e os escritos Yogacara que podem ser classificado como “proto-

tântricos”. Uma salutar abertura epistemológica à efusiva emergência desse novo fenômeno 

espiritual que estava prestes a despertar. Após o impulso Gupta, a transmissão oral é, portanto, 

fortalecida pela expressão textual, ainda que de forma propendêutica, a literatura tântrica passa 

a integrar a vida religiosa indiana do século IV, adentrando no século VI, com a força de uma 

genuína tradição, com uma filosofia própria e um complexo sistema prático-ritualístico. 

Vale ressaltar, que que o budismo Vajrayana da qual se trata as tradições tibetanas é 

uma extensão ou uma forma do budismo Mahayana. O Vajrayana, conhecido como o terceiro 

giro da roda do Dharma, literalmente significa “veículo do diamante”. Esse termo, se refere a 

nossa natureza indestrutível, que é imortal, um presença sempre desperta, inseparável da 

vacuidade (natureza suprema da realidade). O budismo Vajrayana, ensina que é possível 

alcançar a iluminação em uma só vida. Seu cânone consiste em textos conhecidos como 

Kangyur e o Tengyur. O Kangyur compreende os ensinamentos do “Buda” (vinaya, os sutras e 

os tantras) traduzidos do sânscrito e de outras línguas para o tibetano, a maioria dos quais do 

final do século X em diante. Foi compilado pela primeira vez por Buton Rinchendrub (1290 – 

1364). O Tengyur compreende os comentários indianos clássicos também traduzidos. As duas 

edições reunidas publicadas recentemente gerou cento e oitenta volumes. 

O impulso tântrico dos séculos VI e VII vão proporcionar, o aparecimento das primeiras 

universidades monásticas da Índia. As universidades que se destacaram devido sua relevância, 

foram as universidades de Nalanda, Vikramasila e Uddandapura, nessas instituições, poderiam 

ser encontrados os primeiros comentários sobre os Tantras em língua sânscrita. A relevância 

espiritual desses centros transcende limitações geográficas, pois, é a partir desses locais que o 

Tibete receberá as bases doutrinais e filosóficas de sua espiritualidade. 

Embora o Tantra tenha ganhado impulso no século VI e VII, se considera o período que 

compreende o século VIII e XII, como os mais importantes. Durante esses séculos, influentes 

mestres (Mahasiddhas) transmitiram publicamente os seus ensinamentos, marcando 

definitivamente a história do budismo na Índia. 

Já em solo tibetano, impulsionado pela força espiritual dos Mahasiddhas do século VIII 

ao XIV, o Tantra recebe importante herança: sua coleção de textos é organizada e quatro partes 

principais a partir de dois sistemas: Nyingma (antigo) e Sarna (novo). O primeiro classifica o 

Tantra em quatro divisões (Kriya-tantra, Uppa-tantra, Yoga-tantra e Anuttarayoga-tantra), já 

o segundo em seis (Kriya-tantra, Uppa-tantra, Yoga-tantra, Mahayoga-tantra, Anuyoga-tantra 

e Atiyoga-tantra). 



15 

 

Vale ressaltar, que ao se referir ao budismo tântrico tibetano, o atual Dalai Lama nomeia 

principalmente cinco escolas consideradas fundamentais a saber: Nyingma, Kagyu, Sakya, 

Gelug e ainda, se insere nesse contexto a tradição Bon que no ponto de vista de sua Santidade, 

essa tradição nativa tibetana tem espaço ente as tradições budistas. Bon é a tradição religiosa 

tibetana, fruto da sistematização feita por Tonpa Shenrab, que através de uma jornada de caráter 

missionário, teria introduzido sua doutrina nas terras do Tibete (BRENNAND, p. 37, 2016). 

Essa religião, expandiu-se em território tibetano durante vário séculos e se manifesta no século 

XI a.C. provindo de práticas ainda mais antigas até que por volta do século VII d.C. teve contato 

com o budismo proveniente da Índia. 

Inquestionavelmente, a tradição Bon apresenta-se como depositária de uma rica herança 

cultural e autóctone, com características xamânicas, animistas, altamente inclinados a magia e 

ao culto, exerciam o predomínio mítico-ritualístico sobre a população da região, muito antes da 

chegada do budismo no Tibete. 

 

1.2 Budismo Tibetano 

Ao longo de milênios nos seus 2600 anos de história, o budismo tem assentado suas 

bases, expandindo e adaptando-se à inúmeras culturas no mundo, principalmente na Ásia, como 

ocorreu na China, Tibete, Japão, Coreia e países localizados no sul do continente indiano como 

Tailândia e Sri Lanka, Myanmar, dentre outros. 

O budismo Tibetano é uma das muitas tradições espirituais que se desenvolveram a 

partir das palavras ensinadas por Siddharta Gautama, aquele que atingiu a iluminação se 

tornando um “Buda”. Seus ensinamentos posteriormente deram origem aos Sutras, ou seja, as 

palavras do “Buda”. Os ensinamentos de Sidharta Gautama, o “Buda Sakyamuni” como ficou 

conhecido, começaram a ser recitados de forma oral e que posteriormente veio a formar o 

cânone Pali (Triptaka). 

 Após o Parinirvana do “Buda” que ocorreu por volta do século V a.C. em Kushinagar, 

seus discípulos mais próximos, Ananda, Upali e Mahakasyapa vão se reunir e promover uma 

assembleia, conhecido como o primeiro concílio que ocorreu em Rajagriha. A recitação reuniu 

aqueles que ficaram conhecidos como os quinhentos Arahats.  

A aproximadamente cem anos da morte do príncipe Siddharta vai ocorrer um segundo 

concílio em Vaishali, motivado por crescentes divergências entre escolas, os debates nesse 

concílio, vão girar em torno das regras monásticas e comportamentos considerados errôneos de 

alguns monges, o resultado foi uma cisão na comunidade monástica formando duas correntes, 



16 

 

a Sthaviravada (anciãos) e a Mahasamghika (grande comunidade). Nascia assim a dicotomia 

entre as escolas ortodoxia (theravada) e heterodoxia (mahayana). 

O terceiro concílio vai ocorrer durante a dinastia Maurya, período do grande imperador 

Ashoka (268 – 239 a.C.), por volta de 250 a.C. em Pataliputra, esse concílio vai conferir ao 

budismo lugar central no império. O objetivo desse concílio foi de reorganizar e unificar a 

Sangha budista e as diferentes escolas, esse ato culminou com a expulsão de integrantes que 

não seguiam o Vinaya. Ao final foi composto o Kathavatthu, um livro de discursos que 

refutavam outras escolas, além disso, após esse concílio, foram organizadas missões que 

culminaram com a expansão do budismo. Por volta do século I a.C. o que vai ficar conhecido 

como cânone Pali começa a ser redigido no Sri Lanka. O movimento Mahayana começa a surgir 

formalmente em algum momento entre 100 a.C e 150 d.C. 

Com a morte de Ashoka, seu império entre em declínio e começa a ser dilapidado a 

medida que os ensinamentos bramanês começam a se expandir, os ensinamentos budistas 

declinam. O budismo indiano, só começa a ter suporte oficial durante o império Kushan (sec. I 

a.C. e Séc. III d.C.), esse império volta a abraçar o budismo, patrocinando a realização de um 

quarto concílio budista, esse concílio tinha o objetivo de harmonizar as crescentes divergências 

entre as escolas. Os mahayanistas não fazem menção a este concílio e mesmo os theravadins o 

ignoram (Humphreys, 1990). 

Com o fim da dinastia Kushan, o budismo teria mais um impulso na Índia durante a 

dinastia dos Guptas (320 - 540 d.C.). Vários centros de saber seriam criados, como Nalanda no 

noroeste da Índia, que se tornaria a universidade budista mais importante durante vários séculos. 

No entanto, a partir do século VII o budismo indiano entraria em decadência em virtude de 

invasões. Mesmo com o declínio do budismo duas escolas prosseguiram a peregrinação 

espalhando-se pela Ásia, alcançando o Tibete onde o budismo vai ganhar contornos próprios. 

O Pali, língua na qual foi escrito os Sutras, registraram os ensinamentos do Hinayana¹ 

(pequeno veículo ou veículo de fundação, veículo dos auditores ou budas solitários), vindo a 

formar o Tripitaka (Três cestos). O budismo Mahayana² (veículo dos bodhisattvas ou grande 

veículo) escola que se consolida a partir do século II, esta vertente apresenta duas facetas: a dos 

sutras que constitui o grande veículo dialético e dos Tantras que constitui o Vajrayana. 

O sutras que registram os ensinamentos hinayana e mahayana e tem sua origem no 

“Buda” Shakyamuni, o “Buda” histórico, enquanto os Tantras que englobam os 

ensinamentos Vajrayana, foram revelados pelo “Buda” Vajradhara (tib, Dorje 

Chang) que é uma expressão do Dharmakaya. Apesar disso não se deve pensar que 

Shakyamini e Vajradhara seriam duas pessoas diferentes, eles seriam expressão de 



17 

 

uma essência única, uma expondo os sutras e a outra aparecendo sob a forma múltiplas 

divindades tântricas. (KALU RINPOCHE 1993, p.431). 

 

O Budismo Vajrayana, segundo preconiza as tradições religiosas budistas tibetanas, são 

frutos da transmissão do o “Buda” Vajradhara, que são repassadas de forma ininterrupta de 

mestre para discípulos. Essa corrente esotérica que vincula corpo, palavra e mente na expressão 

dos ensinamentos, transmitidos por “iniciações” (empoderamentos) (Tib, “Wang”, sânscrito 

“abhiseka”) concedidas pelos mestres espirituais, o Guru, podendo este ser o detentor de 

determinada linhagem ou um Lama plenamente realizado. 

 O budismo em solo tibetano, foi introduzido através da patronagem real, ao longo desse 

processo, as práticas budistas plasmaram-se ao imaginário do povo tibetano, transformando 

esses ensinamentos em uma força dominante, rompendo suas próprias fronteiras, se espalhando 

por toda a região do Himalaia. Para o estabelecimento dos ensinamentos budistas, a história 

evidencia a existência de três grandes reis do Dharma no Tibete, que ficaram conhecidos por 

desenvolverem papeis centrais na introdução e no estabelecimento e consolidação do budismo 

em solo tibetano, sobretudo o budismo Vajrayana. 

O primeiro desses grande reis foi Songtsen Gampo (569 – 649? ou 605 – 649? d.C.), foi 

durante seu reinado que a consolidação política do Tibete se estabelece, esse imperador, foi 

considerado um dos primeiros e mais importantes soberanos da história tibetana. Foi sob sua 

liderança que se efetivou a unificação dos diversos clãs que habitavam o platô tibetano, 

processo essencial para constituição do império nesse país. Além de sua notoriedade política e 

militar, Songtsen Gampo se destacou por sua habilidade diplomática, estabelecendo relações 

com reinos vizinhos a exemplo do Nepal e da China. Songtsen Gampo teria enviado emissários 

a esses países, conseguindo tratados e acordos comerciais e culturais importantes. A história 

desse rei foi central para o Tibete, não apenas pelas suas habilidades políticas, mas também 

pelo seu papel essencial na introdução do budismo nesse país. 

A introdução do budismo nesse período no Tibete, está intrinsecamente ligada a figura 

desse monarca e de suas duas esposas estrangeiras, fruto dos acordos estabelecidos com o Nepal 

e a China. A primeira esposa a princesa nepalesa Bhrikuti Devi, oriunda do reino de Licchavi 

no atual vale de Catmandu no Nepal, teria se casado com Songtsen Gampo por volta de 632 

d.C., como parte de uma aliança política. Devota budista, teria levado textos e imagens 

sagradas, ainda teria reunido esforços e contribuído para a construção do templo Jokhang 

(primeiro templo a ser construído no Tibete), que viria a ser tornar uma dos mais sagrados e 

local de peregrinação até os dias atuais. Apesar de sua importância na tradição religiosa 



18 

 

tibetana, não há confirmação documental contemporânea sobre a existência de Bhrikuti em 

registros nepaleses ou tibetanos do século VII. 

A segunda consorte de Songtsen Gampo foi a princesa Wengcheng, provinda da dinastia 

Tang chinesa, casou-se em 641 d.C. com esse rei, enviada pela corte desse país como parte de 

um tratado de paz entre os dois impérios, após pressões diplomáticas e militares. Songtsen 

Gampo e seu casamento diplomático, está bem documentado em fontes chineses oficiais. 

Wencheng também levou ao Tibete textos sagrados e imagens budistas e um grupo de artesões, 

e ainda trouxe conhecimentos e inovações em arquitetura e agricultura para solo tibetano. 

Ambas figuras femininas são fruto de devoção até os dias atuais no imaginário religioso e 

cultural tibetano. 

Ainda sob esse reinado no século VII, a escrita Tibetana foi desenvolvida pelo sábio 

Thonbi Sambhota, ministro e erudito da corte, que teria sido enviado a Índia com a missão de 

estudar os sistemas linguísticos e gramaticais indianos especialmente o sânscrito. Por volta de 

630 d.C. ao retornar para sua terra natal, Sambhota teria adaptado conhecimentos linguísticos 

adquiridos para formar um sistema fonético e gramatical adequado a língua tibetana. O 

resultado foi um alfabeto tibetano fortemente inspirado na escrita indiana Gupta (Brahmi 

tardia).  

Essa inovação teve implicações duradouras para a cultura e civilização tibetana, pois 

tornou possível a tradução sistemática dos cânones budistas indianos para a escrita tibetana, o 

que posteriormente resultaria na compilação de dois grandes repositórios da literatura budista 

tibetana: o Kangyur (palavras do Buda) e o Tengyur (comentários e tratados). A escrita tibetana 

representa, portanto, não apenas um avanço técnico no campo da comunicação, mas um 

verdadeiro marco civilizacional, ao fornecer as bases materiais e intelectuais para a formação 

da identidade cultural tibetana. 

No reinado subsequente, a consolidação do Dharma atinge seu apogeu em 791 d.C. 

quando o budismo é conclamado como religião do Estado pelo grande imperador Trisong 

Detsen (755 742 – 797 d. C.) foi um dos três reis do Dharma juntamente com Songtsen Gampo 

e Ralpacan. Seu reinado marca uma das fases mais significativa da história cultural e religiosa 

do Tibete, pois foi sob sua liderança que o budismo Mahayana e Vajrayana se consolidou se 

caracterizando como religião dominante, superando a antiga religião nativa Bon e as 

resistências aristocráticas. 

 Tritsong Detsen convidou o grande abade e estudioso da Universidade de Nalanda, 

Santaraksita, representante dos sutras para vir da Índia para ensinar no Tibete. Porém nesse 

período havia no país algumas facções políticas conservadoras que não olharam com bons olhos 



19 

 

a presença do mestre indiano e infelizmente com sua chegada, se agravou a situação. Para 

piorar, o país tinha acabado de ser assolado por uma forte epidemia, os questionamentos e a 

relação do evento desastroso com a presença do erudito budista foi inevitável, recaindo a culpa 

sobre o mesmo, o que acarretou em sua expulsão do Tibete. 

Diante do ocorrido com seu retorno à Índia, porém ainda sob a influência do imperador, 

Santaraksita convida Padmashambava detentor dos Tantras, conhecido como o Guru Rinpoche 

o “nascido do Lotus”. A história revela que o Guru Rinpoche foi para o Tibete domar os 

demônios que assolavam a terra das neves, cuja resistência foi atribuída a religião nativa 

tibetana denominada “Bon”, que através de feitiçaria tentava dissuadir os ensinamentos 

budistas. Com a chegada do grande yógui a epidemia cessa e finalmente o budismo Vajrayana 

começa de fato ser estabelecido, alcançando seu apogeu em meados do século XIII. Sendo 

introduzido plenamente em solo tibetano, dando origem a primeira escola budista tibetana 

denominada de Nyingma (antiga). Guru Rinpoche, juntamente com o imperador Trisong 

Detsen, deram início a construção do primeiro monastério budista em terras tibetanas. O 

monastério de Samye, o primeiro mosteiro budista oficial do Tibete foi construído com o auxílio 

de artesão indianos e chineses, sua construção foi estruturada segundo o modelo do monte 

“Meru”. Conforme a tradição budista, nesse monastério as traduções dos textos budistas passam 

a ser realizadas com vigor, criando o embrião do que viria a ser posteriormente o cânone 

tibetano. Sob o patrocínio real, foi formada a primeira geração de tradutores (lotsawa) e eruditos 

monásticos tibetanos, consolidando dessa forma, uma tradição textual robusta.  

Ainda que durante o reinado de Songtsen Gampo séc. VII, não havia no Tibete a 

integralidade dos ensinamentos budistas, foi somente durante o reinado de Trisong 

Detsen que o verdadeiro budismo se formou no Tibete e foi nessa época que foram 

estabelecidas as tradições monásticas (SAKYA TRIZIN, apud DIAS, p.31). 

 

Por um grande período o Dharma floresceu com apoio real e os tibetanos trabalharam 

ao lado de estudiosos e praticantes indianos e chineses produzindo traduções, linhagens e 

escolas voltadas ao Dharma. Padmasambhava propagou os ensinamentos do “mantra secreto” 

(Vajrayana) para o rei e outros discípulos afortunados, porém, para além disso, não encontrou 

pessoas qualificadas para receber os ensinamentos mais avançados, ocultando a classe dos mais 

elevados ensinamentos tântricos nos muros e pilares do monastério e em diversos outros locais 

no Tibete e Butão para que posteriormente fossem encontrados. 

Após a morte de Santaraksita, seu principal discípulo Kamalasila participou de um 

debate que ocorreu no monastério de Samye no final do século VIII, com a escola budista 



20 

 

chinesa “Haschang”. Kamalasila surpreendeu a corte e venceu o debate que opôs a escola 

chinesa, estabelecendo assim, oficialmente o modelo Madhyamika da escola de Nalanda. Com 

a derrota do monge chinês Hwa Shang, o caminho gradual do budismo indiano foi declarado 

normativo no reinado, dessa forma, Trisong Detsen não apenas consolidou o budismo como 

religião do Estado, mas também, estruturou os fundamentos culturais, políticos e espirituais do 

Tibete clássico, tornando-se uma das figuras mais reverenciada da história tibetana. 

O terceiro grande Rei do Dharma foi Ralpacan (815 – 838 d.C.) o rei patrono do Dharma 

e protetor do budismo, neto de Trisong Detsen, foi marcado por um forte patrocínio do budismo, 

organizou as traduções das escrituras canônicas de forma sistematizada, introduzindo também 

o sistema de pesos e medidas. Profundamente devoto, investiu recursos significativos apoiando 

a expansão do sistema monástico, apoiando a construção de mosteiros, e ainda, determinou que 

as provisões dos monásticos deveriam estabelecidas de forma obrigatória pelas famílias, tais 

medidas causaram furor entre os ministros. 

Um dos marcos mais importantes de seu reinado, foi um sistema normativo de 

traduções, a corte empregava numerosos tradutores e panditas indianos, que contribuíram para 

traduções sistemáticas, essa política consolidou o que ficou conhecido como o cânon tibetano 

Kangyur e o Tengyur. 

Entretanto, sua política pró budista gerou tensões em setores da aristocracia e com os 

militares, que viam com desconfiança a crescente influência monástica estrangeira. Após uma 

série de conflitos, finalmente conseguiram depor Rapalcan, que sem herdeiros foi sucedido por 

seu irmão o rei anti-budista Langdarma (838 – 842d.C.), esse rei promoveu uma perseguição 

ao budismo, passou a profanar templos e ordenou que todos os monges renunciassem a vida 

religiosa. Langdarma foi assassinado em 842 d C. por um monge chamado Lhalung Pelgyi 

Dorje, sua morte levou a fragmentação do império e o surgimento dos principados regionais 

dando início a um período de aproximadamente de dois séculos de declínio institucional do 

budismo no Tibete. Paradoxalmente, a repressão promovida em seu reinado também 

impulsionou o surgimento de linhagens de resistência que preservaram os ensinamentos 

budistas de forma oculta, preparando o caminho para a segunda difusão do budismo no século 

X. Com todas as convulsões, o país tornou-se fragmentado, os monges se viram obrigados a se 

tornarem leigos, as linhagens tiveram que ser interrompidas externamente, contudo as práticas 

continuaram de forma clandestina, causando muitos mal entendidos. A degenerescência dos 

aspectos originais dos ensinamentos foi inevitável. Seu reinado marca o encerramento do 

período de florescimento religioso e intelectual iniciado pelos seus predecessores, o colapso do 



21 

 

império tibetano e o início da fragmentação política e recessão cultural que ficou conhecido 

como “Era das regiões” 

A segunda difusão do budismo tibetano ocorre sob o reinado de Yeshe-O (959 – 1040 

d.C.), cujo nome significa “sabedoria e luz”. Esse rei é figura central na renovação do budismo 

tibetano. Descendente direto da antiga linhagem real tibetana, Yeshe-O foi tanto um líder 

secular, quanto um patrono espiritual. De acordo com a tradição, ele abdicou parcialmente do 

poder temporal para tomar os votos monásticos e se dedicar a revitalização da religião budista 

no Tibete, sua aspiração marca o início de uma nova fase chamada de segunda difusão do 

Dharma, que se diferencia da primeira por enfatizar a pureza textual e ritual e por buscar superar 

os erros percebidos nas traduções e interpretações anteriores, o rei teve o interesse em esclarecer 

muito dos ensinamentos, pois havia muitos mal entendidos. Yeshe O, percebeu que apesar dos 

esforços iniciais ainda havia desvios doutrinais e confusão ritual no seio do budismo tibetano 

recém restaurado. Yeshe O, decidiu então tomar medidas mais profundas para restaurar a pureza 

dos ensinamentos budistas, para isso enviou uma delegação liderada por Rinchem Zangpo e 

outros eruditos à famosa universidade de Vikramashila, no noroeste da Índia, com a missão de 

convidar o mestre Atisha Dipamkara Shrijnana (982 – 1054 d.C.) ao Tibete. Atisha era um 

renomado pandita e abade de Vikramashila, profundo conhecedor do Mahayana, especialmente 

pelo caminho gradual (Lam Rim) uma figura respeitada pela sua sabedoria, disciplina e domínio 

da lógica budista, contudo de acordo com as fontes tibetanas Yeshe-O não viveu para ver a 

chegada de Atisha. 

A chegada de Atisha no Tibete, representou um ponto de inflexão na história religiosa 

no Tibete durante os doze anos que permaneceu em solo tibetano, sua presença deu origem ao 

que se chamou de “tradição nova” na qual se inscreveram inúmeros eruditos e realizados, 

marcando assim, um novo ciclo de período de traduções e difusão do budismo no Tibete, que 

na realidade se desenvolve como um período de “transmissão”. Desse novo período de 

disseminação, surgem as tradições Kadam, Kagyu e Sakya e posteriormente a Gelug. De acordo 

com a tradição Yeshe-O, teria sido capturado por invasores não budistas durante uma missão 

diplomática e recusou-se a abandonar seus princípios, vindo a falecer como mártir. Sua vida é 

frequentemente idealizada na literatura religiosa tibetana como a de um rei Bodhisattva, cujo 

sacrifício teria possibilitado a preservação do Dharma no Tibete. 

A tradição Kadam que remonta ao mestre Atisha se dividiu em três linhagens que foram 

posteriormente reunificadas por Tsongkhapa durante o século XIV e início do XV que veio a 

se tornar a tradição Gelug, que estabeleceu o monastério de Ganden, que atualmente tem como 

detentor da linhagem o atual 14° Dalai Lama.  



22 

 

Contemporâneo de Atisha, o tradutor Marpa inicia suas viagens à Índia em busca do 

Dharma, fundava-se as bases do que viria a ser a tradição Kagyu, ambos foram fundamentais 

para a constituição dessa nova difusão do budismo, porém, atuaram em linhagens diferentes e 

com metodologias distintas, embora com o mesmo objetivo, fortalecer o Dharma no Tibete. 

Graças a essa segunda difusão do Dharma no Tibete, surgem três importantes Escolas 

tântricas tibetanas: Kagyu, Sakya e Gelug, influenciadas pelos contornos doutrinários do sábio 

Atisha. De forma geral, as instruções Vajrayana foram difundidas por diferentes linhagens, 

cujas as oito principais são conhecidas sob o nome dos “Os Oitos Grandes Carros da Prática”, 

dentre as principais estão a linhagem Nyingma (antiga tradução), Escola Kadampa (Atisha), 

Kagyu, Sakia, Jonang, dentre outras. 

 

CAPÍTULO 2 – OS MAHASIDDHAS E O SURGIMENTO DA TRADIÇÃO 

KAGYU 

2.1 Mahasiddhas 

A partir do século VIII d.C., inicia-se um vigoroso movimento espiritual que vai marcar 

definitivamente a história da Índia e do próprio budismo. Nesse período, grandes yoguis ficaram 

conhecidos como Mahasiddhas. Esses mestres, começaram a manifestar grandes “realizações” 

(scrt. siddhis) e prodígios através das práticas tântricas, esses indivíduos, apresentavam amplo 

domínio sobre a mente, corpo e elementos como o céu e a terra conforme suas intenções. Eram 

tocados por seus corpos, os cumes das montanhas e as regiões atmosféricas, todos esses 

aspectos eram visitados sem impedimentos físicos, pois se transferiam de um lado para outro 

como em um passe de mágica, passando a serem admirados não apenas por praticantes budistas, 

mas também por membros de outras religiões, reis e leigos da época. A fama desses yoguis se 

estendeu para além dos limites territoriais indianos, alcançando países como a China, Nepal e 

o próprio Tibete. 

 

2.2 Matsyendra Nata o fundador mítico do Hata Yoga e do Mahasiddha tibetano 

Essa narrativa mítica de origem indiana, desenvolve papel fundamental, tanto no 

contexto da tradição hinduísta do Yoga como também na tradição do budismo Vajrayana 

praticado no Tibete e no Nepal. Trata-se do mito de Matsyendra Nata, considerado grande 

mestre do Yoga, cujo nome em sânscrito significa literalmente “senhor dos peixes” (de matsya 

“peixe” Indra “senhor”). Este nome se deve ao fato de que este personagem mítico ter sido um 

“mestre dos peixes” ou um “mestre da pesca”, em uma alusão à profissão de pescador. Segundo 



23 

 

conta a mitologia, o mestre Matsyendra recebeu seus conhecimentos de forma iniciática, 

diretamente do senhor Shiva, quando estava dentro da barriga de um peixe. 

No início da trajetória mítica, Matsyendra nos é apresentado em seu mundo cotidiano 

(iniciando a história como um pescador comum da Baía de Bengala), é engolido por um peixe 

grande e embarca em sua jornada nas profundezas do oceano, conhece seu mentor Shiva e passa 

doze anos praticando na barriga do peixe. 

Aqui se entende este, como um período de purificação e transformação pessoal, no 

qual nosso herói é chamado a combater a própria ignorância (talvez seja o “grande 

peixe” que o envolve) para alcançar o estado de conhecimento. Depois disso, 

finalmente o herói Matsyendra emerge do mundo inferior, das profundezas das águas, 

trazendo consigo o “elixir” do conhecimento, que nesse contexto é a própria prática 

do Hata-Yoga. (GENERRE, 2018 p.338). 

 

Quando nos referimos à mitologia hindu, estamos nos referindo a uma tradição milenar 

que engloba um enorme volume de narrativas pertencentes a literatura sânscrita, bem como a 

literatura Tamil e outras tradições mítico-religiosas do sul da Ásia (como aquela que se 

desenvolvem em Bali na Indonésia), bem como do Tibete e do Nepal. 

O tantrismo da Índia medieval e a extensa produção de textos tântricos (que se inicia 

por volta do século VII e tem seu auge por volta do século X d.C.), observa-se descrições do 

mito de Matsyendra Nata em diversos textos, com pequenos detalhes que os diferenciam, mas 

sempre estruturado em torno de um mesmo cerne narrativo: a trajetória do pescador na barriga 

do peixe e seu processo iniciático. Entre essas narrativas tântricas, temos o Sabaratantra, um 

antigo texto onde Matsyendra Nata é mencionado como sendo um dos quatro Kapalika siddhas 

(configuram grupo importante do shivaísmo medieval). O Sabaratantra tem seu nome atribuído 

aos Sabaras, tribo indiana descendente dos australoides. A Baía de Bengala (lugar onde o 

pescador Matsyendra Nata teria vivido) foi o epicentro cultural dessa tribo. 

Como aponta o texto do Tantra-Aloka, onde o grande mestre tântrico Abhinava Gupta, 

teria vivido até a metade do século X, presta homenagem a Matsyendra Nata como seu guru. 

Matsyendra, além de ser conhecido pelos Kapalika, também teria sido um dos grandes ícones 

do movimento chamado “nathismo”, ou seja, um ícone pertencente à linhagem Natha (termo 

sânscrito que significa senhor ou mestre). 

A história mitológica diz que Matsyendra teria recebido os ensinamentos sobre o Hatha-

Yoga diretamente do senhor Shiva, quando estava na barriga de um peixe. O Deus narra as 

técnicas para sua consorte chamada “Uma”, num recinto especial no fundo do oceano. Só os 

peixes tinham acesso a esse recinto, e Matsyendra, que havia sido engolido pelo peixe, recebe 



24 

 

os ensinamentos de Shiva depois de reconhece-lo como seu verdadeiro discípulo ao sair da 

barriga do peixe, Matsyendra ao retornar, já aparece como um mestre realizado (FEUERSTEIN, 

apud GNERRE, BAEZ p. 327).  

Após se tornar um mestre realizado e voltar a superfície, Matsyendra se dedica a passar 

adiante as instruções secretas que havia recebido na barriga do referido peixe, mas sempre tendo 

o cuidado de escolher os discípulos devidamente preparados para receber tais ensinamentos. 

No vale do Nepal e do Tibete, Matsyendra Nata foi incorporado como um 

Avalokitesvara (tib. Tcherenzig, “Buda da Compaixão”) pelos praticantes do budismo 

Vajrayana. Há interessantes detalhes sobre o mito na tradição nepalesa na obra Karunamaya: 

The cult of Avalokitesvara-Matsyendranath in the Valley of Nepal, na qual o autor John Kerr 

Locke (1980), apresenta um estudo da figura de Matsyendranath, que segundo suas pesquisas 

teria sido reconhecido como um Siddha Vajrayana pelos budistas tântricos do Nepal. 

Desde a Idade Média até a virada do século XIX para o XX, é encontrado importantes 

relatos da existência desses Siddhas na Índia, no Nepal e no Tibete. Se por um lado a verificação 

histórica da existência desses Mahasiddhas são bastante obscuras, onde o que é verídico e que 

é lenda raramente podem ser separados, porém, observa-se que sua realidade cultural é inegável. 

Esta realidade cultural que garante a sobrevivência desses Mahasiddhas, pode ser verificada 

sobretudo nos Himalaias, onde historicamente se desenvolve um processo de “conservar”, 

através de narrativas míticas, qualidades essenciais de cada um desses seres “iluminados”. 

Analogamente a esse processo de conservação das lendas dos Siddhas, se tem nos Himalaias 

um processo análogo de conservação de determinadas práticas e tradições tântricas indianas, 

que parecem ter preservado suas feições originais de forma mais fidedigna nos vales do Nepal 

e Tibete, do que na própria Índia meridional. Não por acaso, o registro mais detalhado desta 

tradição mítica que envolve a figura de Matsyendra Nata se encontra nas historiografias 

tibetanas dos 84 Mahasiddhas, 

Os 84 Mahasiddhas representam todos aqueles que, em uma única vida, alcançaram 

a realização direta dos ensinamentos de Buda. Suas histórias de vida representam o 

que eles realizaram e o que eles fizeram para os outros seres depois de obter a 

realização a partir de sua prática. Ao ler suas histórias sabemos que, através do esforço 

e da prática dos ensinamentos de Buda, nós também podemos atingir a liberação. 

(TSEM RINPOCHE, 2018, apud GNERRE, BAEZ p331). 

 

Segundo a tradição budista, os poderes miraculosos atribuído aos Mahasiddhas são 

resultado das técnicas meditativas yóguicas, estudadas e disseminadas desde a época do 



25 

 

príncipe Siddharta Gautama o “Buda”. Essas técnicas integravam “as cinco classes de alta 

ciência (abhijñã)” mencionadas nos antigos sutras budistas. 

Nagarjuna, o famoso filósofo Madhyamika, é tido como autor de numerosos tratados 

alquímicos; entre os siddhis obtidos pelos yóguis figurava a transmutação em ouro, os 

mais renomados Siddhas tântricos são ao mesmo tempo renomados alquimistas 

(ELIADE, 1979, p.98). 

 

Vale ressaltar que figuras centrais do budismo tibetano, como o próprio Nagarjuna, tem 

sua vida descrita na hagiografia dos 84 Mahasiddhas. Para os tibetanos os Mahasiddhas 

representam a primeira transmissão oculta, possuem muitas linhas de sucessão e seus 

ensinamentos são transmitidos secretamente de mestre para discípulo. Através de suas canções 

compostas, das instruções que deixaram e das histórias a eles atribuídas, esses yóguis, 

influenciaram profundamente as formas religiosas e a cultura literária em vários países do 

continente asiático. 

Matsyendra Nata é chamado no Tibete de “Minapa” ou “Aquele engolido por um peixe”. 

No platô tibetano a descrição desse mito, recebe alguns acréscimos em relação a mitologia 

hindu de alguns elementos importantes como por exemplo: a associação do peixe com um 

Leviatã. Nessa abordagem, não teria sido apenas um peixe a engolir Minapa e sim uma criatura 

mítica monstruosa. Outro ponto importante, é que essa narrativa acrescenta quinhentos anos ao 

mito, período em que o discípulo fiel teria vivido após sua iniciação para transmitir aos humanos 

o ensinamento de seu amado mestre Shiva. Nesse período Minapa teria recebido ainda outra 

designação importante, que está relacionada a sua importância no caminho do yoga tântrico: 

Vajrapada, que pode ser traduzido literalmente como “caminho (pada) do diamante (vajra)” 

ou “passo do diamante”. Ou seja, esse nome faz alusão ao caminho adamantino, a meta suprema 

da tradição do Hata-Yoga e também diretamente relacionada ao budismo tântrico Vajrayana, 

que também carrega o diamante em sua designação. 

A história dos Mahasiddhas está intimamente ligada à tradição tântrica, Kalu Rinpoche, 

detentor da linhagem Shangpa Kagyu do budismo tibetano, acredita na transmissão dos Tantras 

através da divindade conhecida como “Buda” Vajradhara. Para revelar os Tantras, “Buda” 

tomou forma de Vajradhara (tib. Dorje Change), cujo nome significa aquele que segura o Vajra 

(o Vajra, comporta a ideia de estabilidade e indestrutibilidade, refere-se à realização da 

vacuidade). A relação dos Mahasiddhas com os textos tântricos abarcam importantes tratados 

que secretamente propagaram esses conjuntos de tantras em mosteiros geração após geração. 



26 

 

Thrangu Rinpoche, em sua obra intitulada An Introduction to mahamudra meditation, 

de 2010, declara que esses mestres alcançaram a mais alta realização espiritual através do 

Mahamudra. Seu florescimento se deu na Índia entre os séculos VIII e XII d.C., havia muitos 

praticantes que, através dele, alcançaram a realização. Dentre esses praticantes, se destacam 84 

indivíduos que se tornaram bastante famosos e ficaram conhecidos como os 84 Mahasiddhas. 

A palavra tibetana para Mahamudra é “cha-gya-chenpo”, cujo sentido profundo 

aparece na explicação dada a cada uma das partes: - cha quer dizer gesto ou símbolo, 

designa aqui a consciência primordial vazia e significa que o modo de ser da mente, 

e o aspecto manifesto que procede da faculdade criadora, são ambos vazios em 

essência; - gya, que significa vasto, significa que não existe nada além dessa 

consciência primordial vazia; quando realizou-se o que é vacuidade, compreende-se 

que nenhum fenômeno nos ciclos das existências ou do nirvana que escape essa 

vacuidade, nada que esteja além dessa consciência vazia; - chenpo, que quer dizer 

grande, refere-se ao fato dessa realização ser mais elevada possível; no Mahamudra 

são realizados todos os ensinamentos do Buda, é por isso que também é chamado de 

Dozgchen, o que significa grande realização (Kalu Rinpoche, 1999, p 261). 

 

De um modo geral, o Mahamudra é entendido como uma técnica poderosa de 

meditação, muito utilizada pelo budismo Vajrayana e pela tradição Kagyu. Consiste em manter 

a mente em seus estado natural, sem dualismo e distrações, livre de qualquer elaboração, a 

perfeição é alcançada quando a mente repousa em si mesma. 

A respeito dos 84 Mahasiddhas, se destaca Tilopa que está intimamente ligada ao 

surgimento da tradição Kagyu. 

 

2.3 Tilopa (988 – 1069 d.C.) 

Tilopa conhecido como Prajnabhadra, é um dos mais respeitados e renomados 

Mahasiddhas indianos, mestre do Mahamudra, recebeu vários ensinamentos tântricos e os 

unificou, transmitindo-os à seu discípulo Naropa. 

Nascido na cidade de Chativavo (Chittagong, atual Bangladesh), aprendeu sobre os 

tratados doutrinários do Bramanismo, vagava como andarilho pedindo esmolas, até que 

encontrou um templo e, observando que os monges viviam uma vida de renúncia, ingressou 

para vida monástica se tornando um erudito no Triptaka “as três coleções dos ensinamentos do 

“Buda”. 

Durante sua vida monástica, recebeu iniciações tântricas de seu mestre e desenvolveu 

de forma diligente, práticas meditativas sobre essas instruções em diferentes lugares, após um 

curto período ele obteve uma experiência única e uma grande sabedoria nasceu dentro de si, a 



27 

 

partir dessa “realização”. Tilopa recebeu diferentes ensinamentos e teve muitas visões sagradas 

obtendo grandes “realizações”. Recebeu ensinamentos e transmissões, em especial, “As Quatro 

Linhagens Especiais de Transmissão” de grandes mestres tântricos da Índia. 

Dentre seus muitos mestres, se destacam o grande Brâmane Saraha, Nagarjuna e 

Matangi, esses eruditos, desempenharam papel de extrema importância para seu 

desenvolvimento. Por doze anos Tilopa se dedicou totalmente a suas práticas atingindo assim 

a “realização”. 

Dentre essas mestres citados acima, vale ressaltar, a importância de Nagarjuna (século 

II d.C.), filósofo budista da tradição Mahayana que deu surgimento a escola Madhyamika que 

significa “caminho do meio”, esse mestre elaborou um profundo conhecimento acerca da 

realidade não dual, essa escola é considerada por muitos como a mais influente escola do 

budismo Mahayana. 

Segundo Taranatha, (1557 – 1634) (importante mestre e historiador do budismo 

tibetano), Tilopa praticava com uma yogini, filha de um moedor de sementes de gergelim, ao 

descobrirem os monges o expulsaram do monastério. Por ser um ex-Brâmane Pandita e monge 

budista perdeu todas as oportunidades de riqueza e fama, dessa forma, ele continuou a trabalhar 

como moedor de gergelim na cidade. Posteriormente ele passou a ser conhecido como “Tilipa”, 

o moedor de sementes de gergelim. Recebeu vários ensinamentos das Dakinis em Oddyana até 

que o gergelim se tornasse manteiga. Através dos ensinamentos que obteve de seu Guru, seu 

corpo e mente também foram moídos e sincronizados por meio desse processo, até que ele 

compreendeu a sabedoria “coemergente”. 

Ele também trabalhou em um bordel para Dharima, uma prostituta de Bengala, seguindo 

as instruções de seu Guru Matangi. Ele alcançou grande realização do Mahamudra praticando 

nessa situação. Através de tanta diligência e de sua aspiração e prática do Mahamudra e Tantra, 

ele finalmente alcançou o siddhi completo, ou a “realização suprema”. 

Tilopa então, passou a ensinar e beneficiar os seres sencientes por muitos anos. Ele 

passou a ensinar o que tinha alcançado na forma de uma canção. Em suas andanças, muitas 

perguntas surgiam nas cidades na qual frequentava e Tilopa respondia colocando suas 

experiências nessas canções. Diz-se que muitos daqueles que compreenderam os significados 

contidos nessas canções alcançaram siddhis. Assim, ele ficou renomado como o Siddha Tilipa 

e um dos oitenta e quatro Mahasiddhas da Índia 

Tilopa, ofereceu a Naropa seu discípulo e herdeiro da linhagem “Rosário de Ouro” um 

dos mais importantes ensinamentos sobre meditação por meio de um pequeno poema, chamado 

de Gnad Kyi Gzer Drug que significa literalmente “os seis pregos dos pontos chave” ou melhor 



28 

 

traduzido como: “seis palavras de conselho”. Esses conselhos se baseiam no conceito 

tradicional de atenção plena, ou seja, consciência plena da experiência do presente. 

 

2.4 - Naropa (1016 – 1100 d.C.) 

Discípulo de Tilopa, Naropa é uma das figuras mais citadas na literatura da Ásia central. 

A saga de suas realizações como monge, sua renúncia à vida monástica, a busca por seu Guru 

tântrico Tilopa, sua dedicação às austeridades imputadas em seu treinamento, sua conquista da 

iluminação e por fim, seu trabalho e dedicação em treinar seus discípulos, são fatos que 

permeiam o imaginário de todo o povo tibetano. 

Nascido em uma família aristocrática em 1016 d.C., Naropa conhecido como 

Abhayakirti Jananasiddhi, desde muito jovem, recebeu educação completa e tornou-se um 

thirthika pandita (estudioso dos ensinamentos não budistas), praticando também os Tantras do 

hinduísmo. Durante esse período, Naropa foi a casa de uma vendedora de cerveja e encontrou 

um jovem pandita budista. Após a partida desse homem, Naropa encontra um volume de Sutras 

deixado por ele, começou a lê-los e ficou muito inspirado pelos ensinamentos, seu coração se 

encheu de devoção ao Dharma. Naropa foi então para a cidade de Madhyadesha onde se tornou 

monge ordenado na ordem budista. 

Como monge renunciante, dedicou-se aos estudos e práticas elevadas, seu aprendizado 

e proeza intelectual se tornaram lendários chegando a posição de abade por volta de trinta anos 

de idade na Universidade de Nalanda, instituição de maior prestígio na época, e também na 

Universidade de Vikramashila, se tornando um dos principais estudiosos budistas da Índia. 

Mesmo com o aprendizado incomparável, sua realização interior estava incompleta e isso se 

tornou óbvio quando fazia uma leitura silenciosa de uma escritura. No ato de sua leitura, Naropa 

se deparou com uma senhora mal apessoada que o observava. Em determinado momento, a 

senhora perguntou-lhe se entendia o que estava lendo, prontamente Naropa lhe responde 

afirmando que sim, a senhora rindo lhe pergunta novamente se ele havia entendido a essência, 

repetindo novamente Naropa responde que sim. No instante da resposta, a senhora cai em 

prantos e o repreendendo afirma: “aqui você está mentindo”. Relatos tradicionais afirmam que 

a velha senhora era uma Dakini (aquela que atravessa o céu), é uma deidade de sabedoria que 

manifestou para guia-lo ao cumprimento de seu objetivo. Todas as noites ao fazer suas práticas, 

Naropa teve muitas visões sagradas relacionadas às Dakinis, em determinado momento, 

algumas delas o encorajaram a partir dizendo: “No leste está Tilopa, vá em seu encontro que 

alcançara grande “siddhi!”. 



29 

 

O encontro com a senhora impactou Naropa profundamente, percebendo que sua 

compreensão sobre os ensinamentos budistas eram meramente intelectual, ele renunciou ao 

cargo de abade do mosteiro e foi em busca de seu Guru tântrico espiritual Tilopa. Essa busca o 

levou a muitas aventuras até encontrar-se com Tilopa, onde entrou em um intenso treinamento 

que durou cerca de doze anos. Seus feitos de devoção e compromisso e as muitas dificuldades 

que passou tornaram-se fonte de inspiração entre os tibetanos, e por fim, Naropa alcança a 

iluminação. 

Em sua busca inicial, Naropa viajou pelas regiões orientais e não encontrou Tilopa em 

nenhum lugar. Um dia Naropa estava em um mosteiro, enquanto estava na cozinha nesse lugar, 

avistou um senhor vil e imundo que entrou e assou muitos peixes ainda vivos no fogo ardente. 

Naropa tentou, mas não conseguiu impedir que o senhor cometesse tal ato, ainda outros monges 

correram em direção a esse senhor tentando impedi-lo mas sem sucesso. O senhor respondeu: 

Se não gosta, jogue essas sobras de peixe assado na água! Ao colocar os restos dos peixes 

novamente na água, prontamente os peixes ganharam vida nadando em todas as direções. 

Naropa então, percebeu que aquele senhor era um siddha realizado. Seguindo-o 

prostrou-se ao seus pés e pediu-lhe ensinamentos. O velho ficou furioso e bateu em Naropa sem 

dizer nada. Quando Naropa pensou consigo mesmo: será esse o yogui Tilopa?. O velho 

respondeu: sim! sim! Quando Naropa pensou: “Este yogui é alguém além de Tilopa”, o senhor 

respondeu não! não!, nesse momento ele percebeu que realmente ele estava diante de Tilopa. 

Tilopa as vezes era visto se manifestando como um yogui, praticando atos de yoga e as 

vezes parecia simplesmente um louco. Durante todos esses momentos Naropa não tinha 

pensamentos conceituais nem dúvidas sobre a “realização” de Tilopa. 

Muitos acontecimentos se sucederam e muitas ações foram realizadas por Tilopa para 

desenvolver a devoção de Naropa, durante todos os eventos na qual passou em sua vida, sua 

devoção e fé permaneceram firmes e não foram abaladas em nenhuma circunstância, dessa 

forma, Naropa serviu ao seu Guru Tilopa pelos doze anos que se sucederam. 

Após esse período, Naropa permaneceu principalmente em Phullahari, perto de Nalanda 

e também vagou por diversos lugares ensinando os Tantras, se envolvendo em atividades em 

busca de beneficiar muitos seres sencientes. Naropa alcançou a realização da “realidade última” 

e se tornou um dos mais renomados Mahasiddhas da Índia. 

Naropa teve muitos discípulos, incluindo figuras conhecidas como Shantipa e Atisha e 

muitos outros mestres, dentre esses discípulos, havia oito praticantes extraordinários que 

possuíam a “Linhagem das Instruções Orais”. O mais destacado entre seus discípulos foi Marpa, 



30 

 

o grande tradutor, que trouxe a linhagem de Naropa para o Tibete e a continuou através de seu 

grande discípulo Milarepa. 

 

2.5 – Marpa Lotsawa (1012 – 1097 d.C.) 

Marpa Chokyi Lodro nasceu por volta de 1012 d.C. em Lhodrak Chukhyer região sul 

do Tibete em uma família abastada. Começou a estudar ainda jovem e recebeu treinamento 

inicial de três anos em Mangkhar com Drokimi Shakya Yeshe, onde passou a dominar o 

sânscrito. Diante das circunstâncias, decidiu viajar para a Índia para estudar o Dharma com 

renomados mestres indianos. Marpa retornou a Lhodrak e converteu toda sua herança em ouro 

para cobrir suas despesas da viajem e utilizou esses recursos para fazer oferendas a todos os 

seus Gurus indianos em troca de ensinamentos. 

Porém, após seus recursos se esgotarem o que impossibilitou Marpa de continuar com 

seu primeiro professor, fato que o levou a procurar o Dharma com outros mestres, viajou então 

para o Nepal. No vale de Katmandu, Marpa encontrou um grande banquete ritual oficiado por 

professores nepaleses Chitherpa e Paindapa, ambos discípulos de Naropa. Esses professores 

encorajaram Marpa a viajar para a Índia conhecer Naropa que se tornaria seu principal Guru. 

Marpa parte em viajem para a Índia acompanhado de Paindapa a Pullarari e vão para 

perto da Universidade de Nalanda onde Naropa lecionava. Nesse local, recebeu uma série de 

iniciações e instruções tântricas. Durante esse período na Índia, Marpa também estudou com o 

pandita Jananagarbha e ainda treinou com Maitripa, de quem recebeu instruções sobre o 

Mahamudra e a tradição das canções Doha de realização espiritual. 

Após doze anos de treinamento, Marpa fez uma oferenda e cantou sua primeira canção 

de realização ao seu Guru. Pouco tempo depois ao retornar ao Tibete, na fronteira com o Nepal, 

ele teve um sonho visionário com o grande mestre Sahara que lhe conferiu transmissões do 

Mahamudra. Finalmente Marpa chega novamente em sua terra natal em Lhodrak, onde 

começou a ensinar, porém, desejou retornar a Índia, afim de encontrar patrocinadores, e 

viajando para o interior deu muitas instruções sobre o Dharma, a medida que sua fama foi se 

espalhando, Marpa ganhou muito seguidores o que lhe conferiu grandes recursos, estabelecendo 

assim um centro de ensino e moradia em Trowolung, onde casou-se e teve filhos. 

Marpa empreende então sua segunda viajem à Índia onde mais uma vez recebeu 

instruções de Naropa, Maitripa e Kukkuripa e outros professores. Quando Marpa se preparava 

para partir, Naropa ordenou que voltasse para receber um conjunto final de instruções. 

Após seis anos fora, Marpa retorna ao Tibete onde estabeleceu uma vida como 

proprietário de terras e instrutor do Dharma. Ele continuou a conferir as importantes iniciações 



31 

 

que recebeu dentre esses ensinamentos, se destacam: “Seis Yogas de Naropa” e o Mahamudra, 

ambas instruções, se tornaram importantes práticas da tradição Kagyu que também foram 

transmitidas a outras linhagens budistas tibetanas. Marpa treinou vários discípulos e o mais 

famosos dentre eles foi Milarepa, se tornando o principal discípiulo a receber transmissões 

completas e dominar a visão, a meditação e a conduta. 

Marpa tinha a intensão de transmitir a linhagem para seu filho “Darma Dode” que 

faleceu ainda jovem. Para manter seu voto à Naropa e encorajado por um sonho profético de 

Milarepa, Marpa parte para sua terceira viajem a Índia onde teria encontrando o aclamado 

estudioso indiano Atisha Dipamkara Srijnana (982-1054) ao longo do caminho. Quando chegou 

a Índia, Marpa soube que Naropa tinha entrado na atividade de um iogue errante. Após busca 

exaustiva, ao encontrar finalmente Naropa, este lhe conferiu uma série de transmissões orais de 

Chakrasamvara, ainda Naropa ordenou ao seu discípulo que esse ensinamento só fosse 

transmitido a um único discípulo de cada geração começando com Milarepa. Após três anos 

fora, Marpa retorna à sua terra natal. Sobre sua morte, existe muitas informações conflitantes 

em relação a datação, a tradição aponta que ele faleceu em estado de meditação aos oitenta e 

oito anos. Após sua morte um de seus discípulos Ngokton, preservou seu cadáver em uma stupa 

construída em sua residência em Shung. 

Dos Gurus indianos na qual recebeu ensinamentos, Marpa recebeu de Naropa a 

transmissão das “Seis Yogas” juntamente com a canção Vajra sobre essas yogas, Marpa foi o 

discípulo mais importante de Naropa, se tornando formalmente seu sucessor do Dharma. Essas 

instruções, foram as primeiras utilizadas pelo primeiros Lamas Kagyu. Os Kagyupas são 

especialmente conhecidos por essa tradição e seus primeiros mestres da linhagem, como Marpa, 

Milarepa, Gampopa, Karmapa, Pagmo Drupa e o Drikungpa Jigten Sumgon, esses mestres, 

foram elucidadores impecáveis da tradição. 

Marpa que foi contemporâneo de Atisha (982 – 1054 d.C.), fundou a linhagem Marpa 

Kagyu, essa escola segundo a tradição budista remonta ao Buda Vajradhara (tib. Dorje Chang) 

que revelou os ensinamentos ao mestre indiano Tilopa que os transmitiu a Naropa junto a Marpa 

que veio busca-los na Índia. Marpa teve como principal discípulo Milarepa, que teve grandes 

discípulos espirituais que foram Dhagpo Rinpoche (Gampopa) e Rechungpa. 

Os quatro principais discípulos de Gampopa vão fundar as quatro subdivisões na 

linhagem Kagyu, conhecidas como as quatro maiores, que foram seguidas por oito subdivisões 

conhecido como as oito escolas menores (menores porque vem depois), essas linhagens 

floresceram no Tibete e em seu apogeu contavam com 108 mosteiros principais e 1002 

mosteiros secundários. 



32 

 

2.6 - Milarepa (1052 – 1135 d. C.)   

Milarepa, é amplamente considerado o maior yogui do Tibete, famoso por seus retiros 

rigorosos nas montanhas, seu nome de família era Mila Thopaga cujo primeiro nome significa 

“é uma alegria de ouvir”, ficou conhecido por compor belas canções de realizações e pela sua 

imensa devoção à Guru Marpa. Nascido em Gungthang, durante sua infância Milarepa teve que 

enfrentar muitas adversidades, no início de sua vida, sua família gozava de muita prosperidade. 

Com o adoecimento de seu pai Mila Sherab Gyaltsen o destino mudou de forma drástica, já em 

seu leito de morte, o pai de Milarepa, reuniu toda a família e vizinhos e declarou que gostaria 

de confiar a proteção de sua esposa e seu filho ao irmão paterno, bem como deixar sob sua 

responsabilidade o controle de todo o patrimônio e bens existentes, redigindo assim um 

testamento. 

Com a morte do pai, tio e tia de Milarepa se apoderaram de forma maliciosa de todos os 

bens da família, contrariando tudo aquilo que o pai deixou em seu testamento. Dessa forma, 

Milarepa e sua mãe, foram privados de todos os direitos sobre a propriedade e bens, e ainda, 

foram forçados a trabalhar de forma humilhante para aquela família. A falta de comida e de 

descanso, tornaram eles extremamente fragilizados, a humilhação era tamanha, ao ponto da mãe 

de Mila se referir a sua tia como um Dumo-Tkeden (um demônio feminino que exibe a natureza 

de um tigre), quanto mais eles sofriam, mais desagradáveis eram as coisas que repercutiam a 

respeito dessa família. 

A família de Mila, ainda diante dessa situação vexatória, com muito esforço, conseguiu 

realizar uma assembleia com vizinhos e moradores, mas com os argumentos de seu tio e a posse 

de todos os bens, sua mãe percebeu não ser possível recuperar a herança e que, se continuassem 

ali, a humilhação a qual eles foram submetidos não findaria. Diante do cenário desesperador, 

Milarepa e sua mãe foram à um lugar chamado Tsa e confiados a um Lama da seita vermelha, 

um mestre popular local, nessa cidade a mãe de Milarepa, buscava angariar alguns poucos 

recursos com os moradores locais.  

Sob o conselho de sua mãe, cuja sede de vingança tomara-lhe conta, o jovem Jetsun foi 

treinado na arte negra por um feiticeiro chamado Lama Yungtun Trogyal (irado e vitorioso 

mestre do mal), após intenso treinamento com o feiticeiro e buscando vingar sua família, 

destruiu trinta e sete dos seus inimigos incluindo seu tio e sua tia. Através das instruções do 

feiticeiro, Milarepa lançou uma terrível tempestade de granizo com propósito de vingar as 

injustiças que sofreram. Entretanto, com sangue em suas mãos, logo foi profundamente tomado 

por grande remorso e arrependimento. Tomado por esse sentimento profundo, e com receio das 

consequências “cármicas” adquiridas por tal ato, que poderia leva-lo a um renascimento 



33 

 

inferiror, recorreu a um Lama chamado Rongton Lhaga, no qual sob sua tutela, confessou os 

atos negativos extremamente graves e pediu-lhe instruções. Assim foi feito, porém, Milarepa 

com o passar do tempo se extraviou gradativamente do caminho e ao se deparar novamente 

com o seu Guru, o mestre logo percebeu suas faltas e em resposta lhe disse: Os ensinamentos 

que lhe foram transmitidos não lhe trariam qualquer benefício e que nada mais poderia ser feito 

para ajuda-lo, pois suas faltas eram muito graves. Esse mestre indicou-lhe então um mosteiro 

de nome Dowo Lung (Vale do trigo) em Lhobrah onde vive um piedoso discípulo de Naropa, e 

continuou dizendo, esse discípulo é o mais digno ente os dignos é um verdadeiro príncipe entre 

os tradutores, ele obteve um conhecimento extraordinário inigualável nos três mundos e seu 

nome é Marpa, o tradutor. 

Após longa jornada Jetsun Mila se encontra com o grande Marpa Lotswa e se apresenta 

como originário da montanhas ocidentais no Himalaia e por conta de vingança havia adquirido 

carma negativo, e prostrando-se diante de seu mestre, Mila pede-lhe alimento e instrução 

espiritual.  

Marpa  Lotsawa o tradutor, é detentor ensinamentos secretos e profundos e aceitou 

Milarepa tendo a compreensão da condição cármica de seu discípulo. Para purificar tais faltas, 

diante da constatação da terrível negatividade adquirida por Mila, no primeiro momento Marpa 

compreendeu ser preciso imputar-lhe duras provações. Mila passou mais de seis anos estudando 

com Marpa que o fez construir famosa torre de nove andares como parte da jornada para o 

caminho. Ao final ele recebeu de Marpa o empoderamento de “Abhisheka Chacrasamvara”, 

durante o qual recebeu o nome secreto de Sherpa Dorje que significa “Vajra Risonho”. Somente 

depois disso deu-lhe instruções, transmissões e abhishekas sobre os Tantras, bem como a 

linhagem do Mahamudra e os “Seis Dharmas de Naropa”, tudo o que Marpa havia recebido 

dos Mahasiddhas indianos Naropa e Maitripa. Milarepa retirou-se então para as montanhas e 

em uma gruta após doze anos alcançou a iluminação nesta mesma vida. 

No budismo tibetano, todos estão de acordo em ter Milarepa como o grande yogui, 

considerando-o protótipo de tudo aquilo que um grande Santo deveria ser. Na vida de Milarepa 

estão exemplificados os ensinamentos de todos os grandes yoguis da Índia, incluindo o maior 

quer a história já conheceu, Siddharta Gautama o “Buda”. 

O nome pela qual ele é conhecido no Tibete Jetsun Milarepa, “Jetsun” é um nome 

honorífico que significa “sagrado”, enquanto que “Repa”, significa “vestido em algodão”. Mila 

é um nome de família. Ele ganhou o último nome devido a seu poder de viver no inverno glacial 

no Tibete com apenas uma peça de pano de algodão. Enquanto um ser ordinário certamente 

morreria a essas temperaturas, Milarepa alcançou nesse tempo, diversos “estados” alcançando 



34 

 

samadhi (meditação completa), através do controle desses estados e através da prática de 

geração interna de calor corporal (Tumo). Após doze anos de meditação intensa em cavernas 

remotas nas montanhas do Himalaia, Milarepa conseguiu atingir o estado inseparável de 

Vajradhara (o estado completo da iluminação). 

Após atingir este estado livre de elaborações conceituais, Milarepa, assim como o 

“Buda” pregou o Dharma a todos, gradualmente foi conquistando uma série de discípulos que 

viviam a sua volta. Ao completar oitenta anos, Jetsun Milarepa renunciou ao corpo, falecendo 

cercado por seus discípulos, tanto humanos quanto celestiais. Mesmo após centenas de anos, as 

tradições meditativas nas quais treinou seus discípulos, continuam sendo praticadas no Tibete. 

Ela é conhecida como “Ghagyupa” (as vezes visto como “Kagyutpa”) que pode ser traduzido 

como “Transmissão Sussurrada”,  

Milarepa é famoso por suas canções e poemas, nos quais expressa a profundidade de 

sua compreensão do Dharma com extraordinária clareza e beleza. Uma das primeiras canções 

de Milarepa gravadas em Tsangnyon Heruka, ocorre após seu retorno a sua terra natal e marca 

de forma pungente sua decisão de adotar uma vida de meditação solitária. Suas canções fazem 

referência ao Dharma, em seus escritos, aparecem as descrições primeiramente sobre alguns de 

seus eremetérios, então canções de renúncia e os perigos do Samsara, seguida de muitas outras 

intruções sobre impermanência. Depois surgem canções que descrevem diferentes aspectos do 

Samsara, como por exemplo os “Seis Reinos de Existência”. Logo depois estão as canções 

relacionadas à prática (conselhos de como praticar e o que não fazer), então é dado espaço as 

seis Paramitas ou perfeições (código de conduta Mahayana/Vajrayana). Próximo ao fim estão 

as canções que descrevem os aspectos da realização de Milarepa, seu bem estar, sua felicidade 

e seu não apego, concluindo com uma benção às seus patronos. 

Milarepa teve inúmeros discípulos como Rechung Dorje Drakpa, Gampopa e muitos 

outros, entre eles seu sucessor espiritual, que deu continuidade à sua linhagem na tradição de 

Milarepa foi Gampopa. O último ensinamento concedido a Gampoa  é um episódio muito citado 

na tradição Kagyu e carrega uma carga simbólica muito grande, primeiramente Milarepa lhe 

entrega as instruções orais e lembretes sobre a prática, destacando a importâncias da experiência 

direta da mente, depois declarou que tinha uma instrução secreta especial, que não havia 

transmitido a ninguém, então, Milarepa retira seu manto e mostra suas costas e nádegas repletas 

de cicatrizes e calos devido aos rigorosos retiros nas cavernas nas montanhas e continuou 

dizendo a Gampopa ser esse o ensinamento final. A perseverança e o esforço incansável e a 

dedicação total à prática são os verdadeiros segredos. Milarepa, faleceu aos 84 anos após ingerir 

coalhada envenenada oferecida pelo invejoso Geshe Tsakpuwa.  



35 

 

2.7 - Gampopa (1079 – 1153 d.C.) 

Gampopa o mais famoso discípulo de Milarepa, nasceu em 1079 d. C. em Nyal (área 

central do Tibete) seu pai era Nyiwa Sangye e sua mãe, Shomo Zatse e ele foi chamado de 

Dharma Drak. Seu nascimento foi anunciado em uma profecia pelo próprio “Buda” 

Shakyamuni. Gampopa herdou de seu pai a vocação médica e o amor pelo budismo, desde 

muito jovem estudou as ciências médicas recebendo treinamento de Kyeme um médico indiano, 

Usil um médico da região de Tsang região do Tibete central e Vije um médico nepalês, por 

muitos outros anos posteriormente, estudou com outros treze médicos chineses e tibetanos, se 

tornando um dos melhores médicos da sua época e o mais conhecido da história da medicina 

tibetana, tendo descoberto novos tratamentos medicinais que são utilizados até os dias de hoje, 

ficou conhecido como Dakpo Lhaje, o médico de Dakpo. É interessante notar que em seus 

ensinamentos Gampopa utiliza metáforas de doença, medicina e paciente. 

Gampopa também recebeu muitos ensinamentos tântricos de diferentes mestres da 

linhagem Nyingma, como o mestre Bar-rey e na tradição Kadam com Sharpa Yonten Drak. 

Casou-se aos dezesseis anos e aos vinte e dois anos teve dois filhos. Porém anos mais tarde 

quando completou vinte e cinco anos, de forma trágica uma epidemia veio assolar seu país, 

causando a morte de muitos tibetanos inclusive de toda a sua família. Após esse incidente, 

Gampopa decide tomar os votos completos de ordenação monástica de Geshe Loden Sherap, 

da ordem Kadam. Aos vinte e oito anos conheceu Nyukrumpa Tsondru Gyaltsen e dele recebeu 

muitos ensinamentos Kadampa. Em pouco tempo conseguiu reunir em torno de si 51.600 

monges, e ainda 500 discípulos avançados (yoguis), ampliando consideravelmente o número de 

praticantes budistas. Dentre os seus principais seguidores, se destaca o 1° Karmapa (Dusum 

Khyenpa) e o renomado Phagmo Drupa Dorje Gyalpo. Portanto, as escolas Kagyupa são o 

resultado da expansão doutrinal e monástica realizada pelo mestre Gampopa, o qual, por esse 

motivo, torna-se figura fundamental para o pensamento tântrico tibetano. 

O encontro histórico de Gampopa com seu professor Milarepa, se deu quando Gampopa 

ouviu falar da fama do senhor dos yoguis Milarepa, por meio de três mendincantes, enquanto 

estudava ensinamentos Kadam em Phenyul, então decidiu procura-lo. Após longa jornada, 

Gampopa chegou a Trode Tashigang onde Milarepa vivia e estranhamente parecia espera-lo. O 

grande yogui e seus discípulos aguardavam o monge Gampopa com devido respeito e 

cordialidade, porém, devido ao orgulho do visitante, a visita foi adiada por duas semanas. 

Quando finalmente Gampopa conheceu Milarepa, este lhe ofereceu ao novo discípulo 

uma tigela de chang (cerveja tibetana). Embora Gampopa inicialmente tenha hesitado em bebe-

la, por ser uma violação de seus votos monásticos, ele o fez mesmo assim, o que demonstrou 



36 

 

que receberia de Milarepa todos os ensinamentos do Tantra e do Mahamudra. Este foi um 

momento histórico. Após esse encontro significativo, Gampopa praticou com grande diligência 

suportando todas as dificuldades sob a tutela de seu Guru; teve muitas experiências e finalmente 

alcançou a grande realização. Tornou-se o discípulo mais importante e detentor da linhagem de 

Milarepa. 

O legado e a linhagem de Gampopa se encontra em um valioso e autêntico relato que o 

próprio Gampopa compartilhou com Dusum Khyenpa o 1° Karmapa, ao praticar o “tummo” de 

Milarepa, porém, a realização que obteve com essa prática foi a sua própria versão do 

Mahamudra. Diante disso, Gampopa fundou o próprio sistema, combinando a abordagem geral 

dos Kadampas e as prátricas tântricas de Marpa (que ele aprendeu com Milarepa). Sua tradição 

enfatiza especialmente as bênçãos e devoção ao Guru (que vieram de Milarepa), juntamente 

com sua própria percepção sobre ensinar as pessoas a meditar simplesmente observando a 

natureza da mente, sem fabricações conceituais. 

Com isso Gampopa se tornou bastante influente e foi considerado o maior mestre de sua 

época no Tibete. Milarepa iniciou a cultura dos yoguis leigos vagando pelas montanhas do 

Himalaia, Gampopa sendo monge e seguidor da tradição Kadampa, estabeleceu monastérios e 

promoveu a tradição monástica, sendo também seguidor de Milarepa. Essa tradição ficou 

conhecida com Kagyu no budismo tibetano. 

Gampopa fundador da ordem monástica Kagyu e as linhagens que dessa linhagem 

ramificaram, são conhecidas como Dakpo Kagyu. Ele fundou o monastério “Dhaklha Gampo”, 

onde continuou suas atividades de ensino, meditação benefíciando dos seres. Gampopa é autor 

da famosa obra “Precioso Ornamento da Liberação” e de muitos outros texto fundamentais para 

a tradição tibetana. 

Gampopa manteve ambas linhagens, a Kadampa, bem como as tradições do 

Mahamudra e os ensinamentos tântricos de Milarepa. Desde sua época, a linhagem Kagyu 

contemplou ambas as linhagens e se tornou rica em métodos para conduzir os discípulos à 

realização. Gampopa conduziu seus próprios alunos primeiramente pelo caminho comum do 

Mahayana dos ensinamentos da linhagem Kadampa e em seguida pelo caminho incomum do 

Mahamudra e do Tantra que contém as instruções da linhagem Kagyu de Milarepa. 

Entre os muitos discípulos de Gampopa os mais conhecidos e próximos foram: Gampo 

Tsultrim Nyingpo, Karmapa Dusum Khyenpa, Phagmo Drupa, Saltong Shogan, Barom Dharma 

Wangchuk e Zang Drowae Gonpo. O herdeiro da linhagem Rosário de Ouro de Gampopa foi 

1° Karmapa, Dusum Khyenpa. 

 



37 

 

CAPÍTULO 3 – KAGYU TRADIÇÃO MONÁSTICA 

 

3.1 Tradição Kagyu 

A tradição Kagyu do budismo tibetano, cujo fundador foi Marpa o tradutor, cujas 

origens remonta os Mahasiddhas, antepassados da linhagem Kagyu que são conhecidos como 

o “Rosário Dourado”. A ênfase dessa linhagem, está na transmissão contínua e ininterrupta das 

instruções orais de mestre para aluno, essa dimensão é refletida no significado original da 

palavra Kagyu. 

A primeira sílaba “Ka”, refere-se as escrituras do “Buda” e as instruções orais do Guru, 

que tem significado iluminado transportado pelas palavras do professor, bem como a força que 

tais palavras carregam. A segunda sílaba “gyu” significa linhagem ou tradição, as palavras 

juntas significam “a linhagem das instruções orais”. Em um sentido amplo, a linhagem Kagyu 

não corresponde a uma única entidade, mas um conjunto significativo de subdivisões formada 

ao longo de sua história.  A primeira ramificação vai surgir entre os discípulos de Gampopa: 

quatro mestres principais que acabaram por fundar suas próprias linhagens e a partir de Phagmo 

Drupa um desses quatro discípulos, se desenvolveram oito subdivisões: 

 

 A escola Karma Kagyu, oriunda do primeiro Karmapa Dusum Khyempa 

 A escola Barom Kagyu, oriunda do Barom Dharma Wangchuk 

 A escola Tshelpa Kagyu, oriunda de Tsondru Drakpa 

 A escola Pakdru Kagyu, vinda de Phagmo Drupa 

 

Em seguida após Phagmo Drupa, desenvolveram-se oito novas subdivisões: 

 Drikung Kagyu 

 Taklung Kagyu 

 Drukpa Kagyu 

 Yelpa Kagyu 

 Yazang Kagyu 

 Shukseb Kagyu 

 Marpa Kagyu 

 Tropu Kagyu 

Todas essas linhagem procedem de Tilopa, Naropa, Marpa, Milarepa, e é com 

Gampopa, que a tradição vai ganhar contornos monásticos. Essas escolas tem em comum a 



38 

 

prática dos “Seis Dharmas de Naropa” e o Mahamudra. Como é dito pela tradição, a origem 

da linhagem Kagyu, remonta ao “Buda” Vajradhara que revelou os ensinamentos tântricos ao 

yogui indiano Tilopa que o transmitiu a Naropa e este os confiou ao seu discípulo tibetano 

Marpa, este último foi o principal discípulo de Naropa, realizou três viagens a Índia e no total 

passou dezesseis anos e seis meses junto a Naropa. 

 

3.2 Shangpa Kagyu e Karma Kagyu 

Dentro da tradição Kagyu de maneira geral, existem duas linhagens principais, a 

Shangpa Kagyu e a Dagpo Kagyu. 

A Shangpa Kagyu tem como detentor da linhagem o professor tibetano Kyungpo Naljor, 

que detinha os três conjuntos de práticas avançadas das seis yogas, essas yogas também podem 

ser chamadas de Dharmas ou ensinamentos. Parte desses ensinamentos, vem de Naropa, “Os 

Seis Dharmas de Naropa” e os outros dois ensinamentos vem de duas grande praticantes do 

sexo feminino, Niguma e Sukkasiddhi. Atualmente o detentor dessa linhagem é o 2° Kalu 

Rinpoche. 

A tradição Dagpo Kagyu é uma linhagem que surgiu diretamente de Tilopa, Naropa, 

Marpa, Milarepa e Gampopa, este último combinou ensinamentos do Mahamudra de vários 

Mahasiddhas indianos com ensinamentos Kadampa. A partir de Gampopa desenvolveram doze 

linhagens Kagyu provindas de seus alunos e uma linhagem proveniente de um aluno do aluno 

chamado Phagmo Drupa. 

A tradição mais conhecida é a Karma Kagyu cuja linhagem leva o nome de seu 

fundador, o 1° Karmapa, Dusum Khyenpa (1110 – 1193 d.C.) discípulo de Gampopa, Karmapa 

recebeu instruções completas do corpo dos ensinamentos do “Buda”, as quais ele realizou. 

Após sua morte o segundo Karmapa, Karma Pakshi (1204 – 1283 d.C.) foi o primeiro 

Lama reencarnado reconhecido no Tibete. Desde então, os Karmapas se manifestam em 

continuidade ininterrupta até os dias atuais, atualmente o detentor da linhagem é Orgyen Trinley 

Dorje o 17° Karmapa, nascido no Tibete oriental em 1985 e desde o ano 2000 “sua eminência” 

tem vivido nas proximidades de Dharamsala norte da Índia, onde recebeu o status de refugiado 

concedido pelo governo indiano. 

O 1° Karmapa teve como seu principal discípulo Situ Drogon Rechen, eles foram os 

primeiros discípulos de linhagem de reencarnação que seriam conhecidos como “Gorros 

Negros” (os Karmapas) e os “Gorros Vermelhos” (Os Situpas), cuja atividade ao lados de outros 

mestres é perpetuar a atividade dessa linhagem até os dias de hoje. 

 



39 

 

3.3 Origem da linhagem Shangpa Kagyu 

A linhagem Shangpa kagyu, remonta o grande erudito Khyungpo Naljor (990 – 1139 

d.C.), essa linhagem floresce em tempos passados de forma autônoma e atualmente está 

bastante ligada a linhagem Karma Kagyu, entretanto conservou um corpus de prática que 

lhe é próprio e que continua a ser ensinado, mais particularmente no âmbito de retiros. Kalu 

Rinpoche é o atual detentor dessa linhagem após de ter recebido a transmissão de Lama 

Norbu Tondrup, durante o retiro de três anos que ele participou ainda jovem. Após a morte 

de 1°Kalu Rinpoche, seu principal discípulo, Bokar Rinpoche, sucedeu-o na transmissão da 

linhagem. 

A linhagem Shangpa Kagyu estabelecida pelo erudito “realizado” Khyungpo Naljor, 

cuja prática se iniciou nas tradições Bon e Niyngma (Dzogchen). Após esse período, 

Khyungpo Naljor parte em viagem para a Índia em busca de mais ensinamentos, retornando 

com a quintessência das instruções de cento e cinquenta mestres, dos quais os mais 

importantes foram: as Dakinis de conhecimento primordial; Niguma, Sukkasiddhi. 

Kyungpo Naljor, realizou e transmitiu os “Cinco Ensinamentos de Ouro” e os “Cinco 

Últimos”, o primeiro se refere ao ouro, devido ao fato de Khyungpo Naljor ter oferecido 

grande quantidade desse metal precioso à Niguma, o número “cinco” refere-se a progressão 

da prática que é ilustrada simbolicamente por uma árvore, “A árvore da iluminação da 

tradição Shangpa” que tem como base as “Seis Yogas de Niguma”; o tronco é uma prática 

especial do Mahamudra chamada “Mahamudra Relicário”; os três galhos que aparecem são 

os métodos de integração da experiência do Mahamudra, ou seja. “Os três meios de 

realização de prática”; as duas flores são as práticas com as Dakinis branca e vermelha; o 

fruto é a imortalidade além de todo o erro (além da morte e renascimento). O segundo 

ensinamento, significa que Kyungpo Naljor realizou os cinco mais alto aspectos da 

divindade, o resultado último dos cinco principais Tantras do Anuttarayoga Tantra, 

agrupando em uma mandala cinco divindades (sadhana das “Divindades dos Cinco 

Tantras”): Guhyasamaja, Mahamaya, Hevajra, Chakrasamvara e Vajrabhairava. Está 

prática cuja origem remonta ao Tantra “Oceano de Joias”, lhe foi transmitidas pelo 

Mahasiddha Vajrasana e constitui a base do sistema iniciático Shangpa. 

Khyungpo Naljor introduziu e difundiu no Tibete as doutrinas recebidas da Índia, em 

particular seus ensinamentos se deram na província central de U-Tsang, especialmente em 

uma região chamada Shang, de onde deriva seu outro nome “O Lama de Shang” e o nome 

da linhagem que se desenvolveu em seguida. 



40 

 

Viveu cento e cinquenta anos e fundou mais de cem mosteiros, ensinando e 

manifestando numerosos milagres. Teve inúmeros discípulos, sendo o principal Mokchokpa 

(1110 – 1170 d.C.), por meio na qual os ensinamentos foram passados para Kyergangpa 

(1143 – 1216 d.C.), depois para Rigongpa Chokyi Sherab (1175 – 1247 d.C.) e 

posteriormente para Sangye Tonpa Tsondru Senge (1213 – 1285 d.C.), que constituem, 

junto com Vajradhara, Niguma e Khyungpo Naljor, os sete primeiros mestres da linhagem, 

“as Sete Joias”. 

As instruções que até então tinham sido transmitidas unicamente por via oral, foram 

difundidas por Sangye Tonpa, que teve por discípulo Khedrup Tsangma Shangton 

(Shangtonpa) (1234 – 1309 d.C.), e colocadas sob forma escrita por seus sucessores: 

Khetsun Shonu Drub (? – 1319 d.C.), Jagpa Gyaltsen Bum (1261 – 1334 d.C.) e Serlingpa 

Tashipel (1292 – 1365 d.C.). 

Essa linhagem é dita “distante” e continuou sem interrupção no interior das escolas 

Kagyu, Nyingma, Sakia e Gelug. Duas outras linhagens ditas “próximas” e outra “muito 

próxima” surgiram de revelações direta da Dakini de conhecimento primordial chamada de 

Niguma. Suas origens respectivas são com o Mahasiddha Thangtong Gyalpo (1361 – 1485 

d.C.) com a linhagem Thangluk e de outra parte, Kunga Nyingpo ou Taranatha (1575 – 

1635 d.C.) com a linhagem Jonang. 

Os diferentes ensinamentos que estavam dispersos convergiram novamente em uma 

linhagem única com Jamgon Kongtrul Lodro Thaye, no século XIX. E foram passadas para 

Trashi Chopel, depois para Norbu Dondrub e, finalmente para 1° Kalu Rinpoche e Bokar 

Rinpoche, que após o falecimento do 1° Kalu Rinpoche deu continuidade a linhagem. 

Os principais ensinamentos transmitidos pela linhagem Shangpa consistem nos cinco 

ciclos: 

 De Niguma, em particular os Cinco Ensinamentos de Ouro, que apresentam um 

conjunto coerente e conciso de um dos mais elevados e profundos métodos de 

realização; 

 De Sukhasiddhi, as 6 Yogas e o Mahamudra; 

 De Maitripa, a prática de Mahakala Tchadroupa; 

 De Abhaya, a pratica das Divindades dos Cinco Tantras; 

 De Rahula, a prática conjunta das quatro Divindades 

 



41 

 

Esses ensinamentos constituem o coração da transmissão e das práticas nos centros 

Shangpa durante o tradicional retiro de três anos. 

 

3.4 Khyungpo Naljor encontra Niguma 

Khyungpo Naljor foi a Índia em busca de um mestre que tivesse alcançado a realização 

última, ou seja, a visão direta do dharmakaya. Durante sua peregrinação ele percorria todos os 

lugares orando continuamente para atingir seu objetivo. Em meio a sua jornada, ao se encontrar 

com alguns Gurus pelo caminho, esses lhe afirmaram, que Khyungpo Naljor encontraria aquele 

ao qual procurava sob forma de uma Dakini de sabedoria com nome de Niguma, que alcançou 

a visão última do dharmakaya.  

Depois de inúmeras dificuldades Khyungpo Naljor finalmente encontrou uma floresta 

de Sândalo apontada pelos Gurus onde vivia a Dakini. Ao adentrar a referida floresta, eis que 

aparece diante dele no espaço um ser de aspecto feminino. Ela tinha pele escura, trazia vários 

ornamentos e dançava no céu segurando em uma de suas mãos um damaru e um crânio, 

Khyungpo Naljor prontamente prostrou-se diante da Dakini pedindo-lhe iniciações e instruções.  

A título de oferenda, Khyungpo Naljor lhe deu as posses em ouro que trazia consigo, a 

Dakini subitamente, apanha a oferenda e lança todo o ouro na floresta, nesse instante Khyungpo 

Naljor sentiu certa hesitação e acreditou estar em perigo, foi quando surgiu uma montanha 

circundada por uma multidão de Dakinis, do alto dessa montanha, corriam quatro rios de ouro. 

Ao ter essa visão, prontamente se questionou se aquilo que se desvelasva diante de seus olhos 

era real ou apenas uma ilusão, e prontamente a Dakini lhe responde: se possuirmos a visão pura, 

tudo é ouro, sem uma visão pura, não ouro em lugar algum, e lançou novamente o restante do 

ouro oferecido por Khyungpo Naljor instantes atrás. 

Khyungpo Neljor entendeu então que se tratava realmente de Niguma e prosternando-

se novamente a ela pediu-lhe as iniciações. Produzindo então a aparência da divindade 

Chakrasamvara e de sua mandala, Niguma conferiu-lhe um conjunto completo de iniciações e 

instruções, principalmente os “seis Dharmas de Niguma”, ainda recebeu instruções sobre o 

Mahamudra conhecido como “O relicário do Mahamudra” (tib. Chachen gauma). Khyungpo 

Naljor recebeu esses ensinamentos em estado de vigília e também durante os sonhos. 

 

3.5 Khyungpo Naljor encontra Sukkhasiddhi 

Ao empreender nova viagem à Índia, Khyungpo Naljor encontrou treze siddhas, dos 

quais recebeu iniciações e ensinamentos, esses lhes sugeriram ir em busca de Sukkhasiddhi uma 

dakini que, tendo atingido o “corpo de arco íris” foi habitar na floresta. Os ioguis ainda disseram 



42 

 

a Khyungpo Naljor que caso possuísse um karma puro, seria possível encontra-la, caso 

contrário não. Após nova busca Khyungpo Naljor se depara com Sukkhasiddhi, está lhe 

apareceu sob a aparência jovial, de uma brancura pura e muito bonita, enfeitada de joias e cedas 

e assim como Niguma pairava no céu a sua frente e conferiu-lhe instruções sobre os seis 

dharmas de Sukkhasiddhi e também sobre a pratica que agrupava o mestre e quatro divindades. 

Quanto a Niguma, está é irmã de Naropa e graça a seu karma puro de vidas anteriores 

pode ter a visão do “Buda” Vajradhara (“Buda primordial”) de quem recebeu diretamente 

instruções, logo obteve então a oitava terra de Bodhisattva e tornou-se uma Dakini de sabedoria. 

Já Sukkhasiddhi era leiga, mãe de família, vivia na Caxemira no oeste da Índia, nessa 

época terrível a fome assolava a região, para conseguir um pouco de comida era necessário 

mendigar diariamente. Um dia quando a fome lhe assolara e restara apenas um pote de arroz, 

um monge apareceu em sua casa para pedir um pote de comida. A fé da senhora era tanta que 

prontamente lhe ofereceu o único pote de arroz que restava, pensando esperar que o restante da 

família pudesse trazer algo ao anoitecer, porém, voltaram de mão vazias. Ao chegarem exaustos 

pediram para a senhora fazer a refeição, ela lhes explicou o que ocorrera, porém, para eles foi 

um basta e logo foram tomados por uma violenta cólera, reprovando sua iniciativa que culminou 

com sua expulsão da casa onde vivia. 

Ao se afastar, tendo viajado muito, mendigando comida como podia, ao chegar em uma 

grande cidade na Caxemira, pode adquirir grande quantidade de arroz onde utilizou esse 

alimento para produzir cerveja na qual passou a vender. Perto dessa cidade morava o 

Mahasiddha Virupa que compartilha a vida com sua companheira. Esta vinha comprar cerveja 

no mercado, pois Virupa consumia grande quantidade dela. Intrigada a senhora perguntou-lhe 

um dia: A senhora vem todos os dias comprar minha cerveja quem é que bebe tanto assim? 

Respondeu-lhe a companheira de Virupa: Na floresta vive um Guru muito bom e é ele quem 

bebe. Prontamente respondeu a senhora: se ele é um bom Guru, não posso cobrar pela cerveja, 

dessa forma, lhe ofereço o produto de bom coração. 

Assim passaram-se os dias e a rotina de pegar cerveja continuava até que Virupa tem 

um vislumbre e pergunta: de onde vem tão boa cerveja sem pagar por ela. Sua companheira 

explica para o Guru toda história e que a senhora se recusa a receber qualquer pagamento, 

Virupa então, pede para chama-la que ao receber a notícia fica muito feliz e como 

comemoração, comprou carne e bastante cerveja para oferecer ao Guru na floresta. 

Vendo a imensa fé da referida senhora, o Mahasiddha deu-lhe suas bençãos e em 

seguida, transmitiu um ciclo de iniciações do Tantra de Hevajra e deu-lhe instruções sobre o 

Mahamudra. Os efeitos dessa prática foram tão potentes, que apesar de seus sessenta e três 



43 

 

anos, a vendedora de cerveja rejuvenesceu, obtendo, assim a “liberação”. O corpo que adquiriu 

foi de fato foi um “corpo de arco-íris” e não um corpo material ordinário, uma aparência física 

que só indivíduos predestinados podem ver, ela ficou conhecida a partir de então como 

Sukkhasiddhi. 

Khyungpo Neljor graças as iniciações e às instruções que recebeu das duas Dakinis de 

sabedoria, dos treze Mahasiddhas e dos seus cento e cinquenta mestres, obteve ele mesmo o 

estado de Mahasiddha. De volta ao Tibete, estabeleceu o mosteiro principal no sul de Lhasa em 

uma região chamada Shang, de maneira que sua linhagem tomou o nome de Shangpa Kagyu. 

A fama de sua realização e de sua erudição atraiu tantos discípulos que ele fundou no Tibete 

central e na província de Khan, um total de 108 mosteiros. 

Durante séculos, uma infinidade de mestres integraram em sua própria linhagem os 

ensinamentos da linhagem Shangpa, perdendo ela assim seu vigor como linhagem autônoma, 

para ser encontrada de maneira difusa em outras escolas como a Nyingma, Sakya, Gelug dentre 

outras. Foi preciso esperar o século XIX para assistir o seu renascimento graças a Jamgon 

Kongtrul Lodro Thaye, cuja vida fora profetizada em vários Sutras e Termas. 

 

3.6 – Kalu Rinpoche e a linhagem Shangpa Kagyu 

 

3.6.1 – 1° Kalu Rinpoche  

O 1°Kalu Rinpoche (1904 – 1989 d.C.) nasceu no leste do Tibete (região de Khan), foi 

ordenado monge aos treze anos, em seguida realizou o tradicional retiro de três anos e ainda 

como prática, passou doze anos meditando sozinho nas montanhas como um eremita. Foi um 

dos grandes mestre budistas do nosso tempo. Muito respeitado e querido por incontáveis seres 

que tiveram a sorte de receber iniciações e ensinamentos. Reconhecido por sua extraordinária 

realização espiritual e vasta erudição, foi nomeado diretor de retiros de Palpung, um dos mais 

influentes monastérios da escola Kagyu, sede do grande Tai Situ Rinpoche. 

Antes da invasão chinesa no Tibete, foi enviado por Sua Santidade o 16° Karmapa a um 

retiro no Butão, após esse retiro foi para a Índia, onde se estalou em uma renomada região de 

Darjeeling. Em 1963 fundou sua sede e monastério no povoado de Sonada e o chamou de 

Samdrub Darje Cholling. A partir de 1971 desempenhou papel transcendental e pioneiro na 

conservação e propagação do budismo no Ocidente, fundando inúmeros centros de Dharma e 

centros de retiro, beneficiando com suas ações muitas pessoas na Europa e nas Américas. Em 

particular fundou no Brasil a pedido de praticantes brasileiros o “Kagyu Pende Gyamtso”, um 

dos primeiros centros do Brasil e da América do sul. 



44 

 

Esse grande mestre nos deixou atingindo o Paranirvana aos oitenta e cinco anos, em 

meditação em seu monastério-sede em Sonada. Seu corpo foi conservado em um sagrado 

relicário para inspirar seus discípulos e todos aqueles que buscam o caminho do “Buda”. 

 

3.6.2 – 2° Kalu Rinpoche 

Kyabje Kalu Rinpoche renasceu como ele próprio havia previsto, em 1990 em seu 

monastério na Índia. Foi reconhecido por sua “santidade” Dalai Lama e por Tai Situ Rinpoche 

como de fato a emanação do precedente, que desde jovem, inspirou a todos os que o conheceram 

com sua presença amável e carinhosa. 

Em 1993 foi entronado por Tai Situ Rinpoche, Gyaltsab Rinpoche e por Bokar Rinpoche. 

Tai Situ lhe deu o nome de Karma Ngedon Tenpe Gyaltsen (O Estandarte da Vitória dos 

Ensinamentos de Significado Verdadeiro), mas é conhecido atualmente como Kyabje Kalu 

Rinpoche. Em 1995, aos cinco anos, realizou seu primeiro ciclo de ensinamentos visitando 

vários centros pelo mundo inclusive o centro budista Kagyu Pende Gyamtso que fica na cidade 

de Brasília no distrito de Sobradinho no Brasil. Aos sete anos começou seu estudo formal no 

monastério do seu antigo discípulo e agora mestre Bokar Rinpoche, aos dezoito anos completou 

o tradicional retiro de três anos 

 

3.7 – Origens da linhagem Karma Kagyu 

O 1° Karmapa, Dusun Khyempa (1110 – 1193 d.C.), foi um dos principais discípulos 

de Gampopa e fundou essa tradição Kagyu. Além dele o segundo Karmapa, Karma Pakshi 

(1206 – 1282), e o nono, Wangchuk Dorje (1556 – 1603) são conhecidos por suas realizações 

excepcionais em meditação e sua contribuição de escritos focados principalmente na linhagem 

de prática. O terceiro, Rangjung Dorje (1284 – 1339), o sétimo, Chodrak Gyatso (1454 – 1506), 

e o oitavo, Mikyo Dorje (1507 – 1554), são renomados por seus trabalhos escolásticos em 

comentários dos Sutras e Tantras. O décimo, Choying Dorje (1604 – 1674) foi um grande 

artista e poeta. Mais tarde, no século XIX, o mestre Jamgon Kongtrul, o grande (1813 – 1899) 

compilou “O Tesouro do Mantrayana Kagyu”, que se tornou uma das principais fontes de 

instruções, iniciações tântricas e sadhanas para a linhagem Karma Kagyu. 

A linhagem Kagyu pratica os pontos essenciais dos Sutras e dos Tantras, com foco 

especial nos ensinamentos tântricos do Vajrayana e do Mahamudra. Nessa tradição, existem 

dois caminhos principais: o caminhos dos meios hábeis e o caminho da liberação. Ambos os 

aspectos dos ensinamentos do Tantra e do Mahamudra estão conectados à compreensão que 

aponta para a realização direta da natureza da mente. Essas duas principais linhas de prática e 



45 

 

instrução de meditação são comuns a todas as escolas da linhagem Kagyu, em geral, no que diz 

respeito aos quatro Tantras, ou ao padrão de instruções chave do Mahamudra. No entanto, 

existem pequenas diferenças na forma como esses aspectos são apresentados e nos métodos de 

abordagem do Tantra e do Mahamudra. 

Essa tradição permaneceu forte e bem sucedida devido, principalmente à presença de 

uma linhagem ininterrupta provinda de sucessivos Karmapas que buscam renascer para 

beneficiar os seres sencientes. Todos os sucessivos renascimentos dos Karmapas são bastante 

conhecidos em todo o Tibete e entre todos os praticantes do budismo tibetano, por suas 

realizações em meditação, erudição e atividades voltadas ao benefícios dos seres. 

Karmapa significa “aquele que realiza a atividade búdica” ou “a personificação de todas 

as atividades dos “Budas”. Os Karmapas renascem nesse corpo de manifestação (nirmanakaya) 

por dezessete vidas até o presente, em todos desempenham um papel importantíssimo na 

preservação e promulgação do budismo no Tibete. 

Na tradição tibetana é contada a história de que o Karmapa atingiu a iluminação em um 

passado remoto como um “Buda” chamado Shenphen Namrol. No futuro ele será o sexto 

“Buda” desta era afortunada e será conhecido como Trukpa Senge. Os Karmapas se manifestam 

como um Bodhisattva de décimo nível, sendo uma emanação de Tcherenzig o “Buda” da 

compaixão. 

Os Karmapas não só desempenham um papel instrumental na linhagem Kagyu como 

também de outras linhagens Vajrayana no Tibete. O atual Karmapa, o 17° Gyalwang Karmapa, 

Ogyen Trinley Dorje, já se tornou uma das principais figuras das gerações mais jovens de 

mestres budistas no Tibete. Ele foi o primeiro e único Lama reencarnado a ser reconhecido 

tanto pelo atual Dalai Lama quanto pelo governo comunista chinês. Desde que assumiu suas 

responsabilidades como Karmapa, mesmo ainda jovem, desempenhou papel proeminente no 

Tibete durante a década de 1990. Nesse período, Ogyen Trinle Dorje reconstruiu e reformou o 

Mosteiro de Tsurpho, a principal sede dos Karmapas, que foi danificado primeiro durante a 

revolta tibetana de 1959 contra o partido comunista chinês e posteriormente durante a revolução 

cultural. Em dezembro de 1999 ele deixou Tsurpho secretamente e seguiu para Dharamsala, 

na Índia lar de “Sua Santidade” Dalai Lama e de uma grande comunidade de exilados tibetanos. 

Atualmente 17° Karmapa preside um festival anual de orações em Bodhy Gaya (Kagyu 

Monlan), com a presença de 10.000 monges, monjas e leigos de todo o mundo, além disso ele 

prepara e preside o Kagyu Gunchoe, a seção de debate de inverno para monges e monjas 

também em Bodhy Gaya, Ìndia. 

 



46 

 

 

3.8 – O Cânone tibetano 

O cânone budista conhecido como Kangyur – “A palavra traduzida do “Buda” 

(aproximadamente 108 volumes) e do Tengyur “tratados traduzidos” (aproximadamente 214 

volumes), fornece as fontes primárias que compõem a linhagem Kagyu. Além disso, a linhagem 

se baseia em centenas de volumes dos mestres Kagyu, começando com os Mahasiddhas 

indianos, Tilopa e Naropa, bem como dos iogues tibetanos, Marpa, Milarepa, Gampopa, os 

Karmapas e outros mestres da linhagem. 

As obras mais ilustres dos mestres tibetanos Kagyu provem de Marpa, das canções Vajra 

de Milarepa, das obras completas de Gampopa, dos Karmapas, de Drikung Kyoppa Jingten 

Sungon e de Drukpa Kunkhyen Pema Karpo, e ainda, as obras de muitos outros mestres. 

 

3.9 – Tradição Kagyu no Brasil 

 

3.9.1 – Shangpa Kagyu no Brasil 

O budismo no Brasil remonta a chegada dos primeiros imigrantes japoneses que 

chegaram no país embarcados no navio Kasato-Maru que aportou no Brasil, mais precisamente 

no porto de Santos em 18 de junho de 1908, com representantes da linhagem budista Nichiren, 

fundando em 1936 o primeiro templo budista em solo brasileiro, vale ressaltar, que o budismo 

de imigração nesse período, era restrito somente há essa comunidade, sendo difundido 

posteriormente a essa comunidade, (a este respeito, cf. USARSKI, 2002).  

O budismo Tibetano (Vajrayana) chegou ao Brasil de forma mais tardia a partir da 

década de 1980, como estabelecimentos de centros como a Kagyu Pende Gyamtso, o Centro de 

Dharma da Paz estabelecido por Gangchen Rinpoche em sua visita ao Brasil, e a presença do 

mestre Tibetano Chagdub Tulku Rinpoche que determinou a construção do primeiro templo aos 

moldes tibetanos em Três coroas no Rio Grande do Sul em 1997. 

O Centro Budista Tibetano, Kagyu Pende Gyamtso (Um oceano de benefícios), sob a 

autoridade espiritual de 2°Kyabje Kalu Rinpoche, é um centro budista que tem por objetivo o 

estudo e a divulgação do budismo tibetano, em particular o Vajrayana, em seus aspectos 

religiosos, filosóficos, artísticos e cultural. O centro foi fundado em 14 de maio de 1987, pela 

iniciativa de alguns discípulos brasileiros do 1° Kalu Rinpoche que, com sua autorização e 

inspiração, estabeleceram o KPG como um centro de Dharma ligado à transmissão oral 

Shangpa Kagyu, a qual perpetua sem interrupção por mais de dez séculos, até os dias de hoje. 



47 

 

O centro que se localiza em Sobradinho, Brasília – DF, progressivamente vem 

abordando os ensinamentos centrais por meio de estudo cuidadoso dos manuais recomendados 

por Kalu Rinpoche. Juntamente com os estudos, é introduzido diferentes práticas de meditação, 

analítica e contemplativa. Existe também, um programa para a preparação para o retiro de “três 

anos”, tradicional dessa linhagem. 

O centro KPG no Brasil conta com a supervisão do Lama residente Sonan Sherpa 

escolhido pelo 1°Kalu Rinpoche e pelos responsáveis que residem nos monastérios de Sonada 

e Salugara para ser o respresentante no Centro Budista Tibetano Kagyu Pende Gyamtso (KPG) 

em Brasília. Lama Sonan nasceu na Índia próximo aos Himalaias em 1967 em uma família 

budista. Aos 12 anos ingressou no mosteiro sede de Kalu Rinpoche em Sonada, após estudos 

integrais Lama Sonam recebeu a transmissão integral das iniciações das linhagens Karma 

Kagyu e Shangpa Kagyu. Aos vinte anos de idade entrou para o retiro de três anos sob a direção 

do 1° Kalu Rinpoche, Bokar Rinpoche e do mestre de retiros Lama Lorang. Após o retiro Lama 

Sonam recebeu diversas responsabilidades monásticas relacionadas principalmente ao bem 

estar dos jovens monges. 

Outra figura importante para estruturação do centro no Brasil foi o Lama Karma Trinle 

nascido na França em 1949, teve contato com o budismo em 1971, vindo a ser um dos primeiros 

discípulos ocidentais do 1° Kalu Rinpoche. Participou juntamente com Kalu Rinpoche e outros 

Lamas em 1974, o estabelecimento do primeiro grande centro de Dharma Parisiense. Em 1985 

recebeu ordenação monástica e concluiu o retiro de três anos, desde então continuou os estudos 

do Dharma. Desde o início participou da organização e estabelecimento do centro de Dharma 

no Brasil Kagyu Pende Gyamtso e em 2003 estabeleceu o programa extensivo de estudo e 

preparação para o retiro de três anos nessa localidade. Em 2005 se tornou Lama residente do 

KPG juntamente com Lama Sonan, ambos participaram em conjunto com a Sangha 

(comunidade budista) no desenvolvimento de estudos e prática do Dharma, entre as quais a 

realização do primeiro retiro de três anos da linhagem Shangpa realizado no Brasil. 

Desse primeiro retiro formou-se o primeiro grupo de brasileiros que completaram o 

tradicional retiro de três anos, três meses e três dias da linhagem Shangpa, que teve como mestre 

de retiro Lama Trinle e Lama Sonam especialmente designados pelo 1° Kalu Rinpoche. Nesse 

primeiro grupo completaram o retiro de três anos Lama Tsultrin Pelmo (Miriam Solomon), 

Lama Karma Wangdu (Bruno Vichi), Lama Tsultrin Drimê (Renato Canfora), Lama Karma 

Djantchub Dordje (Eduardo Martins Machado) e Lama Drolma (Glória Limeira), os três 

primeiros Lamas citados participam regularmente das atividades do KPG, proporcionando 

ensinamentos e práticas regulares que ocorrem, tanto no formato on-line quanto presencial. 



48 

 

Após 1° Kalu Rinpoche deixar as atividades mundanas em maio de 1989, seus discípulos 

continuaram seu trabalho com o intuito de criar as condições necessárias para compartilhar as 

transmissões que receberam. Desde seu renascimento, o 2° Kalu Rinpoche tem dado suporte 

espiritual e transmissões da tradição Shangpa Kagyu na qual é detentor da linhagem em diversos 

centros de Dharma espalhados pelo mundo inclusive no Brasil, onde definiu um programa de 

retiro de três anos dessa linhagem que teve início em 2010. Em 2019, foi a última visita em que 

Kalu Rinpoche ao Brasil onde ofereceu instruções sobre o Mahamudra e concedeu iniciações 

de Tcherenzig e Mahakala, o retiro aconteceu em São Paulo e em Brasília. 

 

3.9.2 – Karma Kagyu no Brasil 

A linhagem Karma Kagyu no Brasil está representada pelo Centro de Budismo 

Tibetano, Karme Thegsum Tcholing (KTT) sob a supervisão do Lama Karma Tartchin. O 

referido Lama brasileiro, iniciou sua prática e estudos no Budismo Tibetano em 1989. Em 1988 

recebeu instrução do Mahamudra de seu Lama raiz o 12° Tai Situ Rinpoche, principal Guru do 

17° Karmapa, Orgyen Trinle Dorje. Em 2000 realizou o tradicional retiro de três anos com o 

venerável Khempo Kathar Rinpoche. Ao término do retiro em 2004, seu mestre o homenagiou 

por ser o primeiro Lama brasileiro da escola Karma Kagyu no Brasil e o primeiro a ter 

permissão para dar iniciações das divindades da linhagem. 

Em 2007, fundou o Karme Thegsum Tcholing o “KTT” no Rio de Janeiro, desde então, 

vem se dedicando exclusivamente a praticar e transmitir os ensinamentos do “Buda” e da 

linhagem Karma Kagyu para todos seus alunos espalhados pelo Brasil. 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

O presente trabalho, desenvolvido dentro do escopo disciplinar de Ciências das 

Religiões, dentro do campo denominado “estudos budistas” buscou desenvolver, uma visão 

mais ampla possível à respeito da história do budismo tibetano em especial a tradição Kagyu, 

observou-se, a formulação de sua doutrina, sobretudo, evidenciando os aspectos das práticas 

tântricas e do Mahamudra, que influenciou com seus aspectos ritualísticos culturais e 

filosóficos a religiosidade tibetana. Pretendemos com essa pesquisa, estimular o diálogo inter-

religioso e científico, contribuindo para a formação, compreensão e respeito à pluralidade das 

manifestações religiosas. 

Este estudo possibilitou construção histórica da tradição Kagyu do budismo tibetano, 

destacando suas raízes, culturais, filosóficas, históricas e espirituais que moveram essa tradição. 



49 

 

Para alcançar tal propósito, foi necessário remontar às origens dessa linhagem, que se 

fundamentaram nos ensinamentos tântricos indianos e de maneira especial no florescimento do 

movimento dos Mahasiddhas, místicos que atingiram a “realização” cuja experiência espiritual 

direta, moldou profundamente as bases do budismo tibetano em especial o Vajrayana, que 

floresceu no Tibete entre os séculos VIII e XII. 

Para a compreensão do vigoroso movimento dos Mahasiddhas que deram surgimento 

as várias escolas do budismo tibetano, se fez necessário mergulhar nas origens profundas dos 

Tantras. Acredita-se que os Tantras foram introduzidos na Índia a partir do século II da era 

comum, porém as datas no cânon tântrico são imprecisas, possivelmente introduzidas no 

contexto budista a partir do século IV período áureo da dinastia Gupta. 

Ao examinar o contexto histórico e cultural do surgimento do Vajrayana indiano, 

observou-se que os Mahasiddhas desempenharam papel central na formulação de práticas 

tântricas provinda de mestres como Tilopa e Naropa, posteriormente transmitidas ao Tibete por 

Marpa, Milarepa e Gampopa, pilares da linhagem Kagyu. A ênfase na abordagem direta, em 

detrimento de uma abordagem meramente teórica, caracteriza essa tradição como 

essencialmente de prática experiencial. 

O movimentos dos Mahasiddhas teve um impacto duradouro na evolução do budismo 

tântrico, influenciando a forma como as práticas são compreendidas até os dias de hoje. Suas 

contribuições ajudaram a estabelecer a importância da experiência direta da realidade, bem 

como a valorização da compreensão profunda da mente e sua capacidade ilimitada. Além disso, 

esses mestres desafiaram a lógica ordinária, optando por ensinar através de símbolos, metáforas 

e comportamentos que podem aparecer desconcertantes até mesmo para praticantes budistas 

avançados. 

Os Mahasiddhas a rigor, configuram-se como mestres espirituais que desafiam a 

realidade convencional, ensinavam sobre uma compreensão mais profunda da mente e da 

realidade ordinária que nos permeia. Esses mestres pregam a acessibilidade ao conhecimento 

espiritual a todos os seres. Suas histórias continuam a inspirar praticantes budistas em todo o 

mundo e a relevância dos Mahasiddhas para o budismo reside na capacidade de manter a 

tradição viva de forma dinâmica e duradoura ao longo dos séculos até os dias de hoje. 

Com base nessa perspectiva, a análise histórica permitiu compreender como os 

ensinamentos originalmente indianos foram preservados, reinterpretrados e sistematizados em 

solo tibetano, resultando em uma tradição viva que perdura até os dia de hoje. Ficou evidente 

que a tradição Kagyu não surgiu de forma isolada, mas como resultado de um processo de 

transmissão contínua de ensinamentos vivenciais que se deram inicialmente através da 



50 

 

oralidade, transmitidos de mestre para discípulo em uma linhagem ininterrupta, que visa 

preservar a essência da realização espiritual. A ênfase na meditação especialmente através da 

prática do Mahamudra e dos “Seis Dharmas de Naropa”, revela uma tradição que valoriza a 

experiência direta da natureza da mente como caminho para a libertação. 

Além disso, compreender o contexto indiano que deu origem a esses ensinamentos foi 

fundamental para situar historicamente a tradição Kagyu e de outras tradições e entender como 

se deu o surgimento dessas tradições no Tibete, sobretudo a Kagyu, onde floresceu. O encontro 

das práticas tântricas que surgiram no contexto indiano e a religiosidade tradicional tibetana 

deu origem a um corpo doutrinário único e prático, enraizado tanto nas questões esotéricas 

quanto na disciplina ética e meditativa dos grande yoguis. 

No âmbito das Ciências das religiões é possível constatar um aumento gradativo de 

publicações e núcleos e grupos de pesquisa ligados diretamente ao estudo do pensamento 

oriental. No Ocidente, mais especificamente na Europa e América do Norte o budismo cresceu 

espantosamente e os mais variados mestres budistas encontraram através de Centros de Dharma 

uma forma de expandir os ensinamentos do “Buda” e manter viva a tradição. Livros são 

traduzidos e publicados sistematicamente em diversas línguas. 

No Brasil, essa expansão não é diferente, desde a chegada do primeiro navio de 

migração japonesa que chegou em 1908 em solo brasileiro o Dharma vem se expandindo com 

a chegada de vários mestres de diversas tradições que instruíram praticantes brasileiros que 

vieram a se tornar mestres e professores e aqueles que receberam ordenação (monge) ou mesmo 

que atuam no âmbito de pesquisas do pensamento budista. O budismo tibetano que chega de 

forma mais tardia no Brasil na década de oitenta, também vai ficar suas bases e dar surgimento 

a várias escolas no país. 

Conclui-se portanto, que a tradição Kagyu é fruto de um rico intercâmbio cultural, 

histórico e religioso, sendo um exemplo da capacidade do budismo de se adaptar e manter sua 

essência ao longo dos séculos. A compreensão de sua origem permite não apenas apreciar sua 

profundidade, mas também reconhecer sua relevância no cenário do budismo contemporâneo 

no mundo. 

 

 

 

 

 

 



51 

 

GLOSSÁRIO 

 

Abhinsheka (Sânscrito) – Refere-se a um ritual de consagração ou unção, comum no 

hinduísmo e no budismo. Geralmente envolve derramamento de líquido como forma de 

oferenda à imagem ou objetos sagrados, acompanhados de orações e mantras. Oritual pode ser 

observado como uma forma de purificação. 

 

Budha (Sâncrito) – Significa literalmente “desperto”, “realizado” e “iluminado”. O 

equivalente em tibetano sangs-rgyas é uma combinação sangs-pa (“desperto ou “purificado) e 

rgyas-pa (“realizado”, “plenamente desenvolvido”). Nesse contexto, a combinação das duas 

palavras denota o pleno despertar em relação a ignorância fundamental. 

 

Budha Sakyamuni (Sâncrito) - O Budha histórico, acredita-se que ele viveu no século VI a.C. 

Segundo tradição budista, foi ele o progenitor de todas as linhagens budistas contemporâneas 

ligadas aos Sutras e algumas ligadas aos Tantras. 

 

Bodhisattva (Scrt Bodhisattva, tib. byang chub sems dpá) – O Bodhisattva é central no 

budismo, especial no budismo Mahayana. Ele descreve um “ser” que está no caminho para a 

iluminação, que renuncia temporariamente ao Nirvana com o objetivo de salvar os seres e leva-

lo a libertação e o fim do sofrimento. 

 

Bon (Tibetano) – Antiga tradição religiosa do Tibete que alguns estudiosos acreditam ter-se 

originado do Zoroastrismo ou do budismo da Caxemira. A tradição Bon é especialmente forte 

no vale de Shang do Tibete ocidental, em Kongpo, em Kyungpo e na região de Ngawa, em 

Amdo. 

 

Chakrasamvara-Tantra (sânscrito) – Texto Tântrico budista, escrito provavelmente no século 

VIII d.C. 

 

Dalai Lama (tib. Oceano de sabedoria) – O líder espiritual e atemporal do Tibete. O reinado 

atemporal do Dalai Lama começou no século XVII, na época do V Dalai Lama. Desde então 

até a ocupação chinesa na década de 1950, o país foi governado por uma sucessão periódica de 

Dalais Lamas. Cada Dalai Lama é escolhido por um rigoroso processo tradicional de 



52 

 

observação e comprovação que começa logo depois da morte do Dalai Lama anterior. O Dalai 

Lama atual é o décimo quarto na sucessão dessa linhagem. 

 

Dakini (Tibetano) – “Aquela que viaja pelo espaço” (tib. Mkka-gro-ma), expressão em que 

“espaço” significa metaforicamente vacuidade e “aquela que viaja”, significa um ser imerso na 

experiência desse estado. São divindades femininas do budismo tântrico. As Dakinis são 

aquelas yoginis que alcançaram os siddhis espirituais mundanos e supramundanos, sendo essa 

última a realização do estado búdico 

 

Dharma (Sânscrito) – Doutrina do Budha. Também significa a realidade dos fenômenos 

 

Dharmakaya (Sânscrito) – É a natureza ou essência suprema da mente iluminada, a qual é 

incriada, livre dos limites da elaboração conceitual, vazia de existência intrínseca, naturalmente 

radiante, além da dualidade. 

 

Dzogchen (Tibetano) – Dzogchen, também conhecido como “Grande Perfeição” é uma pratica 

central do budismo tibetano em especial na tradição Nyingma. O Dzogchen envolve a visão da 

realidade, uma pratica de meditação e uma forma de comportamento que se completam para 

alcançara realidade. A prática central dessa prática é reconhecer e permanecer na natureza da 

consciência pura, chamada “rigpa” que é a natureza de toda a existência e o estado de Budha. 

 

Estado Búdico (scrt. buddhatva/buddhapada) – O estado búdico é aquilo que é realizado por 

um Budha, que não somente alcançou a liberação total em relação a existência condicionada 

pelo karma. 

 

Eternalista (scrt, tirthika) – No sentido budista geral o epiteto “eternalista” se refere às quatro 

escolas de pensamento da Índia antiga assim chamadas. São elas o samkhya, o vaishnavismo, 

o shaivismo e o jainismo, escolas que postulam a existência de um “eu” ou uma “alma” 

independente (scrt. Atman). Os budistas rejeitam um “eu” como uma entidade eterna, imutável, 

e dotada de existência independente 

 

Gelug (Tibetano) – Escola do budismo tibetano fundada por Tsongkhapa (1357 – 1419). Uma 

das quatro principais tradições ou escolas Tibete. Essa escola estabeleceu-se rapidamente como 

tradição dominante do budismo no Tibete. Depois da visita do terceiro Dalai Lama à Mongólia, 



53 

 

a escola Gelug se tornou religião do Estado durante o século XVII. Gelug significa literalmente 

“a tradição do caminho virtuoso” e recebe esse nome do mosteiro chamado Ganden, fundado 

por Tsongkhapa em 1409. 

 

Guhyasamja-Tantra (Sânscrito) – Um dos principais textos tântricos do budismo tibetano, 

surgiu na Índia entre os séculos IV e X d.C. 

 

Hevjra-Tantra (Tibetano) – Importante escritura tântrica do budismo, composto 

provavelmente século VIII d.C. 

 

Kagyu (Tibetano) – Uma das quatro principais tradições ou escolas do budismo tibetano. A 

linhagem da tradição Kagyu tem sua origem nos grandes mahasiddhas da Índia, como Tilopa, 

Naropa e Maitripa até Khyungpo Neljor, que fundou a linhagem Shangpa Kagyu, e Marpa 

Lotsawa, que fundou a linhagem Dagpo Kagyu. Está última compreende quatro subescolas 

maiores a saber: Karmapa, Tshalpa, Barompa e Phagmodrupa, sendo essa última subdividida 

em oito ramos. Essas tradições integram práticas derivadas tanto dos Sutras quanto dos Tantras. 

 

Kangyur e Tengyur (tibetano) – O Kangyur é o cânone budista tibetano que contém os Sutras 

e os Tantras originalmente traduzidas das fontes indianas, O Kangyur tal como conhecemos foi 

formalizado como coletânea completa por Buton Rinchendrub, grande estudioso e 

enciclopedista tibetano do século XIV. Buton também teve papel fundamental na compilação 

do Tengyur, a coletânea canônica que contém as traduções dos grandes estudiosos indianos. No 

decorrer dos séculos foram preparados muitos manuscritos dessas duas coletâneas, e 

importantes edições xilográficas foram publicadas em Narthang, Derge, Lhasa, Litang, Cho-

ne e Beijing. Kagyur significa literalmente “tradução das palavras sagradas” ou dos preceitos 

transmitidos pelos Budhas e Tengyur significa “tradução dos comentários”. 

 

Karma (Sânscrito) – Significa literalmente ação. Refere-se a lei da causa e efeito. Em seu 

aspecto causal, o Karma inclui tanto os atos (físicos, verbais e mentais) quanto a marcas e 

tendências psicológicas que esses mesmos atos geram. Depois da realização de um ato qualquer, 

surge na mente uma corrente causal que se mantem durante a vida presente e os sucessivos 

renascimentos depois dela. Esse potencial cármico é ativado ao interagir com as circunstâncias 

e condições apropriadas, levando assim a consumação de seus efeitos. 

 



54 

 

Lama (Tibetano) – O significado de Lama é professor espiritual. O termo pode ser traduzido 

com Guru em sânscrito, implica em um guia espiritual que conduz o praticante à iluminação. 

 

Linhagem (scrt. parampara. tib.brgyud-pa) Uma sucessão ininterrupta de mestres por meio da 

qual são transmitidos os ensinamentos budistas. 

 

Mahasiddha (Sâncrito) – Mestre da perfeição 

 

Mahamudra (Sâncrito) – Literalmente “grande selo” Técnica de meditação cujo objetivo é a 

realização direta da vacuidade 

 

Madhyamika (Sânscrito) – Significa “Caminho do Meio” está é a via média entre os extremos 

do eternalismo (que afirma a existência independente e absoluta das coisas) e do niilismo, é 

uma das mais influentes das escolas clássicas de filosofia do budismo indiano. Fundada por 

Nagarjuna no século II. 

 

Mahasiddhas (Sânscrito, “grandes realizadores”) são indivíduos que, em uma única vida, 

alcançaram a plena realização dos ensinamentos budistas, especialmente no contexto da 

tradição Vajrayana do budismo tibetano. Eles são considerados como fundadores de 

importantes escolas como o Dzogchen (Nyingma) e Mahamudra (Kagyu) e também tem uma 

presença significativa em outras tradições. 

 

Monte Meru – Monte Meru as vezes chamado de Sumeru é uma montanha sagrada mítica que 

ocupa lugar central nas cosmologias hindus, budistas e jainistas. Ela não é apenas uma 

montanha física, mas um símbolo cósmico do centro do universo, eixo do mundo e morada dos 

deuses e seres celestiais. 

Niilismo (scrt. Naisthika) – De acordo com pensamento budista o niilismo se refere à posição 

que nega a existência dos objetos, das leis da causa e efeito e do princípio da originação 

dependente. Todavia, o critério que determina o que é realmente uma negação da existência dos 

fenômenos pode variar em razão das diversas posições metafísicas com respeito à natureza da 

realidade. Na Índia antiga, a posição niilista era característica das escolas materialistas Carvaka 

e Barhaspatya. 

 



55 

 

Nyingma (Tibetano) – Nyingma ou “Escola da Antiga Tradução” é a escola ou tradição mais 

antiga do budismo tibetano, baseada nas tradições de ensino e nos textos introduzidos no Tibete 

durante a fase inicial de propagação dpo budismo, que coincide com os reinados dos reis 

budistas da dinastia Yarlung nos séculos VIII e IX. Essas tradições foram trazidas por 

Padmasanbhava. A distinção entre escola antiga e escola nova se faz com base no período 

intermediário que se segui à perseguição contra o budismo no século IX e terminou com a 

segunda fase da propagação budista, quando um novo corpus literário foi introduzido da Índia 

por Marpa, Atisha, Rinchen Zangpo, dentre outros durante o século XI. As linhagens derivadas 

da primeira fase e as obras traduzidas antes do período intermediários são conhecidas como 

Nyingma ou “Escola da Antiga Tradução” já os ensinamentos que surgiram depois do mesmo 

período são conhecidas como Sarma ou “Escolas da nova Tradução. 

 

Pandita (Sânscrito) – Pandita significa sábio, erudito, foram mestres altamente capacitados na 

filosofia budista, gramática e textos sagrados. Originalmente o termo designava um erudito 

hindu versados nos Vedas. Esses panditas desempenharam papel fundamental na disseminação 

do budismo da Índia para outras regiões da Ásia, como Tibete, China e Sudeste Asiático 

 

Prajnaparamita (Sânscrito Perfeição da Sabedoria ou Sabedoria discriminativas de longo 

alcance) – Refere-se a o corpo de Sutras Mahayana que enfatizam uma maneira aperfeiçoada 

de ver a natureza da realidade. Prajnaparamita é um conceito central no budismo Mahayana e 

geralmente está associado a ideais como o “vazio”. 

 

Realização (scrt. Adhigama) – Realização se refere às experiências espirituais que o praticante 

conquista por meio da intuição e da transformação do seu contínuo mental no caminho para a 

iluminação e para os resultados consequentes de liberação e estado búdico. 

 

Rinpoche (Tibetano) – Rinpoche significa precioso, é um título honorífico usado no budismo 

tibetano para demostrar respeito a Lamas e mestres realizados 

 

Sangha (Sânscrito) – Comunidade monástica. No sentido budista clássico, o termo se refere 

principalmente a comunidades espirituais de praticantes ordenados, tanto de monges quanto 

monjas (scrt. bhiksu/bhiksuni), o termo também pode se referir de forma mais ampla a todos os 

praticantes que seguem o Budhadharma, ou seja os ensinamentos do Budha. 

 



56 

 

Stupa (Sânscrito, port. Monte) – é um monumento arquitetônico budista que geralmente serve 

como um local de sepultamento (cremação) ou armazenamento de relíquias sagradas ou objetos 

religiosos. As primeiras estupas continham as cinzas do Budha Shakyamuni e são consideradas 

um símbolo do corpo do Budha, representando o caminho para iluminação. 

 

Sakya (Tibetano) – Uma das quatro escolas ou tradições do budismo tibetano Vajrayana, que 

deve seu nome a um mosteiro fundado por Khon Konchok Gyalpo no oeste do Tibete durante o 

século XI. O local de fundação tem um solo de pedras esbranquiçadas e Sakya significa 

literalmente “terra clara”. A ampla influência dos primeiros mestres Sakyas logo cresceu em 

plena época dos Sachen Gongma Nga, os cinco fundadores Sakya, em especial por causa da 

influência daquele que talvez o maior dos mestres fundadores, Sakya Pandita Kunga Gyaltsen. 

A essência dos ensinamentos e práticas da escola Sakya está contida no conjunto de instruções 

chamado “o caminho e seu fruto”. 

 

Siddhas (Sânscrito) – Aquele que atingiu a completa realização (ver realização) 

 

Tummo (Tibetano) – Tummo também conhecido como “fogo interior” é uma prática 

meditativa tibetana que visa gerar calor no corpo através da respiração e visualização, com 

objetivo de alcançar um estado profundo de meditação e controlar o calor corporal. Essa técnica 

é associada aos “Seis Dharmas de Naropa”. 

 

Tantra (Sânscrito) – Conjunto de textos, rituais, práticas desenvolvida na antiga Índia que mais 

tarde se espalharam para o restante da Ásia. O sânscrito tantra e seu correspondente tibetano 

rgyud significam literalmente “continuo” ou “manancial ininterrupto” que flui desde a 

ignorância fundamental até a iluminação. A palavra “tantra” que significa os contínuos da raiz, 

do caminho e do resultado. Por incluir técnicas complexas que permitem que os estados mentais 

dissonantes como: o desejo, o apego e a aversão, sejam transmutados em estados de realização 

sem renúncia ou rejeição, o tantra ao contrário do caminho dos sutras dá ao praticante os meios 

para cultivar um contínuo ininterrupto entre sua mente comum inicial, a avançada mente do 

caminho e a resultante mente búdica plenamente iluminada. 

 

Termas (Tibetano) – Significa tesouros escondidos, são ensinamentos ocultos por mestres 

realizados para serem revelados no futuro por Tertons (reveladores de tesouros). Essa prática 



57 

 

tem a função de preservar e renovar os ensinamentos de acordo com a necessidade do tempo e 

contextos futuros, tem especial importância na tradição Nyingma. 

 

Tripitaka (Sânscrito) Tripitaka, também conhecido como “Três cestos” é o cânone dos textos 

sagrados do budismo, contém a forma mais original do budismo escrito em Pali. O cânone tem 

esse nome por se dividir em três grupos que são: O Vinaya Pitaka (cestos das regras), Sutta 

Pitaka (cestos dos discursos) e o Abhidharma (livros sobre a psicologia budista). 

 

Vajradhara (Sânscrito) – Vajradhara é literalmente “Detentor do Vajra” é uma expressão do 

Dharmakaya. Alguns textos e linhagens tântricas afirmam que Vajradhara é a forma assumida 

pelo Budha Shakyamuuni quando dava ensinamentos exotéricos sobre os Tantras. Vajradhara 

se torna manifesto quando se superam todas as concepções dualistas e se realiza o estado 

búdico. É normalmente representado em posição sentada e segurando um vajra e um sino nas 

mãos cruzadas. 

 

Vajra (Sânscrito) – Diamante, como um adjetivo, significa indestrutível, invencível, Esse 

termo também se refere como sendo “o soberano de todas as gemas” e se refere ao diamante. 

No budismo porém indica a realidade indestrutível do estado búdico. O emblema simbólico 

dessa realidade indestrutível também é conhecido como vajra. Trata-se de um objeto ritual 

tântrico semelhante a um cetro e que é levado na mão direita, geralmente enquanto se toca um 

sino ritual. O cetro simboliza os meios hábeis e o sino a consciência discriminativa. O ato de 

segura-los com as duas mão simboliza a perfeita união entre consciência discriminativa e os 

meios hábeis. 

 

Vajrayana (Sânscrito) – Literalmente veículo do diamante, escola budista Mahayana atrelada 

aos ensinamentos tântricos.  

 

Yogacara (Sânscrito) – Essa linha de pensamento budista é uma escola filosófica do budismo 

Mahayana que tem por seu ponto de vista a negação do objeto externo de conhecimento e que 

desenvolveu uma elaborada doutrina das oito consciências. Escola filosófica atribuída a 

Maitreya. Porém é difícil precisar se Maitreya tenha sido um personagem histórico real ou um 

personagem mitológico. No entanto, é certo que Asanga e Vasubhandu foram personagens 

históricos reais e seus teóricos mais representativos. 

 



58 

 

Yoga (Sânscrito) – União, termo utilizado para várias práticas tântricas. É interpretado na 

tradição tibetana como “união com a natureza fundamental da realidade”. No budismo, 

portanto, o termo yoga significa se refere aos métodos por meios dos quais o meditante se une 

aos atributos da divindade de meditação no estágio de geração da meditação e com a natureza 

fundamental da realidade no estágio da perfeição da meditação. Nesse último estágio, o yoga 

inclui práticas físicas e mentais que refinam os canais de energia e aperfeiçoam o controle das 

energias vitais e pontos seminais do corpo sutil. 

 

Yogin (Sânscrito) – Segundo a tradição tibetana, um yogin é “aquele que busca a união com a 

natureza fundamental da realidade”. Em outra palavras, é yogin quem segue intensamente os 

caminhos espirituais delineados nos estágios de geração e de perfeição da meditação 

 

Yogini (Sânscrito) – Um yogin do sexo feminino. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



59 

 

IMAGENS ICONOGRÁFICAS DO BUDISMO TIBETANO: DIVINDADES 

VAJRAYANA 

 Buda Vajradhara (Buda primordial) Vajradhara e Vajradhatu                                 

               

 

                               Heruka Divindade tântrica Kalachacra em união com sua consorte          

               

 

           Anuttarayoga tantra                                          Chakrasamvara Tantra 

 



60 

 

                      

Tcherenzig (Avalokiteshvara)                                 Tcherenzig 1000 braços                   

                                      

                       

 Tara Verde                                                                                  Tara Branca                                                                                          



61 

 

                                           

                                        Padmashambava (Guru Rinpoche) 

                                    

                                           

  

                                                    Vajrayoguini (Dakini) 



62 

 

                                                          Proterores do Dhama 

 

Mahakala                                                                Yamantaka 

                 

Vajrapani                                                                Hayagriva 

                   

 



63 

 

Mahasiddhas 

            

Tilopa                                                                    Naropa 

 

 

 

Marpa Lotsawa                                                          Milarepa 



64 

 

 

Gampoapa 

 

Buda Shakiamuni 



65 

 

                                      LINHAGEM SHANGPA KAGYU 

                            

                                                                       Khyungpo Neljor 

            

Niguma                                                                   Sukhasidhi 



66 

 

                             

    Metripa                                                                    Rahula Gupta 

 

 

                       

Dordje Dempa                                                        Maitripa 

 

 

 



67 

 

                       

Chokyi Senge                                                          Rigonpa 

 

 

 

 

            

1° Kalu Rinpoche                                              2° Kalu Rinpoche 



68 

 

            

 

         Árvore de refúgio Shangpa Kagyu 

 

 

 



69 

 

                                        LINHAGEM KARMA KAGYU 

                      

1° Karmapa Dunsun Khyengpa                       2° Karmapa KarmaPakshi 

 

 

                       

3° Karmapa Rangjuung Dorje                        4° Karmapa Rolpe Dorje 



70 

 

 

 

 

                              

5° Karmapa Deshin Shegpa                                       6° Karmapa Tongwa Donden 

 

 

                              

7° Karmapa Chodrak Gyatso                                     8° Karmapa Mikyo Dorje 



71 

 

                             

9° Karmapa Wangchuk Dorje                             10° Karmapa Choying Dorje 

 

                             

11° Karmapa Yeshe Dorje                                     12° Karmapa Jangchub Dorje 



72 

 

                                   

13° Karmapa Dudul Dorje                                           14° Karmapa Tekchok Dorje 

 

 

                           

15° Karmapa Khakhyab Dorje                                 16° Karmapa Rangjung Rigpe Dorje 

 



73 

 

 

17° Karmapa Orgyen Trinley Dorje 

 

                                 

 

                                         Árvore de refúgio Karma Kagyu 



74 

 

REFERÊNCIAS 

 

BERZIN, Alexander. Do Rei Trisong Detsen ao renascimento do budismo. [S. l.], 10 jan. 

2000. Disponível em: https://studybuddhism.com/pt/estudos-avancados/historia-e-cultura/o-

budismo-no-tibete/a-historia-do-periodo-inicial-do-budismo-e-do-bon-no-tibete/do-rei-

trisong-detsen-ao-renascimento-do-budismo. Acesso em: 8 jun. 2025. 

 

BERZIN, Alexander. Como o Budismo Tibetano se Desenvolveu? In: Study Buddhism. [S. 

l.]: Berzin Archives, [20--]. Disponível em: https://studybuddhism.com/pt/estudos-

avancados/historia-e-cultura/o-budismo-no-tibete/como-o-budismo-tibetano-se-desenvolveu. 

Acesso em: 9 jun. 2025. 

 

BRENNAND, Igor Gusmão de Goes. O caminho do Dozgchen na Tradição Bon: Uma 

análise histórica e filosófica. João Pessoa, 2016. 

 

BUDISMO THERAVADA. Budismo Theravada: cronologia. In: Acesso ao Insight. [S. l.]: 

Acesso ao Insight, [20--]. Disponível em: 

https://www.acessoaoinsight.net/cronologia.php.html. Acesso em: 20 ago. 2025. 

 

CAMPBELL, Joseph. O herói de mil faces. São Paulo: Cultrix/Pensamento, 1997. 

 

CHANG, Garma C. C. Sessenta canções de Jetsun Milarepa. Tradução de Maicon de Matos 

Mendes. In: KHANTIPALO, Bhikkhu (org.). [S. l.: s. n., s. d.]. 

 

DAVID-NÉEL, Alexandra. Iniciações Tibetanas. São Paulo: Pensamento, [s.d.]. 

DIAS, Rafael Parente Ferreira. Budismo Tântrico: espiritualidade e sexualidade. Curitiba: 

CRV, 2019. 

 

DINIZ, A.M.A. Surgimento e dispersão do budismo no mundo. Espaço e cultura, Rio de 

Janeiro, n. 27, p. 89–105, 2010. 

 

DORJE, Gyurme et al. O livro tibetano dos mortos. Compilação de Padmasambava. 

Tradução de Luiz Gonzaga de Carvalho Neto. 1. ed. São Paulo: WMF Martins Fontes, 2010. 

p. 364–473. ISBN 978-85-7827-282-1. 



75 

 

 

ELIADE, Mircea. Ferreiros e Alquimistas. Rio de Janeiro: Zahar Editores, 1979. 

 

ELIADE, Mircea. Yoga: imortalidade e liberdade. São Paulo: Palas Athena, 1996. 

 

EVANS-WENTZ, Walter Yeeling. Milarepa: história de um Yogi Tibetano. Tradução de 

Mario Muniz. 1. ed. São Paulo: Editora Pensamento, 1994. 

 

GENERRE, Maria Lúcia Abaurre. Religiões Orientais: uma introdução. Vol. 1: Tradições da 

Índia – Do Veda ao Yoga. João Pessoa: Ed. Universitária UFPB, 2010. 

 

HARVEY, Peter. A tradição do budismo: História, filosofia, ensinamentos e práticas. 1. ed. 

São Paulo: Editora Pensamento Cultrix, 2019. 

 

INDIAUTÉNTICA. Budas tibetanos e outras figuras do budismo vajrayana. Autor: Enric 

Donate. Publicado em 25 ago. 2025. Disponível em: https://www.indiautentica.com/budas-

tibetanos/. Acesso em: 19 set. 2025. 

 

JARDIM DO DHARMA. Shangpa Kagyu. In: Kagyu Dak Shang Choling. [S. l.]: K.D.S.C., 

2023. Disponível em: https://jardimdharma.org.br/shangpa-kagyu/. Acesso em: 21 jul. 2025. 

 

KAGYU PEMDE GYAMTSO. As Linhagens Kagyupa. In: RINPOCHE, Kalu. Dordje 

Chang Tungma: linhagens budistas - a fonte dos ensinamentos. Sobradinho, DF: Centro 

budista tibetano Kagyu Pende Gyamtso, 13 out. 2018. Disponível em: 

https://kalu.org.br/dordje-chang-tungma-03-linhagens-budistas/. Acesso em: 15 jun. 2025. 

 

KARMA, T. K. (Fundação). His Holiness the 17th Karmapa. [S. l.]: K.F.E., [20--]. 

Disponível em: https://karmapafoundation.eu/about-the-karmapa/the-17th-karmapa/. Acesso 

em: 10 ago. 2025. 

 

KARMAPA; DORJE, Orgyen Trinley. A linhagem Kagyu. In: PALJOR, Tashi. Webcasting, 

Arquivamento Audiovisual, Mídia, Administradora Web. Nova Delhi: Paljor, 2019. 

Disponível em: https://kagyuoffice.org/kagyu-lineage/. Acesso em: 16 jun. 2025. 

 



76 

 

KYABGON, Traleg. A Essência do Budismo. São Paulo: Mandarin, 2002. 

MACEDO, Emiliano Unzer. 1977 - História do Tibete. Columbia & San Bernadino, EUA: 

Amazon Independent Publishing, 2018. 

 

MEISTERDRUCKE. Avalokitesvara, Buddha of compassion, Kathmandu, Nepal. [S. l.]: 

Meisterdrucke, [20--]. Disponível em: https://www.meisterdrucke.ie/fine-art-

prints/Unbekannt/1043080/Avalokitesvara,-Buddha-of-compassion,-Kathmandu,-Nepal.html. 

Acesso em: 10 set. 2025. 

 

MULLIN, Glenn H. The Practice of the Six Yoga de Naropa. New York: Snow Lion 

Publications, 1997. 

 

RIGPA SHEDRA. Kagyu: História. Edição de Ryan Jacobson. In: JACOBSON, Ryan 

(ed.). Rigpa Wiki. [S. l.]: Ryan Jacobson, 14 maio 2025. Disponível em: 

https://www.rigpawiki.org/index.php?title=Kagy%C3%BC. Acesso em: 9 jun. 2025. 

RINPOCHE, Kalu. Ensinamentos Fundamentais do Budismo Tibetano (Budismo vivo, 

Budismo profundo, Budismo esotérico). Brasília: Shisil, 1999. 

 

RINPOCHE, Kalu. Centro budista Tibetano. [S. l.]: Kagyu Pende Gyamtso, 2019. 

Disponível em: https://kalu.org.br/. Acesso em: 2 jun. 2025. 

 

SEVERINO, Roque Enrique. Manual de Budismo. São Paulo: Cortez, 2007. 

 

SILVEIRA, E.S.; SAMPAIO, D.S. Narrativas Míticas: Analise das histórias que as 

religiões contam. Petrópolis, RJ: Vozes, 2018. ISBN 978-85-326-5846-3. 

 

TARTCHIN, Lama Karma. Centro budista Tibetano. [S. l.]: Karme Thegsum Tcholing, 

2019. Disponível em: https://www.kttbrasil.org/. Acesso em: 2 jun. 2025. 

 

TERRA, Edmir Ribeiro. Chaṭṭha Saṅgāyana (Concílios Budistas). In: Theravada. [S. l.]: 

Theravada, 11 maio 2025. Disponível em: 

https://theravada.trd.br/cha%E1%B9%AD%E1%B9%ADha-sa%E1%B9%85gayana/. Acesso 

em: 20 jul. 2025. 

 



77 

 

THE SHANGPA KAGYU LINEAGE. In: shangpakagyu.org, [s.l.], 2025. Disponível em: 

https://shangpakagyu.org/shangpa-masters/. Acesso em: 1 set. 2025. 

 

THE TREASURY OF LIVES; QUINTMAN, André. Marpa Choky Lodro. [S. l.]: Treasury 

of Lives, 2010. Disponível em: https://treasuryoflives.org/biographies/view/Marpa-Chokyi-

Lodro/4354. Acesso em: 11 abr. 2025. 

 

THE TREASURY OF LIVES; QUINTMAN, André. Milarepa. [S. l.]: Treasury of Lives, 

2010. Disponível em: https://treasuryoflives.org/biographies/view/Milarepa/3178. Acesso em: 

11 abr. 2025. 

 

TIBETAN BUDDHIST ENCYCLOPEDIA. Hayagriva. [S. l.]: Tibetan Buddhist 

Encyclopedia, [20--]. Disponível em: 

https://tibetanbuddhistencyclopedia.com/en/index.php/Hayagriva. Acesso em: 19 set. 2025. 

 

TRINZIM, Sakya. A linhagem Sakya e seu contexto histórico. Lisboa: Padmakara, 2016. 

TSURPO LABRANG. (Dharamshala). Kagyu Lineage. In: Tilopa. Dharamshala: Kagyu 

Office, 10 jan. 2007. Disponível em: 

https://web.archive.org/web/20071114215553/http://www.kagyuoffice.org/kagyulineage.tilop

a.html. Acesso em: 10 jun. 2025. 

 

USARSKI, Frank. O Budismo no Brasil. São Paulo: [s. n.], 2002. ISBN 85-88775-07-7. 

YESHE, Thubten. Introdução ao tantra: a transformação do desejo. Tradução de Marcello 

Borges. São Paulo: Ed. Gaya, 2007. 

 

ZIMMER, Heinrich. Filosofias da Índia. São Paulo: Palas Athena, 2015. 

 

 


