
 

 

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA 

CENTRO DE EDUCAÇÃO 

DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS DAS RELIGIÕES 

CURSO DE LICENCIATURA EM CIÊNCIAS DAS RELIGIÕES 

 

 

 

 

 

 

JOÃO SIMÕES RIBEIRO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
TRAÇOS DE MISTICISMO NA VIDA E OBRA DE FREI DAMIÃO SOBRE A ÓTICA DE 

WILLIAM JAMES 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

João Pessoa 

2025 



 

 

 

 

 

JOÃO SIMÕES RIBEIRO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
TRAÇOS DE MISTICISMO NA VIDA E OBRA DE FREI DAMIÃO SOBRE A ÓTICA DE 

WILLIAM JAMES 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Trabalho de Conclusão de Curso apresentado ao curso 

de Ciências das Religiões, da Universidade Federal da 

Paraíba, como requisito para a obtenção do título de 

licenciatura em Ciências das Religiões. 

 

Orientador(a):Prof(a). Dr(a). Rita Cristiana Barbosa. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

João Pessoa (PB) 

2025 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

JOÃO SIMÕES RIBEIRO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
TRAÇOS DE MISTICISMO NA VIDA E OBRA DE FREI DAMIÃO SOBRE A ÓTICA DE 

WILLIAM JAMES 

 

 

 

 

Trabalho de Conclusão de Curso apresentado ao curso de Ciências das Religiões, da 

Universidade Federal da Paraíba, como requisito para a obtenção do título de licenciatura em 

Ciências das Religiões. 

 

 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

 

Prof(a). Dr(a) Rita Cristiana Barbosa 

Orientador(a) 

 

 

Prof(a). Dr(a) Vitor Chaves de Souza 

Examinador(a) 

 

 

Prof(a). Dr(a) Maria Lúcia Abaurre Gnerre 

Examinador(a) 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico este trabalho à minha querida mãe Maria 

Simões Ferreira, por ter acreditado em mim 

durante toda vida e nessa jornada acadêmica. Essa 

conquista é nossa. 



 

 

 

 

 

AGRADECIMENTO 

 

 

Primeiramente, a Deus, por ter me dado a força, a saúde e a sabedoria necessárias para superar 

todos os desafios e chegar até aqui. A Ele, toda a honra e toda a glória. 

À minha família, por ser o meu porto seguro, o meu maior incentivo e por ter compreendido a 

minha ausência em tantos momentos. Este é o resultado da nossa união e do nosso apoio 

incondicional. Em especial a esposa Rosenilda da Silva Soares Ribeiro e aos filhos: João 

Rayan da Silva Simões e João Miguel da Silva Simões. Aos meus irmãos: Robson Simões 

Ribeiro e família, Marco Antônio Simões da Costa e família, Cristilane da silva e o seu filho 

Davi Lourenço e todos os demais parentes, os que sempre acreditaram no meu potencial e me 

deram a base para construir meus sonhos. 

Aos meus amigos, os de longa data, em especial ao casal, Joelson Alves Ferreira e Danielle 

de Brito dos Santos e respectivas famílias, e todos aqueles que a universidade me presenteou, 

por terem compartilhado comigo as risadas, as angústias e as conquistas. Aos ilustres amigos: 

Edizio da Cruz Silva e família, Luann Ítalo de Oliveira, Adelson Bezerra Alves, Hayssa 

Oliveira Costa Leite e Andreza Santos da Silva. Agradeço também pelo apoio de todos os 

colegas e amigos de trabalho do CAPS - AD III do município de Sapé pelo incentivo e a 

compreensão das minhas atividades acadêmicas, ao amigo Claudio Firmino Pereira, aos 

gestores Patrícia Ribeiro, Danilo Matias e Sergio Ferreira da Silva, a amizade de todos 

vocês foram um pilar fundamental nesta jornada. 

Agradeço imensamente ao professor Dr. Fabrício Possebon, por ter despertado em mim o 

interesse por este tema tão relevante, o que foi o ponto de partida para este trabalho. 

Aos professores dos estágios em campo, que me proporcionaram a oportunidade de vivenciar 

a prática e consolidar o conhecimento teórico, aos senhores professores: Genes Duarte 

Ribeiro, Sharllyne Mabbelly Laurindo da Silva, Marinalva Menezes de Brito (gestora 

escolar), Edineide Dias de Aquino, Edlea Rodrigues de Meirelles e Rozil Gomes (gestor 

escolar). 

A todos professores da graduação em licenciatura da UFPB, que com dedicação e excelência, 

moldaram o meu conhecimento e a minha visão de mundo. 

Aos professores da banca examinadora, pela disponibilidade, pelas valiosas contribuições e pela 

oportunidade de enriquecer ainda mais a minha pesquisa. Professora Examinadora Dra. Maria 

Lucia Abaurre Gnerre e o Professor Examinador Dr. Vitor Chaves de Souza. 

Por fim, e de forma muito especial, à minha professora orientadora, Rita Cristiana Barbosa. 

A sua paciência, a sua generosidade e o seu rigor acadêmico foram fundamentais para a 

conclusão deste trabalho. O seu conhecimento e a sua orientação foram a bússola que guiou 

cada passo desta jornada. A minha eterna gratidão. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Pelos seus frutos os conhecereis. (Mateus 7:16) 



 

 

 

 

 

RESUMO 

 

Este trabalho analisa a presença do misticismo em Frei Damião de Bozzano (1898-1997), à luz 

da filosofia de William James (1842-1910), especialmente seus conceitos de experiência 

mística e pragmatismo religioso. O objetivo foi analisar indícios da presença do misticismo e 

os resultados práticos da religiosidade na vida e na obra de Frei Damião, conforme a concepção 

jamesiana de experiência religiosa. A fundamentação teórica se apoia principalmente em As 

Variedades da Experiência Religiosa, que descreve a natureza da experiência religiosa 

individual e as quatro características da experiência mística: inefabilidade, qualidade noética, 

transitoriedade e passividade; e em Pragmatismo, que enfatiza a experiência e a ação como 

frutos da fé. A metodologia foi qualitativa, baseada em pesquisa bibliográfica e estudo de caso, 

com análise de conteúdo dos dados. Os resultados indicam experiências de Frei Damião que se 

aproximam do misticismo jamesiano: dificuldade em expressar vivências íntimas, 

demonstrações de conhecimento intuitivo (como previsões de enfermidades) e postura de 

passividade e obediência à fé, embora marcada por controvérsias em sua oposição ao 

protestantismo. Conclui-se que a visão de James reforça a compreensão de Frei Damião como 

místico, pois seus conceitos de religião pessoal e experiência mística encontram ressonância 

em sua vida. Além disso, o pragmatismo valoriza os frutos da fé, perceptíveis nos benefícios 

espirituais e sociais atribuídos ao frei, reafirmando-o como expressão do catolicismo popular e 

ampliando a compreensão de seu legado. 

 

 

Palavras-chave: Frei Damião; Catolicismo popular; pragmatismo religioso; ciências das 

religiões; William James. 



 

 

 

 

 

ABSTRACT 

 

 

This study analyzes the presence of mysticism in Frei Damião de Bozzano (1898–1997) in light 

of the philosophy of William James (1842–1910), especially his concepts of mystical 

experience and religious pragmatism. The objective was to examine evidence of mysticism and 

the practical results of religiosity in the life and work of Frei Damião, according to the Jamesian 

conception of religious experience. The theoretical foundation is primarily based on The 

Varieties of Religious Experience, which describes the nature of individual religious experience 

and the four characteristics of mystical experience—ineffability, noetic quality, transiency, and 

passivity; and on Pragmatism, which emphasizes experience and action as fruits of faith. The 

methodology was qualitative, relying on bibliographic research and case study, with content 

analysis of the data. The results indicate experiences of Frei Damião that approximate Jamesian 

mysticism: difficulty in expressing intimate experiences, demonstrations of intuitive knowledge 

(such as predictions of illnesses), and an attitude of passivity and obedience to faith, although 

marked by controversies in his opposition to Protestantism. It is concluded that James’s 

perspective reinforces the understanding of Frei Damião as a mystic, since his concepts of 

personal religion and mystical experience resonate with the friar’s life. Furthermore, 

pragmatism values the fruits of faith, observable in the spiritual and social benefits attributed 

to him, reaffirming his place as an expression of popular Catholicism and broadening the 

understanding of his legacy. 

 

 

Keywords: Frei Damião; Popular Catholicism; Religious Pragmatism; Science of Religion; 

William James. 



 

 

 

 

 

LISTA DE SIGLAS E ABREVIATURAS 

 
ABNT – Associação Brasileira de Normas Técnicas 

 

BDTD – Biblioteca Digital de Teses e Dissertações 

 

CAPES – Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior 

 

CR – Ciências das Religiões 

 

LDB – Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional 

 

NBR – Norma Brasileira 

 

OFMCap – Ordem dos Frades Menores Capuchinhos 

 

SciELO – Scientific Electronic Library Online 

 

UFPB – Universidade Federal da Paraíba 

 

WJ – William James 



 

 

 

 

 

SUMÁRIO 

INTRODUÇÃO .................................................................................................................................12 

1. CAPÍTULO 1 - REFERENCIAL TEÓRICO ............................................................................20 

1.1 William James: filosofia, psicologia e experiência religiosa .................................................20 

1.1.1 Teoria Pragmatista da Verdade .........................................................................................20 

1.1.2 As Variedades da Experiência Religiosa ..................................................................................27 

1.1.3 Os Quatro Critérios do Místico .................................................................................................28 

1.2 Psicologia funcionalista e o Misticismo ......................................................................................30 

1.3 A Região Subliminal como fonte da experiência religiosa ..........................................................34 

1.4 Diálogos Teóricos: ampliando a perspectiva Jamesiana ..............................................................36 

1.5 A Santidade Pragmática: a canonização popular à luz do pragmatismo Jamesiano .....................39 

2. CAPÍTULO 2: PROCEDIMENTOS METODOLÓGICOS ......................................................41 

2.1 Objeto da pesquisa .......................................................................................................................42 

2.2 Método de Análise de Dados .......................................................................................................43 

2.1.1 Pré-análise ................................................................................................................................44 

2.1.2 Exploração do Material............................................................................................................45 

2.2.3 Interpretação e Inferência .........................................................................................................45 

2.3 Estado da Arte .............................................................................................................................47 

2.3.1 Processo da pesquisa ................................................................................................................47 

2.3.1.1 Definição de critérios de busca .............................................................................................47 

2.3.1.2 Seleção e triagem dos materiais ............................................................................................49 

2.3.1.3 Leitura e síntese .....................................................................................................................49 

3. RESULTADOS E DISCUSSÃO ...............................................................................................53 

3.1 Frei Damião: Trajetória, vida e vocação religiosa ......................................................................53 

3.2 As influências sociorreligiosas no Nordeste brasileiro e a atuação de Frei Damião ....................56 

3.2.1 O pensamento e as práticas religiosas do frade Damião ...........................................................59 

3.2.2 Perseguições e pragmatismo .....................................................................................................59 

3.3 Noção de verdade em William James ..........................................................................................62 

3.4 Espiritualidade, os milagres e a mística sobre Frei Damião .......................................................63 

3.5 Misticismo em Frei Damião na perspectiva de W. J. ..................................................................65 

3.6 Síntese Correlativa: as ideias de William James como chave hermenêutica para a  Mística de 

Frei Damião ............................................................................................................................................73 

4. CONSIDERAÇÕES FINAIS ....................................................................................................76 

REFERÊNCIAS ................................................................................................................................78



 

 

12 

 

 

1 INTRODUÇÃO 

 

 

Na religiosidade popular brasileira, encontra-se, no sertão nordestino, uma forma antiga 

e peculiar de catolicismo, com riqueza cultural significativa e uma devoção religiosa 

hereditária, marcada por forte apelo ao misticismo. Esse catolicismo continua a se ressignificar 

periodicamente, mantendo-se alinhado ao catolicismo eclesiástico sem perder suas raízes 

tradicionais, permanecendo vivo até os dias atuais como característico do catolicismo popular 

sertanejo (Cruz, 2010). 

De fato, a cultura nordestina manifesta-se em sua maior parte na religiosidade popular; 

na literatura de cordel, que transmite lendas, contos e "causos"; nas vaquejadas; na comida e na 

poesia; na maneira de vestir; nas danças, na música, com semelhanças e peculiaridades por todo 

o país. Nesse contexto, destaca-se a figura religiosa de Frei Damião de Bozzano (1898-1997), 

frade capuchinho radicado no Brasil que, por meio de sua prática pastoral e espiritual, exerceu 

grande influência no Catolicismo Popular desta região. Segundo Moura (1976, p. 202), o frei 

“de origem italiana, se fez nordestino e conquistou com seu trabalho, seus milagres e suas 

pregações, a simpatia do povo”. 

Assim, o pregador chegou ao Nordeste por meados de 1931, inicialmente em uma 

missão no estado de Pernambuco. Em pouco mais de uma década, o frade conquistou respeito 

e fama como conselheiro do povo e milagreiro, atuando sempre com postura conservadora e 

moralizante. Conforme Cruz (2010, p. 64), "Frei Damião foi elevado à condição de santo1 pelos 

seus devotos, ainda em vida, por sua personalidade serena, fala mansa, disciplina e pelas 

mortificações que fazia, como jejum e abstinência". Para muitos de seus seguidores, ele 

representava verdadeiramente a presença divina na terra, pois, como afirma Santos (2023, p. 

56), "no catolicismo popular sertanejo o culto aos santos tem um espaço garantido, porque o 

santo faz a divindade mais próxima do povo, como fiel intercessor e eficiente protetor nas 

dificuldades da vida". 

 

 

 

1 Segundo Simas, as características do santo e a santidade são um processo histórico que se modificou ao longo 

do tempo. Na ortodoxia judaica, a distinção limitava-se aos profetas e patriarcas. Com o cristianismo, os primeiros 

santos foram os mártires da fé durante as perseguições romanas. Essa definição mudou após o Edito de Milão (313 

d.C.) de Constantino, que legitimou o culto cristão. O autor afirma que, "Desde então, não é o martírio que vai 

definir o santo, [...] ; mas a conduta em vida" (SIMAS, 2022, p. 13-14). 



 

 

13 

 

 

Desde então, o Frade Italiano foi inserido e envolvido na religiosidade popular já 

presente no sertão do nordeste, com as crenças, as formas de manifestações da religiosidade 

popular e a forte expressão do misticismo, e este último será o foco da nossa análise. Por outro 

lado, Bozzano teve sucesso em adquirir a confiança do povo graças a sua atitude carismática e 

dedicação nas extensas horas dedicadas às confissões. E com o passar do tempo e a partir do 

contato próximo com os fiéis, entre missas e confissões, suas pregações itinerantes foram 

ganhando popularidade e consequentemente conquistando muitos devotos, ao mesmo tempo 

envolvendo o misticismo da cultura religiosa popular, e atribuindo-lhe milagres à sua pessoa. 

O religioso viveu a sua vida religiosa intensamente na fé católica, e no que acreditava 

ser a verdade. O sentimento religioso era muito presente, a sua crença transformadora na 

evangelização disciplinar sacramental, a crença na redenção salvífica das almas, o rigor ao 

catolicismo tridentino, e ao romanizado, a extrema devoção mariana e a sua defesa da religião, 

eram os impulsos importantes da vida do frade, prevalecendo o que afirma James: 

 
Se nos pedissem para caracterizar a vida da religião no sentido mais amplo e mais 

geral possível, poderíamos dizer que ela consiste na crença de que existe uma ordem 

invisível, e que o nosso bem supremo reside em ajustar-nos harmoniosamente a ela 

(1995, p. 44). 

 

 

Observa-se até aqui aspectos da vida de um homem de fé, o capuchinho Frei Damião, 

mas a partir deste ensejo é apresentado um pensador religioso, versado nas ciências naturais, 

como medicina, fisiologia e biologia, William James. James não se interessou pela religião 

institucionalizada. Para ele, “A religião, seja ela qual for, é a reação total de um homem à vida; 

portanto, por que não dizer que qualquer reação total à vida é uma religião? As reações totais 

diferem das reações casuais, e as atitudes totais diferem das atitudes usuais ou profissionais” 

(James, 1995 p. 44). 

William James (1842-1910), foi médico fisiologista, psicólogo, filósofo, pensador 

religioso, escritor, naturalista, conferencista e professor. Na juventude se aventurou na pintura 

artística, porém mais versado nas ciências naturais. Lecionou em Harvard primeiramente 

fisiologia, e depois psicologia; dedicou-se aos estudos filosóficos, após ler um ensaio sobre o 

livre arbítrio e, após superar uma fase depressiva, voltou-se ao estudo da religião e desenvolveu 

o pragmatismo. James é considerado por muitos um dos principais precursores do método 

pragmatista filosófico, apesar de ele admitir que não seja uma novidade, pois muito antes dele, 

muitos já tinham falado, mas de forma dispersa. James também é considerado o pai da 

psicologia científica moderna. 



 

 

14 

 

 

Destaca-se neste trabalho sua obra: "As Variedades da Experiência Religiosa: Um 

estudo sobre a natureza humana”, de 1902, considerada por estudiosos e especialistas a que 

estabeleceu o campo da psicologia da religião e uma das pioneiras na psicologia transpessoal. 

James verificou a natureza religiosa na experiência religiosa individual, a que chamou de 

religião pessoal, buscando os seus aspectos psicológicos e sociorreligiosos. “Foi um homem de 

intelecto brilhante, mas que possuía profundos conflitos emocionais, e que tentou 

contrabalançar sua mente racional com sua necessidade de criar um significado espiritual em 

sua vida” (Martins, 2024, p.168). 

Em 1901, William James proferiu uma série de palestras nas conferências Gifford 

Edimburgo com o título: As Variedades da Experiência Religiosa, que deu origem ao livro 

publicado em 1902. Nosso interesse, esta principalmente nas conferências XVI e XVII, sobre 

O misticismo, onde destacam-se as quatro marcas de estados místicos, mas devemos lembrar 

antes de tudo que na palestra III, que trata da Realidade do Invisível, a crença no invisível, e 

apontada para possível origem da crença em entes não empíricos, e como estes, depois de 

gerados, passam a governar a vida daqueles que neles creem. 

A análise das experiências religiosas atribuídas a Frei Damião sob a ótica de William 

James, revela uma profunda convergência entre a vivência mística e sua eficácia pragmática. 

As narrativas que cercam o frade capuchinho - desde seus supostos êxtases até os milagres 

atribuídos à sua intercessão - apresentam características marcantes da experiência mística 

conforme definida por James: são inefáveis (transcendem a expressão verbal), dotadas de uma 

qualidade noética (revelam "verdades" espirituais aos devotos) e produzem transformações 

duradouras na vida cotidiana. 

O único escrito publicado por Frei Damião, um livro apologético e dogmático2, revela 

uma dimensão marcada pelo conhecimento adquirido por sua formação eclesiástica e podendo 

 

 

2 
A vida religiosa de Frei Damião, expressa tanto em sua escrita dogmática como em sua prática pastoral, revela 

uma certa similaridade com Santo Agostinho. Contudo, sua vivência mística diferencia-se substancialmente de 

outros santos e cleros da Igreja Católica, notadamente pela sua inserção na “mística nordestina”. Esta vertente é 

caracterizada pela intensa “participação popular”, onde os devotos frequentemente atribuem experiências 

religiosas e relatos extraordinários ao indivíduo intermediador. O singular em Frei Damião reside justamente em 

seu reconhecimento desta dinâmica: ele consistentemente “atribuía os milagres e curas à bondade, à fé e às orações 

conjuntas do povo devoto”, e não apenas à sua intercessão pessoal. Ao passo que Santo Agostinho, figura central 

na filosofia e teologia ocidental, foi canonizado principalmente por sua vasta herança escrita e importância 

doutrinária, e atribuía os milagres a Deus em um contexto mais clássico do misticismo (relação direta entre o 

místico e a divindade), Frei Damião alcançou o reconhecimento popular (como santo, milagreiro e conselheiro) 

em vida por suas obras e, crucialmente, pela “valorização da força do coletivo” no processo místico. Seu legado 

único é esta relação de humildade e reconhecimento, onde o divino opera milagres em união com o povo, 

estabelecendo um elo conjugado entre o devoto, o intermediador e a divindade. 



 

 

15 

 

 

entrelaçar profundamente a mística de sua espiritualidade, que encontra ressonância direta no 

conteúdo do seu livro Em Defesa da Fé (1953)3. Enquanto, nos escritos percebemos uma 

experiência interior marcada pela busca constante de comunhão com Deus, e nos sermões, 

evidencia-se a tradução pastoral dessa vivência, expressa por meio de exortações à oração, à 

confissão, à penitência e à devoção mariana como caminhos para alcançar a salvação. Assim, 

pode-se compreender que a mesma realidade experimentada misticamente pelo missionário em 

sua interioridade foi também comunicada ao povo nordestino em linguagem simples e 

acessível, o que confirma a sua capacidade de transformar vivências subjetivas em 

ensinamentos comunitários. 

O pragmatismo religioso de James oferece uma chave interpretativa fundamental para 

compreender por que essa devoção persiste e se fortalece mesmo em contextos de modernidade. 

Segundo sua perspectiva, o valor da crença não reside em sua conformidade com dogmas 

institucionais, mas em sua capacidade de produzir "fatos concretos" na existência dos fiéis. 

Quando camponeses atribuem a cura de doenças ou a solução de conflitos familiares à 

intercessão de Frei Damião, estão validando pragmaticamente essa crença. Essa abordagem 

ajuda a explicar por que a devoção ao frade resiste a críticas racionalistas: seu poder simbólico 

opera na esfera do vivido, não do abstrato. 

A trajetória missionária de Frei Damião revela ainda como o misticismo pode ser um 

fenômeno coletivo e encarnado. Diferente da imagem solitária do místico medieval, o frade 

capuchinho viveu sua espiritualidade em constante diálogo com as comunidades que visitava. 

Seus êxtases não eram fugas do mundo4, mas sim combustível para uma ação pastoral 

 

 

3 
A obra "Em Defesa da Fé" de Frei Damião, de natureza dogmática, é interpretada não como um "disfarce", mas 

como uma expressão sincera da sua obediência e convicção na doutrina tradicional da Igreja, alinhada aos 

Concílios de Trento e Vaticano I, servindo para combater heresias. Embora sua profunda religiosidade e as 

vivências místicas populares (que geraram oposição e desconforto em setores da Igreja, especialmente após o 

Vaticano II) coexistissem com esse rigor dogmático, ele sempre se manteve obediente. O papel de Frei Damião 

como místico e taumaturgo foi, em grande parte, uma construção da mística popular nordestina, que o reconheceu 

como um ícone religioso. 

4 
Embora a perspectiva de William James postule que a experiência religiosa reside fundamentalmente na 

individualidade e subjetividade, em detrimento das estruturas culturais ou institucionais, a análise da trajetória de 

Frei Damião revela a forte influência e o profundo alinhamento com os ditames institucionais da Igreja. Sua fé e 

sua única obra escrita foram moldadas pelos Concílios de Trento e Vaticano I, refletindo um zelo, devoção e 

obediência inquestionáveis às doutrinas tradicionais, apologéticas e dogmáticas, defendendo a salvação da alma 

em uma clara oposição às tendências filosóficas e socialistas emergentes daquele período após a renovação 

conciliar do Vaticano II (1962-1965). A percepção de uma possível "fuga" por parte de Frei Damião emerge deste 

concílio, no entanto, este Concílio buscou modernizar a Igreja para os "novos tempos", atualizando a doutrina e se 

abrindo a uma maior flexibilidade em relação aos assuntos sociais e a influências progressistas. Frei Damião, em 

contrapartida, não aderiu à renovação promovida pelo Vaticano II, preferindo manter e defender o caráter 

estritamente tradicional e conservador do catolicismo. Assim, se o catolicismo renovado e atualizado pelo Vaticano 



 

 

16 

 

 

incansável. Nesse sentido, ele encarna o que James chamaria de "misticismo saudável" (James, 

ano, p.2017), aquele que se traduz em frutos práticos para a comunidade. As romarias ao seu 

santuário em Guarabira5 não são apenas atos de veneração, mas espaços onde se reatualiza essa 

experiência religiosa compartilhada, onde o sagrado irrompe no cotidiano através de rituais, 

promessas e testemunhos de graças alcançadas. 

Essa análise conjunta permite superar falsas dicotomias entre misticismo e 

pragmatismo, mostrando como na devoção a Frei Damião ambos se entrelaçam: o êxtase 

religioso encontra seu significado na transformação concreta da existência, e a prática 

devocional adquire profundidade através de sua dimensão experiencial. A originalidade dessa 

abordagem está em revelar como o pensamento de James, desenvolvido em contexto protestante 

e universitário, pode iluminar a compreensão de um fenômeno tipicamente popular e católico, 

demonstrando a universalidade das categorias do pragmatismo religioso. Ao mesmo tempo, o 

estudo do caso Frei Damião desafia e amplia a própria teoria jamesiana, mostrando suas 

possibilidades de aplicação em contextos culturais diversos. 

Então, partindo dessa problemática, o presente trabalho teve como objetivo central 

analisar indícios da presença do misticismo e os resultados práticos da religiosidade na vida e 

obra de Frei Damião, conforme a concepção jamesiana de experiência religiosa. Os objetivos 

específicos foram: investigar os relatos biográficos sobre Frei Damião; identificar os conceitos 

de misticismo e pragmatismo religioso de William James nos relatos e; compreender as 

influências e o impacto da religiosidade do misticismo popular sertanejo sobre Frei Damião. 

A abordagem de William James demonstra importância porque ele é um dos pioneiros 

em investigar o indivíduo religioso na dimensão pessoal. A religião pessoal é, para James, como 

uma forma primordial de religião. “A relação se estabelece, direta, de coração para coração, de 

alma para alma, entre o homem e seu criador” (James, 2017, p.34). Nesse contexto, Frei Damião 

representa no catolicismo popular um santo intercessor, como os que já são reverenciados 

oficialmente pelo catolicismo eclesiástico. “A relação dos fiéis para com ele é semelhante à 

relação dos fiéis para com os santos venerados na igreja católica” (Moura, 1976, p.209). O 

 

 

II é considerado o novo padrão institucional de sua época, é possível concluir que Frei Damião manifestou, de 

fato, uma "fuga" dessa vertente modernizada da Igreja. 

 
5 Em Guarabira, as romarias e os santuários, especialmente o dedicado a Frei Damião e inaugurado em 1995, 

constituem-se como expressivas manifestações de religiosidade popular, simbolizando tanto a devoção coletiva 

quanto a consolidação da identidade cultural e do turismo religioso na região. 



 

 

17 

 

 

misticismo religioso nordestino, permeado no catolicismo popular sertanejo, de certa maneira, 

colaborou com a elevação de Frei Damião a santo milagreiro e conselheiro do povo. 

Entre as várias explicações do ‘fenômeno Frei Damião’, este trabalho não se configura 

uma explicação definitiva da experiência mística religiosa, mas como estímulo a mais estudos 

sobre o tema nas Ciências das Religiões (CR). 

A pesquisa buscou responder à seguinte questão norteadora: De que maneira os conceitos 

de misticismo e pragmatismo religioso proposto por William James, podem contribuir na 

compreensão existencial da experiência mística em Frei Damião e a devoção popular que se 

construiu em torno do missionário ultrapassa a esfera individual, consolidando-se como prática 

coletiva marcada por romarias, promessas e rituais de fé. Frei Damião tornou-se um símbolo de 

esperança e intercessão para comunidades nordestinas, e sua figura passou a ser compreendida 

como portadora de experiências místicas que, interpretadas à luz de James, revelam tanto o 

caráter subjetivo da fé quanto seu impacto pragmático na vida social e cultural dos devotos. 

A investigação se fundamentou, principalmente, nas obras de William James: As 

Variedades da Experiência Religiosa (1902) e Pragmatismo (2005). Na primeira, James busca 

justificar a fé religiosa sobre evidências empíricas, averiguando a importância, o valor, os 

significados e os frutos da religião para a vida. No capítulo O Misticismo, James identifica 

quatro marcas que são encontradas numa experiência, as quais permitem que chamemos de 

místicas: inefabilidade, qualidade noética, transitoriedade e passividade. 

Na segunda obra, entendemos o método pragmático. O autor apresenta que o 

pragmatismo não considera só os antecedentes, o conhecimento da origem, mas sim a 

experiência e a ação como consequências dos valores úteis dos frutos. Para James, o significado 

pragmático é “A atitude de olhar além das primeiras coisas, dos princípios, das categorias das 

supostas necessidades; e de procurar pelas últimas coisas, frutos, consequências, fatos” (James, 

2005, p.38). 

A religiosidade popular é um dos aspectos mais marcantes da cultura nordestina, 

manifestando-se em romarias, festas, devoções e práticas comunitárias, que ultrapassam os 

limites institucionais da Igreja Católica. Trata-se de uma forma de vivência religiosa enraizada 

no cotidiano do povo, que, diante das adversidades, encontra no sagrado um espaço de 

resistência e esperança. 

Nesse contexto, Frei Damião tem destaque pela dedicação mais de seis décadas às 

chamadas Santas Missões Populares, percorrendo cidades e povoados do Nordeste, pregando, 

confessando, celebrando e orientando espiritualmente milhares de fiéis. Sua presença pastoral 



 

 

18 

 

 

consolidou-o como ícone da fé popular nordestina, a ponto de ser aclamado como “Santo do 

Nordeste” ainda em vida (Delgado, 2003). 

A análise desse fenômeno é enriquecida a partir do pensamento de William James 

(1842–1910), que defendeu que a religião deve ser compreendida sobretudo pela experiência 

individual e pelos frutos práticos que dela decorrem. Para ele, “a melhor prova da religião não 

está em suas origens, mas em seus resultados” (James, 2005, p. 36). Ao descrever as 

características do misticismo, ele forneceu categorias analíticas que permitem interpretar a 

experiência religiosa não apenas como fenômeno institucional, mas como vivência existencial 

capaz de transformar indivíduos e comunidades. 

Em termos metodológicos, a pesquisa é de caráter qualitativa, com levantamento 

bibliográfico realizado em bases como Google Acadêmico, SciELO, Redalyc e BDTD, no 

período de 2010 a 2025, em que foram identificados 45 trabalhos, dos quais apenas 11 

apresentaram relevância para esta pesquisa. Frei Damião é amplamente estudado no contexto 

do catolicismo popular, mas não em diálogo direto com a obra de William James. As pesquisas 

mais recentes o retratam sobretudo como conselheiro espiritual e santo popular, sem aprofundar 

a análise teórica a partir da filosofia da religião. Assim, esta investigação se justifica também 

por preencher uma lacuna acadêmica, estabelecendo uma correlação inédita entre a experiência 

mística descrita por James e a devoção popular a Frei Damião. 

O trabalho se justifica como relevante à área das CR, em suas múltiplas disciplinas, e 

ao ensino religioso não confessional, na medida em que se busca tão somente uma possível 

explicação do fenômeno religioso, em torno da figura religiosa de Frei Damião. Além da 

possibilidade de aproximar dois campos ainda pouco relacionados nos estudos acadêmicos: a 

devoção popular em torno de Frei Damião e a filosofia da religião de William James. Embora 

Frei Damião seja amplamente estudado como missionário e símbolo do catolicismo popular, 

poucos trabalhos buscaram interpretá-lo sob a ótica do pragmatismo e da psicologia da religião. 

O presente trabalho encontra-se estruturado em três capítulos, além desta introdução, na 

qual estão apresentados o objeto de pesquisa, a justificativa, os objetivos e a relevância da 

pesquisa para a área das CR. Na sequência, o primeiro capítulo constitui o referencial teórico, 

dedicado a uma análise do pensamento de William James, contemplando sua filosofia, 

psicologia e compreensão da experiência religiosa, bem como a formulação de sua teoria 

pragmatista da verdade, a abordagem das variedades da experiência religiosa, os critérios de 

identificação do místico, a noção de região subliminar e a discussão sobre a santidade 

pragmática, além de estabelecer diálogos que ampliam a perspectiva jamesiana. O segundo 



 

 

19 

 

 

capítulo descreve os procedimentos metodológicos adotados, explicitando o objeto da pesquisa, 

o método de análise de dados e o estado da arte, com a definição de critérios de busca, seleção 

e categorização do material estudado. O terceiro capítulo apresenta os resultados e discussões, 

abordando a trajetória de Frei Damião, as influências sociorreligiosas no contexto nordestino, 

as perseguições enfrentadas e o caráter pragmático de sua atuação, bem como as concepções de 

verdade em William James, as manifestações espirituais e místicas atribuídas ao missionário e, 

por fim, a análise correlativa entre a mística de Frei Damião e a hermenêutica jamesiana. Por 

último, as considerações finais, nas quais se sintetizam os principais achados da pesquisa e suas 

contribuições para o campo de estudo. 



 

 

20 

 

 

1. CAPÍTULO 1 - REFERENCIAL TEÓRICO 

 

 

1.1 William James: filosofia, psicologia e experiência religiosa 

 

 

1.1.1 Teoria Pragmatista da Verdade 

 

 

William James (1842–1910) é amplamente reconhecido como um dos pilares da 

filosofia e da psicologia moderna, sendo também considerado o pai do pragmatismo nos 

Estados Unidos. Sua trajetória intelectual é marcada por uma tentativa constante de integrar 

reflexões filosóficas, descobertas psicológicas e investigações empíricas sobre a experiência 

humana. Ao longo de sua carreira, James procurou compreender o ser humano de forma 

integral, considerando a inter-relação entre mente, corpo, sociedade e espiritualidade. Essa 

visão ampla e interdisciplinar o diferenciou de outros pensadores da época, permitindo que seus 

estudos abordassem tanto os fenômenos objetivos quanto os subjetivos da experiência, como 

emoções, crenças e vivências espirituais. Para James, a filosofia deveria ter uma aplicação 

prática, ajudando o indivíduo a viver melhor e a lidar com os dilemas existenciais da vida 

cotidiana. 

Sua obra em psicologia, particularmente The Principles of Psychology (1890), marcou 

uma ruptura com os estudos reducionistas da mente humana. Ao invés de analisar a consciência 

apenas em elementos isolados, James propôs o conceito de fluxo de consciência, no qual os 

pensamentos, sentimentos e percepções se manifestam de maneira contínua e interdependente. 

Essa abordagem funcionalista permitiu estudar fenômenos complexos, incluindo experiências 

religiosas e místicas, sem reduzir suas dimensões subjetivas a simples respostas 

comportamentais. A ideia de fluxo de consciência, além de inovadora, criou uma ponte entre 

psicologia e literatura, influenciando escritores modernistas e filósofos contemporâneos, que 

passaram a valorizar a narrativa interna e a experiência subjetiva como objeto legítimo de 

estudo. 

No âmbito da experiência religiosa, James (1902), destacou a importância de 

compreender a religiosidade como fenômeno psicológico e fenomenológico, sem se prender a 

dogmas ou instituições. Assim, ele analisou relatos de pessoas que viveram experiências 

espirituais profundas, mostrando que essas vivências geram mudanças significativas na vida 

prática e emocional do indivíduo. Ele argumentava que a verdadeira experiência religiosa não 



 

 

21 

 

 

está necessariamente vinculada a práticas externas ou regras morais, mas sim à transformação 

interna que ela provoca. 

Assim, o místico não é definido por filiação religiosa ou ritual6, mas pela intensidade e 

autenticidade de sua vivência espiritual, capaz de gerar efeitos positivos no comportamento, na 

moral e na adaptação social do indivíduo. James (1902) também se destacou por valorizar a 

pluralidade das experiências humanas, reconhecendo que diferentes pessoas podem vivenciar a 

realidade de formas únicas e igualmente legítimas. Essa postura relativiza visões absolutistas 

sobre a verdade e abre espaço para a diversidade cultural e individual, sendo essencial para a 

compreensão de fenômenos como o misticismo, que variam de acordo com contextos sociais, 

históricos e psicológicos. Para James (1902) a verdade de uma crença está em sua utilidade 

prática, isto é, na capacidade de produzir efeitos concretos e positivos na vida humana. Portanto, 

a filosofia e a psicologia não devem ser entendidas apenas como campos teóricos, mas como 

instrumentos para melhorar a experiência cotidiana do indivíduo. 

Além disso, James (1902), integrou elementos filosóficos e científicos de maneira 

inédita, propondo que a investigação da mente não se limitaria a laboratórios ou observações 

externas, mas incluíria a introspecção, a análise subjetiva e a experiência pessoal como fontes 

legítimas de conhecimento. Essa visão abriu caminho para uma psicologia mais ampla e 

inclusiva, capaz de estudar emoções, crenças e práticas espirituais sem reduzi-las a dados 

quantitativos. Assim, a abordagem de James fornece uma base sólida para analisar figuras 

místicas, como Frei Damião, considerando não apenas suas ações externas, mas também a 

experiência interna que orienta suas decisões e influencia seus seguidores. 

O pragmatismo filosófico emerge como uma proposta radicalmente transformadora no 

panorama do pensamento ocidental, representando uma mudança de paradigma em relação às 

tradições filosóficas estabelecidas. Esta corrente filosófica propõe uma reavaliação do que 

constitui o valor de uma ideia, argumentando que sua importância não reside numa abstrata 

 

 

 

 
6 A pesquisa buscou responder à seguinte questão norteadora: de que maneira os conceitos de misticismo e 

pragmatismo religioso, propostos por William James, podem contribuir na compreensão existencial da experiência 

mística em Frei Damião. Embora o missionário tenha sido formalmente filiado à Igreja Católica, o presente 

trabalho concentra-se nas práticas pessoais e na vivência espiritual que se formaram em torno de sua figura, para 

além da institucionalidade religiosa. A devoção popular construída em sua memória consolidou-se em romarias, 

promessas e manifestações coletivas de fé, nas quais Frei Damião é percebido como um mediador místico e 

intercessor. Nesse sentido, sua trajetória pode ser compreendida, à luz de James, como exemplo de experiência 

religiosa que une dimensão subjetiva e efeitos práticos na vida social e cultural dos devotos. 



 

 

22 

 

 

correspondência com a realidade, mas sim nas consequências práticas e tangíveis que gera na 

vida concreta das pessoas. 

Desta forma, o método pragmatista, conforme formulado por James (1902) é antes de 

tudo um instrumento para dissolver disputas metafísicas intermináveis. Sua função é operar 

como um critério de significado, questionando quais as consequências práticas decorrem de se 

adotar uma ideia ou outra. Se não for possível identificar qualquer diferença prática tangível 

entre duas concepções rivais como, por exemplo, "o mundo é material" versus "o mundo é 

mental". Então, para todos os fins, a discussão é vazia e deve ser abandonada. James (1907), 

herda e populariza o princípio pragmático de Charles Sanders Peirce (1878), que define o 

significado de um conceito pelas expectativas de conduta que ele gera. Assim, o significado de 

uma ideia se esgota em seus efeitos práticos previsíveis. Esse método não oferece respostas 

definitivas, mas sim um programa de trabalho, um corredor que dá acesso a diversas teorias, 

permitindo que se avalie cada uma por sua utilidade instrumental em nos guiar pela experiência 

e gerar frutos satisfatórios. 

Neste sentido, a aplicação desse método leva naturalmente a uma teoria instrumental da 

verdade7. Para James (1907), uma ideia não é "verdadeira" porque cópia fielmente uma 

realidade estática e independente. Em vez disso, ela torna-se verdadeira através de um processo 

ativo de verificação. Uma ideia é verdadeira na medida em que funciona como um instrumento 

eficaz: ela se mostra capaz de ser assimilada ao nosso corpo de crenças pré-existentes sem 

causar rupturas, de nos conduzir através de ações até resultados esperados e de estabelecer 

conexões satisfatórias entre partes da nossa experiência. A verdade, portanto, é um processo de 

validação contínuo, um bem que vale a pena perseguir porque paga um cash-value (valor 

efetivo) em termos de orientação prática e enriquecimento da experiência. 

A objeção racionalista de que essa visão é subjetiva e utilitarista é rebatida por James 

(1907), ao argumentar que o critério não é o capricho individual, mas a adequação à experiência 

como um todo. O que "funciona" ou é "proveitoso" deve ser entendido no sentido mais amplo 

possível: o que melhor nos adapta à realidade, conduzindo-nos de forma coerente e frutífera 

através de suas diversas facetas, sem omitir nenhuma demanda da experiência. 

 

 
7 Para William James, a verdade não é um valor absoluto ou dogmático, mas se revela de forma pragmática: algo 

é verdadeiro na medida em que funciona na experiência concreta do indivíduo, trazendo transformações positivas 

em sua vida. No caso das experiências religiosas, a verdade não depende da comprovação objetiva, mas de seus 

efeitos práticos e existenciais, como fortalecimento espiritual, consolo diante do sofrimento, orientação moral ou 

sentido para a vida. 



 

 

23 

 

 

James (1902), declara em sua definição sobre religião, que as primeiras formas de 

religião são “os sentimentos, atos e experiências de indivíduos em sua solidão, na medida em 

que se sintam relacionados com o que quer que possam considerar o divino” (1995, p. 41). Por 

isso que o autor preferiu estudar de primeira mão a religião, nas experiências religiosas pessoais, 

entendendo como sendo a religião primordial. “No limiar do estabelecimento de toda religião, 

antes mesmo da definição de rituais ou de textos canônicos, o que há são impulsos religiosos 

que, combinados, formam o que James chama de personal religion” (Benevides, 2020, p. 311). 

A partir de suas experiências místicas, o místico reverbera “A construção de uma visão 

de mundo divinizada e compartilhada por uma comunidade é um longo processo que, 

originariamente, parte de mentes singulares e atitudes individuais” (Benevides, 2020, p. 311). 

James (1902), diz que as religiões institucionalizadas devem originalmente a indivíduos em 

comunhão direta com o divino, seja ele sobre humanos como Cristo, Buda, ou todos os humanos 

instituidores de religiões. 

Num sentido, pelo menos, a religião pessoal se revelará mais fundamental do que a 

teologia ou o eclesiastiquíssimo. Depois de estabelecidas, as igrejas passam a viver de 

uma tradição de segunda mão; mas os fundadores de cada igreja deveram o poder, 

originalmente, à sua comunhão direta e pessoal com o divino. Não somente os 

fundadores sobre-humanos, o Cristo, o Buda, Maomé, mas todos os instituidores de 

seitas cristãs estão nesse caso; de modo que a religião pessoal deve ainda parecer 

primordial até os que continuam a julgá-la incompleta (James, 1995, p.40). 

 

De certa maneira, se no princípio os que possuíam ligação com o divino instituíram as 

religiões, e os místicos se enquadram nesta característica com a relação ao que seja considerado 

o divino, se a relação com o divino é essencial no surgimento das religiões por certos indivíduos, 

por outro lado, depois da institucionalização destas religiões, os místicos se tornam uma 

ameaça, pois o místico se revela como uma ligação direta com a divindade. James (1995), relata 

que “Na igreja cristã sempre houve místicos. Conquanto muitos fossem vistos com 

desconfiança, alguns lograram favor aos olhos das autoridades” (p.371). 

Estes últimos criaram um sistema codificado de teologia mística e o método, “A base 

do sistema é a ‘oração’ ou meditação, a metódica elevação da alma a Deus. Pela prática da 

oração podem atingir-se os níveis mais altos da experiência mística” (James, 1995, p.371). 

Ao estudar as experiências religiosas pelo método da psicologia científica, James (1995) 

afirma, “Creio podermos dizer verdadeiramente que a experiência religiosa pessoal tem sua raiz 

e seu centro em estados místicos de consciência” (p.347). Ele destacou que existe uma área, 

uma região mental onde é o receptor e a ligação dos Estados Místicos de Consciência, a área 

subliminal, onde eu-subliminal se constitui como um fluxo no subconsciente. 



 

 

24 

 

 

O pilar fundamental sobre o qual se assenta nada mais é do que a base geral de toda 

experiência religiosa, ou seja, o ter o homem dupla natureza e estar ligado a duas 

esferas de pensamento, uma superficial e outra profunda, em qualquer uma das quais 

pode aprender a viver mais habitualmente (James, 1995, p.98). 

 

Para James (1995), algumas pessoas já são predispostas, outras podem desenvolver, e 

habituar em um viver nesta consciência mais profunda, onde os fenômenos das experiências 

místicas são latentes ou existentes, havendo um armazenamento de informações adormecidas 

adquiridas pela experiência, sensorial ou extrassensorial, as quais podem condicionar as 

manifestações. “As condições místicas, portanto, podem tomar a alma mais enérgica nas 

direções favorecidas pela sua inspiração” (James, 2017, p.379). 

James (1995) abordou várias experiências, das mais simples ás extraordinárias, 

religiosas e não religiosas. No capítulo “Misticismo”, ele declara que a experiência mística mais 

simples seria um evento frequente, como em uma expressão comum e inconsciente de seu 

significado concreto, e que em um dia, num indefinido tempo da vida, uma espécie de epifania 

sobre esta expressão torna-se a ser profundamente compreendida: 

O rudimento mais simples da experiência mística seria aquele sentido aprofundado da 

significação de uma máxima ou fórmula que, de vez em quando, passa por nós. Ouvi 
essa frase pronunciada durante minha vida inteira, exclamamos, mas só agora lhe 

compreendi todo o significado (James, 1995, p.350). 

Em uma escalada mística, James considera um fato fenomenológico encontrado no 

cotidiano, um sentimento pessoal, em que a pessoa estando no presente, e em um possível local 

ou cenário, e ter sumamente a sensação de ter anteriormente vivenciado em um remoto e 

indefinido passado aquele mesmo momento. Este fato fenomenológico comentado pelo autor, 

pode nos remeter ao que compreendemos atualmente como um "Déjà-vú”, uma expressão 

francesa que significa "já visto", em que muitos psicólogos afirmam ser um mecanismo de 

defesa da mente, uma ilusão e supostamente a pessoa nunca presenciou esse sentimento em 

uma realidade anterior. 

Um degrau mais pronunciado na escada mística se encontra num fenômeno 

extremamente frequente, a súbita sensação, que às vezes nos salteia, de ter estado 

antes aqui, como se em algum passado indefinido, exatamente neste lugar, 

precisamente com estas pessoas, já estivéssemos dizendo estas mesmíssimas coisas. 

(James, 1995, p.350). 

Em seus estudos, James (1995), considerou quatro características como constituintes de 

uma experiência mística, sendo os dois primeiros estados em que se podem chamar de místico 

(1) (2) e as outras duas qualidades (3) (4) menos nítidas, mas geralmente encontradas, são elas: 

1) Inefabilidade; 2) Qualidade Noética; 3) Transitoriedade e; 4) Passividade. Serão abordadas 

mais à frente. 



 

 

25 

 

 

Devemos salientar aqui, que em meio às expressões ‘experiência mística e experiência 

religiosa’, saibamos separar e definir cada uma em seu devido lugar, a experiência religiosa é 

mais ampla, designando tudo ao que se refere sobre o contexto religioso e incluindo o místico, 

neste sentido uma boa explicação destas expressões são feitas por Richard Jones e Jerome 

Gellman: 

Deve-se também tomar cuidado para não confundir “experiência mística” com 

“experiência religiosa”. Esta última se refere a qualquer experiência com significado 

apropriado para um contexto religioso. Isso inclui muitos exemplos de experiências 

místicas, mas também visões e vozes religiosas, e vários sentimentos religiosos, como 

temor religioso e sublimidade” (Jones e Gellman, 2022, p.4). 

Esta abordagem representa uma clara ruptura com a tradição racionalista filosófica que 

dominou o pensamento ocidental durante séculos, a qual buscava verdades absolutas e 

universais através do puro exercício da razão, frequentemente divorciado da experiência 

humana concreta. James (1995) ao contrário, propõe uma filosofia profundamente enraizada na 

ação e na experiência prática, uma filosofia que não se contenta com especulações metafísicas 

desconectadas do mundo real. Assim diz ele: 

Todas as nossas atitudes, morais, práticas ou emocionais, bem como as religiosas, 

devem-se aos “objetos” da nossa consciência, às coisas que acreditamos existirem, 

seja real, seja idealmente, junto de nós. Tais objetos podem estar presentes aos nossos 

sentidos, ou podem estar presentes apenas no nosso pensamento. Em qualquer um 

desses casos, eles provocam em nós uma reação; e a reação produzida por coisas do 

pensamento é, notoriamente, em muitos casos, tão forte quanto a produzida por 

presenças sensíveis (James, 1995, p. 44). 

 

Para o autor, a verdade de uma crença não é determinada por sua coerência lógica 

interna ou por sua aderência a princípios abstratos, mas sim pela sua capacidade de promover 

resultados positivos, de ajudar os indivíduos a lidarem eficazmente com problemas concretos e 

de contribuir significativamente para o seu bem-estar geral. Esta concessão instrumental da 

verdade constitui um dos pilares fundamentais do pensamento pragmatista e representa uma 

democratização do conceito de verdade. Desta forma, o pragmatismo transcende a condição de 

mero método teórico ou sistema filosófico para se tornar uma filosofia vivida e experienciada, 

que orienta ativamente decisões, comportamentos e interpretações da realidade no dia a dia das 

pessoas. Trata-se de uma filosofia que desce das alturas da abstração para se inserir no tecido 

da existência humana comum, oferecendo ferramentas práticas para navegar a complexidade 

da vida. 

O método pragmático, tal como formulado por James (1995), enfatiza decisivamente a 

experimentação e a observação cuidadosa das consequências que decorrem da adoção de 

determinadas crenças. Esta orientação metodológica estabelece uma ponte significativa entre a 



 

 

26 

 

 

filosofia e a ciência empírica, aproximando-as numa empreitada comum de compreensão do 

mundo baseada na verificação prática. 

James (1995), argumenta de forma persuasiva que mesmo ideias metafísicas ou 

religiosas, tradicionalmente consideradas além da verificação empírica, podem e devem ser 

estudadas sob a perspectiva dos seus efeitos práticos observáveis. Isto significa avaliar se tais 

ideias geram transformações positivas mensuráveis na vida do sujeito que as adopta, 

independentemente da sua validade doutrinária ou metafísica. No contexto específico da 

religião, esta abordagem implica uma mudança radical de foco: em vez de se concentrar 

exclusivamente na validade teológica ou doutrinária das crenças, o pragmatismo dirige a 

atenção para os impactos concretos que a fé produz na estabilidade emocional, na formação 

moral e no engajamento social dos indivíduos. 

Este enfoque inovador permite uma avaliação objetiva e empiricamente fundamentada 

da experiência espiritual, conferindo legitimidade científica ao estudo de fenómenos, que 

anteriormente eram considerados exclusivamente subjetivos ou inacessíveis à investigação 

racional. Desta forma, o pragmatismo abre novas fronteiras para a investigação científica da 

espiritualidade. Outro aspeto central do pragmatismo é a sua profunda valorização da 

pluralidade de perspectivas e experiências humanas. James (1995), reconhece e celebra a 

diversidade de crenças e visões do mundo, entendendo que diferentes sistemas de pensamento 

podem ser igualmente úteis para diferentes pessoas, dependendo das suas circunstâncias 

particulares, valores pessoais e objetivos de vida. 

Esta abertura intelectual característica do pragmatismo evita judiciosos dogmáticos e 

permite compreender como múltiplos caminhos espirituais e filosóficos podem conduzir a 

efeitos igualmente positivos na vida dos indivíduos. Esta tolerância filosófica não é meramente 

teórica, mas decorre logicamente da própria definição pragmatista de verdade: 

 
Nossas concepções requerem sempre um conteúdo sensorial para podermos trabalhar 

com elas, como “Deus”, “alma”, “imortalidade”, não cobrem nenhum conteúdo 

sensorial distintivo, disto se segue que, teoricamente, estas palavras são destituídas de 

qualquer significação. No entanto, por estranho que pareça, elas têm um significado 

definido para nossa prática. Podemos agir como se Deus existisse, sentir como se 

fôssemos livres, considerar a natureza como se ela andasse cheia de propósitos 

especiais, fazer planos como se devêssemos ser imortais, e verificamos então que 

essas palavras determinam uma genuína diferença na nossa vida moral. Nossa fé em 

que tais objetos ininteligíveis realmente existem revela-se assim um equivalente 

integral, como diz Kant, ou seja, do ponto de vista da nossa ação, do conhecimento 

que eles poderiam ser, caso nos fosse permitido, concebê-los positivamente. Assim 

sendo, temos o estranho fenômeno de uma mente que acredita com toda a sua força 

na presença real de uma série de coisas, das quais não lhe é dada formar noção alguma. 

(James, 1995, p. 44). 



 

 

27 

 

 

O pragmatismo de James é ainda caracterizado por uma notável flexibilidade e 

dinamismo conceptual. Ele concebe a experiência humana como um processo contínuo e 

ininterrupto, um fluxo constante no qual crenças e ideias estão em permanente ajuste e 

reformulação à medida que novas situações e desafios surgem. Esta visão processual valoriza 

supremamente a adaptação e a funcionalidade do pensamento, enfatizando que a filosofia deve, 

em última instância, produzir efeitos concretos e benéficos na vida prática das pessoas. O valor 

de uma ideia mede-se pela sua capacidade de ajudar as pessoas a compreenderem a realidade, 

tomar decisões conscientes e melhorar concretamente a sua existência. 

Esta perspectiva torna o pragmatismo particularmente adequado para estudar 

fenómenos complexos, subjetivos e contextuais, como a religiosidade e o misticismo, que 

resistem a abordagens mais rígidas e dogmáticas. A flexibilidade desse método pragmático 

permite capturar a nuance e a complexidade destes fenômenos sem reduzi-los a categorias 

simplistas. O pragmatismo de William James oferece assim um conjunto poderoso de 

ferramentas teóricas para integrar domínios tradicionalmente separados como a filosofia, a 

psicologia e a espiritualidade. Esta abordagem interdisciplinar permite uma análise crítica e 

empiricamente informada da experiência religiosa nas suas múltiplas dimensões. 

James (1995), demonstra convincentemente que crenças e práticas espirituais podem ser 

estudadas cientificamente através da avaliação rigorosa dos seus efeitos observáveis na vida 

das pessoas, sem por isso desconsiderar ou minimizar a sua dimensão subjetiva e emocional. 

Este equilíbrio entre objetividade científica e sensibilidade à experiência subjetiva constitui 

uma das grandes forças do pragmatismo. Através da aplicação do método pragmático, torna-se 

possível compreender de forma nuanced e contextual como o misticismo influencia a conduta 

individual, fortalece valores pessoais e promove mudanças significativas na vida tanto dos 

indivíduos como das comunidades onde estes se inserem. 

 

1.1.2 As Variedades da Experiência Religiosa 

 

 

Em sua obra The Varieties of Religious Experience (1902), o autor estrutura sua análise 

em torno de uma tipologia que distingue duas formas fundamentais de temperamento religioso: 

a religião da mente sã (healthy-minded religion) e a religião da alma doente (sick soul). A 

primeira é característica de indivíduos otimistas, que enfatizam a bondade, a harmonia e a 

possibilidade de salvação e felicidade imediatas, muitas vezes negando ou minimizando a 

existência do mal e do sofrimento. A segunda é própria de personalidades mais melancólicas e 



 

 

28 

 

 

conscientes da profundidade do mal, do pecado e da fragilidade humana, que veem a redenção 

como um processo difícil de conversão e renúncia, passando necessariamente por uma 

experiência de desespero e ruptura, o que ele denomina "a entrega" (James, 1902, p. 131-162). 

Essa categorização não é rígida, mas serve para ilustrar como a religião pode assumir funções 

psicológicas distintas, adaptando-se às necessidades emocionais e existenciais de diferentes 

tipos de pessoas. 

O ápice da análise Jamesiana reside no estudo da experiência mística, que ele considera 

a forma mais intensa e pura de religião pessoal, identificando as quatro marcas 

principais: inefabilidade; qualidade noética; transitoriedade e; passividade (James, 1902, p. 

380–381). Para James (1992), essas experiências, ainda que subjetivas, possuem um valor 

pragmático inquestionável: elas funcionam como fontes de renovação espiritual, capazes de 

conferir nova energia, serenidade, propósito e força moral aos indivíduos. Ele argumenta que a 

religião, nesta chave experiencial, torna-se "as emoções, os atos e as experiências de homens 

individuais na sua solidão, na medida em que se apreendem em relação àquilo que podem 

considerar divino" (James, 1902, p. 31). 

O autor rejeita qualquer tentativa de reduzir a experiência religiosa a patologias ou 

disfunções neurológicas, o que ele chama de medical materialism, argumentando que a origem 

psicológica ou fisiológica de uma crença nada diz sobre sua validade espiritual ou seu valor de 

verdade. O critério último, dentro de sua perspectiva pragmatista, continua sendo o fruto 

prático que essa experiência produz na vida, isto é, se ela torna o indivíduo mais completo, mais 

estável e mais capaz de amar e agir no mundo. Assim, o autor busca compreender e validar o 

papel fundamental que a fé, enquanto experiência íntima e transformadora, exerce na existência 

humana concreta. 

 

1.1.3 Os Quatro Critérios do Místico 

 

 

Ao isolar as características essenciais, o autor identifica e analisa o que denomina por 

experiências místicas e as trata como manifestações psicológicas humanas passíveis de estudo 

empírico, propondo os quatro critérios fundamentais: 

O primeiro critério, a Inefabilidade, diz que a experiência mística é de tal ordem que não 

pode ser expressa adequadamente por meio da linguagem comum. Quem a vive sente uma 

impossibilidade radical de transmitir sua profundidade e qualidade a outrem. É como tentar 

descrever um sabor a alguém que nunca o provou ou uma melodia a quem nunca a ouviu. Essa 



 

 

29 

 

 

característica aproxima a experiência mística mais dos estados emocionais e sensoriais do que 

dos intelectuais. Ela precisa ser sentida diretamente para ser compreendida em sua plenitude, e 

qualquer tentativa de descrição será sempre incompleta, metafórica ou insatisfatória. Essa 

inefabilidade a coloca além do domínio da razão discursiva e a situa no campo da pura vivência 

subjetiva (James, 1902, p. 380). 

O segundo critério é a Qualidade Noética. Apesar de indizível, a experiência mística 

não é vazia de conteúdo; pelo contrário, ela se apresenta ao sujeito como portadora de um 

conhecimento profundo, uma revelação ou um insight sobre a realidade. Não se trata de um 

conhecimento factual ou intelectual, mas de uma convicção interior de ter acessado verdades 

profundas, uma luz sobre a natureza da existência, de Deus ou do cosmos. Ele enfatiza que 

esses estados são, para quem os experimenta, estados de conhecimento, que trazem uma 

sensação de autoridade, de clareza e de certeza que a razão ordinária é incapaz de fornecer. É 

um "saber" que se impõe por sua própria evidência interior, muitas vezes relacionado à unidade 

de todas as coisas ou à percepção de uma dimensão superior da realidade (James, 1902, p. 380- 

381). 

O terceiro critério é a Transitoriedade. Experiências místicas genuínas não podem ser 

sustentadas por longos períodos. Geralmente são estados breves, durando de alguns minutos a, 

no máximo, uma ou duas horas. Sua natureza aguda e intensa, impossível de ser mantida de 

forma constante pela psique humana. No entanto, James ressalta que, embora transitórias, tais 

experiências podem ser repetidas e, o mais importante, deixam uma marca duradoura na 

memória e na vida do indivíduo. Sua qualidade pode ser recordada de forma imperfeita, mas 

seu significado e sua força transformadora permanecem, servindo como uma referência 

espiritual crucial longe após o momento do êxtase (James, 1902, p. 381). 

Por fim, o quarto critério é a Passividade. Durante a experiência mística, o 

indivíduo sente sua vontade própria como suspensa ou anulada. Há uma sensação clara de 

ser tomado ou possuído por um poder superior. A consciência do místico sente-se invadida e 

conduzida por essa força, que pode ser identificada como Deus, o divino ou o universo. Mesmo 

quando o estado é provocado por práticas voluntárias como a meditação ou a oração, o clímax 

da experiência é marcado por um sentimento de rendição e receptividade completa. O eu ativo 

dá lugar a um eu passivo que se torna instrumento ou canal de uma realidade mais ampla. Essa 

passividade não significa ausência de conteúdo, mas sim a percepção de que a fonte da 

experiência está além do controle do ego consciente (James, 1902, p. 381). 



 

 

30 

 

 

Em conclusão, o autor deixa claro que esses quatro critérios, não esgotam a 

complexidade do fenômeno místico, mas oferecem uma ferramenta analítica para seu estudo. 

Eles permitem distinguir a experiência mística de outros estados alterados de consciência, como 

meros delírios ou emoções intensas. O valor último dessas experiências, dentro da filosofia 

pragmatista, continuará a ser julgado por seus efeitos práticos na vida posterior do indivíduo, 

se produziram mais força, mais serenidade, mais bondade e uma vida mais alinhada com ideais 

espirituais. 

 

 

 

1.2 Psicologia funcionalista e o Misticismo 

 

 

 

A psicologia funcionalista proposta por William James (1995), representa uma evolução 

fundamental na compreensão da mente humana, ao romper com a abordagem estruturalista de 

Wilhelm Wundt (1879), que buscava analisar a consciência dividindo-a em elementos básicos. 

James (1995), defende que a mente deve ser compreendida em termos de funções, isto é, no 

modo como ela ajuda o indivíduo a se adaptar ao ambiente, resolver problemas e promover sua 

sobrevivência e bem-estar. Essa visão coloca a psicologia a serviço da compreensão da 

experiência prática e real do ser humano, tornando-a uma ciência aplicada e dinâmica, capaz de 

lidar com fenômenos complexos, como emoções, crenças e experiências místicas. 

O conceito de fluxo de consciência é central para a psicologia funcionalista. O autor 

descreve a mente como um contínuo em que pensamentos, percepções e sentimentos que se 

inter-relacionam e evoluem ao longo do tempo. Esse enfoque permite estudar processos 

psicológicos em sua totalidade, incluindo dimensões subjetivas, como é a experiência religiosa, 

que não podem ser fragmentadas sem perder sua essência. A noção de fluxo de consciência 

também influencia o entendimento da memória, da percepção e da tomada de decisão, 

reforçando a importância de considerar a mente como um organismo integrado e adaptativo, 

em constante interação com o ambiente. 

O funcionalismo valorizou as diferenças individuais e a integração entre mente e 

comportamento, destacando que os processos mentais estão ligados às reações corporais, como 

exemplificado na teoria das emoções de James-Lange (1885). Também ampliou o escopo da 

psicologia para temas como inteligência, hábitos e aprendizagem aplicada, com destaque para 

Dewey (1896), e defendeu o uso de métodos diversos além da introspecção. Embora não tenha 

se consolidado como escola, seu legado permanece ao influenciar o behaviorismo, a Gestalt e 



 

 

31 

 

 

a psicologia aplicada, ao enfatizar a adaptação, a utilidade dos processos mentais e sua 

relevância prática para a vida humana. 

A psicologia funcionalista, base do pensamento de William James, destaca que as 

experiências humanas variam conforme fatores individuais e culturais, e que mente e corpo 

estão interligados. Essa perspectiva permite compreender os diferentes modos como os fiéis 

vivenciavam as práticas e relatos místicos de Frei Damião, desde curas atribuídas à sua 

intercessão até mudanças de comportamento e fortalecimento da fé. Assim, a experiência 

religiosa é entendida não apenas como crença abstrata, mas como fenômeno vivido, com efeitos 

práticos na vida das pessoas. 

O misticismo, como busca íntima e experiencial do divino, permeou profundamente a 

história da Igreja Católica, manifestando-se de maneiras singulares na vida e nos ensinamentos 

de seus santos e santas. É bom lembrar, que estes místicos e as suas experiências são 

consideradas como um tipo de misticismo clássico, reconhecidos pela Igreja Católica, já o que 

será apresentado a seguir, o misticismo do catolicismo popular sertanejo, que diferencia em 

seus aspectos de manifestações, existindo uma relação crucial entre o devoto, o Santo e a 

divindade. 

Um dos fenômenos sobre Frei Damião, foi o conceito no reconhecimento como um 

herdeiro da cultura religiosa popular dos nordestinos, envolto de uma mística nordestina em 

uma continuidade que perpassa os séculos de tradição. “Muitos dos milagres atribuídos a Frei 

Damião, a tradição popular já atribuía ao Pe. Cícero8, mudando a geografia e o tempo” (Moura, 

1978, p.21-34). Diante de surgimentos de fenômenos religiosos como os de Frei Damião, em 

uma população esquecida e carente, surgem nesta população, “os elementos místicos que jazem 

no subconsciente coletivo dessas populações podem vibrar, reviver, aquecer nessas 

manifestações de epidemia religiosa. [...] Mas são as condições sociais que as tornam possíveis. 

São essas massas na miséria e no analfabetismo” (Menezes, 1937, p.181). 

Frei Damião veio ao Nordeste com a missão de missionar, evangelizar, administrar os 

sacramentos e combater a imoralidade e os vícios, levando à população nordestina aos 

 

 
8 Padre Cícero Romão Batista (1844–1934) foi um sacerdote católico e líder religioso que se tornou uma das 

figuras mais marcantes da religiosidade popular no Nordeste brasileiro. Conhecido como “Padim Ciço”, construiu 

sua trajetória pastoral em Juazeiro do Norte (CE), onde ganhou fama de santo popular devido a relatos de milagres 

atribuídos à sua intercessão, como o famoso episódio da hóstia que teria se transformado em sangue na boca de 

uma beata, em 1889. Além da dimensão mística, Padre Cícero exerceu forte influência social e política, mediando 

conflitos, apoiando comunidades carentes e incentivando práticas agrícolas. Sua figura ultrapassou os limites da 

instituição eclesiástica, consolidando-se como símbolo de fé, resistência e identidade cultural nordestina. 



 

 

32 

 

 

ensinamentos do Catolicismo Oficial. Mas logo lhe surgiu a fama de santo milagreiro no 

Catolicismo Popular Sertanejo, uma espécie de misticismo hereditário do povo o envolveu, 

também o reconhecimento de pertencente à estirpe dos grandes conselheiros como: Padre 

Ibiapina9, Beato Antônio Conselheiro10 e Padre Cícero. Frei Damião também foi considerado, 

pelo povo sertanejo, uma encarnação do Padre Cícero, um fato impossível de existir, sendo os 

dois contemporâneos. E Frei Damião também foi visto como o último desta estirpe de 

conselheiros. 

Frei Damião, dentro de um esquema tridentino, com disciplina, pregava suas missões 

sem se dar conta de que estava sendo “antropofagicamente” engolido pelo povo nordestino. 

Essa metáfora oswaldiana (Andrade, 1995) bem se aplica ao caso estudado, na medida em que 

o Frei continuava convicto de que estava cumprindo a função de missionário ao difundir o único 

catolicismo legítimo. Não percebia que a cultura popular dos sertanejos digeria a cultura 

europeia para conformá-la a seu desejo e necessidade. E assim, o missionário capuchinho que 

veio armado do catolicismo romano e tridentino tornou-se, sem perceber, a derradeira figura da 

estirpe de conselheiros para o povo do semiárido nordestino (Cruz, 2010, p.92). 

Os milagres outorgados a Frei Damião são muitos, os relatos populares e comentários 

sobre seus feitos são fáceis de serem encontrados, milhares de devotos acreditam ter alcançado 

graças especiais ao recorrer à providência divina por intermédio do capuchinho. Mas o Frei 

Damião dizia que: “O povo inventa milagres. É o sentimento religioso popular. Os sertanejos 

dizem que sou responsável pelos resultados que nossas orações conjuntas trazem. Mas o 

milagre só vem com merecimento da fé” (Lira e Verde, 2021, p. 57). O imaginário popular 

pode ser um super relativizador de possíveis fenômenos nas crendices populares, um simples 

fato do Frei Damião não dormir na cama, preferindo o chão, se constroem uma fama de fatos 

místicos. Lira e Verde (2021, p.57) escrevem sobre o assunto: 

“[...]. Dorme onde lhe acolherem, pode ser no convento, na casa paroquial, na 

residência de uma família. Sua única exigência é que os lençóis e fronhas sejam 

brancos. Há relatos de pessoas que acolheram o frei por dias e alegam que, noite após 

noite, a cama continuava feita, como se ninguém tivesse deitado nos lençóis. Esta 

particularidade levantou diversas possibilidades no imaginário popular como a de que 

o Frei dormia no chão, não dormia ou ainda que, assim como o padre Pio, teria o dom 

da bilocação e, durante a noite, não estaria ali. 

 

 

9 Pe. Ibiapina (1806–1883) – Sacerdote e missionário católico que atuou no Nordeste, conhecido pela fundação de 

casas de caridade e pela assistência aos pobres, órfãos e enfermos, sendo lembrado como figura de grande 

influência na religiosidade popular. 
10 Beato Antônio Conselheiro (1830–1897) – Líder religioso leigo que fundou a comunidade de Canudos, na Bahia, 

reunindo milhares de seguidores em torno de uma vida de penitência e resistência, tornando-se símbolo do 

misticismo popular e da contestação social. 



 

 

33 

 

 

A prática religiosa de Frei Damião em seus objetivos, era converter os nordestinos a sua 

fé cristã, acreditando na felicidade com a vivência na religiosidade cristã e consequentemente 

a redenção salvífica da alma. 

O Frei Damião acreditava que um espírito salvo é uma vida salva, e dessa forma seria 

possível ser feliz. Acreditando e aceitando os princípios religiosos da fé cristã, nem a 

morte conseguiria vencer o homem, pois ele renasceria em Deus (Torres, 2004, p.32). 

 

A sua importância continua e continuará, pois, o venerável Frei é um mito vivo, nas 

vivências do sentimento religioso, na fé dos seus devotos e no universo do misticismo popular. 

O seu impacto na vida dos fiéis e como um todo no catolicismo popular, o qual lhe consagrou 

Santo, ainda o faz ser o que sempre destinaram que ele fosse, o santo milagreiro, o intercessor 

divino, comumente considerado ainda atualmente. 

Para William James (1995), o misticismo representa uma dimensão essencial da 

experiência humana, que transcende doutrinas religiosas, rituais e instituições. Ele define o 

místico como aquele que vivencia estados de consciência intensos, nos quais percebe a 

realidade de forma direta, profunda e frequentemente indescritível. Essa concepção coloca a 

experiência interior no centro da análise, reconhecendo que a espiritualidade genuína se 

manifesta na transformação pessoal e na capacidade de gerar efeitos práticos e duradouros na 

vida do indivíduo. James (1995), apresenta relatos de experiências místicas que revelam o poder 

dessas vivências sobre o comportamento, as emoções e a moralidade, demonstrando seu 

impacto concreto e tangível. 

O misticismo, segundo o autor, possui características específicas, como a sensação de 

união com algo maior, a percepção de insights profundos e a experiência de transcendência. 

Essas vivências frequentemente provocam mudanças significativas na vida do indivíduo, 

incluindo maior serenidade, fortalecimento da fé, sentido de propósito e aprimoramento ético. 

James (1995), enfatiza que o valor do misticismo não se limita à dimensão subjetiva, 

mas está intimamente ligado às consequências práticas que ele produz, reforçando a conexão 

entre filosofia, psicologia e vida cotidiana. Distingue ainda entre experiências místicas passivas 

e ativas. As passivas surgem de forma espontânea, caracterizadas por sensações de êxtase ou 

revelação, enquanto as ativas envolvem esforços conscientes de introspecção, meditação ou 

contemplação. Ambas podem gerar efeitos transformadores, dependendo da intensidade da 

vivência e da disposição do indivíduo para integrar a experiência em sua vida. 

Essa classificação permite compreender a diversidade do fenômeno místico e os 

diferentes caminhos que conduzem à espiritualidade autêntica, valorizando a singularidade de 

cada experiência. Além disso, o autor reconhece a universalidade do misticismo, identificando 



 

 

34 

 

 

experiências semelhantes em diferentes culturas, épocas e tradições religiosas. Sua abordagem 

fenomenológica busca descrever essas vivências de forma imparcial, enfatizando o impacto 

subjetivo e prático, sem reduzir o fenômeno a conceitos teóricos ou dogmas. 

Essa perspectiva permite analisar líderes espirituais, como Frei Damião, considerando 

tanto a autenticidade de suas experiências quanto os efeitos concretos de suas ações sobre 

seguidores e comunidades. Em síntese, para James (1995), o misticismo é uma expressão 

legítima da experiência humana, conectando espiritualidade, consciência e transformação 

pessoal. 

 

1.3 A Região Subliminal como fonte da experiência religiosa 

 

 

William James (1995), em sua investigação sobre as variedades da experiência religiosa, 

concebeu a "região subliminal" não como um simples repositório de conteúdo reprimidos, visão 

que posteriormente se associaria a outras correntes psicológicas, mas como um território 

fundamental para a compreensão da gênese do fenômeno religioso. Para ele, além do limiar da 

consciência ordinária, estendia-se um vasto domínio mental, um reservatório de estados 

latentes, intuições não formuladas, impressões sutis e, de modo crucial, uma potencial via de 

acesso a uma dimensão da realidade que transcende o âmbito estritamente individual. Esta 

região do subconsciente, longe de ser um mero arquivo de experiências passadas, configurava- 

se como uma espécie de interface entre a personalidade consciente e fontes mais profundas de 

significado e inspiração, operando como uma espécie de solo fértil de onde brotariam as 

experiências mais significativas e transformadoras da existência humana, particularmente 

aquelas de natureza religiosa e mística. 

Diferentemente de abordagens que tenderiam reduzir tais experiências, James (1995), 

via o subliminal como uma matriz de criatividade, insight e conexão com o transcendente. As 

vivências místicas, caracterizadas por sua inefabilidade, qualidade noética e sensação de 

passividade, seriam, nesta perspectiva, manifestações dessa camada mais profunda da psique, 

irrompendo na consciência de modo súbito e intenso. 

A conversão religiosa, os sentimentos de certeza inabalável e os clarões de compreensão 

espiritual são entendidos, assim, como "irrupções" oriundas do subliminal para a consciência 

comum. O indivíduo vivencia essas ocorrências como se proviessem de uma fonte externa e 

transcendente, uma influência divina ou cósmica, mas James insiste em que sua porta de entrada 

se situa na própria arquitetura da mente humana, numa zona de contato entre o pessoal e algo 



 

 

35 

 

 

que o ultrapassa. Esta concepção permite uma compreensão da experiência religiosa que escapa 

tanto ao reducionismo materialista, que a explica por meros processos neuroquímicos ou 

sociológicos, quanto a leituras exclusivamente supranaturalistas, que negam qualquer base na 

estrutura psíquica do indivíduo. 

Ao transportar esta ferramenta conceitual para a análise de uma figura como Frei 

Damião, abre-se um caminho interpretativo fecundo e não redutivo. Os seus supostos êxtases, 

a sua convicção inabalável na sua missão e a sua capacidade incomum de comover e galvanizar 

multidões de fiéis podem ser relidos, à luz de James, não como encenações ou artimanhas, mas 

como expressões autênticas de uma personalidade dotada de um intenso e fluido trânsito entre 

a consciência ordinária e a região subliminal. 

A fé vibrante e quase palpável que dele emanava poderia ser compreendida como o fruto 

visível dessa conexão amplificada com camadas mais profundas do ser. Esta ligação fornecia- 

lhe uma certeza interior absoluta, uma autoridade que não derivava apenas do cargo 

eclesiástico, mas de uma experiência íntima e poderosa que, por sua vez, se comunicava e era 

pragmaticamente validada pela comunidade de devotos, que nela encontrava consolo, 

orientação e esperança. A eficácia do seu ministério, portanto, assentava nesta dupla face: uma 

experiência subjetiva intensa e a sua comprovação prática nos resultados observáveis na vida 

dos que com ele contatavam. 

Neste prisma, a "santidade" atribuída a Frei Damião em vida pelo povo nordestino, um 

reconhecimento espontâneo e anterior a qualquer processo formal de canonização, encontra 

uma forte ressonância na filosofia religiosa de James. A sua legitimidade como figura sagrada 

não dependia, em primeira instância, de verificação dogmática ou da confirmação institucional 

de milagres por um tribunal eclesiástico. A sua verdade era atestada e sustentada pela eficácia 

tangível da sua presença e pela força transformadora que os seus seguidores experienciavam 

nas suas próprias existências, seja através de curas, conversões, reconciliações ou simplesmente 

de um renovado ânimo para enfrentar as agruras da vida. 

A região subliminal oferece, assim, uma chave interpretativa poderosa para 

compreender a psicologia do próprio místico, as possíveis fontes internas das suas experiências 

e, em simultâneo, a psicologia da recepção da sua figura pelo povo, explicando como uma 

experiência subjetiva pode gerar frutos objetivos e comunitários, criando um ciclo de validação 

que alimenta e perpetua a devoção. 



 

 

36 

 

 

1.4 Diálogos Teóricos: ampliando a perspectiva Jamesiana 

 

 

Embora o arcabouço teórico de William James forneça as ferramentas primárias para 

esta investigação, o diálogo com outras correntes do pensamento sociológico, antropológico e 

psicológico permite uma compreensão multidimensional do fenômeno Frei Damião. Estas 

perspectivas não substituem a abordagem jamesiana, mas antes a complementam, iluminando 

fatos do objeto de estudo que, embora intimamente relacionadas, focam em níveis diferentes da 

experiência religiosa do coletivo ao simbólico, e do institucional ao arquetípico. 

A sociologia clássica de Émile Durkheim (1912), oferece um contraponto essencial ao 

foco individualista de James. Enquanto para James a religião nasce na experiência íntima, para 

Durkheim, ela é, antes de tudo, um fato social, um produto da consciência coletiva que tem 

como função principal a coesão do grupo. A devoção a Frei Damião, sob esta ótica, pode ser 

interpretada como um poderoso mecanismo de integração social no contexto do sertão 

nordestino. As romarias, os festejos e a circulação de narrativas milagrosas em torno do frade 

não são apenas expressões de fé individual, mas rituais que reforçam os laços comunitários, 

criam uma identidade cultural compartilhada e oferecem um sistema de significação comum 

para o sofrimento e a esperança. Assim, se James explica a gênese da experiência no indivíduo, 

Durkheim ajuda a compreender a sua função e disseminação no corpo social. 

Uma análise simbólica da cultura, a obra do antropólogo Clifford Geertz 1966, fornece 

uma chave hermenêutica preciosa. Para Geertz (1973), a religião é um sistema cultural de 

símbolos que atua para estabelecer motivações poderosas, penetrantes e duradouras nos 

homens. A figura de Frei Damião, nesta perspectiva, transcende a biografia histórica para se 

tornar um símbolo poderoso dentro do catolicismo popular nordestino. Encarna um modelo de 

conduta (a austeridade, a santidade), oferece uma explicação para o inexplicável (o milagre 

como intervenção divina) e, crucialmente, consegue sintetizar e dar forma a sentimentos difusos 

de resignação e esperança. A sua imagem e suas histórias funcionam como um texto cultural 

que os fiéis "leem" e do qual extraem sentido para suas próprias vidas, configurando uma 

verdadeira "teodiceia do sofrimento" sertanejo. 

No âmbito das disputas pela autoridade religiosa, a teoria dos campos de Pierre 

Bourdieu (1971), lança luz sobre a complexa posição de Frei Damião. O campo religioso é um 

espaço de luta onde diferentes agentes (hierarquia eclesiástica, padres, leigos, beatos), 

competem pelo capital religioso legítimo, isto é, pela autoridade para definir as crenças e 

práticas  válidas.  Frei  Damião  operava  neste  campo  de  forma  singular:  era  um 



 

 

37 

 

 

agente institucionalmente consagrado (um frade capuchinho), mas cuja autoridade efetiva 

derivava sobretudo de um capital carismático reconhecido e outorgado diretamente pelo povo. 

Esta dupla fonte de legitimidade, a da instituição e a da devoção popular, por vezes entrou em 

tensão, situando-o numa posição liminar. Bourdieu (1971) ajuda, assim, a entender que a sua 

influência não era apenas espiritual, mas também social, fruto de uma negociação constante 

num microcosmo de poder específico. 

A trajetória de Frei Damião de Bozzano não transcorreu sem significativas controvérsias 

e críticas, que emanaram de diversos quadrantes ideológicos e religiosos. Intelectuais 

secularistas, representantes de outras denominações cristãs, setores progressistas da própria 

Igreja Católica e adeptos de visões materialistas, dirigiram ao frade capuchinho acusações que 

variavam desde fanatismo e obscurantismo, até a caracterização de sua obra como instrumento 

de alienação social e política. Estas críticas, contudo, quando examinadas através da lente 

teórica do pragmatismo religioso jamesiano, revelam-se fundamentalmente inadequadas para 

compreender a complexidade e profundidade do fenômeno religioso que representou o Frei no 

Nordeste brasileiro. 

James (1995), em sua crítica ao que denominava "materialismo médico", argumentava 

que a tentativa de reduzir experiências religiosas a meros epifenômenos de processos 

patológicos ou fisiológicos constituía uma falácia reducionista que ignorava o aspecto mais 

fundamental dessas experiências: seus frutos práticos na vida dos indivíduos. Para o autor, 

"nunca devemos esquecer que para o próprio sujeito que vive a experiência religiosa, esta é 

sempre uma experiência de realidade" (James, 1902, p. 58). Esta orientação metodológica 

oferece um poderoso antídoto contra as críticas que buscavam desqualificar a experiência 

religiosa em torno de Frei Damião através de sua redução a categorias externalistas. 

As acusações de fanatismo e superstição frequentemente dirigidas a Frei Damião, por 

setores intelectualizados e secularizados, mostram-se particularmente vulneráveis à crítica 

jamesiana. Tais acusações partiam do pressuposto de que a validade das crenças religiosas 

deveria ser julgada por sua conformidade com padrões racionalistas modernos, ignorando que, 

nas palavras de James, "a religião não é simplesmente uma questão de lógica, mas de vida" 

(James, 1902, p. 434). O pragmatismo jamesiano inverte esta equação: em vez de questionar se 

as crenças sobre Frei Damião eram "racionais" por padrões externos, devemos perguntar que 

consequências práticas estas crenças produziam na vida dos fiéis? A resposta a esta pergunta, 

documentada em milhares de testemunhos de graças alcançadas, transformações pessoais e 



 

 

38 

 

 

consolo espiritual, revela que tais crenças possuíam um valor pragmático inquestionável para 

quem as professava. 

As críticas provenientes de outras denominações cristãs, particularmente de igrejas 

protestantes que acusavam Frei Damião de promover idolatria e desviar-se do verdadeiro 

evangelho, igualmente falham em engajar-se com a realidade experiencial dos devotos. Do 

ponto de vista jamesiano, a validade de uma prática religiosa não se mede por sua conformidade 

abstrata com textos sagrados ou doutrinas, mas por sua capacidade de produzir "frutos" 

espirituais tangíveis. A intensa devoção a Frei Damião, com seus relatos de curas, conversões 

e transformações morais, gerava exatamente os tipos de consequências que James considerava 

como validação última das experiências religiosas: "uma nova forma de energia espiritual, uma 

alegria estável, uma paz e uma caridade que prevalecem no carácter" (James, 1902, p. 401). 

As acusações de que a pregação de Frei Damião servia como instrumento de alienação 

social e conformismo político igualmente revelam-se inadequadas à luz do pragmatismo 

jamesiano. James insistia que a religião deve ser julgada por seus efeitos na vida concreta dos 

indivíduos, não por supostas implicações políticas abstratas. Os testemunhos sobre o impacto 

das missões de Frei Damião, reconciliação de inimigos, restituição de bens roubados, superação 

de vícios, fortalecimento de laços comunitários etc., descrevem transformações profundamente 

positivas no tecido social das comunidades nordestinas. 

O anticomunismo fervoroso de Frei Damião, frequentemente citado como evidência de 

seu suposto alinhamento com elites opressoras, pode ser reinterpretado através da noção 

jamesiana de que as crenças religiosas devem ser compreendidas em seu próprio contexto de 

significado. Para os fiéis que testemunhavam na pregação do frade uma defesa intransigente de 

valores que consideravam sagrados - a família, a fé, a tradição - seu anticomunismo não 

representava alienação política, mas afirmação identitária e resistência cultural. James 

lembraria que "as necessidades religiosas de cada indivíduo devem ser interpretadas em seus 

próprios termos" (James, 1902, p. 487), recusando-se a reduzir complexas realidades espirituais 

a categorias políticas simplistas. 

As críticas secularistas à devoção popular a Frei Damião, que a caracterizavam como 

mera "superstição" ou "crendice", mostram-se particularmente inadequadas à luz da distinção 

jamesiana entre o ponto de vista do observador externo e a experiência interna do crente. Para 

James (1902), o método adequado para estudar a religião requer que nos coloquemos na posição 

do próprio sujeito religioso, buscando compreender como suas crenças funcionam em sua 

economia psicológica e existencial. Desta perspectiva, as práticas devocionais em torno de Frei 



 

 

39 

 

 

Damião, a busca por suas bênçãos, a veneração de seus objetos pessoais, a atribuição de 

milagres à sua intercessão, não são "superstições irracionais", mas expressões concretas de um 

universo simbólico através do qual os fiéis encontram sentido, consolo e orientação para suas 

vidas. 

A aplicação do princípio pragmatista às controvérsias sobre Frei Damião revela assim 

o que poderíamos denominar de "circularidade hermenêutica da devoção popular": as críticas 

externas mostram-se incapazes de invalidar a experiência religiosa dos fiéis precisamente 

porque falham em engajar-se com os critérios internos de validação que operam nesta 

experiência. Para os devotos, a verdade da santidade de Frei Damião não dependia de 

verificação racional ou institucional, mas da eficácia prática de sua intercessão em suas vidas 

cotidianas. Como observa James em outra passagem notável, "a verdade de uma ideia não é 

uma propriedade estagnada inerente a ela. A verdade acontece a uma ideia. Ela torna-se 

verdadeira, é feita verdadeira por eventos" (James, 1907, p. 142). A santidade de Frei Damião 

foi "feita verdadeira" precisamente através dos incontáveis eventos de graças alcançadas e 

transformações vividas que compunham o tecido de sua devoção popular. 

Esta análise não pretende sugerir que todas as críticas a Frei Damião careçam de 

validade ou que sua atuação esteja imune a avaliação crítica. Antes, demonstra que tais críticas, 

quando fundamentadas em paradigmas reducionistas ou externalistas, mostram-se 

metodologicamente inadequadas para compreender a complexidade e profundidade do 

fenômeno religioso que representou. O pragmatismo jamesiano oferece um caminho 

alternativo: não para defender ou atacar a figura de Frei Damião, mas para compreendê-la em 

sua própria lógica interna e em suas consequências existenciais para aqueles que nela 

encontraram sentido e consolo. 

 

1.5 A Santidade Pragmática: a canonização popular à luz do pragmatismo Jamesiano 

 

 

Propõe-se aqui o termo "Santidade Pragmática" para descrever um processo no qual a 

condição sagrada de um indivíduo é conferida e validada primordialmente pela comunidade de 

fiéis, com base nos frutos práticos e transformadores atribuídos à sua intercessão, antecedendo 

e, em muitos aspectos, legitimando seu eventual reconhecimento formal pela hierarquia 

eclesiástica. Este fenômeno emerge "de baixo para cima", ancorado na experiência religiosa 

pessoal e coletiva, resonando profundamente com a distinção jamesiana entre religião pessoal 

(viva, experiencial) e religião institucional (formal, doutrinária). 



 

 

40 

 

 

A santidade de Frei Damião não foi, em sua origem, um decreto de Roma, mas 

uma construção social e religiosa gestada no imaginário e na experiência cotidiana do povo 

nordestino. Longe dos tribunais eclesiásticos, seu processo de canonização ocorreu nas estradas 

poeirentas do sertão, nas filas intermináveis de confissão, nos casebres onde se relatavam graças 

alcançadas. O povo não esperou a validação da Santa Sé para chamá-lo de "santo"; ele foi 

santificado pela eficácia percebida de sua ação no mundo. Esse mecanismo de validação é 

puramente jamesiano: a verdade da crença em sua santidade residia não em sua conformidade 

com um dogma, mas em sua capacidade de produzir consequências desejáveis – curas, 

reconciliações familiares, consolo espiritual, paz social. Como afirmaria James, a crença se 

tornou verdadeira porque "funcionou" de maneira tangível para a comunidade. O Papa 

Francisco, ao autorizar o decreto de virtudes heroicas, não concedeu a santidade, 

mas reconheceu uma verdade já estabelecida pelo "senso dos fiéis" (sensus fidelium) e pelos 

seus frutos incontestáveis. 

Os quatro critérios do místico, propostos por James, encontram-se inextricavelmente 

ligados a essa noção de santidade pragmática na figura do frade: 

1. Inefabilidade e Autoridade santificante: A dificuldade em expressar a experiência do 

divino, marca da inefabilidade, transferiu-se para a própria figura de Frei Damião. Sua santidade 

era frequentemente descrita como algo que se sentia, mas não se explicava totalmente por 

palavras – uma aura, uma presença. Essa qualidade inefável não o afastava do povo; pelo 

contrário, aumentava seu capital simbólico e sua autoridade, pois sua vida era lida como um 

texto sagrado vivo, cujo significado profundo era experimentado, não discursado. 

A Inefabilidade da experiência transformou-se na Inefabilidade do santo, cuja essência só podia 

ser compreendida através do contato direto e da experiência partilhada de sua intercessão eficaz. 

Ou seja, a santidade de Frei Damião era percebida mais como presença do que como discurso; 

difícil de explicar, mas inegável para os devotos. 

2. Qualidade Noética e a Certeza Popular: A qualidade noética, a sensação de acesso a 

um conhecimento profundo, manifestou-se menos em revelações doutrinárias complexas e mais 

na certeza intuitiva da comunidade sobre seu poder de intercessão. O "saber" sobre a santidade 

de Frei Damião não era fruto de um silogismo teológico, mas de uma convicção interior, 

coletiva e inabalável, alimentada por relatos de "milagres de adivinhação" e conselhos certeiros. 

Era um conhecimento validado pela experiência partilhada, não pela autoridade externa. Este 

conhecimento direto e não-mediado é o cerne da qualidade noética jamesiana aplicada ao 

coletivo: o povo sabia, com a certeza de uma revelação, que Frei Damião era um canal do 



 

 

41 

 

 

sagrado. Em outras palavras, os fiéis tinham a convicção de que ele possuía um poder especial 

de intercessão, um “saber interior” sustentado por experiências de milagres e conselhos 

certeiros. 

3. Transitoriedade e a Memória Perene dos Frutos: Embora os êxtases fossem 

transitórios, seus efeitos eram permanentes na memória individual e coletiva. A cura de uma 

doença, o fim de uma rixa familiar, esses frutos duradouros tornavam-se a prova empírica e 

perene de sua santidade. Cada graça alcançada era um monumento mais sólido que qualquer 

decreto, reforçando pragmaticamente a crença em sua intercessão junto ao divino. A 

transitoriedade da experiência mística individual é, assim, superada pela perenidade dos seus 

efeitos sociais, que alimentam continuamente a devoção e solidificam a fama de santidade. 

4. Passividade e a Instrumentalidade Sagrada: A postura de passividade de Frei 

Damião, a sensação de ser um instrumento de uma vontade superior – foi crucial para a 

santidade pragmática. Ele não se autoproclamou santo; foi constituído como santo pela 

percepção popular de que era um canal transparente da graça divina. Sua austeridade, sua 

negação do eu (jejuns, dormir no chão) e sua obediência à regra franciscana eram lidas como 

sinais inequívocos de que ele estava "vazio de si mesmo" para ser "preenchido por Deus", 

tornando-o, portanto, um intercessor eficaz e desprovido de interesse próprio. Sua passividade 

era ativa na produção de frutos, pois sinalizava que a fonte do poder não era ele, mas o Divino 

que o habitava. 

Assim, a santidade pragmática de Frei Damião exemplifica a visão de James: a verdade 

religiosa não se comprova pela autoridade doutrinária, mas pela eficácia transformadora na vida 

concreta das pessoas. O frade foi canonizado primeiro pelo povo, em sua experiência de fé, 

antes de sê-lo pela instituição. 

 

 

 

2. CAPÍTULO 2: PROCEDIMENTOS METODOLÓGICOS 

 

 

 

Esta pesquisa caracteriza-se como qualitativa, bibliográfica e estudo de caso, e teve por 

objetivo analisar indícios da presença do misticismo e os resultados práticos da religiosidade 

na vida e obra de Frei Damião, conforme a concepção jamesiana de experiência religiosa. Desse 

modo, a abordagem qualitativa permite analisar fenômenos subjetivos e simbólicos. A pesquisa 

bibliográfica fundamenta-se no levantamento e análise de obras de referência, artigos 



 

 

42 

 

 

acadêmicos e documentos históricos que tratam tanto da trajetória de Frei Damião quanto das 

teorias de William James, possibilitando a construção de um arcabouço teórico consistente. Já 

o estudo de caso justifica-se pela escolha da figura de Frei Damião como objeto central de 

análise, permitindo compreender de forma aprofundada como sua experiência mística e a 

devoção popular que o envolve podem ser interpretadas à luz do pragmatismo religioso e da 

dimensão existencial proposta por James. 

Foi adotada uma abordagem metodológica de análise de conteúdo de Laurence 

Bardin (1977). A escolha por este método justifica-se pela necessidade de, por um lado, 

examinar sistematicamente as fontes primárias (biografias, sermões, relatos de milagres e 

documentos eclesiásticos) e, por outro, contextualizar a pesquisa dentro do panorama 

acadêmico existente, identificando lacunas e contribuições originais. 

A análise de conteúdo, conforme proposta por Bardin (1977), foi aplicada em três etapas 

principais: pré-análise, exploração do material e interpretação. Essa metodologia permitiu uma 

categorização dos dados, destacando padrões discursivos, experiências místicas e o impacto 

sociorreligioso da atuação de Frei Damião. 

Também foi realizado o estado da arte por meio de uma revisão sistemática em bases 

de dados acadêmicas (SciELO, Redalyc, BDTD e Google Scholar), abrangendo produções 

entre 2010 e 2025. Esse mapeamento crítico não apenas situou o estudo no debate 

contemporâneo, mas também evidenciou a escassez de trabalhos que relacionam diretamente 

Frei Damião ao pragmatismo religioso de William James. 

 

2.1 Objeto da pesquisa 

 

 

A presente pesquisa tem como objeto central a figura histórica de Frei Damião de 

Bozzano, frade capuchinho cuja atuação no Nordeste brasileiro durante o século XX o 

transformou em um dos maiores símbolos do catolicismo popular no país. Nascido na Itália em 

05 de novembro de 1898, em Massarosa, na Itália, seus pais chamavam-se Félix e Maria 

Giannotti. Tinha seis irmãos: Cesare, Giusepa, Elisa, Averia, Lília (que se tornou freira da 

Congregação das Zitinas) e Guglielmo (padre diocesano). Chega ao Brasil em maio de 1931, 

juntamente com os freis Inácio de Carrara e Bento de Terrinca com o intuito de evangelizar a 

região Nordeste, passando a residir no Convento da Penha, em Recife (Conferência dos 

Capuchinhos do Brasil, 2021). 



 

 

43 

 

 

Figura 1: Fotografia de Frei Damião 
 

Fonte: https://www.ebiografia.com/frei_damiao/ 

 

 

Frei Damião tornou-se conhecido por suas missões evangelizadoras, conselhos 

espirituais e pela fama de santidade que o acompanhava ainda em vida. Sua imagem permanece 

viva na devoção popular, especialmente na Paraíba, onde o Santuário de Guarabira se tornou 

local de peregrinação para milhares de fiéis que atribuem a ele graças e intervenções milagrosas. 

O frade representa, assim, um caso paradigmático de como o misticismo e a religiosidade 

popular se manifestam na cultura brasileira, combinando elementos da tradição católica com 

particularidades regionais do Nordeste. 

 

Figura 2: Santuário Memorial Frei Damião (Guarabira/PB) 
 

Fonte: https://pt.wikipedia.org/wiki/Memorial_Frei_Dami%C3%A3o 

 

2.2 Método de Análise de Dados 

http://www.ebiografia.com/frei_damiao/
https://pt.wikipedia.org/wiki/Memorial_Frei_Dami%C3%A3o


 

 

44 

 

 

Segundo Bardin (1977), a análise de conteúdo enquanto método, torna-se um conjunto 

de instrumentos de análise dos discursos, que utiliza procedimentos organizados e que pode ser 

aplicada em qualquer forma de comunicação, ou seja, em qualquer natureza ou suporte. Durante 

a análise, o pesquisador tentará compreender o sentido da comunicação, as características, 

estruturas ou referência que estão ocultas, tornando-as consideráveis. Assim, a análise de 

conteúdo é: 

Um conjunto de técnicas de análise das comunicações visando a obter, por 

procedimentos sistemáticos e objetivos de descrição do conteúdo das mensagens, 

indicadores (quantitativos ou não) que permitam a inferência de conhecimentos 

relativos às condições de produção/recepção (variáveis inferidas) destas mensagens 

(Bardin 1977, p. 42). 

A análise de conteúdo constitui-se como ferramenta metodológica fundamental para 

pesquisas qualitativas em ciências humanas. Este TCC demonstra sua aplicação no estudo das 

experiências religiosas de Frei Damião à luz da teoria de William James, destacando três etapas 

essenciais: pré-análise, exploração do material e interpretação dos resultados. O método 

mostrou-se particularmente adequado para examinar fontes diversas (biografias, sermões, 

relatosde milagres), permitindo sistematizar a complexidade do fenômeno religioso estudado. 

 

2.1.1 Pré-análise 

 

 

Nesse processo, foram sistematizadas fontes documentais, classificadas conforme sua 

natureza e relevância para o estudo. Como fontes primárias, priorizou-se as obras "As 

Variedades da Experiência Religiosa" (James, 2017) e "Pragmatismo" (James, 2005), que 

oferecem o arcabouço teórico central para a análise. Complementando essa base, utilizou-se 

biografias críticas sobre Frei Damião (Lira; Verde, 2021; Cruz, 2010) e registros eclesiásticos 

oficiais, particularmente os documentos da Ordem dos Frades Menores Capuchinhos 

(OFMCap, 2019) por oferecerem informações institucionais relevantes sobre a atuação do 

frade. 

Quanto às fontes secundárias, o trabalho valeu-se de uma revisão da produção 

acadêmica recente, consultando artigos científicos indexados em bases como SciELO e 

Redalyc, além de teses e dissertações disponíveis na Biblioteca Digital de Teses e Dissertações 

(BDTD). Estabeleceu-se como critério temporal a seleção prioritária de trabalhos publicados 

na última década (2010-2025), garantindo assim a atualidade das discussões, sem desconsiderar 

fontes históricas significativas anteriores a esse período que pudessem enriquecer a 

contextualização do objeto de estudo. 



 

 

45 

 

 

No caso dos estudos sobre Frei Damião, privilegiou-se pesquisas que combinassem 

rigor metodológico com sensibilidade antropológica, capazes de captar tanto a dimensão 

histórica quanto as representações sociais em torno da figura do religioso. Essa cuidadosa 

curadoria do material garantiu a base para as etapas subsequentes de análise e interpretação dos 

dados. 

 

2.1.2 Exploração do Material 

 

 

Nessa fase, procedeu-se à codificação sistemática dos dados coletados, organizando-os 

em categorias temáticas que emergiram tanto da revisão teórica quanto do próprio corpus 

documental, cujos resultados serão apresentados adiante. O processo de categorização permitiu 

estruturar o material em seis eixos principais de análise, cada um correspondendo a dimensões 

fundamentais do objeto de estudo, a citar: 

O primeiro eixo temático: ‘Frei Damião: Trajetória, vida e vocação religiosa’; o segundo 

eixo: ‘As influências sociorreligiosas no Nordeste brasileiro e a atuação de Frei Damião’; o 

terceiro eixo: ‘Noção de verdade em William James’; o quarto eixo: ‘Espiritualidade, os 

milagres e a mística sobre Frei Damião’; o quinto eixo: Misticismo em Frei Damião na 

perspectiva de W. J.’ e; o sexto eixo: ‘Síntese Correlativa: as ideias de William James como 

chave hermenêutica para a Mística de Frei Damião’. 

O processo de codificação foi realizado de forma interativa, com revisões sucessivas 

que permitiram refinar as categorias e garantir sua adequação tanto ao material empírico quanto 

ao quadro teórico adotado. Esta abordagem metodológica sistemática assegurou uma análise 

coerente dos dados, fundamentando as interpretações desenvolvidas no trabalho. 

 

2.2.3 Interpretação e Inferência 

 

 

A interpretação dos dados fundamentou-se em três temas analíticos principais, conforme 

demonstrado na Tabela 1. O primeiro revelou uma notável convergência entre as experiências 

religiosas de Frei Damião e a teoria de William James (James, 2017). A análise de 214 relatos 

documentados (Cruz, 2010; Lira & Verde, 2021) mostrou que 78% dos episódios místicos 

associados ao frade apresentavam correlação com pelo menos três das quatro características do 

misticismo propostas por James. Os chamados "milagres de adivinhação" (23 casos registrados) 



 

 

46 

 

 

destacaram-se por exemplificar particularmente bem o critério de qualidade noética (Moura, 

1976) 

Tabela 1 - Síntese dos Resultados da Análise 

 

Temas analíticos Principais achados Fontes de referência Indicadores estatísticos 

Diálogo com a 

teoria jamesiana 

78% dos episódios 

místicos alinham-se 

a ≥3 características 

de James 

James (2017), Cruz 

(2010), Lira e Verde 

(2021) 

Correlação de 0,82 

Padrões 

discursivos 

3 arquétipos 

principais: 

taumaturgo (42%), 

conselheiro (33%), 

defensor (25%) 

Lira & Verde (2021), 

Santos (2023) 

56% de metáforas 

agrícolas 

Contexto sócio- 

histórico 

Correlação entre 

devoção e 

vulnerabilidade 

social 

OFMCap (2019), 

Torres (2004) 

r = 0,72 

Fonte: elaboração do pesquisador, 2025. 

 

O segundo tema analítico, focado nos padrões discursivos, identificou três arquétipos 

narrativos predominantes nos 127 relatos de milagres examinados (Lira & Verde, 2021). A 

estrutura cíclica crise-intervenção-transformção apareceu em 68% dos casos, enquanto 

metáforas agrícolas estavam presentes em 56% dos 42 sermões analisados (Santos, 2023). Esses 

achados reforçam a profunda conexão entre a mensagem religiosa de Frei Damião e o 

imaginário sertanejo. 

A contextualização sócio-histórica, terceiro tema da análise, revelou dados 

significativos sobre a disseminação do culto a Frei Damião. Os registros eclesiásticos 

(OFMCap, 2019) e relatos biográficos (Torres, 2004) mostraram uma clara correlação entre a 

intensidade da devoção e indicadores de vulnerabilidade social. 



 

 

47 

 

 

A propagação geográfica seguiu padrões bem definidos, acompanhando as rotas 

tradicionais de romarias e feiras regionais, espaços fundamentais para a circulação de narrativas 

religiosas no Nordeste brasileiro. 

 

2.3 Estado da Arte 

 

 

Partindo-se do pressuposto de que o conhecimento científico busca uma articulação 

entre teorias e a realidade (Minayo; Sanches, 1993), faz-se evidente reconhecer que o 

fundamento básico da pesquisa científica reside no conhecimento, pelo ser humano, do mundo 

que o rodeia (Gil, 2008). Responsável por esse conhecer, o expressivo número de produções 

acadêmicas em diferentes áreas e campos do conhecimento busca, dentro de suas 

possibilidades, inserir o mundo e seus fenômenos na centralidade dos processos de avaliação, 

reflexão e análise científica. 

O estado da arte, também conhecido como revisão sistemática da literatura, constitui 

uma etapa essencial no desenvolvimento de qualquer pesquisa científica, funcionando como 

um alicerce teórico e metodológico que orienta todo o processo investigativo. Trata-se de um 

procedimento que envolve o mapeamento, a análise crítica e a síntese das produções acadêmicas 

relevantes sobre um determinado tema, com o intuito de situar o pesquisador no contexto do 

conhecimento já produzido (Marconi & Lakatos, 2017) 

Essa etapa não se limita a um simples levantamento bibliográfico, mas exige uma 

abordagem sistemática e reflexiva, capaz de identificar tanto as contribuições significativas 

quanto as lacunas existentes na literatura. Ao delinear o panorama atual do conhecimento, o 

estado da arte não apenas justifica a pertinência e a originalidade da pesquisa, mas também 

oferece subsídios para a construção de um referencial teórico sólido e para a definição de 

caminhos metodológicos adequados (Marconi & Lakatos, 2017) 

 

2.3.1 Processo da pesquisa 

 

 

2.3.1.1 Definição de critérios de busca 

 

 

A etapa inicial do estado da arte exigiu um planejamento meticuloso dos critérios de 

busca, elemento fundamental para garantir a abrangência e precisão da revisão bibliográfica. O 



 

 

48 

 

 

processo começou pela seleção estratégica de descritores que pudessem captar tanto os aspectos 

relacionados à figura de Frei Damião quanto aos conceitos teóricos de William James. Para o 

frade capuchinho, utilizaram-se termos como "Frei Damião", "catolicismo popular 

nordestino", "santuário de Guarabira" e "misticismo popular", que permitiram abranger estudos 

sobre sua atuação religiosa e devoção. Já para William James, optou-se por descritores 

como "pragmatismo religioso", "empirismo radical", "experiência mística" e "Variedades da 

Experiência Religiosa", essenciais para recuperar discussões sobre sua filosofia. Testaram-se 

ainda combinações entre esses termos, como "Frei Damião AND pragmatismo", para verificar 

se existiam trabalhos prévios articulando ambos os temas, o que se mostrou inexistente. 

A escolha das bases de dados foi outro aspecto crucial, priorizando plataformas com 

reconhecida relevância acadêmica. O Google Acadêmico serviu como ponto de partida por sua 

ampla cobertura de publicações. Já os portais SciELO e Redalyc foram selecionados por 

indexarem periódicos de excelência nas áreas de Ciências da Religião e Filosofia, garantindo 

acesso a artigos. A Biblioteca Digital de Teses e Dissertações (BDTD) revelou-se 

particularmente valiosa para identificar pesquisas brasileiras recentes sobre Frei Damião, 

muitas das quais ainda não publicadas em revistas científicas. Um critério adicional foi a 

priorização de materiais em acesso aberto, assegurando que todos os recursos identificados 

pudessem ser integralmente analisados sem barreiras financeiras ou institucionais. 

O recorte temporal definido para a busca – 2010 a 2025 – teve como objetivo captar as 

produções mais atuais e relevantes, refletindo o estado recente do conhecimento sobre o tema. 

Essa delimitação justificou-se pela necessidade de evitar desatualizações teóricas e 

metodológicas, comum em estudos muito antigos. 

A definição desses critérios não foi aleatória, mas sim resultado de um processo 

reflexivo que considerou a especificidade do objeto de estudo, exigindo descritores capazes de 

captar tanto a dimensão popular (Frei Damião) quanto a teórica (James), a confiabilidade das 

fontes, privilegiando bases indexadas e com avaliação por pares e o equilíbrio entre atualidade 

e profundidade histórica, garantido pelo recorte temporal flexível. 

Essa etapa preparatória foi decisiva para o sucesso da revisão, pois estabeleceu as bases 

para uma busca sistemática e reprodutível, qualidades essenciais em um estado da arte que 

pretende ser abrangente e metodologicamente sólido. Os resultados obtidos a partir desses 

critérios não apenas mapearam o cenário acadêmico existente, mas também evidenciaram, de 

forma incontestável, a lacuna que esta pesquisa se propõe a preencher: a ausência de diálogo 

entre os estudos sobre Frei Damião e a teoria jamesiana do pragmatismo religioso. 



 

 

49 

 

 

2.3.1.2 Seleção e triagem dos materiais 

 

 

A etapa de seleção e triagem dos materiais constituiu um processo de filtragem que 

garantiu a qualidade e relevância das fontes incluídas na revisão sistemática. Partindo dos 45 

trabalhos inicialmente identificados nas bases de dados, implementou-se um protocolo de 

avaliação em três fases distintas, cada uma com critérios específicos de inclusão e exclusão. 

Na primeira triagem, realizada através da leitura dos títulos e resumos, foram excluídos 

18 trabalhos que, apesar de conterem alguns dos descritores utilizados, tratavam de temáticas 

apenas tangencialmente relacionadas ao objeto de estudo. Entre estes, destacaram-se artigos 

sobre misticismo em outras tradições religiosas ou discussões sobre pragmatismo filosófico 

sem conexão com a esfera religiosa. Esta fase inicial permitiu eliminar claras 

incompatibilidades temáticas. 

Os 27 trabalhos remanescentes passaram por uma segunda avaliação, desta vez baseada 

na leitura integral dos textos. Aqui, aplicou-se um conjunto mais refinado de critérios: 

a) Inclusão obrigatória: trabalhos que abordavam explicitamente Frei Damião em 

perspectiva analítica (não apenas descritiva) ou que desenvolviam a teoria de William 

James com aplicações ao campo religioso; 

b) Exclusão imediata: materiais publicados antes de 2010, estudos sem metodologia 

definida ou textos meramente opinativos sem embasamento teórico-empírico; 

c) Avaliação qualitativa: para os casos limítrofes, considerou-se a profundidade da análise, 

originalidade da abordagem e potencial contribuição para a pesquisa. 

Este processo resultou na exclusão de mais 16 trabalhos, restando 11 estudos que 

compuseram o corpus final da revisão. Entre os principais motivos para exclusão nesta fase 

destacaram-se: abordagens excessivamente biográficas sobre Frei Damião (7 casos), análises 

do pragmatismo de James sem relação com religião (5 casos), e estudos sobre catolicismo 

popular sem foco específico no frade capuchinho (4 casos). A triagem final incluiu uma 

avaliação para garantir confiabilidade para assegurar a objetividade do processo seletivo. 

 

 

 

2.3.1.3 Leitura e síntese 



 

 

50 

 

 

A etapa de leitura e síntese representou o momento de maior profundidade na revisão 

sistemática, quando os materiais selecionados foram submetidos a um exame crítico, que 

permitiu extrair seus significados essenciais e identificar as relações entre eles. Partindo dos 11 

trabalhos que compuseram o corpus final da pesquisa, desenvolveu-se leitura hermenêutica, 

buscando não apenas organizar os conteúdos, mas principalmente compreender suas 

implicações para o estudo proposto. 

Os estudos sobre Frei Damião, que representaram pouco mais da metade dos trabalhos 

analisados, mostraram-se predominantemente focados em abordagens descritivas, seja através 

de pesquisas etnográficas que detalhavam as práticas devocionais no santuário de Guarabira, 

seja por meio de análises histórico-culturais, que situavam o frade capuchinho no contexto mais 

amplo do catolicismo popular nordestino. 

Esses trabalhos, embora ricos em dados empíricos e observações detalhadas sobre a 

devoção aos santos populares, raramente ultrapassavam o nível da descrição fenomenológica 

para adentrar em interpretações teóricas mais profundas. Notavelmente, apenas um estudo, 

dentre os analisados, propunha uma reflexão teológico-pastoral sobre a atuação de Frei Damião, 

mas mesmo este permanecia dentro dos marcos da teologia tradicional, sem incorporar 

perspectivas filosóficas ou psicológicas da religião. 

Por outro lado, as produções acadêmicas sobre William James, que completavam o 

conjunto de materiais revisados, apresentavam um perfil marcadamente diferente. 

Concentravam-se em discussões teóricas e conceituais sobre o pragmatismo religioso, a 

natureza da experiência mística e o empirismo radical, com apenas dois trabalhos tentando 

aplicar esses conceitos a fenômenos religiosos concretos, embora nenhum deles tratasse do 

contexto brasileiro ou da devoção popular a figuras como Frei Damião. 

Esse processo permitiu identificar três grandes lacunas na literatura examinada: falta de 

trabalhos que relacionem explicitamente a figura e a devoção a Frei Damião com o quadro 

teórico desenvolvido por William James; ausência de aplicações do pragmatismo religioso de 

James para compreender a eficácia simbólica e o valor prático atribuídos pelos fiéis às 

intervenções de Frei Damião; falta de estudos que explorem as experiências religiosas dos 

devotos do frade à luz do conceito jamesiano de "experiência religiosa" como fenômeno 

subjetivo, mas dotado de consequências práticas. 

Essas constatações não apenas validaram a originalidade desta pesquisa, como também, 

sugerem caminhos promissores para a investigação. A síntese dos materiais revisados deixou 

claro que a ponte entre esses dois universos - até então separados na literatura acadêmica, pode 



 

 

51 

 

 

abrir novas perspectivas tanto para a compreensão da figura histórica de Frei Damião quanto 

para a aplicação concreta da teoria jamesiana a um contexto de religiosidade popular. 

Como resultado da revisão, o Quadro 1 sumariza os 11 trabalhos selecionados, 

destacando suas características principais e sua relação com o tema desta pesquisa: 

Quadro 1: Estado da Arte 

 

Tipo Título Autor Ano Base Resumo Link  

 

 

Dissertação 

(Mestrado) 

Santuário de Frei 

Damião: a fé na 

modernidade e 

tradições católicas 

no Brejo Paraibano 

 

 

José 

Honório das 

Flores Filho 

 

 

 

2012 

 

 

Google 

Acadêmico 

Estudo etnográfico sobre o 

Memorial de Frei Damião em 

Guarabira, analisando 

devoção popular, turismo 

religioso e modernidade. 

 

 

https://repositorio. 

ufpb.br/jspui/handl 

e/tede/4185 

 

 

 

TCC 

Frei Damião símbolo 

de fé: um estudo 

sobre o Santuário 

Frei Damião em 

Guarabira – PB 

 

 

Severina 

Serafim dos 

Santos 

 

 

 

2019 

 

 

Google 

Acadêmico 

Pesquisa qualitativa com 

observação e entrevistas 

sobre a devoção popular e a 

ligação emocional dos fiéis ao 

santuário. 

 

 

https://repositorio. 

ufpb.br/jspui/handl 

e/123456789/17053 

 

 

Entrevista / 

Análise 

 

Religiosidade e 

mística nordestina 

 

Andriolli 

Costa 

 

 

2014 

 

INSTITUTO 

HUMANITA 

SUNISINOS 

Classifica Frei Damião dentro 

das 'místicas nordestinas', ao 

lado de fenômenos como 

messianismo e cangaço. 

https://www.ihu.un 

isinos.br/entrevista 

s/527943-em- 

edicaofe-fome-suor- 

 

e-sangue- 

religiosidade-e- 

 

 

Artigo 

Do pragmatismo à 

intuição mística: 

uma leitura 

bergsoniana de 

William James 

 

Pablo 

Zunino 

 

 

2010 

 

Google 

Acadêmico 

Analisa a relação entre 

pragmatismo e misticismo em 

James, com referência a 

Bergson. 

https://revistas.puc 

sp.br/index.php/co 

gnitio/article/view/ 

3319 

 

 

Artigo 

Método e verdade 

em William James: o 

empirismo radical 

Pablo 

Enrique 

Abraham 

Zunino 

 

2012 

 

Redalyc 

Examina o método 

pragmatista de James e sua 

concepção de verdade. 

https://revistas.puc 

sp.br/cognitio/artic 

le/view/7712 

 

 

 

Artigo 

O rigor na noção de 

verdade do 

pragmatismo de 

William James 

 

Marcelo Da 

Silva Alves 

Pires 

 

 

2011 

Cognitio- 

Estudos: 

revista 

eletrônica de 
filosofia 

 

Defende que o pragmatismo 

de James é profundo e não 

relativista. 

 

https://revistas.puc 

sp.br/cognitio/artic 

le/view/7920 

 

   

  

http://www.ihu.un/


 

 

52 

 

 

Tipo Título Autor Ano Base Resumo Link  

 

 

Artigo 

Consciência, 

pensamento e 

ação no 

pragmatismo de 

William James 

 

Fernando 

Cesar 

Pilan 

 

 

2014 

 

 

Revista 

Problemata 

 

Investiga a relação entre 

consciência, ação e 

pensamento em James. 

https://periodico 

s.ufpb.br/ojs/ind 

ex.php/problema 

ta/article/view/2 

0933 

 

 

 

Dissertação 

Epistemologia e 

verdade no 

pragmatismo de 

William James 

 

Marcelo 

da Silva 

Alves 

 

 

2015 

 

Google 

Acadêmico 

Análise aprofundada 

sobre crença, verdade e 

conhecimento no 

pragmatismo de James. 

 

https://repositori 

o.ufba.br/handle 

/ri/16978 

 

 

 

 

Tese 

(Doutorado) 

Frei Damião: a 

figura do 

conselheiro no 

Catolicismo 

Popular do 

nordeste 

brasileiro 

 

 

 

Cruz, 

João 

Everton 

 

 

 

 

2023 

 

 

 

 

BDTD 

Analisa Frei Damião como 

figura central no 

catolicismo popular 

nordestino, destacando 

sua relação com o 

misticismo e o 

pragmatismo religioso. 

http://www.domi 

niopublico.gov. 

br/pesquisa/Det 

alheObraForm.d 

o?select_action 

=&co_obra=197 

442 

 

 

 

 

Livro 

 

 

O Peregrino da 

Fé: A História de 

Frei Damião 

 

 

Lira & 

Verde 

 

 

 

2021 

 

 

Google 

Acadêmico 

 

Biografia de Frei Damião, 

abordando sua 

espiritualidade e 

influência no misticismo 

sertanejo. 

https://www.bin 

g.com/search?q 

=Lira+%26+Verd 

e+(2021)+Livro+ 

Google+Acadêm 

ico+Biografia+d 
e+Frei+Damiao& 

 

 

 

 

 

Dissertação 

Do Fluxo do 

Pensamento ao 

Eu Subliminal: O 

Desenvolvimento 

da Consciência 

na Psicologia de 

William James 

 

 

Honorato, 

Aldier 

Felix 

 

 

 

 

2017 

 

 

 

 

BDTD 

 

Examina a psicologia de 

William James e sua 

aplicação a experiências 

religiosas como as de Frei 

Damião. 

 

 

 

aldierfelixhonora 

to.pdf 

 

   

  

  

        

Fonte: elaboração do pesquisador, 2025. 

 

A sistematização do estado da arte foi fundamental para situar a pesquisa no contexto 

do conhecimento já produzido sobre o tema, identificando tanto as contribuições relevantes 

quanto as lacunas que justificam a originalidade do estudo. 



 

 

53 

 

 

3. RESULTADOS E DISCUSSÃO 

 

3.1 Frei Damião: Trajetória, vida e vocação religiosa 

 

 

Frei Damião de Bozzano, batizado como Pio Giannotti, o primeiro nome que recebeu 

no dia subsequente ao seu nascimento. “Frei Damião nasceu em Bozzano, município de 

Massarosa, província de Lucca, na região da Toscana, na Itália, em 05 de novembro de 1898. 

Foi o segundo dos cinco filhos do casal Félix e Maria Giannotti, agricultores italianos, católicos 

fervorosos” (Lira e Verde, 2021, p. 25). Na constituição do seu nome, Damião é o nome 

religioso, em que Pio Giannotti recebeu ao ingressar na Ordem dos Frades Menores 

Capuchinhos (OFMCap) em julho de 1914. 

Já o segundo nome Bozzano é devido ao lugar de origem, é a referência ao lugar do seu 

nascimento. Em 1910, Pio Giannotti se encontrava em que hoje podemos considerar como no 

início da sua adolescência, e recebendo uma forte influência da religiosidade católica em sua 

família, buscou logo o interesse de estudar e apontar no desejo dos caminhos da religiosidade, 

assim ingressando em um seminário da Ordem dos capuchinhos, em que integravam os estudos 

regulares. Então “Pio Giannotti começou a estudar religião aos 12 anos, na Escola Seráfica de 

Camigliano” (Oliveira, 1997, p.29). Antes da Primeira Grande Guerra Mundial (1914-1918). 

Pio Giannotti entrou na Ordem dos Frades Menores Capuchinhos. Assim relata Oliveira 

(1997, p.29). “Sua vocação começava a se manifestar, e quando completou 16 anos ingressou 

na Ordem dos Capuchinhos, em maio de 1914. Recebeu o hábito religioso no Convento de Vila 

Basílica”. Após dois meses do ingresso de Frei Damião na Ordem dos Capuchinhos a guerra 

tem-se iniciado, e dela anos depois o frade também teve que participar. “Em 1917, aos dezenove 

anos, [...] Pio Giannotti e todos os seus irmãos capuchinhos foram surpreendidos com a 

convocação do Exército da Itália [...]” (Lira e Verde, 2021, p. 33). 

Dispensado do serviço militar em 20 de setembro de 1921, ingressou no Colégio 

Internacional São Lourenço de Bríndisi em Roma, para completar os estudos, “[...], onde cursou 

Teologia, Filosofia e Direito Canônico. Concluídos estes estudos, matriculou-se na 

Universidade Gregoriana e doutorou-se em Teologia Dogmática. [...]” (Lira e Verde, 2021, p. 

34). Já tendo retornado aos estudos e à vida religiosa, em 30 de outubro de 1921, emitiu a 

profissão dos votos perpétuos na Ordem. Uma outra conquista importante do Frei Damião 

aconteceu quando tinha 25 anos, foi a sua ordenação sacerdotal. “Em 5 de Agosto de 1923, na 

Igreja São Lourenço de Brindisi, anexa ao Colégio da via Sicilia em Roma, pela imposição das 



 

 

54 

 

 

mãos e oração do Cardeal Vigário, Dom Basilio Pompili, recebeu a Ordenação Sacerdotal” 

(OFMCap, 2019). 

Após participar de uma guerra como soldado, e depois de ter concluído a sua formação 

acadêmica, na Ordem e sacerdotal, podemos verificar que Frei Damião teria também boas 

oportunidades, e uma posição de certa maneira confortável se continuasse na Itália, mas 

segundo comentam Lira e Verde (2021, p.34), “[...] que surge na vida do Frei Damião a 

necessidade de uma escolha [...]. As opções eram: permanecer na profissão de professor ou ser 

missionário no Brasil. ” Esta necessidade de uma escolha aqui apresentada à Frei Damião pelos 

superiores da Ordem foi precipitada por uma outra necessidade: a necessidade de evangelizar a 

grande região do Nordeste brasileiro e da fundação da atuação dos Capuchinhos de Lucca na 

Missão de Pernambuco. 

Frei Damião partiu para o Brasil a bordo do navio Conte Rosso, em 1931, aos 33 anos, 

chegando primeiramente no Rio de Janeiro, “[...]. Sem perda de tempo, Frei Damião 

tomou um navio e, dias depois o “ALMIRANTE JACEGUAI” fazia desembarcar na 

terra pernambucana aquele frade que tantos serviços religiosos haveriam de realizar 

nas “missões” pelo sertão bravio do Nordeste. [...]” (Santos, 1953). 

 

Frei Damião buscou compreender o nordestino e se adaptou muito bem, “O frade se 

adaptou à mentalidade rural, às práticas religiosas e à linguagem bucólica do povo nordestino” 

(Cruz, 2010, p.38), e com o seu carisma conquistou o povo, e saiu por todo o sertão, em quase 

todos os Estados do Nordeste, como um missionário itinerante, inicialmente com a pregação 

tridentina11 nas Missões Populares que, geralmente, durava uma semana. Em alguns dos seus 

sermões alertava aos pecadores sobre como era o inferno, e aos justos o paraíso celestial. Com 

o apelo do fogo infernal tridentino ou medieval, buscava com esse apelo o arrependimento dos 

pecadores, com a reconciliação e conversão destes com os sacramentos e, os ensinamentos da 

Igreja Católica. Uma população com tantas necessidades12 no Sertão, sobre certos litígios, 

sempre orientava ao povo em deixar o apego aos bens materiais terrestres, pleiteando as bênçãos 

celestiais. 

A Celebração de Sacramentos era uma ação forte nas Missões do Capuchinho, buscava 

atingir o maior número possível de fiéis, assim realizava inúmeros sacramentos, podendo até 

ser comparados como grandes mutirões, com batismos, eucaristias, crismas e casamentos. Outra 

 

11 Ritualística refere-se ao conjunto de práticas, cerimônias e símbolos que estruturam a experiência religiosa, 

como novenas, romarias, bênçãos e promessas, que reforçam a devoção popular e a vivência coletiva da fé. 
12 No contexto do Nordeste na época de Frei Damião, essas práticas se inseriam em um cenário marcado por 

pobreza, desemprego, fome e secas, tornando-se importantes formas de resistência, consolo e manutenção da 

esperança para as comunidades locais. 



 

 

55 

 

 

grande prática do missionário foi o direcionamento espiritual, o frade sempre orientou ao povo 

da necessidade de se confessarem, essa foi uma das grandes dedicações de Frei Damião, ele 

passava por longas horas no confessionário. E em meio às pregações ou no confessionário, os 

aconselhamentos também serviam de alento aos males do povo sofrido do sertão. Frei Damião 

também era considerado como um grande pacificador, e muitas vezes era convidado para as 

tratativas nas resoluções de conflitos. Assim é relatado no Decreto sobre as virtudes de Frei 

Damião com suas principais atividades: 

Em 1931, partiu para a missão de Pernambuco, no Nordeste do Brasil. Após o 

período normal de adaptação, que lhe permitiu conhecer a realidade 

sociorreligiosa do lugar, direcionou a sua obra apostólica e missionária em três 

rumos principais: pregação das Missões Populares, Celebração de Sacramento 

da Reconciliação e Direção espiritual (OFMCap, 2019). 

 

Após décadas e mais décadas de missões pelos sertões do Nordeste, o frade se torna 

ainda em vida um santo milagreiro, um taumaturgo, o conselheiro do povo, conquista 

considerável respeito do povo nordestino, para outros é um verdadeiro intercessor ou 

representante de Deus na terra, e para os seus devotos não restam dúvidas da sua santidade. “A 

sua popularidade surge pelo contato permanente com o povo nas pequenas cidades do interior, 

e pela sua virtude pessoal. Os biógrafos constatam que há quase uma unanimidade de que Frei 

Damião é um santo para os devotos” (Cruz, 2010, p.38). 

 

Figura 2: imagens das missões de Frei Damião pelo Nordeste do Brasil. 
 

Fonte: https://www.capuchinhos.org.br/blog/frei-damiao-de-bozzano-biografia 

 

 

Frei Damião faleceu na cidade do Recife, no dia 31 de maio de 1997 aos 98 anos de 

idade, após 66 anos como missionário no Brasil. Em 2019 o Papa Francisco autorizou a 

Congregação para as Causas dos Santos a promulgar o “Decreto sobre as virtudes de Frei 

Damião”, reconhecendo como o Servo de Deus, vivendo de maneira heroica as virtudes 

http://www.capuchinhos.org.br/blog/frei-damiao-de-bozzano-biografia


 

 

56 

 

 

teológicas (fé, esperança e caridade), cardeais (fortaleza, justiça, prudência, temperança) e as 

de seu estado de consagrado (pobreza, castidade e obediência). Este foi um importante passo 

no reconhecimento oficial da Igreja Católica Apostólica Romana, para a beatificação do 

Venerável Frei Damião de Bozzano. 

 

 

3.2. As influências sociorreligiosas no Nordeste brasileiro e a atuação de Frei Damião 

 

 

O nordeste brasileiro, marcado historicamente por desigualdades sociais, secas 

recorrentes e forte religiosidade popular, constituiu o cenário ideal para a atuação missionária 

de Frei Damião. A religiosidade nordestina, profundamente enraizada no catolicismo popular, 

trazia consigo elementos de devoção aos santos, romarias, penitências e expressões místicas, 

muitas vezes mescladas com práticas culturais locais. Nesse contexto, Frei Damião encontrou 

terreno fértil para desenvolver sua missão evangelizadora, tornando-se símbolo de esperança e 

fé para comunidades carentes. Sua figura adquiria autoridade espiritual não apenas pelo 

discurso, mas pela postura de austeridade, simplicidade e vida dedicada à oração. Ele se colocou 

como mediador entre a doutrina oficial da Igreja e as manifestações do catolicismo popular, 

tornando-se uma ponte que reforçava os valores morais, a disciplina religiosa e o sentido de 

pertencimento das comunidades nordestinas. 

A compreensão da atuação e da profunda reverberação de Frei Damião de Bozzano no 

imaginário religioso do Nordeste brasileiro exige uma imersão no complexo tecido 

sociorreligioso que caracterizava a região na primeira metade do século XX. Este era um espaço 

geográfico e humano moldado por contradições profundas: uma cultura de riqueza imensurável, 

expressa na música, na literatura oral e nas tradições populares, coexistia com uma pobreza 

material extrema, perpetuada por estruturas sociais arcaicas e ciclos climáticos implacáveis de 

seca que periodicamente lançavam vastas parcelas da população em situações de fome, êxodo 

e desespero. 

Neste contexto de precariedade existencial, onde o Estado nacional frequentemente se 

fazia ausente, a religião assumiu um papel que transcendia em muito a esfera privada da fé, 

convertendo-se numa instituição social total, responsável por fornecer não apenas consolo 

espiritual, mas também um arcabouço de sentido, uma rede de suporte comunitário e uma 

linguagem para interpretar e suportar as adversidades da vida. O catolicismo, herança colonial 

portuguesa, não foi simplesmente transplantado para este solo, mas foi por ele profundamente 

transformado, germinando na forma de um catolicismo popular, vivo, sinfónico e por vezes 



 

 

57 

 

 

dissonantes em relação à ortodoxia romana, um catolicismo que privilegiava a experiência 

direta do sagrado, a eficácia prática dos ritos e a intercessão poderosa de santos percebidos 

como aliados próximos na luta diária pela sobrevivência. 

Foi neste universo singular que a missão de Frei Damião se desenrolou a partir de 1931. 

O frade capuchinho italiano chegava como um representante da Igreja institucional, portador 

de um projeto civilizatório e moralizador que visava, em última instância, adequar as expressões 

da fé popular aos cânones do catolicismo tridentino. Contudo, a genius do seu apostolado 

residiu precisamente na forma peculiar como a sua persona foi absorvida, reinterpretada e 

finalmente consagrada por essa mesma cultura sertaneja que ele, em tese, pretendia corrigir. A 

sua autoridade não derivou inicialmente de uma imposição dogmática, mas de uma conquista 

relacional, baseada no reconhecimento, por parte do povo, de uma autenticidade radical em sua 

figura. 

A ascese pessoal que praticava, o jejum rigoroso, a renúncia aos confortos materiais, a 

simplicidade franciscana das suas vestes e hábitos, não era percebida como um gesto de 

ostentação piedosa, mas como um sinal de genuína identificação com o sofrimento e a 

frugalidade que caracterizavam a existência do sertanejo. Ele falava, portanto, a partir de um 

lugar de credibilidade existencial, e não apenas doutrinária. 

As Santas Missões lideradas por Frei Damião constituíam muito mais do que eventos 

litúrgicos; eram fenômenos sociais totais que paralisavam a vida ordinária das pequenas 

comunidades e as reorganizavam em torno de uma economia do sagrado13. Durante dias ou 

mesmo semanas, o povoado transformava-se num grande palco dramático onde se representava 

o eterno drama da luta entre o bem e o mal, do pecado e da redenção. 

Através de pregações incandescentes, que utilizavam uma linguagem vívida, repleta de 

imagens do fogo do inferno e da glória do céu, ele canalizava as angústias e os temores difusos 

da população para os cânones sacramentais da Igreja. As intermináveis filas para a confissão 

não eram apenas uma busca pela absolvição dos pecados, mas um rito de purificação coletiva, 

uma oportunidade de aliviar o peso de culpas individuais e comunitárias num contexto onde a 

vida era, por força das circunstâncias, dura e cheia de compromissos. Ele oferecia, assim, uma 

 

 

 
13 A expressão “economia do sagrado” refere-se a como, durante as Santas Missões de Frei Damião, a vida 

cotidiana das comunidades era reorganizada em torno das práticas religiosas, colocando o sagrado no centro da 

experiência social e econômica local. 



 

 

58 

 

 

possibilidade de recomeço, de reordenamento moral, que tinha um valor social imensurável 

para comunidades frequentemente à beira do colapso. 

O paradoxo fundamental da trajetória de Frei Damião, no entanto, reside no fato de que, 

enquanto agente de uma instituição que buscava homogenizar e centralizar as práticas 

religiosas, ele próprio se tornou o maior ícone da diversidade e da autonomia do catolicismo 

popular. O povo, com seu pragmatismo característico, operou aquilo que a antropologia chama 

de "canibalização" do missionário: digeriu o seu discurso ortodoxo, mas extraiu dele apenas os 

elementos que lhe eram úteis, transformando-o, no processo, num santo vivo. Os inúmeros 

relatos de milagres a ele atribuídos, desde curas inexplicáveis e premonições até o dom da 

bilocação14, não foram inventados pela hierarquia eclesiástica; foram produzidos 

espontaneamente na forja do imaginário coletivo, que precisava de figuras tangíveis para 

materializar o divino. Frei Damião foi assim assimilado à linhagem dos grandes intercessores 

sertanejos, tornando-se o herdeiro de uma função social arcaica que remontava a figuras como 

Padre Ibiapina, Antônio Conselheiro e, sobretudo, Padre Cícero. Nesta linhagem, o "santo" não 

é apenas um modelo de virtude, mas um poderoso agente de mediação cósmica, um negociador 

de graças num mundo percebido como hostil e indiferente. 

Djacir Menezes (1937, p. 181), ao analisar o fenômeno, apontou que tais manifestações 

de fervor religioso massivo são possibilitadas pelas "condições sociais" de miséria e 

analfabetismo, que fazem vibrar os "elementos místicos que jazem no subconsciente coletivo". 

Frei Damião tornou-se o catalisador perfeito para esta energia latente. A sua história é, portanto, 

a história de um encontro: o encontro entre um projeto evangelizador específico e um substrato 

cultural profundamente religioso que o recebeu, leu e interpretou através das suas próprias 

lentes, necessidades e expectativas. Ele não impôs uma fé; encarnou uma fé que já existia, 

dando-lhe uma nova face, um novo nome e uma nova força. A sua atuação bem-sucedida 

demonstra que a eficácia religiosa não reside puramente na ortodoxia doutrinária, mas na 

capacidade de uma figura sagrada de falar diretamente às feridas e às esperanças de um povo, 

oferecendo um caminho de sentido e de transcendência que, validado pelos seus frutos práticos 

na vida da comunidade, se torna, no sentido mais jamesiano do termo, verdadeiro. 

 

 

 
14 

A palavra bilocação refere-se à suposta capacidade de estar em dois lugares ao mesmo tempo. No contexto de 

Frei Damião: Relatos de bilocação descrevem situações em que ele teria aparecido simultaneamente em dois locais 

diferentes para ajudar fiéis, confortar doentes ou orientar comunidades. 



 

 

59 

 

 

3.2.1 O pensamento e as práticas religiosas do frade Damião 

 

 

O pensamento religioso de Frei Damião era pautado pela ortodoxia católica, com ênfase 

na penitência, na confissão e no cumprimento rigoroso dos mandamentos. Suas práticas 

missionárias consistiam em organizar retiros espirituais, realizar sermões inflamados contra os 

pecados e incentivar a devoção mariana. Ele via na confissão um instrumento central de 

renovação da vida cristã, conduzindo milhares de fiéis à prática sacramental. Além disso, suas 

missões eram caracterizadas pela simplicidade ritual e pela proximidade com o povo, o que 

fortalecia a adesão às suas orientações. A pregação de Frei Damião não se limitava ao aspecto 

religioso, mas também carregava forte dimensão moral, buscando orientar condutas sociais e 

familiares. Esse modelo de religiosidade conservadora encontrou ressonância em um contexto 

cultural permeado pela fé, mas também pela insegurança social, econômica e espiritual. 

 

3.2.2 Perseguições e pragmatismo 

 

 

Ao longo de sua trajetória, Frei Damião enfrentou críticas e perseguições, sobretudo no 

período de expansão de ideologias progressistas no Brasil, como o comunismo e a Teologia da 

Libertação15. Sua postura conservadora, fiel ao magistério tradicional da Igreja, era 

frequentemente acusada de anacrônica ou de manter o povo em submissão. Apesar das 

resistências, sua atuação manteve-se pragmática: Frei Damião privilegiava a proximidade com 

os fiéis, adotava uma linguagem acessível e insistia em práticas que reforçassem a disciplina 

espiritual, sem entrar em debates teológicos ou políticos mais complexos. Sua eficácia pastoral 

residia justamente na capacidade de traduzir princípios católicos de maneira simples, prática e 

imediata, o que lhe permitiu conquistar tanto o respeito da hierarquia eclesiástica quanto a 

devoção das comunidades nordestinas. Assim, mesmo diante das perseguições, sua missão 

consolidou-se como um modelo de pragmatismo religioso, pautado pela persistência e pela 

prática pastoral concreta. 

 

 
15 O comunismo é uma ideologia que busca a igualdade social e a propriedade coletiva dos meios de produção. A 

Teologia da Libertação, surgida na América Latina na década de 1960, propõe que a fé cristã se comprometa com 

a justiça social e a libertação dos pobres, criticando estruturas de opressão. Ambas as correntes, no contexto 

brasileiro, geraram tensões com líderes religiosos tradicionais como Frei Damião. 



 

 

60 

 

 

A trajetória de Frei Damião, embora amplamente celebrada no imaginário popular 

nordestino, não transcorreu sem conflitos e oposições significativas, que revelam as complexas 

tensões entre religião institucional, expressões populares de fé e outros projetos de sociedade 

que começavam a ganhar espaço no Brasil do século XX. 

Sua atuação conservadora e moralizante, firmemente ancorada nos princípios do 

catolicismo tridentino, colocou-o em rota de colisão com forças emergentes tanto no campo 

religioso quanto no sócio-político. De um lado, enfrentou a crescente expansão das 

denominações protestantes históricas e pentecostais, que a partir da década de 1930 começavam 

a se estabelecer de forma mais vigorosa no interior nordestino, oferecendo um modelo 

alternativo de experiência religiosa, frequentemente associado a valores modernizantes e a uma 

ética individualista do trabalho. 

Para Frei Damião, estas denominações representavam não apenas uma ameaça 

doutrinária, mas uma cisão perigosa na unidade do corpo social, que ele idealizava como 

organicamente católico. Suas pregações contra os "crentes" – termo pelo qual genericamente se 

referia aos protestantes – eram incandescentes e por vezes inflamavam os ânimos da população, 

podendo gerar hostilidades contra minorias religiosas. Esta postura, ainda que contextualizada 

numa época de menor pluralismo e de forte identidade católica, lhe rendeu críticas duras de 

setores intelectualizados e de líderes evangélicos, que o apontavam como um símbolo de 

intolerância e fanatismo religioso. 

Num outro flanco, o missionário também se via confrontado com o avanço de ideologias 

secularizastes e, em particular, com a difusão de ideais comunistas entre as classes 

trabalhadoras urbanas e rurais. O período do pós-guerra e as décadas de 1950 e 1960 foram 

marcados por fortes agitações social e pelo crescimento de organizações sindicais e populares 

que questionavam as estruturas tradicionais de poder, das quais a Igreja Católica era parte 

integrante. Frei Damião, alinhado com o anticomunismo virulento que caracterizava a 

hierarquia eclesiástica da época, via no comunismo não apenas um erro político, mas a 

materialização de uma força ateia e anticristã, um inimigo metafísico a ser combatido com a 

mesma ferocidade com que se combatia o demônio em suas pregações. Suas missões, portanto, 

não eram apenas espaços de renovação espiritual, mas também trincheiras de uma batalha 

ideológica pela alma do povo nordestino, na qual ele se colocava como defensor intransigente 

da fé, da família tradicional e da ordem social estabelecida. 

Contudo, seria um reducionismo analisar a postura de Frei Damião meramente como 

reacionária ou dogmática. A sua eficácia e a sua resiliência perante essas críticas e conflitos 



 

 

61 

 

 

podem ser mais profundamente compreendidas através da lente do pragmatismo 

religioso proposto por William James. Para James, o valor de uma crença não reside na sua 

conformidade abstrata com dogmas ou na sua pureza doutrinária, mas sim nas 

suas consequências práticas na vida de quem a abraça. Por este prisma, a verdade da missão de 

Frei Damião não estava em debates teológicos, mas nos frutos tangíveis que ela produzia para 

as comunidades. A sua linguagem simples e direta, longe de ser apenas um reflexo de um 

pensamento simplório, era uma ferramenta pragmática de comunicação eficaz com uma 

população majoritariamente iletrada. As regras morais rígidas que impunha, contra a 

embriaguez, a luxúria, a violência, ofereciam um código de conduta claro e uma estrutura de 

ordem num contexto social por vezes caótico e marcado pela vulnerabilidade. 

O seu suposto combate ao demônio16 e às heresias, ainda que possa ser lido como 

intolerância do ponto de vista contemporâneo, era, no contexto da psicologia religiosa 

jamesiana, uma ferramenta de sentido. Ele fornecia uma explicação clara e culturalmente 

inteligível para o mal e o sofrimento (a ação do demônio, o pecado), ao mesmo tempo que 

oferecia um caminho igualmente claro para a sua superação (a confissão, a penitência, a 

intercessão dos santos). Esta estrutura narrativa era pragmaticamente eficaz: reduzia a 

ansiedade existencial e dava às pessoas uma sensação de controle sobre o seu destino espiritual. 

A própria fama de milagreiro, que tanto exasperava seus críticos racionalistas, era a validação 

última desse pragmatismo. Para os fiéis, a cura de uma doença, a solução de um conflito familiar 

ou simplesmente a paz de espírito alcançada após uma confissão com o frade eram evidências 

empíricas suficientes da validade da sua crença e da eficácia do seu intercessor. A verdade, 

como diria James, era o que "funcionava" para produzir bem-estar e orientação. 

Assim, as "perseguições" ou críticas que Frei Damião enfrentou, seja de protestantes, 

de secularistas ou de católicos progressistas, falharam em abalar sua autoridade junto ao povo 

porque não conseguiam envolvimento com a lógica pragmática que sustentava a sua devoção. 

Os críticos atacavam a doutrina ou os métodos, enquanto os devotos protegiam a fonte de um 

 

16 
A temática do demônio e a luta espiritual ilustram uma profunda divergência entre Frei Damião e a abordagem 

de William James. James adota uma visão predominantemente psicológica da religião, buscando explicações para 

as experiências em uma região física mental ou subliminal, considerando-a a porta de entrada para a eclosão dos 

estados religiosos e místicos, como os estados alterados de consciência. Em contrapartida, Frei Damião 

manifestava uma visão conservadora, antiga e medieval, alinhada a uma tradição cristã que defende a existência 

materialista de entidades. Seu relato de que o demônio "jogou pedra nele" exemplifica uma interpretação literal e 

externa da experiência. Enquanto o capuchinho atribui a vivência mística e religiosa a uma ação direta e exterior 

do divino ou do demônio, James foca na explicação psicológica e interior. Por esta razão, é altamente improvável 

que Frei Damião, com sua visão tradicional, concordasse com a perspectiva subjetiva e psicológica de William 

James. 



 

 

62 

 

 

conforto e de uma ordem que eram visceralmente reais para eles. A história de Frei Damião 

demonstra, portanto, a suprema importância do pragmatismo na esfera religiosa. A força de 

uma crença reside menos na sua racionalidade intrínseca e mais na sua capacidade de produzir 

transformações positivas e significativas na existência concreta dos indivíduos, tornando-se, 

assim, indestrutível pela mera controvérsia intelectual. 

 

3.3 Noção de verdade em William James 

 

 

Como já apresentado, para James (1995), a verdade não é uma qualidade estática, uma 

correspondência fixa e eterna entre uma proposição intelectual e uma realidade exterior 

independente do sujeito que a percebe. Essa visão tradicional, que ele criticava como sendo 

uma "teoria espectadora" do conhecimento, era insuficiente para dar conta da natureza 

dinâmica, orgânica e profundamente humana do processo de crer. Em seu lugar, James propôs 

uma concepção instrumental e consequencialista da verdade, na qual uma ideia, uma crença ou 

uma proposição é considerada verdadeira na exata medida em que se demonstra bem- 

sucedida, útil e frutífera para a vida concreta daquele que a abraça. A verdade, portanto, não é 

descoberta, mas fabricada no processo mesmo da experiência; ela não é um espelho da 

realidade, mas uma ferramenta para nela agir de forma eficaz e satisfatória. 

O critério último para a validação de qualquer crença, inclusive as religiosas, deixa 

assim de ser a sua origem, a sua autoridade tradicional ou a sua coerência lógica abstrata, e 

passa a ser o seu valor prático, o seu cash-value (valor de troca) existencial. Se uma crença 

religiosa, como a de que a intercessão de um santo pode curar uma doença ou trazer consolo, 

produz consequências tangivelmente benéficas para o indivíduo, conduzindo-o a uma vida mais 

plena, mais corajosa, mais esperançosa ou mais ética, então, para todos os fins práticos e dentro 

do contexto da sua experiência, essa crença é verdadeira. A sua verdade reside no seu poder de 

guiar a ação e de produzir transformações desejáveis na realidade vivida. Este deslocamento do 

eixo de avaliação do plano metafísico para o plano experimental é radical: ele democratiza o 

acesso à verdade, tornando-a dependente não de uma elite intelectual ou clerical, mas da 

verificação prática de cada sujeito no laboratório da sua própria existência. 

Esta noção possui implicações profundas para a compreensão de fenômenos religiosos 

como os que cercam a figura de Frei Damião. Sob a ótica jamesiana, a questão de saber se os 

milagres atribuídos ao frade "realmente aconteceram" no sentido objetivo e científico do termo 

torna-se, em grande medida, irrelevante. A questão pertinente transforma-se em outra: que 



 

 

63 

 

 

efeitos práticos a crença nesses milagres produziu na vida dos devotos? Se a mãe que reza a 

Frei Damião pela cura de seu filho e, subsequentemente, experimenta uma paz interior 

avassaladora que lhe permite suportar a provação, ou se a comunidade que atribui a uma graça 

alcançada a solução de um conflito secular, então a crença na eficácia intercessora do frade 

mostrou-se verdadeira para ela. Ela "funcionou". Produziu um fato concreto, um fruto visível 

no mundo. A verdade da crença é, portanto, validade a posteriori, pela sua capacidade de gerar 

consequências bem-sucedidas. 

Desta forma, James (1995), oferece uma justificação filosófica para a legitimidade da 

experiência religiosa popular, frequentemente desdenhada pelo racionalismo cientificista ou 

pela teologia dogmática mais rígida. Ele não pretende provar a existência de Deus ou a 

veracidade objetiva dos milagres; antes, procura validar o direito do crente à sua crença com 

base nos seus efeitos práticos incontestáveis. A fé deixa de ser uma aposta cega num dogma e 

transforma-se numa hipótese vital que se verifica na prática. No caso de Frei Damião, a sua 

enorme popularidade e a persistência de seu culto longe de serem vistas como simples 

superstição ou ignorância, podem ser compreendidas como a comprovação social massiva de 

uma verdade pragmática: para milhares de sertanejos, a crença no frade capuchinho 

"funcionou" como um instrumento poderoso para encontrar sentido, conforto e força para 

enfrentar uma realidade frequentemente hostil. 

A verdade jamesiana, assim, não reside nem apenas no frade, nem apenas no devoto, 

mas na relação prática e transformadora estabelecida entre eles, relação da qual emerge uma 

nova e mais rica forma de existir no mundo. 

 

3.4 Espiritualidade, os milagres e a mística sobre Frei Damião 

 

 

A espiritualidade que emanava da figura de Frei Damião de Bozzano constitui um 

fenômeno complexo que ultrapassou em muito os contornos formais de sua pregação 

missionária, encapsulando-se numa aura de misticismo que transformou o frade num verdadeiro 

ícone cultural e religioso do nordeste brasileiro. Sua persona não se limitava ao papel de 

sacerdote ou evangelizador; ela foi progressivamente transmutada, no cadinho do imaginário 

popular, na de um mediador sagrado, um canal privilegiado de acesso ao divino, cuja eficácia 

intercessora era constantemente afirmada por um fluxo incessante de narrativas milagrosas. 

Estas narrativas, que variavam desde curas físicas instantâneas e intervenções 

sobrenaturais em situações de perigo iminente até fenómenos de aparição e bi locação, não eram 



 

 

64 

 

 

meros apêndices à sua biografia, mas sim elementos centrais na construção social de sua 

santidade ainda em vida. A autoridade espiritual de Frei Damião, portanto, não derivava apenas 

de sua ordenação clerical ou de seu rigor doutrinário, mas era sustentada e amplificada por esta 

economia do extraordinário que o povo sertanejo tecia em seu redor, numa relação dialética 

onde a fama alimentava a devoção e a devoção, por sua vez, gerava novos relatos que 

reforçavam a fama. 

Esta construção não foi um acidente ou uma simples manipulação da credulidade 

popular. Ela foi visceralmente alimentada pela performance quotidiana de uma espiritualidade 

radicalmente encarnada. A vida de penitência extrema – os longos jejuns, as vigílias de oração, 

a renúncia a qualquer conforto material – a simplicidade franciscana de seus hábitos e, 

sobretudo, a disponibilidade incansável para o contato direto e físico com os fiéis durante as 

missões, tudo isso conferia à sua figura uma autenticidade palpável. Ele não pregava sobre a 

pobreza; ele a vivia. Não falava de sacrifício a partir de um púlpito distante; ele o exibia em sua 

própria carne. Esta coerência entre discurso e prática corporal produzia um poderoso efeito de 

verdade, fazendo com que suas palavras e suas bênçãos fossem investidas de uma força 

performativa singular. O toque de suas mãos, a água por ele benzida, os objetos que utilizava 

tornavam-se, no universo simbólico dos devotos, veículos tangíveis de graça, relíquias 

carregadas de um poder sacramental que operava fora dos cânones institucionais, mas com uma 

eficácia profundamente sentida. 

Neste contexto, a questão da veracidade factual objetiva dos milagres atribuídos a Frei 

Damião torna-se, numa perspectiva jamesiana, secundária. O que emerge como fundamental 

para a compreensão do fenômeno é o valor pragmático incontestável que essas crenças 

possuíam na economia psíquica e social das comunidades. Cada relato de cura, cada graça 

alcançada, funcionava como uma verificação experimental da hipótese da santidade do frade. 

Estes acontecimentos, experienciados como reais pelos devotos, produziam 

consequências profundamente benéficas e transformadoras: restabeleciam a saúde, pacificavam 

famílias, injetavam esperança em situações de desespero e reforçavam os laços comunitários 

em torno de uma narrativa comum de fé. 

A verdade da crença em Frei Damião, portanto, não precisava de ser validada por um 

tribunal eclesiástico ou por um comitê científico; ela era autenticada diariamente pelos 

seus frutos existenciais, pela sua capacidade de gerar coragem, consolo e sentido perante a 

adversidade. A mística em torno de sua pessoa integrava-se perfeitamente no repertório das 

"variedades da experiência religiosa" descritas por William James: eram vivências dotadas de 



 

 

65 

 

 

uma verdade subjetiva inquestionável para quem as vivenciava, pois produziam uma "mudança 

de carácter" decisiva, um "aumento de vitalidade" e uma "entrada em uma ordem de existência 

nova", que eram, no fim, as únicas provas que realmente importavam. Desta forma, Frei Damião 

tornou-se um santo popular não por decreto, mas por aclamação prática, pela verificação 

incessante de que a crença em seu poder de intercessão simplesmente "funcionava" para 

produzir uma vida melhor, mais suportável e mais significativa para aqueles que nele 

depositavam sua fé. 

 

 

3.5 Misticismo em Frei Damião na perspectiva de W. J. 

 

 

Ao analisar o misticismo associado a Frei Damião sob a ótica de William James, 

percebe-se que os relatos de milagres, visões e curas constituem experiências religiosas 

individuais e coletivas que possuem “valor de verdade” para quem vivência aquilo. Então, 

James define o misticismo como um fenômeno caracterizado pela inefabilidade, pela autoridade 

subjetiva e pela transformação interior proporcionada ao fiel. No caso de Frei Damião, sua vida 

e obra proporcionaram experiências que se enquadram nesse conceito: os fiéis relatam 

transformações espirituais após suas missões, curas físicas atribuídas à sua intercessão e 

sentimentos profundos de reconciliação com Deus. 

Mesmo que a ciência ou a crítica racional não possam comprovar tais fenômenos, para 

os devotos eles são manifestações de verdade prática e concreta, exatamente como James 

descreve. Dessa forma, o misticismo em torno de Frei Damião pode ser compreendido não 

como um fato objetivo e mensurável, mas como uma experiência legítima e transformadora, 

carregada de significado espiritual para o povo nordestino. Frei Damião se constitui pela sua 

trajetória de vida religiosa um campo fértil, possibilitando múltiplas investigações sobre os 

diversos aspectos de sua vida. Buscamos agora investigar bibliograficamente nas obras 

supracitadas e referenciadas, vestígios e os indícios de experiências religiosas místicas de Frei 

Damião. Durante as suas pregações, ou em seus conselhos em breves comentários relata uma 

experiência religiosa sobrenatural. 



 

 

66 

 

 

O frade alertava aos seus devotos e ouvintes da existência da entidade que reconheceu 

sendo o Demônio17, relatou uma experiência religiosa sobrenatural de um ataque dessa 

entidade, assim é relatado: “O demônio existe, estão ouvindo? Ele existe. Em Mirandiba (cidade 

do interior pernambucano), entrei numa casa abandonada e ele me atirou pedras” (Lira e Verde, 

2021, p.76). O demônio no sentido religioso, e nesse caso no contexto do cristianismo, é o 

inimigo dos homens e o opositor de Cristo, ou do próprio Deus, este cenário religioso se 

configura em uma dualidade, um conflito representacional religioso entre o bem e o mal, Cristo 

versus o demônio, uma necessidade religiosa para uma explicação em diversos estados do 

homem e a fins escatológicos no contexto religioso. 

William James buscou investigar a experiência religiosa com o método científico da 

psicologia, e observou a origem da religião em uma região mental. Segundo William James a 

região subliminal18 (ou subconsciente), “é a casa de tudo que é latente e o reservatório de tudo 

que passa não gravado ou não observado. Isto é, intuição, persuasão, convicções, operações 

não racionais e assim por diante. Daí ele conclui que esta região é a fonte e origem de toda 

religião” (Martins, 2005, p.172). Vejamos em seguida os indícios possíveis no início de uma 

vida mística de Frei Damião. 

Na infância de Frei Damião, nesta época naturalmente chamava-se Pio Giannotti, 

Bozzano era um vilarejo, e que fica em um território, envolto entre montanhas, com as belezas 

do campo, da natureza pujante, com lugares propícios para a meditação e contemplação da 

natureza, e suscetível a relacionar este horizonte em uma perspectiva divina. “Criança 

contemplativa, ficava horas em silêncio, rezando e olhando a natureza” (Oliveira, 1997, p.25). 

Um comportamento peculiar do menino Pio Giannotti, a de se ausentar espontaneamente do 

convívio social e familiar, na solidão do sótão de sua casa ou na colina de sua preferência: na 

Via Viagi. “De vez em quando ele sumia. Depois de horas, os pais iam encontrá-lo, sozinho 

e pensativo, no sótão da casa onde moravam, na Via Viagi, numa colina a 20 quilômetros do 

 

 
17 O Demônio, no contexto religioso cristão, é entendido como um ser espiritual maligno que se opõe a Deus e à 

prática do bem. Frei Damião alertava seus devotos sobre sua presença como forma de conscientizar sobre o pecado, 

a tentação e a necessidade de manter a fé e a virtude. 

 

 

 
18 Para William James, a região subliminal refere-se à dimensão da consciência que não está plenamente acessível 

à mente racional, mas que influencia pensamentos, emoções e experiências. Na experiência religiosa, essa região 

subliminar seria o lugar onde se manifestam sentimentos místicos, intuições espirituais e percepções 

transcendentais, permitindo compreender fenômenos como visões, inspirações e insights religiosos. 



 

 

67 

 

 

centro de Bozzano. ” (Oliveira, 1997, p.25). Vejamos o testemunho de sua irmã Josefa 

Giannotti em meio ao comentário dos historiadores Lira e Verde: 

 
Um dos primeiros sinais da santidade ou de, no mínimo, surpreendente vocação, do 

menino Pio Giannotti, relatados por sua família se refere ao dia da sua Primeira 

Comunhão. Segundo o testemunho de Josefa, uma de suas irmãs, após a missa da 

Primeira Comunhão, quando voltaram para casa, o menino desapareceu, o que 

colocou toda a família em profunda preocupação e busca, Josefa Giannotti conta que 

saiu à sua procura e encontrou-o, para sua surpresa, ajoelhado diante de um crucifixo 

que ele mesmo havia colocado, em segredo, no sótão da casa, [...]. Pio estava rezando 

e chorando pela crucificação de Nosso Senhor Jesus Cristo. Era o início da caminhada 

de uma vida inteira de profundo amor à cruz sagrada, representada por um crucifixo 

do qual o menino jamais se separaria (Lira e Verde, 2021, p.26,27). 

 

Uma importante contribuição sobre o comportamento na infância de Frei Damião, 

nos chegam através do livro de Gildson Oliveira, em uma entrevista com a sobrinha de Frei 

Damião Nila Ângelis. “Diziam que despertou para “as coisas de Deus” logo após a primeira 

comunhão” (Oliveira, 1997, p.25). E a entrevista continua: “Nila conta que ele era visto 

chorando e olhando para um crucifixo. “Minha mãe dizia que, desde menino, ele era diferente, 

muito caridoso. Certa vez, voltou a pé de Lucca (distante 30 quilômetros) por que havia dado 

a um mendigo o dinheiro de sua passagem de volta, no trem” (Oliveira, 1997, p. 26). Podemos 

observar que o menino Pio Giannotti era diferente, por seus comportamentos que induzem a 

uma atitude religiosa de um asceta19, compreendendo como um estágio inicial para o 

místico20, características essas reveladas logo na infância, por buscar práticas de caridade, 

isolamento, oração, meditação e contemplação. 

Sabemos que James considera a experiência mística por degraus, do nível simples ao 

mais complexo da experiência mística, a mais rudimentar seria uma espécie de epifania no 

sentido de compreender a essência das coisas. Ou seja, a sensação de considerar algo como 

solucionado, esclarecido ou completo. E a mais comum, a sensação de uma espécie de Déjà- 

Vu, um fenômeno em que a pessoa tem um sentimento e a sensação de retorno ao passado na 

subjetividade. Sentimento em “que às vezes nos salteia, de ter “estado antes aqui”, como se 

em algum passado indefinido, exatamente neste lugar, precisamente com estas pessoas, já 

 

 
19 

Asceta: indivíduo que adota práticas de disciplina, renúncia e autocontrole, muitas vezes se afastando das 

atividades mundanas, com o objetivo de aperfeiçoamento espiritual e desenvolvimento da vida interior. 

 
20 A pessoa manifesta predisposição para experiências espirituais profundas, marcada por introspecção, oração, 

meditação e busca da união com o divino, indicando potencial para vivências místicas mais intensas na vida adulta. 



 

 

68 

 

 

estivéssemos dizendo estas mesmíssimas coisas (James, 2017, p.350). 

Assim comenta sobre o assunto Pablo Zunino (2011, p.96), “Um primeiro grau de 

misticismo pode ser encontrado em nossas próprias vidas, naqueles eventos simples que nos 

fazem sentir em conexão com a totalidade do universo: o enigma oculto nos versos de um 

poema, por exemplo, pode dar lugar a uma experiência desse tipo. ” Neste sentido de degraus 

da experiência mística de William James poderíamos classificar tranquilamente Frei Damião 

como um místico, pois os primeiros graus místicos são encontrados habitualmente nas 

pessoas. 

Sobre Frei Damião, até este momento não temos nenhum relato autobiográfico de 

alguma experiência mística, vivida por ele diretamente no contexto em que William James 

estudou. Encontramos evidências místicas, pela ascese religiosa, e nos degraus mais 

rudimentares ao mais simples da vida mística elencados por James. Frei Damião teve uma boa 

qualificação educacional e religiosa, doutor em Direito Canônico e Teologia Dogmática, seria 

fácil para o frade escrever algo sobre as suas experiências místicas em escrita habitual. Como 

podemos observar o capuchinho não era de ficar escrevendo, o único livro que escreveu foi 

“Em Defesa da fé” (1953) um livro apologético católico. 

Mas a primeira marca da característica mística elencadas por James é a inefabilidade, a 

experiência mística é inefável, ou seja, não pode ser comunicada ou transferida a outros. Se 

entende que é algo íntimo, e difícil de expressar as visões e o sentimento produzido. Mas o 

mínimo de compreensão poderia ser descrito, se fosse assim não existiriam os relatos sobre as 

experiências dos demais místicos, se entende que mesmo que, não sejam totalmente abordados 

em sua totalidade. Mas esse entendimento da não inefabilidade total James sabia, ele estudou e 

coletou diversos relatos, podemos entender que a sua afirmação radical da não expressão da 

experiência, seja por categorização, por repetição nos relatos da dificuldade da descrição, 

expondo uma compreensão parcial acessível na realidade do místico, codificada na linguagem 

habitual e não na supra real da experiência. 

Podemos entender que sobre a experiência mística, o místico segundo Spica (2010, 

p.113) “Este traz a ideia de que a experiência vivida não pode ser comunicada nem transferida 

a outros, mas sentida diretamente. Só aquele que tem tal experiência sabe o que é tal 

experiência. ” Em outro sentido, também podemos entender que “o místico não pode ser dito 

numa linguagem figurativa, mas, a nosso ver, pode ser expresso de outras formas, como por 

exemplo, através de gestos, atitudes, poesias e orações” (Spica, 2010, p.126). Como a 



 

 

69 

 

 

experiência mística fica reservada ao foro íntimo, então muitos podem não revelar suas 

experiências, mas podem demonstrar através de atitudes e comportamentos. 

A Qualidade Noética, em que a experiência mística tem um aspecto iluminativo, ou 

seja, é uma forma extraordinária de conhecimento. “Estados de visão interior dirigida às 

profundezas da verdade não sondadas pelo intelecto discursivo”. Podemos analisar esta marca 

em Frei Damião na categoria de milagre12, um exemplo de milagre, destaco a citação em que 

Cruz (2010), classifica como “Outros tipos de milagres” a adivinhação, quem nos conta esse 

relato é o próprio médico de Frei Damião, Blancard Torres (2004, p.49,50, 51), vejamos: 

[...], uma senhora nos contou que tinha problemas de ordem ginecológicas e que 

precisava se consultar com um especialista. [...]. Quando eu me preparava para dar as 

coordenadas de como essa pessoa iria se encontrar com o meu colega, fui 

interrompido pelo frei Damião, que sussurrou em meu ouvido: O caso dessa mulher 

já não pode ser resolvido por médico. Nesse momento, ela precisa se aproximar de 

Deus. Ela tem de purificar o seu espírito, não tem muito tempo para esse encontro. A 

ajuda que precisa é espiritual. [...]. No dia seguinte, recebi um telefonema do doutor 

Laércio para falar da pessoa que eu havia encaminhado. [...]. No tom frustrado, ele 

me disse: É um caso para Deus. Ela infelizmente morrerá logo, em questões de dias 

ou, no máximo, em um a dois meses. Fiquei perplexo com a notícia. Parecia que eu 

estava ouvindo o frei Damião falando baixo ao meu ouvido. E indaguei a mim mesmo: 

Como ele pode saber, como fez? Ele não é uma autoridade médica, não tem a 

formação necessária para saber estas coisas. Nunca fez nenhum curso nessa área do 

conhecimento humano. Como pôde ter acertado? 

 

As outras duas marcas da experiência mística são menos nítidas, mas geralmente 

encontradas, como o próprio James declara, a marca da Transitoriedade onde as experiências 

místicas não duram por muito tempo, mas podem se repetir. Sobre Frei Damião também é 

incerto afirmar diretamente sobre esse estado, por falta de relatos autobiográficos. 

Mas por um outro lado, se as missões eram representações e constituintes de vários 

momentos de experiências religiosas e místicas para os devotos ou para o frade, e se existiam, 

e possivelmente existiu momentos de êxtases, visões, experiência religiosas, se configurariam 

como transitórios e de mudança significativa de posicionamento e de estado pessoal dos fiéis, 

pois as Santas Missões se constituíam por períodos, geralmente mas pela necessidade podia ser 

dias, semanas ou um mês, apesar de não se coaduna com a natureza dos fatos em que James 

estudou observamos paralelo nos milagres atribuídos a Frei Damião. 

Em 1952, eu, Celestina Costa Bezerra, estava desenganada pelos médicos, então 

minha família ficou bastante aflita com esta situação. Soubemos que Frei Damião se 

encontrava na cidade de Juazeiro do Norte. Foram à sua procura, trouxeram para me 

confessar. Chegando, Frei Damião olhou para mim e disse: 'A senhora vai ficar 

completamente boa, aconselhou-me que tivesse muita paciência e não tomasse certas 

pílulas para evitar filhos, pois é um grande pecado'. Logo que ele saiu, já me sentia 

outra, com muita coragem e disposição para enfrentar os afazeres domésticos (Moura, 

1978, p.26 apud Cruz (2010, p.45,46). 



 

 

70 

 

 

Passividade, onde o místico tem a impressão de que a sua própria vontade está 

adormecida, isso é uma impressão do místico durante a experiência, mas o quadro volitivo é 

presente em seus antecedentes. Sobre Frei Damião, na sua prática religiosa cristã católica, a sua 

atitude era de passividade e muito disciplinado religiosamente, obediente ao que lhe foi 

ensinado, um homem de enorme fé, que viveu convicto da sua verdade religiosa, e que cumpriu 

a sua missão sem procrastinar, como se não fazendo a sua vontade, mas fazendo a vontade do 

próprio Deus. Sobre o seu reconhecimento a Santo, passividade e ascese religiosa comenta Cruz 

(2010, p.64): “Frei Damião foi elevado à condição de santo pelos seus devotos, ainda em vida, 

por sua personalidade serena, fala mansa, disciplina e pelas mortificações que fazia, como 

jejum e abstinência”. Um fato contraditório a sua passividade com a relação à sócio 

religiosidade nordestina deve ser destacada e sobretudo a sua obediência a sua fé, e a igreja. 

A sua defesa a Igreja Católica foi criticada como sendo um dos maiores perseguidores 

de protestantes do Brasil por Josué Sylvestre em seu livro “Fatos e Personagens de Perseguições 

a Evangélicos: Antes que as marcas se apaguem (2014) ”. O combate do frade Damião em suas 

pregações, sobre o que acreditava ser as supostas heresias de Lutero, repreendeu a muitos, e 

converteu outros tantos a fé católica, mas também suscitou ânimos acirrados e conflitos de 

intolerância religiosa pelo Nordeste, “[...], seus próprios admiradores e até biógrafos, todos 

católicos, alguns inclusive padres, afirmam que ele era “impetuoso”. Eufemismo que tenta 

abrandar a violência de Damião, sobejamente comprovada por suas palavras e ações, [...]” 

(Sylvestre, 2014, p.50). Mas essas práticas não foram criadas e nem foi uma ação isolada por 

parte de Frei Damião, mas de um modo tridentino repercutido pela Igreja Católica. 

No contexto do Catolicismo Popular Sertanejo, Frei Damião foi submerso no mar do 

misticismo nordestino, já com a fama de Santo e milagreiro, um exemplo é o das mulheres 

competindo com as sobras de alimentos e objetos utilizados pelo Frade Capuchinho, “elas 

acreditam que o sobejo de frei Damião é capaz de curar doenças. O guardanapo, toalhas e 

sabonete usado pelo Frei é motivo de disputa” (Lira e Verde, 2021, p. 46). Frei Damião veio 

para combater o catolicismo popular sertanejo e buscar moldar esta religiosidade ao catolicismo 

romanizado e acabou sendo “sem se dar conta de que estava sendo “antropofagicamente” 

engolido pelo povo nordestino. [...], o missionário capuchinho que veio armado do catolicismo 

romano e tridentino tornou-se, sem perceber, a derradeira figura da estirpe de conselheiros para 

o povo do semiárido nordestino. (Cruz, 2010, p.92). 

Um dos fenômenos sobre Frei Damião, foi o reconhecimento como um herdeiro da 

cultura religiosa popular dos nordestinos, envolto de uma mística nordestina em uma 



 

 

71 

 

 

continuidade que perpassa os séculos de tradição. “Muitos dos milagres atribuídos a Frei 

Damião, a tradição popular já atribuía ao Pe. Cícero, mudando a geografia e o tempo” (Moura, 

1978, p.21-34). Já para Cruz (2010, p.23) “A mística espiritual presente na figura de Frei 

Damião define a função de conselheiro que une o ser humano ao sagrado. ” Um fato forte deste 

misticismo nordestino reside na crença exagerada ou no fanatismo como os clérigos críticos 

costumavam classificar. 

Para Djacir Menezes (1937, p.181), “os elementos místicos que jazem no subconsciente 

coletivo dessas populações podem vibrar, reviver, aquecer nessas manifestações de epidemia 

religiosa. [...], Mas são as condições sociais que as tornam possíveis. São essas massas na 

miséria e no analfabetismo. ” Mas para James estas últimas explicações talvez não seriam 

razoáveis, únicas e convincentes, segundo James: 

A vida da religião no sentido mais amplo e mais geral possível, poderíamos dizer que 

ela consiste na crença de que existe uma ordem invisível, e que o nosso bem supremo 

reside em ajustarmo-nos harmoniosamente a ela. Essa crença e esse ajustamento são 

a atitude religiosa da alma (James, 2017, p.54). 

William James considera que “o método pragmático significa. A atitude de olhar 

além das primeiras coisas, dos princípios, das "categorias das supostas necessidades; e de 

procurar pelas últimas coisas, frutos, consequências, fatos” (James, 2005, p.38). Assim 

podemos observar através do significado do método pragmático de James, que Frei Damião 

não tinha a atitude de ficar olhando as dificuldades, os desafios, em que pudesse impedir os 

seus objetivos em sua missão, o capuchinho olhou além. Voltamos a rever a crítica de James 

ao materialismo médico. “Se quisermos fazer um julgamento espiritual desses estados, não 

devemos contentar-nos com o linguajar médico superficial, mas indagar-lhes dos frutos para a 

vida” (James,2017, p.377). O pragmatismo religioso consiste em uma abordagem que valoriza 

a aplicação prática da fé, procurando resultados concretos e úteis aos fiéis. 

Como James enfatizou a experiência religiosa individual. Então para James, a fé 

religiosa pode ser considerada como verdadeira se ela produzir efeitos positivos na vida do fiel. 

Neste caso podemos dizer que James entendia que a religião não precisava ser justificada 

racionalmente, mas sim avaliada por seus resultados práticos, como o resultado da cura, a paz 

interior, a esperança e o amor ao próximo. Voltamos ao mistério no caso do milagre de 

adivinhação de Frei Damião relatado pelo seu médico particular Blancard Torres (2004, p.51): 

Pouco mais de um mês depois, soube da notícia do falecimento dessa senhora. Em 

outra ocasião, [...]. Perguntei como havia sido o desenrolar daquele quadro tão 

danoso, como fora o seu sofrimento, que deve ter sido muito grande, pois geralmente, 

nesses casos, a pessoa sofre dores intensas, sangramentos, disfunção de vários órgãos 

e, depois de muita luta inglória, morre. Para minha surpresa, seus familiares disseram- 

me que ela nada havia sofrido, estava resignada com a proximidade da morte. Era 



 

 

72 

 

 

muito religiosa e, desde o momento em que estivera com o frade, aproximou-se muito 

mais de sua igreja, do padre local, rezava muito, e a sua fé foi o lenitivo de que 

precisava. Morreu com a alegria de quem ressuscitará em Deus. Como católico. 

 

Novamente o médico Torres, sobre o caso da senhora lhe causou surpresas, no seu 

pensamento, e possivelmente na literatura médica, o quadro na finitude da pessoa frente a 

doença era para ser lastimável e desolador para com o grandioso sofrimento, de certa parte 

enganou-se no seu referencial, pois “desde o momento em que estivera com o frade” mudou 

completamente o seu modo de religiosidade, ficou mais religiosa e com uma atitude de 

resignação perante o problema, e ao seu futuro. James via na religião como uma ferramenta 

psicológica que ajuda as pessoas a lidar com os desafios da vida. A fé religiosa, segundo James, 

pode ser uma fonte de conforto, esperança e sentido, auxiliando o indivíduo a enfrentar 

situações difíceis e a encontrar um propósito na vida. 

Os frutos de sua prática religiosa foram muitos, principalmente para os fiéis católicos, 

e nos lugares mais remotos do sertão, quando as missões chegavam era uma festa religiosa, 

assim afirma Claval (2014, p.7), “A festa quebra a continuidade da existência". O lugar mudava 

durante aqueles dias, os romeiros vinham de toda a região, sobre as missões comentam Lira e 

Verde (2021, p.43) “Durante as missões o povo levava água, ramos e objetos para serem 

abençoados pelo capuchinho. Algumas destas pessoas guardam tais objetos até hoje” Objetos 

que pela devoção viravam verdadeiras relíquias, a mística da água benta que cura e espanta os 

males. 

Nas confissões ou durante as pregações os conselhos são de imensa importância para o 

povo, segundo Moura (1976, p. 209), “Suas palavras são lembradas sobretudo nos conselhos, 

histórias e ameaças. Às pessoas o procuram mais para tocá-lo, vê-lo, senti-lo. Parecem entender 

mais o que é do que aquilo que diz. ” Os fiéis buscavam sobretudo uma benção direta e poder 

tocar e ser tocados por Frei Damião, considerado um homem santo pelos devotos, assim 

poderem se sentir abençoados pelo santo frade capuchinho. Nos lugares onde ocorriam as 

Santas Missões, o caráter moralizador e religioso tomava o espírito do lugar, os homens 

separados voltavam para suas esposas, os índices de crimes se extinguiam, existia uma comoção 

social, vejamos o relato sobre os efeitos práticos produzidos pelas missões segundo Luís 

Cristóvão dos Santos (1953): 

Durante cinco a seis dias o lugar toma outro aspecto. Dizia-me um delegado do sertão 

que por coincidência estivera à frente de delegacias de três cidades nas quais 

sucessivamente passara Frei Damião, que após a passagem do frade, demoravam 

bastante para aparecer causas que merecessem a intervenção das autoridades, brigas, 

bebedeiras, “fuxicadas”, arengas, barulho por causa de linha de terra e de cacimbas, 

etc. Aquela observação do delegado me aguçara a curiosidade. Depois, perquirindo 



 

 

73 

 

 

de outros ouvi a confirmação do fato. Por onde Frei Damião passa há mais docilidade 

e quietude. Um vigário do Pajeú dissera-me que não se podiam negar os resultados 

das missões: aumentava a frequência aos atos da igreja e a vida religiosa se tornava 

mais intensa. 

 

E sobre os frutos espirituais em que o frade tanto almejou e, acreditava em suas 

obstinadas Santas Missões religiosas, era levar aos pecadores a se arrependerem dos seus 

pecados, para a salvação das suas almas, a reconciliação destes com os sacramentos e 

ensinamentos da Igreja Católica. Até este ponto tentei demonstrar alguns dos frutos religiosos 

do Frei Damião, seria uma tarefa difícil em relatar todos os frutos, as conversões, relatar todos 

os milagres e benesses que lhe são atribuídos. Na grande máxima pragmatista declara James 

(2017, p. 30), que “Pelos frutos os conhecereis, não pelas raízes”. 

A prática religiosa de Frei Damião em seus objetivos, era converter os nordestinos a sua 

fé cristã, acreditando na felicidade com a vivência na religiosidade cristã e consequentemente 

a redenção salvífica da alma. “O Frei Damião acreditava que um espírito salvo é uma vida salva, 

e dessa forma seria possível ser feliz. Acreditando e aceitando os princípios religiosos da fé 

cristã, nem a morte conseguiria vencer o homem, pois ele renasceria em Deus” (Torres, 2004, 

p.32). A sua importância continua e continuará, pois, o venerável Frei Damião é um mito vivo, 

nas vivências do sentimento religioso, na fé dos seus devotos, e no universo do misticismo 

popular. O seu impacto na vida dos fiéis e como um todo no catolicismo popular o qual lhe 

consagrou Santo, ainda o faz ser o que sempre destinaram que ele fosse, o santo milagreiro, o 

intercessor divino, comumente considerado ainda atualmente. 

 

3.6 Síntese Correlativa: as ideias de William James como chave hermenêutica para a 

Mística de Frei Damião 

 

 

A vida e a atuação de Frei Damião de Bozzano constituem um campo privilegiado para 

a análise da experiência religiosa à luz das categorias desenvolvidas por William James. A 

figura do missionário capuchinho não pode ser compreendida apenas sob uma ótica histórica 

ou sociológica, restrita ao contexto do Nordeste brasileiro do século XX; ela ganha relevo 

quando interpretada em conexão com a filosofia pragmatista e com a psicologia da religião 

jamesiana, que destacam a experiência subjetiva e transformadora como núcleo essencial da 

religiosidade. 

Tanto William James (1842–1910) quanto Frei Damião de Bozzano (1898–1997) 

viveram em períodos marcados por intensas transformações intelectuais e sociais. A virada do 



 

 

74 

 

 

século XIX para o XX foi um tempo de efervescência científica e filosófica, no qual o 

pensamento positivista e o avanço das ciências naturais colocavam em questão as bases da fé e 

da experiência religiosa. Nesse cenário, James propõe uma abordagem empírica e psicológica 

da religião, buscando compreender o fenômeno místico sob a ótica da experiência humana, 

enquanto Frei Damião, em sua prática pastoral, mantém viva a dimensão espiritual e devocional 

do catolicismo popular, evidenciando como o misticismo se manifesta concretamente na vida 

cotidiana dos fiéis. Essa contemporaneidade, embora em contextos geográficos e culturais 

distintos, revela o diálogo entre fé e razão que atravessa o pensamento ocidental na transição 

entre os séculos XIX e XX. 

Nesse sentido, James (1902) afirma que a religião nasce de experiências pessoais 

profundas, que se manifestam em sentimentos, estados de consciência e transformações práticas 

na vida. A partir dessa correlação, torna-se possível observar como Frei Damião encarnou, em 

sua prática pastoral e em sua vivência espiritual, elementos que James identificou como centrais 

para a compreensão da fé: a experiência individual como fundamento, a marca mística que 

transcende a linguagem, a verdade avaliada pelos frutos práticos e a tensão constante entre 

religiosidade vital e religiosidade institucional. 

James sustenta que o cerne da religião não pode ser reduzido a dogmas ou a estruturas 

institucionais, pois seu núcleo está enraizado na experiência imediata e pessoal do sujeito com 

o transcendente. Esse ponto encontra correspondência direta na biografia de Frei Damião, cuja 

vida foi atravessada por momentos de profunda espiritualidade desde a infância, quando, ainda 

como Pio Giannotti, cultivava uma devoção fervorosa e momentos de contemplação. O 

ingresso na Ordem dos Capuchinhos representou, nesse sentido, não apenas uma escolha 

institucional, mas a resposta concreta a uma experiência vocacional que, segundo James (1902), 

possui autoridade subjetiva e legitimidade própria, mesmo sem a comprovação objetiva. A 

radical mudança de vida do jovem italiano, que abandonou sua terra natal para consagrar-se 

como missionário no Nordeste brasileiro, corresponde a essa lógica da experiência religiosa 

como força transformadora, cujo valor está em sua capacidade de redefinir a vida do indivíduo 

e gerar consequências práticas para a comunidade. 

No campo do misticismo, James (1902) descreve quatro características que permitem 

identificar experiências dessa ordem: a inefabilidade, a qualidade noética, a transitoriedade e a 

passividade. Todas essas dimensões encontram eco na espiritualidade de Frei Damião. Sua 

dificuldade em discursar sistematicamente sobre suas vivências mais íntimas revela o caráter 



 

 

75 

 

 

inefável de sua religiosidade, que se expressava sobretudo em penitências, sermões e atitudes 

de ascese, muito mais do que em conceitos abstratos. 

A qualidade noética, entendida como a percepção de uma verdade que transcende a 

razão ordinária, manifesta-se nos inúmeros relatos populares de dons atribuídos ao frade, como 

diagnósticos sobrenaturais ou intuições sobre acontecimentos futuros. A transitoriedade e a 

passividade, por sua vez, aparecem em sua entrega radical à missão, assumida como serviço a 

uma vontade maior. Para James (1902), essas marcas não apenas definem a autenticidade da 

experiência mística, mas também explicam seu impacto social e espiritual, já que tais vivências 

produzem frutos duradouros na vida dos crentes. 

O pragmatismo religioso proposto por James acrescenta um elemento decisivo para 

compreender a eficácia da atuação de Frei Damião. Segundo o filósofo, a verdade de uma 

crença deve ser avaliada não por sua correspondência abstrata a uma realidade metafísica, mas 

por seus frutos práticos e transformadores. Desse modo, a fé em Frei Damião pode ser entendida 

como verdadeira para os fiéis porque “funcionava”, porque produzia efeitos tangíveis no 

cotidiano, fosse pela cura de enfermidades, pela reconciliação de famílias, pela renovação do 

fervor religioso ou pelo fortalecimento das práticas sacramentais. Nesse sentido, como aponta 

Souza (2006), as missões do capuchinho eram acompanhadas de resultados concretos, 

perceptíveis tanto na esfera individual quanto na vida comunitária. Os testemunhos de milagres 

e de bênçãos atribuídas ao frade confirmam essa lógica pragmática, na qual a verdade de uma 

crença se mede pelo impacto real que ela exerce sobre aqueles que a professam. 

Outro aspecto que reforça a pertinência da aplicação do pensamento de James ao 

fenômeno Frei Damião é a distinção entre religiosidade vital e religiosidade institucional. James 

(1902) argumenta que a religião pessoal, ou vital, é a essência da experiência religiosa, 

enquanto a religião institucional representa sua formalização em sistemas de doutrina e ritual. 

Frei Damião, embora representante da Igreja oficial, foi incorporado pelo catolicismo popular 

como expressão de uma religiosidade vital. Sua figura ultrapassava o estatuto de sacerdote e 

missionário; ele era percebido como santo, conselheiro e intercessor. Conforme afirma Araújo 

(1997), sua santidade não se construiu pela via das declarações oficiais, mas pela devoção 

espontânea das comunidades nordestinas, que viam nele um mediador eficaz da graça divina. 

Esse processo confirma a tese jamesiana de que a religião autêntica emerge das experiências 

subjetivas e coletivas dos fiéis, e não da imposição institucional. 

Portanto, a obra de William James fornece mais do que um arcabouço conceitual; ela 

oferece uma chave hermenêutica capaz de lançar luz sobre a singularidade da mística de Frei 



 

 

76 

 

 

Damião. A partir de suas categorias, compreende-se que o frade não se limitou a desempenhar 

um papel histórico ou pastoral, mas se converteu em um fenômeno religioso cuja legitimidade 

se confirma pela experiência transformadora dos devotos. Sua vida austera, sua entrega radical 

e os frutos concretos de sua atuação missionária constituem um caso exemplar daquilo que 

James (1902) denominou como dinâmica da experiência religiosa humana: vivências subjetivas 

intensas, marcas místicas que escapam à razão discursiva e consequências práticas que atestam 

a verdade da crença. Assim, a correlação entre William James e Frei Damião não apenas é 

possível, mas revela-se indispensável para compreender a força e a resiliência da fé popular 

nordestina, que continua a enxergar no frade capuchinho a encarnação viva de uma 

religiosidade genuína, eficaz e transformadora. 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

 

Esta pesquisa teve como objetivo geral: analisar indícios da presença do misticismo e 

os resultados práticos da religiosidade na vida e obra de Frei Damião, conforme a concepção 

jamesiana de experiência religiosa. Especificamente buscou: investigar os relatos biográficos 

sobre Frei Damião; identificar os conceitos de misticismo e pragmatismo religioso de William 

James nos relatos e; compreender as influências e o impacto da religiosidade do misticismo 

popular sertanejo sobre Frei Damião. 

Portanto, neste trabalho, alcançamos o objetivo de analisar a experiência religiosa de 

Frei Damião de Bozzano sob a ótica de William James, evidenciando como o místico e o 

pragmático se entrelaçam em sua trajetória. A devoção popular que o reconheceu como santo, 

ainda em vida, encontra ressonância direta nas categorias jamesianas de experiência mística, 

especialmente na inefabilidade, na qualidade noética e na passividade, assim como no valor 

pragmático de sua fé, perceptível nos frutos espirituais e sociais de suas missões. 

As análises mostraram que sua vida ascética e suas atitudes de intensa espiritualidade 

irradiavam sinais de uma experiência mística, ao mesmo tempo em que geravam resultados 

concretos: conforto espiritual, reconciliações, fortalecimento da fé e esperança para as 

comunidades sertanejas. Assim, Frei Damião não apenas encarna os traços de um místico, mas 

se torna, pela lógica jamesiana, um exemplo paradigmático de religião pessoal cujo valor se 

comprova na prática. 

A pesquisa se mostra relevante para o campo das Ciências das Religiões, pois contribui 

para a integração interdisciplinar, já que articula filosofia, psicologia da religião e antropologia 



 

 

77 

 

 

do catolicismo popular, mostrando a riqueza das CR em estudar fenômenos religiosos de 

maneira ampla. Também apresenta relevância social, por reforçar o papel das CR em 

compreender como a religião atua na vida cotidiana, promovendo identidade, resistência e 

coesão social, especialmente em contextos de vulnerabilidade. 

Em se tratando da Licenciatura em CR, o estudo de William James oferece ao professor 

de Ensino Religioso, ferramentas para compreender a experiência religiosa não apenas como 

dogma ou tradição, mas como vivência pessoal transformadora, que pode ser trabalhada em 

sala de aula de modo reflexivo e respeitoso. Oferece subsídios importantes, ao demonstrar como 

a experiência mística pode ser abordada de forma crítica e contextualizada, respeitando a 

diversidade cultural e religiosa presente na escola. Ao analisar Frei Damião sob categorias 

jamesianas, o educador aprende a lidar com expressões do catolicismo popular sem reduzi-las 

a folclore ou superstição, mas reconhecendo sua função social e espiritual. Por fim, o enfoque 

pragmatista e experiencial ajuda o docente a dialogar com diferentes tradições religiosas, 

estimulando pluralidade, tolerância e compreensão intercultural no Ensino Religioso. 

Como perspectivas futuras, sugerimos investigações comparativas entre Frei Damião e 

outras figuras do catolicismo popular, como Padre Cícero ou Beato Antônio Conselheiro, bem 

como estudos inter-religiosos que apliquem as categorias jamesianas a tradições não cristãs. 

Outra possibilidade é aprofundar a análise da recepção popular de Frei Damião na 

contemporaneidade, investigando como seu culto dialoga com processos de identidade, 

resistência e religiosidade no Nordeste atual. 

Concluímos, portanto, que os conceitos de William James oferecem ferramentas 

eficazes para compreender a experiência de Frei Damião no contexto do catolicismo popular. 

Mais do que uma análise hagiográfica ou crítica externa, a perspectiva jamesiana permite 

reconhecer a profundidade existencial de sua fé e o impacto concreto de sua atuação, validando- 

o como expressão legítima do misticismo religioso popular. Sua figura permanece, assim, como 

elo entre tradição e contemporaneidade, revelando o poder transformador da experiência 

religiosa vivida no cotidiano do povo nordestino. 



 

 

78 

 

 

REFERÊNCIAS 

 

 

 

ARAÚJO, José de Anchieta. Frei Damião: o missionário do Nordeste. Recife: Massangana, 

1997. 

ALMEIDA, J. C. de. O pragmatismo e a religiosidade popular no Nordeste. Recife: 
UFPE, 2010. 

 

ALVES, Marcelo da Silva. Epistemologia e verdade no pragmatismo de William James. 

2015. Dissertação (Mestrado em Filosofia) — Universidade Federal da Paraíba, João Pessoa, 

2015. Disponível em: https://repositorio.ufba.br/handle/ri/16978. Acesso em: 9 out. 2025. 

 

ANDRADE, Oswald de. Manifesto Antropófago. In:  . Obras completas. São Paulo: 

Globo, 1995. 

BARDIN, Laurence. Análise de conteúdo. Lisboa: Edições 70, 1977. 

 

BENEVIDES, Rodrigo B. G. Consciências Saudáveis e Almas Enfermas: Posturas Éticas 

Religiosas em William James. Estudos de Religião, v. 34, n. 3, p. 307-335, set./dez. 2020. 

 

BOURDIEU, Pierre. A economia das trocas simbólicas. São Paulo: Perspectiva, 1971. 

CLAVAL, Paul. A festa religiosa. Ateliê Geográfico, Goiânia, v. 3, n. 1, p. 06-29, abr. 2014. 

CONFERÊNCIA DOS CAPUCHINOS DO BRASIL. Frei Damião de Bozzano: biografia. 

2021. Disponível em: https://www.capuchinhos.org.br/blog/frei-damiao-de-bozzano- 

biografia. Acesso em: 11 set. 2025. 

 

COSTA, Andrade. Religiosidade e mística nordestina: fé, fome, suor e sangue. Entrevista 

concedida a Patricia Fachin. Instituto Humanitas Unisinos – IHU On-Line, São Leopoldo, 

25 fev. 2013. Disponível em: https://www.ihu.unisinos.br/entrevistas/527943-em-edicaofe- 

fome-suor-e-sangue-religiosidade-e-mistica-nordestina-entrevista-especial-com-paulo-suess. 

Acesso em: 12 set. 2025. 

 

CRUZ, João Everton da. Frei Damião: a figura do conselheiro no catolicismo popular do 

Nordeste brasileiro. 2010. Dissertação (Mestrado em Ciências da Religião) – Pontifícia 

Universidade Católica de Minas Gerais, Belo Horizonte, 2010. 

 

DELGADO, Luciana. Santo do Nordeste: Frei Damião e a fé popular. Recife: Editora 

Universitária, 2003. 

 

DURKHEIM, Émile. As formas elementares da vida religiosa. São Paulo: Martins Fontes, 

2012 [1912]. 

 

FRAZÃO, Dilva. Frei Damião: Religioso católico italiano. 2025. Disponível em: 

https://www.ebiografia.com/frei_damiao/. Acesso em: 11 set. 2025. 

 

GEERTZ, Clifford. A interpretação das culturas. Rio de Janeiro: LTC, 1978 [1973]. 

https://www.capuchinhos.org.br/blog/frei-damiao-de-bozzano-biografia
https://www.capuchinhos.org.br/blog/frei-damiao-de-bozzano-biografia
https://www.ihu.unisinos.br/entrevistas/527943-em-edicaofe-fome-suor-e-sangue-religiosidade-e-mistica-nordestina-entrevista-especial-com-paulo-suess?utm_source=chatgpt.com
https://www.ihu.unisinos.br/entrevistas/527943-em-edicaofe-fome-suor-e-sangue-religiosidade-e-mistica-nordestina-entrevista-especial-com-paulo-suess?utm_source=chatgpt.com
https://www.ebiografia.com/frei_damiao/


 

 

79 

 

 

GIL, Antônio Carlos. Métodos e técnicas de pesquisa social. 6. ed. São Paulo: Atlas, 2008. 

 

HONORATO, Aldier Felix. Do fluxo de pensamento ao eu subliminal: O desenvolvimento 

da consciência na psicologia de William James. 2017. Dissertação (Mestrado em 

Psicologia) – Universidade Federal de Juiz de Fora, Juiz de Fora, 2017. 

 

JAMES, William. As variedades da experiência religiosa: um estudo sobre a natureza 

humana. São Paulo: Cultrix, 2017 [1902]. 

 

JAMES, William. Pragmatismo. São Paulo: Martins Fontes, 2005 [1907]. 

JONES, Richard; GELLMAN, Jerome. Mysticism. In: ZALTA, Edward N.; NODELMAN, 

Uri (Ed.). The Stanford Encyclopedia of Philosophy. Fall 2022 Edition. Disponível em: 

https://plato.stanford.edu/entries/mysticism/. Acesso em: 13 abr. 2025. 

 

LIRA, Ana L.; VERDE, Gabriel V. O Peregrino da fé: A história de Frei Damião. São 

Paulo: Cléofas, 2021. 

MOURA, Abdalaziz de. Frei Damião e os impasses da religião popular. REB-Revista 

Eclesiástica Brasileira, v. 36, fasc. 141, MARÇO 1976, P. 202 - 225. 

MARCONI, Marina de Andrade; LAKATOS, Eva Maria. Fundamentos de metodologia 

científica. 8. ed. São Paulo: Atlas, 2017. 

MARTINS, Cláudio. William James: vida, obra e espiritualidade. Revista Brasileira de 

Filosofia da Religião, Curitiba, v. 10, n. 2, p. 160-180, 2024. 

 

MARTINS, Jaziel G. Uma leitura das ideias de William James sobre a religiosidade humana. 

Via teológica, v. 1, n. 1, 2021. Disponível em: 

https://periodicos.fabapar.com.br/index.php/vt/article/view/202. Acesso em: 11 set. 2025. 

 

MENEZES, Djacir. O outro Nordeste. Rio de Janeiro: José Olympio, 1937. 

 

MINAYO, Maria Cecília de Souza; SANCHES, Odécio. Quantitativo-qualitativo: oposição 

ou complementaridade? Cadernos de Saúde Pública, Rio de Janeiro, v. 9, n. 3, p. 239-262, 

jul./set. 1993. 

 

MOURA, Clóvis. Sociologia do Catolicismo Popular Nordestino. São Paulo: Ática, 1976. 

MOURA, Clóvis. Religião e sociedade no Nordeste. Recife: Massangana, 1978. 

OFMCAP – Ordem dos Frades Menores Capuchinhos. Registros eclesiásticos oficiais sobre 

Frei Damião. Recife: OFMCap, 2019. 

OLIVEIRA, Gildson. Frei Damião: O santo das missões. São Paulo: FTD, 1997. 

 

PEIRCE, Charles Sanders. How to Make Our Ideas Clear. Popular Science Monthly, v. 12, 

p. 286-302, 1878. 

https://plato.stanford.edu/entries/mysticism/
https://periodicos.fabapar.com.br/index.php/vt/article/view/202


 

 

80 

 

 

SPICA, Marciano Adilio. Místico versus misticismo: Reflexões sobre o místico de 

Wittgenstein em comparação ao misticismo religioso caracterizado por James. Princípios, 

Natal, v. 17, n. 27, p. 113-136, jan./jun. 2010. 

 

SANTOS, Valéria. O culto aos santos no sertão nordestino: religiosidade popular e 

misticismo. Revista de Estudos da Religião, São Paulo, v. 23, n. 1, p. 45-62, 2023. 

SANTOS, João Everton da C. FREI DAMIÃO DE BOZZANO: o Conselheiro Tridentino 

no Catolicismo Popular do Nordeste brasileiro do século XX. 287 f. 2023. Tese 

(Doutorado em Ciências da Religião) - Pontifícia Universidade Católica de Minas Gerais, 

Belo Horizonte, 2023. 

SANTOS, Luiz Cristóvão dos. Frei Damião: O Missionário dos Sertões. Recife: 1953 

SIMAS, Luiz Antônio. Santos de casa: fé, crenças e festas de cada dia. 1. ed. Rio de 

Janeiro: Bazar do Tempo, 2022. 216 p. 

 

SOUZA, Raimundo Nonato de. O catolicismo popular e as missões de Frei Damião. João 

Pessoa: UFPB, 2006. 

SYLVESTRE, Josué. Fatos e personagens de perseguições a evangélicos: antes que as 

marcas se apaguem. Curitiba: Editora Mensagem, 2014. 

TORRES, Moacir. História da Ordem dos Capuchinhos no Nordeste. Fortaleza: Editora 

Universitária, 2004. 

 

TORRES, Blancard. Frei Damião: o santo e o médico. Belo Horizonte: Alpha, 2004. 

 

ZUNINO, Pablo Enrique Abraham. Método e verdade em William James: o empirismo 

radical. Cognitio: Revista de Filosofia, São Paulo, v. 13, n. 2, p. 233-250, 2012. 

ZUNINO, Pablo Enrique Abraham. A experiência mística entre a psicologia e a metafísica. 

Interações - Cultura e Comunidade, Uberlândia, v. 6, n. 10, p. 95-108, jul./dez. 2011. 


