
 

 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CARINE FIÚZA FERREIRA 

 

 

 

SOU UMA CINEASTA! 

Antônia Ágape e o Cinema Negro Paraibano no Feminino 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

JOÃO PESSOA 

2024  

 



 

CARINE FIÚZA FERREIRA 

 

 

 

 

SOU UMA CINEASTA! 

Antônia Ágape e o Cinema Negro Paraibano no Feminino 

 

  

 

 

 

  

  

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-Graduação em 

Comunicação e Culturas Midiáticas da Universidade Federal da 

Paraíba como requisito parcial para titulação de Mestre em 

Comunicação. 

Linha de pesquisa: Culturas midiáticas audiovisuais  

Orientadora: Prof. Dra. Isabella Chianca Bessa Ribeiro do Valle 

Co-orientadora: Prof. Dra. Flávia Affonso Mayer 

  

  

  

 

 

 

 

 

  

 JOÃO PESSOA 

2024 

 

 
 



 

 

 
 



 

Agradecimentos 

 

Agradeço primeiramente a Oxum e Oxóssi, que iluminam minha mente e guiam 

meus passos com sabedoria, força e amor. Vocês são a essência da minha existência, e a 

vocês, rendo toda a minha gratidão. A Exú, que me conecta com o mundo, também 

deixo meu sincero agradecimento. Laroyê! 

A escrita do texto que verão a seguir não representa um fim, mas um começo. 

Um começo que transcende o meu tempo, pois entendo que minha vida é apenas uma 

pequena parcela na vasta e necessária tarefa de reescrever a história da humanidade. 

Quando falo sobre Cinema Negro no Feminino, estou falando sobre humanidade, sobre 

a recuperação de nossa subjetividade que foi tantas vezes devastada pelo racismo. Esse 

cinema que nos permite especular o tempo passado, presente e futuro, tem sido um 

verdadeiro agente de transformação na minha vida. Por isso, agradeço profundamente a 

esse Cinema, que me moldou, e ao Tempo, que me deu a oportunidade de vivenciar 

pequenas e significativas revoluções ao lado de pessoas maravilhosas. 

Sou eternamente grata à Coragem e à Ousadia da mulheridade negra, que me 

precede e me inspira. Se hoje sou ousada, curiosa e forte, é porque um panteão de 

mulheres negras extraordinárias permitiu que eu fosse assim, e a elas, dedico meu 

profundo respeito e amor. 

À minha orientadora, Dra. Isabella Valle, minha eterna gratidão. Sua parceria e 

confiança em mim foram inestimáveis. Foi você quem me apresentou à micropolítica do 

cotidiano, fazendo-me perceber a potência que eu carregava. Agradeço também à Dra. 

Flávia Mayer, cujo compromisso em tornar o ambiente acadêmico mais acolhedor me 

tocou profundamente. Aos professores do Programa de Pós-Graduação em 

Comunicação e Culturas Midiáticas da UFPB, expresso minha gratidão pela 

generosidade com que compartilharam seus conhecimentos, ampliando meus horizontes 

e fortalecendo minha jornada. 

Agradeço de coração à banca de qualificação e defesa, representada por Dra. 

Edileuza Penha, Dra. Mannuela Ramos, Dr. Bertrand Lira. Suas contribuições e 

orientações foram fundamentais para o desenvolvimento desta pesquisa, e sou 

imensamente grata por isso. 

Aos meus colegas e amigos do Grupo de Estudo e Pesquisa em Comunicação 

TATO - Laboratório de Pesquisa em Imagens, Corpos e Afeições, meu muito obrigado. 

 
 



 

As discussões ricas, as críticas construtivas e as trocas de ideias com vocês foram 

verdadeiros tesouros, que enriqueceram este trabalho de maneiras que nunca esquecerei. 

Aos meus amigos e familiares, que estiveram ao meu lado nos momentos mais 

desafiadores, ofereço meu mais sincero e profundo agradecimento. O apoio emocional, 

as palavras de incentivo, e a paciência diante das minhas ausências foram fundamentais 

para que eu chegasse até aqui. Lembro com carinho e gratidão de Sophia Santos, 

Janaina Albuquerque, Bruna Dias, Carol Porto, Leyla Brito, Norma Goes, Fernanda 

Rocha, Lubova Trabo, Ana Claudia, Anne Galvão, Cristina Carneiro, Juan Correia, 

Lucas Mendes, Bernardo Souza. Cada um de vocês foi um pilar de suporte em minha 

vida. 

Finalmente, dedico este trabalho à minha família, a base de tudo o que sou. 

Minha mãe, Elinalda Fiúza, e minha irmã, Carol Fiúza, são as mulheres que moldaram 

minha existência com sua coragem e ousadia. Tudo o que faço é reflexo da força e do 

amor delas. À minha filha, Elisa Fiúza, e à minha sobrinha, Mariah Fiúza, dedico meu 

carinho eterno, pois vocês são as projeções do nosso legado no tempo e no espaço. Ao 

meu pai, José Roberto Ferreira, e ao meu irmão, Bruno Alexandre Fiúza, expresso todo 

o meu amor e gratidão. Vocês me ensinaram os valores que sustentam minha vida e me 

deram o amor incondicional que me fortalece a cada dia. Vocês são a fundação de todas 

as minhas conquistas. 

A todos que, de alguma forma, contribuíram para a realização deste trabalho, 

deixo aqui o meu mais profundo e sincero agradecimento. Vocês fazem parte deste 

início. 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Não sei, mas afirmo que aquele que procurar nos meus olhos algo 

que não seja uma interrogação permanente, deverá perder a visão: nem 
reconhecimento nem ódio. E se dou um grande grito, ele não será nada negro. 
Não, na perspectiva adotada aqui, não existe problema negro. Ou pelo menos, 
se existe, os brancos não se interessam por ele, senão por acaso. É uma 
história que se passa na penumbra, e é preciso que o sol transumante que 
trago comigo clareie os mínimos recantos. 

FRANTZ FANON 
 

 

 

 
 



 

RESUMO  

 

Esta dissertação, elaborada através de uma perspectiva antirracista e afrocentrada, tem o 
propósito de dar contornos historiográficos a um Cinema Negro Paraibano. A partir de 
um diagnóstico preliminar do estado da arte em relação à representação do corpo negro 
na cinematografia paraibana, de 1918 a 2023, a pesquisa dá um salto para questionar a 
representatividade - onde estão os profissionais negros no espaço/tempo? - no intuito de 
visibilizar as desigualdades e barreiras sistêmicas que ainda persistem, limitando 
oportunidades e contribuições para a solidificação de um Cinema Negro. Esta 
dissertação contribui para uma visão ampla e atualizada da presença da pessoa negra no 
cinema paraibano, passando, inevitavelmente, por suas ausências e silenciamentos. Para 
isso, faz um paralelo entre o marco promovido pelo documentário Aruanda (Linduarte 
Noronha, 1960) - primeiro filme paraibano protagonizado por pessoas negras - e o 
marco invisibilizado de As Cegas (Maria Antônia Pereira Ágape, 1982) - primeiro filme 
realizado por uma mulher negra, sendo reconhecido, ainda pela pesquisa, como pioneiro 
no Cinema Negro Paraibano, obedecendo critérios que articulam representação, 
representatividade e um atravessamento cuidadoso entre os dois. Optou-se por trabalhar 
com duas vertentes metodológicas, no intuito de enfrentar o que foi silenciado pelo 
registro histórico e criar um mapa de memórias orientado no sentido 
contra-hegemônico: uma cartografia, que acopla uma revisão documental atenta à 
reformulação narrativa de histórias de cineastas negros; e uma escrevivência, baseada 
nas experiências de vida e encontros entre duas cineastas: Carine Fiúza (autora desta 
dissertação e realizadora audiovisual) e Maria Antônia Pereira, também chamada de 
Antônia Ágape (primeira mulher negra realizadora do Estado). Em diálogo com 
Antônia Ágape, o texto busca reafirmar o papel do eu criativo como expressão de 
autonomia, desejo e potência, superando as limitações impostas pelas narrativas 
hegemônicas e construindo narrativas negras no feminino que desafiam o discurso 
dominante de forma a tecer os saberes.  
 
Palavras-chave: Cinema Paraibano. Cinema Negro. Mulheres Negras. Escrevivência. 

 

 
 



 

ABSTRACT 

 

This dissertation, developed from an antiracist and Afrocentric perspective, aims to 
outline the historiographical contours of Paraibano Black Cinema. Based on a 
preliminary diagnosis of the state of the art regarding the representation of Black bodies 
in Paraibano cinematography from 1918 to 2023, the research takes a leap to question 
representativity—where are Black professionals in space/time?—with the aim of 
highlighting the systemic inequalities and barriers that still persist, limiting 
opportunities and contributions to the establishment of Black Cinema. This dissertation 
contributes to a broad and updated view of the presence of Black people in Paraibano 
cinema, inevitably addressing its absences and silences. To achieve this, it draws a 
parallel between the landmark established by the documentary Aruanda (Linduarte 
Noronha, 1960)—the first Paraibano film featuring Black people—and the overlooked 
milestone of As Cegas (Maria Antônia Pereira Ágape, 1982)—the first film made by a 
Black person, which is recognized in this research as pioneering in Paraibano Black 
Cinema, adhering to criteria that articulate representation, representativity, and a careful 
intersection between the two. Two methodological approaches were chosen to address 
what has been silenced by historical records and to create a map of memories oriented 
toward a counter-hegemonic perspective: a cartography that combines a detailed 
documentary review with the reformulation of narratives about Black filmmakers; and 
an "escrevivência", based on the life experiences and encounters between two 
filmmakers: Carine Fiúza (the author of this dissertation and audiovisual creator) and 
Maria Antônia Pereira, also known as Antônia Ágape (the first Black female filmmaker 
in the state). In dialogue with Antônia Ágape, this text seeks to reaffirm the role of the 
creative self as an expression of autonomy, desire, and potency, thereby transcending 
limitations imposed by hegemonic narratives. It aims to construct Black female 
narratives that actively challenge dominant discourses in order to interweave diverse 
forms of knowledge. 
 
Keywords: Paraiban Cinema. Black Cinema. Black Women. Writexperience. 
 
 

 

 

 

 
 



 

LISTA DE FIGURAS 

 

Figura 1 - Quadros (2’53”, 3’37” e 4’) do filme Aruanda, de Linduarte 
Noronha. Fotografia: Rucker Vieira……………………………...31 

Figura 2 - Quadros (0’53, 1’50” e 8’54”)  do filme As Cegas…..…………. 35 

Figura 3 -  Retrato fotográfico de Antônia Ágape no ano de lançamento do 
filme As Cegas, 1982………………...…………………………..36 

Figura 4 -  Fotografia de registro do processo de realização do filme Perequeté   
……………………………............................................................38 

Figura 5 -  Retrato fotográfico de Pedro Nunes……………………..…….…40 

Figura 6 - Retrato fotográfico de Lúcio César………………………………42 

Figura 7 - Retrato fotográfico de Ana Bárbara Ramos……………….…..…42 

Figura 8 - Retrato fotográfico de Carine Fiúza………………………...……44 

Figura 9 - Retrato fotográfico de Jaime Guimarães…………………………45 

Figura 10 - Retrato fotográfico de Francisco Leite - Shiko…………………..45 

Figura 11 - Retrato fotográfico de Luis Barbosa……………………………..46 

Figura 12 - Retrato fotográfico de Adriano Roberto…………………………46 

Figura 13 - Retrato fotográfico de Valtyennya C. Pires………………………48 

Figura 14 - Retrato fotográfico de Thiago Costa……………………………..49 

Figura 15 - Retrato fotográfico de Danny Barbosa…………………………..49 

Figura 16 - Retrato fotográfico de Luzia Costa………………………………50 

Figura 17 - Retrato fotográfico de Mayara Valentim…………………………50 

Figura 18 - Retrato fotográfico de Kalyne Almeida………………………….51 

Figura 19 - Retrato fotográfico de Ismael Farias……………………………..51 

Figura 20 - Mosaico de quadros retirados dos filmes paraibanos com 
protagonismo de personagens negras, de 1960 a 2023………….56 

Figura 21 - Logomarca oficial do Festival de cinema Fest Aruanda.………...65 

 

Figura 22 - Cartaz do 18º  Fest Aruanda, 2023………………………………66 

 
 



 

Figura 23 - Imagens de Érico e Antônia Carneiro, em homenagem no 18º  Fest 
Aruanda, 2023……………………………………………………67  

Figura 24 -  Érico e Antônia Carneiro recebendo os troféus de homenagem 
pelas mãos de Lúcio César e Norma Góes……………………….68 

Figura 25 - Érico e Antônia Carneiro em entrevista para imprensa local…….68 

Figura 26 - Equipe equipe do filme Pedra polida…………………..………...72 

Figura 27 - Equipe de fotografia do filme Pedra polida……………………...73 

Figura 28 - Making Of do filme Preciso falar do futuro além mar………..…74 

Figura 29 - Print dos créditos finais do filme A pessoa é para o que nasce.....76 

Figura 30 - Quadros (2’13, 3’40, 4’40) do filme Preciso falar do futuro 
além-mar…………………………………………………………90 

Figura 31- Encontro anual de Mulheres Ativismo Realização - MAR 
(Cachoeira-BA, 2018), ocasião bastante significativa na qual 
representei a União de Mulheres do Audiovisual Paraibano - 
U.M.A-PB………………………………………………………..93 

Figura 32 - Turma de realizadores aprovado no Edital Curta universitário 2017 
em visita ao Projac……………………………………………….96 

Figura 33 - Registro do Encontro de Cinema Negro Zozimo Bulbul, 2017…97 

Figura 34 - Making of do filme Odò Pupa, lugar de Resistência. Elenco e 
equipe do filme…………………………………………………..99 

Figura 35 - Maria Antônia Pereira Ágape…………………………………...102 

Figura 36 -  Flyer de divulgação do FESTINCINEJP 2024 com a imagem de 
Antônia Ágape, homenageada…………………………………..113 

Figura 37 Fotografias da mesa intitulada A contribuição de mulheres negras 
para o cinema brasileiro: Antônia Ágape e o Super-8 paraibano.114 

Figura 38 Foto do momento em que assistimos a exibição de As cegas no 
FESTINCINEJP……………………………………………...…118 

Figura 39 Foto do encontro pós mesa A contribuição de mulheres negras para 
o cinema brasileiro: Antônia Ágape e o Super-8 paraibano….…120 

Figura 40 Antônia Ágape concedendo entrevista para o Canal Brasil após 
homenagem no FESTINCINEJP………………………………..121 

Figura 41  Foto do dia em que Antônia e eu, Carine, nos conhecemos……122 

  

 
 



 

  

LISTA DE TABELAS 

 

Tabela 1 - Lista de filmes paraibanos com protagonismo de personagens 
negras, de 1960 a 2023 - destaque (negrito) para realizadores 
negros e obras apagadas pela memória hegemônica……………..53 
 

Tabela 2 - Cineastas negros paraibanos, em ordem alfabética, e suas obras, de 
1960 a 2023………………………………………………………58 

Tabela 3 - Filmografia do Cinema Negro Paraibano, de 1960 a 2023………70 

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  
 

 

 
 



 

SUMÁRIO 

 

1 UMA CINEASTA EM BUSCA DE SENTIDO PARA UMA INTERROGAÇÃO 

PERSISTENTE: E O CINEMA NEGRO NA PARAÍBA? ​ 8 

2 DOS CAMINHOS DE ARUANDA AOS PASSOS DE ANTÔNIA​ 15 

2.1 O território do Cinema Negro no movimento da diáspora                                  25 

2.2 Reescrevendo memória na trilha do Cinema Negro Paraibano                          30 

2.3 Panorama do Cinema Negro Paraibano                                                                53  

3 VOZES-MULHERES: ESCREVIVENDO COM ANTÔNIA ÁGAPE​ 77 

3.1 Voz-Carine                                                                                                                78 

3.2 O encontro                                                                                                              101 

3.3 Voz-Antônia                                                                                                            105 

3.4 Escrevivências do Cinema Negro Paraibano no Feminino                                116                              

4 CONSIDERAÇÕES FINAIS​ 122 

REFERÊNCIAS                                                                                                           127 

APÊNDICE A                                                                                                              135 

 

 

 
 



 

 

1 UMA CINEASTA EM BUSCA DE SENTIDO PARA UMA INTERROGAÇÃO 

PERSISTENTE: E O CINEMA NEGRO NA PARAÍBA? 

Começo esta dissertação me apresentando: sou Carine Fiúza, pesquisadora e 

realizadora. Ocupo um lugar de produção e articulação ativos do pensamento artístico e 

acadêmico também enquanto lugar político e comprometido socialmente. Sou mulher, 

mãe, filha, comunicadora, perdi meu irmão - um jovem negro - para o racismo 

estrutural. Fiz Radialismo, faço fotografias, filmes, textos e me envolvo politicamente 

contra as facetas do colonialismo. Sou uma cineasta negra. 

É deste lugar que apresento esta pesquisa, movida pelo desejo inicial de 

catalogar uma filmografia paraibana no intuito de localizar e entender a presença do 

corpo negro nessas produções: seja enquanto figura enunciada nas obras audiovisuais - 

a representação -, seja enquanto mão de obra técnica e criativa - a representatividade. 

Nessa dissertação abordo, então, a questão da representação e da 

representatividade da pessoa negra no cinema paraibano, compreendendo que a 

representação não consiste simplesmente em reproduzir a realidade, mas sim em um 

processo ativo de enunciação (Fanon, 2008), de construção de significados, influenciado 

por sistemas simbólicos e relações de poder, silenciamento e apagamento sistemático 

dos corpos negros que constroem uma história (Hall, 2016; Bento, 2022). E que a 

representatividade é a análise das relações de poder, dos discursos dominantes e das 

formas de resistência de diversos grupos sociais (Hall, 2016). Conforme observa o 

teórico Silvio Almeida (2019, p.109), o termo "representatividade" refere-se, em última 

instância, à participação de maiorias minorizadas em espaços de poder e prestígio 

social, inclusive dentro dos centros de disseminação ideológica, como os meios de 

comunicação.  

Assim,  ao falarmos neste texto de representação do corpo negro no cinema 

paraibano, focamos na presença enunciativa da pessoa negra nas narrativas audiovisuais 

produzidas no Estado; e ao falarmos em representatividade neste contexto, estamos nos 

referindo à participação de certo grupo de pessoas que trabalham na produção das 

referidas obras. Abordaremos criticamente as duas noções sempre de modo interligado e 

complexo. 

8 
 

 



 

 

Inicialmente o projeto deste mestrado se tratava de um plano de amplitude 

analítica ousada para uma dissertação: ir de um levantamento da memória e acervo de 

um Estado inteiro - a Paraíba, de onde falo -, desde quando se faz cinema por aqui 

(1918), à análise fílmica, localizando e analisando de forma quanti-qualitativa essas 

presenças negras. Para chegar a um corpus representativo de análise seria preciso um 

mergulho profundo de leitura das obras para a escolha dos filmes, além do contato 

direto com muitos profissionais do audiovisual paraibano, buscando o que foi silenciado 

pelo registro histórico, para criar um mapa de memórias orientado no sentido 

contra-hegemônico. Foi assim que comecei este mestrado, que foi, como toda pesquisa, 

tomando vida própria e moldando novos percursos. 

O mergulho profundo aconteceu, assim como uma constante interlocução com 

colegas de profissão. Mas a análise fílmica ou mesmo uma catalogação filmográfica 

mais formal foi deixando de ser o foco para dar lugar a uma cartografia1 do Cinema 

Negro Paraibano, no Feminino2, que, por fim, me levou com ainda mais força ao mapa 

de memórias contra-hegemônico almejado.  

Em um primeiro momento, desenvolvi um trabalho de documentação com base 

no critério da representação, categorizando filmes paraibanos nos quais personagens 

negros, identificados por características físicas como a cor da pele, protagonizam as 

narrativas. Para essa categorização, considerei o tempo de tela e a complexidade 

narrativa, critérios que explicarei em detalhes adiante. Contudo, um giro metodológico 

me lançou em um processo de pesquisa mais dinâmico e ativo, a partir do encontro com 

uma cineasta negra invisibilizada pelos registros documentais: Maria Antônia Pereira 

(seu nome original), aqui também chamada de Antônia Ágape (seu nome “recebido”, 

como ela se refere) - precursora do Cinema Negro na Paraíba. O encontro com Antônia 

e os estudos de Cinema Negro, colocaram a pesquisa diante de outros métodos, 

2 A expressão "no Feminino" adotada neste contexto, é proposta por Souza (2013, 2020) para delinear um 
recorte específico no Cinema Negro, que privilegia uma perspectiva construída a partir das experiências e 
do olhar das mulheres. Essa abordagem busca enfatizar a importância das vivências femininas na 
construção de narrativas e representações, o que será explorado em maior profundidade ao longo deste 
trabalho. 

1 A cartografia, neste contexto, é entendida como uma prática não apenas de mapeamento geográfico, mas 
de construção de significados. A cartografia, nesse sentido, envolve a criação de mapas simbólicos que 
reconfiguram territórios a partir de experiências culturais, políticas e sociais, permitindo a emergência de 
novas leituras e interpretações sobre espaços e identidades (Fuini, 2014). 

9 
 

 



 

 

incluindo a escrevivência (Evaristo, 2020). Por fim, o que esta dissertação apresenta, 

sem perder o objetivo inicial, é uma proposta de olhar cartograficamente para o Cinema 

Negro Paraibano, no Feminino (Souza, 2020). 

Os dados da Agência Nacional de Cinema - ANCINE3 (2018) revelam que em 

2016 a grande maioria dos longas brasileiros foi dirigida por pessoas brancas. Foram 

97,2% de pessoas brancas para 2,19% de pessoas negras, sem que houvesse intersecção 

entre esses quantitativos e o de mulheres realizadoras - responsáveis por 19,7% da 

produção de filmes no país, nenhuma delas são pessoas autodeclaradas negras. Uma 

análise detalhada por gênero e tipo de obra revelou que as mulheres têm maior presença 

na direção de documentários, com 29,5% desses filmes sendo assinados por elas, 

enquanto na ficção esse número cai para apenas 15,5%. O estudo também apontou o 

domínio de homens brancos não apenas na direção, mas também nas demais principais 

funções no cinema, tais como roteiro, produção executiva, direção de fotografia e 

direção de arte. Isso evidencia que as histórias retratadas nas telas do País, produzidas 

por brasileiros, têm sido predominantemente contadas sob uma perspectiva hegemônica 

da masculinidade e da branquitude4, com as quais inevitavelmente nos encontramos ao 

pensar nos dispositivos de acesso aos meios de produção, difusão e memória. 

Esse diagnóstico não é novo e vem, justamente, sendo foco de discussões 

políticas e revisões históricas, inclusive no campo acadêmico. Contudo, ainda assim há 

uma dificuldade de acesso a informações que se destinem à memória da participação da 

pessoa negra (sobretudo da mulher negra) no cinema, inclusive no cenário paraibano, o 

que indica que o debate da questão racial no setor está longe de se esgotar e ainda 

carece de maior atenção e complexificação. É fato que as discussões com recortes de 

classe e gênero são predominantes no cinema paraibano, como veremos adiante, o que 

não justifica a negligência, apagamento ou substituição do enfoque racial, o que 

tentamos reparar parcialmente com esta pesquisa, ao centralizarmos seu campo de 

4 Nos referimos à masculinidade como reflexo do patriarcado e à branquitude como reflexo do pacto 
narcísico da cultura branca (Bento, 2022), ambas consolidadas hegemonicamente  em sua versão moderna 
de poder sob a perspectiva colonial. 

3 Disponível em: 
https://www.gov.br/ancine/pt-br/oca/publicacoes/arquivos.pdf/Estudo%20genero%20e%20raca%20no%2
0setor%20audiovisual.pdf Acesso em: 15 de fevereiro de 2024. 

10 
 

 



 

 

estudo no Cinema Negro, em uma abordagem afrocentrada (Asante, 2009) sensível às 

perspectivas interseccionais em questão: classe e, principalmente, gênero. 

De acordo com o Estatuto da Igualdade Racial5 (2010), produções veiculadas 

pelos meios de comunicação de massa devem valorizar a herança cultural e participação 

da população negra na história do País. Além disso, a produção de filmes deve dar 

oportunidades para atores, figurantes e técnicos negros, sem discriminação de qualquer 

natureza, na compreensão de uma reparação histórica6 como método para promoção de 

oportunidades. 

No que diz respeito ao Cinema Negro Brasileiro, é valioso a essa pesquisa o 

conhecimento de dois marcos em movimentos sociais do próprio Cinema Negro, que se 

vinculam conceitualmente às questões da representação e da representatividade da 

pessoa negra. O primeiro é o Dogma Feijoada7 , que estabelece que:  
1) O filme tem que ser dirigido por um realizador negro; 2) O protagonista 
deve ser negro; 3) A temática do filme tem que estar relacionada com a 
cultura negra brasileira; 4) O filme tem que ter um cronograma exequível. 
Filmes-urgentes; 5) Personagens estereotipados negros (ou não) estão 
proibidos; 6) O roteiro deverá privilegiar o negro comum (assim mesmo em 
negrito) brasileiro; 7) Super-heróis ou bandidos deverão ser evitados. 
(Carvalho, 2005, p. 96) 

 
O segundo é o Manifesto de Recife8, que propõe:  

8 O Manifesto do Recife, foi lançado no ano 2001, na cidade de Recife e reclamava a inserção do negro 
em toda a cadeia audiovisual. Para efetivar tal projeto, exigia sanções legais às emissoras de televisão, 
produtoras de cinema e agências de publicidade – que insistiam na prática da discriminação racial – e 
evocava uma “aliança ampla, geral e irrestrita” entre todos os produtores de audiovisual de todas as 

7 O manifesto Dogma feijoada foi lançado no ano 2000, na cidade de São Paulo, por jovens cineastas e 
pesquisadores negros como forma de enfrentamento à representação esteriotipada e negativa da pessoa 
negra no cinema nacional. Dentre os que assinam o manifesto estão: Jefferson De, Noel Carvalho, Ari 
Candido, Rogério Moura, Lílian Santiago, Daniel Santiago e Billy Castilho. 

6 No contexto brasileiro, a ideia de reparação histórica abrange um conjunto de políticas e medidas 
voltadas para mitigar as desigualdades e injustiças históricas sofridas pela população negra no país. Essas 
políticas buscam corrigir os efeitos duradouros do passado escravocrata, que resultaram em uma série de 
desvantagens e exclusões sociais, como falta de acesso à educação, moradia, emprego digno, 
representação política, além de repressão cultural/religiosa. Dentre as ações de reparação adotadas estão 
as cotas raciais, o Estatuto da Igualdade Racial, a inclusão da História e Cultura Afro-Brasileira no 
currículo escolar, ações afirmativas e o reconhecimento de comunidades quilombolas. Essas iniciativas 
visam promover a inclusão, valorização da cultura afro-brasileira e combate ao racismo estrutural. No 
entanto, é importante ressaltar que a luta por igualdade racial e justiça social é contínua e demanda um 
esforço constante para promover oportunidades, efetivar a reparação histórica e construir uma sociedade 
mais equitativa e inclusiva. 

5 Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2010/lei/l12288.htm Acessado 
em: 10 de março 2024. 

11 
 

 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2010/lei/l12288.htm


 

 

1) O fim da segregação a que são submetidos os atores, atrizes, 
apresentadores e jornalistas negros nas produtoras, agências de publicidade e 
emissoras de televisão; 2) A criação de um fundo para o incentivo de uma 
produção audiovisual multirracial no Brasil; 3) A ampliação do mercado de 
trabalho para atrizes, atores, técnicos, produtores, diretores e roteiristas 
afros-descendentes. 4) A criação de uma nova estética para o Brasil que 
valorizasse a diversidade e a pluralidade étnica, regional e religiosa da 
população brasileira. (Carvalho, 2005, p.98)  

 
Para esta dissertação, então, nossa compreensão de Cinema Negro Paraibano 

estará centrada em um recorte assentado sobretudo nos três primeiros pontos 

apresentados pelo Dogma Feijoada, com foco na representação do negro pelo negro 

(articulação entre representação e representatividade). Nesta cartografia, 

consideraremos como Cinema Negro, então, apenas filmes dirigidos por realizadores 

negros e cujas narrativas são protagonizadas por personagens negros, em contextos que 

escapam às simplificações e estereotipias. Com isso, esta pesquisa almeja promover os 

pontos destacados pelo Manifesto do Recife, como sendo também objetivos na 

construção de um Cinema Negro. 

Nesse contexto, busco contribuir para o fortalecimento da compreensão sobre a 

presença da pessoa negra na cinematografia paraibana, promovendo uma discussão 

sobre a consolidação do Cinema Negro na Paraíba. Esse movimento não apenas avança 

na produção de filmes, mas também se expande na teoria, crítica e formação acadêmica, 

com cineastas, professores, pesquisadores e críticos unindo forças para solidificá-lo 

(Souza, 2013). Esta dissertação é, portanto, politicamente comprometida com seu objeto 

e objetivo, além de se fundamentar teoricamente em pensamentos predominantemente 

elaborados por pessoas negras. Eu, Carine Fiúza, enquanto realizadora e pesquisadora 

negra, produzo Cinema Negro, em forma de obra e de pensamento. 

Deste modo, a pesquisa realizou-se na busca por articular os dados e 

informações obtidos para compreender o cenário do cinema local sob a perspectiva de 

uma abordagem teórica afrocentrada, que destaca a importância de considerar o 

etnias, a fim de criar uma “nova estética” para o Brasil, tendo em vista promover a sua 
“multirracialidade”. 
 

12 
 

 



 

 

deslocamento cultural, psicológico, econômico e histórico da população africana e sua 

diáspora9 (Asante, 2009). 

Destaco a importância da memória como elemento central para a retomada de 

narrativas e discursos. A partir, então, do meu enfrentamento crítico à documentação 

hegemônica e do encontro com realizadores negros, incluindo principalmente as minhas 

conversas com Antônia Ágape, e da história de vida dela e da minha, das nossas 

memórias entrelaçadas, busco reafirmar o papel do eu criativo como expressão de 

autonomia, desejo e potência, superando as limitações impostas pelas narrativas da 

branquitude e da masculinidade e construindo novas representações e narrativas negras 

que desafiam o discurso dominante. Afinal, não somos nós cineastas?10 

Para isso, a dissertação está dividida em duas grandes partes. Para além desta 

introdução, a primeira parte ocupa o segundo capítulo, intitulado Dos caminhos de 

Aruanda aos passos de Antônia, onde dou contorno a uma elaboração do Cinema Negro 

Paraibano. Em O território do Cinema Negro no movimento da diáspora, fundamento 

esta pesquisa e seu objeto enquanto exercício diaspórico e de assentamento de 

territórios; em Reescrevendo memória na trilha do Cinema Negro Paraibano, confronto 

os registros documentais, no intuito de desvelar apagamentos historiográficos de 

pessoas negras no Cinema Paraibano; e em Panorama do Cinema Negro Paraibano 

desenvolvo uma proposta organizada de visualização daquilo que podemos chamar de 

Cinema Negro na Paraíba. 

A segunda parte ocupa o terceiro capítulo, Vozes-Mulheres: escrevivendo com 

Antônia Ágape, em que apresento, através do exercício de escrevivência (Evaristo, 

2020), uma narrativa em primeira pessoa junto à primeira cineasta negra da Paraíba, 

Maria Antônia Pereira Ágape, na articulação crítica de nossas trajetórias. O capítulo é 

dividido em quatro tópicos: Voz-Carine, em que ofereço meu relato como mulher negra 

10 Esta pergunta, que inspira o título da dissertação, se baseia no discurso proferido por Sojourner Truth, 
mulher negra nascida e escravizada nos Estados Unidos, ativista abolicionista e defensora dos direitos das 
mulheres, proferido na Women’s Rights Convention de 1851 em Akron/Ohio, em que questionava: “Não 
sou eu uma mulher?”, ao elencar as diferentes perspectivas entre as mulheres negras e as mulheres 
brancas, estabelecendo marcadores raciais indispensáveis às reivindicações (hooks, 2019). 

9 A diáspora africana pode ser entendida como o resultado de um processo histórico marcado pela 
imigração forçada de homens e mulheres do continente africano para outras regiões do mundo de forma 
violenta. Esse movimento se deu pelo fluxo, através do oceano Atlântico, de pessoas e culturas e pelo 
encontro de diversas sociedades e demarcadores sociais. 

13 
 

 



 

 

e realizadora no Cinema Negro; O encontro, onde apresento a experiência de troca junto 

a Antônia; Voz-Antônia, em que a cineasta pioneira do Cinema Negro Paraibano oferece 

seu relato de experiência, também em primeira pessoa; e Escrevivências do Cinema 

Negro Paraibano no Feminino, em que, a partir desse encontro, elaboramos o Cinema 

Negro Paraibano no Feminino. O quarto capítulo aponta para as considerações finais 

dos processos e resultados da pesquisa. 

 

 

14 
 

 



 

 

2 DOS CAMINHOS DE ARUANDA AOS PASSOS DE ANTÔNIA 

Metodologicamente, a ideia inicial desta pesquisa previa três etapas: a primeira 

estaria relacionada à revisão bibliográfica e ao levantamento dos filmes; a segunda 

trataria da aplicação de questionário aos diretores/produtores e outros profissionais; e a 

terceira, então, discutiria o cenário do cinema local apresentado, à luz de uma base 

teórica afrocentrada com vistas na construção de novas narrativas sobre a presença da 

pessoa negra no cinema paraibano. Percebemos, ao final da primeira etapa, que seria 

preciso tomar outros rumos. Então, comecemos pelo início.  

A narrativa histórica hegemônica do cinema brasileiro destaca, na inauguração 

de uma estética que se consolidava sob um movimento chamado de Cinema Novo11, a 

importância do documentário Aruanda (1960), dirigido pelo cineasta paraibano  

Linduarte Noronha. O filme coloca a Paraíba na vanguarda do cinema nacional e se 

torna referência obrigatória de cinema no Estado (Nascimento, 2018). A obra também 

inaugura a imagem da pessoa negra como protagonista no cinema paraibano.  

Aruanda destaca-se ao retratar a vida de uma família em uma comunidade 

quilombola na Paraíba, explorando as complexidades da resistência cultural e social no 

Quilombo do Talhado. Além disso, a palavra Aruanda faz referência à origem africana 

do termo, evocando a memória dos portos de Luanda e simbolizando a visão da terra 

natal dos povos negros escravizados no Brasil. No contexto dos quilombos, essa 

referência remete à busca pela liberdade e pela restituição da herança cultural (Flores, 

2015). Porém, se o título de Aruanda se relaciona a um movimento de afirmação do 

território de pessoas negras brasileiras em diáspora, o filme não produz o mesmo efeito 

de pertencimento no cinema paraibano. E por isso, sempre me afetou profundamente o 

fato desta obra ser confundida com cinema negro no discurso de alguns professores com 

quais tive acesso durante minha graduação.  

Apesar do corpo negro ter presença visual frequente em obras cinematográficas 

produzidas na Paraíba, é relevante apontar que a importância inaugural produzida por 

11  A práxis do Cinema Novo se pautava, acima de tudo, pela necessidade de afirmação cultural, estética e 
existencial do artista e do povo brasileiros. Desde o início, estava implícita no movimento cinemanovista 
uma teoria crítica da sociedade, um projeto de transformação política, uma palavra de ordem que virou 
manifesto artístico: a ‘estética da fome’ (Monteiro, 2011, p.77). 

15 
 

 



 

 

Aruanda - ao trazer o negro como protagonista - não solidifica, a partir dele, um 

crescimento da presença de atores e atrizes negros e negras em papéis de destaque e/ou 

em narrativas com personagens mais complexos (representação), nem tampouco prevê 

um aumento da presença de pessoas negras ocupando outras funções criativas12 nas 

produções audiovisuais do Estado (representatividade), aspectos relevates ao cinema 

negro, como descrito no Dogma Feijoada e Manifesto do Recife. Nesse sentido,é 

importante, destituir o título de “princesa Isabel”13 atribuído à obra e reposicioná-la no 

discurso acadêmico.  É apenas 40 anos depois, já no início do século XXI, que podemos 

observar um movimento, de fato, ascendente no desenvolvimento do Cinema Negro no 

Estado com mais profissionais negros a frente das narrativas em funções criativas e 

técnicas. 

Para chegar a essa visão geral sobre a representação do negro no cinema 

paraibano, tomei como base quatro gerações do cinema local: a primeira de 1918 a 

1970, durante o qual foram estabelecidos os primeiros experimentos com o cinema no 

Estado; a segunda, que se desenvolve entre o final da década 70 e início de 80, 

caracterizada pelo ciclo de Super 8 e narrativas marcadas por um cunho social muito 

forte; a era digital, de 2007 a 2017, quando o acesso a equipamentos digitais de alta 

tecnologia e baixo custo tornou possível a realização em massa de filmes; e a atual fase, 

de 2018 a 2023, na qual perspectivas desenvolvidas por grupos de maioria minorizada14 

14 O termo maioria minorizada refere-se a grupos sociais que, apesar de serem numericamente 
significativos, enfrentam marginalização e exclusão nas esferas social, política e econômica. Essa 
concepção, desenvolvida por autores como Santos (2021), desafia a dicotomia tradicional entre maiorias e 
minorias, ressaltando que a quantidade não garante poder ou representação. Assim, a maioria minorizada 
inclui, por exemplo, mulheres, negros e populações de classes trabalhadoras, que, mesmo sendo uma 

13 A referência à "princesa Isabel" neste contexto carrega uma conotação irônica, aludindo à forma como 
a figura histórica da princesa, associada à assinatura da Lei Áurea, é frequentemente utilizada para 
simbolizar a abolição da escravatura e a luta contra o racismo. Ao aplicar essa associação ao filme 
Aruanda, sugiro que a obra, assim como a princesa Isabel, é apresentada como um símbolo de progresso e 
luta antirracista, quando na verdade suas representações podem reforçar estereótipos e visões colonialistas 
sobre a comunidade negra. Essa ironia serve para questionar a maneira como a história do cinema 
brasileiro e a produção de conhecimento sobre o cinema negro são construídas, muitas vezes, a partir de 
simplificações e generalizações. 

12 Neste sentido, nos referimos, para além da atuação, às funções de roteiro, direção, direção de fotografia, 
direção de som, direção de arte, entre outras funções de liderança e autoria legitimadas - cargos que, por 
exemplo, concorrem a premiações e assumem destaque nos circuitos cinematográficos. Vale destacar que 
sempre foi frequente a presença de profissionais negros em funções mais estritamente consideradas 
técnicas - Edgar Moura (2005) vai chamar o profissional de maquinaria e elétrica, por exemplo, de “turma 
da pesada”. 

16 
 

 



 

 

(população negra, indígena, LGBTQIAPN+15 e mulheres, por exemplo) podem ser 

amplamente consideradas.  

A opção de abordagem por gerações demarca hiatos temporais que se definem 

com base em mudanças significativas na indústria cinematográfica, como a 

popularização de novas tecnologias e a implementação de políticas públicas específicas. 

Ao delimitar esses períodos, é possível identificar padrões, tendências, continuidades e 

rupturas na representação negra ao longo do tempo. 

O avanço tecnológico, com a popularização do acesso a equipamentos de 

filmagem e edição, desempenhou um papel crucial na ampliação da participação de 

pessoas negras na produção cinematográfica. A redução dos custos e a facilidade de uso 

dessas ferramentas permitiram que mais pessoas negras pudessem contar suas próprias 

histórias, contribuindo para uma maior diversidade de narrativas e perspectivas. 

Paralelamente, as políticas públicas de incentivo à diversidade e à inclusão 

também tiveram um impacto significativo na representação negra no cinema. Editais e 

programas de fomento à produção audiovisual destinados a maiorias minorizadas 

criaram oportunidades para que novos talentos pudessem emergir e suas histórias 

pudessem ser contadas. 

É importante ressaltar que a interseccionalidade da raça com outros marcadores 

sociais, como gênero, classe e orientação sexual, afeta de forma complexa as 

experiências e as representações das pessoas negras no cinema. Mulheres negras, por 

exemplo, enfrentam desafios específicos relacionados ao racismo e ao sexismo, e suas 

histórias são frequentemente sub-representadas, como é o caso de Maria Antônia Pereira 

Ágape, sobre o qual nos debruçamos com maior atenção, adiante.  

Já na primeira fase de desenvolvimento da pesquisa entendemos que seria 

inviável catalogar a totalidade dos filmes que trazem a pessoa negra no cinema 

paraibano, tanto pelo fato de que sempre nos escapará alguma referência diante dos 

bancos de dados (listas de festivais, salas de exibição, contemplados em premiações 

15  LGBTQIAPN+ é uma sigla que representa as comunidades de pessoas Lésbicas, Gays, Bissexuais, 
Transgêneros, Queers, Intersexuais, Assexuais, Panssexuais e Não-Binárias, entre outras identidades de 
gênero e sexualidades contra-hegemônicas diversas. 

parte significativa da população, frequentemente se deparam com barreiras sistêmicas que limitam suas 
oportunidades, direito e, sobretudo, representatividade. 

17 
 

 



 

 

e/ou editais públicos, etc.), quanto porque classificar quem é e quem não é um corpo 

negro, em algumas obras ou créditos, ou mesmo circuitos, exigiria outras camadas (e 

tempo) de pesquisa. De todo modo, persistimos, neste momento inicial, em alcançar 

uma amostragem significativa de obras que, ao longo da história, nos permitiria 

compreender rupturas e continuidades nas formas e contextos de enunciação da pessoa 

negra16, a representação, para depois podermos articulá-la com a representatividade. 

Para chegar a uma lista de filmes que nos permitissem o entendimento de como 

pessoas negras foram representadas historicamente no cinema paraibano, consultamos 

os livros Cinema na paraíba (Leal, 2007), Cinema e Memória - O Super-8 na Paraíba 

nos anos de 1970 e 1980 (Amorim e Falcone, 2013), De gadanho a Closes (Gomes e 

Nunes, 2022); o site Paraíba Criativa17, plataforma destinada ao registro de arte e 

cultura no Estado que supre uma demanda de documentação muitas vezes negligenciada 

pela Academia e pelo Estado; o projeto Panorama do curta-metragem paraibano18; e a 

dissertação de Cristhine Lucena Rolim, Estratégias Alternativas de Produção no 

Cinema Brasileiro Contemporâneo: O Caso da Cooperativa Filmes a Granel (2017)19.  

Após essa pesquisa, identificamos quase 250 filmes, entre curtas, médias e 

longas metragens, ficcionais e documentais, produzidos na Paraíba entre 1918 e 2023. 

Desses, chegamos a uma lista de 29 filmes (Apêndice A) nos quais figuram a pessoa 

19A dissertação de Cristhine Lucena Rolim analisa as estratégias alternativas de produção no cinema 
brasileiro contemporâneo, focando no estudo de caso da Cooperativa Filmes a Granel. A pesquisa 
investiga como essa cooperativa de cineastas independentes busca superar desafios e viabilizar a 
produção de filmes fora dos circuitos tradicionais, promovendo uma abordagem colaborativa e horizontal 
na criação cinematográfica.  

18 Box de DVDs de filmes paraibanos categorizados por décadas de produção, lançado pela ABD-PB 
(Associação Brasileira de Documentaristas e Curtametragistas da Paraíba) entidade sem fins lucrativos 
que representa e apoia os profissionais do audiovisual na Paraíba. Com foco especial no documentário e 
no curta-metragem. 

17 Disponível em: https://www.paraibacriativa.com.br/artista/historia-do-cinema-paraibano/. Acesso em 
16 de novembro de 2023. 

16 A identificação de raça e as nuances do “ser negro” podem ser entendidas a partir de metodologias 
como a adotada pelo GEMMA (Grupo de Estudos Multidisciplinares da Ação Afirmativa), que utiliza a 
autodeclaração e a heteroclassificação. A autodeclaração permite que os próprios indivíduos se 
identifiquem dentro das categorias raciais oficiais, refletindo uma dimensão subjetiva da identidade racial. 
Em contrapartida, a heteroclassificação, realizada pelos pesquisadores, oferece uma análise externa 
baseada em critérios visuais, permitindo uma abordagem mais objetiva que busca mitigar vieses e 
assegurar a precisão na categorização. Dessa forma, a combinação dessas metodologias possibilita uma 
análise mais aprofundada das complexidades e variabilidades inerentes à construção da identidade negra, 
revelando as dinâmicas sociais, históricas e culturais que permeiam a identificação racial no Brasil. 

18 
 

 

https://www.paraibacriativa.com.br/artista/historia-do-cinema-paraibano/


 

 

negra com alguma relevância, segundo os critérios de maior complexidade das 

personagens em questão e o tempo de tela que elas ocupam. 

Neste primeiro momento de triagem, foquei apenas no critério de representação. 

Ou seja, esta lista preliminar (Apêndice A), não sendo atravessada ainda por critérios de 

representatividade, inclui a presença de realizadores negros e não negros - o que, assim, 

não a configura como uma listagem de Cinema Negro. A identificação dos personagens 

negros se deu, a priori, pela identificação de um tom de pele escuro, que na maioria dos 

casos, mas não exclusivamente, se soma a outros traços como lábios carnudos, nariz 

largo e cabelo crespo. É sabido  que esses critérios não são determinantes para uma 

identificação racial - já que a raça é, na verdade, uma forma de representação primária, 

uma ficção útil (MBEMBE, 2014), sobretudo quando a vinculamos exclusivamente a 

um fenótipo padronizável - , mas eles certamente atravessam a negritude de forma 

marcante, compondo leituras menos dúbias em relação contrastante ao padrão 

facilmente reconhecível da branquitude hegemônica. Isso não significa que 

desconsideramos a diversidade negra nos nossos critérios de heteroidentificação, 

sobretudo considerando a realidade do colorismo à brasileira (DEVULSKY, 2021), 

sendo importante para nós a presença de um reconhecimento partilhado publicamente. 

Ao tratar, neste momento, do nível de complexidade das personagens, entendemos que 

nem toda representação do negro é de fato significativa em termos narrativos a ponto de 

destacar atravessamentos suficientemente relevantes à análise em questão. Por exemplo, 

representações figurativas, na qual a pessoa negra aparece somente com um corpo que 

passa ou breves participações que não catalisam nenhum agente narrativo têm pouca 

relevância representativa para esta pesquisa. Reconheço que os silêncios e ausências de 

personagens também falam muito sobre essas questões, mas não foram os indícios 

escolhidos pelo meu caminho metodológico. Foquei nas presenças de destaque de 

personagens publicamente facilmente lidos como negros. 

Não posso deixar de mencionar que, ao catalogar brevemente a vasta filmografia 

paraibana pesquisada, foi possível perceber que a maioria das narrativas representam a 

pessoa negra de maneira superficial e/ou estereotipada, o que diminuiu 

significativamente a quantidade de obras na listagem final sob o recorte de 

19 
 

 



 

 

complexidade escolhido a esta dissertação, apesar de compor um corpus extremamente 

relevante para outras possíveis análises críticas também afrocentradas. 

O tempo de tela, como segundo elemento de relevância na seleção da 

amostragem inicial, aborda a quantidade de tempo que uma personagem é destacada na 

narrativa cinematográfica, seja por meio de sua presença visual ou pela atenção que 

recebe dos outros personagens, por exemplo: se uma personagem aparece em mais de 

cinquenta por cento do tempo do filme, ela é relevante. Bordwell (1987) destaca a 

importância desse aspecto ao examinar como os cineastas distribuem o tempo de 

exposição dos personagens para criar significados específicos na tela.  

Autores da área da comunicação, como Stuart Hall (2016) e Robert Stam (2000), 

discutem o tempo de tela como uma medida da importância e centralidade das 

personagens na narrativa. Eles argumentam que essa métrica pode ser utilizada para 

medir a visibilidade e representatividade de grupos sociais na mídia, incluindo raça, 

gênero e classe, além de identificar padrões de estereótipos e discriminação em relação 

a grupos minorizados. 

Assim, esta primeira triagem de filmes foi desenvolvida como uma abordagem 

preliminar para se ter uma visão inicial do cenário da representação e nos conduzir aos 

próximos passos e recortes. A partir dela, a etapa seguinte previa uma articulação desses 

filmes com a representatividade. A princípio, aplicaríamos um questionário aos 

realizadores no intuito de obter uma classificação de raça e gênero baseada em 

autodeclaração e, assim, seria possível obter dados mais precisos e embasados para 

futuras análises, tanto em relação às obras que seriam escolhidas, como em relação à 

composição dos demais membros das equipes dos filmes selecionados. 

 Para a autoidentificação racial seguiríamos as categorias estabelecidas pelo 

IBGE: preto, pardo, branco, indígena e amarelo, sendo negros aqueles classificados 

como pretos ou pardos. Assim, a lista dos filmes seria organizada em duas categorias 

principais: filmes de realizadores não negros e filmes de realizadores negros. 

Adicionalmente, os realizadores seriam classificados de acordo com seu gênero, 

considerando tanto autodeclarações dentro das classificações binárias (homens e 

mulheres, sejam cisgênero ou transgênero), como não-binárias. 

20 
 

 



 

 

 A seguir, eu procuraria compreender a presença do corpo negro de forma 

interseccional, considerando as categorias de gênero e raça, tanto a dimensão técnica 

quanto a criativa na produção cinematográfica selecionada, identificando os 

profissionais envolvidos em ambas as esferas de trabalho. Nesse contexto, compreendo 

a esfera técnica como aquela que engloba o uso de equipamentos e recursos necessários 

para a captura de som e imagem, constituindo atividades complementares ao processo 

criativo. A dimensão criativa, por sua vez, está mais intrinsecamente ligada à fabulação, 

imaginação e à delimitação de uma realidade que se torna materializável pela aplicação 

da técnica. 

Àquela altura eu já compreendia que a análise da dimensão técnica desenvolvida 

por profissionais negros do cinema paraibano seria demasiadamente ampla para as 

delimitações possíveis a este trabalho, mas reconhecendo sua importância fundamental 

na viabilização das produções, havia o intuito de citá-los nominalmente na filmografia 

selecionada como forma de registro, garantindo a presença desses créditos na memória 

audiovisual que destacamos aqui, mesmo sabendo que a questão careceria de maior 

atenção analítica por outros trabalhos. 

Cheguei a iniciar a aplicação dos questionários aos realizadores quando esta 

dissertação foi submetida ao exame de qualificação, ocasião que mudou os rumos da 

pesquisa. Entre as contribuições da banca avaliadora, duas foram fundamentais para 

redefinirmos a metodologia: a compreensão da importância de posicionar este texto 

dentro do campo do Cinema Negro, observação trazida pela professora Edileuza Penha 

de Souza; e a menção feita pelo professor Bertrand Lira do nome de Maria Antônia 

Pereira (Antônia Ágape), sendo ela uma realizadora negra pioneira no cinema paraibano 

que não constava na minha lista preliminar. As duas observações se entrelaçam para 

compor o que veio a ser a continuidade deste trabalho de pesquisa. 

O ponto de inflexão metodológica se dá, principalmente, no movimento de 

entender que o entrelaçamento representação-representatividade não se daria de forma 

simplificada, partindo da listagem dos filmes protagonizados por corpos negros para, 

dela, subselecionar aqueles cujas autorias são negras. O entrelaçamento acontece de 

forma complexa, orgânica e implicada com diversos fatores, que desdobramos aqui. É 

21 
 

 



 

 

preciso estabelecer uma revisão historiográfica, feita pela crítica aos próprios 

documentos, discursos, narrativas e memórias vinculados a filmes de personagens e 

autores negros, e, paralelamente, dialogar com os próprios autores negros no recosturar 

desta cinematografia. 

Dos 29 filmes que eu tinha elencado preliminarmente (Apêndice A), a partir de 

documentos bibliográficos e bancos de dados acessíveis e legitimados, mesmo que 

apenas sob o critério da representação do corpo negro, somente quatro foram realizados 

no século XX e os demais vinte e cinco foram realizados no século XXI. Consciente de 

possíveis limitações documentais dos registros da história hegemônica - que se 

comprovaram nas fontes desta primeira triagem -, é possível afirmar que isso já aponta, 

de todo modo, que há uma transformação contemporânea, que marca uma mudança 

significativa no cenário sociocultural, evidenciando a força de um movimento nacional 

de transformação na construção discursiva das pessoas negras, destacada especialmente 

pela consolidação do Cinema Negro Brasileiro. 

​ Foi, então, no contato mais direto que tive com minha categorização inicial da 

filmografia paraibana, relacionada à revisão bibliográfica da pesquisa 

(histórico-documental e teórica-conceitual), que passei a entender, conduzida pelo  

pensamento afrocentrado com que me comprometi e sob o reforço de Edileuza Penha de 

Souza na banca de qualificação, que seria importante assentar o lugar desta dissertação 

na afirmação do Cinema Negro Paraibano. Isso significaria partir inegociavelmente do 

diálogo com autores negros para entender mecanismos de invisibilidade (tanto de 

representatividade como de representação), ao mesmo tempo que nossas potências. 

O termo Cinema Negro Brasileiro refere-se a um movimento cinematográfico 

que surge a partir da produção de filmes por cineastas negros que abordam temáticas 

relacionadas à experiência negra no Brasil. Este movimento nasce em meados de 1970, 

impulsionado pelo movimento negro e pela busca por representatividade e visibilidade 

das questões raciais na sociedade brasileira (Carvalho, 2005).  

Sobre a origem do Cinema Negro é importante destacar as publicações dos 

pesquisadores Noel dos Santos Carvalho (2005, 2018), na perspectiva cronológica e os 

marcos de fundação, e da própria Edileuza Penha de Souza (2013, 2020) que especula a 

22 
 

 



 

 

respeito do conceito de “Cinema Negro no Feminino” como uma expressão 

cinematográfica moldada por cineastas negras. Esta terminologia refere-se a uma 

abordagem específica desenvolvida por mulheres negras que utilizam o audiovisual 

como um meio para abordar e combater questões como racismo, machismo, homofobia 

e outras formas de discriminação. Essas cineastas, que frequentemente são ativistas 

sociais, buscam não apenas representar suas próprias experiências, mas também desafiar 

e transformar as narrativas predominantes que perpetuam preconceitos e exclusão. 

Souza destaca que, apesar do crescimento no número de mulheres negras 

atuando em diversas funções dentro da indústria cinematográfica - como produtoras, 

realizadoras, montadoras, cenógrafas, roteiristas, câmeras e diretoras - sua presença 

ainda é relativamente pequena e frequentemente invisibilizada. Trabalhos de cineastas 

como Sampaio e Maria Dealves ilustram o potencial revolucionário do “Cinema Negro 

no Feminino”, mas também evidenciam o desafio contínuo de garantir que essas vozes 

recebam o reconhecimento e a visibilidade que merecem (Souza, 2020, pp. 180-181). 

Ainda na sua contribuição a esta pesquisa durante a qualificação, Penha também 

falou da importância para o trabalho de considerar os atravessamentos da minha jornada 

enquanto mulher negra, realizadora e pesquisadora. E tudo isso casou com meu 

conhecimento da existência de Maria Antônia Pereira (Antônia Ágape), que também 

reconfigurou esta pesquisa. 

Assim, não adentramos mais nas obras em busca dos silêncios na representação, 

nem mergulhamos em análises fílmicas específicas sobre estereotipias e/ou outras 

representações violentas da pessoa negra, pois entendemos que isso é reflexo de um 

silenciamento anterior articulado, que precisamos sanar. Ao nos depararmos com o 

apagamento da presença de uma pessoa negra importante da memória documentada da 

cinematografia paraibana, seguimos esta pesquisa nos meandros da representatividade - 

que, ao pensar conforme o Cinema Negro, reflete diretamente na representação.  

Abrimos mão da ideia dos questionários para adentrarmos em uma outra 

metodologia, estabelecida cartograficamente a partir dos encontros com cineastas 

negros, sobretudo do meu diálogo com Antônia Ágape. Conhecê-la, uma pioneira do 

Cinema Negro no movimento de Super 8 do Estado, alterou as rotas (mas não o eixo) 

23 
 

 



 

 

desta dissertação, por entender que o (des)conhecimento em relação à sua existência era 

sintoma importante de um lugar que precisava prioritariamente ser olhado. Seu histórico 

no cinema local era muito importante para a pesquisa e seu apagamento nas minhas 

fontes documentais retratava exatamente como a estrutura racista e misógina do sistema 

de registro histórico do audiovisual paraibano invisibilizou20 uma mulher negra e sua 

produção, quando ela deveria ser uma das principais referências de realização 

cinematográfica no Estado. 

Antônia é minha antecessora, representa meus desejos de presença que não 

foram palpáveis durante a minha formação acadêmica e durante a minha formação 

enquanto profissional do cinema e do audiovisual na Paraíba. Encontrá-la se vinculava 

completamente ao que me movia na realização desta pesquisa: pensar representação e 

representatividade, sob uma perspectiva afrocentrada e interseccional. 

No final da graduação, quando estava desenvolvendo meu trabalho de conclusão 

de curso de Comunicação Social (com habilitação em Radialismo) - um relato sobre o 

curta-metragem documental que dirigi chamado Odò Pupa, lugar de resistência (2018) 

- fiquei com a impressão de que eu era a primeira mulher negra cineasta da Paraíba, o 

que foi discutido nos meus processos de orientação, mas deixado de lado, por não haver 

naquele momento informações e dados, ou mesmo tempo suficiente ou contexto 

adequado para se verificar. 

De todo modo, eu seguia não pacificando dentro de mim aquela constatação de 

que, em aproximadamente nove décadas de realização cinematográfica no Estado, eu 

deveria ser, apenas em 2018, a primeira cineasta negra local. Conhecer Antônia Ágape 

foi como encontrar a peça mais importante que faltava no quebra-cabeça que eu me 

propus a montar durante este mestrado. Desta forma, ela e seus conhecimentos 

compartilhados comigo se tornaram protagonistas da memória e análise críticas que esta 

dissertação busca demarcar sobre Cinema Negro. Unimos, em diálogo, uma cineasta 

negra realizadora no século XX (e além) com uma cineasta negra realizadora no século 

20 O termo invisibilizar refere-se ao processo pelo qual determinadas identidades e experiências são 
sistematicamente ocultadas ou desvalorizadas na sociedade (Carneiro, 2021). Falarei mais sobre esse 
mecanismo adiante. 

24 
 

 



 

 

XXI, para falar das nossas vivências e potências, do Cinema Negro Paraibano, no 

Feminino. 

Assim, a ideia de representatividade, neste trabalho, não vai mais ocupar um 

lugar classificatório de raça e gênero dos diretores daqueles filmes pré-selecionados, 

nem adentrar nas composições detalhadas dos demais membros das equipes criativas 

deles - trabalho que deixo aberto para outras pesquisas. Tanto a análise fílmica como os 

questionários deixaram de ser a principal ferramenta que nos levaria a compreender a 

presença do corpo negro e atuação de profissionais negros no setor audiovisual da 

Paraíba. Traço, agora, um difícil percurso arqueológico de diáspora, como explicarei a 

seguir, tateando os terrenos em que circulo e me conformo, na proposição de uma 

possível cartografia filmográfica do Cinema Negro da Paraíba. 

Conduzo uma reflexão sobre representação e representatividade no Cinema 

Negro Paraibano por outros caminhos e diálogos, que permitirão uma compreensão 

mais aprofundada dos desafios e oportunidades enfrentados pela pessoa negra e toda 

nossa potência, com foco na narrativa da mulher negra, a partir da troca, de memórias, 

de territórios e de conexões compartilhadas com alguns autores e realizadores, ainda 

neste capítulo, e, no capítulo seguinte, com Maria Antônia Pereira Ágape, contribuindo 

para uma reflexão ampliada. 

 

2.1 O território do Cinema Negro no movimento da diáspora 

Antes de propor uma revisão crítica da história da cinematografia paraibana, no 

assentamento do nosso Cinema Negro, apresento algumas fundamentações teóricas e 

conceituais necessárias à construção do pensamento desta dissertação.  

O cinema negro no Brasil, como apontado por Janaína Oliveira (2016), é um 

projeto em constante construção, cuja missão central é buscar autonomia na 

representação das culturas negras no campo das imagens. Esse projeto, que 

historicamente se estabelece em relação direta com as lutas dos movimentos negros, 

enfrenta obstáculos em todas as esferas da produção audiovisual. Oliveira observa que o 

25 
 

 



 

 

cinema negro, como gênero cinematográfico21, alinha-se aos principais temas das lutas 

antirracistas no país, e que no contexto brasileiro o debate centraliza-se nos conflitos em 

torno da consolidação hegemônica da identidade nacional, que historicamente coloca o 

negro em uma posição de subalternidade ao invés de reconhecê-lo como elemento 

fundamental na formação cultural do país. 

Heitor Augusto, pesquisador e curador, ao dissertar sobre o Cinema Negro e seu 

processo de curadoria, destaca a importância de se adotar uma postura política ao definir 

“cinema negro” como uma forma de existir frente ao hegemônico “cinema”. Segundo 

Augusto,  
falamos de um campo que ainda necessita adotar o gesto político de fazer 
uma demarcação especial – ‘cinema negro’ – como forma de existir frente ao 
hegemônico – ‘cinema’; porque lidamos com a frustração constante da falta 
de informações consistentes, organizadas e acessíveis acerca da existência do 
negro não como objeto do olhar, mas como sujeito dessa construção; porque, 
como pessoas de cinema, na formação do olhar estão entrepostas inúmeras 
violências, entre elas a epistemológica, que relega uma imensidão de obras ao 
depósito onde se enfiam os ‘filmes menores’, detalhes episódicos na História 
do Cinema Brasileiro; porque falar – não seria o ato de olhar também uma 
forma discursiva? – e ter nossa fala apreciada ainda não é algo garantido 
(Augusto, 2018, p.149). 

Assim, torna-se imprescindível abordar conceitos de cinema decoloniais22, 

considerando que o cinema tem uma função que vai além de criar imagens. Bamba 

(2007, p.170) argumenta que “a teoria do cinema se tornou mais pragmática e mais 

interessada nas experiências cinematográficas que, além das inovações narrativas e 

semiológicas, põem em jogo relações sociais e culturais”. Em consonância, Naficy 

explica que, se o cinema dominante é considerado universal e sem sotaque, os filmes 

realizados por cineastas da diáspora (dentre os quais se incluem cineastas negros 

brasileiros) e em exílio têm sotaque. 

O conceito de “sotaque”, conforme discutido por Naficy (apud Bamba, 2007, 

p.171), refere-se a uma série de características transculturais e transfronteiriças 

22 Decolonialidade é entendida como um meio de resistência e recusa das estruturas coloniais de poder, 
saber e ser, promovendo uma reconfiguração das epistemologias e práticas culturais (Grosfogel e Costa 
2016). 

21 Janaina Oliveira, ao citar o cinema negro como gênero cinematográfico, fundamenta-se nas obras de 
Carvalho (2006, p. 18) e Souza (2013, p. 68), que discutem as especificidades e a importância do Cinema 
Negro na construção de uma identidade visual e narrativa das experiências negras. 

26 
 

 



 

 

modernas, como as manifestações da diáspora apontadas por Hall (2016)23, que se 

evidenciam nos filmes de cineastas independentes fora da grande indústria. Isso está 

diretamente relacionado ao Cinema Negro Brasileiro, que, ao adotar uma abordagem 

diaspórica e decolonial, busca construir uma compreensão mais abrangente e respeitosa 

da experiência dos povos negros na diáspora, promovendo uma visão mais inclusiva e 

plural da história e cultura dessas comunidades. 

Muniz Sodré (2017) reflete sobre o legado simbólico africano no Brasil, 

destacando que sua reinterpretação sempre foi ético-religiosa: 
[...] Quando consegue, por intermédio de elaborações intelectuais e 
afirmativas, a tradição negra insere-se historicamente na formação social 
brasileira para oferecer, em termos éticos ou religiosos, outra cosmovisão da 
vicissitude civilizatória do escravo e seus descendentes. Dos símbolos, dos 
desdobramentos culturais de um paradigma (a Arkhé africana, manifestada 
num sistema axiológico em que se articulam valores éticos, cerimônias, 
sacrificios e hierarquia), emergem representações capazes de atuar como 
instrumentos dinâmicos no jogo social de estratos historicamente à margem 
da cidadania plena (SODRÉ, 2017, pp.171-172). 

Desta forma, o Cinema Negro Brasileiro pode ser entendido como um 

movimento transcultural e transfronteiriço, profundamente enraizado nas lutas políticas 

e nas experiências diaspóricas da população negra. Este movimento se propõe a desafiar 

a hegemonia cultural ao reivindicar um espaço próprio, tanto como uma forma de 

expressão artística quanto como um ato de resistência política. Assim, ele reflete e 

reconfigura as narrativas sobre a identidade negra no Brasil e no mundo. 

Ao refletir sobre o Cinema Negro Paraibano, é essencial considerar diversas 

nuances da contribuição dos cineastas negros locais. O percurso histórico da pessoa 

negra na cinematografia paraibana – suas ausências e presenças, tanto em telas quanto 

nos bastidores – enriquece o cinema local, oferecendo uma perspectiva diferente do 

cinema hegemônico e dando corpo a um Cinema Negro Paraibano. 

23 Stuart Hall (2003) destaca que a diáspora africana resulta em identidades múltiplas e híbridas, que 
refletem as experiências e a diversidade cultural dos africanos e seus descendentes ao redor do mundo. 
Exemplos disso incluem a música, a dança, a culinária, a religiosidade e outras expressões culturais de 
matriz africana que se manifestam na sociedade brasileira. Hall argumenta que essas identidades são 
construídas pelo encontro e entrelaçamento de diversas culturas, línguas, religiões e tradições. Nesse 
processo, a comunicação desempenha um papel crucial na formação das subjetividades dos indivíduos em 
diáspora, podendo influenciar a criação de uma sensação de pertencimento no imaginário social do povo 
negro. 

27 
 

 



 

 

Relacionando o Cinema Negro à compreensão de cinema diaspórico, fica 

evidente o quanto o percurso histórico da pessoa negra na cinematografia paraibana tem 

a contribuir narrativamente para o cinema local. Esse processo de construção de uma 

perspectiva alternativa ao cinema hegemônico enriquece o cinema paraibano como um 

todo, fortalecendo a existência de um Cinema Negro Paraibano. Desse modo, elaboro 

uma cartografia diaspórica que parte da articulação entre representação e 

representatividade, focando na construção crítica de novas visibilidades da 

documentação, alinhando trocas e análises com as referências deste trabalho, com o 

objetivo de garantir a (r)existência de uma memória documentada paraibana de obras 

em que a pessoa negra ganha destaque, sobretudo na representatividade do negro pelo 

negro. 

Para adentrar ainda mais as camadas diaspóricas que percorrem a questão do 

negro no cinema, busquei entender também sobre o território e suas territorialidades. 

Essas particularidades do território aparecem como um dos conceitos fundamentais da 

ciência geográfica. Sendo conceito, ou seja, uma abstração a designar um conjunto de 

relações e processos, o território também apresentou, no desenrolar da história do 

pensamento geográfico crítico, diferentes designações, conforme o contexto histórico ou 

o referencial filosófico e ideológico a tratá-lo (Fuini, 2014). 

Entretanto a necessidade de uma revalidação dos conceitos empregou o uso da 

camada de território como parte fundamental na análise da realidade socioespacial, 

ocupando o posto de destaque que no passado estava associado a outros conceitos e 

categorias fundamentais, como região, espaço e paisagem, principalmente a partir  do 

geógrafo Milton Santos (2002) e sua explicação do território usado - “território usado 

são os objetos e ações, sinônimo de espaço humano e espaço habitado” (Santos, 2002, 

p. 16) -, onde se encontram as horizontalidades (lugares vizinhos, continuidade 

territorial, espaço banal) e as verticalidades (pontos distantes uns dos outros ligados por 

formas de processos sociais, redes).  
[...] pode ser equacionado como uma construção simbólica, vinculado a um 
imaginário territorial. Contudo, trata-se também de uma materialidade, 
produzida pela apropriação material de espaços e dominação efetiva destes. 
Assim, a formação territorial articula uma dialética entre a construção 
material e a construção simbólica do espaço, que unifica num mesmo 
movimento processos econômicos, políticos e culturais. O território material 

28 
 

 



 

 

é referência para formas de consciência e representação, cujos discursos 
retroagem no processo de produção material do espaço, com o imaginário 
territorial comandando a apropriação e exploração dos lugares (MORAES, 
2002, p. 74).   
 

O imaginário territorial, por sua vez, está mais intrinsecamente ligado à 

fabulação, imaginação e à delimitação de uma realidade que se torna materializável pela 

aplicação da técnica já que existe uma importância em se pensar o território, também, 

como uma política de permanência que proporcionará, sobretudo, um ambiente afetuoso 

para as pessoas negras. Sendo assim, a cartografia será usada para entender o processo 

de pensar os corpos, territórios, potências, afetos e pertencimentos que atravessam as 

imagens e os sujeitos (Mendes, 2023) nas telas do cinema paraibano. 
Mais que mapeamento físico, trata de movimentos, relações, jogos de poder, 
enfrentamentos entre forças, lutas, jogos de verdade, enunciações, modos de 
objetivação, de subjetivação, de estetização de si mesmo, práticas de 
resistência e de liberdade. Não se refere a método como proposição de regras, 
procedimentos ou protocolos de pesquisa, mas, sim, como estratégia de 
análise crítica e ação política, olhar crítico que acompanha e descreve 
relações, trajetórias, formações rizomáticas, a composição de dispositivos, 
apontando linhas de fuga, ruptura e resistência (Prado Filho; Teti, 2013, 
p.47). 
 

Pensamos, então, em um território para além do espaço, a produção a partir do 

espaço usado saindo do material para o imaterial, a construção de atividades e de 

dimensões de ideologias. Qual é o território do Cinema Negro na Paraíba? 

Assim, para construir novos mundos, abracei, primeiramente, a missão de 

delimitar um território em movimento de realizadores negros invisibilizados, 

demarcando, assim, nossa presença relevante, em diversos aspectos, na cinematografia 

paraibana. Deixei de lado a pretensão de dar conta da totalidade de realizadores negros 

no cinema paraibano, e, ao mesmo tempo, proponho-me a pensar junto com eles os 

nossos trabalhos e as nossas obras de diáspora, para assim cartografar o Cinema Negro 

Paraibano. Segui no intuito de apresentar uma visualização significativa dos 

realizadores negros paraibanos a partir de uma cartografia de afetos em que passamos a 

nos entender como comunidade, um se integrando ao outro a esta pesquisa, como 

veremos no próximo tópico. Vamos, paulatinamente, tecer criticamente algumas 

discussões, em companhia de realizadores negros, assentando alguns territórios em 

diáspora até chegarmos em minha escrevivência no feminino com Antônia Ágape. 
29 

 

 



 

 

 

2.2 Reescrevendo memória na trilha do Cinema Negro Paraibano 

As primeiras experiências do cinema na Paraíba remontam a 1897, quando o 

cinema foi introduzido no Estado. No entanto, as produções cinematográficas 

genuinamente paraibanas começaram a surgir apenas a partir de 1918 (Leal, 2007).  

Em sua análise, Lara Amorim e Fernando Falcone (2013) classificaram três 

ciclos cinematográficos iniciais na Paraíba, que duraram até meados dos anos 1980. No 

primeiro ciclo, iniciado pelo jornalista e cineasta Walfredo Rodriguez24, a produção 

cinematográfica estava centrada no jornalismo e no documentário, destacando-se pelos 

cinejornais exibidos na sala de cinema que ele possuía (Amorim e Falcone, 2013, p.14). 

No geral, os filmes de Rodrigues traziam o registro do desenvolvimento urbano e 

algumas manifestações da cultura popular da época. Dentre eles destacam-se as obras 

Sob o Céu Nordestino (Walfredo Rodriguez, 1928) e Reminiscência de 30 (Walfredo 

Rodriguez, 1931). 

Após as realizações pioneiras desse cineasta, que não era negro, as décadas 

subsequentes (30, 40 e 50) na Paraíba testemunharam a descontinuidade das filmagens, 

com poucas exceções representadas por produções esporádicas de equipes 

pernambucanas (Leal, 2007). 

O segundo ciclo do cinema paraibano tem como destaque o cineasta Linduarte 

Noronha25 e sua obra Aruanda (1960). Como vimos, este documentário é o estopim de 

uma retomada significativa em que a Paraíba ganha destaque na cena cinematográfica 

nacional, e é a partir dele que começo a delinear brevemente a presença da pessoa negra 

no cinema do Estado. Da mesma geração de Linduarte, emergiram cineastas como 

Vladimir Carvalho (O País de São Saruê, 1971), João Ramiro de Melo (Romeiros da 

Guia, 1962) e Ipojuca Pontes  (Os Homens do Caranguejo, 1968), entre outros. Durante 

25 Linduarte Noronha (1930-2012) foi um cineasta, jornalista e advogado, nascido em Fagundes, Paraíba. 
Sua carreira é marcada por grande interesse em questões sociais e uma visão crítica da realidade 
brasileira, o que fica evidente em suas produções (LEAL, 2007). Além de Aruanda, Linduarte Noronha 
dirigiu outras obras significativas, como O Cajueiro Nordestino (curta-metragem, documentário, 1962) e 
O Salário da Morte (longa-metragem, ficção, 1971). 

24 Walfredo Rodrigues (1894-1973) foi um cineasta, fotógrafo e escritor paraibano, reconhecido por suas 
contribuições significativas ao cinema nordestino. Sua produção inclui cerca de 20 filmes-jornais em 
apenas três anos, consolidando sua posição no cenário cultural local e nacional. 

30 
 

 



 

 

essa fase houve uma diversificação temática e estilística que deixou um legado 

duradouro na representação da realidade nordestina, influenciando gerações de cineastas 

com uma abordagem humanista e documental. No entanto, essa abordagem partiu 

predominantemente do ponto de vista da masculinidade e da branquitude26. 

Embora a imagem da pessoa negra já estivesse presente na cinematografia 

paraibana desde o princípio, quando o Walfredo Rodrigues elaborou as primeiras 

narrativas locais abordando a pessoa negra como parte da população, é com Linduarte 

Noronha em Aruanda (1960) que esses corpos encontram protagonismo na tela (Figuras 

1). 

​ Figura 1 - Quadros (2’53”, 3’37” e 4’) do filme Aruanda, de Linduarte Noronha. 
 

Ao longo dos anos, Aruanda (1960) tornou-se um ponto de referência essencial 
para estudos de cinema no Brasil, sendo amplamente citado na literatura acadêmica. 
Segundo Amorim:  

Aruanda oferece uma identidade ao cinema paraibano, com sua proposta 
social de denúncia. O filme é resultado do contexto que possibilitou reflexões 
e diálogos estimulados pela participação em cineclube local, bem como 
articulações e apoios junto à instituições culturais como: Instituto Nacional 
de Cinema Educativo (no Rio de Janeiro), Instituto Joaquim Nabuco (em 
Recife) e Governo Estadual da Paraíba. Assim, Aruanda insere- se como um 
dos marcos do movimento nacional conhecido como Cinema Novo 
(1955-1972), ao lado de produções como Rio 40 graus (1955) e Rio Zona 
Norte (1957), de Nelson Pereira dos Santos, e O Grande Momento (1958), de 
Roberto Santos. (AMORIM, 2013 apud LIMA e NUNES, 2022, p.288). 
 

A análise crítica de Aruanda revela um paradoxo significativo: apesar de ser 

uma obra seminal no cinema nacional, o filme perpetua visões problemáticas sobre a 

negritude e o papel dos negros na narrativa cinematográfica. A questão fundamental que 

surge é: por que, mesmo em uma obra tão relevante, a subjetividade dos personagens 

26 Aqui adotamos a perspectiva de Bento (2022), no qual podemos definir branquitude como “traços da 
identidade racial do branco brasileiro a partir das ideias sobre branqueamento”, ou seja, um 
lugar-território em que incidem privilégios materiais e simbólicos aproveitados pelos sujeitos tidos como 
brancos em nossa hierarquia racial político-social 

31 
 

 



 

 

negros é tão superficialmente abordada? Por que, estando eu dentro da Academia e do 

circuito de cinema local, tive pouquíssimo acesso a discussões que abordassem esse 

tema? Aruanda não é Cinema Negro. 

Frantz Fanon, em suas obras, critica como “os brancos desenharam para os 

negros um papel: o de selvagem, de primitivo, de ser inferior, sem cultura e sem 

história" (Fanon, 2008, p. 14). Ele também destaca o impacto destrutivo do 

colonialismo: "O colonialismo não apenas nos impôs a servidão, mas tentou deformar 

nossas culturas, nossas linguagens e nossas almas" (Fanon, 2008, p. 39). Essa 

perspectiva ajuda a entender por que a representação no filme Aruanda falha em captar 

a riqueza e complexidade da experiência negra. 

Elio Chaves Flores observa que o filme adota uma abordagem externa e 

superficial, ignorando a rica tradição oral das comunidades quilombolas: “O narrador 

onisciente - a locução é do próprio Linduarte Noronha - é quem fala por eles, num 

evidente contraste com as tradições africanas, cujo traço cultural mais significativo é a 

oralidade” (Flores, 2015, p. 90). Em vez de dar voz aos próprios quilombolas, o filme 

opta por uma visão distorcida, destacando a pobreza e o primitivismo, enquanto silencia 

a verdadeira voz da comunidade. João Batista de Brito também critica o filme, 

argumentando que ele se distancia da verdadeira representação dos moradores do 

quilombo, sendo mais um "discurso de um estranho sobre esse povo" (Flores, 2015, p. 

93). A narrativa é dividida entre uma representação ficcional e uma abordagem realista, 

mas o “realismo” é frequentemente eclipsado por uma montagem estética que prioriza o 

impacto visual em detrimento da autenticidade. 

Essa visão crítica é apoiada por Chimamanda Ngozi Adichie, que em sua análise 

da “história única” afirma que o poder não está apenas em contar uma história, mas em 

moldá-la como a narrativa definitiva de um povo: “É assim que se cria uma história 

única: mostre um povo como uma coisa, uma coisa só, sem parar, e é isso que esse povo 

se torna” (Adichie, 2019, p. 9). O poder de contar histórias molda a percepção e 

perpetua estereótipos. 

A importância de Aruanda é inegável ao Cinema Novo e ao Cinema Paraibano. 

Contudo, é essencial reconhecer suas limitações na representação da negritude que o 

32 
 

 



 

 

protagoniza. Janaína Oliveira (2016) aponta que o Cinema Novo no Brasil foi um marco 

na história cinematográfica do País, destacando a inclusão de homens e mulheres negras 

como protagonistas. Embora tenha desafiado estereótipos anteriores, o Cinema Novo 

não abordou de maneira profunda as questões raciais enfrentadas pelo povo negro 

brasileiro. O foco principal dessas narrativas era a representação das condições sociais, 

como pobreza, desigualdade e injustiça. Embora muitos personagens centrais fossem 

negros, sua representação frequentemente refletia as condições sociais de forma geral, 

sem explorar as complexidades individuais da experiência negra. 

Aruanda, é marco inaugurador do protagonismo do corpo negro no cinema da 

Paraíba, mas não pode ser confundido com o Cinema Negro, que se distingue por narrar 

as experiências negras a partir da perspectiva dos próprios negros. Aruanda é, com 

todos os seus méritos, mais uma expressão do negro como “outro”. 

Após esse período inicial de representação da negritude nas telas locais, 

observamos uma transição significativa no cenário cinematográfico paraibano, com a 

chegada do Super-8 e do Cinema Direto. Essa transição representa não apenas uma 

mudança estética, mas também uma transformação profunda na abordagem e na autoria 

das narrativas. A convergência entre tecnologia e linguagem possibilitou o surgimento 

de novas formas de representação. 

Embora a tentativa seja seguir uma ordem cronológica, é importante ressaltar 

que, a partir desse momento, o tempo linear deixa de ser o elemento central da evolução 

do cinema negro paraibano. Outros fatores, como o surgimento de novas tecnologias de 

captação de imagem e som, novas linguagens cinematográficas e novos olhares, passam 

a ser cruciais para compreender essa trajetória. 

Avançando para o final da década de 70, testemunhamos um ponto de inflexão 

crucial com a criação do Núcleo de Documentação Cinematográfica da UFPB (Nudoc) 

e a parceria com o Comitê de Filme Etnográfico de Paris e o cineasta Jean Rouch. Essa 

colaboração, aliada à popularização da câmera Super 8, impulsionou uma transformação 

intensa na produção cinematográfica local.  

O Cinema Direto, com sua busca por uma representação mais objetiva e realista, 

encontrou no Super 8 um aliado fundamental. A portabilidade, o baixo custo e a 

33 
 

 



 

 

facilidade de operação da câmera tornaram o cinema acessível a um público mais 

amplo, estimulando a produção de filmes independentes e experimentais. O formato 

Super 8, com sua imagem característica e seus limites técnicos, influenciou 

profundamente o estilo visual dos filmes produzidos nesse período, conferindo-lhes um 

caráter mais íntimo e pessoal. 

Esse ciclo, embora marcado por recursos limitados, evidencia a persistência e 

criatividade dos cineastas paraibanos na busca por expressão artística que acompanha 

profundas transformações sociais e políticas no Brasil, com o fim da ditadura militar e a 

redemocratização do país. Com 92 títulos, a filmografia da época é majoritariamente 

constituída por produções na bitola Super-8, que estavam distantes dos circuitos 

exibidores convencionais, mesmo os mais alternativos  (Lima e Nunes, 2022).    

Ao analisar as características desse ciclo, Falcone afirma: 
Uma característica que me parece determinante, além da manutenção de uma 
preocupação com questões sociais em um Estado pobre (apesar das suas 
imensas potencialidades), é o surgimento de temas que são próximos da vida 
cotidiana dos seus realizadores. Nos anos 1960 e 1970, de modo geral, os 
realizadores paraibanos debruçam-se sobre questões distantes das suas 
realidades sociais, e até geográficas. Já nos anos 1980, os jovens realizadores 
filmam o seu entorno ― é o caso de Gadanho (1979), muito distante em 
termos de perfil socioeconômico, mas muito próximo de onde moram, 
estudam e trabalham os seus realizadores. E também novos e provocantes 
temas, como sexualidade, enfrentando tabus e a Censura em plena Ditadura 
Militar ― caso de Closes (1982), Perequeté (1981) e Baltazar da Lomba 
(1982) (apud Lima e Nunes, 2022, pp.329-330) 
 

Embora a revisão histórica do cinema paraibano revele aspectos importantes da 

produção cinematográfica local, é crucial perceber criticamente a invisibilização das 

mulheres negras nesse contexto, uma vez que suas contribuições foram 

sistematicamente sub-representadas e excluídas das narrativas predominantes. 

Analisaremos isso com mais detalhes adiante, mas, por ora, é importante oferecer uma 

breve visão sobre essa questão, que evidencia as estruturas de apagamento que 

permeiam o registro histórico do cinema paraibano, especialmente no que diz respeito à 

mulher negra. A escolha por destacar as obras realizadas por homens e contextualizar o 

cinema local a partir das perspectivas e interesses hegemônicos perpetua uma narrativa 

parcial e limitada da história cinematográfica. Bento (2022) sublinha esse mecanismo 

como Amnésia coletiva: 

34 
 

 



 

 

Essa omissão da resistência negra e indígena na historiografia oficial nos 
mostra que precisamos entender sobre memória coletiva, mas também sobre 
amnésia coletiva, como nos ensina Charles W. Mills, intelectual que 
trabalhou com o conceito de ignorância branca, salientando que o óbvio 
precisa ser relembrado, já que interesses podem moldar a cognição - e as 
sociedades escolhem o que querem lembrar e o que querem esquecer. A 
Ignorância moral que implica julgamentos incorretos sobre o que é certo e o 
que é errado está incluída nessa abordagem, assim como a crença falsa 
(Bento, 2022. p.39) 

Segundo Sueli Carneiro (2021), “A mulher negra é invisibilizada na medida em 

que a sua condição de mulher e de negra a coloca em uma dupla discriminação que a 

invisibiliza no seio da sociedade”. Esta invisibilidade é um reflexo de uma estrutura 

cultural e acadêmica que frequentemente marginaliza as contribuições de grupos 

minoritários. A ausência de uma abordagem que considere o contexto das mulheres 

negras e suas produções cinematográficas é indicativa de uma estrutura mais ampla de 

invisibilização, onde as contribuições de grupos minorizados são frequentemente 

subestimadas ou ignoradas. Como afirma Djamila Ribeiro (2017), “A invisibilidade não 

é uma característica intrínseca das pessoas que estão invisibilizadas, mas uma 

consequência de sistemas que as silenciam e marginalizam”. 

No contexto das representações cinematográficas predominantes à época em 

questão (cinema paraibano dos anos 80), destaca-se uma obra que subverte essas 

tendências: As Cegas (Maria Antônia Pereira, 1982, 10'; Super-8; Cor; Sonoro) (figura 

2), que passou por esse mecanismo de apagamento. 

 
Figura 2 - Quadros (0’53, 1’50” e 8’54”)  do filme As Cegas. Direção e Fotografia: Maria Antônia Pereira 

Ágape.​
 

As Cegas é particularmente notável por ter sido dirigido por uma mulher negra, 

o que é relevante quando sua interseccionalidade de raça e gênero implica em 

desfavorecimentos em termos de oportunidades e legitimação. A realização de Antônia 

Ágape (figura 3) oferece uma nova perspectiva ao cinema local, desafiando as normas 

35 
 

 



 

 

estabelecidas e promovendo uma reavaliação das narrativas sobre a negritude na 

filmografia da região. Esse fenômeno pode ser interpretado como um avanço no 

processo de representação e representatividade. 

​
Figura 3 - Retrato fotográfico de Antônia Ágape no ano de lançamento do filme As Cegas, 1982. Fonte: 

Arquivo pessoal 
 

A fim de compreender melhor a invisibilização de Antônia como realizadora 

negra e sua inserção no cenário do Super-8 na Paraíba, após conhecê-la para além dos 

registros documentais, revisei o acervo historiográfico da época que eu já havia lido. 

Isso incluiu uma análise crítica das abordagens de renomados pesquisadores 

contemporâneos à Antônia Ágape, que documentaram e abordaram a produção de 

cinema na Paraíba e nas representações culturais e experiências negras. 

Para este momento, selecionei dois volumes importantes que exploram a 

produção cinematográfica regional nas décadas de 70 e 80: Cinema e Memória: o 

Super-8 na Paraíba nos anos 1970 e 1980 (AMORIM e FALCONE, 2013) e De 

Gadanho a Closes: memória, cinema Super-8, apagamentos, resistência cultural na 

Paraíba (GOMES  e  NUNES, 2022).  

A coletânea intitulada Cinema e Memória: O Super-8 na Paraíba nos Anos 1970 

e 1980 oferece uma análise abrangente da produção cinematográfica amadora na 

36 
 

 



 

 

Paraíba durante as décadas de 1970 e 1980. O livro, organizado por Lara Santos 

Amorim e Fernando Trevas Falcone, aborda a relação entre a produção audiovisual e 

questões de identidade, destacando a possibilidade de se pensar o produto audiovisual 

como um “bem patrimonial” e um “dispositivo de memória coletiva” (Amorim e 

Falcone, 2013, p. 8). É nele que encontro a primeira menção à Maria Antônia Pereira, 

no capítulo que aborda o ressurgimento da produção cinematográfica na Paraíba a partir 

de 1979. Nesta menção não há análise da obra, tampouco uma contextualização a 

respeito da realizadora, cuja citação é reduzida apenas a seu primeiro nome. O filme é 

citado como parte de um grupo de filmes que abordam as más condições de vida da 

população marginalizada em contexto urbano. O texto diz: 
A reflexão em torno das condições de vida do ser humano é um traço muito 
marcante nos demais filmes produzidos pelo NUDOC. As Cegas (1982), de 
Maria Antônia, Bernadete (1983), de Maria Graça Lira e O Menor (1983), 
de João Galvíncio Jr., são filmes de crítica social explícita. Em todos os 
trabalhos as precariedades técnicas são bem visíveis. O primeiro destaca a 
convivência de três deficientes visuais pedintes na cidade de Campina 
Grande. (NUNES, 2013, p.71, grifo nosso). 
 

Uma segunda menção no livro supracitado é encontrada em um capítulo de 

análise de um dos filmes realizados durante o ciclo de Super-8, Perequeté (Bertrand 

Lira, 1981). O texto cita novamente a presença de Antônia, mas de forma vaga, sem 

complexificar sua presença, inclusive sem mencionar seu nome completo, o que deixa 

dúvidas de que se trata de Maria Antônia Pereira (ou Antônia Ágape), de fato. Segue o 

texto no qual supomos haver uma menção à cineasta:  
No filme Perequeté, há sete momentos onde as situações foram criadas para o 
filme, embora três delas façam parte do cotidiano do personagem que foi 
solicitado por mim a encená-las na “circunstância do mundo” onde o 
personagem (ator social) vive sua vida. O encontro de Francisco Marto com 
Antônia e Galvíncio Jr., que lhe fazem perguntas sugeridas pelo diretor como 
pretexto para que o personagem falasse de sua vida, seus descontentamentos 
com o que as pessoas pensam da profissão de ator e dançarino, seus anseios e 
sonhos. (Lira, 2013, pp. 95-96) 
 

Para me certificar de que se tratava da mesma pessoa, recorri a ela. Ao ler o 

texto, Antônia lembrou de que participou da produção do filme e, ao estendermos um 

pouco mais a busca, encontramos um registro fotográfico (Figura 4) do momento de sua 

realização (making of). 

37 
 

 



 

 

 ​
Figura 4 - Fotografia de registro do processo de realização do filme Perequeté (Bertrand Lira, 1981). Na 
imagem estão Galvíncio Jr., Francisco Marto e Antônia Ágape. Fonte: arquivo pessoal de Bertrand Lira. 

 
A terceira vez que Antônia Ágape é mencionada no referido livro está no seu 

capítulo final, que descreve a filmografia abordada. Há uma breve descrição do filme, 

destacando o enredo da narrativa e uma ficha técnica incompleta: 
As Cegas  
Em bairro pobre de Campina Grande, três irmãs cegas cantam e contam as 
dificuldades de sobrevivência. Relatam que pedem esmola desde a infância e 
que com a morte do pai a vida tornou-se ainda mais difícil. Graças à ajuda de 
pessoas que documentam a vida destas irmãs, elas compraram uma casa 
modesta. Levadas pela mãe, elas vão a uma rua movimentada cantar e pedir 
esmolas. 
Dir: Maria Antônia; P: NUDOC; AP: 1982; D: 10’; Super-8; Cor; Sonoro. 
(Amorim e Falcone., 2013, p.162) 
 

O livro De Gadanho a Closes: memória, cinema Super-8, apagamentos e 

resistência cultural na Paraíba (2022) destaca a importância do cinema Super-8 como 

forma de resistência cultural na Paraíba. Organizado por João de Lima Gomes e Pedro 

Nunes - pesquisadores, professores e diretores de Gadanho (1972) - o livro aborda a 

memória e os depoimentos relacionados à produção cinematográfica na região. 

No que tange à discussão de raça, o registro de realizadores negros de culturas e 

experiências negras, o livro se restringe a poucas observações. Na contextualização do 

período histórico, assinalam a eclosão de movimentos sociais, dentre eles o movimento 

negro, e cita o registro que alguns filmes fazem sobre as condições de precariedade da 

população marginalizada, formada em sua maioria por pessoas negras.  

38 
 

 



 

 

Há, ainda, nesse novo contexto (de conscientização, lutas sociais e ampliação 
da consciência pública) interessantes convergências: o Partido dos 
Trabalhadores, o Movimento das Mulheres, o Movimento Negro e o 
Movimento Gay. Guardadas as particularidades de cada grupo, que geram 
disjunções e dissidências, há vastos encontros e convergências nesse 
complexo processo de luta, que incluem classe social, gênero, etnia e 
orientação sexual. (Lima e Nunes, 2022, p.48) 
 
“Acho que a luta pela livre sexualidade está inserida no direito ao corpo, pelo 
direito ao prazer, prazer este que não tem zonas geográficas [...] Nós temos 
que andar de mãos dadas, as feministas, os homossexuais, os negros, os 
índios e todos aqueles que, nesta luta, fazem de seu cotidiano uma luta pela 
tomada de consciência que é a partir do cotidiano, no dia a dia.” (texto do 
filme Closes apud Lima e Nunes, 2022, p.389) 
 

Em um dos capítulos do livro, intitulado GADANHO: nosso Parasita em 

Super-8 e outras considerações, de autoria de Vânia Perazzo, são discutidas 

manifestações religiosas e diversas profissões desempenhadas por pessoas negras: 
Relação personagens-realizador ─ No tocante a esta relação, faz-se oportuno 
comparar os catadores com os personagens dos documentários dos ciclos do 
cinema paraibano, que guardamos na memória: estes últimos, mesmo que na 
pobreza extrema determinada por fatores externos, ou pela exploração da 
mão de obra, não se envergonhavam do seu trabalho (mesmo na lama de Os 
Homens do Caranguejo, de Ipojuca Pontes, 1968), ou da falta dele, na 
condição de flagelados (de Aruanda, de Linduarte Noronha, 1960, a O 
Homem de Areia, de Vladimir Carvalho, 1981); enquanto não se pode dizer o 
mesmo dos catadores do Lixão do Varadouro, o que é evidente e 
demonstrado pelo olhar cinematográfico de João de Lima e Pedro Nunes. 
(Perazzo, 2022, pp.166-167) 
 

 Quanto à identificação de raça dos realizadores há somente uma indicação: 
Pedro Nunes Filho [...] uma figura esguia, morena, cabelos pretos, longos e 
sempre em desalinho. Correndo pelos corredores do Departamento de Artes e 
Comunicação da UFPB, atarefado com os muitos afazeres da Oficina de 
Comunicação, que coordena. Ou às voltas pelo “campus”, ou nas ruas da 
cidade, com sua câmera Super-8 a tiracolo. (Pinheiro27 apud Lima e Nunes, 
2022, p.423, grifo nosso). 
 

Essa indicação me chamou atenção para um fato importante: Pedro Nunes Filho 

é um homem negro que fez seus primeiros filmes no ciclo de super-8 na Paraíba, apesar 

de Gadanho (1972), assim como Aruanda (1960), não se enquadrar como Cinema 

27 Em nota, no livro, os autores referenciam a descrição textual a uma citação direta da coletânea Mestre 
da UTOPIA: fragmentos de uma caminhada polifônica (2021), organizada por Elton Bruno Pinheiro e 
supervisionada por Pedro Nunes. 

39 
 

 



 

 

Negro28. Se Aruanda inaugurou a presença do corpo negro como protagonista, Gadanho 

parece inaugurar a afirmação documentada29 de um cineasta paraibano como pessoa 

negra. Em conversa com Pedro, o realizador afirma que está registrado como pardo e se 

autodeclara como negro, tendo também ascendência indígena. Mais de quinze anos 

depois de Gadanho, Pedro vai realizar o que entendemos como seu primeiro filme de 

Cinema Negro, Passos, espaços e corpo e linguagens (1989).   
 

​
Figura 5 - Retrato fotográfico de Pedro Nunes. Fonte: Arquivo pessoal. 

  
A primeira vez que Antônia é citada no livro está no subcapítulo “O 

protagonismo das mulheres na Paraíba”, escrito por João Carlos Massarolo. 

Desse elenco de mulheres realizadoras, citamos Vânia Perazzo, diretora de 
Celso após Milagre (1982), que fez o curso de formação de cinema no Brasil 
e na França; Elisa Cabral, que dirigiu Visões do Mangue (1982) e se destacou 
com a produção de vários filmes em uma linhagem mais experimental; 

29 O termo “moreno” vem da palavra “mouro”, que se refere a como os europeus chamavam os povos de 
origem islâmica provenientes do norte de África, na região entre a Argélia e o Marrocos, que ora foi 
chamada de Mauritânia, onde havia um povo berbere chamado Mauri. O termo passou a ser usado de 
modo pejorativo, fundamentando práticas institucionais racistas contra pessoas de pele escura desde a 
Idade Média. O termo “pardo” surge na Idade Moderna, no contato do europeu com os povos indígenas 
americanos, como forma de diferenciação dos corpos de pele escura: aos pardos cabia o processo de 
conversão, enquanto os mouros estavam consolidados como inimigos da fé cristã hegemônica. Ver 
Aureliano (2021). 

28 Neste caso, a obra trata da vulnerabilidade social em um lugar genérico de discussão da pobreza. Os 
corpos negros são, na narrativa do filme, parte de uma massa social em situação de miséria. Não há um 
personagem negro central ou mesmo a abordagem de questões que complexifiquem as pessoas negras. 

40 
 

 



 

 

Maria Antônia Pereira Ágape, que dirigiu As Cegas (1982) e, ainda, Maria 
das Graças Lira, Maria Aparecida e Luzinalda Tavares. Vania Perazzo e Elisa 
Cabral, ambas professoras da UFPB, prosseguiram no campo da produção 
fílmica e videográfica, além de construírem um perfil acadêmico com 
pesquisas na área. (Massarolo et al, 2022, p.504, grifo nosso) 
 

A segunda e última vez que a cineasta é citada no livro está na 

filmografia/videografia que compõe anexo: 
CEGAS, As. Direção: Maria Antônia Ágape. Produção: NUDOC- UFPB. 
João Pessoa: 1982. Super-8 (10 min), color. (Lima e Nunes, 2022, p.525, 
grifo nosso) 
 

Além das citações pontuais aportadas, nenhum outro documento literário 

consultado cita Antônia ou faz menção à raça dos realizadores paraibanos.  

Apresentados os fatos de como a historiografia negligenciou uma pioneira do 

Cinema Negro na Paraíba, voltamos à cronologia para entender brevemente como o 

avanço tecnológico e aplicação de politicas públicas influenciaram na formação de 

novos realizadores negros. 

Após os anos 80, o cenário do cinema paraibano enfrentou mais um declínio, 

caracterizado pela redução no número de produções e pela ausência de incentivos 

governamentais. Conforme a catalogação elaborada por Vilar (2015), desde o final da 

década 80 ao início dos anos 2000, aproximadamente 15 filmes, englobando curtas e 

longas-metragens, foram produzidos no Estado. 

Não consta na catalogação de Vilar (2015) três filmes realizados por dois 

cineastas negros que iniciaram suas carreiras nesse período, eles são: A última Sala 

(ficção, 2001), dirigido por Lúcio Cesar (Figura 6); e Inesperada presença de uma 

bailarina (ficção, 2001) e Desejo Citrullus (documentário experimental, 2003), 

dirigidos por Ana Bárbara Ramos (Figura 7). A partir de agora, seguindo os passos de 

Antônia e reforçando os propósitos de promover a nossa visibilidade, esta dissertação 

dará nome e imagem aos realizadores negros do Cinema Paraibano. Além disso, 

incluirei um novo item na descrição dos filmes — documentário, ficção, experimental, 

etc. — para que possamos visualizar a crescente diversificação de gêneros narrativos no 

Cinema Negro Paraibano. 

41 
 

 



 

 

 
Figura 6 - Retrato fotográfico de Lúcio Cesar. Autoria: Carine Fiúza. 

 

 
Figura 7 - Retrato fotográfico de Ana Bárbara Ramos. Fonte: Arquivo pessoal. 

 
A partir dos anos 2000, a produção de filmes no Estado se reconfigurou com a 

utilização das mídias digitais e a popularização da internet. Rolim (2017), denomina 

essa nova forma de realização cinematográfica como Fase Digital do cinema paraibano, 

destacando a diversificação do perfil dos realizadores a partir uma série de fatores 

como: desenvolvimento de políticas nacionais de incentivo à  produção e regionalização 
42 

 

 



 

 

do cinema, a criação de coletivos locais como o Filmes a Granel, de cursos de nível 

superior com foco em narrativas audiovisuais e ações de interiorização do cinema no 

Estado. Segundo Rolim (2017), foram realizados 139 filmes na Paraíba de 2005 a 2015. 

Destes 128 curta-metragens e 11 longa-metragens. Em relação à fase digital do cinema 

paraibano, Rolim destaca: 
A realidade atual de produção audiovisual no Estado tem se mostrado 
diversificada e descentralizada, apresentando uma renovação do cinema feito 
na Paraíba, com representantes em diversas cidades e não apenas na capital. 
Destacamos a predominância do formato digital nas produções e a variedade 
temática (Rolim, 2017, pp.64-65) 
 

Em nível nacional, o movimento negro emergia no campo da comunicação, 

trazendo à tona uma discussão antiga sobre a necessidade de ampliar os processos de 

representação e representatividade negra no audiovisual, conforme estipulado no 

Estatuto da Igualdade Racial (Lei 12.288/10). Paralelamente, o governo federal investia 

cada vez mais em políticas públicas voltadas para ações afirmativas com o lançamento 

de editais específicos para a população negra como o Curta Afirmativo30 e regras de 

pontuação diferenciada, com o acréscimo de pontos para projetos liderados por  pessoas 

negros, indígenas, mulheres, pessoas LGBTQIAPN+ e PCDs31. 

Esta mobilização reflete-se também na cinematografia local, com o 

desenvolvimento de projetos que abordam temáticas relacionadas à negritude e 

promovem a maior inclusão de profissionais negros em diversas produções. Observa-se, 

a partir dessa movimentação, um aumento no número de obras realizadas por cineastas 

negros e abrangendo uma maior diversidade de gêneros narrativos. No entanto, vale 

salientar que nem todos os filmes de realizadores negros se encaixam no conceito de 

31 Pessoa Com Deficiência. O termo é utilizado para se referir a indivíduos que possuem algum tipo de 
deficiência, seja ela física, sensorial, intelectual ou múltipla, que possa gerar barreiras na participação 
plena e efetiva na sociedade em igualdade de condições com as demais pessoas. Disponível em: 
https://www.google.com/url?sa=E&source=gmail&q=http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2015-201
8/2015/lei/l13146.htm 

30 Em 2012, o governo federal lança do primeiro Edital Curta Afirmativo (Edital nº 03, de 20 de 
novembro de 2012 – Protagonismo da Juventude Negra na Produção Audiovisual), uma parte 
significativa de um conjunto de cinco editais promovidos pela Secretaria do audiovisual (SAv), Fundação 
Biblioteca Nacional (FBN), e Fundação Nacional das Artes (Funarte), em colaboração com a Fundação 
Cultural Palmares e a Secretaria de Políticas de Promoção da Igualdade Racial (SEPPIR/PR). Estes 
editais foram apresentados no Dia da Consciência Negra, em 20 de novembro de 2012, e 
diferenciavam-se por serem exclusivamente voltados para artistas e produtores negros (AQUINO, 2018, 
p.28). 

43 
 

 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2015-2018/2015/lei/l13146.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2015-2018/2015/lei/l13146.htm


 

 

Cinema Negro abordado neste estudo a partir das categorias anteriormente 

mencionadas. 

Com base na listagem de Rolim (2017), que, assim como os outros registros da 

historiografia do cinema paraibano, não faz menção à raça dos realizadores, foi possível 

identificar, através dos critérios de etnoidentificação adotados nesta pesquisa 

(autodeclaração e heteroidentificação baseadas em critérios visuais  de feótipos 

negroides), os filmes realizados por cineastas negros: Cabaceiras (Ana Bárbara Ramos, 

documentário, 2007), Sweet Karolynne (Ana Bárbara Ramos, documentário, 2009), No 

escuro [Carine Fiúza (Figura 8), experimental, 2009], Borboletas Azuis (Ana Bárbara 

Ramos, documentário, 2010), Oferenda (Ana Bárbara Ramos, documentário, 2011), 

Concreto [Jaime Guimarães (Figura 9), documentário, 2011], Lavagem [Francisco Leite 

- Shiko (Figura 10), ficção, 2011], Leprosário [Luis Barbosa (Figura 11), documentário, 

2012], O som do aboio [Adriano Roberto (Figura 12), doc-fic, 2012],  A alma das Ruas 

(Jaime Guimarães, documentário, 2014), Sociedade do Cloro (Ana Bárbara Ramos, 

documentário, 2015). 

 
Figura 8 - Retrato fotográfico de Carine Fiúza. Autoria: Ana Lira. Fonte: Arquivo pessoal. 

 

44 
 

 



 

 

 
Figura 9 - Retrato fotográfico de Jaime Guimarães Fonte: Arquivo pessoal. 

 

 
Figura 10 - Retrato fotográfico de Francisco Leite - Shiko Fonte: Arquivo pessoal. 

 

45 
 

 



 

 

 
Figura 11 - Retrato fotográfico de Luis Barbosa. Autoria: Carine Fiúza. 

 

 
Figura 12 - Retrato fotográfico de Adriano Roberto. Fonte: Arquivo pessoal. 

 
Observo que após o período delimitado por Rolim (2017), não há registros de 

publicações relacionadas à produção cinematográfica geral no Estado, especificamente 

no que diz respeito à catalogação da filmografia. Reconheço que atender a essa 

demanda está além do escopo desta pesquisa. Por isso, considerando a contextualização 

46 
 

 



 

 

desta dissertação no Cinema Negro Paraibano, concentrei-me a partir daí na catalogação 

direcionada dos filmes realizados por cineastas negros do Estado, através de sua 

circulação em festivais e mostras temáticas, tais como: Encontro de Cinema Negro 

Zozismo Bulbul, Egbé - Mostra  de cinema negro, Mostra Competitiva de Cinema 

Negro Adélia Sampaio, Pilão – Mostra de Cinema Negro Itinerante na Paraíba, 

Aquilomba – Seminário de Cinema Negra do Nordeste, Seminário e Mostra do 

Audiovisual Negro – APAN.  

Além disso, também levei em consideração informações obtidas oralmente, nas 

interlocuções que tive com colegas cineastas negros. Essa abordagem permitiu uma 

ampliação significativa da quantidade de filmes levantados, uma vez que nem todos os 

cineastas negros do Estado estão necessariamente envolvidos no movimento nacional de 

difusão do cinema negro, já que muitos deles não tinha consciência da existência desse 

circuito específico. 

Ademais, é importante ressaltar que várias obras circulam em diferentes janelas 

de exibição, como televisão, internet, circuito universitário, e em mostras e festivais que 

não são exclusivamente voltados para a temática da negritude. Esse circuito 

diversificado de exibição contribui para uma compreensão mais ampla e abrangente da 

produção cinematográfica realizada por cineastas negros no Estado. 

Considerando esse cenário, é importante elecar os seguintes filmes: Entoado 

Negro [Valtyennya C. Pires (figura 13), curta-metragem, documentário, 2017], Odò 

Pupa, lugar de resistência (Carine Fiúza, curta-metragem, documentário, 2018), Ando 

feito nuvem tempestiva (Carine Fiúza, curta-metragem, experimental,  2018), Santos 

Imigrantes [Thiago Costa (figura 14), curta-metragem, ficção, 2018], Faixa de Gaza 

(Lúcio César, curta-metragem, ficção, 2019),  Margaridas (Valtyennya C. Pires, 

curta-metragem, documentário, 2019), Pranto (Jaime Guimarães, curta-metragem, 

ficção, 2019), Café com Rebu [Danny Barbosa (figura 15), curta-metragem, ficção, 

2020], Axó (Thiago Costa, curta-metragem, ficção, 2019), Ya, me conte histórias 

(Carine Fiúza, curta-metragem, ficção, 2020), Visitas (Thiago Costa, curta-metragem, 

ficção, 2020), Pedra Polida (Danny Barbosa, curta-metragem, ficção, 2021), Ayoluwa e 

Seus Amigos Imaginários [Luzia Costa (figura 16), curta-metragem, ficção, 2021], 

47 
 

 



 

 

Abrição de Portas (Jaime Guimarães, curta-metragem, documentário, 2022), Cordelina 

(Jaime Guimarães, longa-metragem, ficção, 2022), Nem o mar tem tanta água [Mayara 

Valentin (figura 17), curta-metragem, ficção, 2022], Calunga Maior (Thiago Costa, 

curta-metragem, ficção, 2022), Céu (Valtyennya C. Pires, curta-metragem, 

documentário, 2022), Amanhã vai ser outro dia (Valtyennya C. Pires, curta-metragem, 

documentário, 2022), Aponta pra fé ou todas as músicas da minha vida [Kalyne 

Almeida (figura 18), longa-metragem, ficção, 2022), Cósmica (Ana Bárbara Ramos, 

curta-metragem, ficção, 2023), Preciso falar do futuro além-mar (Carine Fiúza, 

curta-metragem, ficção, 2023), Seu Pereira na BR-101, Uma Expedição Musical Sobre 

a Cena Independente (Ismael Farias (figura 19) e Marcelo Quixaba, longa-metragem, 

documentário, 2023), Axé Meu Amor (Thiago Costa, curta-metragem, ficção, 2023). 

 

 
Figura 13 - Retrato fotográfico de Valtyennya C. Pires. Fonte: Arquivo pessoal. 

 

48 
 

 



 

 

 
Figura 14 - Retrato fotográfico de Thiago Costa. Fonte: Arquivo pessoal. 

 

 
Figura 15- Retrato fotográfico de Danny Barbosa. Fonte: Arquivo pessoal. 

 

49 
 

 



 

 

 
Figura 16 - Retrato fotográfico de Luzia Costa. Fonte: Arquivo pessoal. 

 

 
Figura 17 - Retrato fotográfico de Mayara Valentim. Fonte: Arquivo pessoal. 

 

50 
 

 



 

 

 
Figura 18 - Retrato fotográfico de Kalyne Almeida. Fonte: Arquivo pessoal. 

 

 
Figura 19 - Retrato fotográfico de Ismael Farias . Fonte: Arquivo pessoal. 

 
Agora podemos afirmar que uma vasta paisagem se desenha diante de nós no 

Cinema Negro paraibano. Uma paisagem infinita, que não se revela por completo em 

um único olhar. Para capturá-la, é preciso fazer um movimento panorâmico (pan), 

explorar cada detalhe com o máximo de ampliação no zoom, e pressionar o rec, 

51 
 

 



 

 

registrando tudo o que tentam apagar da história negra na Paraíba. Assim, 

cartografamos cada fragmento, avançando para além do que os olhos podem alcançar. 

O trabalho de cada um desses realizadores têm o potencial de desafiar 

estereótipos e oferecer novas perspectivas a um cinema que, embora inventivo desde 

suas origens, por muito tempo se recusou a considerar a subjetividade negra. Grada 

Kilomba, em seu livro Memórias da Plantação (2019), discute a necessidade de 

abandonar o lugar de “Outridade”, um espaço onde a pessoa negra é vista e representada 

como o “Outro”, distante e marginalizado. Ao assumirem a posição de narradores de 

suas próprias histórias, cineastas negros desafiam essa “Outridade” e promovem uma 

reconfiguração do imaginário social e cultural. Reescrever as memórias do Cinema 

Paraibano sob essa perspectiva é um movimento contra-hegemônico de territorialização 

para o Cinema Negro. 

Ao olhar para o desenvolvimento dessas produções no contexto do cinema 

paraibano, podemos nos perguntar: estaríamos nós, cineastas negros paraibanos, a 

caminho de Aruanda? A caminho da liberdade? Este questionamento nos leva a refletir 

sobre a trajetória percorrida até aqui e sobre os desafios e conquistas que moldam essa 

caminhada, conforme elabora Grada Kilomba:  
Fazer essas perguntas é importante porque o centro ao qual me refiro aqui, 
isto é, o centro acadêmico, não é um local neutro. Ele é um espaço branco 
onde o privilégio de fala tem sido negado para as pessoas negras. 
Historicamente, esse é um espaço onde temos estado sem voz e onde 
acadêmicas/os brancas/os têm desenvolvido discursos teóricos que 
formalmente nos construíram como a/o “Outras/os” inferior, colocando 
africanas/os em subordinação absoluta ao sujeito branco. Nesse espaço temos 
sido descritas/os, classificadas/os, desumanizadas/os, primitivizadas/os, 
brutalizadas/os, mortas/os. Esse não é um espaço neutro. Dentro dessas salas 
fomos feitas/os objetos “de discursos estéticos e culturais predominantemente 
brancos” (Hall, 1992, p. 252), mas raras vezes fomos os sujeitos. Tal posição 
de objetificação que comumente ocupamos, esse lugar da “Outridade” não 
indica, como se acredita, uma falta de resistência ou interesse, mas sim a falta 
de acesso à representação, sofrida pela comunidade negra. Não é que nós não 
tenhamos falado, o fato é que nossas vozes, graças a um sistema racista, têm 
sido sistematicamente desqualificadas, consideradas conhecimento inválido; 
ou então representadas por pessoas brancas que, ironicamente, tornam-se 
“especialistas” em nossa cultura, e mesmo em nós. (Kilomba, 2019, p.50) 

52 
 

 



 

 

 

2.3 Panorama do Cinema Negro Paraibano 

Assentados os percursos metodológicos desta pesquisa - no que passamos, 

através de uma revisão historiográfica, da representação do corpo negro nas narrativas 

do Cinema Paraibano à representatividade, que passa pela demarcação de um registro 

documental e visual dos realizadores negros do Estado -, antes de adentrar em uma 

configuração mais estabelecida de um panorama do Cinema Negro na Paraíba, ofereço, 

primeiramente, uma filmografia (Tabela 1) reparadora e atualizada em relação à 

listagem feita por triagem inicial (Apêndice A). 

Nesta lista (Tabela 1), apresento 37 filmes paraibanos em  que o corpo negro 

figura como protagonista na narrativa fílmica. Os filmes que estão em negrito haviam 

sido invisibilizados de algum modo pelas fontes documentais e foram inseridos à 

historiografia negra paraibana através desta pesquisa. Os nomes dos diretores que estão 

em negrito são os de realizadores identificados aqui como pessoas negras, que já 

apresentamos no tópico anterior. 

Optei por destacar em negrito o nome de cineastas negros paraibanos nesta 

listagem para ressaltar a importância da representatividade racial no texto acadêmico. 

Essa escolha visa enfatizar a identidade e as contribuições das pessoas negras, 

promovendo sua visibilidade e reconhecimento dentro do contexto abordado na minha 

pesquisa. O uso do negrito serve como uma maneira de enfatizar a relevância dessas 

referências e contribuições para o desenvolvimento do tema discutido, além de 

demonstrar meu compromisso com a diversidade e inclusão na produção acadêmica. É 

importante destacar que a identificação desses cineastas é feita com ciência da 

impossibilidade - ao mesmo tempo que com firmeza e compromisso no propósito - de 

abranger a totalidade de pessoas negras cineastas na Paraíba, limitando-se ao que pôde 

ser identificado no tempo e método de desenvolvimento desta pesquisa. Nossa 

pretensão não é totalitária, mas busca constantemente e coletivamente desinvisibilizar. 
 

Tabela 1- Lista de filmes paraibanos com protagonismo de personagens negras, de 1960 a 2023 - 
destaque (negrito) para realizadores negros e obras apagadas pela memória hegemônica 

 

N° Título do filme Direção Gênero Duração Ano 

53 
 

 



 

 

1 Aruanda Linduarte Noronha Doc. Curta 1960 

2 Gadanho João de Lima e Pedro 
Nunes Doc. Curta 1979 

3 É Romão pra qui é Romão 
pra colá Vânia Perazzo Doc. Curta 1981 

4 As cegas Antônia Ágape Doc. Curta 1982 

5 Passos, espaços e corpo e 
linguagens  Pedro Nunes Exp. Curta 1989 

6 À imagem da luz Torquato Joel Doc. Curta 1996 

7 A última sala Lúcio César Fic. Curta 2001 

8 Desejo Citrullus Ana Bárbara Ramos Doc. Curta 2003 

9 O guardador Diego Benevides Doc. Curta 2007 

10 Talhado José Aderivaldo Doc. Curta 2008 

11 O plano do Cachorro Arthur Lins Doc. Curta 2009 

12 O rebeliado Bertrand Lira Doc. Curta 2009 

13 Oferenda  Ana Bárbara Ramos Doc. Curta 2011 

14 Platô Kleyton Canuto Fic. Curta 2012 

15 O som do aboio Adriano Roberto Doc. Curta 2012 

16 Leprosário Luis Barbosa Doc. Curta 2012 

17 Sofia Kennel Rógis Doc. Curta 2013 

18 Velhos Tempos Kalyne Almeida Doc. Curta 2015 

19 Stanley Paulo Roberto Doc. Curta 2016 

20 Moído Torquato Joel Doc. Curta 2016 

21 Entoado negro Valtyennya C. Pires Doc. Curta 2017 

22 O Nó do Diabo Ramon Porto  Doc. Longa 2017 

23 Sol e alegria Tavinho Teixeira e Mariah 
Teixeira Doc. Longa 2018 

24 Odò Pupa, Lugar de Carine Fiúza Doc. Curta 2018 

54 
 

 



 

 

resistência 

25 Ando feito nuvem tempestiva Carine Fiúza Exp. Curta 2018 

26 Café com Rebu Danny Barbosa Fic. Curta 2020 

27 Yá me conte histórias Carine Fiúza Fic. Curta 2020 

28 Santos Imigrantes Thiago Costa Fic. Curta 2020 

29 Lebara Sérgio Ferro Doc. Curta 2020 

30 DNA-M Ely Marques Fic. Curta 2020 

31 O pato Antônio Galdino Doc. Curta 2021 

32 Ayoluwa e seus amigos 
imaginários Luzia Costa Fic. Curta 2021 

33 Pedra Polida Danny Barbosa Fic. Curta 2022 

34 Faixa de Gaza Lúcio César Fic. Curta 2022 

35 Calunga maior Thiago Costa Fic. Curta 2022 

36 Nem o oceano tem tanta 
água Mayara Valentim Fic. Curta 2022 

37 Aponta pra fé ou todas as 
músicas da minha vida Kalyne Almeida Fic. Curta 2022 

Fonte: elaboração própria. 
 

Para além da listagem, que nos oferece um compilado de informações, trago 

também essa filmografia para o campo da visualidade, com um mosaico (figura 20) de 

quadros retirados desses filmes. 

55 
 

 



 

 

 
Figura 20 -  Mosaico de quadros retirados dos filmes paraibanos com protagonismo de personagens 
negras, de 1960 a 2023. Na ordem, da esqueda para a direita e de cima para baixo: Aruanda (1960), 

Gadanho (1979), As cegas (1982), É Romão pra qui é Romão pra colá (1981), À imagem da luz (1996), A 
56 

 

 



 

 

última sala (2001), Desejo Citrullus (2003), O guardador (2007), Talhado (2008), Uma ciência encantada 
(2008),  O plano do Cachorro (2009), O rebeliado (2009), Oferenda (2011), Platô (2012), O som do aboio 
(2012), Leprosário (2012), Sofia (2013), Velhos Tempos (2015), Stanley (2016), Moído (2016), Entoado 

negro (2017), O Nó do Diabo (2017), Sol e alegria (2018), Odò Pupa, Lugar de resistência (2018), Ando 
feito nuvem tempestiva (2018), Café com Rebu (2020), Yá me conte histórias (2020), Santos Imigrantes 

(2020), Lebara (2020), DNA-M (2020), O pato (2021), Ayoluwa e seus amigos imaginários (2021), Pedra 
Polida (2022), Faixa de Gaza (2022), Calunga maior (2022), Nem o oceano tem tanta água (2022).  

Autoria: elaboração própria. 
 

Como vimos, durante a revisão bibliográfica realizada para a elaboração de um 

panorama negro do cinema paraibano, foi constatada uma significativa lacuna no que 

diz respeito à identificação da identidade racial dos cineastas, dificultando assim o 

mapeamento da presença e contribuição dos realizadores negros no cenário 

cinematográfico local. Enquanto a literatura consultada aborda questões de gênero e 

classe de forma mais detalhada, a discussão sobre a identidade racial dos cineastas é 

frequentemente negligenciada.  

Diante deste panorama, é possível delinear com mais nitidez a expressão dos 

cineastas negros no Estado. Três pontos relevantes emergem dessa reconstrução: 

1. A obra As Cegas [Maria Antônia Pereira (Antônia Ágape), 1982] destaca-se 

como o primeiro exemplo identificado que se enquadra no conceito de Cinema Negro, 

tendo em vista que foi dirigido por realizadora negra brasileira, as protagonistas são 

negras e a temática do filme está relacionada à cultura negra brasileira. 

O conhecimento sobre esta obra, como mencionado, foi adquirido durante a 

banca de qualificação desta dissertação, quando o professor, pesquisador e cineasta 

Bertrand Lira, ciente do tema desta pesquisa, mencionou como uma lembrança a 

existência de Antônia e sua participação no movimento Superoitista na Paraíba (terceiro 

ciclo) iniciado no final da década de 70. Sem esta citação oral, não seria possível 

reconhecer a identidade racial da realizadora através da historiografia já documentada 

da cinematografia paraibana, uma vez que esta informação não foi evidenciada na 

bibliografia levantada e acessada por essa pesquisa. 

2. Observei o apagamento mais recente, de dois filmes que marcam o processo 

de retomada da filmografia negra no Estado: A última Sala (Lúcio César, ficção, 2001) e 

Desejo Citrullus (Ana Bárbara Ramos, documentário, 2003). O conhecimento sobre 

57 
 

 



 

 

essas obras foi adquirido através do contato direto com os realizadores, que gentilmente 

citaram suas obras, permitindo assim o acesso a estas produções. 

3. A digitalização do processo de realização dos filmes e o desenvolvimento de 

políticas públicas pro audiovisual revelou um aumento significativo no número de 

realizadores negros, além de uma diversificação gradual dos gêneros abordados para 

além do documentário. Este fenômeno indica uma expansão do repertório e das 

perspectivas narrativas dentro do cinema paraibano e consequentemente do Cinema 

Negro no Estado. 

O silenciamento histórico em relação às questões raciais, sobretudo com foco na 

representatividade articulada à representação, por vezes superficialmente ou 

estereotipadamente mencionada, promove uma barreira à visualização e, 

principalmente, à consolidação de um Cinema Negro na Paraíba. Logo, para pensarmos 

o Cinema Negro Paraibano, esse levantamento cuidadoso e inicial precisou ser feito. 

Aqui, apresentamos uma primeira filmografia com recorte racial, cientes de que o 

movimento de recuperação desses dados não termina com esta pesquisa.  

Da filmografia anterior (Tabela 1), então, destacamos, para além dos negritos, 

uma compilação dos realizadores negros paraibanos e suas obras em uma nova listagem 

(Tabela 2), organizada em ordem alfabética e com links disponíveis para acesso às obras 

e autores, antes de prosseguirmos na elaboração de um panorama do Cinema Negro 

Paraibano. 
Tabela 2 - Cineastas negros paraibanos, em ordem alfabética, e suas obras, de 1960 a 2023 

 

Direção Filmes 

Ana Bárbara Ramos32 Inesperada Presença de uma Bailarina 
(curta-metragem, 2001) 

Desejo Citrullus  
(curta-metragem, 2003)33 

33 Disponível em: https://youtu.be/Oz7j5yHfYaY?si=Yndu6KoF2Ng9yxAg 
32 Perfil nas redes sociais: https://www.instagram.com/anabarbara.ramos/ 

58 
 

 

https://youtu.be/Oz7j5yHfYaY?si=Yndu6KoF2Ng9yxAg
https://www.instagram.com/anabarbara.ramos/


 

 

Cabaceiras  
(curta-metragem, documentário, 2007) 

Sweet Karolynne  
(curta-metragem, documentário, 2009)34 

Borboletas Azuis  
(curta-metragem, documentário, 2010) 

Oferenda  
(curta-metragem, documentário, 2011)35 

Sociedade do Cloro  
(curta-metragem, documentário, 2015)36 

Cósmica  
(curta-metragem, ficção, 2023) 

Adriano Roberto37 O som do aboio  
(curta-metragem, documentário, 2012)38 

Carine Fiúza39 
 

No escuro  
(curta-metragem, experimental, 2009)40 

Odò Pupa, lugar de resistência  
(curta-metragem, documentário, 2018)41 

Ando feito nuvem tempestiva  
(curta-metragem, experimental, 2018)42 

Ya, me conte histórias  
(curta-metragem, ficção, 2020)43 

43 Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=Z2p5eZKDV0o&ab_channel=Carinefiuza 
42 Disponível em: https://youtu.be/frhIhm0WRDg 
41 Disponível em: https://canaisglobo.globo.com/assistir/futura/curtas-universitarios/v/6941761/ 
40Disponível em: https://www.festivaldominuto.com.br/en/contents/8843 
39 Perfil nas redes sociais: https://www.instagram.com/carine_fiuza/ 
38 Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=314hNLKuV3M&ab_channel=MarceloQuixaba 
37 Perfil nas redes sociais: https://www.instagram.com/free_adriano_boys/ 
36 Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=6ydUzqSMCOA&ab_channel=Hysteria 
35 Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=QavdfL0XC2Q 
34 Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=QjqfBR8Ll7w&ab_channel=amanachuvaa 

59 
 

 

https://www.youtube.com/watch?v=Z2p5eZKDV0o&ab_channel=Carinefiuza
https://youtu.be/frhIhm0WRDg
https://canaisglobo.globo.com/assistir/futura/curtas-universitarios/v/6941761/
https://www.festivaldominuto.com.br/en/contents/8843
https://www.instagram.com/carine_fiuza/
https://www.youtube.com/watch?v=314hNLKuV3M&ab_channel=MarceloQuixaba
https://www.instagram.com/free_adriano_boys/
https://www.youtube.com/watch?v=6ydUzqSMCOA&ab_channel=Hysteria
https://www.youtube.com/watch?v=QavdfL0XC2Q
https://www.youtube.com/watch?v=QjqfBR8Ll7w&ab_channel=amanachuvaa


 

 

Preciso falar do futuro além-mar  
(curta-metragem, ficção, 2023)44 

Danny Barbosa45 Café com Rebu  
(curta-metragem, ficção, 2020) 

Pedra Polida  
(curta-metragem, ficção, 2022) 

Francisco (Shiko)46 Lavagem  
(curta-metragem, ficção, 2011)47 

Ismael Farias48 Seu Pereira na BR-101, Uma Expedição 
Musical Sobre a Cena Independente  
(longa-metragem, documentário, 2023)49 

Jaime Guimarães50 Concreto  
(curta-metragem, documentário, 2011)51 

A Alma das Ruas  
(curta-metragem, documentário, 2014)52 

Pranto  
(curta-metragem, ficção, 2019)53 

Abrição de Portas 
(curta-metragem, documentário, 2022)54 

Cordelina  
(Longa-metragem, ficção, 2022)55  

Lúcio César56 A última Sala  

56 Perfil nas redes sociais: https://www.instagram.com/lucio_cesar_murilo/ 
55 Disponível em: https://vimeo.com/showcase/10758013/video/878965523 
54 Disponível em: https://youtu.be/gA3eA__Zl7Y 
53 Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=GkVIbOX4XpU&t=72s 
52 Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=HSr0LovhRNs 
51 Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=pWh3SSvA1Ag 
50 Perfil nas redes sociais: https://www.instagram.com/jaimenetones/ 

49 Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=X9ZyqPe1kK8&t=2s&ab_channel=TVSEUPEREIRA 

48 Perfil nas redes sociais: https://www.instagram.com/ismael.farias/ 
47 Disponível em: https://vimeo.com/156740563 
46 Perfil nas redes sociais: https://www.instagram.com/chicoshiko/ 
45 Perfil nas redes sociais: https://www.instagram.com/cocada_da_rainha_preta/ 
44 Disponível em: https://youtu.be/p6DXJxYRiVk 

60 
 

 

https://www.instagram.com/lucio_cesar_murilo/
https://vimeo.com/showcase/10758013/video/878965523
https://youtu.be/gA3eA__Zl7Y
https://www.youtube.com/watch?v=GkVIbOX4XpU&t=72s
https://www.youtube.com/watch?v=HSr0LovhRNs
https://www.youtube.com/watch?v=pWh3SSvA1Ag
https://www.instagram.com/jaimenetones/
https://www.youtube.com/watch?v=X9ZyqPe1kK8&t=2s&ab_channel=TVSEUPEREIRA
https://www.instagram.com/ismael.farias/
https://vimeo.com/156740563
https://www.instagram.com/chicoshiko/
https://www.instagram.com/cocada_da_rainha_preta/
https://youtu.be/p6DXJxYRiVk


 

 

 (curta-metragem, ficção, 2001)57 

Faixa de Gaza  
(curta-metragem, ficção, 2019)58 

Luís Barbosa59 
 

Leprosário  
(curta-metragem, documentário, 2012)60 

Luzia Costa61 Ayoluwa e Seus Amigos Imaginários  
(curta-metragem, ficção, 2021) 

Antônia Ágape 62 As cegas  
(curta-metragem, documentário, 1982) 

Kalyne Almeida63 A Ruga 
(curta-metragem, ficção, 2012) 
​
Diva: vozes femininas 
(curta-metragem, documentário, 2013)64 
 
Velhos tempos  
(curta-metragem, ficção, 2016)65 
 
Aponta pra fé ou todas as músicas da 
minha vida 
(longa-metragem, ficção, 2022) 

Mayara Valentim66 Nem o mar tem tanta água 
(curta-metragem, ficção, 2022) 

Pedro Nunes67 Gadanho 

67 Embora Pedro Nunes tenha diversas realizações audiovisuais em seu portfólio, é desafiador distinguir o 
que se classifica como Cinema em sua coletânea. O próprio autor categoriza algumas de suas obras como 
vídeos didáticos, vídeos experimentais ou simplesmente vídeos. Optei por incluir em minha análise 
apenas suas produções em película, além de adicionar à lista um vídeo experimental que, devido à sua 
elaboração narrativa e estética, se distingue substancialmente de um vídeo institucional ou didático. Perfil 
nas redes sociais: https://www.instagram.com/pedro.nunesfilho.9/ e 
https://pedronunesfilho.wordpress.com/ 

66 Perfil nas redes sociais: https://www.instagram.com/mata_fechada/ 
65 Disponível em:  https://www.youtube.com/watch?v=UPuLN4S53iE 
64 Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=WgeUPG09g7E 
63  Perfil nas redes sociais: https://www.instagram.com/kalynealmeida/ 
62 Perfil nas redes sociais: https://www.instagram.com/Antôniaagape/ 
61 Disponível em: https://www.instagram.com/luziacncosta/ 
60 Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=lcs1uNAxJa8&ab_channel=DiegoBenevides 
59 Perfil nas redes sociais: https://www.instagram.com/lula_luisinho/ 
58 Disponível em: https://www.facebook.com/watch/live/?ref=watch_permalink&v=2839314906340640 
57 Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=dMVtbmlU8zs&ab_channel=L%C3%BAcioCesar 

61 
 

 

https://www.instagram.com/pedro.nunesfilho.9/
https://pedronunesfilho.wordpress.com/
https://www.instagram.com/mata_fechada/
https://www.youtube.com/watch?v=UPuLN4S53iE
https://www.youtube.com/watch?v=WgeUPG09g7E
https://www.instagram.com/kalynealmeida/
https://www.instagram.com/antoniaagape/
https://www.instagram.com/luziacncosta/
https://www.youtube.com/watch?v=lcs1uNAxJa8&ab_channel=DiegoBenevides
https://www.instagram.com/lula_luisinho/
https://www.facebook.com/watch/live/?ref=watch_permalink&v=2839314906340640
https://www.youtube.com/watch?v=dMVtbmlU8zs&ab_channel=L%C3%BAcioCesar


 

 

(curta-metragem, documentário, 1979)68​
​
Registro 
(curta-metragem, documentário, 1979)​
 
Closes69 
(curta-metragem, documentário, 1982) 
 
Passos, espaços, corpo e linguagens70 
(curta-metragem, experimental, 1989) 

Thiago Costa71 Santos Imigrantes  
(curta-metragem, ficção, 2018)72 

Axó  
(curta-metragem, ficção, 2019)73 

Visitas  
(curta-metragem, ficção, 2020)74 

Calunga Maior  
(curta-metragem, ficção, 2022) 

Axé Meu Amor  
(curta-metragem, ficção, 2023)  

Valtyennya Pires75 Entoado Negro  
(curta-metragem, documentário, 2017)76 

Margaridas  
(curta-metragem, documentário, 2019)77 

Céu  
(curta-metragem, documentário, 2022) 

77 Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=omcJu5ERr2U&ab_channel=ValtyennyaPires 
76 Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=QvGMO6EmjXU&ab_channel=ValtyennyaPires 
75 Perfil nas redes sociais: https://www.instagram.com/valtyennya/ 
74 Disponível em: https://vimeo.com/user72079740 
73 Disponível em: https://vimeo.com/user72079740 
72 Disponível em: https://vimeo.com/404468579 
71 Perfil nas redes sociais: https://www.instagram.com/thiago.alcosta 

70 Co-direção, Cláudio Manoel Duarte. O próprio autor classifica a obra como vídeo-experimental. 
Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=ZXv1BQczkFw&t=142s 

69 Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=c3ryK4SIIso 
68Co-direção João de Lima. Disponível em:  https://www.youtube.com/watch?v=_PyFvQpOjgk 

62 
 

 

https://www.youtube.com/watch?v=omcJu5ERr2U&ab_channel=ValtyennyaPires
https://www.youtube.com/watch?v=QvGMO6EmjXU&ab_channel=ValtyennyaPires
https://www.instagram.com/valtyennya/
https://vimeo.com/user72079740
https://vimeo.com/user72079740
https://vimeo.com/404468579
https://www.instagram.com/thiago.alcosta
https://www.youtube.com/watch?v=ZXv1BQczkFw&t=142s
https://www.youtube.com/watch?v=c3ryK4SIIso
https://www.youtube.com/watch?v=_PyFvQpOjgk


 

 

Amanhã vai ser outro dia  
(curta-metragem, documentário, 2022)78 

Fonte: Elaboração própria. 
 

No que diz respeito ao gênero dos realizadores, observo também que algumas 

fontes bibliográficas fornecem superficialmente esses dados em uma catalogação da 

filmografia, porém sem aprofundamento nos temas abordados nos filmes.  

Como observado nesta pesquisa, a participação de mulheres negras na produção 

cinematográfica no Estado tem se ampliado desde a pioneira Antônia Ágape até as 

cineastas contemporâneas. Esse aumento não só fortalece a presença feminina negra no 

cinema, mas também enriquece e diversifica as narrativas, seja em documentários, 

ficções, experimentais ou animações, permitindo outras abordagens e temas. 

Entre as obras que se destacam, o filme Nem o mar tem tanta água (Mayara 

Valentim, 2022) pode ser classificado como afrofuturista79 - uma abordagem ainda rara 

na filmografia paraibana. O conjunto de obras da cineasta Dany Barbosa, uma mulher 

trans, atriz, roteirista e professora também merece destaque pela abordagem singular do  

corpo negro feminino transgênero na centralidade das narrativas, refletindo o conceito 

de "representação contra-hegemônica" de Stuart Hall (2016), em que a identidade negra 

é afirmada como um ato de resistência política e cultural. 

Filmes como Velhos tempos (Kalyne Almeida, 2016), que trata da violência 

doméstica, Desejo citrullus (Ana Bárbara, 2003), que aborda o aborto, e Odò pupa, 

lugar de resistência (Carine Fiúza, 2018), que se debruça sobre o racismo estrutural, 

exemplificam como a representatividade crescente permite uma reconfiguração das 

narrativas tradicionais. Essas histórias, embora já conhecidas, ganham novas 

perspectivas quando contadas por quem historicamente foi excluído das decisões 

criativas. 

79 Segundo Kenia Freitas (2018), o afrofuturismo é um movimento cultural e estético que abrange uma 
ampla gama de narrativas de ficção especulativa. Esse movimento se caracteriza pela exploração de 
futuros possíveis ou reinterpretações do passado, sempre a partir de uma perspectiva negra, que engloba 
tanto as experiências africanas quanto as diaspóricas. Freitas destaca que o afrofuturismo não apenas 
imagina futuros alternativos, mas também reconfigura temporalidades para ressaltar as histórias, culturas 
e subjetividades negras que foram marginalizadas ou apagadas pelas narrativas hegemônicas. 

78 Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=2YfwKvoO-GI&ab_channel=ValtyennyaPires 

63 
 

 

https://www.youtube.com/watch?v=2YfwKvoO-GI&ab_channel=ValtyennyaPires


 

 

Outro aspecto de grande relevância é a presença cada vez maior de mulheres 

negras em todas as áreas da produção cinematográfica. Para além das realizadoras, há 

muitas outras mulheres negras compondo as equipes dos filmes. Carol Porto e Laysa 

Santos, por exemplo, destacam-se na produção, enquanto Camyla Neves e Rayana 

Martins  atuam na assistência de fotografia. Flora Santos na direção de arte, e Bruna 

Dias e Débora Gil Pantaleão no roteiro. No campo do figurino e da assistência de arte, 

Isabella Carmen e Alfa Ambrósio trazem contribuições fundamentais, enquanto Laiz de 

Oyá e Fafá Dantas expandem suas atuações para além da interpretação, contribuindo 

também na produção e no catering de filmagem. Nossa imagem e nossas vivências são 

representadas pelos corpos de atrizes como Norma Góes, Fernanda Ferreira, Jamilla 

Facury, Margarida Santos, Joana Marques e outras.  

Seguindo os rastros do Cinema Negro Paraibano, a partir de um olhar crítico, 

busco compreender os desafios enfrentados pelos profissionais negros na indústria 

cinematográfica e apontar caminhos para a construção de um cinema mais inclusivo e 

representativo. Avalio, primeiramente, o papel do negro na narrativa de Candida e Feres 

Júnior (2019). 
Abordar as possíveis recorrências de papéis sociais específicos relacionados 
ao grupo e não instituir julgamento moral sobre tais papéis ou acerca das 
críticas sociais vigentes nas tramas. A noção de que o cinema representa a 
realidade pode servir de base para justificar que a maioria dos personagens 
em situação de pobreza sejam negros, uma vez que estes são os mais 
atingidos por desigualdades sociais. No entanto, a representação de uma 
realidade não pode servir para ignorar as outras. A repetição de poucas 
características para grupos amplos da sociedade sugere mais a reprodução de 
preconceitos, do que uma correspondência clara com a população (Candida e 
Feres Júnior, 2019). 
 

Sabe-se, então, que presença do corpo negro como protagonista de uma narrativa 

não necessariamente ressignifica o lugar da representação da pessoa negra em um 

sentido contra-hegemônico. Quando afirmamos que Aruanda (1960) não é Cinema 

Negro, por exemplo, não estou apenas constatando a ausência da 

representação/representatividade do negro pelo negro, mas também articulando esta 

constatação à questão da produção de narrativas negras diversas e complexas. E há um 

vazio textual histórico no que se refere a esta diversidade, sobretudo do que escapa às 

representações, estereotipadas ou não, de sofrimento.  

64 
 

 



 

 

Se Aruanda (1960) passou mais de 60 anos sendo lembrado apenas sob a tutela 

do seu diretor, as lentes do Cinema Negro permitem um movimento de olhar para outros 

protagonistas, que deram corpo ao primeiro filme paraibano protagonizado por corpos 

negros.  Em João Pessoa, o filme também dá nome a um dos principais festivais de 

cinema do Estado, o Fest Aruanda, que inclusive traz como logomarca a reprodução dos 

potes de barro produzidos pelas louceiras da comunidade Quilombola da Serra do 

Talhado, retratadas na película (figura 21). Depois de 17 edições do festival, pela 

primeira vez é dado destaque às personagens da obra. O 18º Fest Aruanda, em 2023, 

homenageou o elenco, representado por  Érico Carneiro e Antônia Carneiro, da Serra do 

Talhado, que, quando crianças, atuaram como os filhos do casal Zé Bento e Maria, no 

documentário. Os personagens do filme também ganharam representação ativa no cartaz 

(figura 22), sua presença e lembrança, ora ressaltadas por objetos inanimados, passam a 

apresentar-se por feições humanas, coloridas, ativas, organizadas e em uma formação 

familiar.  

 
Figura 21 - Logomarca oficial do Festival de cinema Fest Aruanda. Fonte: Página oficial do evento80. 

80 Disponível em: https://www.festaruanda.com.br/ Acessado: 26 de julho 2023. 
65 

 

 

https://www.festaruanda.com.br/


 

 

 
Figura 22 - Cartaz do 18º  Fest Aruanda, 2023. Fonte: Página oficial do evento81. 

 
Em 2022, o diretor do Festival Aruanda, Lúcio Vilar, me procurou para 

discutirmos maneiras de abordar o cinema negro e a participação de pessoas negras no 

cinema paraibano dentro da programação do evento. A partir dessas conversas informais 

- houve mais de um convite para que eu integrasse a curadoria, mas na época não pude 

aceitar -, passamos a refletir sobre a representação e representatividade negra nas 

produções locais. No mesmo ano, também houve contato com realizadoras de outros 

estados, a exemplo de Camila Morais, que fez parte da curadoria e do Júri. Foram 

exibidos alguns filmes como convidados. Em 2023, embora eu não tenha participado 

diretamente desta articulação, com o envolvimento de outros realizadores negros, como 

Norma Góes e Lúcio César, o festival fez uma homenagem muito significativa aos 

personagens de Aruanda (figura 23-25). 

81 Disponível em: https://www.festaruanda.com.br/  Acessado: 26 de julho 2023. 
 

66 
 

 

https://www.festaruanda.com.br/


 

 

 

Figura 23 - Imagens de Érico e Antônia Carneiro, em homenagem no 18º  Fest Aruanda, 2023. Da 

esquerda para direita: 1 mulher não identificada, Érico Carneiro, Jãmarrí Nogueira e Antônia Carneiro. 

Fonte: Quadros da entrevista da TV Cabo Branco82. 

 

82 Disponível em: https://globoplay.globo.com/v/12161005/. Acessado em: 20 de abril de 2024 
67 

 

 

https://globoplay.globo.com/v/12161005/


 

 

 

Figura 24. Érico e Antônia Carneiro recebendo os troféus de homenagem pelas mãos de Lúcio César e 
Norma Goes.  Fonte: Quadros da entrevista da TV Cabo Branco. 

 

 
Figura 25 - Érico e Antônia Carneiro em entrevista para imprensa local. Fonte: Quadros da entrevista da 

TV Cabo Branco. 
 

É importante que o Festival Aruanda - um dos maiores do Estado e mais 

difundido nacionalmente - tenha dado esse passo de reparação. Entendo que isso não é 

apenas uma questão de justiça histórica, mas também de revitalização necessária à 

imagem do próprio festival, que precisou se adaptar aos novos tempos para não ser 

vinculado a uma visão retrógrada e racista. De todo modo, a iniciativa é sem dúvidas 

uma reverberação das movimentações que temos, enquanto realizadores negros, 

articulado no Estado ao longo dos últimos anos. É fundamental reconhecer que essa 

abertura do festival, embora tardia, acompanha - com sucesso - um movimento nacional 

68 
 

 



 

 

que já vinha ganhando força na ultima década, com curadorias e festivais voltados para 

discussão e difusão do Cinema Negro. 

Reconheço a importância do cinema como ferramenta de denúncia, assim como 

entendo que a predominância do gênero documental aporta historicamente um interesse 

em denunciar as mazelas sociais - que, em muitas de suas versões, recaem ao povo 

negro. Mas aqui afirmo, para além das possibilidades, a necessidade e a importância de 

elaboração de outras histórias, outras presenças, outras visualidades do negro pelo 

negro. Há, seja no documental, no ficcional, no experimental, etc., inúmeras narrativas 

negras que ganham forma - com toda sua potência em termos de diversidade - no 

cinema. Essa complexidade é fundamental ao Cinema Negro. 

Nesse contexto, faço uma conexão com as noções de “consciência” e “memória” 

discutidas por Lélia Gonzalez:  
A gente tá falando das noções de consciência e de memória. Como 
consciência a gente entende o lugar do desconhecimento, do encobrimento, 
da alienação, do esquecimento e até do saber. É por aí que o discurso 
ideológico se faz presente. Já a memória, a gente considera como o não-saber 
que conhece, esse lugar de inscrições que restituem uma história que não foi 
escrita, o lugar da emergência da verdade, dessa verdade que se estrutura 
como ficção. Consciência exclui o que memória inclui. Daí, na medida em 
que é o lugar da rejeição, consciência se expressa como discurso dominante 
(ou efeitos desse discurso) numa dada cultura, ocultando memória, mediante 
a imposição do que ela, consciência, afirma como a verdade. Mas a memória 
tem suas astúcias, seu jogo de cintura: por isso, ela fala através das mancadas 
do discurso da consciência. O que a gente vai tentar é sacar esse jogo aí, das 
duas, também chamado de dialética. E, no que se refere à gente, à crioulada, a 
gente saca que a consciência faz tudo prá nossa história ser esquecida, tirada 
de cena. (Gonzalez, 1984. p.226) 
 

Ao aplicar essas noções ao cinema paraibano, entendo que a falta de uma 

narrativa complexa e diversificada sobre a pessoa negra e sobre o Cinema Negro 

Paraibano reflete esse esforço da "consciência" em ocultar a memória e a vivência 

negra. Percebo que esse vazio textual ressoa como um eco da própria invisibilidade 

enfrentada pela população negra nas produções cinematográficas paraibanas.  

Algumas obras presentes na Tabela 1 se destacam por sua relevância no 

preenchimento das lacunas desse vazio textual, atendendo aos critérios que definem o 

Cinema Negro, como proposto nesta dissertação: 1) o filme deve ser dirigido por um 

realizador negro; 2) o protagonista deve ser negro; 3) a temática do filme deve estar 

69 
 

 



 

 

relacionada com a cultura negra brasileira. Além disso, para promover uma produção 

audiovisual mais inclusiva no Brasil, são propostos: 2) A criação de um fundo para o 

incentivo de uma produção audiovisual multirracial no Brasil; 3) A ampliação do 

mercado de trabalho para atrizes, atores, técnicos, produtores, diretores e roteiristas 

afros-descendentes. 4) A criação de uma nova estética para o Brasil que valorizasse a 

diversidade e a pluralidade étnica, regional e religiosa da população brasileira.  

Assim, o recorte dos filmes que compõem a listagem abaixo (Tabela 3) , além de 

serem representações do negro pelo negro, demonstram a presença do corpo negro na 

narrativa de forma complexa e diversa, escapando dos clichês e sem o uso da pessoa 

como objeto. Dentre os filmes catalogados na pesquisa, cujos dados filmográficos já 

apresentamos na primeira listagem (Tabela 1), essas obras chamam atenção por 

representarem o cinema negro paraibano: 
Tabela 3 - filmografia do Cinema Negro Paraibano, de 1960 a 2023 

 

As Cegas (Maria Antônia Pereira Ágape, , curta-metragem, documentário,1982) 

Passos, espaços, corpo e linguagens (Pedro Nunes  e Cláudio Manoel, 
curta-metragem, experimental, 1989) 

Desejo Citrullus (Ana Bárbara Ramos, documentário, 2003) 

Oferenda (Ana Bárbara Ramos, documentário, 2011) 

Velhos tempos (Kalyne Almeida, 2015) 

Entoado Negro (Valtyennya C. Pires, curta-metragem, documentário, 2017) 

Odò Pupa, lugar de resistência (Carine Fiúza, curta-metragem, documentário, 2018) 

Ando feito nuvem tempestiva (Carine Fiúza, curta-metragem, experimental, 2018) 

Santos Imigrantes (Thiago Costa,curta-metragem, ficção, 2018) 

Faixa de Gaza (Lúcio César, curta-metragem, ficção, 2019) 

70 
 

 



 

 

Margaridas (Valtyennya C. Pires, curta-metragem, documentário, 2019) 

Café com Rebu (Danny Barbosa, curta-metragem, ficção, 2020) 

Axó (Thiago Costa, curta-metragem, ficção, 2019) 

Ya, me conte histórias (Carine Fiúza, curta-metragem, ficção, 2020) 

Visitas (Thiago Costa, curta-metragem, ficção, 2020) 

Pedra Polida (Danny Barbosa, curta-metragem, ficção, 2021) 

Ayoluwa e Seus Amigos Imaginários (Luzia Costa, curta-metragem, ficção, 2021) 

Nem o mar tem tanta água (Mayara Valentim, curta-metragem, ficção, 2022) 

Aponta pra fé ou todas as músicas da minha vida (longa-metragem, ficção, 2022) 

Calunga Maior (Thiago Costa, curta-metragem, ficção, 2022) 

Céu (Valtyennya C. Pires, curta-metragem, documentário, 2022) 

Preciso falar do futuro além-mar (Carine Fiúza, curta-metragem, ficção, 2023) 

Axé Meu Amor (Thiago Costa, curta-metragem, ficção, 2023) 

Fonte: Elaboração própria. 
 

Entrei em contato, de várias formas, com uma com cerca de 300 obras da 

filmografia paraibana, para conduzir esta pesquisa e chegar a um panorama do Cinema 

Negro na Paraíba, mas sigo afirmando a possibilidade de existência de outras obras que 

talvez sigam no silenciamento. O enfrentamento à invisibilidade é árduo e contínuo, 

urgente, mesmo diante da sua incompletude. De todo modo, um ponto relevante de 

reflexão percebido ao propor uma conformação do Cinema Negro do Estado, e que é 

preciso destacar, são os simbolismos presentes nas obras que demarcam a sua identidade 

negra como reivindicação do direito à memória que historicamente o colonialismo 

ocidental tem negado. Essas obras representam um cinema contra-hegemônico, pelo 

71 
 

 



 

 

qual o sujeito diaspórico assume a função de primeira pessoa da enunciação, o Eu do 

discurso, que busca um caminho possível para recuperação da memória de sua 

identidade desterritorializada. A escolha por determinadas cores, objetos, imagens, 

gestos e sons representa o desejo de expressão dos cineastas e de suas equipes a partir 

do que lhes é próximo, do que lhe afeta e compõe. 

O Cinema Negro Paraibano, a partir de suas escolhas narrativas, estéticas e de 

composição da equipe, afirma que se trata de um cinema negro muitas vezes articulado 

com um cinema indígena, que enfrenta as expectativas de uma narrativa colonialista e 

busca proximidade com grupos sociais postos à margem dos espaços de poder, vítimas 

dos processos de desterritorialização e aculturação impostos por uma política 

eurocêntrica e desumana. 

Vale ainda salientar que consideramos, na configuração do Cinema Negro 

Paraibano, também dois aspectos externos à narrativa: a formação de equipe e a 

repercussão/circulação das obras. Esses critérios ajudam a analisar as percepções, 

atitudes e experiências dos espectadores em relação às obras cinematográficas. Eles 

destacam que a representatividade (figuras 26 a 28) é fundamental para promover a 

identificação e a empatia do público. 

 
Figura 26. Equipe do filme Pedra Polida (Danny Barbosa, 2020). Da esquerda para direita: Jô 

Oliveira (assistente de produção), Adriano Vieira (Motorista), Diego Lima (Produtor Executivo), Thais 
Pascoal (Assist. de direção), Sophia Williams (Atriz), Sidney Rufino (Assist. de Produção executiva), 
Luis Barbosa (Diretor de fotografia), Márcio di Paula (Ator), Ismael Farias (Som direitista), Lairton 

Lunguinho (Assistente de elétrica e maquinária), Carine Fiúza (1° assistente de câmera), Juca Gonzaga 
(Microfonista), Alisson Bernardes (Ator), Zé Costa (Chefe de elétrica e maquinária), Eduardo Ribas  

72 
 

 



 

 

(Assist.de arte), Carol Porto (Diretora de produção), Thiago Costa (Diretor de arte) e Camyla Neves (2° 
assist. de câmera). 

 

​
Figura 27. Equipe de fotografia do filme Pedra polida (Dany Barbosa, 2020). Da esquerda para a direita: 

Camyla Neves (2ª assistente de câmera), Luis Barbosa (Diretor de fotografia), Lairton Lunguinho 
(Assistente de elétrica e maquinária), Zé Costa (Chefe de elétrica e maquinária) e Carine Fiúza (1ª 

assistente de câmera). Tiramos esta foto ao perceber que era a primeira vez que fazíamos parte de uma 
equipe formada exclusivamente por pessoas negras. 

 

73 
 

 



 

 

 
Figura 28. Making Of do filme Preciso falar do futuro além mar (Carine Fiúza, 2023). Da 

esquerda para direita: Norma Goes (Atriz) e Carine Fiúza (Diretora e fotografa). Fonte: arquivo pessoal. 
Autoria: Juan Correia. 

​

​ Os filmes do Cinema Negro da Paraíba (Tabela 3), desde a escolha do tema até a 

forma narrativa, soam como um manifesto de respeito à diversidade e reintegração de 

posse cultural. É um esforço coletivo para reafirmar e revitalizar práticas, crenças, 

línguas, rituais e outras expressões culturais que são fundamentais para a identidade e o 

bem-estar dessas comunidades. 

No processo de cartográfia do Cinema Negro Paraibano, retomamos a 

importância do filme As Cegas, de Maria Antônia Pereira Ágape. 

Assim como Aruanda, de Linduarte Noronha, As Cegas é uma obra seminal do 

cinema paraibano. No entanto, essas duas obras e suas repercussões diferem 

substancialmente. Aruanda retrata o negro a partir da perspectiva do outro, ele 

representa o negro, enquanto As Cegas articula representação e representatividade a 

partir do olhar do semelhante, estabelecendo-se como uma expressão importante do 

Cinema Negro, especialmente considerando seu contexto de produção. 

Antônia Ágape, enquanto precursora do Cinema Negro na Paraíba, enfrentou 

imensas dificuldades, sendo uma mulher negra solitária em um ambiente marcado por 
74 

 

 



 

 

violências interseccionais e exclusões sistemáticas. Essas dificuldades permeavam 

desde o processo de filmagem até a edição, refletindo um cenário onde sua presença era 

tanto rara quanto invisibilizada. 

A invisibilização de As Cegas e da própria Antônia Ágape suscita em mim o 

desejo de explorar o que Martins (2021) denomina como “fabulação especulativa". 

Diante das lacunas textuais e históricas, o que resta à população negra em seu esforço de 

resgatar a memória e projetar o futuro é imaginar, especular. As Cegas me faz refletir 

sobre essa ausência, sobre o que poderia ter sido a trajetória de Maria Antônia e o 

impacto de sua obra. E se o racismo e machismo não tivessem incidido sobre Antônia 

Ágape? Imagino como ela e o filme poderiam ter sido recebidos na Academia, nos 

festivais, mostras… e o quanto ele poderia ter transformado vidas, especialmente as de 

pessoas negras, ao oferecer uma referência de existência negra em uma arte 

historicamente elitista.  

O período em que Antônia Ágape realizou seu filme foi marcado por uma 

tentativa de romper com as barreiras impostas pela elite, um momento em que o cinema 

direto emergia justamente para permitir que novas olhares se manifestassem. Contudo, 

Antônia Ágape estava sozinha, sem o apoio de uma comunidade cinematográfica, 

muitas vezes contando apenas com a ajuda de um amigo para registrar a história das 

mulheres negras de Campina Grande e da Paraíba.  

Assistir a As Cegas, um filme de apenas 10 minutos, onde vejo três personagens 

que fizeram parte da minha infância e cultura - mulheres negras em Campina Grande, 

que são referências culturais e memórias afetivas da minha cidade - foi uma experiência 

profundamente impactante. O nível de intimidade com que essas mulheres abrem suas 

vidas e sua casa para Antônia revela uma segurança que só se encontra em um cinema 

feito por quem se vê representado à frente e atrás da câmera. Antônia capturou a história 

dessas mulheres com muita empatia, e ao ler seu relato - que vocês conhecerão mais 

adiante - pude compreender não apenas a profundidade dessa empatia, mas também o 

sofrimento dela ao falar sobre o filme. Um sofrimento agravado pela constatação de que 

a obra final não conseguiu incorporar toda a poesia que ela sonhou em incluir. 

75 
 

 



 

 

As "três Ceguinhas" de Campina Grande, como ficaram conhecidas Francisca, 

Maria e Regina Barbosa, ganharam repercussão nacional, mas essa visibilidade se deu 

através do olhar e da voz de um cineasta branco, Roberto Berliner, em seu filme A 

Pessoa é para o que Nasce (2001). Berliner utilizou As Cegas como referência, mas 

Antônia Ágape foi totalmente excluída do processo criativo, resultado direto do 

processo de invisibilização a que foi submetida. É chocante ver, nos créditos finais  do 

filme de Berliner (figura 29), a indicação de que a realizadora "não foi encontrada" - 

uma omissão absurda que exemplifica as barreiras enfrentadas por cineastas negros no 

Brasil. 

 
Figura 29.  Print dos créditos finais do filme A pessoa é para o que nasce (Roberto Berliner, 

2003, 87’34”). Na imagem, lê-se após o nome de Antonia Ágape: “A autora foi procurada pela produção, 

mas não foi encontrada. Autorizada por NUDOC: Universidade Federal da Paraíba.”​

 

A presença de Antônia Ágape dentro da narrativa do Cinema Negro Paraibano 

traz consigo uma perspectiva não só de empoderamento mas de pertencimento. Antônia 

traz toda força para a continuidade de sua trajetória de crescimento do sistema 

audiovisual. A recusa à invisibilidade compreendida no decorrer da pesquisa deve ser, a 

partir de hoje, lembrada como marco para que as próximas gerações dos novos cineastas 

negros paraibanos não se sintam no patamar de insegurança para exercer a função 

76 
 

 



 

 

cinematográfica. A presença de uma produção audiovisual que entende as necessidades 

individuais traz para o cinema a sensação de pertencimento. 

3 VOZES-MULHERES: ESCREVIVENDO COM ANTÔNIA ÁGAPE 
Vozes-Mulheres 

A voz de minha bisavó 
 ecoou criança 

 nos porões do navio. 
 

Ecoou lamentos 
de uma infância perdida. 

A voz de minha avó 
ecoou obediência 

aos brancos-donos de tudo. 
 

A voz de minha mãe 
ecoou baixinho revolta 

no fundo das cozinhas alheias 
debaixo das trouxas 

roupagens sujas dos brancos 
pelo caminho empoeirado 

rumo à favela. 
  

A minha voz ainda 
ecoa versos perplexos 
com rimas de sangue 

e 
 fome. 

 
A voz de minha filha 

recolhe todas as nossas vozes 
recolhe em si 

as vozes mudas caladas 
engasgadas nas gargantas. 

 
A voz de minha filha  

recolhe em si 
a fala e o ato. 

O ontem – o hoje – o agora. 
Na voz de minha filha 

se fará ouvir a ressonância 
O eco da vida-liberdade. 

(Evaristo, 2017, pp 24-25) 
 

Começo este capítulo apresentando os sentimentos e pensamentos marcantes que 

fortaleceram e influenciaram a minha jornada até o encontro com minha antecessora, 

Antônia Ágape. Conceição Evaristo, autora do poema que abre este capítulo, escreve: 

“Quando eu morder a palavra, por favor, não me apressem. Quero mastigar, rasgar entre 

77 
 

 



 

 

os dentes, a pele, os ossos, o tutano do verbo, para assim versejar o âmago das coisas” 

(Evaristo, 2017, p.123). É deste modo que desejo retribuir ao cinema tudo que ele me 

proporcionou até hoje, direcionando meu olhar para um cinema que salva essa mulher 

que lhes escreve, Carine, que aqui tece considerações íntimas sobre uma vivência muito 

valiosa. 

Entendendo a importância dos passos de Maria Antônia Pereira (Antônia Ágape) 

no cinema paraibano, devemos agora ajustar as lentes e dar ao objeto uma nova forma. 

Ao perguntar a Antônia sobre sua referência de pessoas negras no cinema paraibano me 

deparo refletindo sobre mim mesma: como vejo o mundo em que estou e como isso 

constroi o mundo ao meu redor. Me questiono sobre alguns conceitos, dentre eles o de 

sujeito e objeto, pois é onde me vejo neste instante. bell hooks (2019) aponta os dois 

conceitos (sujeito e objeto) a partir da seguinte perspectiva: os sujeitos são aqueles “que 

têm direito de definir suas próprias realidades, estabelecer suas próprias identidades e 

nomear sua história”. Já ao existir enquanto objeto, nossas realidades são definidas por 

outros, nossas identidades são criadas por outros e nossa “história designada somente de 

maneira que definem nossas relações com aqueles que são sujeitos” (hooks, 2019, p. 

42). Logo, aqui, eu e Antônia somos sujeitas, cineastas, autoras. 

 

3.1 Voz-Carine 

 Antes de adentrarmos nos meandros dos frutos que apresento a partir do meu 

encontro e conversas com ela, entendemos, ela e eu, que para falar do mundo 

precisamos falar de nós. Assim, me localizo um pouco mais: me chamo Carine Fiúza 

Ferreira, sou uma mulher negra paraibana de 35 anos de idade. Nasci em Campina 

Grande, no ano de 1989. Filha caçula de Elinalda Lopes Fiúza e José Roberto Alves 

Ferreira, e irmã de Bruno Alexandre Fiúza Ferreira e Caroline Sonale Fiúza Ferreira. 

Mãe de Elisa Fiúza. Minha primeira morada, em terra, foi em uma casa do conjunto 

Severino Cabral, em Campina Grande - Paraíba. 

Figura na minha memória uma casa com dois quartos, uma sala, cozinha, 

banheiro, garagem, terraço, um amplo jardim e um quintal com uma grande árvore ao 

centro e uma casinha de cachorro ao fundo. Nos últimos anos em que moramos lá, meu 

78 
 

 



 

 

pai havia iniciado a construção de mais um quarto e banheiro. Com essas pessoas, nesse 

lugar, vivi os primeiros anos da minha vida e guardo boas lembranças. E não, eu não 

tive o direito de sonhar em fazer cinema desde criança, até porque crianças negras que 

vieram de onde eu vim estavam dadas ao destino muito certo. 

 Com a separação dos meus pais, em 1997, quando eu tinha 8 anos, fomos morar 

na Ilha de São João, periferia de Salvador, entre o bairro de Paripe e o município de 

Simões Filho. Lá, vivemos por três anos. Depois voltei com minha família para 

Campina Grande, onde moramos por mais quatro anos, até nos mudarmos para João 

Pessoa, onde permaneço até então. 

Esses três territórios me constituem (Campina Grande, Salvador e João Pessoa), 

e as causas que levaram a vivenciá-los são extremamente importantes para justificar o 

interesse por essa pesquisa. Nesse caso, vou me ater a alguns momentos que me 

colocaram em contato com o campo da Comunicação, em especial com o Cinema 

Negro.  

O primeiro momento diz respeito à minha infância. Costumo dizer que minha 

maior babá e a professora mais aplicada foi a televisão aberta. Mesmo em uma família 

relativamente grande, lembro que em determinado momento fui muito solitária - meus 

pais trabalhavam a semana inteira e meus irmãos mais velhos estudavam em um horário 

diferente do meu.  

Nesse período a televisão foi minha principal companhia e referência. Não por 

acaso me identifiquei completamente com a fala de Larissa Fulana de Tal, cineasta 

negra baiana, que na ocasião do Encontro anual de Mulheres Ativismo Realização - 

MAR (Cachoeira-BA, 2018) falou:  “[...] enquanto cineasta negra brasileira reconheço 

que minha cinefilia é basicamente formada pelos filmes da Sessão da tarde83 da TV 

pública”. Essa foi a realidade da maioria das famílias negras e pobres da década de 90, 

uma vez que não havia dinheiro para lazer ou coisas do tipo. A TV era o que nos levava 

para fora e esse “fora” era embranquecido. 

83 A Sessão da Tarde é um programa de televisão exibido pela Rede Globo, uma das principais emissoras 
de televisão do Brasil. Desde sua estreia em 1974, o programa é dedicado à exibição de filmes no período 
vespertino, de segunda a sexta-feira. Com uma programação variada, a Sessão da Tarde é conhecida por 
transmitir longas-metragens de diferentes gêneros, incluindo comédias, dramas, aventuras tornando-se 
uma faixa horária popular para o público brasileiro ao longo das décadas. 

79 
 

 



 

 

Enquanto no curso de Comunicação me foi cobrada uma cinefilia clássica - 

forjada a partir da visão de uma intelectualidade tão ocidentalizada e norte-centrada84 

quanto a programação da televisão aberta brasileira do que são cineastas reconhecidos e 

da intensidade do consumo que supostamente um aspirante na área deveria fazer destes 

-, minha experiência era outra tal que, até chegar à fase adulta, tinha ido ao cinema 

apenas duas vezes.  Até chegar à universidade, nunca havia escutado sobre Alfred 

Hitchcock, Stanley Kubrick, Jean-Luc Godard, Martin Scorsese, Woody Allen, Ingmar 

Bergman, Federico Fellini… E nem de Glauber Rocha. Além disso, a maioria das 

imagens que compunham o meu imaginário pouco falavam sobre mim. E desse pouco 

quase nada se demonstrava positivo. 
[...] a  população  negra continuum é submetida  às  experiências  de  uma 
autoimagem que denota desumanização, gerada por uma promoção de 
identidade racial  subalternizada,  minorizada  e reforçada   pela   indústria   
cultural brasileira,  a  qual  insiste  no  ideal  de branqueamento  como  
referências  de classificação. (SANTOS, 2021, p. 29) 
 

Além das experiências de cinema através da televisão, nas quais ressalto a 

impossibilidade de escolha sobre o que consumir, havendo somente duas opções: 

assistir ao que era disponibilizado ou mudar de canal, lembro-me nitidamente de 

acompanhar meu pai e minha irmã para assistir ao filme O Rei Leão85 (Rob Minkoff e 

Roger Allers, 1994) em uma sala de cinema.  

Naquele momento, dois fatos me foram muito marcantes: a percepção do espaço 

- fiquei impressionada com o tamanho da sala, a quantidade de cadeiras e a enorme tela 

diante de nós - e a sensação ruim que tomou conta do meu peito quando Mufasa, pai de 

Simba, morreu. Estava completamente identificada com as personagens da trama e as 

lágrimas saltaram dos meus olhos sem nenhum esforço. Na busca de conforto segurei 

85 A película narra a história de Simba, um jovem leão que deve assumir seu papel como rei das Terras do 
Reino após a morte de seu pai, Mufasa. O enredo é inspirado em elementos de Hamlet, de William 
Shakespeare, e no antigo mito egípcio de Osíris que aborda temas de morte, ressurreição e o ciclo da vida. 

84 O termo Ocidente refere-se geralmente aos países da Europa Ocidental e da América do Norte, 
incluindo os Estados Unidos e o Canadá. Historicamente, esses países têm exercido grande influência 
política, econômica e cultural no cenário global. Norte Global é um conceito que abrange as nações 
desenvolvidas do hemisfério norte, caracterizadas por altos índices de desenvolvimento humano, 
economia forte e infraestrutura avançada. Na compreensão da hegemonia, esses termos são usados para 
descrever a dominação e influência que essas regiões exercem sobre as dinâmicas internacionais, muitas 
vezes em detrimento das nações do Sul Global, que incluem países da América Latina, África, e partes da 
Ásia. 
 

80 
 

 



 

 

fortemente a mão do meu pai, como quem se belisca para se certificar de que não está 

em um pesadelo. 

Em outra ocasião, fui ao cinema durante o lançamento marcante de Titanic86 

(James Cameron, 1998). Meus irmãos e alguns amigos do bairro estavam eufóricos com 

a possibilidade de assistir ao filme, e eu, por ser a mascote87 da turma, acabei 

conseguindo ir junto. Durante a exibição, fiquei encantada por Jack, aquele lindo 

homem branco, pobre e romântico que estava disposto a entregar a vida em nome de sua 

amada Rose, uma mulher branca e rica. Pouco me importava que Jack já tivesse alguém 

para direcionar seu amor; eu acreditava firmemente ser igualmente merecedora desse 

sentimento. Fiquei tão envolvida na história que, no momento em que ele finalmente 

conseguiu dar o primeiro beijo em Rose, gritei: “Jack, você está me traindo!”. O cinema 

inteiro riu, e eu me senti absolutamente constrangida. 

Ao relembrar essas experiências no cinema, me dou conta de que em nenhuma 

delas vi a representação do corpo negro. Mesmo no filme O Rei Leão (1994), rico em 

referências africanas, como a musicalidade, a organização social e as paisagens, os 

personagens que conduzem a história são animais, não humanos, não negros. Uma 

experiência de não-lugar, de não identificação. Me vejo até então como sujeita 

desidentificada, como teoriza Santos (2014): 
[...] sujeitos desidentificados, são desidentificados pela mídia televisiva ao 
serem apresentados em sua programação diária, continuamente como 
desprovidos de culturas e valores tradicionais, e nas telenovelas, 
especificamente, sem um lastro familiar com raízes de pertencimento. (p.33) 
 

Ainda sobre o processo de identificação/desidentificação, um aspecto negativo 

da minha vivência familiar encontra espelho nas representações audiovisuais brasileiras: 

o alcoolismo e a violência doméstica. Depois de muito tempo tentando elaborar um 

texto que permitisse ao leitor compreender a ação dessas opressões na minha vida e na 

vida da minha família, cheguei à conclusão de que ainda não estou confortável para 

87 O termo “mascote” refere-se a uma pessoa mais jovem ou considerada a favorita em um grupo, 
geralmente recebendo um tratamento especial ou proteção dos demais membros.  

86 O filme conta a trágica história do naufrágio do RMS Titanic, um luxuoso navio de passageiros que 
fundou em sua viagem inaugural em 1912. A narrativa centraliza-se no romance entre Jack Dawson 
(Leonardo DiCaprio), um jovem artista pobre, e Rose DeWitt Bukater (Kate Winslet), uma jovem da alta 
sociedade presa em um noivado infeliz. À medida que seu amor floresce a bordo do navio, o Titanic 
colide com um iceberg e começa a afundar, levando a uma luta desesperada pela sobrevivência. 

81 
 

 



 

 

tanto. Mesmo que o assunto verse sobre um dos temas principais desta pesquisa, a 

representação do negro no audiovisual, não estou falando de algo distante, no qual 

posso me colocar como observadora. É a minha história, a minha família e os fatos que 

nos levaram a vivenciar determinadas territorialidades e situações. Para mim, ainda é 

muito difícil falar sobre o assunto. Peço licença a quem lê, pois preciso adiantar a 

escrita para outro fato relevante. 

Aos 21 anos de idade, meu irmão Bruno trabalhava como entregador de gás de 

cozinha. Em um trágico acidente, ele teve mais de 60% do corpo queimado e, após nove 

dias de luta na UTI, ele faleceu. Havíamos voltado de Salvador-BA para Campina 

Grande-PB há pouco tempo, mas após a morte do meu irmão, a necessidade de 

distanciamento de um lugar de perda, trauma e dor nos impulsionou a mudar para João 

Pessoa-PB. Aqui, minha mãe, minha irmã e eu trabalhamos e estudamos arduamente, 

buscando a possibilidade de, um dia, respirar sem sermos aniquiladas pela sobrecarga 

social. 

No ano de 2008, contrariando as expectativas sociais que impunham ao meu 

corpo negro um não-lugar dentro de um espaço de construção de conhecimento, 

ingressei na Universidade Federal da Paraíba, no curso de Ciências Biológicas. A 

universidade foi o primeiro território que me fez processar a maioria dos 

acontecimentos da minha vida e entender que eles não ocorriam de forma aleatória. Ao 

contrário, esse cenário de vulnerabilidade social se multiplica na vida de milhares de 

outras pessoas, em especial de pessoas negras. Portanto, havia uma estruturação para 

que fosse assim. Naquela época, a presença de mulheres negras nas universidades 

brasileiras era significativamente baixa. Em 2010, elas representavam cerca de 5%88 do 

total de estudantes no ensino superior. Esse cenário começou a mudar com a 

implementação de políticas de cotas raciais e programas de bolsas de estudo, que 

aumentaram a presença de mulheres negras nas universidades para aproximadamente 

12%89 em 2019.  

89 Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística (IBGE), "Desigualdades Sociais por Cor ou Raça no 
Brasil 2019." 

88 Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística (IBGE), Síntese de Indicadores Sociais: Uma análise das 
condições de vida da população brasileira 2010. 

82 
 

 



 

 

Bento (2022) analisa a questão do sofrimento negro coletivo por meio do 

conceito de racismo estrutural, onde argumenta que uma coalizão de fatores sustentados 

pela cultura e pelo aparato estatal trabalham para manter uma hierarquia de poder que 

resulta em uma hierarquia de vida: aqueles que possuem o poder de viver e aqueles que, 

de acordo com essa estrutura, são considerados merecedores da morte.  

E eu, Carine, que já havia experimentado inúmeras formas de morrer 

simbolicamente, entendi que, para agir no sentido de modificação da realidade social, 

para quebrar ciclos de opressão, precisava muito mais do que ser alguém bem sucedida 

individualmente. Comecei, então, a me questionar como poderia colocar minha 

profissão à disposição da coletividade, de forma que influenciasse efetivamente a vida 

de mais pessoas.  
Como eu, uma mulher negra, posso produzir conhecimento em uma arena 
que constrói, de modo sistemático, os discursos de intelectuais negros como 
menos válidos? (Kilomba, 2019, p.54) 

Numa perspectiva afrocentrada, o processo de amadurecimento humano é 

profundamente entrelaçado com a articulação do indivíduo com o coletivo, refletindo 

uma compreensão cosmogônica que transcende a simples evolução pessoal. A trajetória 

de cada muntu - um termo que designa o ser humano na cosmovisão batu-kongo - visa 

não apenas ao desenvolvimento individual, mas à integração e ao fortalecimento do 

grupo social ao qual pertence. 

Bunseki Fu-kiau, traduzido por Santos (2019, p. 27), explica: 
Kula é crescer em direção à própria história, [kikulu] desenvolver, 
amadurecer até alcançar a posição de liderança e estar apto(a) a exercê-la. 
Estar no lugar do rei ou líder é estar na posição de autoridade e poder. Kala, 
através do processo de conhecimento e maturação torna-se tukula, o 
vermelho ou vermelhidão, que é o símbolo da liderança madura dentro da 
comunidade é também a fase da pessoa de feitos [n’kwa-mâvanga]. O 
amadurecimento coletivo, sua liderança, por meio do processo de 
crescimento coletivo, leva em consideração o desenvolvimento social e da 
comunidade. A fase do segmento Kala-tukula, a representar o tempo 
presente, é positiva no mundo superior, ku nseke, o mundo fisicamente vivo. 
(SANTOS, 2019, p.27) 
 

Minha busca pessoal por essa articulação com a referência cosmogônica africana 

é uma tentativa de situar meu próprio amadurecimento dentro desse horizonte de 

atuação coletivo. A integração das minhas experiências e aprendizados com a 

cosmovisão batu-kongo não apenas me oferece um sentido mais profundo de propósito, 

83 
 

 



 

 

mas também me conecta a uma tradição de liderança que valoriza o desenvolvimento 

comunitário e a construção de um futuro em conjunto. Esta visão me encoraja a 

transcender as expectativas limitadas impostas por estruturas dominantes e a abraçar 

uma abordagem que une o crescimento pessoal com a responsabilidade social, 

alinhando minha trajetória com os princípios mais amplos da sabedoria africana. 

A partir desse entendimento, e  sob a influência da trajetória profissional do meu 

então companheiro, que à época cursava Comunicação Social  e estava engajado com o 

cinema local,  comecei a me interessar pela feitura de filmes e acompanhá-lo em sua 

trajetória profissional. Me envolvi com o cinema independente local, participei da 

organização de mostras, festivais e trabalhei como assistente de fotografia e produção 

de alguns filmes universitários. 

Acreditava que o caminho da Comunicação era o que me daria as ferramentas 

necessárias para elaborar e construir na prática as questões que a experiência e as 

leituras que fazia me suscitaram e, assim, ao perceber que ser bióloga não era a 

profissão que me enxergava exercendo no futuro, decidi mudar de curso em 2012 e 

ingressei no curso de Comunicação, com habilitação em Radialismo, em 2013. 

Nesse momento, ocorreu o lançamento do primeiro Edital Curta Afirmativo. Fui 

informada sobre ele pela realizadora paraibana Kalyne Almeida, pela atriz Fernanda 

Ferreira e pela professora Dr. Solange Rocha. Elas, três mulheres negras de cor de pele 

diferentes, me convidaram para ser a proponente do projeto Gertrudes - Uma história 

nossa, que seria inscrito no edital. Minha participação era estratégica, pois meu perfil, 

apesar de ter pouca experiência, atendia aos requisitos exigidos para os concorrentes: 

minha cor de pele retinta não daria margem a problemas de heteroidentificação racial e 

a minha idade correspondia à faixa etária exigida pelo edital. 

Segundo a proposta, narraríamos a trajetória de Gertrudes, uma mulher negra 

escravizada que teve a chance de adquirir sua liberdade mediante a compra da alforria. 

No entanto, Gertrudes acabou sendo ludibriada pelo seu dito proprietário, teve seu título 

de liberdade revogado e seria vendida para pagar dívidas do senhor. Recorrendo à sua 

rede de contatos, Gertrudes consegue assegurar assistência jurídica e inicia um extenso 

processo judicial em busca da garantia de sua liberdade. 

84 
 

 



 

 

Esse projeto surgiu como uma iniciativa de transformar a tese de doutorado da 

professora Dr. Solange Rocha em uma obra audiovisual que pudesse representar as 

estratégias de sobrevivência adotadas por mulheres negras desde o período da 

escravização. 

A narrativa já vinha sendo estudada pela atriz Fernanda Ferreira, que pretendia 

transformá-la em uma peça teatral. Em contato com a cineasta Kalyne Almeida, tiveram 

a ideia de transformá-lo em filme e viram no edital uma oportunidade para tanto. 

Participar de um projeto como  esse me parecia uma grande oportunidade de 

aprendizagem. Aceitei a proposta e tivemos êxito na aprovação do projeto. 

Já nessa época, me incomodava ser muitas vezes a única mulher do set, ou a 

única pessoa negra de determinados trabalhos ou ambientes - é preciso assinalar que 

sempre estive consciente da minha posição enquanto mulher negra. Então, aceitar 

participar de um projeto como Gertrudes, encabeçado por mulheres e com o propósito 

de fomentar a representação positiva de uma mulher negra, foi de uma motivação ímpar. 

Logo após o anúncio de aprovação do projeto, soubemos que o edital foi 

suspenso em decorrência de uma denúncia de inconstitucionalidade. O juiz Federal José 

Carlos do Vale Madeira, da 5ª Vara do Maranhão, embargou o edital mais uma vez ao 

considerar a ação promovida pelo advogado Pedro Leonel Pinto de Carvalho contra a  

União, Fundação Biblioteca Nacional e Funarte sob a alegação de que o Edital “lesa o 

patrimônio público e ofende os princípios jurídico-constitucionais da legalidade, da 

impessoalidade da moralidade e da isonomia”. Segundo entendimento do juiz o edital 

favorecia a criação de “guetos culturais” ao direcionar exclusivamente aos negros a 

possibilidade de usufruto das verbas de financiamento dos projetos. 
O Edital estimula a criação de “guetos culturais” por destinar somente aos 
negros a tarefa de se pronunciar. Além disso, de acordo com o texto, o 
Ministério da Cultura (um dos responsáveis por lançar o Edital) não poderia 
excluir sumariamente as demais etnias, correndo risco de criar um “acintoso e 
perigoso espectro de desigualdade racial” (CALDEIRA, 2014). 

 
A respeito do embargo do edital e das iniciativas coletivas para enfrentá-lo, 

Jesus (2019), afirma: 
Todo esse ataque jurídico a política afirmativa levou, além do enfrentamento 
judicial encabeçado pelo Ministério da Cultura, a criação de uma campanha, 
por parte dos contemplados com a hashtag BOICOTARAM MEU FILME. 

85 
 

 



 

 

Essa ação incluía a criação de cards para serem espalhados nas redes sociais 
como também uma Carta Aberta, intitulada “Daria um Filme: Manifesto 
acerca dos Editais Afirmativos do MinC para a Juventude Negra”, 
denunciando o racismo institucional e toda a situação. O movimento ainda 
pontuava que não somente os Editais corriam risco, mas sim todas as Ações 
Afirmativas para o campo da cultura que visam diminuir as desigualdades e 
propiciar uma maior diversidade na produção de bens culturais. Esta ação, 
portanto, poderia abrir um precedente perigoso: o impedimento de novas e/ou 
continuidade de Políticas afirmativas na cultura já existentes, especialmente 
no que tange a inclusão dos negros na cadeia produtiva das artes e outros 
segmentos da sociedade. (p.22) 
 
No momento em que os contemplados de um edital público voltados para o 
protagonismo da juventude negra no audiovisual deveriam estar 
comemorando e partindo para o planejamento da execução dos seus projetos, 
são barrados por um problema real existente no país, o racismo. Ele sempre 
esteve por trás de diversas decisões judiciais acerca da temática (p.32). 

 
Apesar de estarmos distantes dos principais centros de mobilização social em 

torno dessa pauta, concentrados nos Estados de São Paulo, Rio de Janeiro e Bahia, onde 

a maioria dos projetos foi aprovada, nos engajamos ativamente na luta, participando de 

campanhas virtuais e empreendendo ações locais em torno do tema.  

Em parceria com a UFPB, através do Centro de Ciências Humanas, Letras e 

Artes (CCHLA) e o Centro de Comunicação, Turismo e Artes (CCTA), por intermédio 

da professora Dr. Solange Rocha, organizamos eventos com o propósito de promover 

discussões sobre a representação do negro no campo audiovisual. Essa iniciativa 

marcou o início das atividades relacionadas a esse tema na UFPB, e como parte dessas 

ações, trouxemos o cineasta Joel Zito Araújo para uma palestra sobre sua pesquisa e 

filmografia. 

Nesse momento, tive meu primeiro contato com as discussões sobre o Cinema 

Negro e fui apresentada a um cenário do qual não tinha conhecimento. Além de 

conhecer Joel Zito Araújo, também tive a oportunidade de conhecer a cineasta Viviane 

Ferreira90. Foi revelador descobrir a grande articulação no Brasil em torno da 

representação e representatividade da pessoa negra, marcando um importante ponto de 

90  Viviane Ferreira é cineasta, roteirista, advogada e produtora cultural brasileira, conhecida por seu 
trabalho na promoção e valorização do cinema negro no Brasil. Ela é co-fundadora da Associação dxs 
Profissionais do Audiovisual Negro (APAN) e tem se destacado por suas produções que abordam temas 
sociais e raciais. Entre seus trabalhos mais notáveis estão o curta-metragem "O Dia de Jerusa" e o 
longa-metragem "Um Dia com Jerusa", que exploram a memória e a resistência da mulher negra. 

86 
 

 



 

 

partida em minha compreensão e envolvimento com essa temática no contexto 

cinematográfico nacional. 

Durante quase três anos, entre o final de 2012 e o início de 2015, período que 

coincidiu com a tramitação e liberação dos recursos do edital, continuei meu percurso 

acadêmico. Matriculada no curso de Comunicação, concentrei meus estudos em 

disciplinas relacionadas ao cinema, complementando-os com cursos de produção 

executiva e direção em instituições como o CANNE91 (Centro Audiovisual 

Norte-Nordeste, localizado em Recife), por exemplo. Além disso, participei ativamente 

da organização e realização de mostras e festivais cinematográficos. 

Infelizmente, as divergências internas na equipe do projeto Gertrudes, 

especialmente relacionadas à hierarquização a partir de uma gradação de cor92, que 

mantinha o controle e o conhecimento nas mãos de pessoas de pele clara ao passo que, 

desconsiderava os saberes, desejos e esforços das pessoas de pele retinta, impediram o 

avanço do projeto. Por fim, nossas diferenças internas enquanto coletivo se 

sobrepuseram a nossas consonâncias. Como resultado, fomos obrigadas a devolver os 

recursos financeiros ao Governo Federal, situação extremamente frustrante, pois havia 

muitas expectativas envolvidas, e senti que todo o progresso e as articulações feitas até 

então foram perdidos. Mas isso não é verdade. Havíamos iniciado uma série de ações 

que ampliaram ainda mais o debate sobre representação e representatividade da pessoa 

negra no cenário local. Despertamos o interesse de muitas pessoas a partir deste contato 

com o cinema, especialmente pessoas negras que nunca haviam imaginado produzir 

cinema. 

Apesar desse revés, prossegui com meu processo de formação e engajamento em 

várias frentes de militância no cenário audiovisual, incluindo o Fórum do Audiovisual 

92 A gradação de cor de pele ou Colorismo refere-se à discriminação baseada no tom de pele dentro de um 
grupo racial ou étnico, onde pessoas com pele mais clara são frequentemente privilegiadas em detrimento 
de pessoas com pele mais escura. Essa forma de preconceito ocorre tanto entre indivíduos do mesmo 
grupo racial quanto em interações entre diferentes grupos raciais, e está enraizada em ideais de beleza e 
hierarquias de valor associadas à brancura, decorrentes da cultura da branquitude. 

91 O Canne (Centro de Formação Audiovisual Norte e Nordeste) é uma instituição dedicada à capacitação 
e ao desenvolvimento de profissionais do audiovisual nas regiões Norte e Nordeste do Brasil. Ele oferece 
cursos, oficinas, workshops e outras atividades educativas que visam promover a inclusão e o 
fortalecimento das produções audiovisuais locais, valorizando a diversidade cultural e incentivando a 
criação de conteúdos que representem as realidades e as narrativas dessas regiões. 

87 
 

 



 

 

da Paraíba e a União de Mulheres do Audiovisual da Paraíba, da qual participo como 

uma das fundadoras. 

Durante minha trajetória, atuei em diferentes filmes, mostras e festivais, 

principalmente desempenhando as funções de assistente de câmera - no início da 

carreira-, depois de produtora e, por fim, de diretora. Nesses espaços de trabalho, pude 

notar que a presença de pessoas negras, geralmente, se restringia a funções técnicas, 

muitas vezes não criativas, como: assistência de fotografia, assistência de produção, 

maquinaria e elétrica, motorista, cozinheira, camareira, entre outras. Além disso, a 

representação de pessoas negras nessas produções também se limitava, em grande parte, 

a papéis secundários ou estereotipados, raramente ocupando o protagonismo de atores e 

atrizes negros das narrativas. O cinema demonstrava-se quase sempre como um não 

lugar para mim. 

Entre 2014 e meados de 2017, quando comecei minha trajetória no cinema local, 

enfrentei inúmeras situações que reforçavam a sensação de não pertencimento. O 

primeiro impacto foi o machismo imposto pelos colegas de trabalho no departamento de 

fotografia. Diretores de fotografia, gaffers, assistentes de maquinária e elétrica – todos 

pertenciam a um universo predominantemente masculino e não aceitavam uma mulher 

como assistente. Era sempre muita vigilância, crítica e tentativa de desqualificação. No 

entanto, minha persistência e a parceria de alguns colegas permitiram que eu adquirisse 

a experiência necessária para me tornar Assistente de Fotografia e, além disso, Diretora 

de Fotografia. Atualmente, a minha experiência no departamento de fotografia ocupa 

uma parte significativa do meu currículo. 

Incomodada com a situação, procurei outras formas de satisfazer minha 

necessidade de pertencimento. Decidi investir em um novo caminho, aprendendo mais 

sobre produção e como levantar verba para realizar filmes nos quais pudesse existir sem 

comprometer minha essência. Em 2015, consegui aprovar meu segundo projeto como 

produtora executiva. Aroeira (dir. Ramon Batista, 2016) foi meu certificado pessoal de 

capacidade. No entanto, a narrativa e a composição da equipe do filme ainda não 

atendiam às minhas expectativas pessoais. Foi durante a pré-produção desse filme que 

enfrentei meu segundo impacto de não pertencimento. 

88 
 

 



 

 

Em uma visita de locação na cidade de Nazarezinho-PB, acompanhada pelo 

diretor e pelo fotógrafo do filme, avistei ao longe um grupo de pessoas negras 

caminhando em uma estrada de terra. Curiosa, pois já havia notado o baixo percentual 

de negros no município, perguntei aos meus colegas quem eram aquelas pessoas e para 

onde iam. Um deles respondeu: “São os ‘africanos’. Eles moram pras bandas de lá”. A 

conversa se encerrou ali. A partir daquele momento, silenciei. Não queria trocar mais 

nada com aquelas pessoas que olhavam para meus semelhantes daquela forma. Aquela 

simples frase denotava, para mim, um processo de desterritorialização93 e abjeção94. 

O fato de chamá-los de africanos indicava que ele não reconhecia a pertença 

daquelas pessoas ao território brasileiro. Possivelmente, eram integrantes de alguma 

comunidade quilombola ou simplesmente pessoas negras da cidade. Quando ele disse 

“eles moram pras bandas de lá” e completou com um gesto de mão, transmitindo uma 

sensação de distanciamento e abandono, percebi o quanto ele se considerava distante e 

superior àquela realidade. Então, o que ele pensava de mim? O que justificava sua falta 

de sensibilidade ao falar dos meus pares com tamanho desdém? Por acaso, ele não me 

via da mesma forma? Se não, o que me distanciava daquelas pessoas? Meu estudo, 

minha condição socioeconômica ou o fato de eu estar colocando minha intelectualidade 

e esforços a serviço de um homem branco? Permaneci no projeto, mas a minha relação 

com aqueles homens e com o cinema jamais foi a mesma. 

Alguns anos depois, ainda profundamente impactada pela experiência, 

desenvolvi uma série fotográfica que nunca publiquei. Nessa série, reproduzia a imagem 

que havia visto em Nazarezinho e em contraposição me colocava ao observar minha 

94 A abjeção, conforme proposto por Berenice Bento em Abjeção: a construção histórica do racismo 
(2024), refere-se a um processo de exclusão e repulsa pelo qual certos corpos e identidades são 
marginalizados e desumanizados. Bento utiliza o conceito para explorar como pessoas consideradas 
"diferentes" são tratadas como sujeira ou dejetos pela sociedade, sendo relegadas a uma posição de 
distanciamento que reforça a hierarquia social e a discriminação.  

93 A desterritorialização, no contexto da negação da identidade nacional às pessoas negras, refere-se ao 
processo pelo qual pessoas brancas não reconhecem pessoas negras como brasileiras, tratando-as como 
estrangeiras em seu próprio país. Esse fenômeno está ligado a estereótipos racistas e a uma visão limitada 
da nacionalidade brasileira, que frequentemente associa a identidade nacional à branquitude. 
Pesquisadores como Lélia Gonzalez em Racismo e Sexismo na Cultura Brasileira (1984) e Abdias do 
Nascimento em O Genocídio do Negro Brasileiro (1981) discutem como essa percepção excludente 
contribui para a marginalização e a invisibilidade social das populações negras, perpetuando um processo 
de desterritorialização simbólica e cultural. 

89 
 

 



 

 

própria pele. Essa série me serviu de inspiração para a criação de um filme rodado em 

bitola Super-8 em 2021. 

A convite de Mariah Benaglia e Gian Orsini, aceitei participar do projeto 8 por 

8: Renovação do Ciclo de Cinema em Super-8 na Paraíba95 e tive a oportunidade de 

realizar um filme em película, tal qual Antônia. Preciso Falar do Futuro Além-Mar 

(2023) (figura 30), É uma obra de curta-metragem, em preto e branco, filmada em 

película, editada por meio de telecinagem e com trilha sonora adicionada 

posteriormente. Ela é interpretada por Norma Góes, uma atriz baiana radicada na 

Paraíba desde a década de 1990. O filme reflete minhas elaborações a respeito do 

processo de desterritorialização da pessoa negra e a expressão do desejo de 

pertencimento e vida como elementos centrais da subjetividade negra feminina 

transatlântica. 

 
Figura 30. Quadros (minutagem: 2’13, 3’40, 4’40) do filme Preciso falar do futuro além-mar. Direção e 

Fotografia: Carine Fiúza.​
 

A narrativa inicia com imagens de Norma diante do mar, acompanhadas de uma 

narração em wolof96 que diz: 
Estou aqui, frente ao mar, mas o meu desejo era estar do outro lado 
Olhar com meus olhos, falar com minha boca 
E ser respondida 
Se não tiver essa chance, Deus me ajudará, dando oportunidade para realizar 
meu sonho 
Ir para o outro lado 

96 Wolof é uma língua falada predominantemente no Senegal, na Gâmbia e na Mauritânia. É a língua 
materna do povo Wolof e uma das línguas nacionais do Senegal, onde é amplamente utilizada na 
comunicação cotidiana e na mídia. Além disso, o Wolof tem influências culturais e linguísticas 
significativas na diáspora senegalesa.  

95 Esta iniciativa, lançada em 2021, visava resgatar e valorizar a técnica cinematográfica em formato 
Super-8, promovendo a produção de curtas-metragens com câmeras Super-8. O projeto ofereceu 
workshops e suporte técnico aos  8 participantes, todos cineastas locais de diferentes gerações, buscando 
preservar a memória do cinema analógico e proporcionar novas experiências criativas aos cineastas 
paraibanos. 

90 
 

 



 

 

Se sou negra não é por maldição, 
mas porque, tendo estendido minha pele, 
pude absorver todo o eflúvio cósmico 
Eu estou viva aqui 
Eu sou verdadeiramente uma gota de sol 
a caminhar sobre a terra. 
 

A narração foi feita por meu amigo senegalês, Oumar Diaw, o único contato que 

tinha na época com alguém que falava uma língua nativa africana. Para mim, era crucial 

documentar essa conexão com a diáspora africana, uma vez que muitos dos imigrantes 

africanos contemporâneos são homens, e foi assim que tive acesso a uma língua 

ancestral. Embora o filme esteja centrado na perspectiva feminina, a documentação 

desse encontro era de suma importância. Além disso, sempre sonhei em homenagear 

Ousmane Sembène97 em um filme, tenho especial admiração por sua postura 

anticolonial e primorosa elaboração artística. Me encanta ver seus filmes falados em 

língua nativa. 

No texto inicial de Preciso falar do futuro além-mar, mesclo reflexões sobre a 

diáspora, a religiosidade expressa por Oumar, e um texto poético de Fanon (2008, p.56). 

Norma empresta seu corpo e performance para construir essa narrativa visual. Em 

sequência, buscando retratar a grandeza e o poder que sempre vi em Norma, a filmo em 

frente ao Fórum Civil da cidade, complementando as imagens com um discurso de 

Benedita da Silva, que se opõe veementemente ao governo bolsonarista e defende a vida 

das mulheres negras brasileiras, reconhecendo sua magnitude. O filme se encerra com a 

imagem de Norma, novamente de frente ao mar, com os braços erguidos em direção ao 

sol. 

Essa é minha obra mais recente, é também a que mais me aproxima da 

realização de Antônia, não somente por ter sido realizada na mesma bitola, Super-8, 

mas pelo desejo de transformar a sociedade a partir da arte. Diferente de Antônia, tive a 

97 Ousmane Sembène (1923-2007) foi um renomado escritor e cineasta senegalês, considerado um dos 
pais do cinema africano. Ele começou sua carreira como escritor, publicando romances e contos que 
exploravam temas sociais e políticos na África pós-colonial. Em meados dos anos 60, Sembène voltou 
sua atenção para o cinema, acreditando que os filmes poderiam alcançar um público mais amplo do que 
seus livros. Seus trabalhos cinematográficos, incluindo La Noire de... (1966) e Moolaadé (2004), são 
conhecidos por sua crítica incisiva ao colonialismo e à injustiça social, abordando questões como a 
opressão de gênero e a luta pela independência africana. Sembène é amplamente celebrado por sua 
contribuição em dar voz e visibilidade às experiências africanas no cenário global. 

91 
 

 



 

 

oportunidade de dividir meu processo criativo com uma equipe exclusivamente negra, 

que embarcou na minha proposta de peito aberto. Norma Goes, Lucas Mendes e Juan 

Correia foram excepcionais no suporte para realização do filme.  

Fechando o parêntese que abri para explicar minha inspiração na realização de 

uma obra, retorno à cronologia dos meus passos no cinema paraibano. 

Os impactos de gênero e raça relatados anteriormente, não são fatos isolados na 

minha carreira no cinema, são somente as primeiras impressões. Essas vivências me 

incentivaram a aumentar o contato com outros realizadores negros e também com outras 

mulheres do audiovisual no estado. Um dos desdobramentos desse contato é a  fundação 

da U.M.A-PB (União de Mulheres do Audiovisual Paraibano). 

A U.M.A-PB, como o próprio nome sugere, é uma união de mulheres 

profissionais do audiovisual originada e sediada no estado da Paraíba. Ela foi criada 

com o objetivo de mitigar os impactos do machismo sobre as profissionais do 

audiovisual, inicialmente através da formação de uma rede de contatos para indicações 

profissionais. Posteriormente, a organização passou a acompanhar e promover de 

maneira articulada a proposição de políticas públicas voltadas à inclusão e aceleração de 

carreiras dessas mulheres. Ao identificar que estávamos vivenciando situações 

semelhantes de exclusão, subalternização e sub-remuneração, decidimos nos unir. 

Estávamos presentes em todos os departamentos do cinema e do audiovisual, incluindo 

e, acima de tudo, os locais de provimento e organização. Não fazia sentido enfrentarmos 

más condições de trabalho, especialmente quando nossa presença prevalecia nos 

departamentos de produção. Nossa união buscava não apenas combater essas 

desigualdades, mas também fortalecer nossas posições e melhorar o ambiente de 

trabalho para todas. 

Hoje, a U.M.A-PB conta com mais de 130 mulheres e desempenha um papel 

ativo em conselhos de cultura tanto no âmbito municipal quanto estadual. A 

organização está continuamente se aprimorando para garantir um maior engajamento 

político e um ambiente acolhedor para as mulheres do audiovisual. Com uma presença 

significativa, a U.M.A-PB trabalha para fortalecer a representatividade de mulheres, em 

92 
 

 



 

 

sua diversidade, e promover políticas públicas que favoreçam a inclusão e o avanço das 

carreiras dessas profissionais (figura 31). 

​
Figura 31. Encontro anual de Mulheres Ativismo Realização - MAR (Cachoeira-BA, 2018), ocasião 

bastante significativa na qual representei a União de Mulheres do Audiovisual Paraibano - U.M.A-PB.​
 

Com a fundação da U.M.A-PB e a articulação que fizemos a partir dela, me 

sentia mais acolhida no que diz respeito à superação de disparidades de gênero. No 

entanto, essa articulação não me satisfazia em relação às demandas de representação e 

representatividade racial. Não me sentia representada nas narrativas com as quais 

trabalhava, pois muitas delas não abordavam temas que me interessavam pessoalmente. 

Além disso, sentia uma grande desconexão entre os profissionais negros do estado, 

como se não ouvesse ainda o entendimento coletivo de um lugar de pertencimento no 

qual podriamos utilizar o cinema como ferramenta de comunicação em prol da 

negritude. 

Durante um festival de cinema, no qual participei como representante de um 

filme que havia produzido, tive a oportunidade de conhecer Janaína Oliveira98, que na 

época estava iniciando um projeto chamado Cinema africano, pela descolonização das 

98 Janaína Oliveira é pesquisadora, curadora e professora brasileira especializada em cinema negro e 
africano. Doutora em História pela Universidade Federal Fluminense (UFF), ela é conhecida por seu 
trabalho na promoção e difusão de produções audiovisuais de realizadores negros. Janaína é uma das 
fundadoras do Fórum Itinerante de Cinema Negro (FICINE) e tem contribuído para diversos festivais de 
cinema como curadora e consultora. 

93 
 

 



 

 

telas, em parceria com a FICINE99. Essa experiência foi um marco significativo para 

mim, pois através desse projeto pude ter acesso ao cinema africano, especialmente às 

produções dos anos 70. 

As obras apresentadas por Janaína me chamavam atenção, porque abordavam o 

cotidiano de pessoas negras, sem necessariamente focar no tema do racismo. Muitas das 

obras tratavam do colonialismo, mas sem os estereótipos racistas. Assim, as pessoas 

representadas em cada uma dessas obras viviam seu cotidiano, suas dificuldades e 

desafios de forma diferente do que eu estava habituada a ver no cinema brasileiro, 

oferecendo outras possibilidades de representação e vivência. 

Esse contato despertou reflexões sobre a representação do negro na Paraíba, 

especialmente ao considerar que um dos filmes mais aclamados no Estado, Aruanda 

(1960), aborda a representação de uma família negra quilombola. 

Além disso, renomadas mostras e festivais, como o Encontro de Cinema Negro 

Zozimo Bulbul e o Mostra Internacional de cinema negro-SP, já estavam em curso há 

anos. Essa constatação reforça ainda mais minha inquietação: como e por que isso não 

fez parte do meu currículo acadêmico? 

Guiada pelas minhas vivências em relação ao Cinema Negro, quis que meu 

trabalho enquanto comunicadora retratasse um tema relevante a mim, como a negritude 

em terras brasileiras, e que pudesse alcançar o maior número de pessoas. Nesse sentido, 

a televisão era uma excelente janela de exibição. Decidi falar sobre o genocídio do 

negro brasileiro (Nascimento, 1978) a partir de como ele chegou até mim na ocasião da 

morte do meu irmão.​

​ Inscrevi o projeto no edital curta universitário do Canal Futura100 e ele foi 

100 O edital Curta Universitário do Canal Futura é uma iniciativa voltada para estudantes universitários de 
todo o Brasil, incentivando a produção de curtas-metragens documentais. Lançado em parceria com a 
Fundação Roberto Marinho e a Globo Universidade, o edital oferece orientação técnica, mentorias e 
apoio financeiro para a realização dos projetos selecionados. O objetivo é promover a diversidade de 
narrativas e dar voz a jovens cineastas em início de carreira, contribuindo para a formação de novos 
talentos no audiovisual brasileiro. Disponível em: 

99 A FICINE (Fórum Itinerante de Cinema Negro) é uma organização que promove a exibição, discussão 
e valorização de produções cinematográficas realizadas por cineastas negros. O objetivo da FICINE é 
criar um espaço de reflexão e troca sobre a representação e a participação de negros no cinema, além de 
fortalecer a rede de profissionais do audiovisual afro-brasileiro e africano. Através de mostras itinerantes, 
seminários, oficinas e outras atividades, a FICINE busca contribuir para a diversidade e a inclusão no 
setor cinematográfico. Disponível em: https://ficine.org/. Acessado em: 20 de fevereiro 2024. 

94 
 

 

https://ficine.org/


 

 

aprovado. Com o desenvolvimento do projeto, tive a oportunidade de conhecer o Projac 

(figura 32) da Rede Globo no Rio de Janeiro, um dos maiores e mais modernos centros 

de produção televisiva da América Latina, e fazer uma formação com a mentoria 

ofertada pelo Edital. Na mesma ocasião, por iniciativa própria, também conheci o 

Encontro de Cinema Negro Zózimo Bulbul. Me impressionou muito ver um cinema de 

quase 400 lugares, lotado somente de pessoas negras. Além disso, conheci muitos 

outros cineastas negros (figura 33) e também tomei conhecimento da Associação dxs 

Profissionais do Audiovisual Negro (APAN)101.  

101A Associação de Profissionais do Audiovisual Negro (APAN) é uma instituição de fomento, 
valorização e divulgação de realizações audiovisuais protagonizadas por pessoas negras, bem como a 
promoção desses profissionais para o mercado audiovisual. Disponível em: https://apan.com.br/ . 
Acessado em: 25 de fevereiro de 2024. 

https://futura.frm.org.br/conteudo/patrimonio-e-cultura/noticia/inscricoes-abertas-para-o-edital-de-curtas-
democracia. Acessado em: 20 de fevereiro 2024. 

95 
 

 

https://apan.com.br/
https://futura.frm.org.br/conteudo/patrimonio-e-cultura/noticia/inscricoes-abertas-para-o-edital-de-curtas-democracia
https://futura.frm.org.br/conteudo/patrimonio-e-cultura/noticia/inscricoes-abertas-para-o-edital-de-curtas-democracia


 

 

​
Figura 32. Turma de realizadores aprovado no Edital Curta universitário 2017 em visita ao Projac. Fonte: 

arquivo pessoal. 
96 

 

 



 

 

​
Figura 33. Registro do Encontro de Cinema Negro Zozimo Bulbul, 2017. Cine Odeon na primeira foto. 

Na sequência de imagem destaca-se a cineasta Adélia Sampaio, Juliana Vicente e a pesquisadora Janaina 
Oliveira. Fonte: arquivo pessoal. 

97 
 

 



 

 

Odò Pupa, Lugar de Resistência foi o título escolhido para o filme. As 

gravações ocorreram em Salvador, onde residem meus dois personagens. Jovens negros 

periféricos, cuja experiência de vida e trabalho era muito próxima à do meu irmão, 

estavam igualmente vulneráveis. A história de nossas mães também tinha diversos 

atravessamentos, e foi impactante ver a reprodução de uma história que já me era 

familiar. No entanto, minha posição diante daquela realidade era outra, e eu tinha poder 

de ação. Um poder que me foi concedido pela comunicação e pelo cinema negro. 

Aqui me vejo em mais um momento de sintonia com Antônia. Em nosso 

primeiro contato, ela me falou o quanto estimava poder modificar a realidade através do 

cinema. Quando ela me contou isso, lembrei imediatamente da sensação que tive ao 

realizar Odò Pupa (figura 34). 

98 
 

 



 

 

  
Figura 34. Making of do filme Odò Pupa, lugar de Resistência. Elenco e equipe do filme.  

​

Durante a elaboração do filme, uma das maiores dificuldades foi lidar com a expectativa 

de uma mentoria que queria retratar estereótipos de negros favelados, armados e 

violentos. Fazê-los entender que meu filme não abordaria esse tema, pois isso não 

representava a minha realidade nem a dos meus entrevistados, foi desafiador. Caique, 

99 
 

 



 

 

Luis e eu éramos jovens negros em situação de vulnerabilidade, mas extremamente 

conscientes de nossa posição. 

Odò Pupa, Lugar de Resistência vai além dos personagens principais, dois 

corpos negros que ocupam quase 100% do tempo de tela do filme, introduzindo um 

terceiro elemento: uma presença feminina e onisciente. O filme possui várias camadas 

narrativas. Lançado em 2018, foi exibido em rede nacional no programa Como Será? da 

TV Globo e no Canal Futura. Durante mais de dois anos, participou de diversos 

festivais e mostras, ganhando o prêmio de melhor direção no Cine Jardim102 em 2018. 

Seis anos depois, ainda está sendo licenciado para transmissão em TVs fechadas e 

continua sendo uma ferramenta eficaz na discussão sobre a realidade de jovens negros 

no Brasil. 

Após Odò Pupa, realizei Ando Feito Nuvem Tempestiva (2018), um filme 

experimental no qual investigo minha própria subjetividade diante das impressões que 

tive durante a realização de Odò Pupa. Em seguida, produzi Ya Me Conte Histórias 

(2020), uma ficção que fiz com minha filha sobre as Geledés, uma festa da cultura 

Iorubá que homenageia a força feminina. 

Iniciei diversas outras produções que se enquadram no conceito de Cinema 

Negro. A partir de então, participei ativamente de atividades relacionadas à discussão da 

representação e representatividade negra no estado da Paraíba, trazendo todas as 

informações colhidas durante a circulação dos meus filmes para o cenário local, 

estabelecendo contatos com profissionais negros do estado e promovendo debates 

dentro da própria universidade para desenvolver discussões sobre o tema. 

E agora o que antes me inquietava gerou subsídio para melhoria da composição 

e formação acadêmica na UFPB. Esses questionamentos me fizeram buscar 

conhecimentos pertinentes para que eu, enquanto graduanda e agora mestranda, 

crescesse não só de forma individual, mas pensando na perspectiva coletiva de 

construção individual. As minhas afetações e necessidades podem gerar frutos para a 

comunidade negra inserida no cenário acadêmico e audiovisual da Paraíba. Essa troca 

vai além de mim e dos meus antepassados. 

102 Festival de Cinema de Belo Jardim - PE. Acesse: https://cinejardim.com/ 
100 

 

 

https://cinejardim.com/


 

 

 

3.2 O encontro 

​ Algum tempo após saber da existência de Antônia, criei coragem e resolvi 

contactá-la. Consegui seu número de telefone com Bertrand Lira e, confesso, estava 

apreensiva devido à falta de informações sobre ela e ao receio de que não fosse 

receptiva ao assunto que me interessava. Em uma tarde de terça-feira, enviei a primeira 

mensagem para Antônia, me identificando e explicando o contexto do meu contato. A 

mensagem foi prontamente respondida e, para meu espanto, dizia: “Oi Carine! Até hoje, 

a participação da pessoa negra no cinema paraibano é escassa”. Nesse momento, tive 

certeza de que havia muito para partilharmos. Marcamos um encontro para alguns dias 

depois e Antônia concluiu meu contato inicial dizendo: “Esses dias estava comentando 

como foi difícil para mim estar entre a burguesia que se dizia revolucionária... mas não 

quero adiantar nossa conversa”. Não havia mais nada a temer diante desse contato. Para 

mim, era evidente que falávamos do mesmo assunto e tínhamos visões próximas. 

Em uma tarde de quinta-feira, dia de Oxóssi, fui conhecer Antônia. Cheguei 

adiantada ao local de encontro, um centro de tratamento holístico no qual ela é assistida. 

Sentei na última fileira de cadeiras da sala de espera, estava ansiosa. Passados alguns 

minutos, eis que surge Antônia. Uma mulher negra de estatura média, cabelos crespos e 

volumosos. Seu vestido preto de manga curta, com estampas coloridas, dava a ela um ar 

singelo (Figura 35). Com um sorriso largo e um pouco apressada, ela se dirigiu até mim. 

Nos cumprimentamos com um longo abraço e nos admiramos como quem busca 

reconhecer na outra um pouco de si. 

101 
 

 



 

 

 
Figura 35. Maria Antônia Pereira Ágape. Autoria: Carine Fiúza. Fonte: Arquivo pessoal.  

 
Orientada pela necessidade de seguir uma metodologia de pesquisa e 

respeitando a formalidade de uma entrevista, convidei Antônia para irmos a um local 

mais silencioso. Conversamos por alguns minutos sobre nossas vidas, nossas origens e o 

que nos trouxe até aquele encontro. Em seguida, pedi autorização para gravar nossa 

conversa. Antônia me advertiu que falaria abertamente sobre sua experiência com o 

cinema, mas que algumas questões, por serem delicadas, não poderiam ser mencionadas 

no texto. Compreendi e assegurei a ela que seria bastante cautelosa. Naquele momento, 

percebi que, apesar da necessidade urgente de falar, havia um receio sobre as 

consequências de expor suas experiências. Identifiquei-me com ela, pois sentia o 

mesmo em relação ao desenvolvimento desta pesquisa em formato de dissertação de 

mestrado, dentro do contexto hegemônico da Academia. 

Conversamos por mais de uma hora. Antônia me contou sobre sua origem 

familiar, dedicando mais tempo à história de sua avó, uma mulher indígena que foi 

retirada do seio de sua comunidade para trabalhar na casa de uma família de políticos 

renomados da Paraíba. Antônia explicou que sua avó ficou cega, pois, em sua cultura, 

rejeitava aquela situação. Preferia não ver ou deitar-se em uma rede e morrer, mas, 

102 
 

 



 

 

como não morreu, tornou-se empregada doméstica. Através deste relato entendi um 

pouco mais sobre as afetações dela ao realizar um filme sobre a condição marginal de 

mulheres negras e com deficiência visual. No entanto, ainda sentia um distanciamento 

profundo do verdadeiro propósito do nosso encontro. 

Percebi que havia muita dor e um sentimento de injustiça latente. Meu desejo 

diante deste fato era acolher Antônia. Dizer que o que ela havia passado eu também 

passei e que nós poderíamos ressignificar tudo. A partir daquele momento não havia 

mais necessidade de permanecermos na dor, no rancor e na falta de algo que não nos foi 

dado ou permitido.  

Mesmo que a nossa conversa/entrevista me trouxesse muitas respostas, havia 

algo incômodo relacionado à forma de abordagem. Não por parte de Antônia. Esse 

incômodo era exclusivamente meu. Antônia estava feliz com a possibilidade de falar 

sobre sua experiência, feliz com o reconhecimento e apreensiva com a retaliação que 

poderíamos sofrer a partir do momento em que passássemos a expor toda violência e 

apagamento sofrido. Não fazia sentido que, em uma pesquisa sobre representação e 

representatividade, continuasse a elaborar minhas impressões desta maneira. Não fazia 

sentido tê-la como objeto. Éramos, as duas, sujeito e objeto, ou pelo menos tínhamos 

que ser a partir dali. 

Passei algum tempo com a entrevista em mãos. Transcrevi cada palavra dita por 

Antônia, mas não pude, nem quis, aplicar nenhuma das metodologias de análise que até 

então me haviam sido apresentadas na Academia. Foi somente quando tive acesso ao 

conceito de vivido-concebido, apresentado na tese de doutorado de Edileuza Penha de 

Souza, que encontrei uma abordagem metodológica adequada para minha pesquisa. 

Conforme a autora explica seu método analítico: 
Com a exibição do filme escolhido, busquei ouvir e registrar histórias de 
amor e afeto narradas por essas mulheres, uma vez que o uso das narrativas 
em pesquisas de Educação e Comunicação pode possibilitar a imersão nos 
sonhos e nos desejos que essas mulheres conceberam ao longo de suas vidas 
sobre o amor. Essa abordagem perquiridora compreende a dimensão do 
‘vivido-concebido’ e a adoção da etnografia para construir um trabalho 
acadêmico, com emoção. A perspectiva do ‘vivido-concebido’ é aqui adotada 
como possibilidade concreta de se pensar e arquitetar uma produção 
acadêmica que procura romper com as “ideologias teóricas positivistas, 
evolucionistas e unidimensionais” (Luz, 1998, p. 154), mediada pela 
apresentação de um filme de amor protagonizado por uma mulher negra 

103 
 

 



 

 

Thandie Newton , pude escutar histórias e experiências amorosas, de doze 
mulheres que me possibilitaram, de alguma forma, elucidar o amor, o afeto e 
a paixão. Aqui, os mitos, o cinema, as narrativas, os sentimentos e sonhos de 
cada uma das paneleiras e congueiras são referências de linguagens, se 
constituem como valores e desejos para descrever histórias de amor. Essa 
perspectiva teórica metodológica, busca estabelecer enfoque 
analítico-descritivo do território e da territorialidade. (Souza, 2013, p.22) 
 

Procurei adaptar esse conceito, visando proporcionar uma vivência 

compartilhada com Antônia que pudesse nos conduzir a uma compreensão mais 

aprofundada de representação e representatividade.  

Muitos passos precisavam ser dados para que a dor não fosse a condutora de 

nossas narrativas. Mas como seguir nessa construção se me via no mesmo lugar que 

Antônia? Se estávamos acima de tudo ligadas pela dororidade103? Não podia falar por 

Antônia, tão pouco poderia editar suas falas. Não poderia esconder ou aliviar o pesar de 

uma história de apagamento. Não poderia aplicar análises e teorias que explicassem o 

condicionamento psíquico de uma mulher negra exposta a tamanha violência. Não 

queria que fizessem comigo, então porque faria com Antônia? 

Ver a dor de Antônia ao relatar como seus contemporâneos do cinema foram 

levianos, mesquinhos, desatenciosos, desonestos, egocêntricos e mais uma série de 

adjetivos pejorativos, foi desolador. Antônia era o meu espelho. Embora quiséssemos 

bradar aos quatro ventos nossa dor e nossa revolta, entendemos que isso não nos cabia 

mais e precisávamos seguir em frente. 

 Dei o primeiro passo e, no caminho, encontrei Antônia. A partir de então, 

seguimos juntas. Decidimos olhar para o que haviam feito de nós e reinventar uma 

forma de existir. Ansiávamos por amizade, tempo e fruição. Diante da necessidade de 

escutar e falar, da qual partilhávamos na mesma medida, pedi a Antônia que escrevesse 

sobre si. Assim, poderíamos ela e eu determinar qual o nosso lugar na história. Essa foi 

a metodologia mais adequada que encontrei para a construção deste texto acadêmico. 

103 O termo “dororidade” foi cunhado pela filósofa brasileira Vilma Piedade (2017), referindo-se à 
empatia e solidariedade entre mulheres, especialmente as negras, que compartilham experiências de dor e 
sofrimento causadas pelo racismo e pelo machismo. Segundo Piedade, "dororidade" se diferencia de 
"sororidade" por enfatizar a conexão emocional profunda e o reconhecimento das dores específicas 
vividas por mulheres negras.  

104 
 

 



 

 

Cada palavra escrita aqui é um ato revolucionário de mulheres que decidiram 

transcender a dor para tratar suas subjetividades. Neste instante, peço licença ao leitor e 

me ausento da palavra para que Antônia possa, depois de quatro décadas, falar sobre 

nosso encontro, sobre si e sobre a arte que nos une. Deixo seu relato destacado em 

itálico, para que se identifique e visibilize, sem confusões, a sua voz em primeira 

pessoa. As notas de rodapé sem itálico são apontamentos meus. 

Em dezembro de 2023, sou procurada por uma jovem cineasta que desenvolvia 

seus estudos no mestrado em cinema na UFPB, à procura de uma mulher negra que 

tivesse feito cinema na Paraíba. Carine Fiúza não aceitou a falta de registro de 

mulheres negras como realizadoras de cinema na Paraíba, insistiu e persistiu até 

chegar ao meu nome.  

 

3.3 Voz-Antônia 

Eu, Maria Antônia Pereira Ágape, sou xamã por natureza e filha de Luzia da 

Silva Pereira e Ulrico Francisco Pereira. Minha mãe, filha de ancestrais africanos e 

irmã de doze negros, nasceu ruiva e era conhecida como Luzia do Cabelo de Fogo, o 

que fazia com que  ela fosse facilmente identificável em suas travessuras. Todos os meus 

parentes maternos nasceram em Garapú, na cidade de Conde, Paraíba, mas foram 

gradualmente expulsos de suas terras pelos Lundgrens104, uma injustiça que ainda não 

foi reparada, com os Lundgrens mantendo o poder político local.  

104 A família Lundgren é conhecida por sua influência econômica e política no Nordeste brasileiro, 
especialmente no estado da Paraíba e Pernambuco. Originalmente de origem sueca, a família 
estabeleceu-se no Brasil no início do século XX e fundou a Companhia de Tecidos Casas Pernambucanas, 
que se tornou uma das maiores indústrias têxteis do país. A presença dos Lundgren na Paraíba teve 
impactos significativos na economia e na sociedade locais, contribuindo para a industrialização da região. 
No entanto, a expansão de suas atividades também foi marcada por conflitos de terras e controvérsias, 
particularmente em relação às comunidades locais, que frequentemente enfrentaram deslocamentos e 
perda de território. A família manteve forte presença na política local, o que consolidou ainda mais seu 
poder e influência na região (Palitot, 2005).  

105 
 

 



 

 

Meu pai é filho de uma mulher Potiguara105 do Rio Grande do Norte, que foi 

arrancada de sua aldeia aos onze anos para trabalhar na casa de um político em João 

Pessoa, Paraíba. Sou a filha mais nova de Luzia e Ulrico, e tenho cinco irmãs. Com 

meus pais, aprendi a respeitar o poder e a sabedoria da natureza, um ensinamento que 

honro e compartilho com minha família e meu meio social. 

Sou mãe de Ixé Ananda e avó de Davi. Tornei-me mãe aos vinte e quatro anos, 

no dia 19 de setembro de 1983, às 14:16 horas. Apesar de lutar por um parto normal, 

isso não foi possível. Em dezembro do ano anterior, após sair de um relacionamento e 

acompanhar Rolando Toro, o criador da Biodança, em uma turnê pelo Nordeste, 

cheguei a Canoa Quebrada106. Apesar de estar encantada com aquele lugar mágico, 

pedi aos céus um motivo maior para compreender a vida. Logo encontrei o pai de 

minha filha e novos caminhos se apresentaram em minha jornada. 

Sempre fui vista como diferente, mesmo dentro da minha família. Viver tem sido 

uma luta única e peculiar, pois muitas vezes não posso expressar o que vejo, sinto ou 

intuo. Quando cheguei a este mundo, lembrava claramente da minha família anterior e, 

enquanto criança, pedia todos os dias para voltar para casa. Aos sete anos, meu pai, 

com a paciência esgotada, me disse: “Sua família é esta, engula o choro e nunca mais 

peça para voltar para casa”. Obedeci, mas a sensação de não pertencimento 

continuou. 

Cresci envolta nas energias telúricas e etéricas que me protegiam. Amar sempre 

foi um desafio para os outros, mas libertei o amor que existia em mim, sabendo que, se 

fosse para ficar, não partiria. Enquanto presente, seria sempre amor; e mesmo ao 

partir, continuaria sendo amor. A arte sempre foi meu refúgio, trazendo consigo poesia, 

filosofia, música, dança, cultura popular e cinema.  

106 Canoa Quebrada é uma famosa praia localizada no município de Aracati, no estado do Ceará, Brasil. 
Conhecida por suas falésias avermelhadas, águas mornas e ambiente acolhedor, tornou-se um importante 
destino turístico e cultural da região Nordeste. 

105 O termo “Potiguar”/“Potiguara” tem origem na língua Tupi e significa "comedor de camarão". É 
utilizado originalmente para se referir aos povos originários que habitam a região do Rio Grande do 
Norte, no Nordeste brasileiro. Hoje, o termo “potiguar” se tornou um gentílico usado para designar os 
habitantes do estado do Rio Grande do Norte. Os indígenas da região hoje são referidos como Potiguara. 
A etnia Potiguara teve uma presença histórica significativa na colonização do Brasil, especialmente na 
resistência às invasões estrangeiras e na interação com colonizadores portugueses. 

106 
 

 



 

 

Sou uma trabalhadora da Luz, da minha própria e da Luz do mundo. Existe um 

grupo de pessoas no planeta inteiro que reconhece essa Luz e vive por ela. Por isso, 

minha identificação xamânica no início deste relato. A arte, em suas variadas formas de 

expressão, conduziu minhas ações nesta vida. As forças xamânicas me levaram a outros 

conhecimentos do uno e da totalidade em que todos estamos inseridos, libertando-nos 

gradualmente das condições impostas. A liberdade, o amor e o conhecimento nos 

levarão além. 

 Este é um pouco de mim. Prestes a completar sessenta e cinco anos 

(01/08/2024), continuo acreditando no amor, encontrando encantamento onde meu 

coração está em paz e praticando a liberdade nos meus pequenos passos. Como Gal 

Costa já cantava em 1971, na canção de Moraes Moreira e Luiz Galvão, Dê um Rolê: 
Não se assuste, pessoa   

Se eu lhe disser que a vida é boa   
Não se assuste, pessoa   

Se eu lhe disser que a vida é boa   
Enquanto eles se batem, dê um rolê   

E você vai ouvir   
Apenas quem já dizia, eu não tenho nada   

Antes de você ser   
Eu sou, eu sou, eu sou   

Eu sou amor da cabeça aos pés   
Eu sou, eu sou   

Eu sou, amor da cabeça aos pés 
 
E como Paulo Leminski bem registrou: "Isso de querer ser exatamente aquilo 

que a gente é ainda vai nos levar além." 

Nasci e cresci no Bairro da Torre, envolvida com a cultura popular local. A Ala 

Ursa107, a Tribo Indígena Africanos da Torre, a Escola de Samba Malandros do Morro, 

o Clube de Frevo Tiradentes, as Quadrilhas Juninas do Sr. Vinício e alguns terreiros de 

Umbanda e Candomblé faziam parte da minha vizinhança, onde participávamos das 

festas oferecidas à comunidade. Minhas memórias de infância são alegres, 

especialmente das festas de São Cosme e São Damião. 

107 A Ala Ursa é uma manifestação cultural tradicional do carnaval nordestino, especialmente presente na 
Paraíba. Trata-se de um bloco carnavalesco que remete à figura do urso, que faz parte do folclore da 
região. Durante o carnaval, integrantes da Ala Ursa saem às ruas acompanhados por um “urso” 
(geralmente uma pessoa fantasiada) e um “domador”. Eles se apresentam dançando e cantando músicas 
tradicionais, pedindo contribuições ao público, que podem ser moedas ou alimentos. A tradição da Ala 
Ursa é uma forma de preservar e celebrar as raízes culturais e o folclore local. 
 

107 
 

 



 

 

No mesmo bairro, no início da Rua Juarez Távora com a Rua Bento da Gama, 

havia o Cinema Metrópoles108, com suas cadeiras de madeira desconfortáveis, cortinas 

de veludo vermelho e um forte cheiro de mofo, característico de um espaço fechado e 

sem ventilação. Apesar disso, a magia estava em assistir aos filmes repetidos em épocas 

específicas, como na Páscoa, no Natal e no Dia das Crianças. Os filmes eram em preto 

e branco, geralmente faroestes americanos como Rin Tin Tin e A Paixão de Cristo, que 

eu não gostava de ver devido ao sofrimento imposto a alguém que pregava amor, paz e 

igualdade. Quer incomodar? Ame. Quer ser revolucionário? Ame. 

 O cinema me ensinou a sonhar e a manter a fé no amor. Não importava o tema 

do filme; sempre que a fita quebrava, havia uma guerra de bolas de papel que depois 

foram substituídas por sementes de carrapateira, a mamona. Quem nos acompanhava 

ao cinema era uma moça mais velha que morava na Rua Aragão e Melo. Por ser 

recatada, não concordava com tanta bagunça e convenceu nossos pais a não permitir 

que suas filhas tão bem educadas frequentassem aquele lugar. Assim, terminou nossa 

infância no Cinema Metrópoles. 

Tudo bem, o cinema não saiu da minha vida. Na adolescência, eu podia ir aos 

cinemas no centro da cidade, geralmente fugindo de alguma aula com os colegas do 

colégio. Tudo dependia de quanto dinheiro eu tinha, já que os cinemas tinham preços 

diferentes. O Cine Rex, o mais barato, não tinha boa reputação, e nenhuma jovem da 

minha idade queria ser vista entrando ou saindo dele. Confesso que assisti a alguns 

filmes de samurai enquanto esperava a hora de voltar para casa depois de ter fugido 

das aulas. O Cine Municipal e o Cine Plaza foram os últimos cinemas fora dos 

shoppings. Pouco antes de fazer quinze anos, assisti ao filme Tubarão de Steven 

Spielberg no Cine Plaza. 

Cinco anos depois, consegui superar as barreiras que limitam uma jovem 

mulher negra a frequentar espaços acadêmicos como a UFPB (Universidade Federal 

da Paraíba). Estatisticamente, era comprovada a dificuldade de uma mulher negra e 

sem recursos financeiros alcançar estudos de nível superior, mas minhas irmãs mais 

108 O Cinema Metrópolis, um cinema de rua agora extinto, estava localizado no centro de João Pessoa-PB. 
Outros cinemas de rua que também existiram na cidade incluem o Cine Rex, o Cine Plaza e o Cine 
Municipal. 

108 
 

 



 

 

velhas já tinham alcançado esse mérito e meus pais queriam o mesmo para mim. Em 

1980, iniciei o Curso de Cinema Direto, realizado em convênio com a UFPB e o 

governo francês. 

Minha vida sempre foi envolvida com artes. Antes do cinema, vieram a música e 

a dança. Devido a uma deficiência congênita nos pés, fui orientada a estudar dança 

para adquirir equilíbrio, já que caía com muita facilidade. A escola de dança tinha 

critérios de aparência e classe social que eu não atendia, então a dança clássica não 

foi uma opção. Estudei música na escola de música do estado e na escola de música da 

universidade federal, ambas emprestavam instrumentos aos alunos, mas nunca 

consegui reservar um para levar para casa. Estudei flauta doce e violão clássico, 

apesar de estar inscrita para aprender violoncelo. 

Explorei diferentes formas de arte e me mantenho conectada a elas para 

desenvolver minha criatividade e preservar minha essência. No cinema, como nas 

outras artes mencionadas, vivíamos em uma época de repressão, e nos foi dado um 

instrumento para realizar nossos sonhos e registrar a beleza diante das injustiças 

políticas e sociais. Meus olhos veem o que meu coração sente; coloco-me no lugar do 

objeto filmado e dou o meu melhor. 

Meu primeiro exercício de filmagem, além dos realizados em sala de aula, foi 

com Joana Belarmino, cega desde o nascimento, juntamente com outros irmãos também 

cegos. Documentei o pensamento de Joana sobre sua condição e o que a sociedade e o 

estado lhe ofereciam como cidadã. Joana estudava comunicação, cantava, escrevia 

poemas e participava de festivais de música como autora e cantora. Nos conhecemos 

nesse contexto. O filme sobre Joana participou de um festival da UNE (União Nacional 

dos Estudantes) em 1981 (salvo engano), e segundo informações, ganhou o primeiro 

lugar. 

Pode parecer estranho não ter informações detalhadas sobre minha própria 

obra, mas essa era a realidade da época. Havia sempre homens mais informados e 

pessoas mais socialmente capacitadas a pertencer a um grupo produtivo e 

participativo, geralmente com condições sociais favoráveis. Eu, que ainda não tinha 

alcançado essa condição econômica, preferia ter acesso a espaços como a universidade 

109 
 

 



 

 

a discutir direitos iguais, embora isso já causasse polêmicas com meus 

questionamentos. 

Sei que pode parecer covardia ou falsidade estar num grupo e não pertencer a 

ele. Sempre escolhi a vida a ter que lutar com pessoas que se comportam como tratores, 

avançando sem impedimentos. Para uma mulher negra com condições sociais 

inadequadas para determinados espaços, a luta sempre foi desigual. O opressor muitas 

vezes se fez amigo, mas nunca permitiu que meus sonhos se manifestassem ou que 

minhas realizações fossem exibidas em pé de igualdade. 

Lembro de um colega cineasta que sempre recorda minhas lágrimas por não me 

deixarem expressar meus ideais de filmes. Ainda choro hoje, não pelas belas coisas que 

fiz, mas pela incapacidade de expressar meus sonhos naquele momento. Minha 

diferença em ver, sentir e me expressar sempre causou danos na visão do outro. Sempre 

achei que, por ser diferente, o outro não tinha a obrigação de me entender; eu é que 

tinha que me esforçar para sobreviver. E foi isso que fiz: sempre um esforço a mais 

para realizar o que meu coração dizia. O que os olhos não veem o coração sente. 

A Realização do Filme As Cegas. O filme deveria retratar a história de vida e a 

importância da divulgação e manutenção das músicas populares de domínio público 

cantadas por três irmãs com deficiência visual residentes em Campina Grande, 

Paraíba. O objetivo era coletar o máximo possível da obra artística apresentada por 

essas irmãs, suas histórias, e tentar compreender como elas percebem o mundo em que 

estão inseridas, suas percepções sobre a música que cantam e suas expectativas em 

relação a esse trabalho. 

Este filme nunca deveria ter sido chamado As Cegas. Até hoje, sinto-me mal ao 

repetir esse nome e, de alguma forma, não ter rejeitado com vigor até que ninguém 

mais o chamasse assim. Acredito que o que deve ser destacado é a qualidade, nunca o 

defeito. Todos temos falhas; algumas são possíveis de reparar, outras não. No caso das 

irmãs, além de não ser possível reparar a falha da visão, elas já traziam consigo o 

estigma de “as ceguinhas de Campina Grande”. 

No entanto, o filme As Cegas está sendo divulgado, estudado e visto por novas 

gerações. Este é o momento em que exponho minhas fraquezas e fragilidade por criar 

110 
 

 



 

 

uma obra e perder o controle sobre ela. Como diz a música, “os dias eram assim”. 

Hoje, tenho tempo de dizer que foi terrível suportar o descaso em forma de 

“brincadeira” realizado por colegas de curso que dominavam o espaço de formação de 

cineastas no início dos anos 80. “O meu filme é melhor que o seu” era a mentalidade 

predominante naquele espaço acadêmico. Embora isso não fosse expresso abertamente, 

era praticado.  Explico o nome do filme As Cegas. Os colegas que faziam do NUDOC 

sua casa e zombavam do trabalho alheio em suas "brincadeiras" impuseram esse nome 

ao meu trabalho. Ver que isso ainda pode ser visto como uma gozação me entristece e 

me coloca frente a frente com as humilhações em forma de "brincadeira" que tive que 

passar. 

Dizer que não sentia vergonha ao falar do filme As Cegas seria mentir. Queria 

entender como tudo chegou a isso, como permiti que pegassem algo meu, o meu sonho, 

e o desprezassem. Onde estão as demais filmagens que foram realizadas? Lembro-me 

de uma visita a João Pessoa, onde visitei o NUDOC e vi uma enorme quantidade de 

filmes fora das bobinas em um balde de lixo de madeira, dos antigos. O balde estava 

cheio, e as gavetas abertas da mesa de edição também mostravam vários rolos de 

filmes. Aquilo mexeu comigo. Havia alguém fazendo edição e outras pessoas 

conversando. Sumi. 

Não recordo a quantidade de cartuchos em Super 8 que eram disponibilizados 

para o último exercício do Curso de Cinema Direto. O livro, Cinema e memória: o 

super 8 na paraíba, diz que cada aluno podia dispor de vinte cartuchos e, caso não 

conseguisse concluir seu trabalho com essa quantidade, o realizador acabaria 

desistindo. Esse não foi meu caso; nunca me foram disponibilizados tantos cartuchos. E 

o autor descreve que, se necessário, o aluno poderia dispor de quantos cartuchos 

precisasse. Não recordo quantos utilizei, mas possivelmente não chegou a dez. 

Iniciei esta escrita com o título O Que Os Olhos Não Veem O Coração Sente. 

Era esse o nome que daria ao meu filme As Cegas. Depois de tantas lembranças do 

passado, algumas leituras e de assistir ao meu filme, lembrei do título e ele foi 

confirmado no sonho. Lembrei também do motivo de gozação do meu filme: eu já tinha 

feito um documentário com uma pessoa cega, Joana Belarmino, que hoje é professora 

111 
 

 



 

 

doutora em comunicação na UFPB. Então, na cabeça dos “brincalhões”, chamar meu 

filme As Cegas abrangia tudo, inclusive o filme sobre Joana Belarmino. Agora, 

sinto-me aliviada por compreender o que se passou e minha responsabilidade na minha 

criação, pois não quero passar por vítima. 

Em algum lugar da minha escrita sobre meu parecer sobre o cinema e meu 

filme, disse que o título As Cegas poderia muito bem representar a falta de 

particularidade que muitas vezes o Cinema Direto representava. Naquele momento, 

tanto eu quanto Lia, Maria das Neves (nascida em 12 de outubro de 1944, também 

chamada de Maroca, líder das irmãs, falecida em 2017), Regina (conhecida por 

Poroca, nascida em 13 de julho de 1943) e Francisca da Conceição (apelidada de 

Indaiá, nascida em 08 de dezembro de 1950) estávamos todas “as cegas” em busca de 

algo novo que contribuísse para o nosso melhor, e fizemos o nosso melhor. O que 

fizeram com isso não nos pertence. 

Meus agradecimentos às três irmãs e à sua mãe por permitirem as filmagens e 

contarem suas histórias. Não é necessário descrever que, ao aceitar que a pessoa é 

para o que nasce, concordamos com todas as formas de opressão e exclusão que um ser 

deve suportar, mantendo-se cativo ao opressor, seja ele a família, o Estado ou, 

principalmente, o poder econômico. Sejamos todos livres para ser quem somos, felizes.  

No ano de 2024, já sob a influência do trabalho realizado por Carine, fui 

surpreendida com o convite de premiação e exibição do Filme As Cegas, no 

FESTINCINEJP - Festival Internacional de Cinema de João Pessoa109 (Figura 36). 

109 Ao ser convidada para organizar uma mesa sobre a representação e representatividade de pessoas 
negras no cinema brasileiro e discutir as ações da APAN junto a Tatiane Carvalho (atual presidente da 
associação), achei oportuno trazer como resultado de pesquisa a descoberta de Antônia, proporcionando o 
reconhecimento merecido e a efetivação do que entendo como representação e representatividade. A meu 
ver, Antônia precisava vivenciar um festival de cinema, estar no meio dos “pares”, e nós, espectadores, 
precisávamos ver o cinema a partir da perspectiva de uma mulher negra que vivenciou um período 
emblemático da história do país, a fase final da ditadura militar. O festival acolheu a ideia, 
proporcionando um espaço para destacar sua contribuição e importância na história do cinema local. 

112 
 

 



 

 

 
Figura 36. Flyer de divulgação do FESTINCINEJP 2024 com a imagem de Antônia Ágape, 

homenageada.  
 

O fato de ser objeto de pesquisa acadêmica, despertou em mim uma visão 

analítica sobre minha vivência no cinema. A experiência de ser homenageada em um 

festival e  também ter a oportunidade de participar de uma mesa de debate junto a 

Carine Fiúza (pesquisadora) e Tatiana Carvalho (atual presidente da APAN) (Figura 

37), onde discutimos a trajetória da mulher negra no cinema paraibano - alicerçou 

ainda mais a dimensão de exclusão sofrida por mim. 

113 
 

 



 

 

  
Figura 37.  Fotografias da mesa intitulada A contribuição de mulheres negras para o cinema brasileiro: 

Antônia Ágape e o Super-8 paraibano, composta por Tatiane Carvalho (APAN), Antônia Ágape e Carine 
Fiúza (APAN, UMA-PB e UFPB). foto: Nathalia di Lorenzo 

 
Em determinado momento, ao final de nossas falas, houve um discurso de 

alguém envolvido com o cinema paraibano que foi, no mínimo, machista e misógino. 
114 

 

 



 

 

Triste perceber que o opressor continua oprimindo. Ficou nítido que o preconceito e os 

desmandos feitos através de piadas, demonstram que a exclusão de mulheres - e 

principalmente mulheres negras -, na arte do cinema paraibano se aprimoraram e se 

disfarçam nos dias atuais como forma de simpatia e palavras vãs.  

No entanto, estou aqui, cheia de vida e consciente de que é tempo de reparação 

e gratidão. O meu filme As Cegas está sendo convidado para outros festivais de cinema 

pelo Brasil afora, mesmo eu explicando que não houve edição e finalização. Estou 

cheia de vontade de olhar no olho do farol e enxergar que o sol nasceu para todos, e eu 

sou o sol na arte que eu acredito. Ela restaura o melhor do humano e existe para 

sermos justos e felizes. 

Fiquei emocionada ao ver um trabalho meu ser reconhecido depois de quarenta 

e dois anos, especialmente com o filme As Cegas sendo homenageado, Hors Concours, 

por ser a primeira mulher negra cineasta na Paraíba. Ao rever o filme, sinto tristeza e 

vergonha por não ter lutado mais por ele, por não ter exigido a edição merecida. Sem 

falsa modéstia, sinto que chegou o dia do reconhecimento, a honra de ter sido a 

primeira mulher negra no cinema da Paraíba, e entender que a minha luta não era 

solitária, pois acontecia de forma concomitante a de Adélia Sampaio110, por exemplo. 

Quantas foram deixadas para trás? Quantas, como eu, têm seus sonhos trancados nas 

gavetas? Não importa. O tempo é outro. Chega de chorar e sentir vergonha de quem 

somos. Sempre há motivos para boas gargalhadas e para acreditar que o novo sempre 

vem.  

Os mais jovens honram os mais velhos e fazem melhor com o que já foi feito. 

Estar no FESTINCINEJP me proporcionou sair de mim mesma e observar a rua, olhar 

para as pessoas como elas estão, devolver-lhes a esperança e o amor que transborda 

em mim. Ver que, apesar do tempo percorrido e dos combates travados, ainda devemos 

muito aos nossos semelhantes. Onde estão as produções cinematográficas das pessoas 

negras? E do nosso povo originário? Todos estão produzindo, mas poucos têm acesso a 

essas obras. Vamos mostrar o que o cinema está realizando. Onde estão os 

110 Adélia Sampaio é uma cineasta e produtora brasileira, reconhecida por seu trabalho pioneiro no cinema 
nacional. Ela se destaca por ser a primeira mulher negra a dirigir um longa-metragem no Brasil, com o 
filme Amor Maldito gravado em 1984 (Souza, 2020). 

115 
 

 



 

 

investimentos? Vamos apoiar aqueles que têm algo a dizer através da sua arte e não 

têm meios para realizar. Sempre é tempo de reparação, de não cometer mais erros 

conosco e com nossos correalizadores de sonhos. 

 

3.4 Escrevivências do Cinema Negro Paraibano no Feminino 

Partilhamos, assim, nossa experiência de vida entrelaçada com nosso cinema. 

Entendi que a conversa com Antônia ia muito além de uma entrevista formal sobre sua 

carreira no Cinema Paraibano. Nossa conversa tomou um rumo etnográfico, permitindo 

uma análise dos comportamentos, apagamentos e impactos psicológicos que nós 

vivemos (BENTO, 2022). Fizemos um encontro de duas mulheres negras do cinema 

paraibano, e dele nasce a primeira narrativa historiográfica do Cinema Negro Paraibano. 

Segundo Edileuza Penha de Souza (2020), o Cinema Negro no Feminino busca 

romper com a invisibilidade e o apagamento histórico que as mulheres negras enfrentam 

tanto na sociedade quanto na indústria cinematográfica. Trazemos para a tela narrativas 

que abordam questões como racismo, sexismo, violência, identidade e ancestralidade, 

muitas vezes inspiradas por nossas próprias experiências e pela realidade de nossas 

comunidades. A autora enfatiza que o Cinema Negro no Feminino não apenas enriquece 

o panorama cinematográfico brasileiro, mas também serve como uma plataforma para a 

afirmação cultural e política das mulheres negras. Ao criar e compartilhar nossas 

histórias, contribuímos para a construção de uma memória coletiva que valoriza e 

celebra a diversidade e a riqueza das vivências negras. Assim, o cinema negro feminino 

se torna um ato de escrevivência, como definido por Conceição Evaristo (2020), ao 

transformar a vida em arte e a arte em uma forma de resistência. 

O conceito de escrevivência refere-se à escrita que nasce a partir da experiência 

de vida e foi criado no intuito de retirar vivências de mulheres negras de situações de 

exploração e silenciamento, a partir das nossas próprias narrativas.  
Escrevivência, em sua concepção inicial, se realiza como um ato de escrita 
das mulheres negras, como uma ação que pretende borrar, desfazer uma 
imagem do passado, em que o corpo-voz de mulheres negras escravizadas 
tinha sua potência de emissão também sob o controle dos escravocratas, 
homens, mulheres e até crianças. E se ontem nem a voz pertencia às mulheres 
escravizadas, hoje a letra, a escrita, nos pertencem também. Pertencem, pois 
nos apropriamos desses signos gráficos, do valor da escrita, sem esquecer a 

116 
 

 



 

 

pujança da oralidade de nossas e de nossos ancestrais. Potência de voz, de 
criação, de engenhosidade que a casa-grande soube escravizar para o deleite 
de seus filhos. (Evaristo, 2020, p. 20)  
 

Para Evaristo, a escrevivência não é apenas uma narrativa literária, mas uma 

forma de resistência e afirmação de identidade. Ela integra a própria vida e as histórias 

da comunidade, com uma forte carga de memória, afetividade e luta. 

A escrevivência é uma maneira de dar voz às histórias que foram historicamente 

silenciadas, de trazer à tona as dores, alegrias, dificuldades e conquistas do povo negro. 

É uma escrita que se alimenta da realidade vivida, dos afetos e observa o cotidiano para 

transformar experiências pessoais em literatura, gerando identificação e reflexão nos 

leitores. Dessa forma, a escrevivência se opõe ao esquecimento e à invisibilidade, 

reafirmando a presença e a importância das narrativas negras na construção da memória 

coletiva. 

Houve momentos em que me senti sozinha, e percebi que Antônia também se 

sentiu assim. No entanto, enquanto ela acabou seguindo sua vida por outros caminhos, 

eu insisti em continuar. Esta persistência veio de um desejo de existência e também, 

reconheço, de um contexto mais aberto a oportunidades (ainda assim, muito difícil), 

pois como vimos, no século XXI multiplicam-se exponencialmente nossas narrativas de 

Cinema Negro, mas persistem as violências e apagamentos. Ter Antônia agora e poder 

compartilhar com ela o que construímos em termos de acolhimento, autoconhecimento 

e potência é uma grande realização para mim, mas, acima de tudo, é uma conquista 

coletiva. Essa continuidade e progresso são evidências de que estamos no caminho 

certo. 

Apontar minha trajetória como cineasta negra paraibana é uma forma de 

reconhecer as oportunidades e experiências que tive, que também poderiam ter sido 

dadas a Antônia se o racismo, machismo e sexismo não tivessem impedido sua 

trajetória. Foi preciso que uma cineasta negra do século XXI fizesse o movimento de 

retomada para localizar Antônia e sua história, iniciada no século XX, mas (r)existente 

ainda hoje e amanhã, dando-lhe a oportunidade de ser reconhecida por seu trabalho e 

oferecendo estímulo e incentivo para que ela continue criando artisticamente. 

117 
 

 



 

 

Enquanto assistíamos ao seu filme na sala de cinema (Figura 37), durante o II 

FESTINCINEJP, eu imaginava o quão emocionante deveria estar sendo para Antônia 

Ágape rever seu filme quatro décadas depois. Estava muito feliz por, de alguma forma, 

ter influência sobre o que estava acontecendo. Mais tarde, com um ar de dissabor, ela 

me contou que o que estava representado em tela não condizia com as expectativas que 

havia criado. Antônia não teve a oportunidade de participar da edição do próprio filme. 

As imagens e sons que havia captado não foram montadas de acordo com o seu roteiro. 

Inclusive não há informações sobre quem fez a montagem. 

 
Figura 38. Foto do momento em que assistimos a exibição de As cegas no FESTINCINEJP.​

 
Na foto (figura 37), podemos observar um contraste evidente entre minha 

expressão facial e a de Antônia. Enquanto demonstro satisfação, o rosto de Antônia 

revela tensão. Foi nesse momento que tive mais uma percepção de como o racismo 

opera como uma tecnologia de exclusão e apagamento, sustentada por pactos poderosos 

que asseguram sua continuidade. Naquele instante, Antônia estava vivenciando 

novamente o impacto desse sistema de exclusão. Conversamos brevemente após a 

sessão, onde ela expressou seu sentimento imediato, um misto de revolta e angústia que 

118 
 

 



 

 

contrastava com o êxtase do reconhecimento e do companheirismo que um festival de 

cinema pode proporcionar. Penso agora que naquele momento adoraria que Antônia 

pudesse escutar um trecho da canção de Tiganá Santana, que diz: 
O tempo pediu pra folha dançar 

Pra folha dançar e nunca parar 
E sempre curar o dia 

O tempo pediu pra folha dançar 
Pra folha dançar e nunca parar 

E sempre curar o dia 
(Dembwa, Tiganá Santana)​

 
Havia o entendimento mútuo de que a superação daquele pesar só seria possível 

com o tempo, e escolhemos enfrentar esse processo juntas, buscando agregar outras 

mulheres negras ao longo dessa jornada (figura 39). Decidimos que faríamos isso 

através do afeto, utilizando estratégias de sobrevivência ensinadas por nossos 

antepassados. O quilombismo tem sido um meio eficaz para isso, e seus resultados já 

são visíveis. A história de Antônia já está reverberando em nível local, sendo 

reconhecida em festivais de cinema, na imprensa (figura 40) e no meio acadêmico. Em 

nível nacional, o reconhecimento veio por meio da Associação de Profissionais do 

Audiovisual Negro (APAN) e de festivais que convidaram Antônia e sua obra para 

representar o Cinema Negro Paraibano. 

Essas histórias, como o trabalho de Antônia e a luta coletiva das mulheres 

negras, refletem o poder transformador das narrativas. Chimamanda Ngozi Adichie 

ilustra bem essa ideia ao afirmar que: 
As histórias importam. Muitas histórias importam. As histórias foram usadas 
para espoliar e caluniar, mas também podem ser usadas para empoderar e 
humanizar. Elas podem despedaçar a dignidade de um povo, mas também 
podem reparar essa dignidade despedaçada. (ADICHIE, 2019, p. 11) 
 

A trajetória de Antônia e a forma como suas histórias estão sendo reconhecidas e 

valorizadas exemplificam como as narrativas têm o poder de reparar, empoderar e 

transformar. Ao aplicarmos os princípios de representação e representatividade de fato 

estamos reafirmando a importância de ampliar perspectivas que tradicionalmente foram 

marginalizadas. Antônia, como personagem e como símbolo, representa não apenas 

uma singularidade, mas uma pluralidade de experiências que são fundamentais para a 

construção de uma sociedade mais equânime.  

119 
 

 



 

 

​
Figura 39. Foto do encontro pós mesa A contribuição de mulheres negras para o cinema brasileiro: 

Antônia Ágape e o Super-8 paraibano. Autoria: Nathalia di Lorenzo. Fonte: arquivo pessoal. 
 

120 
 

 



 

 

​

​
Figura 40. Antônia Ágape concedendo entrevista para o Canal Brasil após homenagem no 

FESTINCINEJP. ​
 

E, aqui, entregamos a escrevivência de duas mulheres negras (figura 41) que 

vivenciaram um processo intenso de racismo e apagamento dentro do mercado 

audiovisual. Eu tinha muitas lacunas, muitas perguntas para fazer para Antônia Ágape, 

sobre as dificuldades de permanência e afetações nesse processo de inclusão dentro do 

cinema, enquanto pessoa negra, enquanto mulher, enquanto profissional. Mas, ao final, 

conseguimos entender muito mais do que imaginamos. Escrevivemos, juntas, uma 

história do Cinema Negro Paraibano no Feminino.  

121 
 

 



 

 

 
Figura 41. Foto do dia em que Antônia e eu, Carine, nos conhecemos. Autoria: Carine Fiúza (selfie). 

Fonte: arquivo pessoal.  

4 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Esta dissertação finca a importância do Cinema Negro na produção audiovisual 

paraibana, que, na contemporaneidade, passa por uma nova etapa de desenvolvimento, 

integrada à entrada de vozes representadas por mulheres e homens negros, pessoas 

LGBTQIAPN+ e outros grupos marginalizados. 

Entendemos que a falta de representatividade não se limita apenas à pouca 

incidência de pessoas negras envolvidas na realização audiovisual, mas também se 

estende à forma como as narrativas são construídas e representam essa parcela da 

população. Há uma complexidade que só pode ser articulada na presença, na 

diversidade e na coletividade. Em diversas ocasiões, enquanto me situava no ambiente 

de produção audiovisual, me deparei com a falta de identificação e conexão com as 

histórias que estavam sendo criadas e difundidas, pois elas não refletiam a minha 

vivência enquanto mulher negra, periférica e mãe, nem tão pouco a realidade de outras 

milhares de pessoas negras. 

122 
 

 



 

 

Ao longo dos meus aproximadamente 10 anos de atuação como comunicóloga 

no setor audiovisual da Paraíba, observei uma notável escassez de produções 

audiovisuais que abordam a realidade e experiência da pessoa negra. Porém este 

processo está à frente dos caminhos de Aruanda e rastreando os passos de Antônia, em 

fase crescente. Sem dúvida, a visibilidade proposta aqui é parte dele. 

É fundamental reconhecer e valorizar as obras e autores do Cinema Negro 

Paraibano, cujo contorno começamos a dar nesta pesquisa, e que finalmente trazem à 

tona as vivências e realidades do corpo negro, preenchendo uma lacuna representativa 

que por tanto tempo foi negligenciada. Ao dar voz e visibilidade a essas experiências 

diversas, o Cinema Negro abre caminho para uma indústria audiovisual mais inclusiva e 

verdadeiramente representativa da diversidade da sociedade. 

Assinalo a importância do registro histórico de pessoas negras na cinematografia 

paraibana para traçar um panorama coerente com a realidade. Dessa forma, no futuro, 

poderemos olhar para o nosso passado e entender quais caminhos seguimos para estar 

onde estamos, compreendendo o significado de ocupar esse espaço e vislumbrando a 

criação de realidades múltiplas. Questionar “onde estão os profissionais negros no 

espaço/tempo” implica reconhecer as desigualdades e barreiras sistêmicas que ainda 

persistem, limitando nossas oportunidades e contribuições. A falta de diversidade e 

representatividade entre os profissionais do cinema afeta diretamente a criação de 

representações autênticas e significativas dos corpos negros, perpetuando estereótipos e 

desequilíbrios de poder. 

Ao confrontar o discurso dos pesquisadores e historiadores do cinema paraibano 

com a realidade vivida pelas pessoas negras na Paraíba, em especial com o caso de 

Maria Antônia Pereira (Antônia Ágape), tornou-se evidente a necessidade de fazer 

apontamentos de gênero e raça no registro histórico, reconhecendo a interseccionalidade 

dessas categorias na análise das produções cinematográficas. Além disso, a análise de 

filmes realizados por pessoas negras, especialmente por mulheres negras, possibilita que 

o público compreenda as narrativas apresentadas de maneira mais profunda e 

contextualizada. Portanto, é crucial garantir e priorizar que essas análises sejam 

realizadas. 

123 
 

 



 

 

A revisão da filmografia paraibana revelou que, historicamente, as narrativas 

negras têm sido marginalizadas, com poucos filmes dedicados a contar histórias a partir 

da perspectiva negra. Quando presentes, as representações tendem a perpetuar 

estereótipos ou a simplificar a complexidade das experiências negras. Esta constatação 

reforça a necessidade de democratizar a comunicação e aumentar o nível de 

representatividade por meio de políticas públicas de inclusão. A promoção de uma 

maior diversidade racial no cinema não só enriquece o conteúdo audiovisual, mas 

também desempenha um papel crucial na luta contra o racismo estrutural, oferecendo ao 

público uma visão mais equilibrada e autêntica da sociedade. Isso é Cinema Negro. 

Diante desse panorama, é fundamental promover oportunidades e valorização 

dos profissionais negros no cinema, proporcionando espaço e acesso para que nossas 

vozes sejam ouvidas e nossas perspectivas sejam representadas de forma multifacetada. 

Isso significa ir além da presença da pessoa negra como suporte técnico - que muitas 

vezes acontecem em condições precárias de trabalho - nas narrativas de outros e ir além 

da presença do corpo negro protagonizando narrativas alheias ou repetidas. A criação de 

uma indústria cinematográfica mais diversa e inclusiva requer um esforço coletivo, 

envolvendo agentes de mudança em todas as esferas da produção cinematográfica, 

desde a formação acadêmica até as políticas de financiamento e distribuição, em prol de 

criações e fabulações negras em diversidade. 

Somente ao reconhecer e abordar as disparidades existentes e ao promover a 

equidade de oportunidades é que poderemos alcançar uma representação e 

representatividade verdadeiramente inclusivas no cinema, que reflitam a diversidade e 

complexidade dos corpos negros e suas experiências. Este é um campo de estudo que 

deve continuar sendo explorado por outras pesquisas. 

O encontro entre duas mulheres negras, Antônia Ágape e eu, Carine Fiúza, 

cineastas de gerações distintas, cada uma enfrentando desafios pessoais e profissionais 

para fazer seu cinema, evidencia a importância crucial de aprofundar os conceitos de 

representação e representatividade. Neste contexto, a troca de experiências e visões 

entre nós duas não apenas enriquece nossas trajetórias individuais, mas também 

fortalece a luta coletiva por uma presença mais robusta e significativa das vozes negras 

124 
 

 



 

 

no campo audiovisual. A representação no cinema vai além de simplesmente ter 

personagens negros na tela; ela envolve a criação de narrativas singulares que refletem 

as complexidades e diversidades das experiências negras. Quando cineastas negras 

assumem a direção e a produção de suas histórias, elas desafiam os estereótipos e 

oferecem perspectivas mais nuançadas e realistas. A representatividade, por sua vez, 

garante que essas histórias não sejam exceções, mas sim parte integrante do panorama 

cinematográfico, promovendo a inclusão e a equidade. 

No nosso encontro, vemos a importância do resgate histórico. Ao compartilhar 

nossas lutas e sucessos, construímos uma ponte entre passado e presente, destacando 

como o racismo e o sexismo impactaram e continuam a impactar nossas carreiras. Esse 

resgate é fundamental para reconhecer e valorizar as pessoas pioneiras, que abriram 

caminho, ao mesmo tempo em que inspira e orienta as novas gerações. Além disso, este 

encontro simboliza a possibilidade de futuras construções. A aliança entre cineastas de 

diferentes gerações fortalece a comunidade negra no setor audiovisual, permitindo a 

troca de conhecimentos e a criação de redes de apoio. Essa união é essencial para 

enfrentar as barreiras ainda existentes e promover mudanças estruturais que facilitem o 

acesso e a permanência de mais mulheres negras no cinema. 

Nessa construção de um Cinema Negro Paraibano no Feminino, em que 

adotamos a escrevivência como processo metodológico, assumimos a primeira pessoa 

do discurso, pautamos pesquisa em cima de experiências. Encarnamos em nossas 

trajetórias, obras e modos de vida, em nossos corpos negros, toda a força prática que os 

conceitos de representação e representatividade articulam. Este atravessamento, que 

escapa aos documentos da hegemonia, mas teima em (re)formular-se na memória de 

novas narrativas, é exercício vital não apenas para enriquecer a cultura cinematográfica, 

mas também para transformar a sociedade. Ao garantir que nossas vozes negras sejam 

ouvidas, que nós sejamos vistos, assim como nossas obras, e que nossas histórias sejam 

contadas de maneira justa e honesta, o cinema e a cinematografia se tornam uma 

poderosa ferramenta de resistência e empoderamento.  

Antes, esta dissertação se chamaria Não sou eu uma cineasta?, em alusão ao 

discurso histórico proferido pela abolicionista estadunidense Sojourner Truth, em 1843, 

125 
 

 



 

 

intitulado Não sou eu uma mulher?, no intuito de fazer-se reconhecer às lutas feministas 

as experiências das mulheres negras. No contexto do cinema paraibano, entendemos 

agora que o processo de legitimação do cinema negro, principalmente quando 

conjugado no feminino, passa a ser mais do que uma provocação: é uma afirmação. Eu 

sou uma cineasta. Antônia é uma cineasta. E trazemos, conosco nesta dissertação, uma 

constelação de cineastas negros do Cinema Paraibano. Esse encontro cartográfico não é 

apenas um evento significativo em nossas vidas, mas um marco na reterritorialização 

contínua da luta por equidade e justiça no campo audiovisual e na sociedade como um 

todo. 

 

 

 

 

 

 

126 
 

 



 

 

REFERÊNCIAS 

ALMEIDA, Sílvio. Racismo estrutural. São Paulo: Pólen, 2019. 

AMORIM, L.; FALCONE, Fernando Trevas. Cinema e Memória - O Super-8 na 
Paraíba nos anos de 1970 e 1980. João Pessoa: EDUFPB, 2013.  

ÁGAPE, Maria Antônia Pereira. Entrevista concedida a Carine Fiúza. João Pessoa - 
Paraíba, 11 de dezembro de 2023. 

ASANTE, Kete. Afrocentricidade: notas sobre uma posição disciplinar. In: 
NASCIMENTO, E. L. (Org.). Afrocentricidade: uma abordagem epistemológica 
inovadora. São Paulo: Selo Negro, 2009. p. 93-110. 

AUGUSTO, Heitor. Passado, Presente e Futuro: Cinema, Cinema Negro e 
Curta-Metragem. In: SIQUEIRA, Ana et al. Festival Internacional de Curtas de Belo 
Horizonte (catálogo). Belo Horizonte: Fundação Clóvis Salgado, 2018. 

AURELIANO, N. O. da S.; SANTANA, N. M. C. de. Quem é pardo no nordeste 
brasileiro? Classificações de “Morenidade” e tensões raciais. Revista Maracanan, Rio de 
Janeiro, n. 27, p. 94–117, 2021. 

BAMBA, M. Do “cinema com sotaque” e transnacional à recepção transcultural e 
diaspórica dos filmes. 2007. Disponível em: 
https://www.academia.edu/7267543/PDF-DO_CINEMA_COM_SOTAQUE. Acesso 
em: 20 jul. 2023. 

BARBOSA, Danny, diretora. Café com Rebu. Curta-metragem. [S. l.]: [s. n.], 2020. 

BARBOSA, Danny, diretor. Pedra Polida. Curta-metragem. [S. l.]: [s. n.], 2022. 
Disponível em:  
https://drive.google.com/drive/folders/1vRG1MlwwS-2VHcEGQFxvvglutsbigpe6?usp=
sharing. Acesso em: 14 jul. 2022. 

BENEVIDES, Diego, diretor. O Guardador. Curta-metragem. [S. l.]: [s. n.], 2007. 
Disponível em: https://vimeo.com/61804840. Acesso em: 14 jul. 2022. 

BENTO, Cida. O pacto da branquitude. São Paulo: Companhia das Letras, 2022. 

BENTO, Berenice. Abjeção: A Construção Histórica do Racismo. Rio de Janeiro: 
Hucitec Editora, 2024. 

127 
 

 



 

 

BORDWELL, D.; THOMPSON, K. Film Art: An Introduction. New York: 
McGraw-Hill, 1993.  

BRASIL. Lei nº 10.639, de 9 de janeiro de 2003. Altera a Lei no 9.394, de 20 de 
dezembro de 1996, que estabelece as diretrizes e bases da educação nacional, para 
incluir no currículo oficial da Rede de Ensino a obrigatoriedade da temática "História e 
Cultura Afro-Brasileira", e dá outras providências. Diário Oficial da União: seção 1, 
Brasília, DF, ano 140, n. 8, p. 1, 10 jan. 2003. 

BRASIL, Lei 12.288/10. Estatuto da Igualdade Racial. Brasília, DF: Presidência da 
República, 2010. 

CARNEIRO, Sueli. Enegrecer o Feminismo. São Paulo: Editorial J., 2021. 

CARVALHO, Noel dos S. Cinema e representação racial: O cinema negro de Zózimo 
Bulbul. 2005. Tese (Doutorado em Comunicação) – Faculdade de Filosofia, Letras e 
Ciências Humanas, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2005. 

CÉSAR, L., diretor. Faixa de Gaza. Curta-metragem. [S. l.]: [s. n.], 2022. Disponível 
em:https://www.youtube.com/watch?v=tRZr79v3ESU&ab_channel=L%C3%BAcioCes
arFernandes. Acesso em: 14 jul. 2022. 

COOGLER, R., diretor. Pantera Negra (Black Panther). Estados Unidos: Walt Disney 
Pictures, 2018. 

COSTA, L., diretor. Ayoluwa e Seus Amigos Imaginários. Curta-metragem. [S. l.]: [s. 
n.], 2021. Disponível em: https://youtu.be/Cekw4pLN46A. Acesso em: 14 jul. 2022. 

COSTA, T., diretor. Calunga maior. Curta-metragem. [S. l.]: [s. n.], 2022. 

COSTA, T., diretor. Santos imigrantes. Curta-metragem. [S. l.]: [s. n.], 2020. 

DEVULSKY, Alessandra. Colorismo. São Paulo: Jandaíra, 2021. Coleção Feminismos 
Plurais. 

EVARISTO, Conceição. Poemas da recordação e outros movimentos. 3. ed. Rio de 
Janeiro: Malê, 2017. 

EVARISTO, Conceição. A escrevivência e seus subtextos. In: DUARTE, C. L.; 
NUNES, I. R. Escrevivência: a escrita de nós: reflexões sobre a obra de Conceição 
Evaristo. Rio de Janeiro: MINA, 2020. p. 27-46. 

128 
 

 



 

 

FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. Tradução de Renato da Silveira. 
Salvador: EDUFBA, 2008. 

FIÚZA, Carine, diretora. Ando feito tempestiva. Curta-metragem. [S. l.]: [s. n.], 2018. 
Disponível em: https://youtu.be/frhIhm0WRDg. Acesso em: 14 jul. 2022. 

FIÚZA, Carine, diretora. Yá me conte histórias. Curta-metragem. [S. l.]: [s. n.], 2020. 
Disponível em: https://youtu.be/Z2p5eZKDV0o. Acesso em: 14 jul. 2022. 

FIÚZA, Carine, diretora. Odò Pupa, lugar de resistência. Curta-metragem. [S. l.]: [s. n.], 
2018. Disponível em: https://youtu.be/gUBtYyTWfNI. Acesso em: 14 jul. 2022. 

FISKE, J. Television Culture. Londres: Routledge, 1987. 

FLORES, Elio C. África e sertão da Paraíba: Luanda, Aruanda. Cadernos Imbondeiro, 
João Pessoa, v. 4, n. 1, out. 2015. 

FREITAS, Kênia. Cinema Negro Brasileiro: uma potência de expansão infinita. In: 
SIQUEIRA, Ana et al. Festival Internacional de Curtas de Belo Horizonte (catálogo). 
Belo Horizonte: Fundação Clóvis Salgado, 2018. 

FREITAS, Kênia; MESSIAS, José. O futuro será negro ou não será: Afrofuturismo 
versus Afropessimismo - as distopias do presente. Imagofagia - Revista de la 
Asociación de Estudios de Cine y Audiovisual, n. 17, p. 402-424, 2018. 

FUINI, L. L. Território, territorialização e territorialidade: o uso da música para a 
compreensão de conceitos geográficos. Terr@Plural, Ponta Grossa, v. 8, n. 1, p. 
225-249, jan./jun. 2014. Disponível em: 
https://revistas.uepg.br/index.php/tp/article/download/6155/4366/24183#:~:text=A%20t
erritorialidade%20seria%20aquilo%20que,e%20fun%C3%A7%C3%A3o%20aos%20o
bjetos%20espaciais. Acesso em: 30 out. 2023. 

GOMES, João de Lima; NUNES, Pedro (Org.). De Gadanho a Closes: memória, cinema 
Super-8, apagamentos, resistência cultural na Paraíba [recurso eletrônico]. João Pessoa: 
Editora do CCTA; Aveiro, PT: RIA Editorial, 2022. 

GADANHO. Direção de Pedro Nunes; João Lima. [S. l.]: Distribuição independente, 
1979. Película. 20 min. Disponível em: 
https://vimeo.com/93172315?embedded=true&source=vimeo_logo&owner=26289868. 
Acesso em: 14 jul. 2022. 

129 
 

 



 

 

GALDINO, Antônio, diretor. O pato. Curta-metragem. [S. l.]: [s. n.], 2021. Disponível 
em: https://vimeo.com/671263962. Acesso em: 14 jul. 2022. 

GONZALEZ, Lélia. Racismo e sexismo na cultura brasileira. Revista Ciências Sociais 
Hoje, Anpocs, p. 223-244, 1984. 

GROSFOGUEL, Ramón; COSTA, Joaze Bernardino. Decolonialidade e perspectiva 
negra. Sociedade e Estado, v. 31, n. 1, p. 99-127, jan./abr. 2016. 

HALL, Stuart. Cultura e Representação. Organização e tradução: Daniel Chaves de 
Rezende Ribeiro. São Paulo: Editora Apicuri, 2016. 

HALL, Stuart. Pensando a Diáspora (Reflexões Sobre a Terra no Exterior). In: SOVIK, 
Liv (Org.). Da Diáspora: Identidades e Mediações Culturais. Tradução de Adelaine La 
Guardia Resende. Belo Horizonte: Editora UFMG; Brasília: Representação da Unesco 
no Brasil, 2003. 

HILL, Annette. Reality TV: Audiences and Popular Factual Television. Londres: 
Routledge, 2005. 

HOOKS, Bell. Erguer a voz: pensar como feminista, pensar como negra. São Paulo, 
Elefante, 2019. 

HOOKS, Bell. Olhares negros: raça e representação. Tradução de Stephanie Borges. 
São Paulo: Elefante, 2019. 

HOOKS, Bell. Não sou eu uma mulher?: Mulheres negras e feminismo. Rio de Janeiro: 
Editora Rosa dos Tempos, 2019.​
​
HOOKS, Bell. Cinema vivido: raça, classe e sexo nas telas. Tradução de Stephanie 
Borges. São Paulo: Elefante, 2023. 

JESUS, George B. de. “A voz do morro rasgou a tela do cinema”: juventude negra no 
audiovisual e a contestação judicial ao edital curta afirmativo. 2019. 150 f. Dissertação 
(Mestrado em Comunicação) – Universidade Federal do Recôncavo da Bahia,  
Recôncavo da Bahia, 2019. 

JOEL, T.; VILAR, M., diretores. À imagem da luz. Curta-metragem. [S. l.]: [s. n.], 
1996. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=jwrZikYcGG4&ab_channel=TorquatoJoel. Acesso 
em: 14 jul. 2022. 

130 
 

 



 

 

KILOMBA, Grada. Memórias da Plantação: Episódios de Racismo Cotidiano. Rio de 
Janeiro: Editora Cobogó, 2019.  

LEAL, Wills. Cinema da Paraíba/Cinema na Paraíba. João Pessoa: Gráfica Santa Marta. 
2007. 

LIMA, R. B., diretor. Adão, Eva e o fruto proibido. Curta-metragem. [S. l.]: [s. n.], 
2021. 

LINS, Arthur, diretor. O plano do cachorro. Curta-metragem. [S. l.]: [s. n.], 2009. 
Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=3KhDlXsZj9s. Acesso em: 14 jul. 
2022. 

LIRA, Bertrand. Tecnologia e estética: o Super-8 funda a estilística do direto no cinema 
paraibano nos anos 1980. In: AMORIM, L.; FALCONE, Fernando Trevas (Org.). 
Cinema e Memória - O Super-8 na Paraíba nos anos de 1970 e 1980. João Pessoa: 
EDUFPB, 2013. 

MASSAROLO, João Carlos; GOMES, João de Lima; NUNES, Pedro. Cinemas Super-8 
gaúcho e paraibano: aproximações e singularidades criativas. In: GOMES, João de 
Lima; NUNES, Pedro (Org.). De Gadanho a Closes: memória, cinema Super-8, 
apagamentos, resistência cultural na Paraíba [recurso eletrônico]. João Pessoa: Editora 
do CCTA; Aveiro, PT: RIA Editorial, 2022. p. 461-530 

MARTINS, Kariny. Ficção especulativa no cinema negro brasileiro: a estética 
afrofuturista em curtas-metragem. Curitiba, PR: A Quadro, 2023. (Coleção Escrever o 
Cinema; 7). 

MBEMBE, Achille. Crítica da razão negra. Lisboa: Editora Antígona, 2014. 

MENDES, Lucas M. Entre ausências e pertencimentos: uma composição cartográfica 
do corpo negro nas fotografias das placas de formatura no espaço universitário. 2023. 
110 f. Dissertação (Mestrado em Comunicação) – Programa de Pós-Graduação em 
Comunicação, Universidade Federal da Paraíba, João Pessoa, 2023. 

MONTEIRO DOS SANTOS, José Carlos. Imagens visionárias: ideologia e estética no 
cinema brasileiro de esquerda (1950-1980). 2011. 471 f. Tese (Doutorado em 
Comunicação) – Universidade Federal Fluminense, Niterói, 2011. 

MORAES, Antônio C. R. Território e história no Brasil. São Paulo: Hucitec; Anna 
Blume, 2002. 

131 
 

 



 

 

MOTA, Ramon Porto; TRIBUZI, Jhésus; ABÉ, Ian; MARTINS, Gabriel, diretores. O 
Nó do diabo. Longa-metragem. [S. l.]: [s. n.], 2017. 

MOURA, Edgar. 50 Anos Luz, Câmera e Ação. São Paulo: Editora Senac, 1999. 

NASCIMENTO, Abdias. O Genocídio do Negro Brasileiro: Processo de um Racismo 
Mascarado. 1. ed. São Paulo: Paz e Terra, 1978. 

NASCIMENTO, Arthur G. L. Aruanda e o Cinema Novo: a construção do Nordeste e o 
filme documental no Brasil. In: ENCONTRO ESTADUAL DE HISTÓRIA DA 
ANPUH DE PERNAMBUCO, 12., 2018, Recife. Anais [do] XII Encontro Estadual de 
História da ANPUH de Pernambuco: História e os Desafios do Tempo Presente. Recife: 
Editora da UFPE, 2018. Disponível em: 
https://www.encontro2018.pe.anpuh.org/resources/anais/8/1535742528_ARQUIVO_A
NPUH-PETEXTOCOMPLETO.pdf. Acesso em: 30 out. 2023. 

NASCIMENTO, Jonas Alexandre do. Promessas e desafios da migração no cinema 
africano contemporâneo: reimaginando espaços e fronteiras em um mundo “fora de 
lugar/ Jonas Alexandre do Nascimento. . 281f.: il.; 30 cm. 2019. 

NICHOLS, Bill. Introdução ao Documentário. Trad. Mônica Saddy Martins. Campinas, 
SP: Papirus, 2005. 

ARUANDA. Direção de Linduarte Noronha. Produção de Linduarte Noronha e Rucker 
Vieira. [S. l.]: Distribuição independente, 1960. Película. 16 min. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=9uATt--ua0Y&ab_channel=ElyBarbosa. Acesso 
em: 14 jul. 2022. 

NUNES, Pedro. Terceiro ciclo de cinema na Paraíba: tradição e rupturas. In: AMORIM, 
L.; FALCONE, Fernando Trevas (Org.). Cinema e Memória - O Super-8 na Paraíba nos 
anos de 1970 e 1980. João Pessoa: EDUFPB, 2013. p. 71. 

OLIVEIRA, Janaína. “Kbela” e “Cinzas”: o cinema negro no feminino do “Dogma 
Feijoada” aos dias de hoje. Janaína Oliveira IFRJ / FICINE, Brasil, 2016. 

PALITOT, Estevão Martins. Os Potiguara da Baía da Traição e Monte-Mór: história, 
etnicidade e cultura. 2005. Dissertação (Mestrado em Sociologia) – Universidade 
Federal da Paraíba e Universidade Federal de Campina Grande, João Pessoa, 2005. 

Panorama dos curtas paraibanos. Paraíba: ABD-PB, 2010. 1 DVD. 

132 
 

 



 

 

PERAZZO, Vania. GADANHO: nosso Parasita em Super-8 e outras considerações. In: 
GOMES, João de Lima; NUNES, Pedro (Org.). De Gadanho a Closes: memória, cinema 
Super-8, apagamentos, resistência cultural na Paraíba [recurso eletrônico]. João Pessoa: 
Editora do CCTA; Aveiro, PT: RIA Editorial, 2022. p. 166-167. 

PIEDADE, Vilma. Dororidade. Rio de Janeiro: Editora Ijumaa, 2017. 

PRADO FILHO, K.; TETI, M. M. A cartografia como método para as ciências humanas 
e sociais. Barbarói, p. 45-59, 2013. 

RAMOS, Ana B., diretora. Oferenda. Curta-metragem. [S. l.]: [s. n.], 2011. Disponível 
em: https://youtu.be/QavdfL0XC2Q. Acesso em: 14 jul. 2022. 

RIBEIRO, Djamila. Quem tem medo do feminismo negro?. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2017. 

ROBERTO, Adriano, diretor. O som do Aboio. Documentário. [S. l.]: [s. n.], 2012. 13 
min 55 s. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=314hNLKuV3M&ab_channel=MarceloQuixaba. 
Acesso em: 14 jul. 2022. 

ROBERTO, Paulo, diretor. Stanley. Curta-metragem. [S. l.]: [s. n.], 2016. 

RODRIGUES, L. R. A. Do encontro previsível à cena revigorada – a entrevista no 
documentário contemporâneo (parte 1). Doc On-Line – Revista digital de cinema 
documentário, [Local], n. 19, p. 110-123, mar. 2016. Disponível em: 
https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/5470315.pdf. Acesso em: 02 jul. 2022. 

ROLIM, C. L. Estratégias Alternativas de Produção no Cinema Brasileiro 
Contemporâneo: O Caso da Cooperativa Filmes a Granel. 2017. Dissertação (Mestrado 
em Comunicação) – Programa de Pós-Graduação em Comunicação, Universidade 
Federal da Paraíba, João Pessoa, 2017. 

RUFINO, L. Diversidade de Gênero e de Raça no Audiovisual: A importância da 
produção de dados e informações para construção de Políticas públicas. [S. l.]: [s. n.], 
[data da publicação, se houver]. Disponível em: 
https://www.gov.br/ancine/pt-br/centrais-de-conteudo/publicacoes/apresentacoes/MAR
Cachoeira_LUANARUFINO.pdf. Acesso em: 10 jul. 2023. 

SANTOS, Richard. Branquitude e televisão: considerações acerca da Maioria 
Minorizada na televisão brasileira. Revista Espaço Acadêmico, [Local], n. 230, set./out. 
2021. 

133 
 

 

https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/5470315.pdf


 

 

SANTOS, Richard. Branquitude e televisão: considerações acerca da Maioria 
Minorizada na televisão brasileira. Revista Espaço Acadêmico, nº 230, set./out. 2021. 

SANTOS, Tiganá Santana Neves. A cosmologia africana dos bantu-kongo por Bunseki 
Fu-Kiau: tradução negra, reflexões e diálogos a partir do Brasil. 2019. 234 f. Tese 
(Doutorado em Letras) – USP, São Paulo, 2019 

SODRÉ, Muniz. Pensar Nagô. - Petrópolis, RJ: Vozes, 2017. 

SOUZA, Edileuza Penha de. Cinema na panela de barro: mulheres negras, narrativas de 
amor, afeto e identidade. 2013. 204 f. : il. ; 30 cm. Tese (Doutorado em educação) – 
Universidade de Brasília, Brasília, 2013. 

SOUZA, Edileuza Penha de. Mulheres negras na construção de um cinema negro no 
feminino. Aniki, v. 7, n. 1, p. 171-188, 2020. Disponível em: 
http://dx.doi.org/10.14591/aniki.v7n1.586. Acesso em: 20 out. 2024. 

TEIXEIRA, Tavinho, diretor. Sol e alegria. Longa-metragem. [S. l.]: [s. n.], 2018. 
Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=SLSVC-iPcqs&ab_channel=FilmesVerdes. Acesso 
em: 14 jul. 2022. 

VALENTIM, Mayara, diretora. Nem o oceano tem tanta água. Curta-metragem. [S. l.]: 
[s. n.], 2022. Disponível em: https://vimeo.com/657943681. Acesso em: 14 jul. 2022. 

VILAR, Lúcio Sérgio de Oliveira. O primeiro cineasta: Cinema Silencioso na Paraíba – 
marco zero para um cinema fundado no real – no contexto do cinema brasileiro dos 
anos 20. 2015. 265 f. Tese (Doutorado em Comunicação) – Escola de Comunicação e 
Artes, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2015. 

 

134 
 

 



 

 

APÊNDICE A 

 

Relação de filmes paraibanos selecionados em uma triagem inicial, nos quais a 

representação da pessoa negra é central: 

 

Aruanda (Linduarte de Noronha, curta, 1960); 

Gadanho (Pedro Nunes, curta, 1979); 

É Romão pra qui É Romão pra colá (Vania Perazzo, 1982); 

À imagem da Luz (Torquato Joel, curta, 1996);  

O guardador (Diego Benevides, curta, 2007); 

O plano do cachorro (Arthur Lins, curta, 2009);SANTOS 

Oferenda (Ana Bárbara Ramos, curta, 2011); 

Platô (Kleyton Canuto, curta, 2012); 

O som do aboio (Adriano Roberto, curta, 2012); 

Leprosário (Luiz Barbosa, curta, 2012); 

Sofia (Kennel Rógis, curta, 2013); 

Velhos tempos (Kalyne Almeida, curta, 2015); 

Stanley (Paulo Roberto, curta, 2016); 

Moído (Torquato Joel, curta, 2016); 

O nó do diabo (Ramon Porto, longa-metragem, 2017); 

Sol alegria (Tavinho Teixeira e Maria Teixeira, longa-metragem 2018);  

Odò pupa, lugar de resistência (Carine Fiúza, curta, 2018); 

Lebara (Sérgio Ferro, curta, 2020); 

Adão e o fruto proibido (RB Lima, curta, 2021); 

O pato (Antônio Galdino, curta, 2021); 

Ando Feito nuvem tempestiva (Carine Fiúza, curta, 2018); 

Santos Imigrantes (Thiago Costa, curta 2018); 

Ya me conte histórias (Carine Fiúza, curta, 2020); 

Café com rebu (Danny Barbosa, curta, 2020); 

Ayoluwa e seus amigos imaginários (Luzia Costa, curta, 2021); 

135 
 

 



 

 

Pedra polida (Dany Barbosa, curta, 2022); 

Faixa de Gaza (Lúcio César, curta, 2022); 

Calunga maior (Thiago Costa, curta, 2022); 

Nem o oceano tem tanta água (Maiara Valentim, curta, 2022). 

 

 

 

​

 

 

 

 

136 
 

 


	SOU UMA CINEASTA! 
	Antônia Ágape e o Cinema Negro Paraibano no Feminino 
	1 UMA CINEASTA EM BUSCA DE SENTIDO PARA UMA INTERROGAÇÃO PERSISTENTE: E O CINEMA NEGRO NA PARAÍBA? 
	Dos 29 filmes que eu tinha elencado preliminarmente (Apêndice A), a partir de documentos bibliográficos e bancos de dados acessíveis e legitimados, mesmo que apenas sob o critério da representação do corpo negro, somente quatro foram realizados no século XX e os demais vinte e cinco foram realizados no século XXI. Consciente de possíveis limitações documentais dos registros da história hegemônica - que se comprovaram nas fontes desta primeira triagem -, é possível afirmar que isso já aponta, de todo modo, que há uma transformação contemporânea, que marca uma mudança significativa no cenário sociocultural, evidenciando a força de um movimento nacional de transformação na construção discursiva das pessoas negras, destacada especialmente pela consolidação do Cinema Negro Brasileiro. 
	 
	2.3 Panorama do Cinema Negro Paraibano 
	3 VOZES-MULHERES: ESCREVIVENDO COM ANTÔNIA ÁGAPE 
	4 CONSIDERAÇÕES FINAIS 
	REFERÊNCIAS 

