
1 

 
UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA – UFPB 

CENTRO DE CIÊNCIAS JURÍDICAS – CCJ 

COORDENAÇÃO DO CURSO DE DIREITO – CAMPUS JOÃO PESSOA 

COORDENAÇÃO DE MONOGRAFIA 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

NATÁLIA NUNES DA FONSECA 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

DA VIOLÊNCIA INSTITUCIONAL AO FEMINICÍDIO: O SISTEMA DE JUSTIÇA E 
OS DIREITOS HUMANOS DAS MULHERES NO BRASIL E NA PARAÍBA 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

JOÃO PESSOA 

2025 



2 

 
NATÁLIA NUNES DA FONSECA 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

DA VIOLÊNCIA INSTITUCIONAL AO FEMINICÍDIO: O SISTEMA DE JUSTIÇA E 
OS DIREITOS HUMANOS DAS MULHERES NO BRASIL E NA PARAÍBA 

 
 
 
 
 
Trabalho de Conclusão de Curso 
apresentado ao Curso de Graduação em 
Direito de João Pessoa do Centro de 
Ciências Jurídicas da Universidade 
Federal da Paraíba como requisito parcial 
da obtenção do grau de Bacharel em 
Direito. 
 
Orientador: Dr. Robson Antão de 
Medeiros 

 
 

 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 

JOÃO PESSOA 

 
2025 

 

 



3 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 



4 

NATÁLIA NUNES DA FONSECA 

 
 
 
 
 
 
 

DA VIOLÊNCIA INSTITUCIONAL AO FEMINICÍDIO: O SISTEMA DE JUSTIÇA E 
OS DIREITOS HUMANOS DAS MULHERES NO BRASIL E NA PARAÍBA 

 
 
 
 
 
Trabalho de Conclusão de Curso 
apresentado ao Curso de Graduação em 
Direito de João Pessoa do Centro de 
Ciências Jurídicas da Universidade 
Federal da Paraíba como requisito parcial 
da obtenção do grau de Bacharel em 
Direito. 
 
Orientador: Dr. Robson Antão de 
Medeiros 

 
 
 

 
 
 

DATA DA APROVAÇÃO: 26 DE SETEMBRO DE 2025 

 
BANCA EXAMINADORA: 

 



5 

 

 
AGRADECIMENTOS 

 

À minha mãe, Flávia Nunes, por me direcionar até o presente momento e ter 

contribuído e me incentivado de todas as formas para que eu concluísse a minha 

graduação e estar presente durante todo meu desenvolvimento. À minha família, 

meu pai, José Carlos e padrasto Fernando Câmara e irmão Davi Câmara pelo 

acolhimento, carinho e segurança para que eu pudesse ir atrás dos meus objetivos.  

Aos meus amigos, meus colegas de turma e de estágio por terem me 

acompanhado nessa jornada até o fim do curso, pelo apoio e companheirismo, 

agradeço por iluminarem os meus dias em que estive em busca do conhecimento. 

Aos professores do Curso de Direito do CCJ, pela contribuição enorme nos 

meus valores e maturidade, pela minha construção como profissional jurídica com 

base na ética e na justiça. Ao meu orientador, Professor Dr Robson Antão,  que foi 

fundamental para me guiar neste trabalho, por ser solícito e paciente na escuta das 

minhas ideias. À banca examinadora por me permitir apresentar um assunto tão 

importante para mim e tantas outras pessoas, diante de profissionais qualificados e 

estudiosos do assunto.  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



6 

 

RESUMO 

 

Este trabalho aborda a violência contra a mulher sob uma perspectiva histórica, 
jurídica e social, analisando suas causas, formas e mecanismos de enfrentamento. 
Inicialmente, contextualiza o fenômeno como resultado de uma construção cultural 
que legitima desigualdades e práticas violentas. Em seguida, examina a violência 
institucional, a revitimização durante o processo judicial, o silêncio social que 
contribui para a impunidade, bem como a violência não letal e o feminicídio, 
ressaltando seus impactos físicos, psicológicos e sociais. O objetivo central é 
compreender como a atuação do sistema de justiça contribui para a manutenção da 
cultura patriarcal no Brasil e como essa dinâmica afeta os direitos humanos das 
mulheres, resultando em feminicídios. A pesquisa, de natureza qualitativa, adota 
metodologia exploratória e analítica, fundamentada em levantamento bibliográfico e 
documental, análise de legislações e tratados internacionais, além da utilização de 
dados estatísticos de fontes oficiais. Também são apresentados dados e casos 
emblemáticos do Estado da Paraíba, que ilustram a conexão entre a realidade local 
e o cenário nacional. Os resultados evidenciam que o enfrentamento à violência de 
gênero exige não apenas políticas públicas eficazes e aplicação rigorosa da lei, mas 
também uma transformação cultural profunda capaz de romper padrões 
discriminatórios e violentos. 
 

Palavras-chave: violência estrutural; direito das mulheres; violência institucional; 

direitos humanos. 

 

 



7 

 

ABSTRACT 

 
This study addresses violence against women from a historical, legal, and social 
perspective, analyzing its causes, forms, and mechanisms of confrontation. It first 
contextualizes the phenomenon as the result of a cultural construction that 
legitimizes inequalities and violent practices. It then examines institutional violence, 
revictimization during judicial processes, and the social silence that contributes to 
impunity, as well as non-lethal violence and femicide, highlighting their physical, 
psychological, and social impacts. The main objective is to understand how the 
justice system contributes to the perpetuation of patriarchal culture in Brazil and how 
this dynamic affects women’s human rights, resulting in femicide. The research, 
qualitative in nature, adopts an exploratory and analytical methodology, based on 
bibliographic and documentary review, analysis of legislation and international 
treaties, as well as statistical data from official sources. It also presents data and 
emblematic cases from the state of Paraíba, which illustrate the connection between 
the local reality and the national context. The results show that confronting gender-
based violence requires not only effective public policies and strict application of the 
law, but also a profound cultural transformation capable of breaking discriminatory 
and violent patterns. 
 

Keywords: structural violence; women's rights; institutional violence; human rights. 

 



8 

 

LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS 

 

ADPF –  Arguição de Descumprimento de Preceito Fundamental 

CEDAW – Convenção Sobre a Eliminação de Todas as Formas de Discriminação 

Contra as Mulheres 

CNJ – Conselho Nacional De Justiça 

CNMP – Conselho Nacional do Ministério Público 

DEAM – Delegacia Especializada de Atendimento à Mulher 

IPEA – Instituto de Pesquisa Econômica Aplicada 

MPU – Medida Protetiva de Urgência 

ODS – Objetivo de Desenvolvimento Sustentável 

OEA – Organização dos Estados Americanos 

ONU – Organização das Nações Unidas 

PGR – Procuradoria-Geral da República 

SEDS –  Secretaria de Estado de Desenvolvimento Social 

SEMDH – Secretaria da Mulher e Diversidade Humana 

STF – Supremo Tribunal Federal 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



9 

 

 

SUMÁRIO 

 

 

1. INTRODUÇÃO.....................................................................................................10 
 
2. CONTEXTUALIZAÇÃO HISTÓRICA DA VIOLÊNCIA CONTRA A MULHER...18 

 
3. FORMAS DE VIOLÊNCIA CONTRA A MULHER...............................................26 

 
3.1  A VIOLÊNCIA INSTITUCIONAL ...................................................................27 
3.2  O FENÔMENO DA REVITIMAÇÃO..............................................................30 
3.3  O SILÊNCIO COMO MAIOR DOS CÚMPLICES,.........................................33 
3.4 A ABSOLVIÇÃO DE AGRESSORES CONFESSOS COM BASE NA 
“LEGÍTIMA DEFESA DA HONRA”.......................................................................36 
3.5 A VIOLÊNCIA NÃO LETAL............................................................................38 
3.6 FEMINICÍDIO.................................................................................................41 

 

4. MECANISMOS DE COMBATE À VIOLÊNCIA CONTRA A MULHER...............44 

4.1 CONSTITUIÇÃO FEDERAL DE 1988 E CONSTITUIÇÃO DO ESTADO DA 
PARAÍBA DE 1980................................................................................................46 

4.2 DIRETRIZES DA ONU....................................................................................48 

4.3 CONVENÇÃO INTERAMERICANA DE BELÉM DO PARÁ...........................53 

4.4 LEI MARIA DA PENHA...................................................................................54 

4.5 PROTOCOLO PARA JULGAMENTO COM PERSPECTIVA DE GÊNERO...56 
 

5. CONSIDERAÇÕES FINAIS.................................................................................59 

REFERÊNCIAS..........................................................................................................61  

APÊNDICE.................................................................................................................65 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



10 

 

1.  INTRODUÇÃO 

 

De que forma a atuação do sistema de justiça e a perpetuação de uma cultura 

patriarcal contribuem para a violação dos direitos humanos das mulheres, 

culminando no feminicídio no Brasil, mesmo após os avanços legislativos como a Lei 

Maria da Penha? Para solucionar essa problemática e obter a resposta de como 

tornar o judiciário um ambiente respeitoso e acolhedor para mulheres, a fim de 

assegurar a devida proteção de seus direitos é necessário compreender as raízes 

históricas do contexto sociocultural brasileiro, presente na legislação brasileira e 

destacar casos emblemáticos de exemplificação do fenômeno da violência 

institucional, o qual ainda se mantém presente no cotidiano brasileiro e paraibano.  

A manutenção da estrutura hierárquica está apoiada na violência exercida 

contra mulheres, reforçando a superioridade masculina e a condição de submissão 

dessas figuras, com base na ideia profundamente enraizada de que o homem possui 

autoridade sobre seus corpos. Assim sendo, essa realidade vivenciada pelas 

mulheres, do Brasil e de seus Estados, em especial neste trabalho, a Paraíba, é a 

raíz de várias formas de violência, submetendo-as a violação de seus direitos em 

detrimento de uma vida digna e segura.   

A presente pesquisa tem como objetivo geral analisar a interação entre a 

atuação do sistema de justiça e a perpetuação da cultura patriarcal no Brasil, 

buscando compreender como essa dinâmica contribui para a violação dos direitos 

humanos das mulheres, culminando em casos de feminicídio. Além disso, propõe-se 

a refletir sobre a efetividade dos mecanismos institucionais voltados à construção de 

um Judiciário mais acolhedor, protetivo e inclusivo para mulheres, e identidades de 

gênero diversas. 

Para alcançar esse propósito, o trabalho se dedica, primeiramente, a 

compreender as raízes históricas do sistema judiciário brasileiro, investigando a 

formação e a evolução do conteúdo patriarcalista presente nas leis e nas práticas 

jurídicas, de modo a identificar como essas estruturas moldaram, ao longo do tempo, 

a abordagem institucional da violência de gênero. Em seguida, analisa-se a 

manifestação da violência de gênero dentro das instituições, com foco na prática da 

revitimização e na persistência de alguns argumentos discriminatórios, como a 

“legítima defesa da honra”, ainda presentes em decisões judiciais. Para tanto, serão 

examinados casos emblemáticos que evidenciem tais práticas. Por fim, o estudo 



11 

 

busca investigar os principais mecanismos normativos e internacionais de combate à 

violência de gênero e de proteção dos direitos das mulheres e pessoas com 

identidades de gênero diversas, como a Convenção de Belém do Pará, o 

Regulamento do Conselho Nacional de Justiça (CNJ) para enfrentamento da 

violência de gênero e os compromissos assumidos pelo Brasil na Agenda 2030 da 

ONU, avaliando seus impactos concretos e os desafios enfrentados para sua efetiva 

implementação. 

Este Trabalho de Conclusão de Curso está estruturado em três capítulos, 

além da introdução, considerações finais e referências bibliográficas. A organização 

do conteúdo foi pensada de forma a permitir uma abordagem progressiva do tema, 

partindo de uma contextualização histórica até a análise crítica dos mecanismos 

institucionais de enfrentamento à violência de gênero, com base em um referencial 

teórico sólido e em dados concretos. 

A Introdução tem como objetivo apresentar o tema, sua relevância social e 

acadêmica, os objetivos da pesquisa, a justificativa do estudo, bem como a 

delimitação do problema e a metodologia utilizada. Nesse sentido, busca-se situar o 

leitor quanto ao propósito do trabalho, evidenciando sua importância diante do 

cenário brasileiro de violência contra a mulher. 

O Capítulo 1 – Contextualização Histórica da Violência contra a Mulher traça 

um panorama histórico da construção social do papel da mulher e da cultura 

patriarcal no Brasil, abordando como essas raízes históricas influenciaram o sistema 

jurídico e suas respostas à violência de gênero. A proposta é demonstrar que a 

violência contra a mulher não é um fenômeno recente, mas sim estruturado ao longo 

do tempo e sustentado por normas e valores que atravessam gerações. 

O Capítulo 2 – Formas de Violência contra a mulher trata da configuração 

contemporânea desse fenômeno, com foco na atuação das instituições. São 

abordadas questões como a violência institucional, a revitimização de mulheres no 

sistema de justiça, o silêncio social como forma de cumplicidade, a absolvição de 

agressores com base em argumentos discriminatórios (como a legítima defesa da 

honra), a desqualificação da palavra da vítima e, as várias formas de violência não 

letal e por fim, o feminicídio como expressão extrema dessa violência. Este capítulo 

é essencial para ilustrar como as práticas institucionais atuais ainda refletem 

padrões patriarcais arraigados. 



12 

 

O Capítulo 3 – Mecanismos de Combate analisa os principais instrumentos 

normativos e diretrizes que buscam enfrentar a violência de gênero e promover a 

proteção dos direitos das mulheres. São examinadas a Constituição Federal, as 

diretrizes da ONU, a Convenção Interamericana de Belém do Pará, a Lei Maria da 

Penha e o Protocolo para Julgamento com Perspectiva de Gênero. O objetivo é 

compreender a efetividade desses mecanismos na prática e os desafios que 

persistem em sua implementação. 

As Considerações Finais retomam os principais pontos discutidos, 

apresentando as conclusões obtidas a partir da análise do material teórico e dos 

dados levantados. Também aponta possíveis caminhos para o aprimoramento das 

políticas públicas e da atuação do sistema de justiça no combate à violência de 

gênero. 

A metodologia utilizada neste trabalho é de natureza qualitativa, com 

abordagem exploratória e analítica. A principal técnica adotada foi o levantamento 

bibliográfico e documental, com base em livros, artigos científicos, legislações, 

tratados internacionais e documentos institucionais. Além disso, foi realizada a 

análise de dados estatísticos de fontes oficiais, como o Fórum Brasileiro de 

Segurança Pública, o Instituto de Pesquisa Econômica Aplicada (IPEA) e o 

Conselho Nacional de Justiça (CNJ), com o intuito de embasar as reflexões com 

indicadores que evidenciam a persistência da violência de gênero no país. 

A análise do material foi feita de forma crítica, buscando articular os dados 

quantitativos com os referenciais teóricos sobre patriarcado, justiça de gênero e 

direitos humanos. A interpretação dos dados visa evidenciar as fragilidades 

institucionais no enfrentamento ao feminicídio e à violência contra mulheres, ao 

mesmo tempo em que aponta os avanços possíveis a partir da implementação 

efetiva das normativas existentes. 

Inicialmente, para traçar o panorama da violência, é necessário evidenciar a 

contextualização histórica do judiciário brasileiro, a análise do  conteúdo 

patriarcalista das leis anteriores, que ainda possui vestígios na atuação cotidiana 

dos agentes da Administração Pública, que contribui com a presença da violência de 

gênero nas instituições brasileiras e paraibanas, como os fenômenos da revitimação, 

do favorecimento do réu masculino em detrimento da vítima mulher utilizando-se de 

matérias subjetivas e discriminatórias e os argumentos de legítima defesa da honra 

para defesa dos agressores. Além do cenário de violência vivenciado pelas 



13 

 

mulheres em seu cotidiano, praticado muitas vezes em seu ambiente familiar e 

doméstico, a presença desse modo de agir nos agentes públicos solidifica ainda 

mais o cenário de dominação masculina. 

Para ilustrar e ratificar esses fatos, segundo o Instituto de Pesquisa 

Econômica Aplicada (2025),  em 2023, o Brasil registrou 3.903 mulheres vítimas de 

homicídio, o que representa uma taxa de 3,5 homicídios a cada 100 mil mulheres, 

aproximadamente 10 mortes por dia. Embora tenha ocorrido uma queda geral nos 

homicídios no país, os assassinatos de mulheres apresentaram um crescimento de 

2,5% em relação a 2022, evidenciando uma preocupante tendência de violência letal 

de gênero. 

Além disso, ainda segundo o Ipea (2025), 275.275 casos de violência contra 

mulheres foram notificados em 2023, o que corresponde a um aumento de 24,4% 

em comparação com o ano anterior. A maioria desses casos (64%), cerca de 177 

mil, envolveu violência doméstica e intrafamiliar, reafirmando o espaço doméstico 

como um dos principais cenários de risco para as mulheres. Em 71,6% dos 

episódios de violência doméstica, o agressor era do sexo masculino, revelando a 

persistência de dinâmicas patriarcais que sustentam relações de poder desiguais e 

violentas. Esses dados demonstram a alarmante situação em que o Estado 

Brasileiro se encontra, com a necessidade de medidas urgentes de intervenção, 

para que as brasileiras não se tornem apenas estatísticas de uma dura realidade, 

que evidencia de forma clara a vivência de um triste cenário de violação de direitos e 

insegurança.  

De maneira similar, o cenário da violência de gênero na Paraíba apresentou 

agravamento em 2023. Foram registradas 35 tentativas de feminicídio, 

representando um aumento de 25% em comparação ao ano anterior. No mesmo 

período, o número de feminicídios consumados chegou a 34 casos, o que equivale a 

um crescimento de 30,8% em relação a 2022. Esses dados evidenciam o avanço da 

violência extrema contra mulheres no Estado, apesar das políticas públicas 

existentes e dos mecanismos legais de proteção (SECRETARIA DA SEGURANÇA E 

DA DEFESA SOCIAL DA PARAÍBA, 2024).  

Assim, a análise comparativa revela que, embora a violência contra mulheres 

seja uma realidade estrutural em todo o Brasil, a Paraíba vivencia esse fenômeno 

com índices mais acentuados em 2023, especialmente no que se refere ao 

feminicídio. Tal contexto exige respostas mais efetivas do Estado, com investimentos 



14 

 

em redes de proteção, educação para a equidade de gênero e responsabilização 

dos agressores. 

A violência de gênero deve ser compreendida não apenas como um conjunto 

de atos isolados de agressão contra mulheres, mas como um fenômeno estrutural e 

sistêmico, profundamente enraizado nas bases da sociedade patriarcal. Trata-se de 

uma violência que se manifesta de forma recorrente, sustentada por normas 

culturais, instituições e práticas históricas que legitimam a subordinação feminina.  

De acordo com Piovesan (2008, p.2), ao analisarmos a história, é possível 

perceber que as violações mais intensas aos direitos culturais e identitários 

ocorreram com base na oposição entre o “eu” e o “outro”. Essa separação fazia da 

diferença um fator utilizado para negar direitos. Nesse cenário, o “outro”, 

especialmente as mulheres eram vistas como alguém com menos valor e dignidade, 

desprovidas de direitos e reduzidas à condição de objeto.  

 Assim, como a sociedade é indissociada aos fatores históricos e culturais, a 

desigualdade de gênero está presente nas relações familiares, nas estruturas do 

Estado, nas mídias e até mesmo nas normas jurídicas, perpetuando um ciclo de 

violência que naturaliza o controle sobre o corpo e as escolhas das mulheres. Essa 

lógica estrutural faz com que a violência de gênero não seja um desvio ou exceção, 

mas uma expressão funcional de um sistema que organiza poder, acesso e privilégio 

a partir de marcadores como o sexo e o gênero, e isso não excluiria as instituições 

de poder brasileiras, em que a atuação é feita por agentes que possuem seu próprio 

contexto sociocultural manchado pelo patriarcado. Desse modo, é preciso agir para 

que as mentes que movimentam o país estejam livres de julgamentos 

discriminatórios que de maneira sorrateira contribuem para manter as estruturas que 

violam os direitos de mulheres.  

A abordagem de casos reais como o notório julgamento de Doca Street no 

assassinato de Ângela Diniz em consonância com o caso que originou a Lei Maria 

da Penha servem para compreensão dessa dura realidade e os motivos que a 

mantem tão evidente como nas décadas anteriores e, também,  a análise de casos 

presentes no sistema de justiça atual, que refletem os defeitos de gênero das 

engrenagens do Poder Judiciário.  

A importância de manter um Estado Brasileiro condizente com a proteção dos 

direitos das mulheres pode ser observado na expressão "tone from the top" (ou "tom 

da alta gestão") refere-se à importância crucial do exemplo dos escalões superiores 



15 

 

de uma organização para estabelecer a cultura, os valores e o comportamento 

esperados em todos os níveis. No contexto do Estado Brasileiro, essa ideia é 

fundamental, especialmente quando se considera o imperativo de agir em 

conformidade com os direitos humanos e os direitos das mulheres. 

O Estado Brasileiro, em todas as suas esferas (Executivo, Legislativo e 

Judiciário, em níveis federal, estadual e municipal), tem o dever constitucional de ser 

o principal garantidor e promotor dos direitos humanos e dos direitos das mulheres. 

Isso significa que as atitudes, decisões, discursos e comportamentos emanados das 

mais altas autoridades devem refletir um compromisso inabalável com esses 

princípios. É preciso destacar, ainda,  que a atuação do sistema judiciário, 

evidenciado no presente trabalho, lida diretamente com o destino das mulheres e a 

sua devida proteção, com caráter urgente, e é o âmbito em que evidencia-se a 

presença da violência institucional contra as mulheres, de forma direta. 

 Por fim, é fundamental compreender a evolução dos mecanismos de 

combate a essas formas de violência contra as mulheres, como a Convenção da 

Onu de Belém do Pará, o Regulamento do CNJ para atuação contra violência de 

gênero e a agenda 2030 da ONU.  

Destaca-se, neste ponto, a importância da luta pela equidade de gênero, 

atribuindo a responsabilidade de pressionar as autoridades, especialmente em 

tempos desafiadores como o atual, para que avancem na consolidação de marcos 

civilizatórios alicerçados na tríade da liberdade, igualdade e no respeito à dignidade 

da pessoa humana, considerado o princípio fundamental do constitucionalismo. 

Sendo assim, a evolução dos direitos das mulheres no Brasil se insere em um 

contexto histórico de lutas por igualdade e reconhecimento, sustentado por avanços 

legislativos e normativos tanto em âmbito nacional quanto internacional. A 

Constituição Federal de 1988 representou um marco fundamental ao consagrar, no 

artigo 5º, a igualdade entre homens e mulheres em direitos e obrigações, além de 

prever a proteção contra qualquer forma de discriminação.  

Essa base constitucional foi reforçada pelas diretrizes da Organização das 

Nações Unidas (ONU), que têm orientado os Estados-membros na promoção da 

equidade de gênero, especialmente por meio da Agenda 2030 e seus Objetivos de 

Desenvolvimento Sustentável (ODS), com destaque para o ODS 5, que busca 

alcançar a igualdade de gênero e empoderar todas as mulheres e meninas (ONU, 

2015). 



16 

 

No campo dos direitos humanos e enfrentamento da violência, a Convenção 

Interamericana para Prevenir, Punir e Erradicar a Violência contra a Mulher – 

conhecida como Convenção de Belém do Pará (1994) – consolidou o entendimento 

de que a violência de gênero é uma violação dos direitos humanos, exigindo dos 

Estados ações concretas de proteção e prevenção. No Brasil, esse compromisso foi 

materializado com a promulgação da Lei nº 11.340/2006, a Lei Maria da Penha, que 

instituiu mecanismos rigorosos para coibir a violência doméstica e familiar contra a 

mulher, reconhecendo sua natureza estrutural e sistêmica. O artigo 2º da Lei Maria 

da Penha garante a todas as mulheres o pleno exercício dos direitos fundamentais 

da pessoa humana, sem qualquer distinção de classe social, raça, etnia, orientação 

sexual, renda, cultura, nível de escolaridade, idade ou religião. Além disso, 

assegura-lhes o acesso a condições que permitam uma vida livre de violência, bem 

como a preservação da saúde física e mental, e o desenvolvimento moral, intelectual 

e social. 

Mais recentemente, o Poder Judiciário tem buscado incorporar uma 

perspectiva de gênero em suas práticas por meio do Protocolo para Julgamento com 

Perspectiva de Gênero, publicado pelo Conselho Nacional de Justiça (CNJ). O 

Protocolo foi criado como instrumento destinado a efetivar as políticas nacionais de 

Enfrentamento à Violência contra as Mulheres e de Promoção da Participação 

Feminina no âmbito do Poder Judiciário, conforme estabelecido pelas Resoluções nº 

254 e 255 do CNJ, ambas de 2018. Esse instrumento orienta magistrados a 

considerar as desigualdades históricas e sociais nas decisões judiciais, promovendo 

uma justiça mais equânime e sensível às questões de gênero.  

De forma simplificada, segundo Tocunduva (2023, p.17), é preciso enxergar 

que, em certas situações, a diferença de poder entre gêneros deixa as pessoas mais 

expostas e em risco de morrer. Tendo isso em mente, o governo deve aprimorar sua 

forma de agir para combater essas mortes, respeitando as obrigações nacionais e 

internacionais que o Brasil já assumiu. Entretanto,  a realidade é que muitas 

mulheres continuam a enfrentar violência física, psicológica e sexual, devido a 

fatores como a cultura patriarcal enraizada, a falta de implementação desse 

arcabouço jurídico sobre os direitos das mulheres e a fragilidade na aplicação das 

leis e a escassez de serviços de apoio adequados. 

 



17 

 

Nesse sentido, o sistema patriarcal opera como um mecanismo de dominação 

estruturante, que legitima a violência como ferramenta de controle e subjugação 

feminina. Ao naturalizar a desigualdade entre homens e mulheres, esse sistema 

produz e reproduz uma cultura institucional que muitas vezes nega à mulher o 

reconhecimento pleno de seus direitos. Esse quadro se agrava quando os próprios 

Órgãos do Estado, como o Judiciário, se tornam espaços de reprodução simbólica e 

prática dessa dominação, o que compromete a imparcialidade, a proteção das 

vítimas e a efetividade do acesso à justiça. 

A invisibilização da perspectiva de gênero nas decisões judiciais, a ausência 

de capacitação dos agentes públicos e o despreparo no acolhimento das vítimas 

colaboram para um ambiente institucional revitimizante. Muitas vezes, mulheres que 

buscam proteção são desacreditadas, constrangidas ou responsabilizadas pela 

violência sofrida, o que pode levá-las ao silêncio ou à desistência da denúncia. Esse 

tipo de violência institucional reforça o ciclo de opressão, desestimula a busca por 

justiça e perpetua a impunidade. Portanto, o enfrentamento da violência de gênero 

não pode ocorrer de maneira fragmentada ou superficial exige uma transformação 

profunda nas estruturas institucionais, acompanhada de políticas públicas 

integradas, educação para a igualdade, qualificação profissional com perspectiva de 

gênero e, sobretudo, um compromisso ético e político com a dignidade e os direitos 

das mulheres. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



18 

 

 

 

2. CONTEXTUALIZAÇÃO HISTÓRICA DA VIOLÊNCIA CONTRA A MULHER 

 

Inicialmente, para evidenciar na realidade brasileira as alegações feitas pelas 

estudiosas de gênero, é possível observar o histórico legislativo brasileiro, fonte que 

não nega as raízes socioculturais da época e é especialmente factível. No Código 

Civil de 1916, a mulher casada era considerada “relativamente incapaz”, o que 

significa que ela não poderia administrar bens próprios sem o consentimento de seu 

marido, não podia, por exemplo, assinar contratos, vender propriedades ou trabalhar 

fora sem permissão e era colocada legalmente em uma posição de subordinação, 

como se fosse uma pessoa que não tivesse plena capacidade de discernimento para 

tomar decisões por conta própria. Esse fato somente veio a mudar com a 

promulgação da Constituição de 1988, que trouxe para a legislação brasileira a 

igualdade jurídica entre homens e mulheres e principalmente com o Código Civil de 

2002, que retirou a mulher do rol dos relativamente incapazes, garantindo plena 

capacidade civil à mulher casada, em igualdade com o homem. 

A legalização do divórcio no Brasil foi um processo longo e marcado por 

intensos debates sociais, religiosos e políticos. Durante muito tempo, o casamento 

era considerado indissolúvel pela legislação brasileira, refletindo valores morais e 

religiosos que viam a união conjugal como um vínculo “para toda a vida”. Até a 

década de 1970, a única forma de um casal legalmente casado se separar era por 

meio da separação judicial, que encerrava a convivência, mas não permitia um novo 

casamento civil , ou seja, as pessoas continuavam legalmente casadas. 

Esse cenário começou a mudar com a Emenda Constitucional nº 9, de 1977, 

que alterou o artigo 175 da Constituição de 1967. Essa emenda autorizou a criação 

de uma lei ordinária que regulamentasse o divórcio no país, sendo um marco 

histórico para os direitos civis. Logo depois, foi sancionada a Lei nº 6.515/1977, 

conhecida como Lei do Divórcio, que entrou em vigor em 26 de dezembro de 1977. 

Essa lei finalmente permitiu que os casamentos civis fossem dissolvidos legalmente, 

após determinadas condições, como a separação de fato por mais de cinco anos (ou 

por mais de um ano após a separação judicial). 

 



19 

 

A legalização do divórcio representou um avanço importante na afirmação da 

liberdade individual, especialmente para as mulheres, que até então ficavam presas 

a relações muitas vezes marcadas por violência ou infelicidade. A resistência à 

medida foi forte, sobretudo por setores conservadores e religiosos, que temiam pela 

"desvalorização da família". Ainda assim, com o tempo, o divórcio foi sendo aceito 

como um direito legítimo dos cidadãos. 

Ainda segundo Tocunduva (2023, p.17), a desigualdade nas relações de 

poder e a manutenção da superioridade masculina foram preservadas no Código 

Penal de 1890, que isentava de punição quem cometia homicídio em estado de total 

perturbação dos sentidos. Essa lógica continuou no Código Penal de 1940, que 

prevê a redução de pena para quem age sob forte emoção. Até hoje, essa 

justificativa ainda é utilizada em casos de feminicídio. Pode inferir que a legislação 

penal brasileira era conivente com a impunidade masculina em casos evidentes de 

violação dos direitos fundamentais de mulheres, e que não se preocupava com as 

raízes dessa problemática ao direcionar para a alegação da violenta emoção, como 

se não houvesse um sistema estruturado de violência invisível por trás desses atos 

cruéis.  

De acordo com Yaryd (2023, p.11), em 1932, as mulheres conquistaram o 

direito de votar, mas ainda enfrentavam contradições legais, como a exigência de 

autorização do marido para se candidatarem a cargos públicos. Já em 1962, com o 

Estatuto da Mulher Casada, mesmo sendo um marco na ampliação dos direitos civis 

femininos, ainda predominava a ideia de que o papel da mulher era voltado ao 

cuidado do lar e dos filhos, valorizando comportamentos ligados à obediência, 

modéstia e pureza, independentemente de seu estado civil. É possível afirmar, 

também, segundo a intelectual, que o Código Penal de 1940, em vigor até 2005, só 

oferecia proteção penal às mulheres que se enquadram em determinados padrões 

sociais, vistas como “respeitáveis”. A preocupação da legislação era manter uma 

moral social e familiar, baseada em normas que controlavam a conduta feminina, 

especialmente ligadas à honestidade, ao comportamento recatado e à virgindade. 

Nesse cenário de subjugação feminina, é possível observar que os 

instrumentos legais não eram utilizados somente para proteção das mulheres como 

objetivavam, mas sim para o controle das mesmas, para que agissem de 

determinadas formas que não desagradassem seus parceiros, ou sofreriam duras 

consequências, ao mesmo tempo que as agressões perpetuadas por seus mesmos 



20 

 

parceiros eram relevadas e impunidas pela mesma legislação, tudo isso está 

enraizado na mentalidade e na história brasileira, e como resultado, muitas mulheres 

acabam assassinadas por seus próprios parceiros. 

Ainda de acordo com Abbud (2023, p.24), a primeira medida significativa de 

enfrentamento à violência contra a mulher ocorreu em São Paulo, no início do 

governo Franco Montoro, com a criação do Conselho Estadual da Condição 

Feminina, em 1983, e das Delegacias da Mulher, em 1985 (Decreto 23.769/85.2). 

Essas ações demonstravam claramente que o combate à violência de gênero era 

uma prioridade do primeiro governo democrático eleito após o período da ditadura. 

No entanto, na época, tais iniciativas não foram bem aceitas, sendo recebidas com 

indiferença e silêncio. Muitas dessas delegacias funcionaram por anos sem estrutura 

adequada e com profissionais despreparados, tratando a violência contra a mulher 

como algo natural da sua condição, sem o devido reconhecimento da gravidade do 

problema. 

Na Paraíba, segundo Ferreira (2017, p.12), Margarida Maria Alves, líder 

sindical e defensora dos direitos das trabalhadoras rurais, foi assassinada em 

Alagoa Grande, em 12 de agosto de 1983, por defender direitos trabalhistas e 

enfrentar o patriarcado rural. Seu crime ganhou repercussão nacional e 

internacional, evidenciando a violência política e de gênero na Paraíba. Foi pioneira 

no sentido de lutar pelos direitos das mulheres. Entretanto, segundo a Legislação 

Estadual da Paraíba (1991), o primeiro avanço legislativo voltado para a proteção 

dos direitos das mulheres vítimas de violência foi a promulgação da Lei Estadual 

nº 5.432, foi em  19 de agosto de 1991, que criou abrigos para acolhimento 

provisório de mulheres e crianças vítimas de violência. Essa medida pioneira 

permitiu amparo imediato às vítimas, garantindo um espaço seguro para reconstruir 

suas vidas longe de episódios de agressão. Como pode-se observar, a luta para 

preservação da dignidade feminina começou tardiamente no contexto paraibano.  

De acordo com Abbud (2023, p. 24), apesar dos avanços legislativos, as 

agressões e os homicídios contra mulheres continuavam a ocorrer em escala 

alarmante. Foi somente em 2006, após a persistente luta da farmacêutica Maria da 

Penha Maia Fernandes, que sobreviveu a duas tentativas de homicídio cometidas 

por seu então marido, que se promulgou a Lei nº 11.340, instituindo mecanismos 

para prevenir e coibir a violência doméstica e familiar contra a mulher. Entretanto, 

mesmo com todos esses avanços, é inegável a persistência da violência contra a 



21 

 

mulher inclusive no âmbito institucional, tendo em vista que a lógica por trás desses 

comportamentos estão estruturados socialmente.  

De acordo com Tocunduva (2023, p.17), as duas tentativas de feminicídio 

enfrentadas pela vítima não representavam um caso isolado ou excepcional, mas 

sim evidenciavam um padrão estrutural de omissão por parte do Estado brasileiro 

diante da violência direcionada às mulheres. Essa negligência se manifestava não 

apenas nas inúmeras e difíceis barreiras ao acesso à justiça, mas também na 

fragilidade das políticas públicas voltadas à prevenção desse tipo de violência.  

Para analisar essa questão, Abbud (2023, p.24) discorre que vários fatores 

são apontados para explicar esse problema social, mas um dos principais é a forma 

como a sociedade brasileira, de modo geral, ainda reforça ideias patriarcais e uma 

cultura de dominação. Isso acaba gerando uma tolerância, muitas vezes velada, à 

violência dos homens contra as mulheres e, em certos casos, até uma espécie de 

conivência com esse tipo de agressão. Essa lógica de dominação está presente em 

várias instituições, inclusive no sistema de Justiça, onde muitos profissionais não 

consideram as questões de gênero e, com frequência, tomam decisões que acabam 

favorecendo a impunidade dos agressores. 

No livro Problemas de Gênero (1990, p.28), Judith Butler argumenta que o 

gênero não é uma essência fixa ou isolada, mas sim um dos muitos elementos que 

compõem a experiência subjetiva de uma pessoa. Para ela, a constituição do sujeito 

está intrinsecamente ligada a uma rede complexa de marcadores sociais, como 

raça, classe, sexualidade, idade e contexto cultural. Assim, Butler desafia a ideia de 

uma identidade única e estável, ressaltando que somos continuamente moldados 

por múltiplas relações de poder e normas sociais, que são fatores geradores da 

violência que se evidencia no cotidiano.  

De maneira complementar, Joan Scott (1991, p.3),  enfatiza que o gênero 

deve ser compreendido em seu caráter relacional, rejeitando explicações baseadas 

em determinismos biológicos. Para a autora, o gênero constitui um elemento 

fundamental na formação das relações sociais, as quais se baseiam em diferenças 

que são socialmente construídas entre os sexos. Sendo assim, o sexo biológico é o 

precedente de várias expectativas sociais e de performances de gênero, em uma 

realidade que o gênero feminino é considerado inferior ao masculino de formas 

subjetivas que vulnerabilizam as mulheres a diversos tipos de violações.  



22 

 

Sendo assim, de acordo com estudos feministas, é necessária a criação de 

leis para proteger as mulheres no contexto de violência institucional, o objetivo é 

compreender que, em determinadas situações e contextos, as desigualdades de 

poder que estruturam as relações de gênero aumentam a vulnerabilidade das 

mulheres, elevando o risco dessas mortes. A partir desse entendimento, busca-se 

aprimorar a atuação do Estado, alinhando-a às responsabilidades nacionais e 

internacionais assumidas pelo Brasil, de acordo com o pensamento de Tocunduva 

(2023, p.17).  

Em uma pesquisa realizada pelo Instituto de Pesquisa Econômica Aplicada 

(Ipea), em 2014, “Tolerância social à violência contra as mulheres”, revelou dados 

significativos acerca da naturalização da violência doméstica no Brasil. O estudo 

analisou a aceitação social de expressões e ditos populares relacionados à vida 

conjugal e familiar, demonstrando que frases enraizadas na cultura, embora 

aparentemente inofensivas, carregam implicações profundas na manutenção de 

padrões patriarcais e na tolerância simbólica à violência de gênero. 

Entre os resultados, destacou-se que aproximadamente 78% dos 

entrevistados concordaram, total ou parcialmente, com a afirmação “em briga de 

marido e mulher não se mete a colher”. De forma semelhante, 89% concordaram 

com o ditado “roupa suja se lava em casa” e 63% endossaram a ideia de que “casos 

de violência dentro de casa devem ser discutidos somente entre os membros da 

família”. Esses dados evidenciam a persistência de uma lógica privatista e de 

silêncio em relação à violência doméstica, relegando-a ao espaço íntimo e, portanto, 

dificultando sua denúncia e enfrentamento. 

Contudo, a mesma pesquisa demonstrou que, quando confrontados com 

situações concretas de violência, os entrevistados expressaram alto índice de 

reprovação. Nesse sentido, 78% concordaram que “homem que bate na esposa tem 

que ir para a cadeia” e 89% discordaram da afirmação “um homem pode xingar e 

gritar com sua própria mulher”. Ademais, mais de 90% reconheceram que crimes de 

violência doméstica devem ser investigados independentemente da vontade da 

vítima. 

A aparente contradição entre a aceitação de expressões culturais que 

relativizam a violência e a reprovação explícita de atos violentos concretos revela um 

fenômeno de dissonância sociocultural. Enquanto os ditos populares permanecem 

como elementos simbólicos da tradição e são socialmente aceitos, eles contribuem 



23 

 

para a naturalização de relações de poder desiguais e para a perpetuação da cultura 

patriarcal. Na prática, tal tolerância cultural dificulta o enfrentamento efetivo da 

violência, pois atua no plano simbólico legitimando comportamentos que, na esfera 

concreta, são condenados. 

Esses números refletem uma realidade sociocultural que perpetua o cotidiano 

brasileiro, algo que não poderia ser diferente nas Instituições públicas brasileiras, em 

que os agentes possuem essa mesma mentalidade e não são capacitados de forma 

efetiva para tratar do problema de uma maneira acolhedora.  

Ainda segundo Abbud (2023, p.24), um fator importante sobre o feminicídio é 

que ele não acontece de forma isolada na vida de algumas mulheres. A violência 

contra as mulheres é algo que acontece em todo lugar e está ligada a um sistema de 

dominação patriarcal, que está presente em quase todas as sociedades brasileirasl. 

Como já foi explicado, a morte de uma mulher é o ponto mais grave de uma série de 

atos de violência que fazem parte de uma cultura passada de geração em geração. 

Isso tudo faz parte desse sistema patriarcal de dominação.  

Conforme Valderez Deusdedit Abbud (2023, p. 24): 

Somente uma sociedade desigual e tolerante com a violência contra a mulher pode 
abrigar um sistema de justiça que admite a absolvição de assassinos confessos de 
mulheres com base na legítima defesa da honra. Sim, esta tese que reduz a mulher 
ao objeto de posse do macho não ficou no passado, enterrada na praia dos ossos, 
mas ressurgiu em vários rincões deste país, consagrando a impunidade dos 
assassinos de mulheres. 

 

Sendo assim, esse trecho presente na obra “Feminidício, Justiça Criminal e  

Impunidade” da autora acima, faz menção a tese da legítima defesa da honra, uma 

construção doutrinária, sem respaldo legal, em que foi utilizada durante décadas, de 

forma explícita ou implícita, para transferir a culpa à vítima e atenuar a 

responsabilidade dos agressores. Um dos casos mais emblemáticos do uso desse 

argumento é retratado no julgamento de Doca Street pelo assassinato de Ângela 

Diniz, o caso ganhou grande repercussão no Brasil nos anos 1970. Ângela, uma 

socialite conhecida da alta sociedade, foi assassinada a tiros por seu companheiro, 

Doca Street, em 1976. No julgamento, a defesa alegou "legítima defesa da honra", 

tentando justificar o crime com base em ciúmes e na reputação da vítima. O caso se 

tornou símbolo da impunidade e da culpabilização da mulher nos crimes de 

feminicídio. 

 



24 

 

É possível afirmar que casos semelhantes não ficaram restritos ao passado 

ou regiões específicas do brasil, é possível fazer a analogia do caso descrito acima 

com diversas situações que ocorrem em tempos atuais, como no  caso recente de 

Jair Silva de Lima, no município paraibano de Cabedelo, o réu estava preso sob 

acusação de feminicídio por matar sua ex-companheira com um disparo de arma de 

fogo, ocorrido em março de 2013. No entanto, o Tribunal do Júri absolveu Jair em 

agosto de 2023, seguindo o entendimento dos jurados e decisão da juíza. A pena foi 

suspensa e todas as medidas restritivas retiradas. 

Ainda na Paraíba, de acordo com a Corte Interamericana de Direitos 

Humanos (2021), o Caso Márcia Barbosa de Souza representa um dos episódios 

mais emblemáticos na história da luta pelos direitos das mulheres no Brasil. 

Assassinada em 1998, em João Pessoa, Paraíba, por seu ex-companheiro, Márcia 

se tornou um símbolo da impunidade e da ineficácia do Estado brasileiro em 

proteger mulheres vítimas de violência doméstica. Nesse contexto, a lentidão e as 

falhas no processo judicial levaram a uma denúncia formal à Corte Interamericana 

de Direitos Humanos (CIDH). A CIDH condenou o Brasil, reconhecendo as violações 

de direitos humanos e a omissão estatal em investigar, processar e punir o crime de 

forma adequada. A Corte determinou medidas de reparação e aprimoramento das 

políticas públicas para combater a violência de gênero. 

Embora o crime tenha ocorrido antes da tipificação do feminicídio no Código 

Penal brasileiro (Lei nº 13.104/2015), o caso Márcia Barbosa é amplamente citado 

como um dos catalisadores para o avanço da legislação protetiva, incluindo a própria 

Lei Maria da Penha (Lei nº 11.340/2006). Ele reforça a urgência de uma atuação 

estatal mais eficaz e coordenada para prevenir e erradicar a violência contra a 

mulher, garantindo justiça e reparação às vítimas. 

Diante do exposto, quando olhamos para a história das leis no Brasil e para 

os casos que marcaram época, desde o Código Civil de 1916 até as decisões dos 

dias atuais, fica mais do que claro que a violência contra a mulher está 

profundamente ligada às raízes da sociedade patriarcal e às relações de poder 

desiguais. Mesmo com os grandes avanços na legislação, como a Lei Maria da 

Penha e a tipificação do feminicídio, a persistência da violência e a impunidade em 

muitos casos mostram que o problema vai muito além de ter ou não uma lei. Essa 

cultura de dominação masculina, a tolerância, muitas vezes silenciosa, à agressão, 

presente até mesmo nas instituições brasileiras e paraibanas, ainda fazem com que 



25 

 

a violência de gênero seja uma realidade cruel, afetando a vida de inúmeras 

mulheres de todas as regiões.  

Por isso, é inegável que uma mudança social e cultural é tão importante 

quanto o aperfeiçoamento das leis, é preciso adotar a melhor forma de aplicá-la e a 

melhor forma de proteger e acolher as mulheres. Para que a justiça seja de fato 

plena e a dignidade das mulheres seja protegida, é preciso uma análise profunda 

dos cenários de violência que ocorrem no cotidiano, dentro das instituições 

brasileiras, para a possibilidade de reconhecer o problema e então partir para o seu 

combate. Nesse sentido, a luta pela igualdade de gênero e pelo fim da violência não 

termina com a criação de novas leis; ela exige um compromisso contínuo de toda a 

sociedade e do sistema de justiça para garantir que as mulheres não sejam apenas 

protegidas no papel, mas que vivam em um ambiente onde sua vida e integridade 

sejam incondicionalmente valorizadas e respeitadas. 

Além das deficiências estruturais e culturais no enfrentamento da violência de 

gênero, é necessário destacar que a atuação do sistema de justiça, muitas vezes, 

perpetua estigmas e revitimizações. A mulher que busca auxílio institucional após 

sofrer violência costuma ser confrontada com o descrédito, a culpabilização e a 

exigência de provas que desconsideram as dinâmicas específicas da violência 

doméstica, marcada por ciclos de controle emocional e dependência. Essa lógica 

institucional reforça um padrão em que o silêncio da vítima é mais confortável para o 

sistema do que o acolhimento, o que desestimula denúncias e enfraquece o acesso 

à justiça como um direito efetivo para as mulheres em situação de vulnerabilidade. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



26 

 

 

3.  FORMAS DE VIOLÊNCIA CONTRA A MULHER 

 

Para contextualizar o cenário de violência vivido atualmente, com seus 

fenômenos reconhecidos, é necessário compreender o conceito de violência de 

gênero, segundo Mortari et. al (2023, p.9), a Convenção Interamericana para 

Prevenir, Punir e Erradicar a Violência contra a Mulher, conhecida como Convenção 

de Belém do Pará, configura a violência contra a mulher como uma violação da 

dignidade humana que reflete relações de poder marcadas por desigualdades 

históricas entre homens e mulheres. 

Essa visão ajuda a entender que a violência de gênero não acontece só 

dentro de casa ou em situações isoladas, ela faz parte de um problema muito maior, 

enraizado na forma como a sociedade foi construída ao longo do tempo. As 

mulheres foram historicamente colocadas em posições de desvantagem, e isso 

ainda se reflete nas relações de poder, na cultura e até nas instituições. Por isso, 

combater esse tipo de violência exige mais do que punições: é preciso compreender 

a sua origem e reconhecer a sua existência em todos os âmbitos da sociedade. 

A violência contra as mulheres atinge diferentes camadas, ninguém está 

imune: independentemente da classe social, etnia, faixa etária ou orientação sexual, 

mulheres em todo o mundo são alvo de abusos simplesmente por serem mulheres. 

Em situações extremas, essa violência chega a resultar em morte. De acordo com 

dados mais recentes da ONU, em 2023 cerca de 51.100 mulheres e meninas foram 

intencionalmente mortas por parceiros íntimos ou familiares, o que equivale a uma 

média de 140 vítimas por dia: ou seja, uma mulher é morta a cada 10 minutos em 

algum lugar do mundo. 

Além disso, estima-se que 245 milhões de mulheres e meninas com 15 anos 

ou mais sofreram violência física e/ou sexual por um parceiro íntimo ao longo do 

ano, segundo dados da ONU referentes a 2022. Esses números mostram que não 

se trata de casos isolados e que a violência está difundida e muitas vezes passa 

despercebida. Ainda que muitas sobreviventes não denunciem, a sua experiência 

reflete uma realidade infelizmente persistente. 

Diante desses dados que demonstram o contexto geral, é possível aprofundar 

ainda mais e identificar a violência contra as mulheres nas suas diferentes 

manifestações, que surgem de diversas formas na sociedade brasileira e paraibana, 



27 

 

principalmente dentro das instituições públicas, as quais deveriam ser espaços de 

proteção e acolhimento de mulheres, mas que muitas vezes acabam por agravar a 

situação de insegurança.  

Outro fator que contribui para uma inefetividade das instituições jurídicas na 

proteção de mulheres é o fenômeno da revitimação, em que a mulher é submetida 

repetidamente a processos ou situações que a fazem reviver o trauma original da 

violência, muitas vezes dentro do próprio sistema que deveria protegê-la. 

Além disso, é preciso reconhecer o contexto de medo e silenciamento que 

muitas mulheres sofrem dentro de seus próprios lares, que contribui para a 

impunidade de seus agressores e manutenção do sistema que nega seus direitos 

mais fundamentais, o da liberdade e da dignidade humana.  

 

3. 1  A VIOLÊNCIA INSTITUCIONAL 

A violência institucional contra as mulheres ocorre quando órgãos ou agentes 

públicos, por ação ou omissão, falham em garantir a proteção, o acolhimento e o 

respeito aos direitos femininos. Em vez de promover a dignidade e a segurança 

dessas mulheres, o Estado, por meio de seus representantes, muitas vezes reforça 

a desigualdade, a desconfiança e a revitimização, ao proporcionar um ambiente 

hostil e desfavorável, condizente com um ambiente machista encontrado fora dos 

espaços públicos.  

Esse tipo de violência se manifesta, por exemplo, quando uma mulher procura 

ajuda após sofrer uma agressão ou um abuso e encontra um ambiente hostil, 

insensível ou despreparado para acolhê-la. Delegacias, serviços de saúde e até o 

sistema judiciário, em alguns casos, acabam reproduzindo práticas que 

deslegitimam o sofrimento da vítima, questionam sua credibilidade ou minimizam a 

gravidade da situação. São atitudes que não apenas dificultam o acesso à justiça, 

mas também aprofundam traumas já existentes. 

Segundo Cunha (2023, p.10), é inegável que a atuação das instituições, em 

maior ou menor grau, gera constrangimentos à vítima. O ato de reviver o crime ao 

relembrá-lo já representa uma forma de revitimização. Embora não seja possível 

eliminar totalmente esse impacto, é essencial reduzi-lo ao mínimo. Para isso, é 

necessário adotar estratégias baseadas em acolhimento e cuidado, garantindo à 

vítima um ambiente seguro e respeitoso durante todas as etapas do processo penal. 

 



28 

 

 

Para Rogério Sanches Cunha (2023, p.10):  

A violência institucional, estatisticamente bastante presente nos crimes 
contra a dignidade sexual de mulheres, de qualquer idade, acaba por refletir 
a violência estrutural das relações sociais patriarcais e de opressão sexista. 
Os já mencionados atores do sistema de Justiça, consciente ou 
inconscientemente, acabam tratando as mulheres vítimas da mesma forma 
como os homens as tratam, não raras vezes desviando o foco da 
reprovação. Ao invés de se julgar o agressor, julga-se a vítima, a qual sofre 
total interferência na sua intimidade, com o abjeto escopo de descobrir sua 
reputação e concluir se contribuiu ou não para o crime. Não raras vezes, a 
idoneidade da vítima pesa mais que a própria violência cometida. 

 

 Sendo assim, é fundamental combater a violência institucional, promovendo 

o debate sobre estratégias de atuação estatal voltadas à implementação de políticas 

públicas que consolidem um novo modelo de justiça, especialmente nos casos que 

envolvem crimes contra a dignidade sexual. Todos os profissionais que integram o 

sistema de Justiça, seja em funções centrais ou auxiliares, devem estar 

devidamente capacitados para essa responsabilidade. É notório que, nesses tipos 

de processos, ainda são comuns manifestações de cunho machista e julgamentos 

de natureza moral, o que aprofunda o sofrimento das vítimas. 

Segundo Vera Regina Pereira de Andrade (1996 p.87), a violência 

institucional perpetua a violência estrutural das relações sociais que são patriarcais e 

sexistas. Isso significa que, ao buscar justiça, a vítima de violência se depara com o 

mesmo preconceito e resistência que já enfrenta em seu cotidiano e em suas 

relações pessoais. O sistema de justiça, em vez de ser um espaço de acolhimento e 

reparação, acaba por reproduzir as opressões sociais já existentes, submetendo a 

vítima a uma nova camada de sofrimento e vitimização. 

Ainda com base nas ideias de Rogério Sanches Cunha (2023, p.10), pode-se 

afirmar que a violência institucional contra as mulheres, especialmente no contexto 

do serviço público, ocorre sempre que há ações ou omissões por parte de órgãos ou 

agentes estatais que enfraquecem a responsabilidade de assegurar e proteger os 

direitos femininos. Esse tipo de violência não se limita ao âmbito físico ou 

psicológico, mas alcança também a dimensão institucional, manifestando-se quando 

o Estado, direta ou indiretamente, falha em sua função de promover a igualdade e 

garantir a dignidade da mulher. 

 



29 

 

Esse fenômeno é particularmente evidente em casos de crimes contra a 

dignidade sexual, nos quais a conduta institucional muitas vezes reflete e perpetua 

padrões estruturais de desigualdade. A persistência de práticas patriarcais e 

sexistas na sociedade contribui para que o Estado, por meio de seus agentes, 

reforce a opressão de gênero ao invés de combatê-la. Assim, a violência 

institucional revela-se como um desdobramento da violência estrutural, exigindo uma 

resposta comprometida com a transformação dessas relações historicamente 

desiguais. 

De forma coerente com esse pensamento, pode-se dizer que a violência 

institucional está diretamente ligada à violência estrutural que marca historicamente 

a sociedade. Trata-se de uma consequência de relações de poder baseadas no 

patriarcado, que ainda influenciam decisões, posturas e condutas dentro das 

instituições públicas. 

Essa realidade é especialmente evidente nos crimes contra a dignidade 

sexual, onde mulheres, de todas as idades, muitas vezes são tratadas com 

desconfiança ou preconceito. Nessas situações, a ausência de um atendimento 

humanizado e comprometido com os direitos das vítimas acaba sendo mais uma 

forma de violência, só que praticada por quem deveria proteger. 

O caso de Márcia Barbosa de Souza, ocorrido em 1998 em João Pessoa 

(PB), é um exemplo emblemático de feminicídio marcado por violência de gênero, 

racismo estrutural e impunidade institucional. Márcia, uma jovem mulher negra de 20 

anos, estudante e desempregada, foi assassinada pelo então deputado estadual 

Aércio Pereira de Lima. A violência que sofreu não se restringe ao ato em si, mas 

também à forma como o caso foi conduzido pelo sistema de justiça. 

Durante a investigação e julgamento, houve forte influência do poder político 

do agressor, resultando em uma série de irregularidades processuais e morosidade 

judicial. Os pais de Márcia, Severino Reinaldo de Souza e Marineide Barbosa de 

Souza, buscaram justiça por anos, enfrentando o descaso das autoridades. 

Posteriormente, foram reconhecidos pelo sistema interamericano de direitos 

humanos como vítimas da negligência estatal, por não terem recebido respostas 

adequadas frente à gravidade do crime. 

 

Esse caso evidencia como o sistema de justiça brasileiro, especialmente 

quando diante de vítimas mulheres, negras e pobres, falha na responsabilização dos 



30 

 

autores e na proteção dos direitos fundamentais, perpetuando ciclos de violência e 

impunidade. Também demonstra como o feminicídio, longe de ser um episódio 

isolado, está inserido em estruturas de poder, desigualdade e omissão institucional. 

Segundo Tocunduva (2023, p.17), em uma decisão inédita, a Corte 

Interamericana de Direitos Humanos abordou de maneira enfática a questão de 

gênero ao responsabilizar o Estado brasileiro por falhas graves na condução desse 

caso de violência contra a mulher. Entre essas falhas, destacam-se a ausência de 

investigação e julgamento com enfoque de gênero, o uso de estereótipos negativos 

que culpabilizaram a vítima pela violência sofrida, a morosidade do processo devido 

à imunidade parlamentar do agressor e a discriminação no acesso à Justiça. 

Como medidas reparatórias, a Corte determinou o pagamento de indenização 

à vítima por danos materiais e morais; a implementação de um sistema de coleta de 

dados sobre violência contra a mulher; a criação de um plano nacional para 

capacitar profissionais envolvidos na apuração de crimes com enfoque em gênero e 

raça; além do desenvolvimento de um protocolo com diretrizes específicas para a 

investigação de feminicídios, assegurando o acesso à Justiça de forma eficaz e 

igualitária. 

Diante disso, reconhecer e nomear a violência institucional é essencial para 

transformá-la. É preciso fortalecer políticas públicas, capacitar profissionais e, 

principalmente, mudar a cultura institucional, para que todas as mulheres sejam 

ouvidas, respeitadas e acolhidas de forma justa e digna. 

 

3.2 O FENÔMENO DA REVITIMAÇÃO 

A revitimização acontece quando a vítima de uma violência, ao buscar ajuda, 

é exposta novamente a situações que reforçam seu sofrimento, fazendo com que ela 

reviva o trauma que já enfrentou. Em vez de encontrar acolhimento e apoio, ela se 

depara com julgamentos, desconfiança ou atitudes frias e insensíveis, muitas vezes 

por parte de instituições que deveriam protegê-la. 

Esse processo é especialmente comum em casos de violência sexual, onde 

mulheres, adolescentes e até meninas precisam repetir seus relatos várias vezes, 

muitas vezes para profissionais despreparados, sem escuta ativa ou empatia. 

Perguntas invasivas, insinuações de que a vítima foi “culpada” pela situação, 

demora no atendimento ou ausência de medidas protetivas são formas claras de 

revitimização. 



31 

 

De forma indireta, como aponta Rogério Sanches Cunha (2023, p.10), a 

revitimização está ligada à violência institucional e à estrutura machista da 

sociedade. Quando uma mulher é silenciada ou desacreditada por quem deveria 

protegê-la, o Estado falha com ela  e reforça uma lógica de opressão. 

A revitimização pode acontecer na delegacia, no hospital, no sistema de 

justiça, na escola ou mesmo dentro da própria família. Ela enfraquece a confiança 

da vítima nas instituições, desestimula denúncias e pode causar ainda mais danos 

emocionais. Na delegacia, a revitimização ocorre quando a vítima é tratada com 

frieza, desconfiança ou até ironia ao registrar a ocorrência. Muitas vezes, ela precisa 

repetir o que aconteceu várias vezes para diferentes policiais, sem cuidado ou 

sensibilidade. Frases como “tem certeza que foi isso mesmo?”, “o que você estava 

vestindo?”, ou “você provocou?” são comuns e extremamente violentas. Há também 

situações em que a vítima é desencorajada a prestar queixa, ou vê seu caso ser 

tratado como algo “menor” ou “sem provas suficientes”. Isso reforça o medo, a 

vergonha e o sentimento de impotência. 

Durante investigações ou processos judiciais, a vítima pode ser tratada como 

se estivesse “sob suspeita”. Ela é obrigada a reviver o trauma em audiências, 

interrogatórios ou perícias, muitas vezes sem preparo psicológico. A defesa do 

agressor pode usar estratégias humilhantes, expondo a intimidade da vítima e 

tentando culpabilizá-la, como se o comportamento ou histórico dela justificassem a 

violência sofrida. Quando o sistema demora a julgar, arquiva o caso ou absolve o 

agressor com base em estereótipos, a sensação de injustiça se agrava. 

Por isso, é fundamental que os profissionais envolvidos nesses atendimentos 

sejam capacitados, atuem com empatia, respeito e responsabilidade. O cuidado no 

acolhimento faz toda a diferença para que a vítima se sinta segura e respeitada, e 

para que sua dor não seja invisibilizada ou agravada por quem deveria oferecer 

proteção. 

De acordo com reflexões que acompanham o pensamento de Rogério 

Sanches Cunha (2023, p.10), é impossível falar em verdadeira Justiça quando 

vítimas e testemunhas são tratadas como simples meios para obtenção de provas, e 

não como pessoas com direitos, dores e dignidade. Em um sistema ainda 

profundamente marcado por posturas conservadoras, machistas e muitas vezes 

insensíveis, especialmente no trato com mulheres vítimas de violência sexual, torna-

se ilusório acreditar que seja possível garantir proteção e reparação reais. A 



32 

 

estrutura falha justamente onde deveria ser mais forte: na defesa dos direitos e 

garantias fundamentais dessas mulheres. 

Segundo Scarpati (2023, p.14), é fundamental remover os obstáculos 

conscientes ou não, que dificultam o acolhimento adequado de vítimas de violência. 

O atendimento só será verdadeiramente eficaz quando houver um ambiente em que 

essas pessoas possam expressar livremente seus sentimentos, receios e dúvidas, 

sem o temor de serem responsabilizadas pelo que sofreram, sofrerem retaliações ou 

terem negado o apoio de que precisam. 

Além disso, é essencial que as vítimas consigam enxergar suas experiências 

como legítimas e compreendam que são merecedoras de cuidado e respeito. Afinal, 

fatores culturais e sociais influenciam diretamente na forma como cada indivíduo 

decide o que compartilhar, com quem falar e em que momento fazê-lo. 

Nesse contexto, os espaços de atendimento precisam oferecer segurança em 

todos os níveis: física, emocional e psicológica. Isso envolve cuidados concretos, 

como garantir privacidade, respeitar o tempo da vítima, evitar aglomerações que 

possam causar desconforto, manter iluminação adequada e até mesmo instalar 

câmeras para garantir proteção. Além disso, os profissionais devem estabelecer 

uma relação de confiança e transparência, estando bem preparados, atualizados 

sobre os protocolos de atendimento e prontos para fornecer informações claras 

sobre os serviços prestados. O acolhimento começa no ambiente, mas se concretiza 

na atitude ética, sensível e respeitosa de quem cuida. 

De acordo com Arielle Sagrillo Scarpati (2023, p.14): 

Compreender esse cenário é importante para que, no exercício dos 
encontros profissionais, não se nomeie a ‘vitimização repetida’ como uma 
escolha, um traço de caráter (ex., “pessoas problemáticas”), um desejo ou 
um destino (ex., “problema social”); mas o resultado de experiências de vida 
que, em alguma medida, perturbaram sua capacidade desta vítima de se 
acolher e autopreservar. E isso não significa que vítimas de violência devam 
ser vistas e tratadas como sujeito ‘defeituosos’, passivos, sem qualquer 
nível de agência ou capacidade decisória. Afinal, para além dos afetos e 
efeitos (da violência), existe potência, desejo e principalmente, direitos que 
precisam ser garantidos. 

 

A intelectual chama atenção para a importância de compreender a 

complexidade da trajetória das vítimas de violência. Muitas vezes, no ambiente 

profissional (como no atendimento em saúde, justiça, assistência social, entre 

outros), há uma tendência a julgar ou rotular essas pessoas por viverem situações 



33 

 

de sofrimento repetidas como se elas "escolhessem" isso, tivessem “personalidade 

problemática” ou fossem parte de um "problema social inevitável". 

O trecho alerta para o erro de enxergar essa repetição da violência como algo 

natural ou inerente à pessoa. Em vez disso, deve-se entender que a "vitimização 

repetida" é consequência de vivências anteriores difíceis, que impactaram 

profundamente a capacidade daquela pessoa de se proteger, se cuidar ou até de se 

perceber merecedora de cuidado. 

No entanto, o texto também enfatiza um ponto muito importante: reconhecer o 

sofrimento e os efeitos da violência não significa reduzir a vítima a alguém “frágil”, 

“quebrada” ou “sem força”. Muito pelo contrário, essas pessoas continuam tendo 

potência, vontade, capacidade de decisão e, sobretudo, direitos que precisam ser 

respeitados e garantidos. 

Um sistema penal que se pretende mais humano deve ter como uma de suas 

prioridades a redução da revitimização. A violência acontece quando a própria 

vítima, ao buscar apoio ou justiça, é novamente ferida, seja por ações ou omissões 

de representantes do Estado, como policiais, juízes ou profissionais da Justiça, seja 

por atitudes da sociedade que tendem a culpabilizá-la pelo que sofreu. Essa 

revitimização não é só institucional, mas também cultural, e gera um sofrimento 

adicional às vítimas e testemunhas, justamente por parte daqueles que deveriam 

garantir sua proteção e acolhimento. 

Em vez de concentrar a atenção no comportamento do agressor, muitas 

vezes o foco se volta para a própria vítima, que acaba tendo sua vida íntima exposta 

e questionada. Busca-se, de forma indevida, avaliar sua reputação, como se isso 

pudesse determinar se ela tem ou não alguma responsabilidade pelo que sofreu. Em 

diversas situações, o julgamento moral feito sobre a vítima acaba tendo mais peso 

do que a própria violência praticada contra ela. 

 

3.3 O SILÊNCIO COMO MAIOR DOS CÚMPLICES 

O maior dos cúmplices dos episódios de violência sofrido pelas mulheres é 

considerado o silêncio, diante de um cenário de fragilidade emocional e física. O 

silêncio é uma das forças mais nocivas e, ao mesmo tempo, mais invisíveis que 

atuam na perpetuação da violência contra a mulher. Ele pode se manifestar de 

várias formas, pelo medo, pela vergonha, pela culpa, pela pressão social ou mesmo 

pela descrença na eficácia das instituições. Quando uma mulher silencia sobre a 



34 

 

violência que sofre, não é porque concorda com ela, mas porque muitas vezes está 

cercada por barreiras que a impedem de falar: medo de retaliação, de perder os 

filhos, de não ser acreditada, de ser julgada ou humilhada. 

Esse silêncio, no entanto, não é só individual, ele também é estrutural. A 

sociedade, muitas vezes, espera que a mulher "aguente", que "não exponha a 

família", que "não destrua a reputação do outro". Com isso, a responsabilidade pela 

violência vai sendo deslocada da figura do agressor para os ombros da própria 

vítima, como se fosse ela quem estivesse "criando problema" ao denunciar. 

Além disso, o silêncio pode ser incentivado por instituições que não acolhem 

de forma adequada, que revitimizam ou minimizam os relatos. Quando a vítima tenta 

falar e é desacreditada ou maltratada, a mensagem que fica é clara: é melhor não 

dizer nada. E assim, o ciclo da violência se repete, com o silêncio como cúmplice. 

Segundo Tocunduva (2023, p.17), as marcas emocionais deixadas pela 

violência, somadas ao medo constante, à ausência de apoio, ao isolamento social, à 

preocupação com os filhos e ao receio de ser julgada por familiares, amigos ou pela 

sociedade, fazem com que muitas mulheres hesitem em buscar ajuda. Além disso, a 

falta de informação sobre seus direitos, a sensação de que o agressor não será 

punido e a desconfiança nas instituições de justiça contribuem para o silêncio. Como 

resultado, é comum que a vítima deixe de relatar o que realmente aconteceu, volte 

atrás em suas declarações ou até mesmo tente justificar ou encobrir o 

comportamento violento do agressor. 

De acordo com Saffioti (2015 p.85):  

Raramente uma mulher consegue desvincular-se de um homem violento 
sem auxílio externo. Até que este ocorra, descreve uma trajetória oscilante, 
com movimentos de saída da relação e retorno a ela. Este é o chamado 
ciclo da violência… 

 

 

O ciclo da violência é uma dinâmica comum em relações abusivas, 

especialmente na violência doméstica, e ajuda a entender por que muitas vítimas 

permanecem por tanto tempo em situações de agressão. Esse ciclo se repete de 

forma contínua e envolve fases distintas, mas interligadas. Inicialmente, há um 

período de tensão, em que o agressor começa a demonstrar comportamentos 

hostis, como controle excessivo, ciúmes, intimidação e humilhações verbais. A 

vítima, por sua vez, tenta apaziguar a situação, evita conflitos e se culpa pelos 

problemas, vivendo em constante estado de alerta. Quando essa tensão atinge seu 



35 

 

ápice, ocorre a explosão, momento em que a violência se manifesta de maneira 

mais evidente, seja ela física, sexual, psicológica ou até patrimonial.  

Após a agressão, há uma terceira fase conhecida como “lua de mel”, em que 

o agressor demonstra arrependimento, pede desculpas e promete mudar, muitas 

vezes recorrendo a gestos de carinho e promessas de amor. Esse comportamento 

gera confusão emocional na vítima, que, por esperança, medo ou dependência, 

acaba acreditando que a situação pode melhorar. Com o tempo, porém, a fase de 

reconciliação tende a enfraquecer ou desaparecer, enquanto as agressões se 

tornam mais intensas e frequentes. Compreender esse ciclo é fundamental para 

perceber que a violência não é um fato isolado, mas um padrão repetitivo que 

fragiliza a vítima em muitos níveis emocional, psicológico, financeiro, dificultando a 

denúncia e o rompimento da relação abusiva. Somente com apoio, acolhimento e 

políticas públicas eficazes é possível ajudar essas mulheres a romperem esse ciclo 

e reconstruírem suas vidas com dignidade e segurança. 

O silêncio ocupa um papel central e profundamente doloroso no ciclo da 

violência, tornando-se, muitas vezes, o elemento que mantém a vítima presa à 

relação abusiva. Desde a fase inicial de tensão, a mulher aprende, consciente ou 

inconscientemente, a se calar para evitar conflitos maiores. Ela tenta suavizar o 

ambiente, cede, se adapta, acreditando que, se não provocar ou confrontar, o 

agressor vai mudar ou ao menos se acalmar. Esse silêncio é uma forma de 

autoproteção, mas também uma armadilha. Quando a agressão explode, seja física, 

psicológica ou sexual, o silêncio se intensifica. A mulher, machucada e 

emocionalmente abalada, muitas vezes não denuncia, não conta a ninguém. Sente 

vergonha, medo de represálias, dúvida se será ouvida, e até culpa, como se tivesse 

provocado o ataque. 

Portanto, o silêncio na violência contra a mulher não é apenas ausência de 

fala, é sintoma de um sistema opressor que falha em acolher, proteger e ouvir. É 

reflexo da cultura do medo, da culpa e da impunidade. Romper esse silêncio é um 

ato de coragem, e para que isso aconteça, é essencial garantir escuta acolhedora, 

rede de apoio eficaz e um sistema de justiça que não revitimize, mas que ampare e 

respeite. 

 



36 

 

3.4 A ABSOLVIÇÃO DE AGRESSORES CONFESSOS COM BASE NA “LEGÍTIMA 

DEFESA DA HONRA” 

A absolvição de agressores confessos com base na chamada "legítima 

defesa da honra" é uma das expressões mais dolorosas da violência de gênero 

naturalizada na sociedade e, infelizmente, também no sistema de justiça. Trata-se 

de uma estratégia jurídica que tenta justificar ou atenuar o crime cometido,  

geralmente o feminicídio, com o argumento de que o homem agiu por “desespero”, 

“traição”, “humilhação” ou “em defesa de sua honra” ao ser rejeitado, traído ou 

abandonado por sua companheira. Em outras palavras, como se a mulher fosse 

culpada por ter despertado a fúria do agressor.  

Essa tese transforma a vítima em ré. Em vez de reconhecer a brutalidade da 

violência sofrida por ela que muitas vezes termina em morte, o sistema, ao admitir 

essa defesa, valida uma cultura que vê o corpo e a vida das mulheres como 

propriedade dos homens. Nesses casos, mesmo quando o agressor admite o crime, 

ele é por vezes absolvido ou tem sua pena reduzida porque o tribunal considera que 

sua honra foi ferida. Mas o que está, de fato, sendo ferido não é a honra é o 

machismo. 

Por trás dessa lógica está a ideia profundamente enraizada de que a mulher 

deve se comportar de determinada forma, ser fiel, submissa, recatada. Quando 

rompe esse papel  ao pedir o divórcio, por exemplo, ou iniciar uma nova relação, 

passa a ser vista como “culpada” por qualquer reação violenta do homem. Isso é 

extremamente perigoso e injusto. É como se disséssemos que há casos em que 

matar é compreensível, até justificável, dependendo do que a mulher fez. 

Por outro lado, o Supremo Tribunal Federal (STF) decidiu, em 2021, que essa 

tese não pode mais ser usada no Brasil, por ser incompatível com a Constituição e 

com os direitos humanos. Foi um passo importante, mas ainda há muito a ser feito 

para que essa mentalidade desapareça de vez, tanto do sistema judiciário quanto da 

sociedade. A vida das mulheres precisa valer mais do que a suposta “honra” 

masculina. 

O ministro Dias Toffoli (2021) proferiu essa crítica contundente em seu voto 

durante o julgamento da ADPF 779 pelo Supremo Tribunal Federal (STF), que 

declarou a inconstitucionalidade da tese da legítima defesa da honra em casos de 

feminicídio e agressões contra mulheres. Segundo o relator: 



37 

 

Argumentativo/retórico odioso, desumano e cruel utilizado pelas defesas de 
acusados de feminicídio ou agressões contra mulher para imputar às 
vítimas a causa de suas próprias mortes ou lesões, contribuindo 
imensamente para a naturalização e a perpetuação da cultura de violência 
contra as mulheres no Brasil. 

 

De acordo com Abbud (2023, p.24), em síntese, a decisão de retirar a tese da 

legítima defesa da honra do ordenamento jurídico brasileiro possui um valor 

simbólico significativo: ela representa o rumo que se espera da Justiça brasileira. Já 

passou da hora de o Supremo Tribunal Federal, que tem desempenhado um papel 

essencial no avanço de direitos sociais diante da inércia histórica do Congresso 

Nacional (embora este comece a demonstrar sinais de mudança), revisar os 

dispositivos que regulam o tribunal do júri e que claramente afrontam a Constituição. 

Caso esses pontos não sejam reformulados, os julgamentos de feminicídios 

continuarão a refletir as desigualdades estruturais e a posição de subordinação da 

mulher na sociedade, perpetuando e legitimando a cultura da violência de gênero. 

Sobre essa tese jurídica e suas implicações na realidade brasileira, 

Tocunduva (2023, p.17) discorre que um dos exemplos mais marcantes dessa 

estratégia pode ser encontrado no julgamento de Doca Street, acusado pelo 

assassinato de Ângela Diniz, e revela como esse tipo de argumento foi utilizado para 

justificar a violência. Esse caso mostra como o silêncio, o machismo institucional e a 

culpabilização da vítima podem andar lado a lado, legitimando a violência e 

apagando o direito das mulheres à vida e à dignidade. 

Ângela Diniz era uma socialite mineira, conhecida por seu estilo de vida livre e 

fora dos padrões conservadores da época. Em 1976, ela foi assassinada com quatro 

tiros no rosto por seu então companheiro, Raul Fernando do Amaral Street, 

conhecido como Doca Street, na casa de praia onde estavam juntos em Búzios (RJ). 

O assassinato teve enorme repercussão na imprensa, mas o mais chocante 

veio no julgamento. A defesa de Doca utilizou a tese da "legítima defesa da honra", 

alegando que ele teria agido movido por uma “explosão de ciúmes” diante do 

comportamento supostamente provocador e “libertino” de Ângela. Em vez de o foco 

recair sobre o crime brutal, os holofotes se voltaram para o comportamento da 

vítima. A narrativa transformou o assassino em um homem "traído" e "desesperado", 

enquanto Ângela foi retratada como "culpada" por sua morte. 

Como consequência, Doca Street foi inicialmente condenado a uma pena 

branda de dois anos de prisão, em liberdade. A comoção pública foi imensa. O caso 



38 

 

provocou revolta, especialmente entre os movimentos feministas, que passaram a 

denunciar a violência institucional contra as mulheres e a impunidade dos 

agressores. A campanha "Quem ama não mata" nasceu justamente como reação a 

esse julgamento, dando início a uma nova fase do feminismo no Brasil. 

De acordo com Valderez Deusdedit Abbud (2023, p.24):  

Somente uma sociedade desigual e tolerante com a violência contra a 
mulher pode abrigar um sistema de justiça que admite a absolvição de 
assassinos confessos de mulheres com base na legítima defesa da honra. 
Sim, esta tese que reduz a mulher ao objeto de posse do macho não ficou 
no passado, enterrada na praia dos ossos, mas ressurgiu em vários rincões 
deste país, consagrando a impunidade dos assassinos de mulheres. Foi o 
que aconteceu em 2017, quando o Tribunal do Júri do Estado de Minas 
Gerais, absolveu um assassino confesso da esposa, com base na legítima 
defesa da honra. A decisão foi considerada pelo Tribunal de Justiça mineiro 
e pelo Superior Tribunal de Justiça, como contrária a prova dos autos, 
determinando-se a realização de novo julgamento. 

 

O trecho acima explicita que as formas insidiosas de proteção aos homens 

não estão limitadas ao passado, pois os padrões se repetem inúmeras vezes, é 

preciso dar nome ao problema para que ele possa ser enfrentado e reconhecido 

como uma grave violação de direitos humanos.  

Essa conivência estrutural com a violência de gênero continua se 

manifestando no presente, seja por meio de julgamentos marcados por estigmas 

contra as vítimas, seja por discursos judiciais que, mesmo sem usar expressamente 

a tese da legítima defesa da honra, ainda sustentam argumentos que minimizam o 

crime e responsabilizam quem sofreu a agressão. 

Romper com essa lógica exige mais do que mudanças legislativas; requer 

uma transformação cultural profunda e um comprometimento efetivo das instituições 

com a equidade de gênero. Isso implica, também, em reconhecer que o silêncio, a 

revitimização e a negligência institucional não são falhas pontuais, mas expressões 

de um sistema que historicamente negligencia a dor das mulheres. Nomear essa 

realidade é o primeiro passo para desnaturalizá-la  e construir um caminho real de 

justiça e reparação. 

 

3.5 A VIOLÊNCIA NÃO LETAL 

De acordo com Scarpati (2023, p.14), pode-se afirmar que a violência de 

gênero não ocorre de forma isolada, sendo resultado de múltiplos fatores 

interligados, os quais não podem ser compreendidos de maneira dissociada do 

contexto social, cultural e estrutural em que se inserem. Da mesma forma, suas 



39 

 

consequências se apresentam de forma igualmente complexa e diversa. Em termos 

individuais, por exemplo, a violência baseada em gênero pode acarretar desfechos 

letais e não letais, com impactos tanto físicos quanto psicológicos, como lesões 

corporais, dores crônicas, gravidez não planejada, abortos induzidos, complicações 

ginecológicas, infecções sexualmente transmissíveis, maior propensão ao 

tabagismo, além de uma ampla variedade de transtornos mentais. 

As violências não letais sofridas pelas mulheres configuram uma dimensão 

significativa e persistente das desigualdades de gênero. De acordo com a  Lei Maria 

da Penha (Lei nº 11.340/2006), essas formas de violência se manifestam de maneira 

variada:  física, psicológica, sexual, patrimonial e moral e produzem efeitos 

profundos, muitas vezes invisibilizados, na vida das vítimas. Embora não resultem 

diretamente na morte, tais violências afetam a integridade física, emocional, 

econômica e social das mulheres, comprometendo sua saúde, autonomia e 

participação plena na sociedade. 

A violência física, por exemplo, inclui agressões como empurrões, tapas, 

socos, chutes e estrangulamentos, que podem deixar marcas temporárias ou 

permanentes, além de causar dores crônicas e traumas corporais. Já a violência 

psicológica se manifesta por meio de humilhações, ameaças, isolamento, 

manipulação e controle da vida cotidiana, gerando quadros de ansiedade, 

depressão, síndrome do pânico e outras formas de sofrimento mental. 

A violência sexual, por sua vez, envolve qualquer prática sexual forçada, 

inclusive dentro de relacionamentos íntimos, e pode provocar danos emocionais 

severos, além de problemas ginecológicos, gravidez indesejada e infecções 

sexualmente transmissíveis. A violência patrimonial diz respeito à retenção ou 

destruição de bens, documentos, dinheiro ou recursos, com o objetivo de restringir a 

independência financeira da mulher. Por fim, a violência moral refere-se à 

difamação, calúnia e injúrias, frequentemente utilizadas para atacar a reputação e 

desqualificar a vítima. 

De acordo com a série histórica da pesquisa Visível e Invisível: a vitimização 

de mulheres no Brasil, realizada entre 2017 e 2023, a proporção de mulheres que 

relataram ter sofrido algum tipo de violência ou agressão nos 12 meses anteriores à 

pesquisa oscilou ao longo dos anos, alcançando 28,9% em 2023,  percentual 

semelhante ao de 2017 (28,6%) e superior ao de 2021 (24,4%). 



40 

 

A violência mais recorrente foi a verbal, como insultos, humilhações e 

xingamentos, relatada por 23,1% das mulheres em 2023, evidenciando uma 

naturalização desse tipo de agressão no cotidiano. Em seguida, aparecem as 

ameaças de agressão física, como apanhar, ser empurrada ou chutada (12,4%), e o 

amedrontamento ou perseguição (9,3%). A violência física direta, como empurrões e 

chutes, foi mencionada por 9,0% das entrevistadas, e a violência sexual (toques ou 

agressões com motivação sexual) foi relatada por 6,9%. 

Outras formas de violência, como o uso ou ameaça com arma branca (5,1%) 

e arma de fogo (4,0%), também foram identificadas, assim como espancamentos ou 

tentativas de estrangulamento (3,6%) e lesões provocadas por objetos atirados 

(4,2%). Ainda que menos frequentes, essas formas de violência evidenciam a 

gravidade das situações vivenciadas por parte das mulheres. 

Os dados mostram que, apesar de políticas públicas existentes, a violência 

contra a mulher persiste em níveis alarmantes, e suas formas não letais,  

especialmente as verbais, psicológicas e físicas, seguem amplamente 

disseminadas, exigindo respostas estruturais e contínuas do Estado e da sociedade. 

Segundo Valderez Deusdedit Abbud (2023, p. 24): 

Aliás, a impunidade que sempre beneficiou o homem agressor, calcada na 
resistência do sistema judicial em aplicar as disposições da Lei Maria da 
Penha, é um dos fatores para o alarmante assassinato de mulheres, pois, 
em geral, o feminicídio é precedido de inúmeros episódios agressivos não 
punidos, culminando na expansão de fúria, que integra uma situação 
crônica de humilhação cotidiana que, aos poucos, desmonta a defesa da 
vítima privando-a com frequência até mesmo do ânimo para pedir ajuda e, 
para finalmente, privá-la da própria vida. 

 

Ou seja, a ausência de punição efetiva contribui diretamente para o 

agravamento da violência contra as mulheres, culminando muitas vezes no 

feminicídio. O trecho denuncia que o sistema de justiça, ao não aplicar de forma 

eficaz a Lei Maria da Penha, acaba legitimando a continuidade da violência, 

permitindo que os agressores se sintam encorajados a repetir ou intensificar seus 

atos. 

Ao mesmo tempo, a mulher que sofre essas agressões passa por um 

processo de desgaste emocional profundo, causado pela repetição de episódios de 

violência, muitas vezes ignorados ou subestimados pelas autoridades. Essa 

realidade gera uma situação de sofrimento constante, que mina sua autoestima, sua 

confiança na justiça e, em muitos casos, até sua vontade de pedir ajuda. Assim, o 



41 

 

texto mostra que o feminicídio raramente é um ato isolado: ele é o ponto final de um 

ciclo de violência prolongado e negligenciado pelo Estado. 

É amplamente reconhecido por estudiosos da temática que o assassinato de 

mulheres, em especial os casos de feminicídio, é quase sempre antecedido por 

episódios reiterados de violência. Se tais agressões tivessem sido devidamente 

reconhecidas, combatidas e punidas pelo sistema de justiça criminal, muitas dessas 

mortes poderiam ter sido evitadas. 

 

3.6 FEMINICÍDIO 

De acordo com o pensamento de Tocunduva (2023, p.17), o feminicídio 

muitas vezes representa o ponto culminante da violência contra a mulher. Em 

grande parte dos casos, a vítima, seja em uma tentativa ou na consumação do 

crime, já havia sido submetida anteriormente a diversas formas de agressão, como 

violência moral, sexual, conjugal, psicológica e física, ocorridas de forma progressiva 

em uma escalada de abusos que culminam na manifestação mais extrema dessa 

violência. 

Nas palavras de Juliana Mendonça Gentil Tocunduva (2023, p.17):  

O feminicídio tem relação direta com a condição de vulnerabilidade da 
vítima, absoluta e presumida pelo legislador em casos de violência praticada 
no contexto doméstico, familiar ou de relação de afeto, ou, ainda, 
decorrente de menosprezo ou discriminação, uma vez que se reconhece 
que esta vulnerabilidade é resultante de um histórico de dominação e 
opressão masculina, justificado socioculturalmente, ao longo de séculos, 
com a contribuição da impunidade. Sendo assim, é objetiva a qualificadora 
do feminicídio, porque para além de representar o móvel do crime, diz 
respeito à condição específica de gênero da vítima. 

 

Pode-se inferir que o feminicídio está diretamente relacionado à condição de 

vulnerabilidade da vítima, que pode ser tanto absoluta quanto presumida pela 

legislação. Essa vulnerabilidade é reconhecida nos casos em que a violência ocorre 

no contexto doméstico, familiar ou em relações de afeto, bem como em situações 

motivadas por menosprezo ou discriminação contra a condição de mulher. O crime 

de feminicídio só foi incluído no Código Penal, pela Lei nº 13.104, de 9 de março de 

2015, que alterou o art. 121 do Código Penal para prever que o homicídio praticado 

contra a mulher “por razões da condição de sexo feminino” constitui homicídio 

qualificado. 

 Essa qualificadora exige a comprovação de que a morte ocorreu em situação 

de violência doméstica e familiar ou motivada por menosprezo ou discriminação à 



42 

 

condição feminina, afastando o enquadramento automático de todo homicídio de 

vítima mulher como feminicídio. Além disso, a lei prevê causas de aumento de pena 

quando o crime é praticado em circunstâncias de especial vulnerabilidade ou na 

presença de familiares diretos, reconhecendo a gravidade social dessas situações. 

Assim, o feminicídio reforça a repressão penal, compondo um sistema jurídico que 

busca enfrentar a violência de gênero de forma mais ampla e articulada. 

A razão disso é que essa vulnerabilidade não é isolada ou pontual, mas 

resulta de um processo histórico de dominação e opressão masculina, sustentado 

por construções socioculturais que, ao longo dos séculos, legitimaram a 

desigualdade de gênero e foram reforçadas pela impunidade dos agressores. Por 

esse motivo, a qualificadora do feminicídio é considerada objetiva, uma vez que não 

se limita ao motivo do crime, mas está diretamente ligada à condição específica de 

gênero da vítima, o que justifica sua gravidade e o tratamento mais rigoroso pela 

legislação penal. 

O Fórum Brasileiro de Segurança Pública (2025), apresenta um dado 

alarmante: em 2023, 69 mulheres foram vítimas de feminicídio no Brasil mesmo 

estando com Medida Protetiva de Urgência (MPU) ativa no momento do óbito. Já em 

2024, esse número caiu para 52 casos, indicando uma leve redução, mas que ainda 

revela falhas graves na efetividade dessas medidas. 

As Medidas Protetivas de Urgência, previstas na Lei Maria da Penha, têm 

como objetivo resguardar a integridade física e psicológica de mulheres em situação 

de violência, impondo restrições ao agressor. No entanto, os dados mostram que, 

em muitos casos, essas medidas não foram suficientes para evitar o desfecho fatal, 

seja por falhas na fiscalização, na resposta do Estado ou na articulação entre os 

órgãos responsáveis pela proteção das vítimas. 

Ainda de acordo com o Anuário Brasileiro de Segurança Pública (2025): 

Em números absolutos, no que concerne às mulheres, mesmo com a queda 
de homicídios dolosos, temos pouco a comemorar: 3.700 mulheres 
perderam as suas vidas de forma violenta em 2024; dessas, 1.492 foram 
mortas em razão de serem mulheres. 

Os dados de 2024, isto é, de quase uma década após a entrada em vigor 
da lei do feminicídio, seguem chocantes: no último ano, todos os dias, ao 
menos quatro mulheres morreram vítimas de feminicídio no Brasil. No total 
do ano, foram 1.492 mulheres. É o maior número já observado desde 2015, 
quando a lei entrou em vigor. Ainda assim, é possível que o número de 
mulheres mortas por razões de gênero seja ainda maior do que indicam 
essas estatísticas, já que a literatura tem enfatizado que parte das mortes 
com características de feminicídio fica fora das estatísticas, em grande parte 



43 

 

devido à caracterização que os profissionais do sistema de justiça dão a 
este evento. 

 

Os dados relativos ao ano de 2024 revelam um cenário alarmante e 

persistente da violência de gênero no Brasil, mesmo após quase uma década da 

promulgação da Lei do Feminicídio (Lei nº 13.104/2015). No último ano, uma média 

de quatro mulheres foram assassinadas por dia em razão de seu gênero, totalizando 

1.492 feminicídios, o número mais alto desde que a lei entrou em vigor. Esse 

aumento evidencia que, apesar do avanço legislativo, a violência letal contra 

mulheres continua sendo uma realidade cotidiana e brutal no país. 

Contudo, especialistas alertam que esses números podem não refletir a 

totalidade dos casos. Isso porque muitas mortes que apresentam indícios de 

feminicídio não são registradas como tal, ficando fora das estatísticas oficiais. A 

subnotificação ocorre, em grande parte, devido à forma como os profissionais do 

sistema de justiça, como policiais, delegados e membros do Ministério Público, 

classificam o crime. Muitas vezes, a motivação de gênero não é reconhecida ou 

devidamente registrada, o que compromete o enfrentamento efetivo da violência 

contra a mulher, invisibilizando suas causas estruturais e culturais. 

Esse cenário evidencia não apenas a gravidade da violência de gênero, mas 

também a necessidade urgente de capacitação dos agentes do sistema de justiça, 

para que reconheçam e tratem adequadamente os crimes de feminicídio, garantindo 

às vítimas a visibilidade e a justiça que lhes são devidas. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



44 

 

 

4. MECANISMOS DE COMBATE À VIOLÊNCIA CONTRA A MULHER 

 

Portanto, é possível afirmar que o combate à violência de gênero exige a 

superação de práticas históricas ineficazes e a adoção de estratégias integradas 

capazes de enfrentar um fenômeno enraizado e frequentemente invisibilizado na 

sociedade brasileira. Diante de uma realidade marcada pela naturalização da 

violência, é fundamental a atuação em rede, articulando serviços socioassistenciais, 

de saúde e de segurança pública. Além disso, a integração interna entre órgãos e 

entidades da Administração Pública Direta e Indireta favorece a reflexão crítica e a 

proposição de soluções mais eficazes, transformando o enfrentamento em uma 

política de Estado contínua, democrática e estratégica, apta a atacar não apenas as 

manifestações imediatas, mas também as raízes estruturais do problema. 

Proteger as mulheres dentro das instituições públicas exige a implementação 

de políticas internas claras, mecanismos de denúncia acessíveis e uma cultura 

organizacional comprometida com a igualdade de gênero e a não tolerância à 

violência. Isso envolve desde a criação de protocolos específicos para a prevenção 

e o enfrentamento do assédio sexual, moral e de qualquer forma de discriminação, 

até a capacitação contínua de servidores para identificar e intervir em situações de 

risco.  

É fundamental que haja canais de denúncia seguros, sigilosos e com 

acompanhamento humanizado, garantindo que a vítima não sofra represálias. Além 

disso, a presença de comissões ou núcleos especializados em gênero e diversidade 

fortalece a proteção e permite o monitoramento constante das práticas institucionais. 

Essas medidas, combinadas com a valorização da liderança feminina e o incentivo à 

participação das mulheres em espaços de decisão, contribuem para transformar as 

instituições públicas em ambientes seguros, inclusivos e capazes de promover o 

respeito e a equidade de forma efetiva. 

Os mecanismos de combate à violência de gênero no Brasil encontram 

respaldo em marcos jurídicos e orientações nacionais e internacionais que, em 

conjunto, estruturam uma rede de proteção e promoção da igualdade. A Constituição 

Federal de 1988 estabelece o princípio da igualdade entre homens e mulheres, 

garantindo a inviolabilidade da vida, da liberdade e da segurança, além de atribuir ao 

Estado o dever de coibir a violência no âmbito das relações familiares, 



45 

 

especialmente no artigo 226, § 8º. Esse fundamento constitucional é essencial para 

legitimar e sustentar políticas públicas e legislações específicas de enfrentamento. 

No plano internacional, as diretrizes da ONU reforçam a necessidade de 

prevenir e erradicar a violência contra as mulheres, por meio de documentos como a 

Agenda 2030, que orientam os países a adotar políticas integradas, responsabilizar 

agressores e assegurar proteção efetiva às vítimas. Nessa mesma perspectiva, a 

Convenção Interamericana de Belém do Pará, ratificada pelo Brasil em 1995, 

reconhece a violência contra a mulher como violação de direitos humanos e obriga 

os Estados a implementar medidas preventivas, punitivas e educativas, além de 

garantir atendimento especializado e revisar legislações discriminatórias. 

No âmbito interno, a Lei Maria da Penha (Lei nº 11.340/2006) constitui um 

marco fundamental no combate à violência doméstica e familiar, definindo suas 

diversas formas: física, psicológica, sexual, patrimonial e moral e criando 

mecanismos como medidas protetivas de urgência, juizados especializados e 

atuação em rede para garantir acolhimento integral. Por fim, complementando esse 

arcabouço, o Protocolo para Julgamento com Perspectiva de Gênero, elaborado 

pelo CNJ, orienta magistrados e magistradas a considerar desigualdades estruturais 

e contextos de vulnerabilidade nos processos judiciais, prevenindo decisões 

pautadas por estereótipos e assegurando maior efetividade na proteção dos direitos 

das mulheres. 

Conforme o pensamento de Tocunduva (2023, p.17), é inegável que a criação 

e o fortalecimento de políticas públicas voltadas a apoiar e amparar a vítima em seu 

percurso rumo a uma vida livre de violência são essenciais, pois, sem elas, a 

legislação e o sistema de justiça tornam-se ineficazes. Sendo assim, compete ao 

Estado oferecer respostas adequadas a todas as pessoas impactadas pela 

violência. Para garantir que direitos não sejam negados, é indispensável transformar 

a forma de atuação, adotando práticas institucionais com perspectiva de gênero, de 

maneira intersetorial, articulada e sempre adaptada às especificidades de cada 

caso, com a contribuição de equipes multidisciplinares. A adoção de fluxos e 

protocolos, alinhados às orientações da ONU e ao Protocolo do Conselho Nacional 

de Justiça, é crucial para assegurar que a vítima seja reconhecida e tratada como 

sujeito pleno de direitos humanos. 

 

 



46 

 

Nas palavras de Valderez Deusdedit Abbud (2023, p.24): 

Não se ignora que em todo processo de luta transformadora, o pior e mais 
difícil momento é o do combate ideológico, porque o germe da dominação e 
da opressão se espalha silenciosa e sorrateiramente, por meio dos mais 
diferenciados instrumentos, mas é necessário o despertar para as causas 
da violência e não somente de suas consequências, exigindo, portanto, a 
necessária clareza de que a luta contra a opressão da mulher e o combate 
à violência doméstica não é somente um problema de gênero. 

 

O trecho acima traz a ideia de que em qualquer processo de transformação 

social, a parte mais difícil é enfrentar o combate ideológico, pois as ideias e 

estruturas que sustentam a dominação e a opressão se infiltram de forma discreta e 

quase imperceptível, usando diferentes meios. Por isso, é fundamental compreender 

as causas profundas da violência, e não apenas lidar com seus efeitos. Essa 

compreensão exige reconhecer que a luta contra a opressão das mulheres e o 

enfrentamento da violência doméstica não dizem respeito apenas a uma questão de 

gênero, mas envolvem fatores sociais, culturais, políticos e estruturais mais amplos. 

Ou seja, ampliar e incentivar o acesso aos recursos disponíveis requer uma 

atuação planejada e uma escuta atenta. É necessário um esforço coletivo, constante 

e cooperativo. Deve-se garantir espaços de diálogo, tempo para processar as 

experiências vividas, criação de vínculos sólidos e reflexão sobre as emoções 

envolvidas. Nesse campo, há um vasto caminho a ser percorrido e inúmeras 

pessoas e mecanismos são capazes de contribuir para essa construção. 

 

4.1 CONSTITUIÇÃO FEDERAL DE 1988 E CONSTITUIÇÃO DO ESTADO DA 

PARAÍBA DE 1980 

A Constituição Federal de 1988 representou um marco histórico na proteção 

dos direitos das mulheres no Brasil, consolidando garantias fundamentais e 

reconhecendo a igualdade de gênero como princípio estruturante do Estado 

Democrático de Direito. Ao estabelecer, no artigo 5º, que “homens e mulheres são 

iguais em direitos e obrigações, nos termos desta Constituição”, o texto 

constitucional rompeu com a legislação anterior, que continha dispositivos 

discriminatórios e limitava a autonomia feminina. No contexto da proteção dos 

direitos das mulheres, a Carta Magna assegurou garantias que se tornaram a base 

para a criação de políticas públicas e legislação específica em todo o território 

nacional, inclusive no Estado da Paraíba. 



47 

 

Além disso, o artigo 226, § 8º atribuiu ao Estado o dever de “assegurar a 

assistência à família na pessoa de cada um dos que a integram, criando 

mecanismos para coibir a violência no âmbito de suas relações”. Esse dispositivo 

abriu caminho para a criação de políticas públicas e leis específicas, como a Lei 

Maria da Penha (Lei nº 11.340/2006), reconhecida internacionalmente como uma 

das legislações mais avançadas no combate à violência doméstica. 

Dessa forma, de acordo com o advento da Magna Carta, não apenas foi 

consagrada a igualdade formal, mas criou-se um arcabouço jurídico que possibilitou 

o desenvolvimento de políticas afirmativas e mecanismos de proteção, 

reconhecendo que a efetividade dos direitos das mulheres exige ações estatais 

concretas. 

A Constituição do Estado da Paraíba, promulgada em 1989, incorporou de 

forma expressa os princípios da Constituição Federal de 1988, reafirmando o 

compromisso com a igualdade de gênero e a proteção contra a violência doméstica. 

O Ministério Público da Paraíba também passou a exercer papel mais ativo na 

fiscalização e promoção dos direitos das mulheres, em consonância com a função 

de guardião da ordem jurídica prevista na Carta Federal. 

Na Paraíba, tais preceitos constitucionais repercutiram na criação e 

fortalecimento de mecanismos de proteção às mulheres. Um exemplo emblemático é 

a expansão das Delegacias Especializadas de Atendimento à Mulher (DEAMs), cuja 

primeira unidade foi inaugurada em 1987 em João Pessoa, sendo posteriormente 

ampliada e fortalecida após a promulgação da Constituição Federal. Além disso, o 

Estado implementou planos estaduais de políticas para mulheres, alinhados às 

diretrizes nacionais, e aprovou leis estaduais voltadas à prevenção e ao 

enfrentamento da violência doméstica, incluindo a manutenção de casas-abrigo e a 

oferta de atendimento psicossocial às vítimas. 

Entre 1999 e 2003, a Paraíba instituiu um conjunto de leis voltadas ao 

fortalecimento da rede de proteção às mulheres. Em 1999, a Lei nº 6.816 determinou 

que as Delegacias Especializadas de Atendimento à Mulher deveriam possuir sede 

própria, desvinculando-se das Centrais de Polícia, enquanto a Lei nº 6.817 criou a 

Central de Informação sobre a Violência Sofrida pela Mulher, destinada à coleta de 

dados sobre homicídios, agressões, estupros e discriminação no estado. Em 2001, a 

Lei nº 7.035 autorizou a instalação de novas delegacias da mulher nas cidades de 

Cabedelo, Bayeux e Santa Rita. Já em 2003, por meio da Lei nº 7.513, estabeleceu-



48 

 

se a notificação compulsória, por parte de serviços públicos e privados de urgência e 

emergência, de todos os casos diagnosticados de violência física, sexual ou 

doméstica contra mulheres, reforçando o monitoramento e a intervenção do poder 

público nesses casos. 

Em 2011, a Lei nº 9.332 alterou a denominação da Secretaria Especial de 

Políticas Públicas para as Mulheres, que passou a ser chamada Secretaria de 

Estado da Mulher e da Diversidade Humana (SEMDH), órgão que permanece em 

funcionamento até hoje. No mesmo ano, a Lei nº 9.546 determinou que o Poder 

Executivo mantivesse um banco de dados voltado à divulgação de índices de 

violência contra a mulher, com o objetivo de subsidiar a elaboração de políticas de 

segurança pública no estado. Essa tarefa ficou a cargo da Secretaria de Estado da 

Segurança e da Defesa Social (SEDS), responsável por publicar, semestralmente, 

as informações no Diário Oficial do Estado.  

A Casa Abrigo Aryane Thaís, localizada em João Pessoa, foi criada pelo 

Governo da Paraíba em outubro de 2011 como resposta ao feminicídio da jovem 

Aryane Thaís, ocorrido em 2010, cujo caso mobilizou a sociedade e expôs a 

urgência de mecanismos de proteção mais eficazes para mulheres em risco de 

morte. O serviço, mantido pela Secretaria da Mulher e da Diversidade Humana, 

funciona em endereço sigiloso e oferece acolhimento temporário, de até seis meses, 

a mulheres maiores de 18 anos e seus filhos menores de 16 anos, garantindo 

segurança 24 horas por meio da Polícia Militar. Durante o período de estadia, as 

abrigadas recebem apoio jurídico, psicológico, social e pedagógico de uma equipe 

multiprofissional, além de participarem da elaboração de um plano de reintegração 

social e autonomia. Desde a sua inauguração, a Casa já acolheu 755 pessoas, 294 

mulheres e 461 crianças e adolescentes, constituindo-se como importante 

instrumento de proteção e reconstrução de vidas interrompidas pelo ciclo da 

violência (PARAÍBA, 2024). 

Entre os avanços observados no Estado, destacam-se a expansão de 

serviços especializados, a maior integração entre os órgãos de justiça e a 

implementação de programas educacionais e de geração de renda para mulheres 

em situação de vulnerabilidade. Entretanto, persistem desafios relevantes, a 

subnotificação de casos de violência e barreiras culturais e institucionais que 

dificultam a plena efetividade dos direitos assegurados. 

 



49 

 

4.2 DIRETRIZES DA ONU 

A Organização das Nações Unidas estabelece um conjunto de instrumentos 

normativos e diretrizes voltados à proteção dos direitos das mulheres, buscando 

assegurar tanto a igualdade formal quanto a efetiva. Entre os mais relevantes está a 

Declaração sobre a Eliminação da Violência contra as Mulheres, adotada pela 

Assembleia Geral em 1993, que reconhece a urgência da aplicação universal dos 

direitos à igualdade, segurança, liberdade, integridade e dignidade, além de oferecer 

uma das definições mais amplamente aceitas de violência contra a mulher. Outro 

marco é a Convenção sobre a Eliminação de Todas as Formas de Discriminação 

contra a Mulher (CEDAW), de 1979, que obriga os Estados signatários a adotar 

medidas legislativas, administrativas e educacionais para eliminar a discriminação e 

garantir a participação plena das mulheres na vida pública e privada. No âmbito mais 

recente, a Agenda 2030 para o Desenvolvimento Sustentável inclui, entre seus 

Objetivos de Desenvolvimento Sustentável (ODS), o compromisso com a igualdade 

de gênero e o empoderamento de todas as mulheres e meninas, reforçando a 

necessidade de políticas públicas integradas e mecanismos eficazes de proteção 

(ONU, 1979; ONU, 2015). 

Os princípios fundamentais da Agenda 2030 são a universalidade, a 

indivisibilidade e a integração. Ela sintetiza as aspirações globais e equilibra as três 

dimensões essenciais do desenvolvimento sustentável: a econômica, a social e a 

ambiental. O lema central da Agenda, "Ninguém Deixado para Trás" , sublinha o 

compromisso de erradicar a pobreza e a penúria, garantir uma vida digna para todos 

os seres humanos. A Agenda 2030 da ONU representa um plano ambicioso e 

essencial para o futuro da humanidade, com a igualdade de gênero (ODS 5) 

firmemente estabelecida como um pilar central e transversal. 

O Objetivo de Desenvolvimento Sustentável 5 (ODS 5) é um pilar central da 

Agenda 2030, dedicado a "Alcançar a igualdade de gênero e empoderar todas as 

mulheres e meninas". Para atingir essa visão, o ODS 5 desdobra-se em metas e 

alvos específicos que abordam as múltiplas dimensões da desigualdade de gênero. 

Nas palavras de Anna Trotta Yaryd (2023, p.11): 

Ainda que a Carta Magna preveja a igualdade como uma garantia individual, 
é fato que a Organização das Nações Unidas, ao encampar como foco a 
promoção da igualdade de gênero, cravou como objetivo a busca de uma 
igualdade “qualificada”, de molde a dar conta de um dos eixos principais dos 
objetivos do desenvolvimento sustentável para a agenda 2030, qual seja, a 
igualdade de gênero. 



50 

 

 

É possível inferir do trecho que embora a Constituição Federal assegure a 

igualdade como um direito individual, a Organização das Nações Unidas, no âmbito 

da Agenda 2030 e dos Objetivos de Desenvolvimento Sustentável (ODS), propõe 

uma concepção mais ampla. Diferente da igualdade meramente formal, que se limita 

à previsão legal, essa perspectiva busca garantir uma igualdade efetiva e 

substantiva, capaz de superar desigualdades históricas e estruturais, especialmente 

as de gênero. Nesse sentido, a ONU defende a adoção de políticas públicas, ações 

afirmativas e transformações sociais que assegurem não apenas direitos iguais no 

papel, mas também oportunidades e condições reais de acesso e participação 

equitativa entre homens e mulheres.  

Isso demonstra que a promoção dos direitos da mulher não é apenas uma 

questão de justiça social, mas um imperativo estratégico e um catalisador 

indispensável para o sucesso de todos os demais Objetivos de Desenvolvimento 

Sustentável. Sem a plena participação e o empoderamento das mulheres, a visão de 

um desenvolvimento verdadeiramente sustentável e equitativo permanece 

inatingível. 

Os desafios globais e nacionais são significativos, com o progresso no ODS 5 

sendo alarmantemente lento e, em muitos casos, revertido devido a múltiplas crises, 

como pandemias, conflitos e mudanças climáticas. As projeções de séculos para 

alcançar a plena igualdade de gênero globalmente e no Brasil, aliadas às 

persistentes lacunas em proteção legal, representação política e econômica, e a 

sobrecarga do trabalho de cuidado não remunerado, evidenciam a necessidade 

urgente de uma mudança de paradigma e de abordagens mais eficazes. 

Para que a visão de um mundo onde as mulheres são protegidas 

efetivamente se torne uma realidade até 2030, é fundamental um apelo à ação 

coletiva urgente. Isso exige uma vontade política inabalável, investimentos 

significativos em políticas de cuidado e proteção social, o fortalecimento de marcos 

legais e institucionais, a promoção da liderança e participação feminina em todos os 

níveis, o combate incessante à violência de gênero e práticas nocivas, a garantia 

universal de direitos sexuais e reprodutivos, o avanço na equidade econômica e o 

uso estratégico da tecnologia. A coleta e análise de dados desagregados continuam 

sendo cruciais para guiar e monitorar esses esforços. Somente através de uma 



51 

 

abordagem holística e colaborativa será possível construir um futuro mais justo, 

pacífico e próspero para todos. 

De acordo com Tocunduva (2023, p.17), toda pessoa que tenha seus direitos 

humanos violados possui o direito à justiça, o que implica a obrigação do Estado de 

conduzir, de forma célere e imparcial, a investigação dos fatos denunciados, 

assegurando a identificação e responsabilização dos autores, bem como a devida 

reparação civil pelos danos ocasionados. Esse direito compreende ainda a 

prerrogativa de conhecer as circunstâncias do crime, seus motivos e os 

responsáveis pela violência sofrida (direito à verdade), além de garantir um processo 

e julgamento livres de estereótipos e preconceitos, que preservem a memória da 

vítima e não deturpem sua história como forma de justificar a agressão (direito à 

memória). 

Considerando esse contexto, os tratados, convenções e demais instrumentos 

internacionais de proteção dos direitos humanos devem ser compreendidos como 

fontes formais imediatas do Direito, com eficácia direta na ordem interna. Assim, 

impõe-se aos responsáveis pela direção do Estado o dever de interpretar e aplicar a 

legislação nacional em consonância com o sistema normativo internacional, 

assegurando a máxima efetividade das garantias nele previstas. No mesmo sentido, 

a atuação das instituições públicas deve ter como eixo estruturante a defesa 

intransigente dos direitos humanos, princípio que se impõe a todos os que integram 

a instituição. Isso porque legalidade e democracia constituem conceitos 

indissociáveis, devendo orientar de forma constante a prática dos agentes, a fim de 

viabilizar a concretização da justiça social como valor fundante do Estado 

Democrático de Direito. 

A Resolução nº 40/34 da Assembleia Geral das Nações Unidas, que aprovou 

a Declaração dos Princípios Fundamentais de Justiça Relativos às Vítimas da 

Criminalidade e de Abuso de Poder, estabelece, em seu artigo 4º, que as vítimas 

devem ser tratadas com compaixão e respeito à sua dignidade, assegurando-se-lhes 

o acesso às instâncias judiciais e a rápida reparação dos danos sofridos, conforme 

previsto na legislação nacional (ONU, 1985). 

O dispositivo não apenas reafirma o caráter universal do direito, garantindo 

que ele se destina a todas as pessoas, mas também enfatiza que as múltiplas 

identidades que compõem cada indivíduo não podem servir de pretexto para que o 

Estado deixe de assegurar iguais oportunidades. De acordo com Yaryd (2023, p.11) 



52 

 

destaca-se, nesse sentido, o papel do Poder Judiciário em exigir o respeito aos 

direitos de todas as partes envolvidas e em reconhecer as vítimas como titulares de 

direitos humanos, evidenciando a necessidade de compreender como estruturas 

como o patriarcado, o machismo, o racismo, o sexismo e a homofobia influenciam a 

aplicação e a interpretação do direito, bem como os processos de investigação e 

produção de provas. 

No que tange à vítima sobrevivente, impõe-se que seja acolhida, ouvida e 

informada sobre seus direitos, de forma respeitosa, livre de preconceitos e 

estereótipos. Esse acolhimento deve ocorrer em ambiente adequado, que preserve 

sua privacidade, evitando qualquer responsabilização pela violência sofrida. É 

imprescindível que seja ouvida com atenção, empatia e respeito ao tempo 

necessário para que se sinta segura para relatar o ocorrido, sem minimizar sua dor 

ou sofrimento, e jamais impondo condutas sobre o que deveria ou deve fazer, mas 

colocando-se à disposição para oferecer o apoio necessário. 

Nesse cenário, a senadora Daniella Ribeiro (PP-PB) idealizou e implementou 

o programa Antes que Aconteça, destinado à prevenção e enfrentamento da 

violência contra a mulher. Por meio dessa iniciativa, foram inauguradas as primeiras 

Salas Lilás na Paraíba, espaços especializados e humanizados para atendimento a 

mulheres em situação de violência, com equipe multidisciplinar composta por 

delegados, assistentes sociais e psicólogos, em João Pessoa e Campina Grande, 

além da primeira Casa de Passagem, que oferece abrigo seguro para mulheres 

vítimas e seus filhos, com serviços de acolhimento e apoio ao empreendedorismo 

feminino  

O projeto obteve respaldo orçamentário por meio de emenda apresentada 

pela senadora à Comissão Mista do Orçamento, garantindo recursos específicos 

para a expansão dessas ações em delegacias e centros de acolhimento, 

fortalecendo a rede de proteção institucional para mulheres em situação de 

vulnerabilidade. Ademais, Daniella Ribeiro tem articulado com órgãos como o 

Ministério da Justiça e Segurança Pública, o CNMP, a PGR e a Procuradoria da 

Mulher da Câmara dos Deputados para firmar protocolos que viabilizem inovação, 

produção de dados, inclusão produtiva e fortalecimento do acesso à justiça no 

âmbito do programa  

É possível concluir que a vítima, seja direta ou indireta, possui o direito de não 

ser ouvida na presença do acusado, e essa garantia precisa ser rigorosamente 



53 

 

assegurada. Além disso, tem o direito de ser informada sobre todas as etapas do 

processo, sobre eventuais solturas do agressor, seus direitos, bem como de receber 

proteção e assistência adequadas. 

O atendimento às vítimas deve ser pautado no respeito, livre de 

prejulgamentos, culpabilizações ou relativizações de sua dor, valorizando sempre 

seu relato. Assim, o foco deve estar no fortalecimento da vítima para a reconstrução 

de sua vida, agindo de forma a impedir que ela seja submetida a julgamentos ou 

colocada em posição de acusada. O contato direto possibilita compreender a 

trajetória de vida de cada mulher, frequentemente interrompida pela violência, que 

abala seus sonhos, planos e liberdade. Também permite identificar os órfãos do 

feminicídio, de modo a adotar as providências necessárias para seu amparo e 

cuidado. Além disso, oferece à vítima sobrevivente um ambiente seguro para 

compartilhar sua história e todos os aspectos da violência sofrida, possibilitando 

conhecer as consequências do delito, as quais podem influenciar na dosimetria da 

pena. 

 

4.3 CONVENÇÃO INTERAMERICANA DE BELÉM DO PARÁ 

A Convenção de Belém do Pará é o nome pelo qual é conhecido o tratado 

internacional chamado formalmente de Convenção Interamericana para Prevenir, 

Punir e Erradicar a Violência contra a Mulher. Foi adotada em 1994 pela 

Organização dos Estados Americanos (OEA) e ratificada pelo Brasil em 1995, a 

Convenção foi o primeiro instrumento legal vinculante a definir a violência contra a 

mulher como uma violação dos direitos humanos. Ela estabelece que os Estados 

signatários, como o Brasil, têm o dever de prevenir, ao tomar medidas para evitar a 

ocorrência da violência, punir ao criar leis e mecanismos para penalizar os 

agressores e erradicar, ao promover ações que levem ao fim da violência contra a 

mulher. 

A Convenção de Belém do Pará é considerada um marco fundamental na luta 

contra a violência de gênero e serviu de base para a criação de leis importantes, 

como a Lei Maria da Penha no Brasil. O documento também reconhece que a 

violência pode ocorrer tanto na esfera pública quanto na privada, e que ela é 

resultado de relações de poder historicamente desiguais entre homens e mulheres. 

A Convenção de Belém do Pará foi um marco importante para a proteção dos 

direitos das mulheres. Ao indicar que a violência contra a mulher é uma ofensa à 



54 

 

dignidade humana, a Convenção deixou claro que essa violência é resultado das 

relações de poder desiguais entre homens e mulheres ao longo da história. O 

documento foi tão significativo que o Brasil o incorporou em sua legislação, dando-

lhe um status superior às leis comuns. 

Além disso, a Convenção de Belém do Pará reconheceu o direito das 

mulheres de viverem livres de qualquer forma de discriminação e de serem 

educadas em um ambiente que não reforce estereótipos de inferioridade ou 

subordinação.  

Segundo Tocunduva (2023, p.17), este documento busca evitar que o sistema 

de justiça continue sendo um ambiente de violência e revitimização para mulheres e 

meninas, que muitas vezes são silenciadas e desrespeitadas. Para isso, é essencial 

garantir a equidade de gênero e combater as desigualdades existentes. 

Assim, a intelectual sublinha a urgência de reformar o sistema de justiça para 

que ele pare de ser uma fonte de violência adicional e revitimização para mulheres e 

meninas. A ideia principal é que, muitas vezes, ao buscarem ajuda, essas vítimas 

são silenciadas e desrespeitadas, o que agrava o trauma inicial. Para combater essa 

falha sistêmica, o documento propõe que a equidade de gênero seja uma prioridade 

e que se enfrente ativamente as desigualdades que historicamente marginalizaram 

as mulheres. Em suma, o objetivo é transformar o sistema de justiça em um 

ambiente seguro e justo, capaz de proteger e empoderar as vítimas, em vez de 

infligir-lhes mais sofrimento. 

 

 

4.4 LEI MARIA DA PENHA 

A Lei Maria da Penha (Lei nº 11.340, de 7 de agosto de 2006) é a principal 

legislação brasileira de combate à violência doméstica e familiar contra a mulher.  

Ela estabelece mecanismos para prevenir, punir e erradicar esse tipo de violência, a, 

amplia o conceito de violência (incluindo física, psicológica, sexual, patrimonial e 

moral) e determina a criação de juizados especializados, traz também as medidas 

protetivas de urgência, as quais são mecanismos que o juiz pode determinar para 

proteger a mulher em situação de violência doméstica e familiar, mesmo antes do 

processo principal ser concluído, garantindo segurança imediata para a vítima, que 

podem incluir o afastamento do lar, a proibição de contato e a suspensão da posse 

de armas. Essas medidas protetivas passaram a ser concedidas de forma célere, 



55 

 

podendo ser determinadas pelo juiz em até 48 horas após a solicitação, e, em casos 

urgentes, solicitadas diretamente pela autoridade policial ou pelo Ministério Público. 

É possível destacar alguns artigos principais, quais sejam:  

Art. 1º: Esta Lei cria mecanismos para coibir e prevenir a violência 
doméstica e familiar contra a mulher, nos termos do § 8º do art. 226 da 
Constituição Federal, da Convenção sobre a Eliminação de Todas as 
Formas de Discriminação contra as Mulheres e da Convenção 
Interamericana para Prevenir, Punir e Erradicar a Violência contra a Mulher; 
dispõe sobre a criação dos Juizados de Violência Doméstica e Familiar 
contra a Mulher; e estabelece medidas de assistência e proteção às 
mulheres em situação de violência doméstica e familiar. 

 

Art. 2º: Toda mulher, independentemente de classe, raça, etnia, orientação 
sexual, renda, cultura, nível educacional, idade e religião, goza dos direitos 
fundamentais inerentes à pessoa humana, sendo-lhe asseguradas as 
oportunidades e facilidades para viver sem violência, preservar sua saúde 
física e mental e seu aperfeiçoamento moral, intelectual e social. 

 

 

Art. 7º: São formas de violência doméstica e familiar contra a mulher, entre 
outras: 

I – a violência física, entendida como qualquer conduta que ofenda sua 
integridade ou saúde corporal; 

II – a violência psicológica, entendida como qualquer conduta que lhe cause 
dano emocional e diminuição da autoestima ou que lhe prejudique e 
perturbe o pleno desenvolvimento ou que vise degradar ou controlar suas 
ações, comportamentos, crenças e decisões; 

III – a violência sexual, entendida como qualquer conduta que a constranja 
a presenciar, a manter ou a participar de relação sexual não desejada, 
mediante intimidação, ameaça, coação ou uso da força; 

IV – a violência patrimonial, entendida como qualquer conduta que configure 
retenção, subtração, destruição parcial ou total de seus objetos, 
instrumentos de trabalho, documentos pessoais, bens, valores e direitos ou 
recursos econômicos; 

V – a violência moral, entendida como qualquer conduta que configure 
calúnia, difamação ou injúria. 

 

Segundo a obra “Sobrevivi… posso contar” de 2019, escrita pela própria 

Maria da Penha Maia Fernandes, ela é uma farmacêutica cearense que sofreu duas 

tentativas de homicídio por parte do marido, em 1983, na primeira, levou um tiro que 

a deixou paraplégica; na segunda, foi vítima de tentativa de eletrocussão e 

afogamento. Após anos de impunidade no Brasil, Maria da Penha denunciou o caso 

à Comissão Interamericana de Direitos Humanos da Organização dos Estados 

Americanos (OEA), que condenou o Estado brasileiro por negligência e omissão em 

2001, determinando a adoção de medidas para combater a violência doméstica. 

Como resposta a essa condenação e à mobilização de movimentos sociais e 



56 

 

feministas, a lei foi elaborada e sancionada, tornando-se um marco no 

enfrentamento à violência contra a mulher no país. 

Segundo o pensamento de Ganzarolli (2023, p.15), entre as diversas 

modalidades de crime, a violência de gênero permanece como uma das mais 

subnotificadas. A Lei Maria da Penha representou um marco fundamental na 

superação de barreiras sociais e culturais que historicamente dificultavam o 

enfrentamento da violência doméstica e familiar contra a mulher no Brasil. Desde 

sua entrada em vigor, em 2006, houve uma transformação significativa na forma 

como a sociedade percebe esse tipo de violência.  

Diante disso, aquilo que antes era frequentemente tratado pelo poder público 

como um caso isolado passou a ser reconhecido como uma questão de saúde e 

segurança públicas. Nesse contexto, tanto o conjunto de normas jurídicas aplicadas 

quanto as políticas públicas voltadas para sua implementação foram ampliados e 

fortalecidos. 

Pode-se afirmar que desde o advento dessa lei, foi criada uma rede 

especializada de serviços voltados à atenção psicossocial da mulher, na qual todos 

os agentes envolvidos como autoridade policial, Ministério Público e magistrados, 

possuem o dever de realizar os encaminhamentos necessários para garantir sua 

proteção. As medidas protetivas de urgência instituíram um procedimento padrão 

que possibilita às mulheres acessar a Justiça sem a necessidade de constituir 

advogado, permitindo que indiquem de forma clara e direta ao juiz suas demandas 

de proteção, assegurando uma resposta imediata e livre de burocracia por parte do 

Poder Judiciário. 

 

4.5 PROTOCOLO PARA JULGAMENTO COM PERSPECTIVA DE GÊNERO 

O Protocolo para Julgamento com Perspectiva de Gênero do Conselho 

Nacional de Justiça (CNJ), instituído em 2021, constitui um marco na incorporação 

de diretrizes de igualdade de gênero ao sistema de justiça brasileiro. Elaborado em 

consonância com compromissos internacionais assumidos pelo Brasil, como a 

Convenção sobre a Eliminação de Todas as Formas de Discriminação contra a 

Mulher (CEDAW) e a Convenção de Belém do Pará, o documento estabelece 

parâmetros teóricos e práticos para que magistrados e magistradas identifiquem, em 

seus julgamentos, situações de desigualdade estrutural e evitem a reprodução de 

estereótipos e preconceitos. Seu objetivo central é assegurar que a atuação 



57 

 

jurisdicional seja sensível às especificidades de gênero, reconhecendo que decisões 

judiciais não são neutras e que, sem uma análise crítica, podem perpetuar 

discriminações históricas contra as mulheres. 

O Protocolo surgiu da necessidade de corrigir desigualdades estruturais no 

tratamento das mulheres pelo sistema de justiça brasileiro e de cumprir 

compromissos internacionais assumidos pelo país, tendo em vista as várias 

ocorrências de violação de direitos nos âmbitos institucionais explicitadas no capítulo 

anterior.  

Nesse contexto, por décadas, decisões judiciais reproduziram estereótipos de 

gênero, como a ideia de que a mulher é naturalmente responsável pelo cuidado da 

família ou de que sua credibilidade como vítima depende de determinados padrões 

de comportamento, como percebido no caso Ângela Diniz, o que resultou em 

interpretações discriminatórias e, muitas vezes, na negação de direitos. Essa 

realidade foi denunciada por organizações nacionais e internacionais e confirmada 

por casos paradigmáticos, como a condenação do Brasil pela Corte Interamericana 

de Direitos Humanos no caso Márcia Barbosa de Souza vs. Brasil, ocorrido na 

Paraíba, em que se reconheceu a negligência estatal na proteção de uma mulher 

vítima de violência de gênero. 

Em 2023, o CNJ tornou obrigatória a aplicação das diretrizes do protocolo, 

determinando que tribunais e escolas judiciais incorporem conteúdos sobre direitos 

humanos, gênero, raça e etnia em cursos de formação inicial e continuada, além de 

instituir um Comitê Permanente de Acompanhamento e Capacitação. Essa 

obrigatoriedade reflete o entendimento de que a efetividade dos direitos das 

mulheres não depende apenas de mudanças legislativas, mas também da 

interpretação judicial alinhada à equidade de gênero.  

No âmbito prático, o protocolo orienta desde a linguagem utilizada nas 

decisões até a análise das dinâmicas de poder e desigualdade que permeiam os 

litígios, com especial atenção a casos de violência doméstica, disputas de guarda e 

divisão de responsabilidades familiares. Dessa forma, o Protocolo para Julgamento 

com Perspectiva de Gênero consolida-se como instrumento de transformação 

cultural e jurídica, contribuindo para um Judiciário mais comprometido com a 

promoção da igualdade substantiva. 

Em linhas gerais, o documento contém orientação à atuação dos magistrados 

com vistas ao objetivo do Protocolo, que é alcançar a transformação da prestação 



58 

 

jurisdicional através de julgamentos que tornem efetivos o direito à igualdade e à 

não discriminação de todas as pessoas, julgamentos livres de estereótipos, de 

discriminação e de preconceitos. 

De acordo com Juliana Mendonça Gentil Tocunduva (2023, p.17):  

A elaboração do Protocolo para julgamento com perspectiva de gênero, que 
se tornou objeto de recomendação do CNJ, foi um importante passo na 
concretização de ações voltadas à efetivação de uma política institucional 
de promoção da igualdade de gênero, no que diz respeito à garantia de 
tratamento antidiscriminatório, às mulheres e meninas que figuram em 
casos submetidos à apreciação judicial. 

 

Ainda segundo a autora, para que o silêncio seja rompido, é imprescindível 

garantir que a vítima possa se manifestar, ser escutada e reconhecida, recebendo 

acolhimento adequado sempre que procurar apoio ou relatar sua experiência. Esse 

atendimento deve assegurar dignidade, respeito e tratamento humano, criando 

condições para que ela descreva a violência sofrida. De igual modo, é fundamental 

evitar atitudes de indiferença, negligência, preconceito ou julgamento, que apenas 

reforçam sua condição de vulnerabilidade. 

Sendo assim, a adoção do protocolo para o atendimento de vítimas de 

violência é fundamental para assegurar que a atuação dos profissionais siga 

padrões claros de acolhimento, respeito e efetividade. Portanto, um protocolo bem 

estruturado orienta cada etapa do processo, desde a escuta inicial até o 

encaminhamento adequado, evitando revitimizações e garantindo que a vítima seja 

tratada com dignidade, sensibilidade e confidencialidade. Além disso, contribui para 

uniformizar procedimentos entre diferentes instituições e agentes, fortalecendo a 

rede de proteção e assegurando que os direitos da vítima sejam preservados de 

forma integral. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



59 

 

5. CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

A análise desenvolvida ao longo deste trabalho evidenciou que a violência 

contra a mulher é um fenômeno complexo, sustentado por fatores históricos, 

culturais, legislativos e institucionais que perpetuam desigualdades de gênero e 

dificultam a efetiva proteção das vítimas. Ao abordar as diferentes formas de 

violência, especialmente a violência institucional, constatou-se que esta se configura 

como uma das mais perversas, pois ocorre em espaços que deveriam servir de 

amparo e proteção, como delegacias e o próprio sistema de justiça. Pois nessas 

instâncias, as atitudes de descaso, descrédito, preconceito e julgamentos morais 

contribuem para a revitimização e para o enfraquecimento da confiança nas 

instituições. 

Diante desse cenário, os mecanismos de combate analisados, desde a 

Constituição Federal e tratados internacionais, como a Convenção de Belém do 

Pará, até legislações específicas, como a Lei Maria da Penha, e os programas de 

políticas públicas brasileiros e paraibanos assumem papel essencial para a 

prevenção e o enfrentamento de todas as formas de violência, especialmente a de 

caráter institucional. Tais instrumentos jurídicos, aliados a protocolos como o de 

julgamento com perspectiva de gênero, não apenas estabelecem diretrizes de 

proteção, mas também orientam condutas e práticas que assegurem um 

atendimento humanizado, pautado pelo respeito à dignidade da vítima. 

Contudo, a eficácia desses mecanismos depende diretamente da capacitação 

contínua dos profissionais que atuam na rede de atendimento e no sistema de 

justiça. É imprescindível que esses agentes compreendam as especificidades da 

violência de gênero, reconheçam seus impactos e saibam aplicar, de forma sensível 

e técnica, as normas e protocolos existentes. Somente por meio de uma atuação 

qualificada, ética e comprometida será possível transformar as instituições em 

espaços verdadeiramente seguros e exemplares, contribuindo para a erradicação da 

violência contra a mulher e para a promoção de uma sociedade mais justa e 

igualitária.  

Por fim, os mecanismos legislativos desempenham papel fundamental na 

proteção das mulheres, pois estabelecem normas jurídicas capazes de 

responsabilizar agressores, garantir o acesso a serviços de acolhimento e assegurar 

a efetivação dos direitos humanos. Além de criar instrumentos de punição, a 



60 

 

legislação também deve contemplar medidas de prevenção, reconhecendo que a 

redução da violência passa por uma transformação cultural. Nesse sentido, ações 

como reuniões e programas de reeducação com agressores têm potencial para 

promover reflexão crítica sobre comportamentos abusivos e romper ciclos de 

violência, ao mesmo tempo em que contribuem para a conscientização coletiva 

sobre a igualdade de gênero e o respeito à dignidade feminina. 

 A educação é um caminho poderoso para mudar realidades e prevenir a 

violência contra a mulher, porque ensina respeito, empatia e igualdade desde cedo. 

Cada mulher precisa ter a liberdade de ser quem quiser, seguir seus sonhos e viver 

sem medo, e quando isso não acontece, o Estado deve estar presente para protegê-

la, mesmo quando ela convive com o agressor. Fazer esse TCC tem sido um 

processo intenso: ao mesmo tempo em que dói mergulhar em histórias marcadas 

por dor e injustiça, também traz alegria perceber que minha pesquisa pode trazer 

informações pertinentes às mulheres e reforçar a esperança de uma sociedade mais 

humana e justa. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



61 

 

REFERÊNCIAS  

 

ABBUD, Valderez Deusdedit. Feminicídio, justiça criminal e impunidade. In: 
LAGRECA, Amanda et al. Ministério público estratégico: violência de gênero. 1. ed. 
Indaiatuba: Foco, 2023. E-book. Disponível em: https://plataforma.bvirtual.com.br. 
Acesso em: 29 jul. 2025. 
 
ACUSADO DE ASSASSINAR EX-COMPANHEIRA É ABSOLVIDO DEPOIS DE 10 
ANOS. MaisPB, João Pessoa, 21 ago. 2023. Disponível em: 
https://www.maispb.com.br/675696/acusado-de-assassinar-ex-companheira-e-
absolvido-depois-de-10-anos.html. Acesso em: 29 jul. 2025. 
 
AGÊNCIA PATRÍCIA GALVÃO. Pesquisa “Tolerância social à violência contra as 
mulheres” (IPEA, mar.–abr. 2014). In: Dossiê Violência contra as Mulheres. 
Disponível em: 
https://dossies.agenciapatriciagalvao.org.br/violencia/violencias/violencia-domestica-
e-familiar-contra-as-mulheres/. Acesso em: 13 ago. 2025. 
 
AGÊNCIA SENADO. Daniella Ribeiro destaca avanços do programa Antes que 
Aconteça. Brasília, DF, 29 abr. 2025. Disponível em: 
https://www12.senado.leg.br/noticias/materias/2025/04/29/daniella-ribeiro-destaca-
avancos-do-programa-antes-que-aconteca?. Acesso em: 12 ago. 2025. 
 
ANDRADE, Vera Regina Pereira de. Violência sexual e sistema penal: proteção ou 
duplicação da vitimação feminina?. Seqüência Estudos Jurídicos e Políticos, 
Florianópolis, v. 17, n. 33, p. 87–114, 1996. DOI: 10.5007. Disponível em: 
https://periodicos.ufsc.br/index.php/sequencia/article/view/15741. Acesso em: 4 ago. 
2025. 
 
BRASIL. Código Civil de 1916. Código Civil dos Estados Unidos do Brasil. Decreto 
nº 3.071, de 1º de janeiro de 1916. Diário Oficial da União: seção 1, Rio de Janeiro, 
RJ, 5 jan. 1916. Disponível em: 
https://www2.senado.leg.br/bdsf/bitstream/handle/id/518199/codigo_civil_1916.pdf. 
Acesso em: 04 ago. 2025. 
 
BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil de 1988. Brasília, DF: 
Presidência da República, 1988. Disponível em: 
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm. Acesso em: 11 
ago. 2025. 
 
BRASIL. Emenda Constitucional nº 9, de 28 de junho de 1977. Altera o art. 175 da 
Constituição Federal de 1967, para instituir o divórcio no ordenamento jurídico 
brasileiro. Diário Oficial da União: seção 1, Brasília, DF, 29 jun. 1977. Disponível em: 
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/emendas/emc/emc09-77.htm. 
Acesso em: 04 ago. 2025. 
BRASIL. Lei Maria da Penha: Lei nº 11.340, de 7 de agosto de 2006. Disponível em: 
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2004-2006/2006/lei/l11340.htm. Acesso em: 
12 ago.  
 



62 

 

BRASIL. Supremo Tribunal Federal. Arguição de Descumprimento de Preceito 
Fundamental (ADPF) nº 779/DF. Relator: Min. Dias Toffoli. Brasília, DF, julgado em 
12 fev. 2021. Disponível em: 
https://www.stf.jus.br/portal/processo/verProcessoAndamento.asp?numero=779&cla
sse=ADPF. Acesso em: 04 ago. 2025. 
 
BUTLER, Judith. Problemas de gênero: feminismo e subversão da identidade. 
Tradução de Renato Aguiar. 2. ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2015. 
 
CORTE INTERAMERICANA DE DIREITOS HUMANOS. Caso Márcia Barbosa de 
Souza e outros vs. Brasil. Sentença de 8 de setembro de 2021. Disponível em: 
https://www.corteidh.or.cr/docs/casos/articulos/seriec_435_por.pdf. Acesso em: 29 
jul. 2025. 
 
CUNHA, Rogério Sanches. Escuta especializada e depoimento especial para vítimas 
adultas de crimes sexuais: (im)prescindibilidade de alteração legislativa. In: 
LAGRECA, Amanda et al. (org.). Ministério público estratégico: violência de gênero. 
1. ed. Indaiatuba: Foco, 2023. E-book. Disponível em: 
https://plataforma.bvirtual.com.br. Acesso em: 29 jul. 2025. 
 
FERREIRA, Ana Paula Romão de Souza. Margarida, Margaridas: Memória de 
Margarida Maria Alves (1933-1983) através das Práticas Educativas das Margaridas. 
João Pessoa: Editora UFPB, 2017. Disponível em: repositório da UFPB. Acesso em: 
29 jul. 2025. 
 
FÓRUM BRASILEIRO DE SEGURANÇA PÚBLICA. 18º Anuário Brasileiro de 
Segurança Pública 2025. São Paulo: FBSP, 2024. Disponível em: 
<https://forumseguranca.org.br/wp-content/uploads/2025/07/anuario-2025.pdf>. 
Acesso em: 05 ago. 2025. 
 
FÓRUM BRASILEIRO DE SEGURANÇA PÚBLICA; INSTITUTO DATAFOLHA. 
Pesquisa Visível e Invisível: a vitimização de mulheres no Brasil. Edições 1, 2, 3 e 4: 
2017, 2019, 2021 e 2023. 56 mulheres, resposta estimulada e única, em %. 
Disponível em: https://forumseguranca.org.br/publicacoes. Acesso em: 04 ago. 2025. 
 
GANZAROLLI, Marina. Novas fronteiras da criminalidade de gênero: estupro e 
outras violências sexuais no metaverso. In: LAGRECA, Amanda et al. Ministério 
público estratégico: violência de gênero. 1. ed. Indaiatuba: Foco, 2023. E-book. 
Disponível em: https://plataforma.bvirtual.com.br. Acesso em: 12 ago. 2025.  
 
INSTITUTO DE PESQUISA ECONÔMICA APLICADA (Ipea); FÓRUM BRASILEIRO 
DE SEGURANÇA PÚBLICA (FBSP). Atlas da violência 2025. Brasília: Ipea, 2025. 
Disponível em: https://www.ipea.gov.br/atlasviolencia. Acesso em: 15 jul. 2025. 
 
MORTARI, Liliana Mercadante; DESINANO, Mônica de Barros Marcondes; EXNER, 
Tereza Cristina Maldonado Katurchi. A segunda instância do Ministério Público e o 
enfrentamento à violência de gênero. In: LAGRECA, Amanda et al. (org.). Ministério 
público estratégico: violência de gênero. 1. ed. Indaiatuba: Foco, 2023. E-book. 
Disponível em: https://plataforma.bvirtual.com.br. Acesso em: 29 jul. 2025. 
 

https://www.corteidh.or.cr/docs/casos/articulos/seriec_435_por.pdf


63 

 

ORGANIZAÇÃO DAS NAÇÕES UNIDAS (ONU). Transformando nosso mundo: a 
Agenda 2030 para o Desenvolvimento Sustentável. Brasília: Nações Unidas, 2015. 
Disponível em: https://brasil.un.org/pt-br/91863-agenda-2030-para-o-
desenvolvimento-sustentavel. Acesso em: 17 jul. 2025. 
 
ORGANIZAÇÃO DAS NAÇÕES UNIDAS. Convenção sobre a Eliminação de Todas 
as Formas de Discriminação contra a Mulher (CEDAW). Nova Iorque: ONU, 1979. 
Disponível em: https://www.ohchr.org/en/instruments-
mechanisms/instruments/convention-elimination-all-forms-discrimination-against-
women. Acesso em: 11 ago. 2025. 
 
ORGANIZAÇÃO DAS NAÇÕES UNIDAS. Declaração dos Princípios Fundamentais 
de Justiça Relativos às Vítimas da Criminalidade e de Abuso de Poder. Resolução nº 
40/34, adotada pela Assembleia Geral das Nações Unidas em 29 de novembro de 
1985. Disponível em: https://www.ohchr.org/en/instruments-
mechanisms/instruments/basic-principles-justice-victims-crime-and-abuse-power. 
Acesso em: 11 ago. 2025. 
 
ORGANIZAÇÃO DAS NAÇÕES UNIDAS. Transformando nosso mundo: a Agenda 
2030 para o Desenvolvimento Sustentável. Nova Iorque: ONU, 2015. Disponível em: 
https://brasil.un.org/pt-br/sdgs. Acesso em: 11 ago. 2025. 
 
ORGANIZAÇÃO DOS ESTADOS AMERICANOS (OEA). Convenção Interamericana 
para Prevenir, Punir e Erradicar a Violência contra a Mulher – Convenção de Belém 
do Pará. Belém do Pará, 1994. Disponível em: 
https://www.oas.org/juridico/portuguese/tratados/a-61.html. Acesso em: 17 jul. 2025. 
 
PARAÍBA. Governo do Estado. Governo promove ato em memória de Aryane Thaís 
e reforça luta contra violência doméstica. João Pessoa: Secretaria de Estado da 
Mulher e da Diversidade Humana, 2024. Disponível em: 
https://paraiba.pb.gov.br/noticias/governo-promove-ato-em-memoria-de-aryane-
thais-e-reforca-luta-contra-violencia-domestica. Acesso em: 13 ago. 2025. 
 
PARAÍBA. Lei nº 5.432, de 19 de agosto de 1991. Dispõe sobre a criação de abrigos 
para acolhimento provisório de mulheres e crianças vítimas de violência. Assembleia 
Legislativa da Paraíba. Disponível em: 
https://www.al.pb.leg.br/al_pb/download/legislacao_estadual_sobre_mulher.pdf.  
Acesso em: 29 jul. 2025. 
 
PENHA, Maria da. Sobrevivi... posso contar. 10. ed. Fortaleza: Armazém da Cultura, 
2019. 
 
PIOVESAN, Flávia. Igualdade, diferença e direitos humanos: perspectivas global e 
regional. In: SARMENTO, Daniel; IKAV A., Daniela. (Org.). Igualdade, diferença e 
direitos humanos. Rio de Janeiro: Lúmen Júriz, 2008. Acesso em: 15 jul. 2025. 
 
PORTO, Johelcio Marinho. A proteção à mulher como expressão da igualdade de 
gênero e as leis estaduais e políticas públicas na Paraíba voltadas à sua efetivação. 
2018. Trabalho de Conclusão de Curso (Graduação em Direito) – Universidade 

https://www.al.pb.leg.br/al_pb/download/legislacao_estadual_sobre_mulher.pdf


64 

 

Federal da Paraíba, João Pessoa, 2018. Disponível em: 
https://repositorio.ufpb.br/jspui/handle/123456789/12858. Acesso em: 11 ago. 2025.  
 
SAFFIOTI, Heleieth. Gênero, patriarcado e violência. 2. ed. São Paulo: Expressão 
Popular; Fundação Perseu Abramo, 2015. p. 85. 
 
SCARPATI, Arielle Sagrillo. Violência de gênero como uma forma de trauma: 
reflexões para o acolhimento e cuidado de vítimas. In: LAGRECA, Amanda et al. 
Ministério público estratégico: violência de gênero. 1. ed. Indaiatuba: Foco, 2023. E-
book. Disponível em: https://plataforma.bvirtual.com.br 
. Acesso em: 03 set. 2025. 
 
SCOTT, Joan W. Gênero: uma categoria útil de análise histórica. Educação & 
Realidade, Porto Alegre, v. 16, n. 2, p. 5-22, jul./dez. 1991. 
 
SECRETARIA DA SEGURANÇA E DA DEFESA SOCIAL DA PARAÍBA. Anuário da 
Segurança e da Defesa Social na Paraíba: ano-base 2023. João Pessoa: SESDS-
PB, fev. 2024. Disponível em: 
https://paraiba.pb.gov.br/.../anuario_2023_digital_completo.pdf. Acesso em: 15 jul. 
2025. 
 
TOCUNDUVA, Juliana Mendonça Gentil. Investigação e julgamento dos crimes de 
feminicídio: diretrizes da ONU e protocolo do CNJ. In: LAGRECA, Amanda et al. 
(Org.). Ministério público estratégico: violência de gênero. 1. ed. Indaiatuba: Foco, 
2023. E-book. Disponível em: https://plataforma.bvirtual.com.br. Acesso em: 17 jul. 
2025. 
 
UN WOMEN. One woman or girl is killed every 10 minutes by their intimate partner or 
family member. UN Women, 23 nov. 2023. Disponível em: 
https://www.unwomen.org/en/news-stories/press-release/2024/11/one-woman-or-girl-
is-killed-every-10-minutes-by-their-intimate-partner-or-family-member. Acesso em: 30 
jul. 2025. 
 
YARYD, Anna Trotta; SUCASAS NEGRÃO COVAS, Fabíola. A inclusão social na 
perspectiva de gênero. In: LAGRECA, Amanda et al. Ministério Público estratégico: 
violência de gênero. 1. ed. Indaiatuba: Foco, 2023. E-book. Disponível em: 
https://plataforma.bvirtual.com.br. Acesso em: 17 jul. 2025. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://repositorio.ufpb.br/jspui/handle/123456789/12858


65 

 

                  UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA 

                         CENTRO DE CIÊNCIAS JURÍDICAS 

COORDENAÇÃO DO CURSO DE DIREITO – CAMPUS JOÃO PESSOA 

COORDENAÇÃO DE MONOGRAFIA 

 
 

DECLARAÇÃO DE AUTORIA 
 

 NOME: NATÁLIA NUNES DA FONSECA 

CPF: 099.471.234-05 

Código de Matrícula: 20200007528 

Telefone: 83996267290 

E-mail: natalianfd00@gmail.com 

 

COORDENAÇÃO DO CURSO DE DIREITO – CAMPUS JOÃO PESSOA 

COORDENAÇÃO DE MONOGRAFIA 

 

 
ORIENTADOR: PROF. DR.  ROBSON ANTÃO DE MEDEIROS 

DATA DA DEFESA FINAL: 26 de setembro de 2025.   

TÍTULO/SUBTÍTULO: DA VIOLÊNCIA INSTITUCIONAL AO FEMINICÍDIO: O 
SISTEMA DE JUSTIÇA E OS DIREITOS HUMANOS DAS MULHERES NO BRASIL 
E NA PARAÍBA. 
 
 
 
          Declaro, para os devidos fins, que o presente Trabalho de Conclusão de 
Curso (TCC), em fase de defesa, apresentada a COORDENAÇÃO DO CURSO DE 
DIREITO – CAMPUS JOÃO PESSOA - COORDENAÇÃO DE MONOGRAFIA, DO 
CENTRO DE CIÊNCIAS JURÍDICAS, DA UNIVERSIDADE FEDERAL DA 
PARAÍBA, é de minha     autoria e que estou ciente: dos Artigos 184, 297 a 299 do 
Código Penal, Decreto-Lei nº 2.848 de 7 de dezembro de 1940; da Lei nº 9.610, de 
19 de fevereiro de 1998, sobre os Direitos Autorais, do Regulamento Disciplinar do 
Corpo Discente da UFPB, da Resolução da Graduação da UFPB; e que plágio 
consiste na reprodução de obra alheia e submissão da mesma, como trabalho 
Próprio, ou na inclusão, em trabalho próprio, de ideias, textos, tabelas ou ilustrações 
(quadros, figuras, gráficos, fotografias, retratos, lâminas, desenhos, organogramas, 
fluxogramas, plantas, mapas e outros) transcritos de obras de terceiros sem a 
devida e correta citação da referência. 
 

João Pessoa – PB, 19 de setembro de 2025 
 
 
 

_____________________________________ 

 

 

 


		2025-10-01T14:36:03-0300




