
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA 
CENTRO DE CIÊNCIAS JURÍDICAS 

CURSO DE DIREITO – UNIDADE SANTA RITA 
COORDENAÇÃO DE MONOGRAFIAS 

 

 

 

 

 

 

JÉSSICA DJULLY DA SILVA BERNARDO 

 

 

 

 

 

SALVO CONDUTO PARA QUEM? 
Uma etnografia acerca do acesso a maconha medicinal por uma perspectiva 

antirracista, antiproibicionista e territorializada  
 

 

 

 

 

 

 

SANTA RITA – PB 

2025  



 
 

 
 
 

 
JÉSSICA DJULLY DA SILVA BERNARDO  

 
 
 
 
 
 
 

SALVO CONDUTO PARA QUEM? 
Uma etnografia acerca do acesso a maconha medicinal por uma perspectiva 

antirracista, antiproibicionista e territorializada  
 

 
 
 

Trabalho de Conclusão de Curso 

apresentado ao Curso de Direito da 

Unidade Santa Rita, do Centro de 

Ciências Jurídicas da Universidade 

Federal da Paraíba, como exigência 

parcial para a obtenção do título de 

Bacharel(a) em Ciências Jurídicas. 

 

Orientador(a): Bruna Stéfanni Soares de 

Araújo 

 

 

 

 

 

SANTA RITA – PB 

2025 

 



 
 

 
 
 

 

 

 



 
 

 
 
 

 

 



 
 

 
 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Ao meu filho, Kanoni Lutalo da Silva Sanguie, vivo em meu coração. 

À minha mãe, Maria Anunciada da Silva, que rompeu muralhas pelas minhas realizações. 

 



 
 

 
 
 

 
AGRADECIMENTOS 

 

 

A priori, como uma boa filha de Oxum,  
que absorveu a importância de lavar primeiro suas jóias 

 preciso me agradecer por todas as vezes que não desisti,  
não apenas da faculdade, mas da vida.  

Por todas as vezes que minha menina ressignificou suas dores pra gente florir,  
por todas as vezes que mesmo sentindo que não aguentava mais, escolheu seguir.  

Olha onde chegamo, neguinha!  
 

​ Agradeço à toda minha ancestralidade e espiritualidade, por cobrirem meu ori 
e onã de força, resistência, proteção, determinação e coragem. Aos caçadores Karê, 
por me fazerem essa caçadora nata. 
​ À minha primeira morada dessa passagem neste plano, que é também a 
pessoa mais corajosa que já conheci, Maria Anunciada da Silva, vulgo MAINHA. 
​ Ao meu filho, Kanoni, que, como anuncio no início do meu livro que carrega 
seu nome, mesmo não estando aqui em matéria, é quem mais me dá forças na vida. 
​ Jeff, meu parceirão de vida, bem como Eudes e Hairton, todos meus irmãos, 
que sempre acreditaram nos meus sonhos e impulsionaram meu vôo. 
​ Guilherme, Luara, Gabriel, Vladmir, Oliver e Rafael, as preciosidades que me 
enchem de orgulho e força, por me fazerem a tia mais feliz do mundo. 
​ Sofia, irmã que a vida me deu e que nunca solta minha mão, pra minha sorte 
e alegria. Agradeço pela parceria e por ter me acalmado nos dias de provas da OAB. 
​ Agradeço também a Lamas, um querido, que me fez reconhecer ainda mais a 
grandeza do tema que me dispus a estudar. 
Amo todos vocês. 
 
​ Agradeço ainda à poesia marginal, por ter salvo a minha vida e minha 
autoestima. Ao Hip Hop, sobretudo o paraibano, por alimentar minha alma. 
​ À maconha, que foi e é minha aliada e meu alívio, me ajudando a suportar as 
dores do cotidiano por viver numa sociedade completamente corrompida. Por me 
fortalecer nas conexões espirituais com a natureza e com meu corpo-território. Por 
tantas vezes ter me devolvido a vida! 
​ Ao Instituto Rainhas, por reconhecer minha realeza e por fortalecer o corre de 
mulheres pretas de todo o Brasil. 

 



 
 

 
 
 

 
Ao Levante Popular da Juventude, por forjar minha consciência política e 

social e por promover o cursinho popular Podemos+, que garante que jovens como 
eu e que vem de onde vim, cheguem aqui. 

Ao NEP Flor - Núcleo de Extensão de Assessoria Jurídica Popular, que 
transformou minha experiência acadêmica  

Ao NECIDH - Núcleo Especial de Direitos Humanos e Cidadania da 
Defensoria Pública do Estado da Paraíba, pelos anos de aprendizado no estágio. 

A Batalha da Ponte, na qual atuo como organizadora, por levar arte, cultura e 
literatura periférica para minha quebrada, alimentando sonhos de crianças como as 
minhas.  

À minha orientadora neste trabalho, Bruna Stéfanni, por ter me acompanhado 
na construção dele e por confiar na potencialidade de minhas ideias e regá-las. 

Às turminha das oficinas que ministro na única escola quilombola de João 
Pessoa, por toparem estar na arte educação comigo, construindo um novo mundo. 

 

 



 
 

 
 
 

 
RESUMO 

 

Esta pesquisa analisa o acesso à maconha medicinal no Brasil através de uma 

perspectiva antirracista, antiproibicionista e territorializada, com foco no estado da 

Paraíba. Utilizando uma abordagem etnográfica e autoetnográfica, o estudo investiga 

como o racismo estrutural e a política proibicionista perpetuam desigualdades no 

acesso a tratamentos canábicos, privilegiando corpos brancos e criminalizando 

populações negras e periféricas. A metodologia combina revisão bibliográfica, 

análise de documentos históricos e jurídicos, visita ao Museu Brasileiro da Cannabis 

(MBC), análise da produção cultural do movimento Hip Hop paraibano e aplicação de 

formulário online com 55 usuários da cannabis medicinal na Paraíba. Os resultados 

demonstram que a criminalização da maconha está intrinsecamente ligada ao 

controle de corpos racializados desde a Lei do Pito do Pango (1830), e que o habeas 

corpus medicinal, judicialmente conquistado, opera como mecanismo seletivo que 

exige a performatividade do sofrimento legítimo e acessível apenas a quem pode 

arcar com custos advocatícios, médicos e burocráticos. A pesquisa evidencia ainda 

como o Hip Hop atua como pedagogia de resistência, denunciando a seletividade 

penal e afirmando saberes ancestrais. Conclui-se que a luta antiproibicionista deve 

transcender a judicialização individual e demandar reparação histórica, 

democratização radical do acesso e reconhecimento dos saberes ancestrais negros 

e indígenas e dos movimentos culturais de resistência como o Hip Hop. 

 

Palavras-chave: Habeas Corpus. Cannabis Sativa. Racismo estrutural. Movimento 

hip-hop. Maconha Medicinal 

 



 
 

 
 
 

 
ABSTRACT 

 

This research examines access to medicinal marijuana in Brazil through an 

anti-racist, anti-prohibitionist, and territorialized lens, centering on the state of 

Paraíba. Employing an ethnographic and autoethnographic approach, the study 

investigates how structural racism and prohibitionist drug policies perpetuate 

profound inequalities in accessing cannabis-based treatments. This system 

systematically privileges white bodies and socioeconomic elites while criminalizing 

Black, peripheral, and impoverished populations. The methodology combines a 

critical literature review, historical and legal document analysis, a site visit to the 

Brazilian Cannabis Museum (MBC), analysis of cultural production from the local Hip 

Hop movement, and an online survey of 55 medicinal cannabis users in Paraíba. The 

findings reveal that the criminalization of cannabis, initiated by the 1830 "Pito do 

Pango" law, has been intrinsically tied to the control and punishment of racialized 

bodies. Furthermore, the study demonstrates that the medicinal habeas 

corpus—though a hard-won judicial instrument—functions as a selective mechanism. 

It demands a performance of "legitimate suffering" and remains accessible primarily 

to those who can navigate and afford the associated legal, medical, and bureaucratic 

costs. The research also highlights how Hip Hop operates as a pedagogy of 

resistance, denouncing penal selectivity and affirming ancestral knowledge. The 

study concludes that the anti-prohibitionist struggle must move beyond individual 

judicialization to advocate for historical reparation, the radical democratization of 

access, and the formal recognition of Black and Indigenous ancestral knowledge 

systems and cultural resistance movements like Hip Hop. 

Keywords: Habeas Corpus, Marijuana, Cannabis Sativa, Structural Racism, Hip-hop 

Movement. 

 
 

 

 



 
 

 
 
 

 
LISTA DE FIGURAS 

 

Figura 1 - Fragmento da linha do tempo do MBC - p. 18 

Figura 2 - Quadro de cigarretes indienes exposto no MBC - p. 26 

Figura 3 - Quadro de matéria do jornal O Globo de 1930 exposto no MBC - p. 28 

Figura 4 - Prefácio do livro a, de 1958 - p. 29 

Figura 5 - Flyer da Marcha da Maconha de João Pessoa em 2017 - p. 44 

Figura 6 - Flyer de edição da Batalha do Coqueiral, realizada em em parceria com a 

Marcha da Maconha de João Pessoa - MMJP - p. 45 

Figura 7 - Autora e placa de graffiti feita pelo artista do Hip Hop paraibano Felipe 

Moraes, vulgo/nome artístico: Joint PDA, no pátio do festival Diamba - Centro 

Cultural Piollin - p. 46 

 

 
 

 

 

 

 



 
 

 
 
 

 
LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS 

 

 

ABRACE - Associação Brasileira de Apoio Cannabis Esperança 

ACAFLOR - Associação Canábica Florescer 

CBD - Canabidiol 

DPE PB - Defensoria Pública do Estado da Paraíba 

HC - Habeas Corpus 

MBC - Museu Brasileiro da Cannabis 

MMJP - Marcha da Maconha de João Pessoa 

NECIDH - Núcleo Especial de Direitos Humanos e Cidadania da DPE PB 

P-B - Pessoa Branca 

P-I - Pessoa Indígena 

P-N - Pessoa Negra 

THC - Tetrahidrocanabinol 

 

 



 
 

 
 
 

 
SUMÁRIO 

 

1. INTRODUÇÃO ...................................................................................... 12 

2. HISTÓRIA DA MACONHA, CRIMINALIZAÇÃO E POLÍTICA DE 
DROGAS BRASILEIRA POR UMA PERSPECTIVA RACIALIZADA.….. 

16 

2.1 História milenar e potencial da maconha e sua relação com a 

sociedade - visita ao museu…………………………….....…………………. 

2.2 Maconha na formação do Brasil e a perpetuação de estigmas 

coloniais………………………………………………………………………… 

 

16 

 

 

20 

3. POLÍTICA CRIMINAL E ANTIPROIBICIONISMO NA PARAÍBA......... 

3.1 Política Criminal de Drogas na Paraíba………………………………… 

3.2  Associações paraibanas e demais movimentos antiproibicionistas 

— resistências populares……………………………………………………... 

 

37 

37 

 

42 

4. SALVO CONDUTO PARA QUEM?....................................................... 51 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS: TODA MACONHA É MEDICINAL ............. 60 

REFERÊNCIAS ........................................................................................ 63 

 

 
 

 

 



12 

1 INTRODUÇÃO 
 

“A planta é revolucionária 
Só não vê quem não enxerga 

Há mais de 10 mil anos salvando o planeta Terra” 
JARDINEIRO - Planet Hemp 

 

Não é de hoje a relação da humanidade com a planta que tem diversos 

nomes em culturas diversas através do globo. Ganja, erva, diamba, cânhamo, 

fumo-de-Angola, maconha… são inúmeros os usos através da História. No presente 

trabalho, me debruço na relação dessa planta com foco no contexto brasileiro, tendo 

como objetivo central compreender os filtros raciais no acesso a maconha medicinal; 

para isso, resgatamos a política de drogas e o histórico da “guerra às drogas”, mais 

especificamente, na história da luta antiproibicionista da Paraíba. Através dessa 

análise, busca-se evidenciar as desigualdades sociais e raciais quanto ao acesso à 

tratamentos terapêuticos legais e seguros com maconha; o racismo que molda 

nossa sociedade e, consequentemente, nossa relação com a maconha. Dessa 

maneira, busca-se evidenciar a injustiça que se revela sobre quem está colhendo os 

bons frutos de uma cultura historicamente marginalizada pelo racismo estrutural. 

Apesar de já fazer uso da planta para rituais, tratamento de ansiedade, bem 

estar social e para aliviar dores físicas e psicológicas, só entendi o real potencial das 

substâncias presentes na maconha quando acompanhei de perto um tratamento 

oncológico; antes do óleo, o paciente estava perdendo 4kg por quimioterapia em 

consequência dos efeitos do tratamento, já em iminência da necessidade de 

internação. Nesse cenário, e a partir de ponte feita pela Preta Planta1 - mais um 

indicador de que a pesquisa é fruto de uma demanda que emerge do próprio campo 

de luta no qual estou inserida - e Associação Jardim2, conseguiu uma consulta na 

clínica Pétala Flor e, usando o óleo, ele voltou a conseguir comer mesmo depois das 

sessões de quimioterapia, estabilizando seu peso e recuperando sua dignidade 

humana. Do mesmo modo, a ciência já comprovou o quanto a planta pode aumentar 

a qualidade de vida também em quadros de epilepsia, esquizofrenia, doença de 

2 A Associação Jardim consiste em uma associação de pacientes com base em João Pessoa (PB)   
de pessoas que fazem uso da maconha para tratamento de saúde, inscrita sob CNPJ 
53.004.143/0001-38 desde 2023. 

1 Preta Planta consiste em um coletivo informal de pessoas não brancas e LGBTQIAPN+ que fazem 
uso da maconha para tratamento de saúde e bem estar, fundado em 2024 pela autora. 

 



13 

Parkinson, doença de Alzheimer, isquemias, diabetes, náuseas, distúrbios de 

ansiedade, do sono e do movimento, conforme a própria exposição de motivos da 

Resolução CFM nº2113/20143.  

A nomenclatura maconha será reafirmada quando citarmos a planta 

conhecida cientificamente como cannabis sativa, com a intenção de valorizar e 

reconhecer principalmente saberes populares, já que foi assim que a conheci e é 

como chamamos em meus círculos sociais, compostos majoritariamente por 

pessoas negras e periféricas. O uso da denominação maconha é uma escolha 

política, contra a apropriação de saberes tradicionais pela colonialidade. 

Para desenvolver o presente trabalho, realizei uma costura metodológica 

que atravessa diferentes etapas, mas que é centrada na pesquisa qualitativa de 

abordagem autoetnográfica, descrita por Santos (2017, p. 218) como "a maneira de 

construir um relato sobre um grupo de pertença a partir de si mesmo". Foi realizada 

uma revisão de literatura que perpassam a memória museográfica (com a visita ao 

Museu Brasileiro da Cannabis, também conhecido como MBC), a documentação 

jurídica e a literatura crítica do tema, contando com autores como Frantz Fanon 

(1961), Carla Akotirene (2020), Ana Flauzina (2006) e Juliana Farias (2015) para 

questões ligadas à estrutura social e suas convergências com raça, gênero e classe; 

para além disso, utilizamos de produções audiovisuais e dos escritos de Jorge 

Souza (2022) para aprofundarmos nos conceitos e saberes populares da maconha; 

Posteriormente, me aprofundo na pesquisa etnográfica com os 

procedimentos técnicos de análise que abarcam a imbricação do tema racismo e 

maconha em dois sentidos – o do movimento de rua, com produções de literatura 

oral de poetas marginais paraibanos, grupo social que eu também pertenço; e os 

mecanismos legais do aparato da justiça, com casos do Núcleo Especial de Direitos 

Humanos e Cidadania da Defensoria Pública do Estado da Paraíba, que integrei 

durante os anos de 2023 à 2025. Para aprimorar o diálogo, também foi realizada a 

aplicação e posterior análise de um formulário aplicado pelo Google Forms de forma 

semi-estruturadas para o grupo focal de usuários autoproclamados da maconha 

para fins medicinais no estado da Paraíba, contando com 55 respostas para análise.  

3 A Resolução CFM nº2113/2014 consiste em uma norma do Conselho Federal de Medicina que  
regulamenta o uso de Canabidiol para o tratamento de epilepsias para infância e adolescência. Para 
mais informações, é possível acessar a Resolução por completo. Disponível em:  
https://portal.cfm.org.br/canabidiol/motivos.php#:~:text=Muitas%20dessas%20a%C3%A7%C3%B5e
s%20t%C3%AAm%20um,e%20do%20movimento%2C%20(para%20revis%C3%A3o. Acesso em 13 
ago. 2025.  

 



14 

O formulário foi divulgado através de redes sociais como Instagram de forma 

pública e também direta para associações sobre o uso da maconha e a política de 

drogas na Paraíba; em grupos de Whatsapp antiproibicionistas, como o do coletivo 

que fundei, intitulado Preta Planta; a Marcha da Maconha em João Pessoa bem 

como em grupos do Hip-Hop paraibano. Para preservar a integridade das pessoas, 

as respostas do formulário são citadas por códigos que preservam a identificação 

étnico-racial dos participantes e estão explicitados na lista de abreviaturas. 

As falas colhidas foram organizadas e interpretadas a partir de eixos 

temáticos, como violência policial, usos terapêuticos, espiritualidade, estigmas e 

desigualdades raciais, sempre em diálogo com a bibliografia e com os registros do 

MBC. A análise não buscou estatísticas generalizáveis, mas sim dar visibilidade a 

padrões de seletividade e resistência que emergem das experiências narradas. Por 

fim, trazemos trechos de produções poéticas de artistas negros e periféricos 

oriundos da Paraíba que trazem em suas poesias a relação entre racismo e 

maconha. O rigor aqui está na triangulação: cruzar a cronologia museográfica, os 

marcos jurídicos, a produção crítica e os relatos de pessoas afetadas, para 

evidenciar não só a história da maconha, mas sobretudo as continuidades coloniais 

e raciais que sustentam sua criminalização no Brasil. 

Nesse processo, reconheço as limitações próprias da pesquisa: a 

amostragem não probabilística do questionário, o viés das redes de contato e a 

dependência da autodeclaração e da memória. Ainda assim, a densidade analítica 

se fortalece justamente pela pluralidade das fontes e pela coerência entre os dados. 

O que se apresenta, portanto, é uma narrativa metodologicamente híbrida e 

comprometida: capaz de transitar entre o arquivo e a rua, entre o museu e a 

quebrada, entre o texto legal e a poesia marginal, para desvelar a face racializada 

da política de drogas no Brasil e, ao mesmo tempo, afirmar os movimentos de 

resistência que a confrontam. 

Por fim, este trabalho se insere também no percurso formativo da disciplina 

Tópicos Avançados em Teoria do Direito – Direito e Relações Raciais, que 

possibilitou aprofundar o entendimento sobre como o sistema jurídico brasileiro 

opera na manutenção das desigualdades raciais. Ao mesmo tempo, nasce da 

experiência pessoal e coletiva de uma jovem preta e periférica, que desde 2018 

 



15 

utiliza a maconha como forma de cuidado em saúde e, a partir de 2023, conquistou 

legalmente o direito ao autocultivo após enfrentar processos jurídicos desafiadores. 

Esse lugar de fala não apenas orienta a escolha metodológica – que 

combina revisão bibliográfica, pesquisa autoetnográfica e análise de formulário 

online de respostas anonimizadas – mas também reafirma o caráter político do 

estudo, comprometido em tensionar a colonialidade dos saberes e reivindicar a 

democratização do acesso à maconha medicinal. Assim, este trabalho se propõe a 

contribuir para o debate acadêmico e social sobre a política de drogas no Brasil, 

evidenciando suas conexões com o racismo estrutural e apontando caminhos de 

resistência e reparação histórica. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



16 

2 HISTÓRIA DA MACONHA, CRIMINALIZAÇÃO E POLÍTICA DE DROGAS 
BRASILEIRA POR UMA PERSPECTIVA RACIALIZADA​  

​ Esse capítulo representa o esforço de uma contextualização histórica do uso 

da planta, que remonta de 10.000 a.C., através da memória museográfica; bem 

como de teóricos brasileiros que resgatam a chegada da maconha no Brasil e o 

desenvolvimento da criminalização à partir de uma estigmatização racializada. 

Escolhi o ponto de partida da visita ao Museu Brasileiro da Cannabis (MBC) em 

João Pessoa, pois o espaço reúne registros da longa relação da humanidade com a 

maconha e organiza essa história em uma linha do tempo. No entanto, mais do que 

absorver os conteúdos expostos, o olhar lançado a essa visita foi sensível, 

percebendo tanto os marcos que aparecem quanto os silêncios que permanecem. 

De acordo com o Estatuto de Museus (2009), o museu é uma 

instituição que conserva, investiga, comunica, interpreta e expõe, 
para fins de preservação, estudo, pesquisa, educação, contemplação 
e turismo, conjuntos e coleções de valor histórico, artístico, científico, 
técnico ou de outra natureza cultural, aberta ao público, a serviço da 
sociedade e de seu desenvolvimento (BRASIL, 2009)  

Assim, acredito que analisar os elementos presentes no MBC é importante 

para entender as escolhas políticas na organização dos documentos e materiais 

nele presente. É necessário se questionar e compreender quais memórias estão 

sendo construídas acerca da história da planta em nosso território, bem como seus 

motivos.  

 

2.1 História milenar e potencial da maconha e sua relação com a sociedade: 
uma visita ao museu 

O uso de substâncias psicoativas acompanha a humanidade desde sempre. 

De rituais sagrados à cuidados cotidianos, de celebrações à remédios, plantas e 

preparados que alteram a consciência fazem parte da história de diferentes povos e 

culturas. O que muda não é o uso em si, mas o modo como determinados grupos e 

substâncias passam a ser enquadrados. Com a ascensão da racionalidade 

moderna, a categoria “droga” deixa de ser um conceito aberto e diverso e passa a 

ser reduzida, quase sempre, a um sentido negativo: perigo, doença, ameaça.  

 



17 

Drogaria é a nomenclatura atribuída à locais destinados a comercialização de 

remédios, ilustrando que a droga ser veneno ou remédio depende de diversos 

fatores e não apenas da substância. Essa construção social sobre drogas não surge 

de forma neutra, pelo contrário: é resultado de disputas políticas, econômicas e 

morais que, de forma seletiva, separam o que é “aceitável” do que é “proibido”, 

criando um abismo entre drogas de uso livre, permitido ou controlado e aquelas 

declaradas ilícitas. Essa fronteira não é científica: é moral, atravessada por 

interesses coloniais e raciais. 

​ No Museu da Cannabis Brasileiro, localizado em João Pessoa (PB), 

encontra-se exposta uma linha do tempo que retrata registros históricos mundiais 

relacionados ao uso da maconha. Segundo a ilustração, os primeiros vestígios de 

objetos produzidos a partir da planta, como vasos decorativos, datam de 

aproximadamente 10.000 a.C. Já os registros mais antigos de uso medicinal 

aparecem na China, por volta de 4.000 a.C., confirmados por técnicas de datação 

por carbono 14. 

Em 2.900 a.C., o imperador chinês Fu Hsi descrevia a maconha como um 

“bom remédio”. Poucos séculos depois, em 2.700 a.C., Shen Nung, divindade 

padroeira da agricultura, listou mais de cem doenças tratáveis com a planta. Em 

2.500 a.C., há registros do uso medicinal do haxixe — extrato bruto da maconha. Já 

em 1.700 a.C., a civilização egípcia utilizava a cannabis como um de seus principais 

medicamentos, de acordo com o Papiro Ramesseum III. 

Na Índia, em 1.500 a.C., a maconha — chamada de ganja — assumia dupla 

função: era cultuada como divindade em tradições espiritualistas e utilizada como 

tratamento terapêutico, prática que permanece até os dias atuais. No século II, Hua 

To, médico chinês considerado fundador da cirurgia, já a descrevia como analgésico 

e aplicava misturas de vinho com maconha para anestesiar pacientes. 

No Ocidente, seu papel também foi marcante. Em 1455, Johannes Gutenberg 

imprimiu a primeira Bíblia em papel de cânhamo, inaugurando uma nova etapa na 

difusão de conhecimento. Em 1563, o fisiologista português Garcia da Orta 

registrava, em suas publicações, descrições detalhadas do uso terapêutico da planta 

 



18 

na Índia. No século XVII, governos europeus encorajaram o cultivo do cânhamo, 

principalmente para extração de fibras e produção de remédios. 

No Brasil, em 1783, foi criada a primeira Real Feitoria do Linho-Cânhamo, 

que promoveu o cultivo e a utilização da planta, sobretudo para a produção têxtil no 

Sul do país. Poucos anos depois, em 1794, o Dispensatório de Edimburgo (Escócia) 

listava as sementes de maconha como eficazes para tosse e cistite. Ao longo do 

século XIX, as propriedades medicinais e psicoativas da resina se tornaram 

conhecidas e amplamente estudadas na Europa e nos Estados Unidos. Em 1854, a 

cannabis era comercializada livremente em farmácias norte-americanas para tratar 

diversos sintomas e enfermidades. 

O século XX, no entanto, marca a guinada proibicionista. A Califórnia foi o 

primeiro estado norte-americano a criminalizar o cultivo, venda e uso da maconha 

em 1913. Curiosamente, no Brasil, essa criminalização já havia ocorrido antes, com 

a Lei do Pito do Pango de 1830, que não aparece mencionada na linha do tempo 

do Museu, mesmo sendo o primeiro marco legislativo no mundo todo quanto à 

criminalização da maconha e também o um marco importante como instrumento 

jurídico racista no proibicionismo. Mais tarde, em 1932, Getúlio Vargas ampliou a 

repressão ao declarar ilegais a maconha e práticas culturais da população negra, 

como o candomblé e a capoeira. 

Figura 1 - Fragmento da linha do tempo do MBC 

 
Fonte: Acervo pessoal / fotografia feita pela autora no MBC 

 



19 

 

Nos EUA, apesar de protestos da comunidade médica, a maconha foi 

proibida nacionalmente em 1937. Pouco depois, em 1961, a Convenção 

Internacional de Drogas Narcóticas declarou a planta perigosa e sem valor 

medicinal. A ciência, entretanto, caminhava em sentido oposto: em 1964, o Dr. 

Raphael Mechoulam isolou o THC e descreveu suas propriedades pela primeira vez, 

tendo já estudado o CBD em 1963. 

Entre idas e vindas, resistências emergiram. Em 1976, Robert Randall, 

paciente norte-americano, obteve na Justiça o direito de usar maconha para fins 

medicinais. Dois anos depois, o Novo México aprovou a primeira lei estadual 

reconhecendo oficialmente suas propriedades terapêuticas. Em 1988, 

pesquisadores da Universidade de Saint Louis (EUA) identificaram receptores 

canabinóides específicos no organismo humano, confirmando a interação biológica 

da planta com o corpo. Em 1996, a Califórnia tornou-se pioneira na legalização do 

uso medicinal, seguida de diversos estados e países — como a Inglaterra, que em 

1998 recomendou sua legalização, e o Canadá, que em 2001 regulou oficialmente o 

uso da cannabis para fins médicos. 

Na Espanha, em 2005, o governo da Catalunha iniciou um amplo programa 

de cannabis medicinal em hospitais. No Brasil, a Lei 11.343/2006 reconheceu a 

possibilidade de cultivo e uso para fins científicos e medicinais, mas sem 

regulamentação efetiva. Apenas em 2009 o CONAD (Conselho Nacional de Políticas 

sobre Drogas) aprovou resolução admitindo as propriedades terapêuticas da planta, 

reconhecendo como erro histórico a inclusão da cannabis na lista de substâncias 

proibidas da Convenção de 1961. 

A partir daí, a luta se intensificou: em 2010 foi publicado o primeiro livro 

brasileiro sobre cultivo terapêutico; em 2011, o medicamento Sativex foi lançado no 

Reino Unido e distribuído em vários países. Em 2014, uma paciente brasileira 

conquistou o direito de importar medicamentos à base de cannabis — um avanço 

restrito a quem tinha condições financeiras de arcar com os altos custos. Em 2016, 

famílias brasileiras obtiveram autorizações judiciais para o cultivo artesanal. 

 



20 

Em 2017, a Paraíba entrou para a história com a ABRACE, primeira 

instituição do Brasil autorizada a cultivar, extrair e fornecer medicamentos de 

cannabis a seus associados. Em 2019, a Anvisa regulamentou a venda de produtos 

à base de cannabis em farmácias de não manipulação. Em 2020, o Rio de Janeiro 

obteve autorização para cultivo com fins de pesquisa, e a ABRACE passou a 

desenvolver estudos em parceria com universidades, inclusive sobre os efeitos da 

cannabis no tratamento de sintomas relacionados à Covid-19. 

Esse panorama geral da linha do tempo de marcadores sociais relacionados 

à maconha evidencia a contradição histórica: trata-se de uma planta utilizada há 

milênios como remédio, divindade e recurso social, mas que passou a ser proibida 

mesmo após séculos de declarações sobre suas propriedades terapêuticas. Um 

paradoxo que só pode ser explicado à luz do racismo estrutural e dos interesses 

políticos e econômicos que moldaram o proibicionismo. 

 

2.2 Maconha na formação do Brasil e a perpetuação de estigmas coloniais 

A partir daqui faremos uma abordagem teórica sobre o tema a partir da 

criminalização dos corpos negros. A criminalização da maconha no Brasil não é um 

desvio de percurso na história nacional, mas a expressão de um projeto contínuo de 

poder, controle e extermínio. Desde os primórdios do século XIX, a proibição da 

planta esteve intrinsecamente ligada não a preocupações sanitárias, mas à 

necessidade de controle social da população negra, recém-liberta ou ainda 

escravizada. Este subcapítulo demonstra como a legislação antidrogas foi, desde a 

Lei do Pito do Pango (1830), uma ferramenta de gestão racial, um braço jurídico do 

genocídio do povo negro. Através de uma análise que conecta o passado colonial ao 

presente do encarceramento em massa e da letalidade policial, evidencia-se que a 

"guerra às drogas" é, na realidade, uma guerra racialmente orientada, cujos alvos 

são os mesmos há quase 200 anos: os corpos, as culturas e a existência da 

população negra e periférica no Brasil. Para essa análise, trazemos os conceitos de 

colonialismo descrito por Fanon (1961), os elementos de análise de Flauzina (2006) 

e as contribuições de Souza (2022) e Velho (1983) sobre a criminalização da 

maconha no Brasil. 

 



21 

A formação do Brasil que conhecemos hoje é marcada pela escravidão e 

desumanização de povos negros e indígenas. A colonização portuguesa, além de 

arrancar riquezas e terras dos povos originários, também sequestrou milhões de 

africanos para serem explorados como mão de obra escravizada. Esse processo 

moldou a estrutura social brasileira, que até hoje sustenta profundas desigualdades 

— e é nele que se enraízam as políticas de criminalização que ainda hoje 

atravessam corpos negros e indígenas. Como lembra Fanon (1961, p. 57), “o 

colonialismo não é uma máquina de pensar, nem um corpo dotado de razão: é a 

violência em estado bruto, e só pode se render diante de uma violência maior.” 

Esta violência bruta e fundadora não cessou com o fim formal do 

colonialismo; ela se metamorfoseou, encontrando novos mecanismos burocráticos e 

jurídicos para perpetuar seu projeto de dominação. É precisamente nessa violência 

bruta, fundadora e incessante, que Ana Flauzina (2006) localiza o conceito de 

genocídio. No capítulo "Ângulos do Genocídio", a autora argumenta que o extermínio 

da população negra não é um evento isolado ou um desvio de percurso, mas um 

projeto político contínuo e necessário para a manutenção da ordem racial brasileira. 

Longe de ser uma metáfora, o genocídio aqui é entendido em seus termos jurídicos 

mais concretos: como uma série de atos perpetrados com a intenção de destruir, no 

todo ou em parte, um grupo nacional, étnico, racial ou religioso. A violência policial, 

os autos de resistência4 e o encarceramento em massa não são, portanto, falhas de 

um sistema, mas sim a sua operação padrão e eficiente. O corpo negro caído no 

chão é a expressão mais crua e cotidiana dessa engrenagem que funciona como 

uma espécie de "limpeza social", atualizando a lógica senhorial de controle e 

eliminação da negritude. 

A autora desmonta a ideia de que o Estado age por negligência ou 

incompetência, revelando uma intencionalidade profundamente racista em suas 

estruturas. Ela demonstra como o sistema de justiça criminal, ao tratar vidas negras 

4 Um auto de resistência era um documento jurídico-administrativo utilizado no Brasil para registrar 
situações em que uma pessoa morria durante uma ação policial, sob a justificativa de que teria 
resistido à prisão ou atacado os agentes. Fundamentado na ideia de legítima defesa, esse 
instrumento permitia relatar o uso da força pelos policiais como necessário para conter a 
agressão. Contudo, foi alvo de muitas críticas por funcionar, na prática, como uma forma de 
encobrir execuções e dificultar a responsabilização de agentes do Estado por homicídios. Em 
2019, o termo deixou de ser usado oficialmente, sendo substituído pela determinação da 
Resolução Conjunta nº 02/2015, que estabelece a abertura obrigatória de inquérito policial para 
investigar mortes decorrentes de confrontos com a polícia. 

 



22 

como descartáveis, opera como um braço moderno do poder colonial. A seletividade 

penal, que criminaliza fenótipos, estilos e territórios periféricos, é um dos "ângulos" 

desse genocídio: um mecanismo silencioso e burocrático de extermínio. O genocídio 

do negro no Brasil, seguindo a tese da autora, não é executado em câmaras de gás, 

mas é distribuído em doses homeopáticas e diárias: na abordagem policial violenta, 

na sentença judicial mais longa, na cela superlotada e na naturalização midiática 

dessas mortes. É um processo de aniquilamento lento, porém constante, que 

confere à estrutura social brasileira seu caráter profundamente assassino. 

Dessa forma, o "corpo negro caído no chão" não é um acidente de percurso 

na história nacional; é, na verdade, a prova material de um projeto inacabado de 

nação, que ainda se ergue sobre a pilhagem e a destruição de certas vidas 

consideradas menos dignas de luto e de proteção. A dissertação de Flauzina, assim, 

convida a uma leitura da realidade brasileira que vai além das noções de 

desigualdade ou violência generalizada, demandando que nomeemos as coisas 

pelos seus nomes: uma máquina de morte racialmente orientada, cuja compreensão 

é fundamental para qualquer projeto de futuro que pretenda ser verdadeiramente 

democrático e antirracista. 

É neste contexto que a maconha chega ao nosso país e, antes mesmo de 

decisões internacionais coletivas relacionadas à política de drogas, o Brasil já havia 

inaugurado lei que tipificou legalmente, ou seja, que criminaliza o uso e 

comercialização da maconha, no início do século XIX. Em 1830, foi promulgada a lei 

que ficou conhecida como Lei do Pito do Pango, pelo Código de Posturas do Rio de 

Janeiro, que afirmava: 

É proibida a venda e o uso do pito do pango, bem como a 
conservação dele em casas públicas. Os contraventores serão 
multados, a saber: o vendedor em 20$000, e os escravos e mais 
pessoas, que dele usarem, em três dias de cadeia.5 

 Assim, estabeleceu-se como crime o uso da maconha, prevendo prisão para 

quem usava e multa para quem comercializava, fazendo inclusive menção explícita 

a pessoas escravizadas como alvos de tal repressão; e, mesmo que não houvesse, 

não é difícil imaginar quem possuía capacidade econômica de de comercialização e 

5 ARQUIVO GERAL DA CIDADE DO RIO DE JANEIRO (AGCRJ). Documentação Escrita. Legislativo 
Municipal: Código de Posturas da Câmara Municipal do Rio de Janeiro. 4 de outubro de 1830. 

 



23 

para quem recaia as piores penalizações. Isso evidencia como a criminalização da 

maconha no território brasileiro possui raízes escravocratas, fundamentadas no 

controle de corpos. De acordo com Souza, o proibicionismo é uma  

doutrina que funde economia, ideologia e moralismo em ações 
regulatórias proibitivas, sobretudo, por meio da intervenção do 
sistema penal, sobre comportamentos, fenômenos ou mercadorias 
classificadas, num dado contexto histórico, como negativos 
(SOUZA, 2022, p. 18) 

O autor também afirma que o uso da maconha enquanto fumo já era 

demarcada socialmente no uso de sujeitos negros. A proibição do pito do pango em 

1830 não pode ser lida também, fora do contexto da cidade que a produziu. O Rio 

de Janeiro, entre o final do século XVIII e o início do XIX, passou por transformações 

profundas: a população mais que dobrou, a cidade expandiu seu tecido urbano, se 

tornou a capital do Império e o principal porto atlântico do país. Esse crescimento foi 

sustentado pela entrada massiva de africanos escravizados, muitos deles originários 

de sociedades centro-africanas – como ambundos, ovimbundos e bacongos – onde 

a cannabis já fazia parte da cultura não só do fumo como psicoativo, mas também 

como ritual e medicinal entre povos africanos em diáspora, para quem a planta se 

vinculava ao cuidado com o corpo, ao fortalecimento comunitário e a práticas de 

resistência cultural. Ou seja, a presença da planta estava diretamente relacionada à 

presença negra na capital, o que torna evidente que a preocupação das autoridades 

não era sanitária, mas racial e política.  

Para além dos círculos da população negra, também temos registros 

históricos que afirmam que as populações indígenas no Brasil estabeleciam relações 

próprias com plantas psicoativas, como a jurema, o tabaco e a própria maconha, 

incorporando-as em rituais de cura, espiritualidade e sociabilidade – como exemplo, 

trazemos o documentário Dirijo: A Maconha Antes da Proibição (2008), produzido no 

Amazonas, que mostra como a maconha era utilizada para diversos fins entre povos 

indígenas. O encontro dessas culturas no território colonial fez da cannabis um 

elemento de uso popular que atravessava o cotidiano de comunidades negras e 

indígenas, muito antes de qualquer regulamentação biomédica ou debate 

farmacêutico. 

 

 



24 

Assim, e em consonância com Velho (1983), entendemos que não é a planta 

em si que causa o pânico moral, mas as representações e imaginários que a 

rodeiam, sobretudo quando o consumo é associado a grupos sociais vistos como 

“desviantes”. A análise destaca que as crenças sobre a relação entre drogas e 

“perda de controle” são construções sociais que variam por classe, raça e território, 

e que a estigmatização explica muitas respostas punitivas. 

Desse modo, observa-se que o Brasil inaugura no mundo medidas legais 

contra a planta não por questões sanitárias ou de saúde pública, não por cuidado e 

proteção, mas como instrumento de repressão e controle sobre a população negra 

recém-liberta ou ainda escravizada. Essa postura precoce é indissociável do 

contexto de formação da sociedade brasileira e a criminalização da maconha é parte 

de um projeto amplo de regulação de corpos, culturas e práticas que não se 

enquadram no padrão ideal de “nação civilizada” formulado pela elite branca. 

A lei que inaugurou a criminalização da planta no Brasil que se perpetua até 

hoje foi elaborada por uma comissão de vereadores da Câmara Municipal do Rio, 

todos eles ligados ao comércio da cidade e, em alguns casos, diretamente ao tráfico 

de escravizados. O levantamento feito por Souza (2022) afirma que o vereador 

Francisco Luiz da Costa Guimarães, por exemplo, recebeu navios negreiros 

carregando milhares de africanos entre 1827 e 1830. Outros membros da comissão 

também eram comerciantes de grosso trato e auxiliares do poder judiciário, atuando 

como juízes de fato em processos criminais. Essa sobreposição entre comércio, 

tráfico de pessoas e atuação judicial mostra como o poder político da época estava 

inteiramente controlado pela elite branca mercantil, interessada em regular os 

corpos africanos que cresciam em número na capital. O proibicionismo nasce, 

assim, como ferramenta de manutenção de privilégios de uma classe que 

acumulava riqueza pelo tráfico e, ao mesmo tempo, criminaliza práticas culturais 

desses mesmos africanos. 

É revelador notar que os próprios vereadores que proibiram o pito do pango 

eram comerciantes de gêneros variados - e alguns provavelmente lucraram, em 

algum momento, com a venda da cannabis na cidade. Do ponto de vista econômico, 

não faria sentido banir um produto que movimentava milhares de consumidores 

africanos e afrodescendentes na capital. Mas é justamente nessa contradição que 

 



25 

se desvela o motivo real: não se tratava de proteger a saúde, nem de preservar o 

comércio, mas de instaurar mecanismos de controle social sobre uma população 

negra numerosa e vista como ameaça (SOUZA, 2022). A repressão ao uso da 

planta foi, portanto, menos uma questão de produto e mais uma questão de poder: 

criminalizar a maconha significava criminalizar os corpos que a utilizavam, 

reforçando o estigma racial que atravessaria todo o século XIX e ecoaria nas 

políticas posteriores. 

Nesse processo, o saber tradicional foi colocado em disputa. Como lembra 

Flauzina (2006), o direito penal brasileiro sempre operou como tecnologia de gestão 

racial, voltada a regular corpos negros e indígenas e a deslegitimar suas expressões 

culturais sob o signo da criminalidade. Fanon (1961) já apontava que o colonialismo 

não era apenas a expropriação de terras, mas também a tentativa de aniquilar 

práticas de vida e cosmologias, produzindo o negro como inimigo permanente da 

ordem. Assim, a criminalização da maconha no Brasil não pode ser lida como uma 

política de saúde pública, mas como parte de um projeto de poder racializado, que 

transforma a cultura negra em alvo de repressão enquanto consagra como ciência 

apenas o saber europeu. 

Enquanto saberes tradicionais de negros e indígenas eram criminalizados 

como práticas bárbaras e "atentados à moral", a ciência europeia branca se 

apropriava do mesmo conhecimento ancestral para lucrar e consolidar seu poder. A 

imagem dos "Cigarros Indios" do laboratório francês Grimault & Cie, exposta no 

MBC é a materialização dessa dupla padrão racial do proibicionismo. Enquanto o 

"pito do pango" fumado por africanos e seus descendentes era tratado como caso de 

polícia, os mesmos princípios ativos, embalados e industrializados pela farmacêutica 

europeia, eram vendidos livremente nas melhores farmácias como tratamento 

legítimo para asma, tosses e "longuijis". O que era sagrado na mão preta tornava-se 

commodity na mão branca; o que era ritual de cura no terreiro virava produto de 

patente no laboratório. 

 

 

 

 



26 

Figura 2 – Quadro de cigarretes indienes exposto no MBC 

 
Fonte: Acervo pessoal / fotografia feita pela autora no MBC 

 

Este não é um mero detalhe histórico. É prova de que a criminalização nunca 

foi sobre a substância em si, mas sobre quem a detém o conhecimento e quem a 

utiliza. A regra era clara: o mesmo ato que garantia o lucro e o conforto da elite 

branca (seja fumando um "Cigarro Indio" contra a tosse ou usando laudanum à base 

de ópio) era usado como justificativa para prender, torturar e exterminar a população 

negra. A linha que separava o remédio do veneno, o médico do criminoso, era 

moldada exclusivamente pelo racismo. A maconha só se tornou "perigosa" quando 

saiu dos laboratórios europeus e voltou para as mãos das comunidades que primeiro 

ensinaram seu uso ao mundo. O proibicionismo, portanto, é também um projeto de 

apropriação e apagamento epistêmico, que rouba saberes ancestrais para depois 

vendê-los como novidade científica, criminalizando os corpos que os preservaram. 

 



27 

O primeiro Código Penal do Brasil fixou punições distintas para livres e 

negros escravizados, de acordo com a Agência Senado (2020), e não se pode 

perder de vista a desumanização da população negra expressada em todas as 

esferas de poder, chegando a naturalizar as piores crueldades contra pessoas 

racializadas. Para ilustrar essa afirmação, trazemos aqui quais eram as divergências 

entre as punições para a população escravizada, onde não havia plena isonomia 

entre a população: existiam uma dezena de penas diferentes e uma Constituição do 

Império que afirmava que expressamente que no território nacional estavam 

“abolidos os açoites, a tortura, a marca de ferro quente e todas as mais penas 

cruéis”; porém, aos sujeitos escravizados, era permitida a execução das penas mais 

terriveis, sendo estas: morte na forca e galés, que consiste em trabalho público 

forçado e acorrentado à outras pessoas. Para além disso, se os indivíduos 

escravizados fossem penalizados com sanções brandas, como prisão ou multas, 

estas eram convertidas automaticamente em açoites. De acordo com Francisco de 

Paula Sousa (SP), deputado da época, já que haviam muitos escravizados 

são precisas leis fortes, terríveis, para conter essa gente bárbara. 
Quem duvida que, tendo o Brasil 3 milhões de gente livre, incluídos 
ambos os sexos e todas as idades, esse número não chegue para 
arrostar [enfrentar] 2 milhões de escravos, todos ou quase todos 
capazes de pegar em armas? O que, senão o terror da morte, fará 
conter essa gente imoral nos seus limites? (SOUSA, 1830 apud 
SENADO FEDERAL, 2020) 

Será que os sujeitos escravizados realmente precisavam do “terror da morte” 

para conter a imoralidade de seus limites? Quantos, desde 1830, não foram 

açoitados, forçados a trabalhar acorrentados ou mortos pelo uso da maconha, 

criminalizada no mesmo ano da assinatura do primeiro Código Penal? Após a 

abolição formal da escravidão em 1888, a elite brasileira se viu diante de um cenário 

que considerava perigoso para a manutenção do poder nas mãos da branquitude: 

uma população negra, recém-liberta, com seus saberes, práticas culturais e modos 

de vida ainda vivos, circulando em um país que nunca estruturou políticas de 

reparação. Ao invés de incluir, o Estado brasileiro intensificou mecanismos de 

vigilância e punição, transformando o que deveria ser um marco de liberdade numa 

manutenção da escravidão e controle de corpos racializados.  

 

 



28 

Figura 3 - Jornal O Globo datado de 1930 

 
Fonte: Acervo pessoal / fotografia feita pela autora no MBC 

 

O jornal O Globo, exposto no MBC, mostra como o próprio teor das notícias 

relacionadas à maconha era abertamente racista, referindo-se à planta como 

"veneno africano" de origem “diabólica”. No entanto, é no Prefácio da 2ª Edição do 

livro Maconha, publicado em 1958 pelo Serviço Nacional de Educação Sanitária (ou 

seja, um equipamento estatal), que a máscara do discurso higienista e "científico" cai 

por terra, revelando a mesma lógica eugenista e racista do século XIX disfarçada de 

política de saúde pública. 

 

 



29 

Figura 4 - Prefácio do livro Maconha, de 1958 

 
Fonte: Acervo pessoal / fotografia feita pela autora no MBC 

 

 



30 

O texto é um monumento ao projeto genocida do Estado. Ele não esconde 

seu alvo: a "última e mais baixa escala social", composta por "analfabetos e sem 

cultura", tais termos eram usados para se referir às pessoas negras e indígenas que 

utilizavam a planta. A linguagem é um artefato de poder que transforma seres 

humanos em categorias a serem eliminadas. Quando o então diretor desse Serviço 

Nacional, Inabussi Rocha, fala em "eugenia da raça" e em defender os "infelizes" da 

"despersonalização" causada pela maconha, ele está atualizando o mesmo pavor da 

elite branca que, um século antes, via na população negra livre uma ameaça a ser 

contida pelo "terror da morte". 

A associação da planta ao "assassínio frio", à "prostituição da esposa ou filha" 

e ao "latrocínio sem explicação" não é uma hipérbole; é a estratégia consciente de 

criminalizar e patologizar a existência negra. É a justificativa perfeita para a violência 

estatal. O prefácio explicita que a "guerra às drogas" nunca foi sobre substâncias, 

mas sobre pessoas. Ele revela o cerne do projeto: identificar um inimigo interno (o 

corpo negro, pobre e periférico), atribuir a ele uma patologia social (a 

"despersonalização" pelo vício) e autorizar sua eliminação física e simbólica em 

nome da "segurança da sociedade" e da "nobreza" dos sentimentos brancos. 

A conclusão do diretor é a confissão de um genocídio: considerar o problema 

"à margem da lei" é "malhar em ferro frio". Ou seja, a lei sozinha não basta, é 

preciso algo mais. Esse "algo mais" é a violência extrajudicial, a letalidade policial, o 

encarceramento em massa que viriam a se intensificar nas décadas seguintes. O 

prefácio de 1958 é, portanto, a pedra fundamental da política de drogas genocida 

que ainda hoje mata pretos e pobres no Brasil. Ele prova que o extermínio não é um 

efeito colateral, mas o objetivo central. 

Não por acaso, um ano antes mesmo de ser promulgada a Constituição de 

1891, a República já havia instaurado dois instrumentos centrais de controle da 

população negra: o novo Código Penal de 1890 e a “Seção de Entorpecentes, 

Tóxicos e Mistificação”, voltada para reprimir cultos de matriz africana e o uso da 

maconha, especialmente nos rituais do Candomblé, então classificados como “baixo 

espiritismo”. 

 



31 

Nesse período, vozes da medicina e da psiquiatria foram fundamentais para 

reforçar o imaginário racista que associava a maconha à criminalidade e à barbárie. 

Um exemplo emblemático é o do psiquiatra Rodrigues Dória6, figura importante na 

fundamentação da criminalização da maconha no Brasil, intitulado por Saad (2019) 

como “a chama da proibição no Brasil”, descrevia a planta como instrumento de 

“vingança” de negros “selvagens” contra brancos “civilizados”, associando seu uso a 

feitiçarias, danças e manifestações culturais de origem africana, sempre num teor 

preconceituoso e estigmatizado. Essa construção discursiva não apenas 

deslegitimava práticas culturais, mas patologizava e criminalizava corpos negros, 

sustentando uma lógica de exclusão. 

é possível que um indivíduo já propenso ao crime, pelo efeito 
exercido pela droga, privado de inibições e de controle normal, com o 
juízo deformado, leve a prática seus projetos criminosos . (…) Entre 
nós a planta é usada, como fumo ou em infusão, e entra na 
composição de certas beberragens, empregadas pelos “feiticeiros”, 
em geral pretos africanos ou velhos caboclos. Nos “candomblés” - 
festas religiosas dos africanos, ou dos pretos crioulos, deles 
descendentes, e que lhes herdaram os costumes e a fé – é 
empregada para produzir alucinações e excitar os movimentos nas 
danças selvagens dessas reuniões barulhentas. Em Pernanmbuco a 
herva é fumada nos “atimbós” - lugares onde se fazem os feitiços, e 
são frequentados pelos que vão aí procurar a sorte e a felicidade. Em 
Alagoas, nos sambas e batuques, que são danças aprendidas dos 
pretos africanos, usam a planta, e também entre os que “porfiam na 
colcheia”, o que entre o povo rústico consistem em diálogo rimado e 
cantado em que cada réplica, quase sempre em quadras, começa 
pela deixa ou pelas últimas palavras de contendor (HENMAN e 
PESSOA JR, 1986, apud ARAÚJO, 2018) 

6 Reconhecer o sobrenome não é uma coincidência qualquer. Herdeiro de capitanias hereditárias, 
Rodrigues Dória é produto da exploração direta de nossas terras desde sua colonização; 
curiosamente (ou não), o psicanalista é antepassado direto de João Dória, conhecido por ser 
governador do estado de São Paulo durante os anos de 2019 à 2022, bem como pelo vazamento 
de um vídeo íntimo de uma orgia sexual quando ainda era prefeito de São Paulo, em 2018. Não 
obstante, João Dória já foi condenado por apropriação indevida de terras. De acordo com as 
últimas informações enviadas ao TSE (Tribunal Superior Eleitoral), a fortuna do ex-governador é 
atualmente avaliada em 179,7 milhões de reais. Este é o legado de quem fundamentou o 
proibicionismo no Brasil. Para mais informações referentes à genealogia da família Dória e sua 
atual fortuna, acesse: 
http://www.inventyeditora.com.br/dez16/files/assets/common/downloads/page0036.pdf.  
Se quiser saber mais sobre seus escândalos políticos, acesse as notícias dos veículos de 
imprensa da  Rede Globo: 
https://oglobo.globo.com/politica/justica-manda-doria-devolver-area-publica-invadida-em-campos-d
e-jordao-20164524; 
https://g1.globo.com/politica/eleicoes/2022/noticia/2022/03/14/justica-eleitoral-arquiva-inquerito-qu
e-apurava-difamacao-contra-doria-apos-divulgacao-de-video-intimo-em-2018.ghtml. Todos os 
canais foram acessados em 11 set. 2025. 

 



32 

Este processo de criminalização no Brasil antecedeu em décadas os tratados 

internacionais sobre drogas. Embora fatores geopolíticos e interesses internacionais 

não trabalhados na pesquisa tenham reforçado o regime global proibicionista, suas 

bases no Brasil são fundamentalmente racistas. As legislações proibicionistas em 

âmbito global só ganharam força no século XX, mas aqui o racismo e o higienismo já 

se consolidavam pela branquitude. O proibicionismo brasileiro não nasceu como 

política de saúde pública. Ele foi, desde o início, um projeto de poder racializado. A 

lei não separava planta de pessoa – ou seja, ao criminalizar a maconha, 

criminalizam, de fato, a cultura, os espaços e as relações sociais da população 

negra e indígena. Em artigo publicado na II Jornada de Estudos Negros, a mestra 

Bruna Araújo observa que materiais como este não eram aleatórios, mas fragmentos 

de um movimento racista em prol da criminalização de corpos racializados, onde 

havia um esforço de intelectuais em elaborar uma série de teses 
criminalizando negros, indígenas, capoeiristas, sambistas, 
maconheiros, prostitutas, macumbeiros, cachaceiros, adotando a 
defesa da estigmatização de setores sociais já marginalizados social 
e historicamente no Brasil (ARAÚJO, 2018, p. 11) 

Essa lógica se perpetua no presente. A lei 11.343/20067, apesar de 

descriminalizar formalmente o porte para uso pessoal, entrega ao juiz a avaliação 

subjetiva sobre o que é uso e o que é tráfico. Tal dispositivo abre espaço para a 

seletividade penal, permitindo que raça, classe, território e antecedentes pesem 

mais que a quantidade de droga apreendida ou o contexto da apreensão. O 

resultado é previsível: jovens negros e pobres são sistematicamente enquadrados 

como traficantes, enquanto usuários brancos de classes médias e altas são tratados 

como doentes ou “aventureiros”. 

Tal realidade também não muda com o novo parâmetro estabelecido pelo 

Supremo Tribunal Federal (STF) de 40 gramas ou 6 plantas fêmeas para diferenciar 

quem deve ser enquadrado como traficante e quem deve ser considerado usuário. 

Além da questão técnica (a dificuldade de identificar o sexo da planta antes da 

floração), o parâmetro é inócuo porque ignora o cerne do problema: a seletividade 

policial. A polícia não invade condomínios de classe média para contar plantas, 

7 A lei institui o SISNAD, que consiste no Sistema Nacional de Políticas Públicas sobre Drogas. Para 
além disso, também “prescreve medidas para prevenção do uso indevido, atenção e reinserção 
social de usuários e dependentes de drogas; estabelece normas para repressão à produção não 
autorizada e ao tráfico ilícito de drogas; define crimes e dá outras providências”.  

 



33 

tornando a regra irrelevante para combater o racismo estrutural. O alvo segue sendo 

o mesmo, isto porque os elementos subjetivos, que deveriam se pautar no contexto 

da apreensão, são na verdade os próprios estereótipos sociais e institucionais 

racistas. 

Os números confirmam a face racial da política de drogas brasileira. Dados 

atualizados do DEPEN (Sistema de Informações do Departamento Penitenciário 

Nacional) de 2023 apontam que 67,4% da população prisional brasileira se 

autodeclara preta ou parda. Entre as mulheres presas, os delitos de drogas 

permanecem como a principal causa, atingindo desproporcionalmente mulheres 

negras. Essa seletividade também se expressa na letalidade: dados do Fórum 

Brasileiro de Segurança Pública (Anuário 2025) mostram que 79% das vítimas de 

intervenção policial são negras. 

Adentrando no formulário aplicado; vemos o reflexo direto desses dados. As 

respostas anônimas colhidas no formulário confirmam que a repressão não incide 

sobre a substância, mas sobre corpos racializados. P01-N relata que “Ocorreram 

mais de uma abordagem… apanhei em quase todas… além de apreensão”.  A 

P02-N afirma que “a abordagem da polícia é racista e segue estereótipos culturais.”. 

Para P07-N, “a guerra às drogas mata preto e pobre diariamente no Brasil, isso é 

uma realidade que vem desde a invasão, nada mudou, agora ela tá 

institucionalizada”. Sobre a política de drogas, P08-N afirma que “Não há dados que 

comprovem a sua eficiência, apenas o aumento da violência e o extermínio do povo 

negro.” 

Acerca da pergunta “Considera haver igualdade social e racial na atual 
política de drogas tanto no Brasil quanto na Paraíba?”, P09-B reflete que “existe 

uma diferença gritante, sou branco e nunca fui abordado, apesar de sempre 

frequentar vários tipos de lugar, inclusive já estive com um grupo de amigos q todos 

foram abordados menos eu”. Por outro lado a resposta de P46-N relata com 

pessoalidade o racismo presente na política de drogas, transcrita abaixo sem 

alterações:       

Com certeza não. Enquanto a galera de classe média, na maioria 
branca, fuma maconha de boa qualidade dentro de condomínio sem 
medo nenhum de polícia, a realidade é bem diferente pra quem é 
preto e pobre. A gente tem que correr risco todo dia, sendo parado, 

 



34 

revistado, levando esculacho e fumando maconha ruim. Até na 
venda existe diferença: quem tá na quebrada sofre repressão 
pesada, já quem vende ou consome em área nobre quase nunca é 
incomodado. Isso mostra claramente que a política de drogas no 
Brasil não trata todo mundo igual, pesa muito mais em cima de preto 
e pobre. 

Outrossim, P10-N, acredita que “nunca houve. As abordagens e punidas são 

medidas pela cor da pele, fenótipo e condição econômica.” A experiência de P33-N 

é convergente: “Sempre sou confundida com traficante”, mesmo quando busca 

legitimidade terapêutica. A P14-B compartilha: “vi amigos negros tomarem tapa na 

cara”. 

Ao longo do século XX e XXI, a figura do “traficante” foi sendo moldada pela 

mídia e pelo discurso oficial como o inimigo a ser eliminado: jovem, negro, morador 

de favela. Essa representação ecoa o maniqueísmo colonial descrito por Fanon 

(1961), que opunha o “civilizado” ao “bárbaro” e autorizava sua eliminação física. A 

postura de agentes de segurança pública reproduz tal estereótipo, a P26-N relata: 

“Num dia só cheguei a levar 5 enquadros”. 

O que começou com a Lei do Pito do Pango e se fortaleceu com o Código 

Penal de 1830 permanece vivo, agora legitimado pelo discurso da guerra às drogas. 

E, como toda guerra, tem alvos preferenciais. No Brasil, esses alvos continuam 

sendo os mesmos desde então.  Ao analisar as vozes vivas de quem sente na pele 

os efeitos da política de drogas, vemos como essa realidade também se evidência 

na produção artística desses sujeitos, como na poesia da poeta marginal paraibana 

e negra Sofia Sousa, conhecida pelo vulgo Dorim no movimento Hip-Hop. Em uma 

de suas obras, ela se refere ao combate às drogas como o próprio retrato do Brasil: 

o Brasil vivendo um brutal genocídio e... 
o sistema ainda quer jogar a culpa em quem fuma um fino? 
ESTADO, SAIBA QUE A CULPA É SUA 
você vai cair carregando o peso dos corpos pretos nas costas por 
sua conduta 
brincando de caça na favela  
tiro ao alvo com as criança 
tu acha que é a PM que vai me passar confiança? 
169 balas perdidas só em 2019 
tu vai me dizer que a polícia 
sente o cheiro de beck mas não sente o cheiro de morte? 
(DORIM, 2019, grifo nosso) 

 

 



35 

O ciclo de violências e mortes justificadas pela “guerra às drogas” se 

evidencia na obra que percorre às ruas de Dorim e pode ser comprovada nos 

âmbitos acadêmicos. Se a análise de Ana Flauzina já mencionada nos fornece a 

lente macro para entender o genocídio como projeto político, é no artigo "Fuzil, 

Caneta e Carimbo", de Juliana Farias (2015), que encontramos a anatomia concreta 

de sua execução cotidiana. Nele, a autora desvela como o Estado, longe de ser um 

monstro homogêneo e abstrato, opera seu poder letal através de uma tríade 

mortífera que articula a violência bruta com a violência burocrática. 

O fuzil representa o braço armado do Estado, a violência física e direta que 

ceifa vidas negras nas periferias, favelas e becos deste país. É a ponta de lança, a 

materialização final daquela "violência em estado bruto" de que falava Fanon. Ele é 

o executor do projeto genocida delineado por Flauzina, aquele que literalmente 

derruba o "corpo negro caído no chão".  

Mas esse ato brutal não existe no vazio. Ele é legitimado, autorizado e 

normalizado pela caneta. Esta simboliza a produção de leis, decretos, portarias e 

autuações que criminalizam a existência negra. A caneta é a ferramenta que 

transforma o racismo em norma, que legaliza a exceção e que fabrica a culpa. Ela é 

quem escreve a letra da lei que o fuzil cumpre, criando a ficção jurídica que justifica 

o extermínio. É a violência simbólica que antecede e permite a violência física. 

Por fim, o carimbo é o mecanismo burocrático que oficializa, arquiva e apaga. 

É a assinatura no auto de resistência, o carimbo no processo arquivado, o registro 

que transforma um homicídio em "letalidade policial legítima". O carimbo é a 

máquina de produzir impunidade e esquecimento, lavando as mãos do Estado e 

conferindo um ar de legalidade e frieza técnica à barbárie. Ele é o último ato do 

ritual: a administração da morte como mero trâmite administrativo. 

Juntas, a caneta que legisla, o fuzil que executa e o carimbo que arquiva e 

absolve formam o ciclo completo da máquina genocida. Este tríptico demonstra que 

o Estado não é um ente dividido entre "bons legisladores" e "maus policiais". Pelo 

contrário, é um organismo integrado cujas diferentes funções — a legislativa, a 

executiva e a burocrática — cooperam sinergicamente para o mesmo fim: a 

 



36 

manutenção de uma ordem racial que depende da eliminação simbólica e física da 

população negra. 

Portanto, o "corpo negro caído no chão" é a obra final dessa tríade. Ele é 

atingido pelo fuzil, numa ação autorizada pela caneta e subsequentemente tornada 

invisível pelo carimbo. Compreender essa engrenagem é essencial para desmontar 

a ideia de "casos isolados" e perceber o genocídio como um processo sistemático, 

burocrático e meticulosamente organizado pelo próprio Estado. 

 

 

 



37 

3 POLÍTICA CRIMINAL E ANTIPROIBICIONISMO NA PARAÍBA 
 

Aqui, os esforços se direcionam para comprovar que o racismo que lapida a 

política criminal brasileira não é uma abstração distante, mas uma força operante e 

letal no cotidiano do Estado da Paraíba. A seletividade penal, o encarceramento em 

massa e a violência estatal têm cor, CEP e classe social específicos no estado, 

seguindo o mesmo roteiro genocida denunciado por Flauzina (2006). Dessa 

maneira, apresentamos o panorama dessa política no estado da Paraíba; além de 

discorrer sobre iniciativas coletivas de resistência e enfrentamento à ela.  

 

3.1 Política Criminal de Drogas na Paraíba 

Na Paraíba, como no resto do Brasil, a chamada guerra às drogas é menos 

sobre drogas e mais sobre gente. E não qualquer gente: é sobre a juventude negra e 

periférica que o Estado insiste em tratar como alvo, não como sujeito de direitos. 

Aqui, a política criminal de drogas não se apresenta como medida de cuidado ou 

proteção à saúde pública, mas como uma estratégia de controle social, legitimada 

pelo discurso da segurança e reforçada por um sistema penal que é uma máquina 

de moer corpos pobres e pretos. 

A voz mais crua e verdadeira dessa realidade não vem dos relatórios oficiais 

– que muitas vezes omitem ou maquiam a verdade, mas da poesia marginal que 

ecoa das quebradas paraibanas. Estes poetas não são meros comentaristas; são 

testemunhas e alvos primários do sistema que denunciam. Cris Luz, poeta marginal 

paraibana, utiliza a literatura para desmontar, verso a verso, a farsa proibicionista e 

suas raízes racistas, explicitando a dupla moral que condena o uso negro e popular 

da planta enquanto beneficiava o uso branco e elitista: 

Caso não saibam o porquê da criminalização da erva​
eu vou contar pra vocês​
o proibicionismo se deu início aqui na época da escravidão,​
por causa do racismo.​
O cânhamo era usado em cordas, tecidos, e muito mais,​
afinal o verdin também é vida,​
com ele é possível fazer mais de 5 mil produtos​

 



38 

cujo cânhamo é matéria prima,​
mas seu uso era elitista 
(CRIS LUZ, 2023) 

Do mesmo modo, a poeta marginal paraibana, mãe solo e artista, Hirlla, 

escancara a hipocrisia de um sistema que criminaliza a planta na mão preta e a 

glorifica na branca, denunciando a violência genocida que acompanha a proibição: 

vcs diz que é droga eu digo que é vida​
Criminalizada, roubada, vendida​
Vcs que a usam e a descrimina​
Cannabis sativa que cura a vida​
Enquanto o sistema pratica chacina​
Os engravatados só cheira a branquinha​
Ñ gosta do cheiro da erva verdinha​
Eu quero plantar e colher todo dia​
Não quero ir na boca comprar uma dólinha8 
(UMA POETISA PRETA - HIRLLA, 2020) 

Vulto (2023), outro poeta marginal paraibano, sintetiza em uma frase a 

essência do projeto colonial de criminalização: “Tudo trazido por preto, pra branco 

traz revolta”. Essa máxima vai ao cerne da questão: o que é cultura e tradição na 

mão do negro se torna ameaça e caso de polícia; o que é apropriado e 

comercializado pelo branco vira produto, lucro e inovação. A criminalização, 

portanto, é também um mecanismo de apagamento epistêmico e apropriação 

cultural. 

O que esses autores e autoras têm em comum, para além da maestria 

artística, é a raça e a classe social. Eles não falam sobre o alvo; eles são o alvo. 

Suas perspectivas não são meras ilustrações; são evidências primárias de como a 

guerra às drogas é vivida e sentida na pele pela juventude negra e periférica da 

Paraíba. 

Os dados comprovam como essa mira tem cor, classe e gênero. De acordo 

com dados apresentados pela Secretaria Nacional de Política sobre Drogas e 

Gestão de Ativos (Senad), ligada ao Ministério da Justiça e Segurança Pública 

(MJSP) , neste ano de 2025, o “encarceramento desse público aumentou 600% nas 

últimas duas décadas e, entre as mulheres presas, mais de 50% estão nessa 

condição por delitos relacionados à Lei de Drogas”. Isso reflete o padrão nacional 

8Dólinha ou Dóla é o nome popularmente conhecido em diversas cidades da Paraíba para uma 
pequena fração de maconha, geralmente embalada em plástico e comercializada em pontos de 
tráfico. 

 



39 

perverso em que o encarceramento feminino está diretamente associado ao tráfico 

em pequena escala – muitas vezes exercido sob coação ou como única alternativa 

de sustento. A interseccionalidade9 revela como a raça amplifica a opressão de 

gênero, especialmente em contextos como o sistema prisional, onde jovens negras 

enfrentam violências sobrepostas. Como afirma Carla Akotirene (2020, p. 26), “a 

raça vai impactar sobremaneira na opressão destinada a uma jovem encarcerada, 

alargando o efeito da dimensão de gênero" (p. 26). 

A seletividade penal, na prática, é um mecanismo de injustiça. A distinção 

entre “usuário” e “traficante” raramente é feita com base em critérios objetivos, como 

a quantidade de droga apreendida. O artigo 28, §2º da Lei 11.343/06 abre uma 

perigosa brecha para que juízes e policiais considerem fatores subjetivos e 

profundamente racistas – como o local da abordagem (a favela vs. o condomínio), 

os antecedentes (a existência ou não de passagem pela polícia) e a “conduta” do 

acusado (o que muitas vezes significa a cor da sua pele e seu fenótipo). Na prática, 

isso legitima prisões arbitrárias e reforça estereótipos que condenam jovens negros 

à prisão, dentro dos meios legais; ou à morte, dentro da realidade urbana. 

Minha experiência como estagiária do Núcleo de Direitos Humanos da 

Defensoria Pública do Estado da Paraíba me colocou diante da engrenagem cruel 

dessa máquina de moer gente. Lembro-me nitidamente do caso de dois pescadores 

(Processo nº 0000730-86.2012.8.15.0231), condenados por tráfico por portarem 17 

gramas de maconha. A quantidade era para uso próprio durante os longos dias no 

mar, seu local de trabalho. A principal – e quase única – fundamentação da sentença 

condenatória foi a forma de acondicionamento da substância: estava fracionada em 

“dólas”, o que, para o juiz, indicava animus de comercializar. 

Ao elaborar as Razões de Apelação contra essa decisão, pude constatar a 

fragilidade probatória e a seletividade do sistema. Argumentei, com base no art. 28 

da Lei 11.343/2006 e na jurisprudência do STJ, que a ínfima quantidade, o local da 

9Carla Akotirene, professora assistente na Universidade Federal da Bahia (UFBA), explica que “Os 
marxistas decidiram pela avenida de classe, as feministas pela avenida de gênero, os afrocêntristas 
pela avenida de raça, em diferentes abordagens que, tentam enfrentar o capitalismo, o patriarcado e 
o racismo. As mulheres negras, na tradição política, a exemplo da abolicionista Sojouner Truth, 
decidiram acreditar num encontro simultâneo e inseparado de estruturas, cuja repercussão é 
identitária. Quem luta contra apenas uma opressão, fortalece outras.” Disponível em: 
http://casefala.com.br/site/a-interseccionalidade/. Acesso em 10 set. 2025. 

 



40 

abordagem (saída de um local de rinha de galos, atividade cultural comum no 

interior) e as condições sociais dos réus – pescadores, primários, sem qualquer 

vínculo com o crime organizado, apontam inequivocamente para porte para 

consumo pessoal. O fracionamento era apenas a forma economicamente viável para 

aquisição da substância por pessoas de baixa renda. 

Este caso é um exemplo didático de como um critério supostamente "neutro" (o 

fracionamento) é aplicado de forma seletiva, ignorando completamente o contexto 

social e econômico que força a população pobre a adquirir a substância em 

pequenas quantidades. Não é difícil imaginar qual o perfil social e econômico de 

quem precisa se submeter a ir a lugares perigosos, como as bocas de fumo, para 

acessar um tratamento ou um alívio que precisa para manter o bem-estar. As telas 

das audiências que assisti durante dois anos eram um retrato cru e repetitivo: de um 

lado, juízes e promotores majoritariamente brancos; do outro, uma fila interminável 

de jovens negros e pobres. A conclusão que restou ao final desse período é que 

nosso judiciário paraibano mantém vivo um objetivo muito bem estabelecido desde a 

colonização: encarcerar em massa a juventude negra e periférica, utilizando-se de 

critérios formais que camuflam um profundo viés de classe e raça. 

Outro caso que escancara a crueldade seletiva do sistema é o de uma mãe 

de família, investigada em um contexto de evidente assédio penal (Processo nº 

0001025-84.2016.8.15.0231). Sua casa foi invadida em uma busca e apreensão 

onde foram encontrados 13,6 gramas de maconha e uma balança de precisão de 

cozinha. A acusação – e a subsequente condenação por tráfico, ainda em fase 

recursal – seguiu adiante mesmo diante da fragilidade probatória dos autos, que se 

resumia basicamente a esses dois elementos. 

Ao analisar o caso para elaborar os Memoriais em Defesa, era flagrante a ausência 

de qualquer outro indício de traficância: não havia dinheiro avultado, embalagens 

para fracionamento, celulares com mensagens suspeitas ou qualquer outro 

elemento objetivo que sustentasse a tese acusatória. A defesa argumentou, com 

base no art. 386, II e VII, do CPP, pela absolvição por insuficiência probatória, 

destacando que a posse de uma balança – objeto com utilidades lícitas 

incontestáveis – foi transformada, no imaginário judicial, em prova cabal de um crime 

 



41 

grave. O pressuposto da inocência, o in dubio pro reo10, simplesmente não existe 

para ela; assim como não existe, nas palavras de Racionais MC's, "da ponte pra cá". 

A "balança de cozinha" aqui opera precisamente como um artefato de 

criminalização, um símbolo que, descolado de qualquer contexto social ou 

econômico, serve para transformar uma mulher pobre, primária e sem histórico 

criminal em uma "grande traficante". Esta narrativa judicial demonstra a completa 

desconexão do sistema penal com a realidade material das periferias, onde um 

utensílio doméstico é ressignificado como instrumento do crime, ignorando-se toda a 

presunção de inocência e as garantias processuais mais básicas em favor de uma 

lógica punitivista e seletiva. 

Essa lógica não é nova. É a mesma que, desde o século XIX e a Lei do Pito 

do Pango, vem sendo utilizada para criminalizar e controlar corpos negros e 

indígenas no Brasil. A guerra às drogas, em solo paraibano, não inventa nada; ela 

apenas reproduz e atualiza velhas práticas de repressão e violência.  Não nos 

esquecemos o que Farias (2015) traz em sua pesquisa: ela é a manifestação 

contemporânea da tríade "fuzil, caneta e carimbo": a caneta que escreve leis 

seletivas, o fuzil que executa a violência nas operações policiais, e o carimbo do 

judiciário que legitima e arquiva a condenação de milhares de jovens negros. 

Os dados levantados, a produção poética e a experiência forense adquirida 

durante o estágio na Defensoria Pública da Paraíba evidenciam uma realidade 

frequentemente negligenciada: a política de drogas no estado não se apresenta de 

forma neutra. Ao contrário, possui alvos específicos e reproduz a lógica histórica de 

controle sobre corpos e territórios. Entretanto, mesmo diante desse cenário de 

violência e exclusão, emergem vozes que se recusam a permanecer silenciadas e 

que constroem, na prática, alternativas de relação com a maconha e com a própria 

vida. Essas vozes reivindicam o acesso integral ao tratamento medicinal, 

organizando-se no contexto paraibano e cultivando esperança – compreendida no 

sentido freireano de “esperançar”, isto é, de erguer-se, lutar e construir 

10O in dubio pro reo é um princípio do Direito que determina que, diante de dúvidas sobre a 
responsabilidade de uma pessoa acusada, a decisão deve favorecê-la. Isso significa que, se as 
provas apresentadas não forem suficientes para comprovar a culpa de forma inequívoca, o 
magistrado deve optar pela absolvição do réu. 

 



42 

coletivamente. É a essas resistências, que articulam a luta antiproibicionista na 

Paraíba, que o próximo tópico se dedica a mapear e analisar. 

 

3.2 Associações paraibanas e demais movimentos antiproibicionistas — 
resistências populares 
 

Longe de ser um fenômeno recente ou uma pauta de nicho, o 

antiproibicionismo na Paraíba é uma tradição de resistência profundamente 

enraizada nos saberes ancestrais de povos indígenas e negros, que historicamente 

utilizaram a cannabis e outras plantas de poder em rituais de cura e cuidado. Este 

tópico mapeia a rica e diversa tapeçaria de movimentos que compõem essa luta no 

estado, das ruas às audiências judiciais. Através da articulação entre a 

espiritualidade da Jurema Sagrada, a denúncia poética do Hip Hop, a mobilização 

política das Marchas da Maconha e a batalha jurídica pioneira de associações como 

a Liga Canábica, a ABRACE e a ACAFLOR, emerge um movimento popular robusto 

que desafia a lógica genocida da guerra às drogas. No entanto, esta análise também 

não se furta a criticar os limites dessas conquistas, questionando até que ponto o 

acesso seguro e legal à cannabis tem de fato rompido as barreiras de classe e raça 

para beneficiar as comunidades que sempre foram o alvo primário da proibição. 

A história da maconha na Paraíba é, em grande parte, uma história de 

apagamento seletivo. A correção é pertinente: embora exista um registro da Marcha 

da Maconha de 2014 em João Pessoa no Museu da Cannabis Brasileiro, a ausência 

sentida é de outras expressões da luta antiproibicionista paraibana, especialmente 

da diversidade de associações que não a ABRACE (MBC, 2024). Esta lacuna no 

MBC é sintomática de um apagamento epistêmico mais amplo. Esta ausência 

seletiva não é neutra; ela silencia a pluralidade e a força das vozes e práticas que 

construíram um solo fértil para o antiproibicionismo no estado, privilegiando uma 

única narrativa em detrimento de outras. 

Nos últimos anos, o antiproibicionismo no Brasil tem se reconfigurado. Novas 

vozes e pautas têm exigido que a discussão vá muito além da legislação de drogas: 

é preciso enfrentar todo o modelo de segurança pública e de controle social que 

 



43 

sustenta a guerra às drogas. Uma guerra que, na prática, é dirigida contra a 

juventude negra e pobre. Quem vive nas periferias sabe: a primeira (e muitas vezes 

a única) política pública que chega é a viatura, não a escola. É o caveirão, não o 

posto de saúde. Antes de cultura, moradia ou lazer, chega a repressão. Esse arranjo 

não é acaso, mas parte de um projeto epistemológico contra a população negra e 

indígena, onde o Estado se faz presente quase que exclusivamente pelo braço 

armado. O antiproibicionismo que emerge desses lugares não é só sobre a planta: é 

sobre vida, território, dignidade e reparação. 

Analisando a história da maconha em contexto brasileiro e a história do nosso 

território não é difícil saber que antes de qualquer proibicionismo, a planta já era 

amplamente utilizada em rituais da Jurema e no cotidiano de povos negros e 

indígenas, para cuidados da saúde e bem estar. A Jurema Sagrada, culto ancestral 

de matriz indígena e afro-indígena, recentemente reconhecida como patrimônio 

cultural do estado pela Lei 13.760/202511, é a prova viva de que este chão sempre 

sustentou relações não criminalizantes com plantas de poder e rituais de cura, 

apesar da repressão histórica. Este reconhecimento é um marco simbólico que 

ressalta a centralidade de saberes tradicionais na vida do povo paraibano. 

No caso da maconha, o fio vem de longe. A literatura histórica mostra que a 

planta chega e se populariza no Brasil pela diáspora africana, com usos terapêuticos 

e ritualísticos incorporados ao cotidiano de comunidades negras. A criminalização 

nasce colada a esse marcador racial (vide “pito do pango”, 1830). Essa memória é 

estruturante para entender o presente: quem carregou o conhecimento e quem virou 

alvo do controle penal. Não encontrar a história diversa das associações paraibanas 

no MBC é, portanto, a confirmação de que a narrativa oficial, mesmo em espaços 

supostamente progressistas, tende a privilegiar conquistas institucionais, sobretudo 

da própria ABRACE, quando se faz o recorte territorial, em detrimento de outras 

longas histórias de resistência popular e ancestral. 

O solo paraibano mostrou-se extremamente fértil para o florescimento de 

associações que protagonizam a luta pelo acesso à cannabis, cada uma com sua 

11 A Lei nº 13.760, de 15 de julho de 2025, reconhece a Jurema Sagrada como Patrimônio Imaterial 
do Estado da Paraíba, reafirmando sua relevância cultural, religiosa e histórica. Disponível em: 
https://auniao.pb.gov.br/servicos/doe/2025-1/julho/diario-oficial-16-07-2025-portal.pdf. Acesso em: 8 
set. 2025. 

 



44 

história, estratégia e contribuição singular. Conhecer essa malha associativa é 

fundamental para entender a força do movimento, mas também sua complexidade e 

os desafios que enfrenta. Esta efervescência associativa não surge isoladamente, 

mas é alimentada por um caldo cultural de resistência que se manifesta nas ruas. 

Depois que o STF reconheceu, em 2011, a legitimidade jurídica das marchas (ADPF 

187), a Marcha da Maconha se consolidou como instrumento de disputa pública 

também em João Pessoa. Há registros sucessivos: 2015, 2019, 2023 — sempre 

articulando antirracismo, cuidado e direitos, e denunciando a violência da guerra às 

drogas. De acordo com Neto (2021), esses atos não surgem do nada; se alimentam 

de redes locais como coletivos de Hip Hop, movimentos negros e estudantis que, há 

anos, ocupam as ruas com comunicação, arte e formação política. 

Figura 5 - Flyer da Marcha da Maconha de João Pessoa em 2017 

 
Fonte: Acervo Digital da Marcha da Maconha disponível em: 
https://www.facebook.com/marchadamaconhajp/. Acesso em 12 set. 2025 

Com circuitos e eventos próprios, o movimento Hip Hop na Paraíba constitui 

uma pedagogia de resistência que confronta o racismo institucional e a militarização 

do cotidiano. Nesse contexto, estabelecem-se encruzilhadas entre a luta 

antiproibicionista e a cultura de rua, pautadas pela denúncia da seletividade penal, 

pela defesa da vida de pessoas negras e indígenas e pela reivindicação de políticas 

 



45 

públicas não repressivas. As batalhas de rap realizadas na capital, em articulação 

com a Marcha da Maconha, assumem caráter político-pedagógico ao promover as 

chamadas batalhas de conhecimento, nas quais os MC’s rimam sobre temas como 

“genocídio negro”, “proibicionismo e racismo” e “saúde da periferia”. Tais batalhas 

têm como propósito difundir saberes ancestrais e fortalecer a consciência 

sociorracial em torno da maconha, estabelecendo conexões entre a cultura juvenil e 

a politização do debate sobre drogas. 

Figura 6 - Flyer de edição da Batalha do Coqueiral, realizada em em parceria 
com a Marcha da Maconha de João Pessoa - MMJP 

 
Fonte: Instagram da Batalha do Coqueiral. Disponível em: 
https://www.instagram.com/p/DItWIcXsZP9/. Acesso em: 7 set. 2025.  
 

Um marco significativo na consolidação dessa frente cultural de resistência foi 

o Festival Diamba, realizado em João Pessoa em 2025. Muito mais que um evento 

de entretenimento, o festival se estabeleceu como um potente ato político e 

pedagógico, articulando música, arte, debates e informação sobre a cannabis em um 

espaço de celebração e luta. Ao reunir artistas, ativistas, pesquisadores e a 

 



46 

comunidade em geral, o Diamba performatiza a normalização social da planta e 

confronta diretamente o estigma que sustenta a proibição.  

Além disso, estar como participante e apresentadora de palco nesse festival 

me permitiu uma visão sensível à detalhes como a programação infantil dentro do 

festival, nos dois dias as crianças tiveram diversas atividades, isso mostra o 

comprometimento social dos movimentos antiproibicionistas com o bem estar das 

famílias e a responsabilidade social com as crianças. Sua realização, muitas vezes 

enfrentando obstáculos institucionais e preconceitos, representa um avanço ousado 

na disputa de narrativas, tornando o antiproibicionismo uma pauta viva, acessível e 

popular, e não restrita a circuitos especializados ou forenses. O festival funciona 

como uma vitrine da potência criativa e organizativa do movimento, demonstrando 

que a liberdade é também uma festa – e que a festa, neste contexto, é um ato de 

resistência. 

Figura 7 - Autora e placa de graffiti feita pelo artista do Hip Hop paraibano 
Felipe Moraes, vulgo/nome artístico: Joint PDA, no pátio do festival Diamba - 

Centro Cultural Piollin 

 
Fonte: Acervo Pessoal 

 



47 

Deste terreno fértil de luta cultural e política, emergem com força as 

associações. A Liga Canábica - Liga Brasileira em Defesa da Cannabis Terapêutica, 

fundada em setembro de 2015 e sediada em João Pessoa/PB, nasceu de um 

movimento de pais e mães em 2014, motivados pela dor de ver seus filhos com 

epilepsias refratárias sem alternativas nos tratamentos convencionais. Viram na 

maconha a esperança para aliviar esse sofrimento. A associação se consolidou 

através de uma ação política pautada na solidariedade e conscientização, 

defendendo a garantia do acesso aos medicamentos à base de cannabis através de 

uma política pública nacional inclusiva e socialmente justa. Sua atuação estratégica 

se dá em quatro pilares: a) educação popular, ensinando sobre história da maconha 

e proibicionismo; b) difusão científica, promovendo eventos e parcerias com 

universidades; c) advocacia e incidência política por melhorias na legislação; e d) 

acolhimento de pacientes e inclusão deles na luta. O sucesso de sua mobilização é 

tangível: a Liga Canábica conseguiu a aprovação de leis que instituem o Dia 

Municipal (Lei Ordinária nº 13.647)12 e o Dia Estadual (Lei Estadual 268)13 de 

Visibilidade ao Uso Medicinal da Cannabis, ambos em 7 de maio, data de seu 

lançamento público em 2016. Essa conquista simboliza sua capacidade de traduzir a 

dor individual em pauta política coletiva e institucional. 

Paralelamente ao ativismo de base, a Paraíba também promoveu a 

institucionalização da causa por meio da ABRACE — Associação Brasileira de Apoio 

Cannabis Esperança, sediada em João Pessoa, representando um caso 

paradigmático de resistência e inovação no campo jurídico. A trajetória da 

associação tem origem em seu fundador, Cassiano Teixeira, que, em 2014, cultivava 

cannabis sem autorização judicial para produzir óleo destinado ao tratamento de 

crises epilépticas de sua mãe. A entidade surgiu de sua percepção acerca das 

dificuldades enfrentadas por outras famílias em situação semelhante. 

Em 2017, a ABRACE obteve uma decisão pioneira da Justiça Federal, que 

autorizou, pela primeira vez no país, o cultivo, a produção e a dispensação de 

13 Lei estadual 268/2019, proposta pela então Deputada Estela Bezerra. Conforme matéria do Jornal 
da Paraíba. Disponível em: 
https://jornaldaparaiba.com.br/politica/paraiba-passa-ter-dia-estadual-de-visibilidade-da-maconha-pa
ra-fins-terapeuticos. Acesso em 12 set. 2025. 

12Lei Ordinária Municipal de João Pessoa nº 13647/2018 institui o dia municipal de visibilidade do uso 
medicinal da cannabis no município de João Pessoa. Disponível em: 
https://sapl.joaopessoa.pb.leg.br/media/sapl/public/normajuridica/2018/17854/17854_texto_integral.
pdf. Acesso em 12 set. 2025. 

 



48 

derivados de cannabis para seus associados. Esse entendimento, posteriormente 

confirmado em instâncias superiores, como o Tribunal Regional Federal da 5ª 

Região (TRF-5), consolida-se como um marco jurídico, por transformar em política 

concreta as práticas até então informais adotadas por famílias em busca de 

tratamento. A sentença foi formalmente publicada pela Justiça Federal da Paraíba, 

sob o número do processo 0800333-82.2017.4.05.8200 (NETO, 2021). 

Este marco, no entanto, foi alvo de intensa disputa. Em fevereiro de 2021, a 

ANVISA conseguiu uma decisão do TRF-5 (Desembargador Cid Marconi) 

suspendendo a liminar, alegando descumprimento de exigências sanitárias. A 

reação da ABRACE foi rápida e eficaz: lançou a campanha "#abracenãopodeparar", 

ganhando apoio massivo. Dois dias após uma visita do próprio desembargador às 

instalações da associação, a decisão foi revogada, e a ABRACE retomou suas 

atividades. Este episódio demonstra não apenas a vulnerabilidade do acesso via 

judicial, mas também o poder da mobilização popular para defender conquistas 

arduamente alcançadas. (NETO, 2021) 

Nos últimos anos, a malha associativa cresceu, com organizações paraibanas 

tentando preencher lacunas deixadas pelo Estado. A Associação Canábica da 

Paraíba ACAFLOR, representa outro salto inovador no cenário paraibano. Conforme 

reportagem de Mendes (2023) no portal ClickPB, em 2023, a associação obteve um 

habeas corpus coletivo preventivo14, uma inovação no contencioso canábico do 

estado, e passou a dispensar, além de óleos, flores para uso medicinal de pacientes 

associados, sob critérios clínicos e controle interno. A cobertura local registrou esse 

marco como o primeiro HC coletivo na PB e também destacou o ineditismo da 

dispensação de flores em associação no estado. Esse movimento importa por duas 

razões: a) consolida o entendimento de que formas distintas de acesso (óleo, 

extratos, flores) podem ser clinicamente indicadas; e b) protege coletivamente 

pacientes que não conseguem custear importações ou fármacos de prateleira. É a 

busca, provocada por organização popular, em luta pela correção de uma política 

pública que segue omissa. 

14Mais informações sobre a decisão judicial da ACAFLOR podem ser encontradas em matéria do 
próprio TJPB. Disponível em: 
https://www.tjpb.jus.br/noticia/camara-criminal-concede-hc-a-associados-da-acaflor-para-cultivo-e-us
o-de-produtos-da. Acesso em: 8 set. 2025. 

 



49 

Devido a grande censura midiática pela qual o tema ainda passa, que se 

evidencia no bloqueio de contas de associações e outros grupos que trabalham com 

maconha, como a Santa Cannabis, que teve seu perfil derrubado no Instagram por 

cinco vezes15, a Associação Jardim não possui tantos registros no Instagram por ter 

perdido contas durante sua trajetória, não tem também amplo registro em matérias 

por não ter uma decisão judicial para cultivo ainda, mas é também uma associação 

canábica foi por um tempo a que me auxiliou a conseguir os medicamentos e 

consultas médicas e está presente nas lutas antiproibicionistas, como vejo no 

cotidiano.  

Contudo, este impressionante e diversificado arcabouço de resistência do 

nosso território, esbarra em um limite concreto e cruel: o abismo entre a conquista 

legal e o acesso material democratizado. Apesar de tantos movimentos, associações 

e vitórias judiciais, nota-se tanto pelas respostas do formulário, como pela visita 

realizada ao museu e pela observação social e pessoal, que o tratamento legal e 

seguro com maconha ainda não é tão acessível para quem não possui condições 

socioeconômicas para bancar as consultas, as taxas associativas e os produtos. 

Associação também é cara e as políticas de cotas e isenções não superam as 

desigualdades estruturais, a saída é a luta por reparação e não por isenção. 

A experiência concreta como usuária do sistema evidencia de forma crua o 

abismo entre a conquista legal e a realidade do acesso. Foi através do suporte da 

ACAFLOR que obtive meu primeiro laudo e receita médica, em 2022, um passo 

fundamental que, no entanto, mostrou-se apenas o início de uma jornada marcada 

por barreiras econômicas. Por ser estudante bolsista e de baixa renda, pude usufruir 

temporariamente de políticas de isenção de custos oferecidas pela ABRACE e pela 

Associação Jardim, que me permitiram iniciar o tratamento com óleo canábico. Esta 

experiência me concede propriedade para afirmar, categoricamente, que a 

sustentabilidade do tratamento está intrinsecamente ligada a boas condições 

econômicas, uma realidade que exclui grande parte da população. 

A dificuldade se amplia quando consideramos as diferentes vias de 

administração. Apesar de possuir receita médica para o uso de flores medicinais, 

15 Informação retirada do Portal Cannalize. Disponível em: 
https://cannalize.com.br/justica-meta-instagram-santa-cannabis/. Acesso em 9 set. 2025. 

 



50 

reconhecidamente mais eficazes para meu quadro, nunca consegui acessar o 

produto pela via legal. O alto custo é uma barreira intransponível: seja através da 

compra direta nas associações, onde 10 gramas do produto são comercializadas por 

quinhentos reais na ACAFLOR (aproximadamente um terço do atual salário mínimo), 

seja via importação, os valores são proibitivos. 

Este panorama levanta uma questão central e crítica para o movimento 

antiproibicionista: as associações, em seu modelo atual, superam de fato o problema 

da falta de acesso? Um tratamento que deveria ser simples e acessível representa, 

na prática, uma parcela considerável de um salário mínimo, valor que sustenta a 

grande maioria da população brasileira. A judicialização do acesso, portanto, não 

pode ser confundida com democratização. Enquanto o custo do tratamento 

medicinal for equivalente a uma despesa de luxo, ele permanecerá como um 

privilégio de classe, perpetuando a exclusão das comunidades mais vulnerabilizadas 

e que são, paradoxalmente, as mais visadas pela guerra às drogas. 

A observação crítica feita durante a visita ao MBC é fundamental e deve ser 

central nesta análise. O guia do museu Firmino, um homem negro e também 

pesquisador do tema, afirmou na visita que "as conquistas dos pacientes faz parecer 

que estamos avançando mais do que a realidade". Então comentamos sobre qual 

perfil desses pacientes, em sua grande maioria, e concluímos que o avanço não 

está de fato chegando aos povos negros e originários – conclusão óbvia, porém 

muitas vezes ignorada. Esta fala sintetiza o risco de uma luta antiproibicionista que 

avança na jurisprudência mas falha em romper as barreiras de classe e raça. 

A associação, em seu modelo atual, ainda é cara. Este é um nó crítico que o 

movimento precisa enfrentar. As vitórias jurídicas pioneiras da ABRACE, o HC 

coletivo da ACAFLOR, o trabalho político e social da Liga Canábica e o modelo de 

acolhimento da Jardim são passos necessários e revolucionários; mas eles, por si 

só, não solucionam a questão econômica de base. O desafio político que se coloca 

agora é: como transformar esse acesso conquistado na Justiça em uma política 

pública de Estado, universal e gratuita, que beneficie de fato as comunidades 

periféricas que mais sofrem com a guerra às drogas? A luta antiproibicionista na 

Paraíba, em toda sua potência e diversidade, só realizará seu potencial 

verdadeiramente transformador quando conseguir responder a esta pergunta. 

 



51 

4. SALVO CONDUTO PARA QUEM? 
 

Essa erva que cê traga tem história 
essa grana que cê gasta  

tem o sangue do meu povo,  
ainda hoje o chicote estrala 

E pela apropriação tá cheio de branco enchendo o bolso 
Enquanto gente preta E pobre é perseguida, morta encarcerada 
Os playboyzin tira Habeas Corpus pra plantar maconha em casa 

Não se trata de “medicina alternativa” 
Nas aldeias e quilombos 

Sempre foi a natureza que salvou nossa vida 
Então respeita a planta que salva crianças  

Que suas farmácias não salvaram 
Respeita a história de quem veio antes 

Dos que se foi e os que ficaram 
Respeita o corre de quem cultiva 

Flores, saúde e qualidade de vida! 
De quem tá cuidando, 

do que é dever do Estado! 
(PSICOPRETA, 2025) 

 

Embora a Resolução da Diretoria Colegiada (RDC) nº 660/2022 tenha 

simplificado o registro de produtos à base de cannabis e permitido a prescrição de 

importação, as barreiras burocráticas, os custos proibitivos e a ausência de um 

programa robusto de fornecimento pelo SUS mantiveram a via judicial como 

alternativa crucial para pacientes.  

Dessa maneira, diante da morosidade legislativa e das restrições impostas 

pela Agência Nacional de Vigilância Sanitária (Anvisa), o Habeas Corpus (HC) 

preventivo consolidou-se como o principal mecanismo judicial para garantir o acesso 

à cannabis medicinal no Brasil, como demonstra a tabela abaixo.  

Tabela 1 - Tabela de Decisões de Concessão de HC por Ano 

Ano Decisões 
Monocráticas 

Decisões 
Colegiadas 

Total de 
Decisões 

2020 2 1 3 

2021 19 3 22 

2022 43 9 52 

2023 144 7 151 

2024* 422 14 436 
*Dados de janeiro a outubro de 2024 (10 meses) 

Fonte: Tabela elaborada pela autora conforme dados obtidos no Supremo Tribunal de Justiça pelo 

CONJUR.  

 



52 

 

Os dados quantitativos referentes às decisões proferidas pelo Superior 

Tribunal de Justiça (STJ) sobre salvo-conduto para cultivo de Cannabis medicinal 

revelam um crescimento exponencial e uma nítida aceleração na judicialização da 

matéria no período de 2020 a 2024. Conforme demonstra a tabela, o ano inaugural 

de 2020 registrou um volume modesto, com apenas três decisões no total – duas 

monocráticas e um colegiado. Este patamar inicial, contudo, foi superado de forma 

drástica nos anos subsequentes. 

Em 2021, observou-se um incremento de 633,3% no número total de 

provimentos, saltando para 22 decisões. A trajetória ascendente consolidou-se em 

2022, com 52 registros (aumento de 136,4% em relação ao ano anterior), e 

intensificou-se expressivamente em 2023, quando o total atingiu 151 decisões, 

representando uma alta de 190,4%. Os dados parciais de 2024, contudo, apontam 

para a aceleração mais significativa do período. Até o final de outubro, o STJ já 

havia prolatado 436 decisões – 422 monocráticas e 14 colegiadas. Uma projeção 

anualizada desse fluxo resulta em aproximadamente 523 provimentos, o que 

representaria um crescimento de 246,5% em relação a 2023. 

Esse aumento expressivo não apenas evidencia a consolidação de uma 

jurisprudência favorável ao cultivo seguro pelos pacientes, mas também reflete um 

fenômeno social mais amplo: a busca pelo Poder Judiciário como via de acesso a 

um tratamento medicinal não autorizado pela via regulatória tradicional. O volume de 

processos transformou o STJ em uma corte de reiteração sobre o tema, com as 

decisões monocráticas, em especial, tornando-se o principal mecanismo de garantia 

do direito à saúde nessa seara. 

Na Paraíba, embora dados específicos não sejam amplamente divulgados, o 

cenário acompanha a tendência nacional, com um número crescente de pedidos 

deferidos, especialmente em casos envolvendo crianças com epilepsias refratárias e 

pacientes em cuidados paliativos. Esse fenômeno evidencia não apenas uma falha 

sistêmica na política de saúde pública, mas também a emergência de uma 

jurisprudência favorável que reconhece o direito fundamental à saúde e à 

autodeterminação dos pacientes. 
​ O judiciário brasileiro atua na lógica do colonialismo, operando na 

manutenção da lógica eugenista do controle de corpos, como visto nos capítulos 

anteriores. Essa estrutura se manifesta com clareza na resistência institucional ao 

 



53 

cultivo medicinal de cannabis por pacientes, majoritariamente mulheres, pobres e 

negras, que buscam autonomia sobre seus corpos e tratamentos.  

No documentário Mãeconheiras16 (2020), encontra-se o depoimento de 

diversas mães atípicas que encontraram na maconha o alívio de diversos sintomas 

de seus filhos que a medicina colonial não conseguiu amenizar. Aqui, nos 

debruçamos na fala de Ceiça, mãe do menino Manoel (que foi vítima de negligência 

médica resultando no quadro de paralisia cerebral), e que evidencia os diversos 

desafios de uma mãe negra atípica e de como o Estado muitas vezes atua como 

inimigo dessas mulheres, impedindo que tratem suas dores e quadros clínicos com a 

maconha - que muitas vezes é o tratamento com melhores resultados e menos 

danos colaterais.  

Assim como eu, que perdi um filho em 2022 por violência obstétrica, Ceiça 

também não teve seus direitos fundamentais garantidos, carrega traumas e 

transtornos pela violência e sobrecarga e, na busca do tratamento natural com a 

maconha, deparou-se com entraves legais. Ela comenta que o dia a dia com o filho 

é de “isolamento social, que possuem dificuldades financeiras, de mobilidade, 

abandono do poder público, não acesso à direitos básicos de saúde” além de ter 

medo de ser presa porque isso a afastaria de seu filho.  

Este medo é o reflexo direto do que Policarpo, Martins e Valente (2025) no 

trabalho Uma análise dos habeas corpus para o cultivo doméstico de maconha no 

Brasil identificam como o "risco na estratégia do habeas corpus": para ter o direito ao 

cultivo garantido, pacientes são forçados a primeiro se auto incriminarem, 

assumindo o cultivo e se colocando na mira do sistema penal, na esperança de que 

o judiciário as reconheça não como criminosas, mas como "pacientes do habeas 

corpus". A dor de Ceiça é minha também, por isso esse trabalho precisou nascer. 

Assim como ela, também espero que a realidade mude e que possamos “cada um 

cultivar sua planta sem a iminência de ter a polícia federal na porta, levando a gente 

como traficante”.  

16 O documentário Mãeconheiras foi realizado em 2020 durante um projeto de formação audiovisual       
que une teoria e prática durante as oficinas, que resultam em produtos audiovisuais no final de cada 
oficina. Para realização deste documentário, foi estabelecido uma parceria com a Marcha da 
Maconha e o THCine. Para mais informações, o documentário está disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=2HwQFXfIQ4Q. Acesso em: 8 ago. 2025. 

 



54 

A trajetória de Ceiça escancara a violência de um sistema que, ao mesmo 

tempo que nega o cuidado básico, criminaliza a busca por alternativas. Nossa dor é 

a mesma, mas a resistência que enfrentamos não é aleatória; ela é meticulosamente 

desenhada pela lógica colonial e eugenista do Estado. Esta lógica opera através de 

uma divisão moral e racial fundamental dos usos da cannabis: de um lado, a 

construção da figura do "usuário recreativo" – historicamente associado ao jovem 

negro e pobre das periferias, estigmatizado como alguém que "usa porque quer" e, 

portanto, é um desviante, um criminoso a ser controlado e punido. Do outro lado, 

uma abertura extremamente seletiva para o "usuário medicinal" – figura que, para 

ser legítima e merecedora de direitos, precisa constantemente provar que "usa 

porque precisa", performando um perfil de sofrimento, inocência e hipossuficiência 

que, não por acaso, tende ao branqueamento. Como afirma Akotirene (2020, p. 126) 

as mulheres negras tornam-se “reféns da boa vontade e da assiduidade não 

verificada dos defensores públicos”, evidenciando a falha do Estado em garantir 

direitos básicos.  

Como apontam Policarpo, Martins e Valente (2025), a estratégia 

bem-sucedida do habeas corpus depende da construção dessa figura jurídica do 

"paciente ideal", que deve portar laudos médicos, comprovar incapacidade financeira 

e, sobretudo, afastar qualquer suspeita de que seu cultivo tenha finalidade diversa 

do terapêutico. Essa exigência de performar a "inocência medicinal" e a 

"necessidade" é, na verdade, um mecanismo de controle racial. Ele obriga pacientes 

negras como eu e Ceiça a nos enquadrarmos em um molde de respeitabilidade que 

nos é constantemente negado, para então (e talvez!), sermos poupadas da violência 

penal que sempre recaiu sobre nossas comunidades. A conquista do direito de 

cultivar não anula esta estrutura; pelo contrário, ela nos força a navegar por dentro 

dela, reforçando a distinção entre quem "merece" compaixão e quem "merece" 

punição, entre o uso legítimo e o ilegítimo, entre o corpo que precisa ser salvo e o 

corpo que precisa ser contido. O "uso porque precisa" é a condição para que nosso 

corpo não seja lido como mais um corpo negro a ser encarcerado. 

No meu caso, conquistar o direito legal de cultivar e produzir meu próprio 

remédio foi uma batalha que exemplifica perfeitamente os obstáculos burocráticos e 

a seletividade racial do sistema. Enfrentei uma longa espera, além da dificuldade em 

acessar o judiciário – o que apenas se concretizou através do estágio que realizei na 

 



55 

Defensoria Pública do Estado da Paraíba (DPE-PB)17; também houveram negativas 

do Tribunal de Justiça da Paraíba. Na primeira decisão, alegaram que o certificado 

do curso de cultivo e extração não possuía ano de realização e precisava ser 

corrigido, bem como laudo farmacêutico, que só analisou a receita de óleo e 

esqueceu de analisar a de flores. Essa exigência de documentação excessiva e 

técnica vai ao encontro do que os autores descrevem como a necessidade de o 

paciente se encaixar em um "perfil ideal", portando "bons laudos médicos, que 

sustentem o pedido e garantam uma segurança para a estratégia" (POLICARPO et 

al., 2025, p. 11).  

Em que pese compreender o fundamento legal subjacente à exigência de 

apresentação de laudo técnico que indicasse a quantidade necessária de plantas, 

com base na avaliação das receitas médicas — ainda que a data do curso careça de 

substancial relevância —, a manutenção da decisão, mesmo após a regularização 

da documentação, configura-se, no mínimo, como peculiar. Tal cenário é 

particularmente dissonante em face da existência de reiteradas decisões favoráveis 

proferidas pelos tribunais superiores em casos análogos, as quais consolidaram o 

entendimento de que a apresentação de documentação médica robusta que 

comprove a necessidade do tratamento é suficiente para a concessão do 

salvo-conduto. 

​ Após correção dos pontos apontados, a segunda decisão afirmou que a 

competência para regulamentar o cultivo de maconha para fins medicinais é de 

exclusividade da ANVISA, contrariando entendimento consolidado nos tribunais 

superiores. Esta justificativa revela uma postura conservadora que se recusa a 

enxergar o fenômeno da "judicialização do cultivo" (POLICARPO et al., 2025), onde 

o judiciário é acionado não para substituir a ANVISA, mas para garantir um direito 

fundamental à saúde que o aparato regulatório estatal, por omissão ou 

incapacidade, nega. É a manutenção de uma "cultura de castigo que criminaliza os 

‘desvios morais’" (RODRIGUES; CARVALHO; POLICARPO, 2022, p. 6 apud 

17Cabe ressaltar que, previamente, já haviam sido empreendidas tentativas de judicialização das 
violências obstétricas sofridas em fevereiro de 2022, mediante contato com a Defensoria Pública 
pelo Núcleo de Queimadas, além da busca por representação jurídica pro bono junto a outros três 
advogados, os quais inicialmente comprometeram-se com a causa. Paralelamente, recorri ao Centro 
de Referência da Mulher em João Pessoa em busca de assistência. Contudo, o ingresso efetivo da 
ação somente foi possível após minha admissão no estágio da DPE-PB. Essa trajetória evidencia, 
de forma contundente, as barreiras estruturais ao acesso à justiça enfrentadas por mulheres jovens, 
negras e periféricas. 

 



56 

POLICARPO et al., 2025), mesmo quando esse "desvio" é um ato de cuidado e 

sobrevivência. 

A legitimidade de meu cultivo só foi reconhecida através de Recurso 

interposto no Superior Tribunal de Justiça, que após análise processual, concluiu 

que a documentação juntada aos autos eram legítimos e suficientes para 

demonstração da necessidade em possuir autonomia no próprio tratamento com a 

maconha. Foram meses tentando conseguir a aprovação de pessoas brancas - que 

infelizmente ainda é quem majoritariamente compõe o judiciário, segundo o próprio 

CNJ18 - para poder usar a maconha para cuidar de minha saúde, utilizando práticas 

ancestrais dos povos negros e indígenas. 

Este longo percurso judicial para obter o que os autores chamam de 

"salvo-conduto" é a materialização do colonialismo, a morosidade e desgastes 

físicos e emocionais são marcantes, mesmo que o processo em si não tenha 

demorado tanto, teve todo o percurso de reunir documentações que comprovem 

necessidade somada à aptidão para produzir. Ser forçada a passar pelo crivo de 

instituições majoritariamente brancas para ter o direito de praticar um conhecimento 

ancestral é a negação da própria dignidade e autonomia. Como bem sintetizam 

Policarpo, Martins e Valente (2025, p. 11), essa estratégia faz com que pacientes 

"encontrem no habeas corpus uma forma de “fazer justiça com as próprias mãos”, 

mas a um custo altíssimo de tempo, desgaste e submissão à lógica do Estado. Seria 

cômico se não fosse trágico. 

A análise dos depoimentos colhidos desvela, de forma contundente, a 

arquitetura de um sistema judicial que, longe de ser neutro, opera como mecanismo 

de filtragem e exclusão social. O habeas corpus medicinal, na prática, consolida-se 

não como um direito universal, mas como um privilégio acessível apenas àqueles 

que conseguem transpor uma série de barreiras intransponíveis para a maioria da 

população negra, indígena e periférica. O desejo pelo cultivo seguro é unânime e 

pulsante, expresso em respostas no formulário quanto à vontade de cultivar o 

próprio remédio como "tenho desejo enorme" (P07-N), "com certeza tenho esse 

18 O Conselho Nacional de Justiça afirma que existe apenas 1,7% de juízes e juízas pretos no Brasil. 
Essa informação está disponível em: 
https://www.cnj.jus.br/com-apenas-17-de-juizes-e-juizas-pretos-equidade-racial-segue-distante-na-j
ustica-brasileira/. Acesso em 18 ago. 2025. 

 



57 

desejo" (P05-N) e "tenho vontade" (P38-N). No entanto, esse desejo esbarra na fria 

realidade de um sistema projetado para negar direitos às pessoas vulnerabilizadas. 

A primeira e mais intransponível barreira é econômica. O custo do processo 

judicial é um muro que exclui sistematicamente aqueles que já são financeiramente 

vulneráveis. Quando a questão do formulário foi o motivo de não ter ainda o salvo 

conduto, as falas foram elucidativas: "o valor do serviço de advocacia não é 

acessível" (P08-N), "falta de recursos para pagar time jurídico" (P26-N), "dinheiro é o 

maior problema" (P49-N) e "dificuldade financeira" (P51-N). Essa barreira financeira 

não é um acidente, mas um dispositivo de controle que garante que o aparato 

judicial sirva apenas a uma parcela restrita da população, perpetuando a 

seletividade penal e o abismo social. O valor da consulta com médico que prescreve 

maconha é de alto custo e inacessível para pessoas que não tenham dinheiro ou 

bons contatos, este último é meu caso. Laudo e receita são indispensáveis para 

obtenção do Salvo Conduto. Além disso, curso de cultivo e extração, laudo técnico 

agronômico ou farmacêutico, e o acompanhamento jurídico exclusivo geralmente 

são serviços caros. 

A segunda barreira é burocrática e informacional. O Estado não apenas cobra 

pelo acesso, mas também obscurece deliberadamente os caminhos para obtê-lo. A 

"falta de informação" (P43-N), o processo "complicado, complexo e difícil" (P38-N) e 

"nada acessível" (P34-N), e a "falta de assessoria jurídica de forma acessível" 

(P28-I) não são falhas, mas características de um sistema que protege a si mesmo 

através da opacidade. Essa obscuridade jurídica é tão eficaz quanto a violência 

explícita, pois neutraliza a autonomia e mantém as pessoas em estado de 

dependência e vulnerabilidade. 

O caso de P26-N é paradigmático da crueldade desse sistema. Ele é um 

"cultivador nato" que, mesmo "usando tornozeleira e tendo um processo por tráfico 

de drogas", continua se arriscando porque a via legal é inalcançável. Sua fala expõe 

a circularidade perversa da violência de Estado: o sistema o criminaliza por cultivar 

para sobreviver, mas nega-lhe o instrumento legal que poderia interromper esse 

ciclo. Aqui, a justiça não apenas falha, mas ativa e passivamente produz e gerencia 

a morte, conformando-se plenamente com o conceito de necropolítica. 

 



58 

Além disso, a autoridade médica atua como mais um gatekeeper19 nesse 

processo de exclusão. O relato de P33-N, cuja psiquiatra nega o uso mesmo diante 

da explicação de seu caráter "ritualístico e cultural", revela como o monopólio do 

saber biomédico é utilizado para invalidar saberes ancestrais e autonomias 

corporais. A medicina, nesse contexto, alinha-se com o projeto colonial de 

deslegitimação de práticas que fogem ao controle estatal e corporativo. 

Outrossim, a simples ausência de diagnóstico ou a "falta de documentos" 

(P41-N, P52-N) tornam-se obstáculos intransponíveis em um sistema que exige a 

performatividade do sofrimento legitimado pelo judiciário branco para conceder o 

direito de não ser punido. A pergunta "Habeas corpus para quem?" ecoa como 

denúncia: é para os que podem pagar, para os que podem navegar na burocracia, 

por não precisarem preocupar-se com a própria subsistência e muitas vezes também 

da família, virando máquina de trabalho, sem tempo sequer para se cuidar, é feito 

para os que têm acesso a médicos cooperativos e, não por acaso, para os que se 

adequam ao perfil de paciente digno(a) de compaixão – um perfil que, nosso sistema 

racista e classista, insiste em não associar aos corpos negros e periféricos. O 

habeas corpus, assim, longe de ser uma conquista democratizante, torna-se mais 

um instrumento de regulação e exclusão, revelando as profundas entranhas de um 

projeto de sociedade que continua a negar existências e autonomias. 

​ A saga pelo salvo-conduto escancara a cortina de fumaça do direito: o que se 

vende como avanço é, na verdade, a concessão de um salvo-conduto para poucos, 

enquanto a guerra às drogas segue seu curso genocida vitimizando as populações 

mais vulnerabilizadas. O deslocamento do que deveria ser política pública para o 

judiciário evidencia como a democracia constitucional pode acomodar violências 

raciais. O habeas corpus medicinal não democratiza o acesso; ele reflete o mesmo 

critério de exclusão e desigualdade. Quem tem recursos e informação consegue a 

permissão para não ser tratado como criminoso. Quem não tem, segue sendo alvo. 

Conseguir o HC não foi sobre justiça, mas sobre aprender a navegar num 

sistema que foi feito para me excluir. Foi uma exceção que confirma a regra brutal: o 

19Um "gatekeeper" (guardião) é uma pessoa ou entidade que controla o acesso a algo ou filtra 
informações, atuando como um "porteiro" para determinadas informações, recursos ou pessoas. O 
termo é amplamente utilizado no jornalismo, onde o gatekeeper seleciona quais notícias serão 
divulgadas, e em vendas, onde o gatekeeper pode ser um assistente que filtra contatos para um 
executivo.  

 



59 

acesso à justiça é um privilégio distribuído de forma seletiva. O direito ao cuidado 

não pode depender da capacidade de driblar uma burocracia pensada para 

segregar. 

Portanto, a pergunta "Habeas Corpus para quem?" ecoa como resposta: não 

é para as Ceiças, não é para os cultivadores natos das quebradas, não é para as 

mães que lidam com as dificuldades dos tratamentos com maconha de seus filhos. 

O salvo conduto é para os que já estavam a salvo. O verdadeiro 

antiproibicionismo, portanto, não pode se contentar em lutar por mais exceções 

dentro deste sistema. A luta é pelo fim da lógica que criminaliza a existência negra e 

pobre, para que nenhum de nós precise mais pedir permissão para viver. 

 
 

 



60 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 
 

Este trabalho nasceu de uma pergunta que ecoa na cela, na quebrada e nos 

cultivos artesanais: salvo-conduto para quem? A resposta, costurada com a linha da 

história, a agulha do direito, as literaturas que fortaleceram o proibicionismo e as que 

lutam contra, as vozes da poesia marginal paraibana e demais pessoas que usam 

maconha e responderam o formulário e minhas experiências diante dos recortes 

sócio-raciais e culturais que trouxe na introdução, é cruelmente clara: para quem o 

Estado decide que é digno de cuidar, e não de morrer.  

O mesmo instrumento jurídico que está ‘na boca do povo’ não está nas mãos 

do povo. A suposta distinção entre o uso 'recreativo' e 'medicinal' é a roupagem 

moderna de um projeto eugenista que sempre foi alvo muito bem estabelecido e a 

concepção racista de qual corpo deve ser medicalizado e qual deve ser 

encarcerado. A guerra às drogas é, e sempre foi, portanto, uma guerra racial. E o 

habeas corpus ainda não representa uma trégua para meu povo, pois é muitas 

vezes apenas mais uma arma nesta longa e desgaastante batalha, distribuída de 

forma seletiva para manter viva a lógica do genocídio e das desigualdades. 

A análise do prefácio do livro Maconha, de 1958, publicado pelo próprio 

Ministério da Saúde, com seu discurso eugenista e colonial, não constitui um mero 

artefato do passado – passado este que nem sequer figura distante de nós, há 

apenas 67 anos. Os frutos desse racismo institucional continuam a cultivar a 

desigualdade no que tange à chamada guerra às drogas e ao acesso legal e seguro 

ao tratamento com cannabis. A mesma lógica que enxergava no denominado pito do 

pango uma ameaça à nação civilizada hoje se traduz na performance da inocência 

legitimada pela medicina colonial e exigida pelo Judiciário. Para ser merecedor do 

salvo-conduto, o paciente deve enquadrar-se no molde do paciente ideal: aquele 

que necessita, não aquele que deseja.  

Esta é uma distinção profundamente racista e classista que não considera os 

usos ancestrais e ritualísticos da planta. O corpo branco é naturalizado realizando as 

práticas culturais ancestrais de povos racializados que são criminalizados pelas 

mesmas razões. O sistema exige que pessoas como eu e Ceiça provemos nosso 

sofrimento, apresentemos laudos como troféus de nossa dor, para talvez sermos 

poupadas da violência que o próprio Estado produz. 

 

 



61 

Minha batalha para conseguir o direito de não ser criminalizada por cuidar de 

mim mesma é o microcosmo do macrogenocídio. Cada exigência burocrática 

absurda – a data do curso, o laudo que ignora a receita de flores – não era 

incompetência, era o funcionamento padrão da máquina colonial. Conseguir o direito 

via STJ não foi uma vitória, foi a confirmação de que o acesso à justiça é um 

percurso de obstáculos racialmente determinado. Como foi pontuado no formulário, 

o valor do serviço de advocacia não é acessível. Eu só consegui porque, 

ironicamente, eu estava ‘dentro’ da máquina, estagiando na Defensoria. E quantas 

Ceiças, quantas mães pretas, não têm sequer essa porta de entrada? A Preta Planta 

nasceu justamente para lutar pela materialização da reparação e democratização do 

acesso aos tratamentos com maconha para pessoas não brancas. 

Durante o processo de escrita desta pesquisa, de natureza etnográfica e 

autoetnográfica, fui atravessada pelas mesmas questões de racismo estrutural que 

aqui denuncio. A dificuldade em conciliar a sobrevivência com a dedicação 

acadêmica, a exaustão física e mental de navegar em instituições majoritariamente 

brancas, e a constante luta por reconhecimento intelectual não são detalhes 

externos ao trabalho; são evidências empíricas do seu objeto. Isso é reflexo de uma 

sociedade que não permite que nosso maior foco seja estudar para ascender 

socialmente – pelo contrário, reforça a estrutura colonial que coloca nossos corpos a 

serviço da mera sobrevivência, negando-nos o direito à produção de conhecimento 

em condições de igualdade. Em sua maioria, quais são os sujeitos e grupos sociais 

que são permitidos viver de pesquisa? A resposta a essa pergunta revela a quem o 

sistema acadêmico serve e a quem ele silencia. 

O formulário deixa claro: o desejo pelo cultivo seguro é majoritário entre 

pessoas negras. No entanto, este desejo esbarra na barreira intransponível: o custo. 

As falas são unânimes em apontar que o valor econômico que precisa ser investido 

para possuir um salvo conduto para cultivo de maconha é o principal impeditivo de 

acesso. O habeas corpus, na prática, é um privilégio de classe. O Estado não 

apenas criminaliza a pobreza como cobra um pedágio caríssimo para deixar de 

criminalizá-la. 

Além do dinheiro, há a escuridão, a falta de informação, a censura que ainda 

recai sobre o tema. A falta de informação não é acidental; é uma estratégia de 

poder. Como controlar corpos? Impedindo que eles saibam como exercer sua 

autonomia. Afinal, o conhecimento liberta. A burocracia é o novo código de posturas 

 



62 

do século XXI, que assim como a Lei do Pito do Pango de 1830, define quem mais 

sofrerá pela falta de acessos, consequente do colonialismo. A medicina branca e 

colonial se ergue como a última instância para validação de saberes ancestrais. Ela 

decide o que é dor legítima e o que é 'vício'. O monopólio do saber biomédico como 

requisito do salvo conduto é um braço do estado na regulação racista das 

populações mais vulnerabilizadas. É a necropolítica em ação: gerindo quem pode 

viver de forma segura e quem deve morrer ou apodrecer no sistema penal. 

Inicialmente, a intencionalidade era aprofundar-se ainda mais nas questões 

trazidas no formulário, construindo uma linha de pesquisa quali-quantitativa mais 

robusta com os dados extraídos, traçando paralelos mais densos entre as respostas 

e as experiências pessoais com a formação brasileira. Esse é um objetivo que 

pretendo atingir em pesquisas posteriores; porque o tema não se finda aqui, muito 

pelo contrário, ele só tende a se ampliar e complexificar; e minha gana pessoal de 

me aprofundar nele segue no mesmo fluxo. Este trabalho, portanto, não é um ponto 

final, mas um marco inicial em uma investigação contínua e necessária. 

Portanto, responder 'salvo-conduto para quem?' é desvelar o mito da 

neutralidade do direito. O habeas corpus medicinal, da forma como é concedido, não 

é a solução; é o sintoma da doença. Ele individualiza um direito que deveria ser 

coletivo e transforma um conhecimento ancestral em um favor judicial. A verdadeira 

luta antiproibicionista – aquela que emerge da Jurema Sagrada, do Hip-Hop 

paraibano, do Festival Diamba e das associações de base – não pode se contentar 

em criar uma exceção para poucos dentro do sistema genocida. A nossa luta é 

sobretudo por reparação histórica. É pela democratização radical do acesso, com 

cultivo coletivo, agricultura familiar, políticas públicas universais no SUS e o 

reconhecimento de que toda maconha é medicinal quando é instrumento de cuidado 

e autonomia para um povo que há séculos é alvo de um projeto de extermínio. O 

'salvo-conduto' que almejamos não é uma permissão da justiça branca. É a 

libertação definitiva de nossos corpos-território.  

 



63 

REFERÊNCIAS 
 

AKOTIRENE, Carla. Ó pa í, prezada! Racismo e sexismo institucionais tomando 
bonde nas penitenciárias femininas. São Paulo: Polén, 2020. 248 p.  
 
AMORIM, Silvia; DANTAS, Tiago. Justiça manda Doria devolver área pública 
invadida em Campos de Jordão. O Globo, Rio de Janeiro, 23 set. 2016. Disponível 
em: 
https://oglobo.globo.com/politica/justica-manda-doria-devolver-area-publica-invadida-
em-campos-de-jordao-20164524. Acesso em: 11 set. 2025. 
 
ARAÚJO, José. Planta. Poesia cedida de arquivo pessoal. 2023.  
 
ARAÚJO, Bruna. Enegrecer o antiproibicionismo: juventude periférica e resistência 
anticolonial na construção de novas perspectivas para a segurança pública e outra 
política de drogas. In: JORNADA DE ESTUDOS NEGROS, 2., 2018, Brasília, DF. 
Brasília, DF: Instituto de Ciências Sociais da Universidade de Brasília, 2018. 
Disponível em: 
https://calundublog.wordpress.com/wp-content/uploads/2019/05/anais-ii-jornada-de-e
studos-negros-atualizado.pdf. Acesso em: 13 ago. 2025. 
 
ARQUIVO GERAL DA CIDADE DO RIO DE JANEIRO (AGCRJ). Documentação 
Escrita. Legislativo Municipal: Código de Posturas da Câmara Municipal do Rio 
de Janeiro. 4 de outubro de 1830. 
 
BATISTELLA, Paulo. STJ tem alta exponencial de pedidos de salvo-conduto para 
plantio de maconha. Consultor Jurídico, 7 nov. 2024. Disponível em: 
https://www.conjur.com.br/2024-nov-07/stj-tem-alta-exponencial-de-pedidos-de-salvo
-conduto-para-plantio-de-maconha. Acesso em: 9 set. 2025 
 
BRASIL. Código Criminal do Império do Brasil, de 16 de dezembro de 1830. 
Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/lim/lim-16-12-1830.htm. 
Acesso em: 20 ago. 2025. 
 
BRASIL. Senado Federal. Documento Legislativo. Disponível em: 
https://legis.senado.leg.br/sdleg-getter/documento/download/cf53de70-a9e7-4960-a9
84-f1b59c30d1a1. Acesso em: 7 set. 2025. 
 
BRASIL. Estatuto de Museus, de 14 de janeiro de 2009. Disponível em: 
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2009/lei/l11904.htm. Acesso em: 
11 set. 2025. 
 
BRASIL. Lei Nº 11.343, de 23 de agosto de 2006. Disponível em: 
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2004-2006/2006/lei/l11343.htm. Acesso em 
29 ago. 2025.  
 
BRASIL. Mulheres encarceradas por crimes relacionados a drogas são tema de 
debate no MJSP. Ministério da Justiça e Segurança Pública, [localidade se houver], 
data. Disponível em: 

 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2009/lei/l11904.htm


64 

https://www.gov.br/mj/pt-br/assuntos/noticias/mulheres-encarceradas-por-crimes-rela
cionados-a-drogas-sao-tema-de-debate-no-mjsp. Acesso em: 9 set. 2025. 
 
CAVALCANTE, Tainara. Justiça manda Meta derrubar perfil da Santa Cannabis no 
Instagram. Portal Cannalize, 23 jul. 2025. Disponível em: 
https://cannalize.com.br/justica-meta-instagram-santa-cannabis/. Acesso em: 9 set. 
2025. 
 
CONSELHO FEDERAL DE MEDICINA. Resolução CFM nº 2.113, de 16 de 
dezembro de 2014. Autoriza o uso compassivo do canabidiol para tratamento de 
epilepsias na infância e adolescência refratárias aos tratamentos convencionais. 
Disponível em: https://portal.cfm.org.br/canabidiol/motivos.php. Acesso em: 10 set. 
2025. 
 
CONSELHO NACIONAL DE JUSTIÇA (CNJ). Com apenas 1,7% de juízes e juízas 
pretos, equidade racial segue distante na Justiça brasileira. Agência CNJ de 
Notícias, Brasília, 5 set. 2023. Disponível em: 
https://www.cnj.jus.br/com-apenas-17-de-juizes-e-juizas-pretos-equidade-racial-segu
e-distante-na-justica-brasileira. Acesso em 18 ago. 2025. 
 
SENADO FEDERAL (Brasil). Há 190 anos, 1º Código Penal do Brasil fixou punições 
distintas para livres e escravos. Senado Notícias, 16 dez. 2020. Disponível em: 
https://www12.senado.leg.br/noticias/especiais/arquivo-s/ha-190-anos-1o-codigo-pen
al-do-brasil-fixou-punicoes-distintas-para-livres-e-escravos. Acesso em: 3 set. 2025. 
 
MAECONHEIRAS. Mãeconheiras (curta-documentário). 2020. Metropolis/ 
Lugar-Produção? [s.l.]: [produtora não identificada], 2020. Acesso em: 10 set. 2025. 
 
DIRIJO: A Maconha Antes da Proibição. Direção: Raoni Valle. Organização dos 
Professores Indígenas – Mura. Brasil. Produção: Organização dos Professores 
Indígenas Mura; INPA; Núcleo de Pesquisas com Ciências Humanas e Sociais; 
Telephone Colorido; com incentivo da Petrobras. 12 min. 2008. Autazes, AM. 2008. 
Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=QgMIbL_NZXI.  Acesso em: 26 
ago. 2025. 
 
FANON, Frantz. Os condenados da terra. Tradução de Serafim Ferreira. Lisboa: 
Editora Ulisseia, 1961. 
 
FARIAS, Juliana. Fuzil, caneta e carimbo. Confluências: Revista Interdisciplinar de 
Sociologia e Direito, Niterói, v. 17, n. 3, p. 75-91, 2015. 
 
FLAUZINA, Ana Luiza Pinheiro. Corpo negro caído no chão: o sistema penal e o 
projeto genocida do Estado brasileiro. 2006. 226 f. Dissertação (Mestrado em 
Direito): Universidade de Brasília, Brasília, 2006. Disponível em: 
https://repositorio.unb.br/bitstream/10482/5117/1/2006_AnaLuizaPinheiroFlauzina.pd
f. Acesso em: 11 ago. 2025. 
 
FÓRUM BRASILEIRO DE SEGURANÇA PÚBLICA. 19º Anuário Brasileiro de 
Segurança Pública. São Paulo: Fórum Brasileiro de Segurança Pública, 2025. 

 



65 

Disponível em: https://publicacoes.forumseguranca.org.br/handle/123456789/279. 
Acesso em: 27 ago. 2025. 
 
GIRÃO, Fernando. Genealogia de João Dória. Inventy, ed. 36, dez. 2016. 
Disponível em: 
http://www.inventyeditora.com.br/dez16/files/assets/common/downloads/page0036.p
df. Acesso em: 11 set. 2025. 
 
MEIRELES, Lucilene. Justiça concede à associação em João Pessoa direito de 
cultivar cannabis para tratamento médico de 60 pessoas. ClickPB, João Pessoa, 1 
mar. 2024. Disponível em: 
https://www.clickpb.com.br/saude/justica-concede-a-associacao-em-joao-pessoa-dire
ito-de-cultivar-cannabis-para-tratamento-medico-de-60-pessoas.html. Acesso em: 8 
ago. 2025. 
 
MENDONÇA FILHO, F. P. DE .; MARTINS, L. A.; VALENTE, M. J. B.. Uma análise 
dos habeas corpus para o cultivo doméstico de maconha no Brasil. Saúde e 
Sociedade, v. 34, n. 1, p. e240439pt, 2025.  
 
MOURA, Nicole. 4:20.Poesia cedida de arquivo pessoal. 2023. 
 
NETO, Plácido Alexandre de Albuquerque. Cannabis: da estigmatização à 
legalização do cultivo para fins medicinais por meio do Judiciário. 2021. Trabalho de 
Conclusão de Curso (Graduação em Direito) – Universidade Federal da Paraíba, 
Centro de Ciências Jurídicas, Departamento de Ciências Jurídicas, Santa Rita, 2021. 
 
PATRIOTA, Fernando. Câmara Criminal concede HC a associados da Acaflor 
para cultivo e uso de produtos da cannabis. Tribunal de Justiça da Paraíba, João 
Pessoa, 5 mar. 2024. Disponível em: 
https://www.tjpb.jus.br/noticia/camara-criminal-concede-hc-a-associados-da-acaflor-p
ara-cultivo-e-uso-de-produtos-da. Acesso em: 8 set. 2025. 
 
RACIONAIS MC’S. Da Ponte pra Cá. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=9i-G4dP0w_w. Acesso em: 11 set. 2025. 
 
SAAD, L. Rodrigues Dória: a chama da proibição da maconha no Brasil. In: “Fumo 
de negro”: a criminalização da maconha no pós-abolição [online]. Salvador: 
EDUFBA, 2019, pp. 25-67. Drogas: clínica e cultura collection. ISBN: 978-65-5630- 
297-3. https://doi.org/10.7476/9786556302973.0004. 
 
SOUZA, Jorge Emanuel Luz de. “É prohibida a venda e uso do pito do pango”: o 
proibicionismo da cannabis no Rio de Janeiro do século XIX. 2022. 339 f. Tese 
(Doutorado em História): Universidade Federal da Bahia, Salvador, 2022. Disponível 
em: https://repositorio.ufba.br/bitstream/ri/37201/1/Tese%20-%20Jorge%20Luz.pdf/. 
Acesso em: 22 ago. 2025. 

SANTOS, SILVIO. O método da autoetnografia na pesquisa sociológica: atores, 
perspectivas e desafios. PLURAL, Revista do Programa de Pós‑Graduação em 
Sociologia da USP, São Paulo, v.24.1, 2017, p.214-241. 

SILVA, Hirllaice. Liberdade. Poesia cedida de arquivo pessoal. 2020.  

 



66 

SOUSA, Sofia. Preço da carne. Poesia cedida de arquivo pessoal. 2019. 
 
TAVARES, Bruno; ARCOVERDE, Léo. Justiça Eleitoral arquiva inquérito que 
apurava difamação contra Doria após divulgação de vídeo íntimo em 2018. G1, São 
Paulo, 14 mar. 2022. Disponível em: 
https://g1.globo.com/politica/eleicoes/2022/noticia/2022/03/14/justica-eleitoral-arquiv
a-inquerito-que-apurava-difamacao-contra-doria-apos-divulgacao-de-video-intimo-e
m-2018.ghtml. Acesso em: 11 set. 2025. 
 
VELHO, Gilberto. O consumo da cannabis e suas representações culturais. In: 
SIMPÓSIO SOBRE A POLÍTICA DE DROGAS, 1., 1983, Rio de Janeiro. Anais [...]. 
Rio de Janeiro: IUPERJ, 1983. 
 

 

 

 


