SADIENTIA

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAIBA
CENTRO DE CIENCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES
PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM HISTORIA

Victor da Rocha Silva Junior

“E O VERBO SE FEZ POBRE”: A TEOLOGIA DA LIBERTACAO NA VOZ DE
DOM LUIS FERNANDES (1981 - 1988)

Orientadora: Monique Guimaraes Cittadino

Linha de pesquisa: Historia e Regionalidades

Jodo Pessoa - PB
2025



“E O VERBO SE FEZ POBRE”: A TEOLOGIA DA LIBERTACAO NA VOZ DE
DOM LUIS FERNANDES (1981 - 1988)

Victor da Rocha Silva Junior

Dissertacdo de Mestrado apresentada ao
Programa de Pds-Graduacdo em Historia
do Centro de Humanas, Letras e Artes da
Universidade Federal da Paraiba — UFPB,
em cumprimento as exigéncias para
obtencdo do titulo de Mestre em Histdria.

Orientadora: Dra. Monique Cittadino

Linha de pesquisa: Historia e Regionalidades

Joao Pessoa

2025



“E O VERBO SE FEZ POBRE”: A TEOLOGIA DA LIBERTACAO NA VOZ DE
DOM LUIS FERNANDES (1981 - 1988)

Victor da Rocha Silva Junior

Dissertacdo avaliada em: 06 de marco de 2025

Banca examinadora:

Prof® Dr2 Monique Cittadino
Programa de pos-graduacdo em Historia — Universidade Federal da Paraiba
Orientadora

Prof. Dr. Paulo Giovanni Antonino Nunes
Programa de po6s-graduacdo em Historia — Universidade Federal da Paraiba
Examinador Interno

Prof. Dr. Vanderlan Paulo de Oliveira Pereira
Departamento de Metodologia da Educacdo — Universidade Federal da Paraiba
Examinador Externo



Cat al ogacdo na publicacéo
Secdo de Catal ogacdo e O assificacéo

S586e Silva Juanior, Victor da Rocha.

"E o verbo se fez pobre" : a Teol ogia da Libertacao
na voz de Dom Luis Fernandes (1981 - 1988) / Victor da
Rocha Silva Jdnior. - Jodo Pessoa, 2025.

159 f. : il.

Orientacgédo: Mnique Gui nmardes G ttadino.
Di ssertacdo (Mestrado) - UFPB/ CCHLA.

1. Dom Luis CGonzaga Fernandes. 2. Estudos
bi ograficos. 3. Igreja catdlica. 4. Concilio Vaticano
Il1. 5. Cristianisnp de Libertacdo. 6. Ditadura Mlitar.

7. Conuni dades Eclesiais de Base. |I. Cittadi no, Mnique
Guimaraes. |I. Titulo.
UFPB/ BC CDU 929(043)

El aborado por RUSTON SAMVEVI LLE ALEXANDRE MARQUES DA SI LVA -
CRB- 15/ 0386




A lvonete Bezerra de Lima, minha Vovo Neta, que com o
coragao doce e generoso plantou em mim a humildade,
coragem e a crenga em dias melhores, seu exemplo sera
eternamente o farol da minha vida, dedico este trabalho.



“Esta visto que ele quis entrar neste nosso mundo, pela sua porta
mais humilde, através de um pequeno povo, num recanto
ignorado da terra. Ele quis fazer-se um de nos, certamente, mas
na condigdo dos humilhados e ofendidos. e o Verbo se fez pobre”

Dom Luis Fernandes



Agradecimentos

Escrever os agradecimentos de um trabalho significa reconhecer que ele chegou,
em partes, ao fim e a importancia de diversas maos que contribuiram para a construgédo
deste. A infinidade de pessoas que, de alguma forma, cruzaram meu caminho nesses dois
anos de mestrado s&o, de maneira crucial, parte dele e, apesar disso, irei dar nome aqueles
que, de maneira muito particular, foram pecas fundamentais para a pesquisa. O periodo
do mestrado nao foi facil, foram noites em claro, viagens longas para chegar até a UFPB
e depois para retornar a casa e ao trabalho, mas muita gente me ajudou, estendeu a mao e
tornou essa caminhada possivel, como escreveu Lenine, “0 que eu sou, eu sou em par.

N&o cheguei sozinho”.

A minha familia, em especial aos meus pais Victor Rocha e Janayna Carlla, pelo
apoio e incentivo durante toda essa jornada, pela preocupagéo e pelo cuidado comigo. A
minha irma, Tatiana Ellen, por ser meu coragédo fora do meu corpo e por cultivar em mim
0 amor e o cuidado. Me perdoem pelas auséncias em momentos importantes e também

em dias corriqueiros. Entrego, como justificativa, este trabalho que também é de vocés!

A minha av6 materna, lvonete Bezerra de Lima, por ser a maior incentivadora de
tudo o que faco, agradeco por todo apoio e auxilio, dando condi¢des para que este
mestrado fosse possivel. Agradeco pelas inimeras vezes que se levantou madrugadas para
saber se cheguei bem, se estava bem ou para pedir, gentilmente, que eu fosse descansar.
Foi ela quem plantou em mim o gosto pela leitura e por “buscar uma vida melhor”, nada
mais justo que este trabalho seja dedicado a ela. Também ao meu avo, José Barbosa (In
Memoriam), que sob muito sol, permitiu que sua familia tivesse sombra e melhores

condigdes de vida, sei e sinto que me guia e me protege.

Aos meus avos paternos, Vovo José da Silva e Vové Juberlita, pelo carinho e
cuidado, pelo café quente e abragos aconchegantes. VVocés sdo provas vivas de que vale a
pena lutar pela vida e por aqueles que amamos. Sei que todo esse periodo e toda a minha
vida, fui e serei protegido pelas suas oragdes e preces. Muito do que sei da religiosidade

e da cultura popular, aprendi com vocés.

A minhatia, Josimar Bezerra, por ser uma companheira e apoiadora da minha vida
e por tornar possivel este trabalho. Ao tio Alexandre que foi quem primeiro me apresentou
a UFPB, indicando os melhores trajetos, onibus e locais para um café. Ao meu primo

James Fialho por me acolher, com cuidado e afeto, em sua casa, o fato de um tricolor



receber um Rubro-negro, sintetiza o tamanho do seu coracdo. Agradeco aqueles que
sempre depositaram em mim amor, carinho, amizade e que foram fundamentais na
construcdo deste trabalho, em especial a Paulo Henrique por todos os conselhos e por ser

um grande apoiador. Também a Creuza por todo carinho e afeto depositado a mim.

A minha orientadora, Dr2 Monique Cittadino, que depositou, em mim e nesta
dissertacdo, muito cuidado, paciéncia e gosto. Este trabalho, em todas as paginas e letras,
carrega a sua importancia, ele se tornou possivel gracas a sua contribuicdo e ao seu olhar

refinado, criterioso e experiente. Muito obrigado, professora!

Ao PPGH-UFPB, pela oportunidade de desenvolver esta pesquisa e também aos
professores que tive contato durante estes dois anos: Thiago Bernardon; Fernando Pureza;
Paulo Giovanni; Claudia Cury e tantos outros que contribuiram com debates, textos e
conversas. Agradeco também a atencdo de Geraldo Neves, Surya Aaronovich e
Guilherme Queiroz. Ao Prof° Dr. Paulo Giovanni e ao Prof® Dr. Vanderlan de Oliveira,
membros desta banca, por suas fundamentais contribui¢fes na construcao deste trabalho
desde o inicio. Agradeco pela atencgdo e cuidado das correces, indicacdes e observagdes

que fizeram.

Ao Amor e Elo, familia que me acolheu e me ensinou o que de melhor existe no
Cristianismo, 0 amor. A Téacia e Alexandre, pelo cuidado, paciéncia e ensinamentos. Por
tornar possivel uma relacdo de amor e amizade. Aos meus irmaos, pela paciéncia e por

continuarem presentes, demonstrando o amor divino na minha vida.

Agradeco pelas amizades que o PPGH me proporcionou, um grupo que foi unido
pela Histdria e que se tornou parte do meu coracgdo: Alanna, Ricardo, Isa, Ana Laura e
Lala. O mestrado ndo foi um momento facil, mas passamos por tudo juntos, nos
momentos de desesperos, transformamos em alegrias, regados de cervejas, mausicas,
piadas da melhor qualidade e muito amor. Obrigado por conseguirem deixar esse periodo
leve e possivel. Seja aqui, em alguma viagem de eventos de Histdria ou em qualquer

lugar, vocés serdo parte de mim, muito obrigado.

Agradeco a todos os participantes deste trabalho através das entrevistas: Claudio
Vereza; Dante Pola; Giovanna Valfré; Marlene de Fatima; Vitor Buaiz, obrigado pela
gentileza de me acolherem em suas casas e locais de trabalho, pelos cafés e pelas horas
de conversas bastante agradaveis, comprovando que todo capixaba € educado e gentil. Ao

Padre José Acirio, pela acolhida e por tantas memarias compartilhadas. A Frei Betto, que



com paciéncia e boa vontade me atendeu e compartilhou as suas memdrias sobre o
periodo e sobre Dom Luis. Aos padres Jodo Rietveld e Rdmulo Viana, pelas conversas e
pelo cuidado de divulgar o trabalho de Dom Luis através dos livros que organizaram, este
trabalho € possivel gracas ao cuidado de vocés pela histéria e pela memoria do Bispo,

muito obrigado.

Ao Centro de Documentacdo Dom Luis Gonzaga Fernandes, da Arquidiocese de
Vitoria, em especial Giovanna Valfre, Carolina Tavares e Cirlene Roberto, que me
receberam, auxiliaram e explicaram tudo que foi possivel, demonstrando um cuidado

singular pela Historia e pelo arquivo.

Ao Arquivo Publico do Estado do Espirito Santo, na pessoa de Thiago de Matos
e Matheus, amantes da historiografia do Espirito Santo. O arquivo conta com uma
organizacgao impecéavel, além da cautela e do cuidado com os pesquisadores.

Ao Arquivo da Catedral Diocesana e da Diocese de Campina Grande, em nome
do Pe. Luciano Guedes, que tornou possivel a analise aos documentos a fim de conhecer
um pouco mais sobre a trajetéria de Dom Luis nesta Diocese. Também a Pardquia da Pau
dos Ferros — RN, pelas informacdes repassadas acerca dos primeiros momentos religiosos

do Bispo.

Ao Arquivo da Arquidiocese da Paraiba, lugar onde iniciei esta pesquisa em idos
de 2023. La, fui apresentado a histdria, através da cautela e elegancia de Ricardo Veloso,

gue ha décadas se dedica a zelar pelo arquivo que é um tesouro da historia paraibana.

A todas as forgcas democraticas que tornaram a pesquisa no Arquivo do Sistema

Nacional de Informac6es e nos resultados da Comissdo Nacional da VVerdade, possiveis.

Ao Programa de Apoio a Pés-Graduacdo — PROAP-UFPB e a Pro-Reitoria de
Pds-Graduacdo — PRPG-UFPB, que tornaram possivel a viagem de pesquisa ao estado do
Espirito Santo, em novembro de 2023. Também agradeco a Fundacdo de Apoio a
Pesquisa do estado da Paraiba — FAPESQ-PB, pelo financiamento deste trabalho, com a
esperanca de que a pesquisa seja, de fato, prioridade neste pais.

Agradeco a memoria de todos aqueles que conviveram com Dom Luis, por
guardarem a possibilidade de uma Igreja sinodal, préxima de seu povo e a favor dos
pobres. E nesta religido que eu acredito: na capacidade de utilizar das palavras e da

influéncia de Jesus Cristo, para fazer o bem e a justica. Por fim, agradeco ao meu Deus e



a todas as forgas vitais do universo, por emanarem tranquilidade, condicdes e fé. A

Virgem das Mercés, senhora do meu lugar, mée, farol e guia.

A todos aqueles que, em funcdo da displicéncia, ndo foram citados aqui. A

liberdade, ao bem coletivo e ao estado democratico de Direito.

Muito obrigado a todos!



Resumo

Este trabalho tem como objetivo principal analisar a atuacdo politica de Dom Luis
Gonzaga Fernandes, na Arquidiocese de Vitdria, no Espirito Santo e na Diocese de
Campina Grande, na Paraiba, investigando suas praticas politicas e seus textos publicados
em jornais. Dom Luis Fernandes, foi sagrado Bispo em contexto do Concilio Vaticano 1l
em Roma, participando de sua Ultima audiéncia, esteve presente na celebracdo do Pacto
das Catacumbas fazendo a opc¢do por uma Igreja servidora e partidaria dos pobres. No
Brasil esteve intimamente ligado ao Cristianismo de Libertacdo. No Espirito Santo
participou em diversas lutas sociais, aproximando-se de estudantes, sem-terras e todos
aqueles que eram considerados subversivos e que eram menosprezados pelo governo
brasileiro, influenciando todo o estado a se organizar politicamente e a pautar a luta social
partindo do “povo de Deus”. Chegou a Paraiba em 1981, taxado de subversivo e préximo
do comunismo, Dom Luis continuou o seu trabalho voltado para os pobres, passou a
escrever semanalmente artigos para o Jornal da Paraiba, abordando temas politicos e
religiosos, a partir de sua visdo teoldgica da realidade. Em ambas localidades, foi um fiel
partidario das Comunidades Eclesiais de Base, sendo um dos pioneiros de sua
implantacdo no pés-Vaticano Il. Diante disso, analisamos aqui a memoria de muitos que
conviveram com o Bispo e seus artigos, entrelacando a sua trajetéria a politica e sua visdo
religiosa da realidade social, como um defensor dos pobres e marginalizados, contrario

aos aspectos antidemocraticos da Ditadura Militar brasileira.

Palavras-Chave: Igreja; Concilio Vaticano II; Cristianismo de Liberta¢do; Comunidades

Eclesiais de Base; Ditadura Militar.



Imagens

Imagem 1: Turma de Ginasio de Luis Fernandes...........ccocvereereneienieneine e 28
Imagem 2: Ordenacdo presbiteral do Pe. Luis Fernandes (de joelhos), em 1950, pelo
cardeal Aloisi Masella (no centro da IMagem). .......cccccvevveieiieene e 30
Imagem 3: Lancamento da pedra fundamental do novo prédio do Seminéario da
Arquidiocese da PB. Na imagem vé-se o Conego Luis Fernandes (Em pe a esquerda) e o
Dom Manuel Pereira (inclinado no centro da fot0) ..........ccoovviriieninienienese e 32
Imagem 4: Sagracéo episcopal de Dom Luis Fernandes (de joelhos), celebrada por Dom
Jodo Batista (a frente de Dom Luis) e ao seu lado Dom Manoel Pereira (a direita) ...... 37
Imagem 5: Dom Luis e o Papa Paulo VI, logo ap6s sua sagracdo episcopal em Roma,
1065, ittt b et he et et et beer et ete et et erearenrens 38
Imagem 6: Participantes do 3° Cursilho Masculino de Vitoria, em 1975. VVé-se Dom Luis
a direita, sendo 0 segundo de baiX0o Para CiMa. .........ccceevveeieeiiere e 41
Imagem 7: Dom Jodo Batista e Dom Luis Fernandes ............ccocvevveveveeierciesnseseennen, 49
Imagem 8: Trecho do relatorio do 38° batalhdo de infantaria - Ministério do Exército,
sobre o encontro de Padres na Arquidiocese de Vitoria - ES...........cccooveviiiieieciecnene. 53
Imagem 9: Missa de Posse de Dom Luis Fernandes (Ao centro) na diocese de Campina
Grande. A direita, vemos Dom José Maria Pires. A esquerda, Dom Anténio Fragoso. 62
Imagem 10: Encontro de Lula e Dom Luis, em meio ao processo redemocratiza¢do do
Brasil. Ao fundo, Margareth e irma Zélia que trabalhavam com Dom Luis................... 71
Imagem 11:Bispos brasileiros na Gltima secéo do Vaticano Il. Dom Luis (ao centro). 82
Imagem 12:Dom Luis Fernandes em visita pastoral a Aroeiras — PB..........cc.ccccccveuenee 88
Imagem 13: Charge Gazeta do Sertdo, ironizando a chegada de Dom Luis Fernandes a
(OF: 140 o1 g T W €] - U o [T SRR 122
Imagem 14: Matéria publicada um dia antes a chegada de Dom LuisErro!  Indicador
nédo definido.

Imagem 15: Folder da Campanha da Fraternidade do ano de 1985...........c.cccceevveneee. 136

11



https://d.docs.live.net/4566334a7ce3ec43/Área%20de%20Trabalho/Mestrado/Dissertação/Qualificação-Victorrocha-Victorrocha-Victorrocha/Texto/Texto%20-%20dissertação.docx#_Toc188626409
https://d.docs.live.net/4566334a7ce3ec43/Área%20de%20Trabalho/Mestrado/Dissertação/Qualificação-Victorrocha-Victorrocha-Victorrocha/Texto/Texto%20-%20dissertação.docx#_Toc188626409
https://d.docs.live.net/4566334a7ce3ec43/Área%20de%20Trabalho/Mestrado/Dissertação/Qualificação-Victorrocha-Victorrocha-Victorrocha/Texto/Texto%20-%20dissertação.docx#_Toc188626410
https://d.docs.live.net/4566334a7ce3ec43/Área%20de%20Trabalho/Mestrado/Dissertação/Qualificação-Victorrocha-Victorrocha-Victorrocha/Texto/Texto%20-%20dissertação.docx#_Toc188626410
https://d.docs.live.net/4566334a7ce3ec43/Área%20de%20Trabalho/Mestrado/Dissertação/Qualificação-Victorrocha-Victorrocha-Victorrocha/Texto/Texto%20-%20dissertação.docx#_Toc188626410
https://d.docs.live.net/4566334a7ce3ec43/Área%20de%20Trabalho/Mestrado/Dissertação/Qualificação-Victorrocha-Victorrocha-Victorrocha/Texto/Texto%20-%20dissertação.docx#_Toc188626411
https://d.docs.live.net/4566334a7ce3ec43/Área%20de%20Trabalho/Mestrado/Dissertação/Qualificação-Victorrocha-Victorrocha-Victorrocha/Texto/Texto%20-%20dissertação.docx#_Toc188626411
https://d.docs.live.net/4566334a7ce3ec43/Área%20de%20Trabalho/Mestrado/Dissertação/Qualificação-Victorrocha-Victorrocha-Victorrocha/Texto/Texto%20-%20dissertação.docx#_Toc188626412
https://d.docs.live.net/4566334a7ce3ec43/Área%20de%20Trabalho/Mestrado/Dissertação/Qualificação-Victorrocha-Victorrocha-Victorrocha/Texto/Texto%20-%20dissertação.docx#_Toc188626412
https://d.docs.live.net/4566334a7ce3ec43/Área%20de%20Trabalho/Mestrado/Dissertação/Qualificação-Victorrocha-Victorrocha-Victorrocha/Texto/Texto%20-%20dissertação.docx#_Toc188626414
https://d.docs.live.net/4566334a7ce3ec43/Área%20de%20Trabalho/Mestrado/Dissertação/Qualificação-Victorrocha-Victorrocha-Victorrocha/Texto/Texto%20-%20dissertação.docx#_Toc188626418
https://d.docs.live.net/4566334a7ce3ec43/Área%20de%20Trabalho/Mestrado/Dissertação/Qualificação-Victorrocha-Victorrocha-Victorrocha/Texto/Texto%20-%20dissertação.docx#_Toc188626419
https://d.docs.live.net/4566334a7ce3ec43/Área%20de%20Trabalho/Mestrado/Dissertação/Qualificação-Victorrocha-Victorrocha-Victorrocha/Texto/Texto%20-%20dissertação.docx#_Toc188626420
https://d.docs.live.net/4566334a7ce3ec43/Área%20de%20Trabalho/Mestrado/Dissertação/Qualificação-Victorrocha-Victorrocha-Victorrocha/Texto/Texto%20-%20dissertação.docx#_Toc188626420
https://d.docs.live.net/4566334a7ce3ec43/Área%20de%20Trabalho/Mestrado/Dissertação/Qualificação-Victorrocha-Victorrocha-Victorrocha/Texto/Texto%20-%20dissertação.docx#_Toc188626422

Tabelas

Tabela 1: Artigos de Dom Luis Fernandes no Jornal da Paraiba sobre o tema “pobreza”,
entre 1982 € 1988. ... 130
Tabela 2: Artigos de Dom Luis Fernandes no Jornal da Paraiba sobre o tema “Trabalho”,
entre 1981 € 1983. ... 142

12




Siglas
AC — Acdo Catdlica

AC — Agéncia Central

ARENA - Alianca Renovadora Nacional

CELAM — Conselho do Episcopado Latino Americano
CEB — Comunidade Eclesial de Base

CIE - Centro de Informac6es do Exeército

CISA — Centro de Informacdes de Seguranca da Aeronautica
CIM - Conselho Indigena Missionario

COPAYV - Conselho Pastoral da Arquidiocese de Vitoria
CENIMAR - Centro de Informaces da Marinha

CG — Campina Grande

CJP — Comisséo Justica e Paz

CNBB - Conferéncia Nacional dos Bispos do Brasil
CPT - Comisséo Pastoral da Terra

CVII — Concilio Vaticano Il

CT — Cristianismo de Libertagao

DOPS — Departamento de Ordem Politica e Social
DFP-ES — Departamento da Policia Federal do Espirito Santo
DV — Dei Verbum

ES — Espirito Santo

GS - Gaudium et spes,

JAC — Juventude Agraria Catolica

JEC — Juventude Estudantil Catolica

JIC — Juventude Integrada Catolica

13




JOC - Juventude Operaria Catolica

JUC — Juventude Universitaria Catolica

LG - Lumen Gentium

MDYV - Movimento Democratico Brasileiro

MST — Movimento dos Trabalhadores rurais Sem Terra
PB - Paraiba

PP — Populorum Progressio

PR — Parana

PDS — Partido Democratico Social

PT — Partido dos Trabalhadores

RJ — Rio de Janeiro

SIDAV - Servico de Informacdo da Igreja de Vitoria
SC - Sacrosanctum Concilium

SNI — Servico Nacional de Informagéo

SSP — Secretaria de Seguranca Publica

TL — Teologia da Libertacdo

UDR - Unido Democratica Ruralista

14




Sumario

] 8 o 11 o Lo PSSR 16
1. NO PrinCIipIio €ra 0 AOM. ....ccceeiiiiieiie e e e e 25
1.1*“Do povo ao povo”: O jovem Luis, voca¢ao e op¢ao pelos pobres ................. 27
1.2 Um Nordestino em terras capixabas: Dom Luis Fernandes e Vitoria. .......... 38
1.3 Nas terras da Borborema: De volta as OFigens.........ccccovveveeveiieeieesesieeseenneas 60
2. A Eclesiogénese: génese da Igreja que nasce do povo/pobre..........ccccceevverieennens 77

2.1 “Aggiornamento” da Igreja Catélica: O Concilio Vaticano Il como prendncio

da modernizagdo da Igreja ROMANE ..........ccoviiiiiieieie e 77

2.2 Medellin e Puebla: As conferéncias Episcopais e a anélise da situagdo social da

AMEFICA LATINA ..ottt st nreas 92
2.2.1  Medellin — presenca da Igreja na América Latina. ...........c...cccccoeveee. 94
2.2.2  Puebla — Opcao preferencial pelos pobres .........cccccovevviiciicieenenn, 100

2.3 A Teologia da Libertacdo: O entrelaco entre politica social e religiosa....... 107

3. “Igreja faz politica”: A teoria e o homem ..................cccocoeniiiiiiiicnc 120

3.1“A Igreja entre os pobres”: a praxis no combate a pobreza social .............. 125

3.2 “O Homem e o Trabalho”: reflexoes de D. Luis Fernandes acerca do

(0] o 1=] = T g T- Lo [0 OO TO PO P PP 141
4, CoNSIAEragGOes FINAUS........uiveiiieieieie e 149
RETEIENCIAS ...ttt bt 152

15




Introducéo

oda Historia escrita carrega, em parte, as perguntas que o0 seu tempo

produz, esses questionamentos partem dos mais distintos fatos,

momentos e pensamentos. Foi assim que surgiu o objeto de pesquisa que
ora escrevo, ele nasceu de uma realidade frequente na vida de quem é inserido em uma
familia com raizes religiosas muito visiveis: oracdes, tercos, missas e, obviamente, a regra
de ndo questionar. Em um desses dias rotineiros, e na efervescéncia da campanha politica
de 2018, onde a religido foi utilizada frequentemente como discurso, na tentativa de
alavancar um dos presidenciaveis, ousei infringir as regras e questionar: é possivel
misturar religido e politica?

Ao levar o questionamento adiante e transforméa-lo em objeto de estudo historico,
encontrei diversas faces da Igreja Catdlica, seja no campo mais conservador ou
progressista, nos mais diversos lugares, nas mais diversas formas, pensamentos e linguas,
todas elas politicas. Como pressuposto a isso, a resposta chegou rapidamente, religido e
politica sdo intrinsecas, inseparaveis. Isto levou a uma discussdo de como a Igreja
Catdlica, uma das mais importantes de todo o0 mundo devido ao seu poderio econémico e
ao grande namero de fiéis, entrou diretamente no campo politico, por distintas razdes.
Scott Mainwaring (2004), em seu livro Igreja Catdlica e Politica no Brasil, apontou os
caminhos pelos quais a Igreja passou por seus processos de mudancas e como ela foi
afetada diretamente pelas demandas politicas,

“(...) € importante levar em consideragdo as formas pelas quais a Igreja influi
no processo politico. A Igreja ndo é somente objeto de mudanga. Como uma
instituicdo importante, ela também exerce influéncia sobre a transformacédo
politica. Ela afeta a formacéao da consciéncia das varias classes socias, mobiliza
algumas forgas politica ou as critica (MAINWARING, 2004, p. 26 - 27).

Diante das demandas de um mundo moderno, a Igreja realizou, na década de 1960,
o Concilio Vaticano Il, onde se discutiu uma nova forma de trabalhar a religido. Esse
encontro foi convocado pelo Papa da época, Joao XXIII, com a missdao de dar uma “nova
roupagem” a Igreja Romana. Inicialmente, o Concilio teve carater ecuménico e, entre as

medidas, uma série de enciclicas, documentos e decretos. Desse momento resultou a

16




conhecida opcao da Igreja pelos pobres, em que o lado social da Igreja Catdlica passou a
ser trabalhado com um carater mundial. No entanto, ndo foi o Concilio Vaticano Il que
trabalhou a “Igreja pelos Pobres”, e sim os resultados dele.

O Vaticano II foi responsavel por uma “moderniza¢do” na estrutura — sobretudo
litirgica — da Igreja Catolica, em que os lideres conciliares estabeleceram mudancas na
tentativa de aproximar a Igreja do campo social de maneira moderna. Dentre essas
mudangas, alteracdes nas celebragdes, como a missa, que deixou de ser realizada apenas
em latim, lingua predominante até entdo, e passou a ter outras possibilidades de
celebracdo nos idiomas de cada pais; e o padre, que outrora celebrava de costas para 0s
fieis, passou a presidir de frente, com uma mesa no centro, sob a justificativa de que, a
partir de entdo, os leigos concelebrariam, e ndo apenas participariam da missa — 0 que
deixou clara a tentativa de uma maior aproximacao da Igreja com seus fiéis.

Por meio de seus documentos conciliares, a Igreja dava énfase em sua estrutura e
afirmava ndo ser uma instituicdo politica, que sua trajetoria estaria para além da politica.
No entanto, o Vaticano II abordou “de modo significativo os padrdes de autoridade da
Igreja e a relacdo entre a fé e o mundo” (Ibidem, p. 63).

Diversos bispos e leigos que estavam no Concilio ndo concordaram com 0s rumos
que ele estava tomando e organizaram uma celebragao, na qual surgiu o termo “opgdo
pelos pobres”, pois assumiram um compromisso que ficou conhecido como “Pacto das
Catacumbas”, renunciando a uma vida luxuosa e pleiteando implantar o social/politico na
Igreja Catdlica. Além disso, os conciliares tinham também como meta tornar o Pacto
conhecido e praticado em meio aos leigos.

Acontece que, como maior resultado do Concilio Vaticano 1l e & luz do Pacto das
Catacumbas, realizaram-se, na Ameérica Latina, as Conferéncias Episcopais Latino-
Americanas e Caribenhas -CELAM, com o objetivo de decidir os caminhos que a Igreja
Latina deveria seguir: Sdo Domingos, Medellin, Puebla e Aparecida. Destacaremos
Medellin, em 1968 — que reforcou, de maneira ousada e inovadora, as medidas do Pacto
das Catacumbas e se configurou como o0 momento em que a lIgreja passou a tentar
compartilhar uma nova imagem do Cristo, que se faz pobre para uma sociedade pobre:
“foi o primeiro passo dos resultados oriundos do Concilio Vaticano II, seria talvez o
Vaticano Il da América Latina” (GUEDES NETO, 2014, p. 86). Esse carater inovador de
Medellin ficou ainda mais claro nas palavras de Michel Lowy, que afirmou Medellin

como a conferéncia que

17




ndo s6 denunciava as estruturas existentes, acusando-as de terem como base a
injustica, a violagdo dos direitos fundamentais da populagdo e a violéncia
institucionalizada, mas também afirmavam a solidariedade da Igreja com a
aspiracdo do povo a libertagdo de toda servidao (LOWY, 2010, p).

Isto é, a Conferéncia de Medellin funcionou como a caracterizacdo da Igreja a
partir das politicas sociais. Foi 0 momento em que a Igreja optou por enfrentar as
injusticas sociais, e é importante frisar que, na década de 1960, a Ameérica Latina
vivenciou a emergéncia de diversos governos autoritarios. Nesse contexto, tal
posicionamento foi extremamente relevante no campo do avanco social.

A segunda conferéncia sobre a qual nos debrucaremos foi Puebla, realizada em
1979, na qual ocorreu, em termos mais teodricos, a escolha preferencial pelos pobres. Essa
conferéncia foi uma forma de reafirmar proposituras libertadoras para os oprimidos, a
partir de uma aproximacao com a praxis, em uma perspectiva voltada para a autonomia
humanista.

Com toda essa movimentacdo, ficou evidente que, na segunda metade do século
XX, pairava uma grande preocupacdo, por parte de membros da Igreja Catolica, com os
crescentes problemas sociais, 0 que levou a Igreja a se voltar para questdes politicas,
sobretudo ligadas ao social. Isso representou um avan¢o no campo politico popular. E
desse pensamento, e também dos resultados das Conferéncias Episcopais, que surgiu a
Teologia da Libertagdo, com diversos autores, como Gustavo Gutiérrez — considerado por
muitos religiosos latino-americanos como o “pai” desse pensamento teoldogico — €, N0O
Brasil, nomes como Clodovis Boff, Leonardo Boff, Frei Betto, José Comblin, entre
outros.

Essa teologia € um movimento catélico que tem como pensamento central a
préaxis. Isto é, para seus adeptos, ndo bastaria a oracdo: esta deveria ser acompanhada da
acao, da reparacao e, talvez, da redencéo, a partir da ideia de uma Igreja descentralizada,
que colocou no centro do altar a fé popular. Foi dessa Teologia da Liberta¢do que surgiu
o termo “Eclesiogénese”, para justificar e exemplificar a criacdo de uma Igreja que se
aproxima do campo social.

A opcdo preferencial pelos pobres fez com que a Teologia da Libertagdo fosse
associada, por setores conservadores e reacionarios — tanto da Igreja quanto da sociedade

—ao comunismo. No Brasil, a ideia de uma tomada de poder por parte dos comunistas

18




pairava sobre a nacdo ha décadas, e os bispos ligados a TL passaram a ser conhecidos
como “bispos vermelhos”, em uma tentativa de combate! ideoldgico ao comunismo.

Essas ideias contaram com importante contribuicdo das Comunidades Eclesiais de
Base — CEBs, que, segundo Frei Betto (1981), sdo comunidades por se reunirem com um
objetivo comum — melhores condicGes de vida e anseios por concepcdes libertadoras; séo
eclesiais por estarem coligadas a Igreja; e sdo de base, pois se tratavam de um movimento
de trabalhadores do campo.

Para isso, diversas figuras foram fundamentais na disseminacdo dessas ideias,
entre elas o potiguar Dom Luis Gonzaga Fernandes, ordenado sacerdote em 1950, apds
estudos em Roma. Retornou ao Brasil para atuar como Reitor do Seminério da
Arquidiocese da Paraiba até 1965, quando foi convidado a retornar a Roma e, aos 39 anos
de idade, foi sagrado bispo.

Chegou a Roma durante a quarta sessao do Concilio — que também foi a Gltima —
, onde foi bastante elogiado por seus colegas conciliares. Acredita-se que ele tenha
participado da celebragdo nas catacumbas de Santa Domitila, ocasido em que foi assinado
o0 Pacto das Catacumbas. Ap0s sua sagracdo, foi enviado para a Arquidiocese de Vitoria
—ES e, anos depois, transferido para ser bispo da Diocese de Campina Grande. Dom Luis
Fernandes viveu como a Igreja dos Pobres e o Pacto das Catacumbas propuseram:
renunciou as regalias de seu ministério, ndo utilizava vestes pomposas, restringindo-se a
cruz e ao seu anel episcopal.

Dom Luis, quando bispo de Vitdria — ES, dedicou-se a diversos trabalhos sociais,
com base nas mudangas politicas da Igreja Catdlica®. Na Paraiba, escreveu semanalmente
artigos para o Jornal da Paraiba, nos quais tratava de temas religiosos e sociais,
defendendo os pobres, nordestinos, analfabetos, famintos, oprimidos, violentados,
emigrantes e todos aqueles que sofriam perseguicBes pelo aparato repressor da Ditadura
Militar®. Dom Luis ainda criou, em Campina Grande, um encontro ecuménico, no qual se

reunia com fieis de diferentes religides cristds para debater assuntos da fé — mas jamais

1 Ver MOTA, Rodrigo Patto S4&. Em guarda contra o perigo vermelho: o anticomunismo no Brasil
(1917 — 1964). Niteroi: Eduff, 2020.

2 Ver DANIEL, Sandra. Dom Luis Gonzaga Fernandes, bispo de Vitéria (ES). Vitéria: Contexto
Editora, Jornalismo e Assessoria, 2006.

3Ver RIETVELD, Jodo Jorge. Em Face do Pobre: Reflexdes de Dom Luis Fernandes. Campina Grande:
Erik M.F.B Editor, 2015. O Pe. Jodo Rietveld avaliou diversos artigos publicados por Dom Luis. Todos o0s
artigos reunidos nesse livro, sdo ligados a quesitos politicos do momento em que era Bispo da Diocese de
Campina Grande.

19




esquecendo dos pobres e de sua defesa —, sempre em busca de meios para melhorar a vida
daqueles que mais precisavam.

N&o surpreendentemente, Dom Luis sofreu intensas persegui¢des por sua op¢ao
pelos mais pobres e por sua aproximacao com a Teologia da Libertagcdo — inclusive dentro
da propria Igreja Catolica. Ainda assim, manteve sua luta contra os grandes proprietarios
de terra, contra a Ditadura Militar e a favor do Cristo presente no pobre. Com isso,
compreendemos Dom Luis como um importante agente na construcao e aplicagdo da
Teologia da Libertacédo, ao lado de tantos outros que contribuiram para a transmissao dos

pensamentos da Igreja Social.

Dom Luis pautou sua a¢do na construgdo historica das camadas populares como
sujeitos coletivos, como cidaddos ativos, como protagonistas de uma sociedade
democratica, participativa e, sobretudo, mais justa, fraterna e igualitaria
(NASCIMENTO, 2022, p.165).*

Para abordar a importancia de Dom Luis na criacdo das CEBs, analisaremos
também escritos de diversos autores de grande relevancia na Teologia da Libertagdo, que
se deslocaram até Vitdria, no Espirito Santo, para observar de perto como as
Comunidades estavam sendo organizadas. Nesse sentido, um dos aportes tedricos serd o
livro Dom Luis Fernandes, escrito por Sandra Daniel como parte da colecdo Grandes
Nomes do Espirito Santo, no qual a autora traca um panorama geral da trajetéria de Dom
Luis na Diocese de Vitoria, até sua transferéncia, em 1981, para a Diocese de Campina
Grande, na Paraiba.

Mas, quando falamos sobre a Ditadura Militar no Brasil, que aconteceu de 1964 a
1985, falamos também em um momento de censura, suspensdo de direitos e, sobretudo,
prisdes injustas e mortes. Este contexto envolveu diversas outras tramas, mas, em todas
elas, a violéncia € seu signo principal. Entretanto, nas Gltimas décadas, tém surgido
diversos trabalhos historicos sobre as proximidades entre a fé e a politica do periodo,
como escritos de Marcio Moreira Alves®, Adauto Guedes®, Eduardo Hoornaert”, Riolando

4Ver NASCIMENTO, Bruna. Dom Luis Gonzaga Fernandes: A Igreja e o Povo (1981 - 1991). In: FILHO,
José Adilson; GAUDENCIO, Bruno. Sob o signo da fé: Meméria, Poder e Protagonismo de Padres na
Paraiba e em Pernambuco. Rio de Janeiro: Telha, 2022. cap. 9, p. 165 - 180.

5 Ver ALVES, Marcio. A Igreja e a Politica no Brasil. Sdo Paulo: Brasiliense, 1979. O Cristo do Povo.
Rio de Janeiro: Sabia, 1968.

® Sobre esse autor, ver GUEDES NETO, Adauto. Teologia da Enxada e Ditadura Militar: Relacdes de
poder e Fé no Agreste Pernambucano entre 1964 — 1985. Jundiai, Paco Editorial: 2014.
"HOORNAERT, Eduardo. Os Quarenta Anos do Concilio Vaticano 11, in REB, v. 66. Petrépolis, Vozes,
2006, pp. 151-161.

Historia da Igreja na América Latina e no Caribe. Petropolis: Vozes, 1995.

20




Azzi®, além de diversos outros que também trabalharam a relagdo entre a Igreja e o
Estado, e tém se formado um importante aporte tedrico para compreender esse periodo.

A Igreja Catolica, na década de 1960, se aproximou de pensamentos
conservadores, autoritarios e ditatoriais no Brasil, onde alas da Igreja apoiaram o golpe
militar, a exemplo da CNBB, que declarou seu apoio através de um documento publicado
em junho de 1964, justificando essa assisténcia no combate ao fantasma que insiste em
assombrar o Brasil: 0 comunismo — que, por sua vez, é historicamente combatido pela
Igreja Catolica, em enciclicas, cartas pastorais e em diversos documentos oficiais.
Inmeras foram as cidades que realizaram as marchas de apoio a “intervencdo”,
majoritariamente com o auxilio do padre local e da paroquia.

Entretanto, a Igreja tendeu a mudar algumas concepgdes, entre elas o fim do apoio
a Ditadura Militar. Além dos documentos oficiais, que chamavam atencao para as formas
de infringir os direitos humanos pela Ditadura, esse distanciamento ficou ainda mais claro
em bispos e padres que se colocavam diretamente contrarios ao regime, aproximando-se
de movimentos sociais, grupos de revolucionarios, juventude e estudantes em todo o
Brasil. No Nordeste, por exemplo, existia um forte movimento em apoio a reforma agréaria
e, em todo o Brasil, emergiram liderancas religiosas em apoio aos movimentos sociais e
pelo fim da Ditadura Militar.

Assim, essa roupagem foi forjada a partir de toda uma construcdo que vinha se
estendendo desde pequenos nucleos de transformaces dentro da propria Igreja Catdlica,

como analisa Scott Mainwaring,

ndo é a intencdo de proteger interesses institucionais, nem o processo
politico, por si s6, que explicam a mudanga da Igreja. E a funcéo de
uma nova identidade institucional e de novas condi¢bes econémicas,
politicas e sociais que a explica (MAINWARING, 2004, p. 134).

Dessa forma, acreditamos que Dom Luis Fernandes é uma dessas figuras do
campo progressista, com seu trabalho social nas Comunidades Eclesiais de Base e as lutas
em favor de reforcar a opgéo preferencial da Igreja pelos mais pobres e marginalizados,
sendo um dos precursores na instalacdo das Comunidades de Base. Além disso, Dom Luis
também teve atencao especial aos escritos sobre as comunidades eclesiais, dedicando uma
enorme parte dos seus textos a traduzir aquilo que ele chamava de “pequena Igreja do
povo (FERNANDES apud RIETVELD, 2015, p. 43)”, com uma linguagem que fosse

acessivel a todos, nas chamadas pistas pastorais, artigos em jornais e em um livro, em

8 Ver AZZI, Riolando. O Altar unido ao trono: um Projeto Conservador. S&o Paulo: Paulinas, 1992.

21




1984, nomeado Como se faz uma Comunidade Eclesial de Base, traduzindo sua
experiéncia efetiva nas comunidades.

Dom Luis, ao trabalhar as Comunidades Eclesiais de Base, analisava que é muito
simples entender o fundamento religioso das CEBs, pois elas estariam fundamentadas na
prépria Biblia e na tradicdo catdlica. Para ele, estas comunidades eram uma repeticdo do
que faziam os primeiros cristaos: reuniam-se em pequenos grupos, para estudar a tradigdo
e partilhar os bens. Para isso, 0 bispo escreveu sobre o livro de Atos dos Apdstolos, que
narrou justamente como foram os passos posteriores a morte do Cristo. Dom Luis realizou
isto, acreditamos, devido a quantidade de criticas que as CEBs recebiam, sobretudo de
setores conservadores da Igreja, que acusavam as pequenas comunidades de anticristas.

Ligado a isto, outro conceito muito presente nos escritos de Dom Luis Fernandes
foi a pobreza, que se aproxima da visdo que a Igreja Catolica, através das Conferéncias
Episcopais®, descreveu no Documento da Pobreza, dividido em trés partes: a realidade
latino-americana; doutrina; e orientacdes pastorais. No primeiro topico deste documento,
afirmou-se que a pobreza é extrema e causada, na verdade, pela injustica social,
construida pelas diferencas entre a populacao rica — que acumula riqueza, patrimonios e
poder —e a pobre, que, por sua vez, ndo tem espaco para esses acumulos. O segundo ponto
é o da fundamentagdo teoldgica (doutrina) para a opgdo da Igreja dos Pobres, que,
segundo o padre Gustavo Gutierrez, encontra-se na propria figura de Jesus Cristo, a partir
dos escritos sagrados e da vida como pobre que levou. E, por fim, as orientacGes pastorais,
cujos membros das igrejas do mundo inteiro deveriam, além de situar-se ao lado do pobre,
lutar pela quebra das desigualdades sociais.

Em divergéncia com outros discursos religiosos, Dom Luis ndo escreveu sobre a
pobreza a partir de uma revelacdo divina, mas como um resultado do capital e que deveria,
a partir da praxis, ser superado. E as formas de superacdo para estas questdes foram
abordadas em suas reflexdes acerca do trabalho, em artigos como O homem e o trabalho,
no qual Dom Luis analisou a participacdo da fé no trabalho e divergiu, em alguns
momentos, da Igreja oficial, quando afirmou que as condicOes de trabalho em que séo
inseridos os trabalhadores, naquele contexto, ndo representariam uma forma ideal para a

vida humana.

9 Conferéncias episcopais, funcionam como reunides de Bispos de uma determinada regido, para debater
assuntos que fazem interesse as dificuldades enfrentadas naquela localidade. Além disso, é nesses encontros
gue os bispos debatem mudancas, melhorias e novas formas de agir naquela sociedade.

22




E necessario um comentario breve sobre as peculiaridades daquilo que nos chega
através da Historia Oral. Apesar de entendermos que a memdria ndo é, fielmente, a
Historia, concordamos que todos os recortes desta contribuem, de maneira significativa,
para a génese da historiografia. Janaina Amado (1995) alertou que aqueles que pesquisam
a partir dessa metodologia precisam fazer uma distin¢do entre aquilo que é vivido e o que
é recordado, pois, apesar de muito proximas, uma remete a acdo de um grupo ou de um
individuo, enquanto o outro ¢ um “substrato da memoria” (AMADO, 1995, p. 131).

Marcia Motta (2012) chamou a atencdo para o fato de que, ao extrair essas fontes
— ou seja, aquilo que se recorda — o historiador, em seu oficio, decide uma teoria e
interpreta em uma relagéo de consenso e conflito. Por isso, a Histdria ndo é uma ciéncia
que glorifica figuras, e sim que registra e revisita o passado. Essa metodologia utiliza
diretamente a memoria e suas peculiaridades, como a imaginagdo e o esquecimento. A
imaginacdo, ou o exercicio de fantasiar determinado fato, € uma experiéncia totalmente
possivel, uma vez que aqueles que se aproximavam de Dom Luis podiam, e podem, ver
nele uma figura passivel de adoragdo, enquanto aqueles que eram mais proximos do
conservadorismo pensem o contrario. Ambos 0s casos podem criar memorias ou formas
de lembrancas acerca do bispo. Janaina Amado (1995) alertou para esse fato ao se deparar
com um “grande mentiroso” que, na verdade, estava relatando sua lembranca a partir de
suas fantasias e do seu ponto de vista.

Ainda é importante citar aquilo que alerta Halbwachs (1990), ou seja, a memdria
do individuo é uma projecdo da memdria coletiva. Em outras palavras, a memoria ndo é
Unica, ela é guardada de diferentes pontos de vista. Para o autor, a memdria individual
recorta a sua visao sobre o fato, enquanto a coletiva € a juncdo de diversas perspectivas.
Pollak (1989) chamou atencdo para o fato de a memoria passar por dois processos: 0
primeiro é o vivido, o0 segundo é o recordado'®. Apesar de isso parecer 6bvio, para o autor,
estes termos possuem outros significados: o vivido é aquilo que o individuo traz em suas
lembrancas, enquanto o recordado tem um carater coletivo, que ndo necessariamente foi
vivido, mas é recordado, pois foi ouvido de alguém ou lido em algum lugar.

Outra peculiaridade da memoria é o esquecimento, e, a esse respeito, Menezes
(1992) afirmou que é necessario passar por processos de esquecimento, pois a memoria
deixa algumas coisas de lado para selecionar aquilo que ela entende ser mais importante

ou marcante. O esquecimento também pode ser uma forma de aniquilar recordagdes,

10 A andlise de Pollak difere da forma como Janaina Amado pensa esses processos, ja citado anteriormente.

23




como os traumas, ou meramente para excluir algo, pois aquilo ndo se enquadra mais em
suas opcdes politicas e ideoldgicas. A memdria, entdo, pode ser trabalhada através da
Historia Oral, pois permite entender as subjetividades daquilo que foi visto ou do que se
queria ter visto, ja que esta sempre ligada a aspectos sensiveis. A memoria transpassada
por uma lembranca religiosa é envolvida de sentimentalidades, uma vez que
trabalharemos com figuras que, muito além da contribui¢do para a historiografia, sao
pessoas que se aproximaram da religido, conviviam como um membro oficial e de um
patamar alto na hierarquia catolica, apesar de nao serem necessariamente partidarios dela.
Ter um bispo por perto dava, a essas pessoas, uma seguranca perante o sagrado, e isso
desperta sentimentos sensiveis. Dessa forma, utilizaremos a Historia Oral para conversar
com pessoas que tiveram vivéncia direta com Dom Luis e seus mecanismos para a Igreja
dos Pobres.

Dito isto, o trabalho que apresentamos tem a proposta de trabalhar essa
problematica em trés momentos:

No primeiro capitulo, “No principio era o0 Dom”, analisaremos as dualidades da
memoria e da historia, atraves de pessoas que viveram diretamente com Dom Luis
Fernandes, e gestaremos essa historia com as contribui¢cbes das memorias coletivas e
individuais de pessoas que, junto com Dom Luis, construiram essa producdo
historiogréfica, além de analisar a memoria de pessoas que guardaram — e também as que
ndo guardaram — as lembrancas desse recorte da vida do bispo. Tendo a total compreensao
de que memoria ndo € a histdria, mas que o oficio do historiador conta com a contribuicdo
memorialistica, iremos analisar a trajetéria de Dom Luis. Assim, veremos como foi a
construcdo da vocacdo de Dom Luis, seus primeiros passos cristdos, na comunidade em
que nasceu. “Do povo ao povo” trata-se do titulo de um artigo publicado em homenagem
a Dom Luis, no livro Assim era Luis, organizado pelo padre Rémulo Remigio. Faremos
aqui uma analogia de como o jovem Luis sai diretamente do meio de uma comunidade
periférica e volta, anos depois, como bispo para uma mesma realidade, onde analisaremos
a importancia dele na primeira experiéncia com a Comunidade Eclesial de Base, a partir
do Vaticano Il, na Diocese de Vitoria, mais especificamente em Colatina, onde ele
desenvolveu seu trabalho inicialmente.

E, dessa forma, ainda nessa constru¢ao da trajetoria de um “bispo vermelho”,
insere-se a analise de documentos e arquivos para entender como se construiu a figura de
Dom Luis para o governo militar e autoritario, tendo em vista sua participagdo em lutas

sociais, como questdes trabalhistas, direito a terra, entre outras lutas que ndo eram bem

24




vistas também dentro da Igreja Catélica. Em alguns momentos de seus escritos, Dom Luis
chegou a criticar acfes da propria Igreja Romana, sofrendo inclusive represalias por parte
da prépria instituicao.

Posteriormente, no segundo capitulo, “4 Eclesiogénese: génese da Igreja que
Nasce do povo/pobre”, sera feita uma divisdo em trés momentos para entender a
construcdo desse aggiornamento, ou seja, das mudancgas ocorridas na Igreja Romana a
partir do Concilio Vaticano Il, que entendemos ser um prenincio para todo o processo
que insere a Igreja no campo social e politico progressista. Portanto, entender suas
enciclicas e documentos é necessario para a construcdo histérica. A segunda parte € a
tentativa de analise do Vaticano Il na América Latina, com as Conferéncias Episcopais
de Medellin e Puebla, que, na verdade, suplantam o Concilio em termos de iniciativas
sociais (MAINWARING, 2004). Para isso, analisaremos 0s documentos escritos da
CEPLAM, além de uma revisdo bibliografica de autores que abordaram este tema nos
mais distintos campos. E, por fim, analisaremos a participacdo politica da Igrejacom uma
nova teologia, que propGe a libertacdo dos povos a partir da praxis.

Ja o terceiro capitulo, nomeado “Igreja faz politica”: A teoria e o homem,
analisaremos artigos de Dom Luis, publicados frequentemente no Jornal da Paraiba a
partir de 1981, ano de sua chegada a Campina Grande, seguindo dois eixos tematicos:
pobreza — veremos como Dom Luis retomou textos pontificios, ndo na tentativa de
justificar a pobreza, mas para aplicar a praxis e, entdo, combaté-la. Para isso, o bispo
julgou a pobreza como um mecanismo de opressdo, causado pelo capital, do qual a
humanidade precisaria ser liberta. E, por fim, as concep¢des de Dom Luis sobre o
trabalho, fazendo interligacGes com o contexto autoritario da época e também com a visao
oficial da Igreja Romana sobre determinados assuntos e conceitos. Dom Luis fez diversas
analises sobre o trabalho, utilizando como modelo o trabalhador operéario e analises ao
trabalhador do campo, sobretudo em seus relatos sobre as Comunidades de Base, que

eram diretamente ligadas ao MST e a comunidades rurais.

1. No principio era o dom.

25




Muitas narrativas biograficas explicam-se pelo comeco, isto é, pelos fatos que
levam até a construcdo do biografado. Como se todos eles tivessem passado pela vida de
forma minimamente planejada e assim também devesse ser sua narrativa. O caminho
comecaria antes do nascimento, passando por seus antepassados e por um ou outro feito
importante, uma fala dita ou um registro fotografico que remeteria a alguma reflexao
sobre o futuro personagem. O caminho continuaria e chegaria a sua infancia, a rebeldia
da juventude, a sensatez da vida adulta e, por fim, a reclusdo da avangada idade até sua
morte, onde se finda o caminho biografico.

Seria totalmente possivel fazer uma narrativa de Dom Luis dessa forma: trabalhar
a sua quase desconhecida juventude, seus primeiros passos em sua caminhada rumo ao
sacerddcio, o seu primevo na caminhada de uma Igreja que opta preferencialmente pelos
pobres, sua atuacdo em Vitoria — ES e em Campina Grande — PB, a genialidade dos
escritos publicados fielmente, toda semana, confrontando os conservadores, a ditadura
militar e os criticos da opcdo preferencial pelos pobres, até o seu fechar dos olhos. Mas
ndo é essa a intencdo deste trabalho, apesar de que, em certos momentos, essa narrativa
sera encontrada nas linhas a seguir.

Por esse motivo, a intencdo do escrito € situar um bispo catolico que teve como
fundamento principal de sua vida optar pelos oprimidos, isto é, alguém que, em sua
posicdo de membro oficial da Igreja Romana, utilizou de uma militdncia publica para
alcancar suas inten¢des. Benito Bisso, ao biografar o revolucionario Flavio Koutzii, alerta
que a ideia de seguir do nascimento para a morte do personagem, e de que 0s antepassados
0 explicam — ou seja, uma convicgdo de que “a origem explica” (SCHMIDT, 2017, p. 29)
—ndo € a intencdo de uma analise historica.

Dom Luis, durante toda a sua trajetdria, foi um assiduo escritor — retomaremos
0S Sseus escritos em momento oportuno. Poucas vezes escreveu sobre si mesmo, de forma
que seus escritos eram voltados para sua luta politica pelos pobres e oprimidos.
Entretanto, nas poucas vezes em que escreveu sobre si, deixou claro sua constante vontade
de aprender, seu inestimavel carinho por sua vocagdo sacerdotal, pelo Nordeste e por
politica. Apesar de esse ultimo ndo ficar claro em suas palavras, fica evidente em muitos
escritos de pessoas proximas, a exemplo de Leonardo Boff, um dos expoentes da Teologia

da Libertacdo no Brasil, que afirma que o bispo,

Possuia uma retdrica fluente e convincente. Néo falava palavras. Falava coisas.
Guardo de Dom Luis os tracos de um homem profundamente evangélico,
inteligente, de uma inteligéncia desperta como a dos Nordestinos, sabio em

26




situacBes de tensdo e conflitos e sempre profundamente fiel ao povo e aos
pobres e a grande tradicdo da Igreja dos Apdstolos. Acreditava que a igreja
sempre pode retomar o sonho de Jesus e dar-se uma forma adequada aos
diferentes tempos. Né&o era um bispo-autoridade eclesiastica, mais um bispo-
pastor no meio do povo de Deus (BOFF apud VIANA, 2017. p. 64).

Sdo essas “coisas” que queremos analisar neste trabalho. Para além da fala,
queremos investigar a que coisas Dom Luis se dedicou. O conceito de Povo de Deus, que
sera trabalhado no Capitulo I, utilizado por Boff no trecho acima, representa também
uma das “coisas” as quais Dom Luis se dedicou de maneira integral, afirmando sua vida

como alguém que é fiel ao povo, aos pobres e oprimidos.

1.1 “Do povo ao povo”: O jovem Luis, vocacao e opcao pelos pobres

Filho de Jo3ao Baptista Fernandes, a quem ele chamava de “Didi”, e Ubaldina
Fernandes da Silveira, Luis Gonzaga Fernandes nasceu em agosto de 1926, em um distrito
de nome “Vitdria de Santo Antonio”, na atual cidade de Marcelino Vieira, no estado do
Rio Grande do Norte. Fruto de uma familia de vinte e quatro filhos, mas dos quais
sobreviveram apenas nove — uma realidade comum no Nordeste brasileiro. Ndo se tém
muitos relatos sobre a infancia de Dom Luis, e poucas vezes ele a mencionou. Sandra
Daniel (2006) escreveu que Luis era tranquilo, proximo aos pais €, desde muito novo,
tinha gosto pela leitura e pelos estudos.

Nesta comunidade em que nasceu, o0 pequeno Luis foi inserido na vida religiosa.
De pais catélicos, desde muito cedo passou a conviver com ora¢des, missas e devocoes
diversas da fé cat6lica. Em Pau dos Ferros, municipio do Rio Grande do Norte, segundo
0 Livro de Tombo daquela paréquia, ele foi batizado em 13 de outubro de 1926 e
crismado.

Além de ser um dado comum no Nordeste brasileiro da primeira metade do século
XX, a elevada quantidade de mortes de criancas era acompanhada também da migracao
interna e externa na regido. Luis provou isso muito cedo, quando, com pouco mais de dez
anos, mudou-se com seus pais para outro estado. Foi viver no alto sertdo da Paraiba, na
cidade de Uiraina — na época nomeada Belém do Rio do Peixe. Atribui-se a mudanca a

tentativa de “propiciar uma educacao melhor aos filhos” (DANIEL, 2006, p. 14).

27




Acontece que esta mudanca despertou, no jovem Luis, um desejo latente de
participar da vida religiosa, uma vez que a cidade de Uirauna era conhecida por ser um
berc¢o de vocagdo sacerdotal. Luis passou a ajudar na Parquia Sagrada Familia de Belém,
criando um vinculo muito forte com o entéo paroco, Pe. Anténio Anacleto de Andrade,
que dirigiu a referida paroquia de 1931 até 1970*! e tinha como paix&o as vocagdes e a
musica.?

Este mesmo paroco o enviou para o Seminario da Arquidiocese da Paraiba. E
importante citar que a Arquidiocese da Paraiba, criada em 1892, compreendia, até 1914,
todo o estado da Paraiba e também o estado do Rio Grande do Norte. Isso significa que
toda a formacdo de seminaristas, de toda essa abrangéncia territorial, acontecia no
Seminario da Paraiba®®. Isso passou a mudar a partir da criacdo de outros seminarios em
suas respectivas dioceses.

Luis Fernandes deu inicio a sua jornada como seminarista em 10 de fevereiro de
1939, aos 13 anos de idade, um costume também da época, uma vez que 0S seminarios
passavam seguranca em relacdo a educacdo de jovens — por isso Luis Fernandes foi
enviado tdo cedo. L4, ele cursou o ginasio, que seria o0 ensino basico, com éxito. O jovem

seminarista sempre se destacou por sua astlcia e dedicacao aos estudos.

Imagem 1: Turma de Ginésio de Luis Fernandes

Fonte: Arquivo pessoal Pe. Romulo Refnio

1 Informagdes colhidas através do Arquivo da Pardquia de Uiralna.

12 SILVA, Maria dos Remédios da. Uiralina, "Terra dos sacerdotes e dos mdsicos™: discursos e
representacdo. 2011. 94 f. Trabalho de Conclusdo de Curso (Especializacdo em Historia do Semiarido
Nordestino) - Centro de Formacao de Professores, Universidade Federal de Campina Grande, Cajazeiras,
Paraiba, Brasil, 2011.

13 O Seminario Arquidiocesano da Paraiba, ainda hoje recebe esse nome, mesmo estando situado em Jodo
Pessoa, uma vez que sua instalacdo se deu na entdo Cidade da Parahyba, em 1692.

28




Na imagem acima, vemos a turma a qual Luis deu os primeiros passos na
instituicdo, todos na faixa etaria de 13 anos de idade. Seu curso de ginasio foi concluido
no inicio da década de 1940 e, logo em seguida, ingressou, como seminarista, Nno curso
de Filosofia, finalizado em 1947. Em novembro, foi enviado para Roma, para o Colégio
Pio Brasileiro, por Dom Moisés Coelho, entdo arcebispo da Paraiba. Segundo
informacdes do Livro de Tombo I, da Catedral de Campina Grande, ele “estudou Teologia
em Roma, de 1947 a 1951, na Universidade Gregoriana, como estudante do Colégio Pio
Brasileiro (Tombo I Catedral Diocesana de Campina Grande, p. 65)”.

Em Roma, ele recebeu todos os graus da ordem, até o sacerdécio. Em 9 de outubro
de 1949, Luis passou pela tonsura, isto é, o corte de cabelos que simbolizava a rendncia
ao mundo e as vaidades, uma ceriménia simples, pouco realizada nas institui¢des da Igreja
Romana atualmente. Dias depois, recebeu os graus de ostiario e leitor; o primeiro tem
referéncia a guardar o templo e possuir algumas funcGes de cuidado, o segundo refere-se
a auxiliar com as leituras sagradas para os cristdos. Encerrou o més de outubro recebendo
0 grau de exorcista, que teria a missao de expulsar os espiritos maus, retirando da Igreja
aqueles que nao eram bem-vindos e de utilizar agua benta em funcGes especificas. Por
fim, o grau de acdlito, o qual teria a funcdo de ajudar na realizacdo da missa.

Esses graus eram chamados de ordens menores, seguidos pelas ordens maiores:
subdiacono, diacono, presbitero e bispo. Essa ordem se manteve na Igreja Romana até
1972, quando o Papa Paulo VI reduziu as ordens menores para leitor e acélito, podendo
ser concedidos até a leigos, através da carta apostolica Ministeria Quaedam. Em 28 de
outubro de 1950, Luis recebeu o primeiro grau maior, o subdiaconato, grau também
extinto pelo Papa Paulo VI. Dias depois, foi ordenado diadcono e, em 8 de dezembro,
tornou-se padre. Sacramento conferido na Igreja do Gesu, em uma celebracdo presidida
pelo cardeal Benedetto Aloisi Masella.

29




Imagem 2: Ordenacao presbiteral do Pe. Luis Fernandes (de joelhos), em
1950, pelo cardeal Aloisi Masella (no centro da imagem).

Fonte: Arquivo pessoal Pe. Romulo Remigio

“Os pais dele, obviamente, ndo foram para a ordenag@o, nem sabiam que ele ia
ser ordenado. Dias depois, ele escreve uma carta, que ndo sei se li ou se foi
Sandra que me contou, na qual ele dizia “Mamae, Didi, seu filho agora ¢ padre”
(PEREIRA, 2023)%

A ordenacdo de Dom Luis aconteceu no dia em que a Igreja Cat6lica celebra um
dogma dedicado a Maria®®. Sua ordenagdo ndo contou, como citado no trecho da
entrevista acima, com a participacdo de familiares, apenas com os amigos feitos durante
a estadia em Roma. Ndo se tém relatos sobre suas primeiras presidéncias eucaristicas. O
Pe. Luis Fernandes concluiu seu curso de Filosofia no ano seguinte e, em 1952, retornou

ao Brasil.

14 Entrevista concedida a Victor da Rocha, por Giovanna Valfré, em 2023. Giovanna Valfré ¢ arquivista do
Arquivo Arquidiocesano de Vitéria, Dom Luis Fernandes.

15 O Dogma da Imaculada, promulgado em 8 de dezembro de 1854, destaca as virtudes de Maria, mas
também as qualidades da Igreja em oposi¢do a modernidade, isto €, a Igreja é tdo imaculada quanto a mae
do Cristo.

30




Pe. Luis retorna de Roma e logo torna-se professor e, em seguida, vice-reitor do
Seminéario Arquidiocesano da Paraiba. Rigido e muito organizado, o padre ganha fama
de inteligente e de apoiador da abertura da Igreja Catolica, que ja se discutia desde entéo.
Pe. Luis passa a ser muito préximo de Dom Moisés Coelho, entdo arcebispo da

Arquidiocese da Paraiba, e também do auxiliar Dom Manuel Pereira, reitor do seminario.

Devido aos trabalhos e necessidades locais da Arquidiocese, Pe. Luis é nomeado
reitor do Seminario, em abril de 1955. No Livro de Atos do Governo Arquidiocesano da
Arquidiocese da Paraiba, registra-se da seguinte forma: “P.P. de reitor do seminario
arquiepiscopal enquanto nada houver em contrario, concedido em favor do Rev.mo
Conego Luiz Gonzaga Fernandes™*®. No mesmo dia, proclama-se o padre como “Cénego
efetivo do Cabido Metropolitano™’. E nesse momento que o Conego comeca a difundir
seus pensamentos e ideias em favor do aggiornamento da Igreja Romana, e Sandra Daniel
(2006) chama a atencao que € enquanto reitor do Seminario que o Conego Luis passa a
dialogar com outros pensadores da Teologia, como Eduardo Hoornaert, belga que passa

a morar no Seminario Arquidiocesano e lecionar Histdria da Igreja Catolica'®.

Ednaldo Araujo (2013) afirma que o reitorado do Coénego Luis acontece em um
momento em que comegavam a chegar os ventos da mudanca na estrutura da Igreja,
levando-o a implantar suas acGes em favor dessas transformacdes, a exemplo de um jornal
interno do Seminario®, no qual os seminaristas deveriam escrever sobre os mais diversos

assuntos e, depois, todos deveriam ler e proferir suas consideracdes sobre 0s escritos.

Para o reitor, o periddico servia para identificar nos escritos o desenvolvimento
da intelectualidade, como também avaliar a voca¢do do seminarista, pois se
podia tragar um pouco o perfil do candidato ao sacerdécio. (SANTOS. 2013,
p. 36).

Ainda nesse periodo, o Seminario da Arquidiocese funcionava no Convento Sédo
Francisco, uma constru¢do do Brasil Colonia que, atualmente, abriga o Centro Cultural

Sdo Francisco. Foi vista como necessaria a instalagio de um novo local para o

16 Arquivo Eclesiastico da Arquidiocese da PB, Fundo Chancelaria, série: Atos do governo Arquidiocesano.
Subsidio: Provisbes e nomeacdes, nota¢do: C:a/2(006) E1 P1, p. 168.

7 1bid. p, 168.

18 Daniel, Sandra. 2006. p, 16.

1% N&o sabemos quanto a consisténcia desse jornal, como ele era produzido e distribuido. N&o existem
copias do referido escrito nos arquivos da Arquidiocese, apenas relatos sobre o mesmo. Segundo
informac@es do arquivista Ricardo Grisi Veloso.

31




funcionamento do Seminario e, com o auxilio de Dom Manuel Pereira, 0 Cénego planejou
e langou a construcdo do novo prédio que abrigaria o educandério. O langamento ocorreu
em 08 de dezembro de 1957, com uma celebracdo presidida pelo arcebispo auxiliar e a

participacao de diversos sacerdotes e seminaristas.

Imagem 3: Lancamento da pedra fundamental do novo prédio do Seminario da Arquidiocese da PB.
Na imagem vé-se 0 Conego Luis Fernandes (Em pé a esquerda) e 0 Dom Manuel Pereira (inclinado
no centro da foto)

Fonte: Arquivo Eclesiastico da Paraiba.

O Seminério foi concluido anos depois, uma estrutura que iria abrigar 0s cursos
de Filosofia e Teologia, além do sonoro Luis, com seu apito famoso entre seus
contemporaneos, pois era através dele que o Cbnego dava as ordens e chamadas de
atencdo aos seminaristas. Em 1962, ele foi convidado para ser professor do curso de
Filosofia da Universidade Federal da Paraiba, onde ficou até 1965. Em sua chegada,
proferiu uma aula nomeada Invocacao a Socrates, quando abordou questdes do momento,

como a fome e o subdesenvolvimento, a partir do filésofo ateniense.

Aparentemente, o0 Conego havia implantado no Seminario da Paraiba o processo
de modernizagio®® antes da propria Igreja, que s6 em 1962 iniciou a realizagdo do
Concilio Vaticano Il, convocado pelo papa Jodo XXIIl, e que teria a missdo de

20 Existe uma discussdo sobre se a Igreja se tornou moderna ou se aproximou do homem moderno. Uma
vez que a modernidade estd associada, neste contexto, a Reforma Protestante, no século XVI, as Ideias
lluministas, no século XVIII e a Revolugdo Francesa, no século XVIII, ambos com posturas anticlericais.

32




modernizar a Igreja Romana — assunto que sera tratado mais adiante. Sobre seu projeto
de abertura da Igreja, 0 Cénego Luis passou a relacionar-se com Dom Helder Camara,
entdo bispo de Olinda e Recife. Pe. Jodo Rietveld (2023) chama a atengdo para uma
palestra proferida por Dom Luis, em 1965, a convite de Dom Helder, sobre a Constituicao

Dogmatica Lumen Gentium, na gqual o bispo o avalia como “um bom tedlogo”.

A respeito da realizacdo do Concilio Vaticano Il, foram mobilizados diversos
representantes de todo o mundo para dele participarem. Entre eles, o arcebispo da Paraiba
na época, Dom Mario de Miranda Vilas-Boas, que, por ndo ter fluéncia em latim, levou
como seu secretdrio o Cénego Luis Fernandes, que, dessa forma, durante os anos do

Concilio, se dividiu entre Roma e os afazeres de reitor do Seminario.

Nessas suas idas a Roma, para participar do Vaticano Il, o Conego escreveu alguns
textos?! — um resumo pessoal — sobre os temas tratados no grande encontro, que, para ele,
foi o “acontecimento maximo do século” (FERNANDES apud VIANA, 2020, p. 161).
Em um desses escritos, ele fala sobre a A¢do Catodlica??, muito conhecida por ele, uma
vez que foi assistente da Juventude Universitaria Catélica (JUC), ainda em Jodo Pessoa,
afirmando que o Concilio ndo poderia negar a grande vitdria desse movimento. Segundo
ele, nas discussdes, ficava claro que este movimento deveria ser mantido e aprimorado,
pois “...ndo ha duvida, [que] desta grande Assembleia [sic] ecuménica que vai marcar o
século seguinte de nossa historia cristd, entre outras aquisi¢es duradouras, tera de sair

consagrada e solidificada a propria A¢ao Catolica.” (Ibidem, p. 155).

Em producdo posterior, ele escreveu um texto de nome A hora dos leigos?.
Sugestivo, o titulo ja fala muito sobre o que o Cénego abordou em seu texto. Utilizou
palavras do Papa Pio VI para afirmar que aquele Concilio servira para a Igreja reassumir
seu espirito missionario. Segundo ele, a Igreja estava reconhecendo o “potencial do leigo,
vivo e dindmico”, que pode ser visto como “...uma invasdo sobrenatural, uma larga e
fecunda incursao do Espirito no mundo” (Ibidem, p. 160). Em outras palavras, podemos
interpretar a afirmacdo como uma ruptura com o pensamento tradicional, no qual apenas
0s membros ordenados seriam a representacao direta do sobrenatural. O Pe. Luis vai além,

acreditando que os membros ndo ordenados também pudessem manifestar o divino. Mais

21 Os textos referidos acima foram publicados pelo Pe. RGmulo Remigio, em 2020, no livro “Sonhando
com um lindo amanhecer”. P. 155 e seguintes.

22 VIANA. 2020. p. 155.

23 |bid. p, 159.

33




adiante, ele ainda afirmou que € visivel como o leigo tem ganhado espaco dentro do
Vaticano Il — isso fica claro na grande quantidade de assessores, que iriam opinar e
debater sobre questdes dogmaticas. Afirmou ainda que, “na ‘onda leiga’ que sobe [...] ndo
h& nada de anormal. Temos apenas um dos aspectos do reencontro da Igreja consigo
mesma” (Ibidem, p. 162). Por outro lado, afirmou ser banal o medo de que os leigos
tomem o lugar de ocupantes de outros niveis dentro da instituicdo, uma vez que uma
“salutar e equilibrada promocao do laicato jamais levara o fiel a pretender tomar o lugar
do Bispo” (Ibidem, p. 164). Nessa perspectiva, ele complementa alertando que as
autoridades eclesiasticas devem significar a prestacdo de servico a comunidade, e ndo

uma forma de opresséo.

Posteriormente, em outubro de 1965, o Conego recebeu uma carta comunicando
a designacdo do papa Paulo VI para tornar-se bispo, sendo nomeado bispo titular de
Mididi?* e auxiliar de Vitoria, no Espirito Santo, a qual respondeu dias depois aceitando
a designacdo. Algo interessante na carta de resposta do recém-eleito bispo, direcionada
ao Monsenhor Tagliaferri, responsavel por anunciar a designacéo, é a afirmacdo de que
vai necessitar de “muita orientagdo: [pois] ndo sei ser Bispo!” (Idem, 2018, p. 6).
Extremamente grato ao pontifice e confiante em sua jornada, embarcou para Roma e

chegou no processo de encerramento do Concilio Vaticano II.

Em sua chegada, encontrou um contexto de disputas internas sobre o Gltimo
documento conciliar. Outra grande efervescéncia era 0 pensamento de alguns bispos
conciliares que, recebendo a influéncia de leigos que participavam do Vaticano I,
acreditavam que o Concilio estaria direcionando sua atencdo para a Europa e se
distanciando das realidades dos demais continentes. Passaram a mobilizar, entre membros
que se sensibilizavam com a causa progressista da Igreja, um encontro secreto, onde

discutiriam assuntos relacionados ao Concilio e a Igreja no mundo todo.

Em uma celebracdo simples, na catacumba de Santa Domitila, em Roma, foi
realizado o Pacto das Catacumbas?®, que teve como documento final treze pontos que
justificavam a escolha de uma Igreja servidora e pobre, optante por estar proxima de seu

povo, pobre e oprimido, renunciando a regalias, favorecimentos e vestimentas pomposas.

24 Essa nomeacdo trata-se de algo protocolar. Mididi oficialmente é uma diocese inexistente, ou seja, esta
nomeagdo € algo honorifico.
25 Seré4 trabalhado detalhadamente no capitulo Il desta Dissertagéo.

34




Assinaram esse Pacto cerca de 40 bispos e, posteriormente, uma centena de outros bispos

também veio a se acoplar ao Pacto.

A participacdo do Cbnego é um assunto que levanta debates, uma vez que ele
ainda ndo era sagrado bispo e, por esse motivo, ndo pdde assinar o Pacto. Entretanto,
diversos séo os relatos que destacam a sua participacdo. José Oscar Beozzo, em seu livro
O Pacto das Catacumbas: por uma Igreja servidora e pobre, afirma que outras pessoas
participaram da celebracdo nas Catacumbas e ndo assinaram o documento — ideia com a
qual compactuamos. Ao citar Dom Luis como um desses, evidencia que ele era “recém-
ordenado bispo-auxiliar de Vitoria - ES” (BEOZZO, 2015, p. 56). Acreditamos haver
uma inexatiddo, uma vez que o Pacto ocorreu em 16 de novembro de 1965 e o C6nego s6
vem a ser sagrado bispo em 05 de dezembro do mesmo ano, ou seja, no contexto do Pacto,

ele era um bispo eleito.

Sandra Daniel também aponta a participacdo de Dom Luis no Pacto das
Catacumbas, quando, em seu livro, o nomeia como representante “das catacumbas”
(DANIEL, 2006, p. 75). Algumas entrevistas concedidas para este trabalho também
destacaram a sua participacdo, a exemplo do padre Romulo Remigio?®: «... ele participou!
Dom Luis pouquissimas vezes falou. Ele era mais de viver do que falar” (VIANA, 2024).
Mais adiante, o entrevistado ressalta que ele s6 chegou a se pronunciar sobre o Pacto
quando foi indagado: “A gente comegou a perguntar a Dom Luis um pouco sobre o pacto
[...] ele falou, sempre, do compromisso de fidelidade com o estilo de Igreja pobre e a
partir dos pobres.” (VIANA, 2024). Padre Jorge Rietveld também afirma que Dom Luis
esteve na celebragdo: “Dom Luis nunca falou, mas viveu na vida pratica pessoal o Pacto.
Quando eu li o pacto, pensei: ‘isso € Dom Luis’ (...) uma Igreja ndo triunfalista, mas uma
Igreja simples e fazendo parte da sociedade” (RIETVELD, 2024). 2’Dessa forma,
podemos atestar que ele ndo sé participou do Pacto, como também foi um forte partidario

de suas normas.

Para Frei Betto?®, “ele ndo falava tanto no pacto [...] Sei que ele era um adepto e
que os adeptos do pacto eram muito unidos e todos contrarios a Ditadura Militar.” Uma
coisa podemos atestar: sua participacdo no Pacto vai além de sua assinatura — foi um Pacto

que ele viveu e dedicou a sua vida para esta causa. Por isso, em quase todas as entrevistas

% Entrevista de Pe. Rémulo Remigio, concedida a Victor Rocha, em 2024.
27 Entrevista de Pe. Jorge Rietveld, concedida a Victor Rocha, em 2024.
28 Entrevista de Frei Betto, concedida a Victor Rocha, em 2023.

35




feitas, os entrevistados ndo apenas afirmavam sua participacdo, mas evidenciavam sua
vida enquanto seguidor do pacto. Marlene de Fatima?® assenta que, durante toda sua vida,

“ele foi muito fiel ao pacto das catacumbas. E a questio dos pobres” (CARARO, 2024)
30

Em meio a toda essa movimentacéo, o Conego Luis precisava se preparar para a
celebracdo que o transformaria em bispo. Seu lema episcopal, cuidadosamente escolhido,
In Christi Jesu, pode ser sintetizado em cinco pontos: 1) a manifestacdo de Deus; 2) a
revelacdo da salvacdo; 3) a proximidade de Deus; 4) a proximidade do povo com Jesus;
5) o entendimento de que é parte integrante do corpo de Cristo®l. Em seguida, escreveu
uma carta, dessa vez direcionada a Dom Jo&o Batista da Mota e Albuquerque®2, com quem
viria, futuramente, a compartilhar a convivéncia como seu bispo titular. Na carta, o
Conego reconhece que estard a sombra de Dom Jodo, a quem chamava de “meu
metropolita” (FERNANDES apud VIANA, 2018, p. 19), encerrando-a pedindo ajuda e

uma béncao.

A sagracdo episcopal aconteceu em 5 de dezembro de 1965, na Domus Mariae,
uma residéncia em Roma dos bispos conciliares do Brasil, em uma festiva celebracéo
presidida por Dom Jodo Batista e concelebrada por diversos prelados brasileiros, além de
padres conciliares e leigos presentes no grande encontro. Dom Helder, na 872 Circular,
afirmou que o dia da sagracdo de Dom Luis foi “iluminado” e que esse evento sé
aconteceu “gracas ao Vaticano II”, destacando que a celebragdo foi feita com um
semicirculo em torno do altar, todo preenchido de bispos — muitos brasileiros — sendo a

maioria dos presentes participantes do grupo da pobreza®.

2 Marlene de Fatima é professora do Departamento de Educacéo, Politica e Sociedade do Centro de
Educacdo da UFES.

30 Entrevista de Marlene de Fatima, concedida a Victor Rocha, em 2023.

31 para mais informagdes, ver: FERNANDES, Dom Luis. Dom Luis Fernandes "explica" o seu lema
episcopal. In: VIANA, Romulo Remigio (org.). Dom Luis Fernandes: O Bispo da Esperanga. Campina
Grade: [s. n.], 2018.p. 7 - 9.

32 Dom Jodo Batista da Mota e Albuquerque, foi um Bispo Catélico, celebrante principal da Sagracdo Dom
Luis e foi Bispo Titular de Vitéria — ES, no momento que Dom Luis era Bispo Auxiliar. A relagéo entre 0s
Bispos sera tratada mais adiante.

33 Trata-se de um grupo de Bispos que se aproximavam de causas favoraveis aos pobres. A ideia inicial era
que as discussdes fossem feitas a nivel do Vaticano I, apesar do empenho, o grupo ndo consegue colocar
todo os assuntos. Alguns chegaram a discussdes e estdo presentes na Gaudium Et Spes. Acontece que é
deste grupo que surge o Pacto das Catacumbas. Estes sdo assuntos tratados no capitulo Il desta dissertacao.

36




Imagem 4: Sagragé&o episcopal de Dom Luis Fernandes (de joelhos),
celebrada por Dom Joao Batista (a frente de Dom Luis) e ao seu lado
Dom Manoel Pereira (a direita)

Fonte: Arquivo Pessoal Pe. Romulo Remigio

Quando o Luis, tdo humilde e tdo bom, pensou que seria o bispo que maior
nimero de mdos consagrantes haveria de ter? E conclui: comega assim 0
querido Luis [...] sua vida episcopal sob o signo do Vaticano Il. (ROCHA.
2009. pp, 743 - 744).

37




1.2 Um Nordestino em terras capixabas: Dom Luis Fernandes e Vitoria.

Trés dias ap6s a sagracdo de Dom Luis, o Papa encerrou o grande Concilio.
Todos os que ali estavam teriam a misséo de retornar para suas localidades e compartilhar
tudo o que haviam vivido no Vaticano Il. Dom Luis, com suas anotacdes, retornou com
a bagagem cheia e com o titulo de bispo, apesar de, como ele mesmo confessou, ndo saber
ser. O recem-sagrado bispo chegou a Vitoria, no Espirito Santo, em fevereiro de 1966,
com o espirito pos-conciliar. Em Vitoria, Dom Luis construiu uma relacdo intima de
servico e mudancgas, colocando em pratica a tdo comentada transformacgdo da Igreja

Romana.

Imagem 5: Dom Luis e o Papa Paulo VI, logo ap6s
sua sagracgao episcopal em Roma, 1965.

Fonte: Arquivo Pessoal: Pe. Rbmulo Remigio

Além disso, Dom Luis vinha com toda a energia que um inicio de caminhada
pleiteia. O jovem bispo se dedicou aos pobres, vivenciando as normas do Pacto; aos
oprimidos, se colocando na luta contra a Ditadura Militar; e a0 ecumenismo, abrindo as
portas da Arquidiocese para comunidades e debates ecuménicos — todas essas agdes
realizadas em comunhdo com Dom Jodo Batista. Vitoria passou a ser referéncia na

38




implantacdo das Comunidades Eclesiais de Base®*, por sua primazia na insercdo e nos
estudos das CEBs, por meio dos Encontros Intereclesiais.

Além disso, foi também sob a condugdo de Dom Luis que toda a Arquidiocese
se movimentou para estudar os documentos do Concilio Vaticano Il, por meio de livretos
com linguagem acessivel a todos os diocesanos. Esses materiais eram produzidos por uma
equipe que contava com a participacdo dos bispos da Arquidiocese e continham
ilustracbes e figuras para facilitar o entendimento. Foram feitos para que todos

conseguissem compreender o Vaticano Il e como ele seria implantado nas comunidades.

Conseguindo driblar as insegurangas que tinha sobre ser bispo, Dom Luis
comegou sua caminhada conhecendo bem a Diocese e se familiarizando com Dom Joéo
Batista da Mota, com quem teve uma relacdo extremamente amigavel durante todo o
tempo em que permaneceu em Vitoria, mantendo-a mesmo apos sua saida — questdo a
qual voltaremos neste texto. Situando o local de atuagdo de Dom Luis, a Arquidiocese de
Vitéria foi criada pelo papa Ledo XIlI, em 1895, desvinculando-a do prelado de Niterdi,
no Rio de Janeiro. O titulo de Diocese foi mantido até 1958, quando, apds seis bispados
e durante a administragdo de Dom Jodo Batista, recebeu o titulo de Arquidiocese®. Esta
compreendia uma grande proporcéo territorial e, por esse motivo, com a intencdo de
organizar o interior, Dom Luis dirigiu-se para Colatina®, na regifo noroeste do estado,
onde ficou hospedado no colégio Marista, passando a ser conhecido, logo de inicio, por
seu siléncio e introspeccdo — como relata Renato Gama, um dos alunos da escola, a Sandra

Daniel:

Uma pessoa encolhida, parecida com um monge, ndo percebendo o que estava
a sua volta. E uma imagem que vai negar todo o esplendor da personalidade de
Dom Luis. Ndo me lembro de ter visto Dom Luis sorrindo naquela época, mas
sempre aquele homem circunspecto (DANIEL, 2006. p, 19).

E interessante pensar no siléncio de Dom Luis com os olhos de quem chega a

um territério desconhecido. O siléncio dele pode revelar sua preocupacéo, ja relatada em

3 As CEB’s configuram como um movimento de pequenas comunidades no interior do Brasil. Elas
surgiram a partir dos resultados do Concilio Vaticano II. Segundo Frei Betto, no Livro “O que ¢”

35 Para mais informagdes ver: https://www.aves.org.br/historia-da-arquidiocese/

3% Apesar de ndo existir uma explicagdo oficial, acreditamos que a ida de Dom Lufs para Colatina, se deu
devido ao fato da Arquidiocese de Vitoria ter uma vasta extenséo territorial. Inicialmente, ela abrangia todo
0 estado do Espirito Santo sendo dividida em mais duas, no ano de 1958. Ainda assim, era uma grande
proporc¢do territorial, tanto que em 1990, o Papa Jodo Paulo I, faz o desmembramento de Colatina, que
passou a ser Diocese.

39




carta mencionada anteriormente, sobre ser bispo. Além disso, ele tinha de conviver com
uma instituicdo ja muito bem estabelecida, um colégio no qual, a principio, sua posi¢éo e

fungéo poderiam néo parecer claras.

Essa impressdo inicial ndo se sustentou por muito tempo. Dom Luis passou a
movimentar-se para realizar a organizacdo de que tanto necessitava aquela localidade.
Como ja dito anteriormente, os participantes do Concilio precisavam comecar a implantar
as mudancas. Algumas delas comecavam a chegar, como a celebracéo da missa na lingua
portuguesa, diversas alteracdes no corpo da Igreja e nos templos —a exemplo da derrubada
de altares e da retirada de imagens de santos das igrejas. E importante lembrar que nem
sempre essas mudangas aconteceram de forma imperturbavel, ja que diversos fi€is se
revoltavam com as modificacdes implantadas.

Ao0s poucos, 0 bispo auxiliar foi conquistando seu espaco e comecando a
desenvolver sua vida episcopal na localidade. Iniciou um curso biblico para leigos, uma
vez que a principal preocupacdo de Dom Luis era que os escritos sagrados fossem
transmitidos de maneira simples e acessivel, considerando que ndo era comum a leitura
dos textos cristdos pela populacédo leiga, sobretudo pela falta de compreensdo do seu
significado. Os cursos aconteciam em Colatina, de forma frequente, mas também em
diversas outras comunidades. Dom Luis mantinha o costume de circular na localidade,
algo que fazia as pessoas se aproximarem bastante dele, uma vez que nem sempre 0s
membros ordenados iam ao encontro dos leigos.

Sandra Daniel (2006) chamou aten¢éo para a dificuldade que era a realizacéo de
missas em toda a Arquidiocese, dada a escassez de padres. Dessa forma, o bispo passou
a influenciar a organizacao de encontros para continuar os estudos biblicos, liderados por
leigos. Ele relatou, diversas vezes, chegar sem avisar a encontros biblicos e encontrar
operarios, agricultores e membros de maltiplos seguimentos em circulos, conversando
sobre parébolas e versiculos. Algo também era importante nesses estudos: inserir a figura
de Cristo na realidade local daquela Arquidiocese.

Dos livretos, tratados anteriormente, resultaram encontros em toda a
Arquidiocese, chamados de “concilinhos”, que aconteciam com o auxilio de diversos

dirigentes e até do proprio bispo auxiliar. Talvez um dos motivos que levaram a producéo

40




desses exemplares e a realizacao das assembleias tenha sido as criticas feitas as propostas

do Concilio. Sobre esses encontros, Claudio Vereza Lodi®" afirmou que,

P13

a gente diz que o chao “tava” preparado para plantar a semente das conclusdes
do concilio. Entdo Dom Luis realizou muito concilinhos no interior do estado,
que era a partir de um livreto com as conclusdes basicas do concilio. Se fazia
verdadeiros circulos de discussdo e formacdo, que Dom Luis chamou de
mentalizacdo. Que era mentalizar e conscientizar as pessoas sobre o que foi
esse grande encontro (LODI. 2024).

Sandra Daniel (2006) chamou aten¢éo para o fato de que, além dessas realiza¢des,
passaram a acontecer missdes para seminaristas, freiras e padres que, durante as férias,
iam contribuir com esse processo de catequizacio® dos diocesanos. Nesse periodo, eles
eram direcionados para comunidades nas diversas localidades da Arquidiocese, com 0
objetivo de aprimorar grupos de formacdo sobre o Vaticano II, auxiliando as
comunidades. Como resultado dessas missoes, “isso fez germinar liderangas leigas 14 na
regido de Colatina e nos arredores de Colatina. Muitas pessoas, muitos jovens,
principalmente, passaram a ter atuagdo mais concreta na vida das comunidades que
existiam, com diretorias que existiam 1a” (LODI, 2024).

Toda essa movimentagdo teve como efeito uma aproximacao do bispo com o seu
povo e, assim, o surgimento do protagonismo dos leigos em todos esses movimentos. Em
todos os cursos biblicos ou para o entendimento do Concilio Vaticano Il, Dom Luis
prezava por ouvir o que os diocesanos haviam entendido e como pensavam acerca das
questdes discutidas. “Ele sempre muito presente [...] ao final, as vezes, ele dava uma
palavra e as vezes ndo, achava que o grupo se bastava [...] ele valorizava muito o
pensamento das pessoas mais simples, porque ouvir o bispo, se ‘Dona Maria’ j4 falou
tudo?” (PEREIRA, 2024).3°

Para endossar a participacdo dos leigos em funcdo evangelizadora, 0s bispos
trouxeram para a Arquidiocese o Cursilho masculino, que foi iniciado pela Acéo Catdlica
—AC, na Espanha. Acontecia em um final de semana, debatendo diversos assuntos e tendo
vivéncias de evangelizagéo e politica. Obviamente, todos esses debates eram pautados na

opcao pelos pobres e na luta pela libertacdo.

37 Claudio Vereza, jornalista, foi Deputado Estadual por seis mandatos e participante das Comunidades
Eclesiais e Base.

38 Entendemos esse processo por catequizacdo, uma vez que, no dicionario, seu sindnimo € instruir. Dessa
forma, essas missdes, configuravam como uma instrucdo a vida cristd, pautada na Biblia e na opcéo
preferencial.

39 Entrevista concedida a Victor da Rocha, por Giovanna Valfré, em 2023.

41




Imagem 6: Participantes do 3° Cursilho Masculino de Vitoria, em 1975. Vé-se Dom Luis a direita,
sendo o segundo de baixo para cima.

3¢ GURSILWO "WASCULinO DE VITOR

Fonte: Arquivo arquidiocesano Dom Luis Fernandes

Como expresso anteriormente, em decorréncia da escassez de padres, 0 que
tornava a vida sacramental muito dificil e era muito criticado pelo interior*°, o bispo
comecou a implantar cursos de formacéo para as liderancas leigas nas comunidades. Para
isso, contou com o0 apoio de padres recém-ordenados, freiras e seminaristas que iam para
as comunidades trabalhar sobre a Biblia, a tradi¢do catolica e os ritos catolicos. Contudo,
os ritos populares ndo foram abandonados; muito pelo contrério, foi a fé popular que
sustentou a religido catolica diante da caréncia sacerdotal. Na verdade, a ida de Dom Luis
até essas comunidades endossava a fé popular, sem se desviar da realizagdo das missas.
Entretanto, o bispo entendia que, apesar da importancia da celebracdo, néo era apenas
nela que estava a vivéncia catolica. Por isso, por diversas vezes, ao ir as comunidades,
prezava por circulos e participagdo em ritos populares catdlicos. Diversos sdo os relatos
de que o bispo chegou, inclusive, a participar de celebracdes feitas por membros leigos,
fato que durou por toda sua vida. Giovana Valfré Pereira relata que estava em uma

comunidade de Vit6ria quando passou por uma situacao inusitada:

Ele chegou na comunidade, ele foi convidado para celebrar. Deu a hora e ele
ndo chegou, a celebracdo comega normalmente. No meio da celebracdo ele
chegou e se posiciona I atras, no banco. Ninguém comenta que ele ta ali, chega
0 momento da comunhdo, Dom Luis, levanta e vai comungar da mao do
ministro leigo. Depois, no final, na hora dos avisos o dirigente, a gente
chamava assim, pergunta se Dom Luis tem alguma coisa a falar e ele diz que

40 O interior do Espirito Santo, possuia um grande nimero de Italianos e descendentes que, acostumados
com um vasto nimero de padres, estranham a situagdo e passam a critica-la.

42




ndo, que esta tudo certo. [...] ele participou da celebracdo da palavra daquela
comunidade [...] como um de nds, esse era o diferencial de Dom Luis
(PEREIRA. 2024).4

Toda essa movimentacéo fertilizou o solo para a germinagao do que viria a ser,
posteriormente, as Comunidades Eclesiais de Base. Acredito que toda essa efervescéncia
promovida por Dom Luis tinha o propdsito de implantar as CEBs, tidas por ele como um
mecanismo promissor da fé cat6lica. Em seu unico livro escrito, Como se faz uma
Comunidade Eclesial de Base, Dom Luis afirmou que “CEB ¢ Igreja renascida no seio
do povo. Pequena Igreja dos simples, evangélica, participativa, empenhada no drama dos
homens. Comunidade em processo de conversdo” (FERNANDES, 1984, p. 41).

Dom Luis deixou clara a problematica de uma Comunidade de Base, que deveria
ser comunitéria, atender a todo local em que esta situada, entender as necessidades do
povo trabalhador e compreender o Evangelho — por isso investiu tanto em formagéo sobre
a Biblia e ritos catdlicos —, e, por fim, ser uma comunidade que se preocupasse com as
questdes dos homens, isto €, pobreza, fome, opressdo, desigualdade social e politica, e
como dominadores exploram os dominados, em um processo desigual. Nelas, era
necessaria a formacgdo de um conselho, composto por leigos que estariam a frente daquela
comunidade, responsaveis por cuidar, planejar e problematizar todas as questfes inerentes
a vida comunitaria.

Ndo é a toa que diversos sindicatos e até partidos politicos surgiram das
Comunidades Eclesiais de Base. Aparentemente, iSso era uma preocupagéo recorrente em
Dom Luis, ja que, segundo o bispo, as classes deveriam se unir em prol de melhorias

sociais.

Dom Luis estava muito preocupado em todo o pessoal rural, de comunidade
eclesial de base ter que participar do sindicato rural e fazer com que o sindicato
rural lute pelos seus interesses e direitos [...] se vocé era operdrio da construcéo
civil, tinha que participar do sindicato (POLA, 2024).42

41 Entrevista concedida a Victor da Rocha, por Giovanna Valfré, em 2023.
42 Entrevista concedida a Victor da Rocha, por Dante Pola, em 2023. Dante Pola, Filosofo e Engenheiro,
foi um dos representantes do Conselho Pastoral de Vitéria e membro das CEB,s.

43




No livro, Dom Luis relata as mais distintas formas de surgimento das CEBs, seja
no capitulo Favela Ameacada*®, na Novena de Natal** ou em uma Casa da Comunidade®,
demonstrando que elas surgem onde ha necessidade. Por esse motivo, 0 bispo nédo
acreditava haver uma formula exata para a criacdo de uma Comunidade de Base — era
preciso entender as necessidades do local. Essa é a genealogia das Comunidades de Base
no Brasil, a partir da configuracéo do Concilio Vaticano 1. Dom Luis passa a ser um dos
parametros das CEBs, pois conseguiu mobilizar toda a regido de Colatina, que se tornou

uma forte expressédo da fé.

Com o interior organizado, era necessario organizar a “Grande Vitdria”, e muitos
dos que auxiliaram na formagé&o das CEBs no interior pegaram a estrada e migraram para
Vitoria, inclusive o proprio Dom Luis. Na Grande Vitoria, seu trabalho ndo mudou muito:
analisava, junto aos conselheiros, a comunidade, passando a entender e problematizar
suas questdes, formando-se assim mais uma CEB. Com maos e mentes leigas, as decisoes
dos conselhos eram quase sempre acatadas por Dom Luis, que reconhecia que os leigos

tinham um conhecimento efetivo das necessidades de suas localidades.

Devido a isso, a Arquidiocese de Vitoria passou a receber diversos estudiosos
do assunto. Hospedou desde pequenos pesquisadores até grandes nomes da Teologia da
Libertacdo no Brasil, como Frei Betto e Leonardo Boff, que iam para Vitéria para
entender como o bispo estava implantando as CEBSs, a partir de um modelo de Igreja que
opta preferencialmente pelos pobres. Frei Betto, em seu livro O que ¢ Comunidade
Eclesial de Base, inicia dizendo que “muito do que consegui enxergar e captar foi gragas
a minha integragdo, desde 1974, na Arquidiocese de Vitéria, ES” (BETTO, 1981, p. 9).
Claudio Lodi, em entrevista para esta dissertacdo, lembra de conviver com Eduardo
Hoonaert, Pedro Ribeiro de Oliveira, Pe. Libanio, e de que o bispo recebia, inclusive,
pessoas de outras religides, pois era um fiel partidario do ecumenismo.

4 Dom Luis relata que a Prefeitura decidiu a erradicacdo de uma comunidade, em Vitéria, todos os
moradores deveriam sair do local, para dar lugar a uma construcgdo publica. A comunidade ndo aceita e se
organiza para lutar contra a decisdo. No meio da reunido, alguém deu a ideia de fazer uma oragdo. Para o
Bispo, uma CEB nasce de lutas populares, que levam o apoio da Igreja.

4 Esta é um relato de um bairro chamado de “Alecrim”, onde realizando a novena em preparagio para o
Natal, “sempre se falava em coisas e problemas da vida real (FERNANDES. 1984. p, 14)”, na preparacao,
organizaram formagdes para animadores e dai surge mais uma comunidade de Base.

4 Qutro relato, de uma comunidade distante da Matriz, Vila Formosa, que, por diversos motivos, tinha uma
populacdo que ndo iam até a matriz. O Padre entdo foi até a comunidade e a partir disso, organizaram-se,
fizeram mutirbes conseguiram terreno e a CEB comegou.

44




Diversos materiais foram produzidos para difundir a proposta das CEBs,
contendo pensamentos do Vaticano Il e instru¢des para as Comunidades Eclesiais de
Base. Elaborados com o apoio da Arquidiocese e com reflexdes de tedlogos brasileiros,
todos esses escritos deveriam ser acessiveis as comunidades e problematizar questdes da

Igreja e de suas localidades.

Se fazia pequenos cursos para circulos biblicos e para esses livretos que tinham
as caracteristicas da CEB, entdo foi escrito por Frei Betto o Igreja que a gente
quer, um documento bem simples e de linguagem bem popular, qual era a
igreja que a gente quer, a Igreja que a gente “tava” praticando, uma Igreja
“cristocéntrica”, minoria, de pequenos grupos [...] uma igreja calcada na
Biblia, uma igreja conciliar (LODI, 2024).

Tudo era feito a partir do método Ver-Julgar-Agir, que seré trabalhado no segundo
capitulo. As Comunidades Eclesiais de Base foram implantadas em toda a Arquidiocese
seguindo os parametros dessa “nova” Igreja. Nao importava como fosse o processo, era
necessario estudar, planejar e executar, mesmo que nao houvesse um lugar fixo. Sobre
isso, Dom Luis escreveu: “Reunir-se, onde? Debaixo da castanheira? Pois que seja!”
(FERNANDES, 1984, p. 15).

Além disso, no inicio da década de 1970, Dom Jodo Batista e Dom Luis
convidaram para se instalar na Arquidiocese os Irméos de Taizé, uma comunidade
ecuménica de origem francesa que ajudou pessoas durante a Segunda Guerra Mundial,
além de acolher criancas que perderam seus pais. Dom Luis teve contato com a
organizacdo em uma passagem pela Franca e resolveu, anos depois, instala-la em Vitoria,
onde conquistou grande apreco dos jovens devido aos seus ritos animados e
participativos.

Apos a instalagdo de diversas CEBs, Dom Luis criou o Conselho Pastoral da
Arquidiocese de Vitoria — COPAYV, que tinha a missdo de se reunir e trocar ideias sobre
a evangelizacdo pastoral na Arquidiocese. Para a criacdo desse conselho, diversos
servigos pastorais enviaram membros que 0s representariam nas discussdes, que iam
desde o tdo falado aggiornamento até as necessidades locais daquela comunidade. Dom
Luis, sempre presente, cobrava que, em todas as discussdes, a op¢do preferencial pelos
pobres estivesse no centro do debate. Sobre esse periodo, Sandra Daniel afirmou que

“houve uma verdadeira revolugdo. As missas comegaram a ter mais participagao do povo,

e 0 leigo assumiu um papel maior nas celebra¢des” (DANIEL, 2006, pp. 57-58).

Com vinte anos, eu fui para o conselho pastoral da Arquidiocese de Vitdria,
representando todos os jovens [...] eu tinha palavra, voz e voto na assembleia.
Tinha representante das comunidades, da comissdo de justica e paz,

45




representante da Caritas, das paroquias [...] toda a arquidiocese discutindo [...]
sempre tendo uma luz nas comunidades Eclesiais de base (POLA, 2024).46

A Chéritas, a qual Dante Pola se referiu, foi uma criagdo da Arquidiocese em 1967.
Tinha a missdo de pensar, traduzir e problematizar as mudancas na Igreja. Auxiliaram na
Céritas o Frei Betto, que havia saido da prisio recentemente*’, e o Padre Alberto
Fontana®, além de diversos leigos, sobretudo jovens. “Era uma revolugio, muita gente
aqui todos os dias, pra traduzir os documentos da CNBB em linguagem popular, pra fazer
as cartilhas para as comunidades. E Dom Luis sempre estava presente, mas nunca em uma
posicado de estar a frente” (POLA, 2024).

Jé& havia se passado algum tempo desde a chegada de Dom Luis. Os bispos viram
a necessidade de um estudo sobre tudo que j& havia sido feito até entdo. Criaram o
documento Pistas Pastorais, que discutia todo o processo das Comunidades Eclesiais de
Base e dessa “revolugdo” que aconteceu na Igreja Arquidiocesana de Vitoria. Essas pistas
tinham dois grandes alicerces: as comunidades eclesiais e a opgéo pelos pobres (DANIEL,
2006).

Entretanto, como havia uma preocupacdo de que todos tivessem acesso aos
documentos e que fossem feitos em uma linguagem popular, decidiram refazé-los em uma
linguagem mais simples, pois entenderam que a primeira exposicao ndo alcangaria todos
os leitores. Coube ao Frei Betto a incumbéncia da nova verséo deste escrito. Ele escreveu
A Igreja que a gente quer, ja relatado anteriormente, em 1975. Trata-se de um escrito com
diversas ilustracdes que, de maneira simples e direta, abrange todo o processo da ultima
década.

A partir disso, e com as discussdes ganhando espaco em todo o Brasil, Dom Luis
teve a ideia, junto com Eduardo Hoornaert e Frei Betto, de organizar um encontro
nacional com bispos que também comungavam com esse modelo de fazer Igreja. Surge,
entdo, o Encontro Intereclesial de Comunidades Eclesiais de Base, realizado em Vitoria,
e que contou com a participacéo de pouco menos de 100 pessoas, muitos dos quais leigos,
com discussdes problematizadas a partir dos proprios participantes, uma vez que se

entendia que esse novo modelo de Igreja ndo caminhava sem eles.

6 Entrevista concedida a Victor da Rocha, por Dante Pola, em 2023.

47 Carlos Alberto Libanio Christo, Frei Betto, foi um preso politico no periodo da Ditadura Militar.

4 De origem italiana, o Padre Alberto Fontana, veio para o Brasil onde terminou seus estudos de Teologia,
Filosofia e foi ordenado em 1972. Foi um militante em favor dos Direitos Humanos e apoiador da Igreja
dos Pobres. Faleceu em 2023, vitima de um cancer.

46




No ano seguinte, em 1976, mais um encontro foi realizado, com a participacéo de
leigos e também de sacerdotes, bispos de todo o Brasil e até de outros paises da América
Latina. Esse encontro, que aconteceu de forma mais amedrontada — ndo podemos
esquecer a situacdo politica que o Brasil vivia nagquele momento —, estudou o0s
documentos produzidos no primeiro e o que havia sido feito até entdo. Além da
participacdo de leigos, podemos perceber, nas entrevistas, que dois fatos marcam
profundamente a memoria de quem viveu esse intereclesial: o primeiro foi a presencga
inconveniente de militares que, ndo ficando no interior do encontro, subiram em uma
arvore e tentaram gravar o que estava sendo debatido. Acontece que o militar foi visto e
colocado para fora pelos bispos ali presentes. Esse fato foi a culminancia de uma série de
perseguicGes que o segundo intereclesial sofreu, como a visita frequente da Policia
Federal a casa de pessoas que estavam a frente da assembleia, o que exigiu que Dom Luis
organizasse, junto com as freiras, uma lista de participantes com nomes ficticios. O
segundo fato marcante desse encontro foi o encerramento dos trabalhos, cuja béncéo final
foi realizada por um leigo.

Um senhor de idade, ele era da comunidade de Tacaimbo, no interior de
Pernambuco, e no final do encontro os bispos mais avancados pediram a ele
que fizesse a bencdo final. Mesmo os progressistas ndo gostaram (LODI,
2024).

E interessante pensar que 0s encontros também aconteciam a partir das
necessidades daquele momento. O primeiro, com o tema “CEBs: uma Igreja que nasce
do povo pelo Espirito de Deus”, traz a ideia de que a Igreja, pos-Vaticano I, advinha
diretamente do povo, ou seja, era 0 povo que formava a Igreja e lhe dava base e
sustentacdo. Desse lema ainda resulta a afirmacdo de que a Igreja precisava estar mais
unida ao povo nas lutas politicas. J& o segundo, “CEBs: Igreja, povo que caminha”, tinha
como missao analisar o percurso trilhado pelas Comunidades em todo o Brasil. Para isso,
todos os representantes prepararam materiais para serem compartilhados com os demais,
0s quais, posteriormente, foram analisados por te6logos como Leonardo e Clodovis Boff,
José Comblin, entre outros. Desse intereclesial, surgiu uma palavra de ordem:
“Caminhada”, utilizada pelas CEBs em todo o pais. Em Vitéria, o bispo, utilizando-se
desse jargdo, criou o folhetim A Caminhada, que trazia em sua estrutura debates, textos

e ilustragdes sobre esse modelo de Igreja. “A nossa Diocese passou a ter um boletim

47




proprio, chamado ‘Caminhada’, cara de CEB, cara de Teologia da Libertagdo”
(CARARO, 2024).

E nesse momento que surgiu o termo Eclesiogénese, segundo Frei Betto (2023),
cunhado por Dom Luis e Boff, significando a Igreja que nasce do povo pobre. Isso
também consta no livro Eclesiogénese: A reinvencdo da Igreja, onde Leonardo Boff
escreveu que este conceito foi criado por Dom Luis, Frei Betto e ele, em um momento de
lazer. Frei Betto afirmou que “havia uma discussdao muito grande na Igreja, se as
Comunidades de Base eram um movimento da Igreja, ou se elas eram a propria Igreja que
estava se renovando. Entdo, este termo resume um novo modo de ser Igreja e de ver esta
Igreja que se renova” (BETTO, 2023).

Em meio a realizacdo do primeiro intereclesial, comegcou a movimentagdo para
um encontro nacional de jovens, semelhante a um que ja havia sido realizado em 1974,
na Paraiba®. Vitdria sediaria o encontro de 1975, que aconteceu no periodo do Carnaval,
sob responsabilidade da comunidade de Taizé, com a presenca de grande nimero de
jovens de todo o pais e até de outros. Esse encontro foi marcado por fortes debates e
discussbes, além de um discurso proferido por Dom Luis, denunciando a vigilancia
exercida pelo aparato repressor. Segundo documento da Secretaria de Seguranca Publica
— SSP,

O ponto alto do encerramento foi a palavra de dom Luis Fernandes -bispo
auxiliar de Vitoria, quando disse: “nds sabemos que entre nds existe pessoas
nos espiando, enquanto houver os desconfiados havera sempre a inseguranca
e a intranquilidade entre nos. alguns dos senhores estdo participando deste
concilio oprimidos, porque os desconfiados estdo sempre ao seu redor”.

Nesta oportunidade prosseguiu o orador, citando uma passagem da biblia sobre
os apéstolos de Cristo, que era sempre seguido por espides da paz (Relatério
da Secretéria de Seguranca Publica de Vitdria, 1975. p, 106).

Dom Luis teve um grande aprego por essa “revolu¢do” que estava sendo feita na
Arquidiocese de Vitdria. Mas precisamos fazer um paréntese para dizer que todo esse
processo aconteceu com 0 apoio irrestrito de seu grande amigo, Dom Jodo Batista da
Mota e Albuquerque, bispo titular daquela Arquidiocese de Vitéria. Eles tiveram uma
vivéncia amigavel e uma relacdo muito proxima, apesar de serem dois homens muito

diferentes. Bispo principal na sagracédo episcopal de Dom Luis, Dom Jo&o recebe 0 amigo

49 N&o encontramos mais informacBes sobre esse encontro na Paraiba, nos arquivos em que
desempenhamos a pesquisa. Apesar de ser citado nos arquivos da Arquidiocese de Vitoria.

48




para seu auxiliar com alegria, uma vez que a idade ja comecava a chegar e algumas
limitacGes ja apareciam. Dom Jo&o foi um participante do Concilio Vaticano Il e do Pacto
das Catacumbas. Doou duas cruzes peitorais de ouro e pedras preciosas que havia
ganhado para pessoas necessitadas em Roma e para um hospital em Vitoria (DANIEL,
2005). Ou seja, podemos ver que Dom Luis encontra no amigo um cumplice. E assim foi
durante todo o tempo que passaram juntos.

Na estadia do bispo auxiliar em Colatina, o titular ficou na Grande Vit6ria, dando
todo apoio necessario para o plantar da revolucdo e se fazendo presente em todo o
arvorecer. Dom Jodo participou de todo o processo de producao dos folhetos e livretos,
trabalhando as conclusdes do Vaticano 1l e as divulgagdes dessa Igreja dos pobres. Ele
também esteve presente nos encontros intereclesiais e no concilio de jovens. Dom Jodo
sofreu as marcas da linha dura da Ditadura Militar, talvez mais que Dom Luis, tendo em
vista que ele estava diretamente responsavel pela diocese, como afirmaram entrevistas
colhidas para esta dissertacdo. Mesmo assim, frequentemente batia de frente com os

militares e dava apoio aos injusticados pelo regime.

Imagem 7: Dom Jodo Batista e Dom Luis Fernandes

Fonte: Arquivo Arquidiocesano Dom Luis Gonzaga Fernandes

Dom Jodo era apaixonado por masica, por escrever e pela radio, nesse ultimo
aspecto divergindo do seu bispo auxiliar. Enquanto o primeiro gostava de reflexdes
longas e detalhadas, Dom Luis era direto e rapido. Cabia a Dom Jodo a transmissdo do
programa de radio da prépria Arquidiocese, que foi retirada de suas maos pelos militares,

por acharem que era perigoso um meio de comunicagdo nas maos do arcebispo. Mesmo

49




a radio com outros donos®, o programa continuou com o nome “Caminhada”, o mesmo
jargdo utilizado pelos membros da Igreja dos Pobres. Também participou da producéo do
programa de televiséo, anos depois, pois entendia tudo isso como parte dessa Igreja que
vai até todos 0s povos.

Foi comum, em todas as entrevistas que realizamos no Estado do Espirito Santo,
que os participantes falassem em Dom Jodo, sempre recordando dele como um parceiro
de Dom Luis, no qual todas as a¢Ges eram pensadas mutuamente. Marlene de Fatima
lembra que “Dom Jodo nunca impediu Dom Luis” de exercer a sua atividade de membro
da opcao pelos pobres, pois era uma opgao também feita por ele. Por exemplo, em 1979,
houve uma grande enchente na regido norte do estado, onde muitas areas foram atingidas
e diversas pessoas sofreram as marcas dessa inundagdo. Com a falta de politicas do poder
publico, os bispos organizaram mutirfes para ajudar os desabrigados. Sendo assim, Dom
Jodo vai para as radios, jornais e emissoras de TV para mostrar a populacdo o que estava
acontecendo no estado e a ineficiéncia do governo perante a situacdo. Dom Luis,
concomitantemente, vai para as ruas recolher as doag¢Ges para enviar aos locais atingidos,
acao que ele mesmo faz indo até as regides afetadas, sobrevoando, entregando as doacdes

e coordenando toda a acdo dos voluntéarios.

Muitas pessoas ficaram desabrigadas, morreram, foi um horror [...] ilhados, a
comida comeca a acabar e as pessoas comegam a ndo saber o que fazer e o
poder publico ndo toma conhecimento e ndo quer saber de nada. Dom Jodo
comeca a se desesperar, organiza as comunidades para que elas facam as
doacdBes e conseguem uma forma de enviar a essa alimentacéo [...] e ele declara
nesse dia uma frase que vai marcar todo o ministério dele, “s6 o povo salva o
povo!” e a gente ndo pode falar de Dom Luis, sem falar em Dom Jodo
(PEREIRA, 2024).5

Em todos esses relatos, ndo sabemos dizer quem era o braco direito de quem, mas
podemos perceber a aproximacao entre os dois bispos e a comunhdo de propésitos
politicos, pois, em todos 0s momentos da passagem de Dom Luis por Vitoria, seu fiel
amigo, Dom Jodo, esteve ao seu lado, apoiando, participando e comungando de seus
pensamentos. Essa relacdo amigével pavimentou o caminho para a Igreja que Dom Luis
idealizava, pois, enquanto em diversas partes do pais bispos, padres e leigos condenavam
esse modelo, a Arquidiocese de Vitoria ia ao encontro de seu povo, enfrentando os

conservadores que tentavam colocar barreiras na “caminhada”.

%0 Segundo Giovanna Valfré, em entrevista concedida a Victor Rocha em 2023, a Radio foi vendida,
embora ndo informe mais detalhes sobre os novos donos.
51 Entrevista concedida a Victor da Rocha, por Giovanna Valfré, em 2023.

50




Ainda antes de Dom Luis se tornar bispo, o Brasil sofreu, em abril de 1964, um
golpe civil-militar que instaurou no pais uma ditadura por mais de vinte anos. Esse regime
estabeleceu um periodo de censura, torturas e mortes. Por ndo ser homogénea, a Igreja
Catolica apresentava diversas alas com o0s mais distintos posicionamentos politicos.
Muitas delas apoiaram a implementacdo da Ditadura Militar, sustentando-se em
pronunciamentos da Conferéncia Nacional dos Bispos do Brasil — CNBB, que, naquele

momento, era presidida por um episcopado conservador.

Ja como bispo e em Vitdria, Dom Luis comegou a manifestar sua insatisfacao
com a Ditadura Militar por meio de escritos em jornais, homilias, conversas com leigos e
nos grupos de debate que promovia — sobretudo a partir do momento em que seu trabalho
junto as CEBs passou a ser considerado subversivo pelos 6rgdos de repressdo®?. Enquanto
bispo, Dom Luis mantinha uma boa relagdo com politicos; acredita-se que ele utilizava
dessa diplomacia para enfrentar adversarios e defender aqueles que estavam ao seu lado

nas lutas que travava.

Vitor Buaiz®3, preso politico por quase dois meses, acusado de subversdo por sua
atuacdo na universidade — supostamente por enviar medicamentos para o exterior —, ao
ser libertado, recebeu a visita dos bispos da Arquidiocese de Vitdria. Na ocasido, 0s bispos
demonstraram sua insatisfacdo com a ditadura, solidarizando-se com 0 ex-preso e
dialogando sobre diversos outros assuntos. Visitar alguém que havia sido preso politico,
em um momento de vigilancia intensa, demonstra a posic¢ao politica de Dom Luis e de

seus colegas, bem como a forma como lidavam com o regime vigente.

Eles chegaram no apartamento onde eu morava e tivemos uma longa historia,
ndo so sobre a Igreja, a presenca dele aqui no Espirito Santo, como a questdo
politica nacional e a partir dai nés fomos nos introduzindo nos trabalhos
pastorais (BUAIZ, 2024).5

Vitor Buaiz ainda recorda diversos momentos de participacdo de Dom Luis nas
lutas contra a Ditadura Militar. Apesar de seu jeito mais reservado, ele participava sempre
que possivel: “Ele ficava mais reservado, a presenga dele era quando, em algum
municipio ou alguma pardquia, acontecia uma repressdo maior. Ele ia l4 e manifestava a

sua palavra durante a celebragdo; isso ai era uma coisa que ele fazia com frequéncia.”

52 Segundo uma correspondéncia assinada pelo Delegado Regional Fabio Calheiros, datada de 07 de julho
de 1971. Apreendendo um material “subversivo” do Bispo Auxiliar. A correspondéncia, estd sob tutela do
Arquivo Arquidiocesano de Vitoria.

53 Médico e Politico, participou da fundagdo do PT, em 1980, foi Deputado Federal Constituinte, Prefeito
de Vitéria-ES, 1989 — 1993, e governador do Espirito Santo de 1995 — 1999.

% Entrevista concedida a Victor Rocha, por Vitor Buaiz em 2023.

51




(BUAIZ, 2024). Denunciar as injusti¢as durante as homilias € uma tonica que aparece em
outros relatos. Dante Pola, por exemplo, afirma: “Dom Luis sempre esteve publicamente
contra isso [a Ditadura]. Nunca teve medo de colocar sua ideia sobre isso. Agora, ele ndo
era uma pessoa de querer chamar o foco para si [...] A préatica dele foi uma pratica
radicalmente contra a Ditadura Militar” (POLA, 2024). Um episédio marcante que
evidencia essa posicdo de luta contra as injusticas ocorreu em 1976, quando toda a regiéo
da Arquidiocese de Vitoria foi abalada pelo assassinato do padre Rodolfo Lunkenbein e
do indigena Simé&o Bororo, ambos envolvidos na luta pela demarcacédo de terras. Diante
disso, Dom Luis e Dom Jodo convocaram uma celebracdo e divulgaram uma nota,
publicada no jornal A Gazeta, onde afirmavam que a celebragdo seria: “A memoria de
todas aquelas pessoas que hoje, neste nosso pais e nesta nossa América Latina, sofrem
violéncias, torturas e morte, somente porque exigem ser respeitadas em seus direitos e em
sua dignidade.” E concluiam: “A Igreja de Vitéria reafirma, nesta ocasido, sua
preocupacéo especial por todos os pobres, os humildes, os desvalidos, os desprotegidos e
os injustigados.” (Gazeta, 1976) Observa-se que, nesse escrito, Dom Luis amplia
significativamente a concepcdo da opcdo preferencial, antes centrada apenas nos
“pobres”.

Durante a década de 1970, os bispos da Arquidiocese ainda idealizaram a criacdo
de um jornal clandestino, com o objetivo de informar os cidadaos sobre os desmandos da
Ditadura Militar. O folheto, denominado Servico de Informacéo da Igreja de Vitéria —
SIDAV, era totalmente produzido e impresso de forma clandestina. Sua memoria, no
entanto, caiu no esquecimento, e poucos exemplares sobreviveram — possivelmente
destruidos por medo da repressdao —, restando apenas nos relatos orais e nas copias

arquivadas pelo Departamento de Ordem Politica e Social (DOPS).

Teve um jornal aqui, SIDAV [...] era um jornal que circulava nas barbas da
Ditadura Militar, informando as pessoas tudo que “tava” acontecendo, sem que
o0s militares pegassem. Era como se fosse um folheto litdrgico. Foi um jornal
tdo clandestino que até o arquivo dele néo existe aqui®>(PEREIRA. 2024).

Em 1978, Dom Luis participou, junto a CNBB, da Comissao de Justi¢a e Paz —
CJP, que teria como fundamento a luta pela garantia dos direitos humanos, defendendo
0s presos politicos e criando mecanismos para uma vida mais justa e igualitaria.
Posteriormente, em 1981, Dom Luis participou, em um periddico chamado “Jornal do
povo”, de uma entrevista na qual ele afirmava que o Brasil precisava de uma nova ordem

social, que o pais deveria lutar por uma saida de todos os problemas e sofrimentos que o

% Giovanna, ao falar “aqui”, refere-se ao arquivo Arquidiocesano de Vitéria, Dom Luis Fernandes.

52




povo vinha passando, além do mais, ele citou que a Igreja deve estar a servi¢co de quem
sofre, lutando e dando apoio as suas lutas. A matéria caracteriza o bispo como “um dos

mais polémicos do pais (Jornal do Povo, 1981. p. 9)”.

Quando o pais ja se encaminhava para um abertura politica, estudantes e diversos
outros setores de militncia organizaram um passeata em Vitdria, em favor da anistia,
marcada para realizar-se na praga “oito de setembro”, que fica no centro da Cidade. A
manifestacdo comecou e logo foi interrompida pela policia, que amedrontou o0s
estudantes. Dom Luis mandou que abrissem as portas da Catedral da arquidiocese para

que entrassem, pois l4 eles estariam seguros. *

N&o é de se surpreender que Dom Luis, apds todas essas questdes, passasse a ser
taxado como alguém subversivo. Ja vimos anteriormente que ele e outros foram vigiados
durante a realizacdo do “concilio de Jovens”. Entretanto, com o passar do tempo essas
vigilancias se tornaram ainda mais frequentes. Um documento datado de 28 de outubro
de 1976, do 38° Batalhdo de Infantaria, pertencente ao Ministério do Exército, faz um
relato sobre um encontro de padres taxados de progressistas. Este aconteceu com a
coordenagdo de Dom Luis e Dom Jodo e tinha como pontos principais a pobreza, um novo

plano pastoral e criticas ao governo.

Imagem 8: Trecho do relatorio do 38° batalhdo de infantaria - Ministério do Exército, sobre o
encontro de Padres na Arquidiocese de Vitéria - ES.

D. 30

T e et O NETDIENCIEATL

=

7. Dentre outras, foram anotadas &s seguintes presengas de repre
sentantes do CLERO PROGRESSISTA, no Retiro:
- D. JOKO BATISTA DA MOTA E ALBUQERQUE
-~ D. LUIZ GONZAGA FERNANDES 4/
- Pe. JOSE NABAIS 4
- Pe. JOSE MENDES LUCAS
- Pe. LENCY SMANIOTO
— Pe. ALVARO REGAZZI
- Pe. BENICIO ALORSO LEITE : d . } =
- Pe. EUBENS DUQUE A
— Frei CARLOS ALBERTO LIBANIO DE CRISTO ("FREI BETO")

Fonte: Arquivo Publico do Estado do Espirito Santo - APEES

% Fato comentando nas entrevistas de Claddio Vereza, Dante Pola, Giovanna Valfré e Marlene de Fatima
para essa dissertacéo.

53




Um dos mais notorios episddios da luta de Dom Luis contra os desmandos da
ditadura foi a prisdo de um grupo de jovens, juntamente com freiras e o padre do bairro
Vila Lenira, em Colatina. Eles haviam se reunido para planejar algumas a¢6es religiosas
e foram detidos pela Policia Federal. Os jovens permaneceram presos de forma
clandestina por varios dias e, ao tomar conhecimento da situa¢do, Dom Luis iniciou uma
verdadeira cruzada para localiza-los, lutando até sua libertagio®’.

Outro episddio marcante ocorreu em 1978, conforme registro do Departamento
Federal de Policia do Espirito Santo (DFP-ES), quando os policiais analisaram um folheto
distribuido por ocasiao da ordenacdo de um padre. O material, intitulado Assembleia das
Comunidades, foi produzido no Seminério de Santo Antonio, em Vitoria, e distribuido a
aproximadamente seis mil pessoas. Embora se tratasse de um roteiro litdrgico contendo
canticos, oraces e o ritual de ordenacdo, o folheto expressava, em alinhamento com as
diretrizes da Igreja Arquidiocesana de Vitoria, mensagens de denuncia a pobreza, a
opressdo e em defesa da libertacéo, o que gerou incdémodo junto aos 6rgaos de repressao.

Naquele contexto, os embates entre setores progressistas e conservadores da Igreja
Catolica se intensificavam em todo o pais — e em Vitdria ndo era diferente. Dom Luis
contava com o apoio de uma parte significativa do clero, mas enfrentava forte oposicédo
de padres conservadores, que discordavam de sua atuacdo pastoral e o combatiam
abertamente. Sandra Daniel (2006) destaca que um dos focos dessa tenséo foi o Conselho
Pastoral da Arquidiocese de Vitéria (COPAV), cujo cargo de diretor era eletivo, gerando
disputas intensas entre as duas alas da Igreja. Em junho de 1981, a Arquidiocese foi
surpreendida por uma nota publicada no Jornal da Cidade, afirmando que o bispo auxiliar
estaria sendo transferido para a Diocese de Caxias, no Rio de Janeiro. A matéria alegava
que sua “pregacdo esquerdista” era considerada, pela CNBB, mais util em outra
localidade. N&o ha registros que confirmem a veracidade dessa proposta de transferéncia.
No entanto, o tom da noticia revela o clima de hostilidade em relagdo a Dom Luis,
principalmente ao finalizar com a frase: “E possivel que os capixabas ndo chorem de
saudade...” (Jornal da Cidade, 1981), revelando o descontentamento de certos setores da
sociedade local em relagdo ao bispo e sua atuagdo pastoral comprometida com os pobres
e 0s marginalizados.

Um ano antes da transferéncia de Dom Luis Fernandes do Espirito Santo para a
Paraiba, uma outra diocese foi consultada quanto a possibilidade de recebé-lo como bispo.

57 Fato comentando nas entrevistas de Claddio Vereza, Dante Pola, Giovanna Valfré e Marlene de Fatima
para essa dissertacéo.

54




No entanto, sob a justificativa de que o prelado era considerado radical e ligado a grupos
subversivos, a proposta foi recusada. Essa informacgéo consta em documentos acessados
no processo n° 385 do Servigo Nacional de Informagdes® — Agéncia Central, datado de
1980, que redne informacdes oriundas do Centro de Informacgdes do Exército (CIE), do
Centro de Informacdes de Seguranca da Aeronautica (CISA) e do Centro de Informac6es
da Marinha (CENIMAR)®. Segundo o relatério, Dom Carmine Rocco, entdo Nuncio
Apostdlico no Brasil®®, expressou que, mesmo antes da decisdo final do Papa, desejava
consultar a opinido pessoal de Dom Pedro Fedalto, entdo Arcebispo de Curitiba (PR),
acerca da indicacdo de Dom Luis para a Diocese de Campo Mouréo, no Parana.

A primeira correspondéncia é datada de 21 de outubro de 1980 e foi escrita por
Dom Carmine, dirigida a Dom Pedro. Nela, o nancio pontua que, no contexto da época,
era esperado que, em breve, a Diocese de Campo Mourdo entrasse em vacancia — o que
de fato se confirmou com a rendncia de Dom Elizeu Versari, entdo bispo titular. Até esse
ponto, tratava-se de uma consulta comum, condizente com os tramites regulares da Igreja
Romana. No entanto, o segundo paragrafo da carta chama atencéo, quando Dom Carmine

afirma que outras possibilidades poderiam existir, entretanto

para resolver outros aspetos da Igreja no Brasil se estaria cogitando, para essa
provisdo, 0 nome de Dom Luis Gonzaga Fernandes, Bispo Auxiliar de Vitoria,

no caso de ele aceitar deixar esse seu encargo (ROCCO, 1980. p. 1).

Apos dizer que, na tentativa de finalizar algumas particularidades dentro da Igreja
indicando 0 nome de Dom Luis, consulta Dom Pedro, para que proferisse a sua opinido
livre sobre a possivel nomeacao, o NUncio ainda pede para que, no momento que a opiniao
fosse enviada, o bispo ndo deixasse de devolver a carta em questdo. Completa que os
motivos da proferida “solu¢do” sdo conhecidos pelo Dom Pedro. A carta ndo deixa claro
0s propdsitos, entretanto, a vida de Dom Luis Fernandes poderia deixar isso muito claro:
sua aproximacdo com as Comunidades Eclesiais de Base e, sobretudo, com o

Cristianismo da Libertacdo, colocando-se contrario a Ditadura Militar, poderia, muito

%8 Criado em 1964, o Servico Nacional de Informagdes — SNI, foi um importante instrumento de coleta de
informacdes que contribuiu com a repressao politica em todo Brasil. O SNI produziu relatérios, textos,
dossiés e outros, sobre aqueles considerados subversivos, sob a ldgica da Seguranca Nacional.

% Todos os citados faziam parte do Sistema de InformacGes da Ditadura Militar, na tentativa de aumentar
ainda mais o controle do territério, politico e social.

%0 O niincio apostdlico é o representante diplomatico da Santa Sé junto a um determinado pafs, uma espécie
de embaixador, mas com caracteristicas especificas, isto é, religiosa. Dom Carmine Rocco, foi Nuncio
apostolico de 1973 — 1982.

55




bem, ser um dos motivos que justificam a sua necessidade no Parana, que normalmente
contava com bispos conservadores.

A resposta de Dom Pedro é datada de 27 daquele mesmo més e ano. O bispo diz
que o seu parecer devera considerar muitos pontos. Entre eles, o fato de que o episcopado,
o clero, os religiosos e os leigos do Parana seguiam uma linha moderada, mas que, por
outro lado, existia um pequeno grupo de religiosos que seriam “promotores das
Comunidades Eclesiais de Base, ligados a anistia, aos partidos de oposicao, aos direitos
estudantis” (FEDALTO, 1980, p.1), e que poderiam ser uma base de apoio para Dom
Luis. Segue afirmando que “Dom Luiz [sic] Fernandes ¢ radicalista” (FEDALTO, 1980,
p.1). Constatamos, dessa forma, que a ideia do Nuncio de resolver problemas era, na
verdade, desestabilizar os que optaram pela opc¢éo preferencial. Finaliza o seu parecer
afirmando se opor totalmente a indicacdo de Dom Luis para aquela diocese. Dom Pedro
lembra ainda, na carta, a dificuldade que toda a regido passava devido a saida de uma
congregacgdo de padres, conhecidos por Xaverianos, o que dificultaria ainda mais o
trabalho do futuro bispo. Finaliza indicando outros nomes para bispos daquela diocese.
Para Campo Mourdo, foi eleito Dom Virgilio de Pauli, também defensor das
Comunidades Eclesiais de Base, destacando-se pela organizacao da Igreja nas CEBs.

Quanto a Dom Luis Fernandes, apenas em setembro de 1981 o Ndncio Apostdlico
publicou a sua saida da Arquidiocese de Vitdria. Acontece que existia em Vitoria um
pensamento de que Dom Luis seria, naturalmente, o sucessor de Dom Jodo, 0 que ndo era
uma obrigatoriedade, uma vez que ele era o bispo auxiliar e ndo coadjutor, ou seja, que
teria o direito sucessorio. Alberto Fontana, em entrevista para o livro Grandes nomes do
Espirito Santo (Carnielli, 2006), afirmou que tentou, em passagem por Roma, conversar
com o cardeal Baggio, que ndo o recebeu, mas enviou um monsenhor, que repreendeu
veementemente as atitudes de Dom Luis. Vitor Buaiz lembra que a noticia da
transferéncia de Dom Luis foi “uma decepgao, ele tinha tudo para substituir Dom Joao,
nossa expectativa era essa. E houve uma ‘conversazinha’ de bastidor que ele teria sido
transferido por problema interno na Igreja” (BUAIZ, 2023)5. Apesar de, oficialmente,
Dom Luis nunca ter falado sobre isso, a fala de Buaiz nos remete as correspondéncias
trocadas entre dois outros bispos do Brasil, afirmando que a transferéncia de Dom Luis

seria parte do processo de resolucdo de aspectos da Igreja.

61 Entrevista concedida a Victor Rocha, por Vitor Buaiz em 2023.

56




Sandra Daniel lembra que a Igreja, governada por Jodo Paulo Il, comecou a frear
alguns dos resultados do Vaticano Il — retornaremos a este assunto em momento oportuno.
E o momento do inicio das puni¢bes a membros da Teologia da Libertagdo, como
Leonardo Boff, e Dom Luis passa a ndo ser bem visto por sua atuacdo nas CEBs e em
todo esse modelo de Igreja progressista. Rapidamente se espalha na Arquidiocese que a
saida de Dom Luis era fruto de tentativas de padres conservadores e que, na verdade, era
uma punicdo de Roma. Respinga, inclusive, em Dom Jo&o, que recebe a noticia com tanta
tristeza quanto os demais.

Ao saber da transferéncia, Dom Luis ndo faz despedidas. Acreditamos que ele
tinha ciéncia da mobilizacdo que sua saida poderia gerar, tanto nos que eram contrarios
quanto naqueles que eram favordveis a sua permanéncia — e como isso poderia ser
utilizado pela repressao militar. Ndo celebrou missas, nem procurou 0s que estiveram por
perto. Deixou uma carta como forma de se despedir, pedindo desculpas por ndo saber dar
um adeus pessoalmente e afirmou confiar totalmente no bispo que viria. Ainda publicou
outra, dias depois, agradecendo pelo apoio dos capixabas que o acolheram e o perdoaram
frequentemente. Dom Luis foi para Sdo Paulo e 14 recebeu, dias depois, sua nomeacgéo
como Bispo de Campina Grande. Também ndo existem lembrancas de reclamacdes de
Dom Luis com a transferéncia, ja que “ele nunca abriu a boca conosco, leigos. Ele era
muito fiel & Igreja (LODI, 2024)”.

Dom Jodo, por outro lado, ficou em uma situacdo critica e delicada. O estado,
totalmente abalado com a saida do bispo auxiliar, cobrou dele explicacdes e o indagou,
questionando se ele ndo havia tentado manter o bispo em Vitéria. Dom Jodo, em
entrevista ao jornal A Tribuna, em 03 de setembro de 1981, afirmou que tentou fazer com
que o bispo fosse nomeado coadjutor, mas ndo obteve sucesso. Disse ndo acreditar que a
saida de Dom Luis fosse parte de uma artimanha do padre da Catedral, ja que existia, em
Vitéria, um murmurinho de que o bispo teria saido devido a sucessivas denuncias feitas
pelo paroco da Catedral, na época um conservador que ndo comungava com as ideias
renovadoras. Dom Jodo terminou a entrevista dizendo que, com a saida de seu bispo
auxiliar, sentiu “que arrancaram um pedaco de mim, de meu coragdo, de minha mente e
de minha pessoa (A Tribuna, 1981)”.

Rogerio Medeiros, jornalista capixaba, publicou no jornal A Tribuna um artigo
intitulado Potentados e “potentores” da Catedral, no qual afirmou acreditar ser uma
punicdo a saida de Dom Luis e que ela foi trama de padres conservadores da diocese. Para

ele, a saida de Dom Luis configurava-se como “o fato politico mais importante do estado”

57




naquele ano, uma vez que estaria saindo um bispo progressista, em detrimento de um
moderado. O jornalista disse que, naquele momento, os ‘“vencedores” estariam
comemorando sua vitéria perante “um dos bispos mais talentosos desse pais” e conclui

dizendo que

Mesmo assim, pelos cantos dos templos humildes, das casas mais pobres da
periferia, a cujo povo D, Luis se aliou, ainda sobrevive, mesmo que
fragilmente, um facho de luz e de Esperanca na igreja do povo de Deus, apesar
da aparente irradiante Vitéria dos potentados e “potentores” da Catedral
(Jornal A tribuna, 1981.).

Com todo esse processo, diversas pessoas acreditam que, realmente, a saida de
Dom Luis decorreu de punicdes vindas de Roma. Mas a maior lembranca que todos tém
é a tristeza sentida pelos que pensavam a partir de uma Igreja progressista: “Com a saida
dele, foi muito triste [...] sei de pessoas que deixaram a Igreja nesse momento (PEREIRA,
2024)”. %2A grande preocupagao dos que trabalharam com Dom Luis era que esse modelo
de Igreja ndo encontrasse apoio para seguir. E como ndo puderam se despedir em Vitoria,
organizaram diversas caravanas para a missa de posse de Dom Luis, em Campina Grande,
na Paraiba.

Mais de vinte anos depois, Claudio Vereza Lodi, entdo deputado do Espirito
Santo, fez a indicacdo da criacdo de um prémio para instituicdes e pessoas, vivas ou
falecidas, que defendam os direitos humanos. O prémio foi batizado com 0 nome de Dom
Luis Fernandes e se tornou uma das maiores honrarias do estado do Espirito Santo. A Lei
n° 7.844, que promulga o prémio, foi publicada em 25 de agosto de 2004, pelo entdo
governador Paulo César Hartung Gomes. Em seu texto, consta que o prémio sera
concedido anualmente e seu critério € que “agdes ou ideias contribuam ou tenham
contribuido, de forma relevante, para a construcdo de uma nova realidade social local,
nacional, continental ou mundial”, e conclui este artigo explicando que todas essas
prerrogativas devem ser pautadas na “materializacdo da justica, solidariedade,
fraternidade, em harmonia com a natureza (Lei n° 7.844, 2004)”.

Para entrega do prémio, foi escolhida a primeira quinta-feira Gtil apés o dia 24 de
agosto, data comemorativa do aniversario de Dom Luis. Através do prémio, o estado do
Espirito Santo demonstra a sua vontade de manter o legado do Bispo das CEBs em sua
historia, mas € um legado que vai além de Dom Luis — é uma heranca de toda a geracao

que viveu esse periodo, que lutou pela efetivagdo da Igreja que nasce do povo pobre, foi

62 Entrevista concedida a Victor da Rocha, por Giovanna Valfré, em 2023.

58




as ruas defendendo a democracia e diversas outras pautas que foram levantadas entre 0s
anos de 1966-1981.

Claudio Vereza lembra que, para ele, de maneira historica, o projeto foi
rapidamente aceito e aprovado. Giovanna Valfré, em entrevista para este trabalho,
recordou que, apesar de Dom Luis ndo ser capixaba, o prémio foi criado para aqueles
“que atuam em favor dos preferidos dele [...] ele defendeu os pobres, as minorias”. Este
ano, 2024, o prémio completa a sua vigésima edi¢éo.

N&o resta davidas que a relacdo de Dom Luis com as terras capixabas foi uma
relacdo frutuosa e sentimental. Em um espaco de quinze anos, tornou aquela Arquidiocese
referéncia na implantacdo das Comunidades Eclesiais de Base e na leitura das conclusdes
do Concilio Vaticano Il. Foi como Bispo de Vitéria que Dom Luis participou das
conferéncias Episcopais de Medellin e Puebla, retornando sempre com mais ideias e com
uma visdo mais ampla daquilo que ele almejava ser a Igreja romana. Dom Luis tinha, na
lembranca de quem conviveu com ele ou que foi afetado por sua geragao, uma eternidade
afetiva, marca nos pensamentos e gestos sociais, religiosos e politicos; por isso, diversos
capixabas arrumaram as malas e viajaram dias — alguns de 6nibus, outros de avido — para

participarem, em Campina Grande, de sua posse como Bispo.

59




1.3 Nas terras da Borborema: De volta as origens

Volta as origens, Luis, meu
irméo, volta ao Nordeste, € voltar ao
povo, regressar ao berco, da mée
Paraiba, onde Uiralna guarda teu
futuro na raiz primeira. — Dom Pedro

Casaldaliga.

Distante do Espirito Santo, a mesma noticia abala Campina Grande - PB. Na
verdade, a Diocese de Campina ja havia sido desnorteada com a surpresa da rendncia de
Dom Manuel Pereira, que “causou grande impacto e surpresa (Livro de Tombo da
Catedral Diocesana de Campina Grande, 1981, p. 59)”, segundo o documento. O motivo
principal para a saida de Dom Manuel foram questfes de saude, uma justificativa
questionada pela populacdo, uma vez que as marcas da fragilidade de saude ndo eram
visiveis. Muitos acreditam que a rentncia de Dom Manuel foi fruto de perseguicdes de
militares, uma vez que ele combateu de maneira ardua a politica da Ditadura Militar.
Certa vez, em celebracéo dos oito anos do golpe, o Bispo foi convidado para celebrar uma
missa em acdo de gracas e ndo compareceu, enviando um padre em seu lugar. Um dos
comandantes do Exército, ao questionar o Bispo, afirmou ndo estar surpreendido com a
acdo e que, caso ‘“‘se tratasse de uma celebracao de missa por Che Guevara (FERREIRA,
2017, pp. 43-44)”, Dom Manuel aceitaria presidir a celebracao.

E nessa conjuntura que a noticia da transferéncia de Dom Luis chegou & Diocese
de Campina Grande. Outro Bispo, nos moldes de Dom Manuel, estava chegando para
seguir os seus passos. Dom Luis ja era conhecido, em todo o Brasil, como um Bispo que
Sse encaixava nos quesitos progressistas e isso deixou setores conservadores com certa
preocupacdo, sobretudo tendo em vista que Dom Luis era um dos responsaveis pela
implementacdo das Comunidades Eclesiais de Base, no pos Vaticano I1.

Uma verdadeira exploséo de matérias de jornais aconteceu em Campina Grande,
com manchetes e paginas dedicadas a noticiar a vinda de Dom Luis, focando em sua
biografia e na sua chegada. A Gazeta do Sertdo publicou detalhes sobre a chegada do

Bispo e a programacéo da posse. O Diério da Borborema apresentou uma entrevista com

60




0 vigario capitular da época, isto €, aquele que ficaria tomando conta da diocese na
vacancia do Bispo. O jornal focou na defesa do Vigario ao Dom Luis, em detrimento de
uma “comunidade cristd da regido polarizada (Diario da Borborema, 1981, p.1)”,
referindo-se, acredito, aos desencontros entre conservadores e progressistas na Paraiba e
em todo o pais.

Antes de tomar posse, Dom Luis envia uma carta para a Diocese de Campina
Grande, também registrada no Livro de Tombo | da Catedral Diocesana. Na carta, ele
afirmou estar “intimidado e confortado” por ser eleito Bispo da referida diocese e que
continuar o trabalho de Dom Manuel seria uma prioridade em sua estadia no presbitério.
Também ndo deixa de lado o seu espirito da Teologia da Libertacdo, quando saudou a
todos os diocesanos lembrando, especialmente, os “mais pobres, entre os pobres, a
predilecdo de quem busca ter os mesmos sentimentos do coracdo de Cristo (Livro de
Tombo I da Catedral Diocesana de CG, 1981)”. E, momentos antes de chegar a Paraiba,
escreveu que sua missao seria proporcionar ao povo ser mais feliz.

A fama de subversivo chegou a Paraiba antes dele. Ha relatos de que grupos de
pessoas contrarias a Dom Luis ficaram nas estradas e nas pracas distribuindo panfletos
com acusagdes ao Bispo. “Alguns grupos paravam 0s Onibus e distribuiam folhetos
denegrindo a imagem de Dom Luis. Um colega meu recebeu, disse que o chamavam de
comunista (VIANA, 2024)”%. Padre José Acirio Medeiros também recorda desses
folhetos que o colocavam como subversivo e comunista; segundo ele, criou-se um certo
clima de tensdo, mas que nao atrapalhou a ceriménia.

Ao chegar a Campina Grande, o Bispo foi recepcionado no aeroporto da cidade
pelas autoridades locais e, apds isso, dirigiram-se até uma das pracas da cidade, onde
aconteceu uma caminhada, tradicional na Diocese ao recepcionar 0s novos bispos. Dom
Luis, ao chegar, ndo aceitou os beijos na mdo, um antigo costume catélico, substituido
pelo abrago aos que o cumprimentavam. A celebracdo eucaristica aconteceu na praca
“Nossa Senhora da Concei¢ao”, ao lado da Catedral Diocesana. Com grande numero de
fiéis e diversos membros do grupo da pobreza, Dom Luis tomou posse como Bispo da
diocese.

A lista de bispos que concelebraram é longa, citamos: Dom José Maria Pires,

Arcebispo da Paraiba; Dom Antbnio Fragoso; Dom Jodo Batista da Mota; Dom José

83 Entrevista concedida a Victor Rocha, por Pe. Rdmulo Viana, em 2023.

61




Freire, entre outros mais de dez Bispos presentes. Também estava na assembleia Frei

Betto e uma caravana de leigos vindos de Vitdria.

Imagem 9: Missa de Posse de Dom Luis Fernandes (Ao centro) na diocese de Campina
Grande. A direita, vemos Dom José Maria Pires. A esquerda, Dom Antdnio Fragoso.

‘

Fonte: Arquivo Arquidiocesano Dom Luis Fernandes.

Além dos eclesiasticos, a celebra¢do contou com a presenca de diversos politicos,
inclusive de muitos que se aproximavam da ditadura, além de diversos militares. Apesar
disso, ndo houve intercorréncias, e as participacdes aconteceram de forma diplomatica.
Na verdade, Dom Luis teve uma relacdo préxima com o entdo Governador da Paraiba,
Tarcisio Burity, e com diversos politicos no estado da Paraiba, como veremos mais
adiante. Diversos foram os discursos de homenagens a Dom Luis em sua chegada, mas
as falas mais esperadas eram as dos leigos. Abrindo com um longo relato sobre o Bispo,
a caravana de VitOria expressou a tristeza com sua saida e a revolta pelas condicGes de
sua saida da Arquidiocese de Vitéria. Dom Luis afirmou estar feliz em terras
campinenses, recebendo a diocese das mdos de Dom Manuel.

No dia de sua posse, diversos jornais da cidade de Campina Grande publicaram
entrevistas e matérias. O jornal A Gazeta dedicou quase a edicdo inteira ao Bispo,
trazendo detalhes da posse, referéncias a biografia de Dom Luis e uma entrevista realizada
com Dom Luis, noticiada em letras garrafais com a fala do Bispo: “Todos tém o direito e

o dever de fazer politica” (A Gazeta, 1981, p. 4). Nesta, o Bispo abordou falas do Papa,

62




reforma agraria, seitas e a necessidade de uma participagéo politica popular. Segundo ele,
a posicdo de uma Igreja mais voltada para o social ndo era aceita pelo catolicismo
tradicional, pois essa posi¢do feria interesses desse grupo. Outro periodico que traz a tona
0 Bispo é o Diéario da Borborema, que publica uma entrevista em tom mais emotivo, com
o titulo “Vim para perto de minha gente”, afirmando que Dom Luis tinha a mesma linha
progressista que Dom José Maria Pires, Arcebispo da Paraiba, “na defesa dos pobres,
especialmente dos camponeses” (Diario da Borborema, 1981, p. 01).

Ap0s sua posse, toda a diocese tinha certeza de que o bispado de Dom Luis seria
a continuidade da Igreja progressista e que ela ganharia mais vez e voz, devido a
participacdo de outros Bispos e Padres que se aproximavam deste pensamento e das
frequentes falas acerca dos leigos. Dom Luis, logo que chegou, dividiu opinies. Uma
vez que, aproximando-se do discurso progressista, ele se afastava dos setores mais
conservadores da sociedade, como politicos, militares e leigos que pensavam dessa forma.
Por outro lado, os membros da “Igreja dos pobres” renovaram as esperangas de uma
continuidade do projeto religioso assinado no pacto e confirmado nas conferéncias
episcopais latino-americanas.

A imagem de Dom Luis foi, dias depois, afetada, quando o jornal A Unido
publicou, em 20 de outubro, uma nota assinada pela “Unido Crista de Vitoria”, alertando
0s paraibanos do perigo que a Igreja de Campina Grande corria com 0 seu novo Bispo.
Segundo a nota, Dom Luis era subversivo e pregava atividades “anticristas”. Essa nota
correu rapidamente toda a Paraiba e a tentativa do grupo de ganhar notoriedade foi
alcancada. Entretanto, ndo esperavam a reacdo dos setores jornalisticos — até
conservadores — em apoio ao Bispo Dom Luis Fernandes.

O Diéario da Borborema afirmou que o povo da Paraiba saberia interpretar a fala
e a acdo de Dom Luis de forma integral: “desta maneira preferem eles ficar do lado do
Bispo contra os seus gratuitos acusadores que nao tiveram capacidade bastante durante
quinze anos de pastoreio de almas, para entender as verdades contidas em sua mensagem”
(Diario da Borborema, 1981). E interessante a critica feita, pelo jornal, aos acusadores
de Dom Luis, ainda mais quando afirmam que o discurso do Bispo continha “verdades”,
uma vez que o referido jornal sempre foi aliado a grupos de direita, sobretudo no inicio
dos anos 1960, quando este periddico convocou, em Campina Grande, as marchas em
apoio ao golpe civil-militar e deu sustentacdo ao governo da Ditadura Militar.

O jornal A Unido trouxe, no dia seguinte, uma matéria sobre uma ligacdo

telefénica que tiveram com o Bispo, momento em que ele afirmou que recebeu a critica

63




com naturalidade, ndo reconhecendo a existéncia dessa organizacao: “portanto, uma
organizacdo fantasma, e por ser fantasma, ndo merece resposta” (A Unido, 1981). Em
entrevista para a Gazeta do Sertéo, o Bispo afirmou que, em lugar da acusacao, ficou com
a grandiosa festa de recepcéo feita pelos campinenses.

Entretanto, quem recebeu a noticia com bastante contrariedade foi a populacéo
capixaba, que taxou a noticia como “acusagdes irresponsaveis, inveridicas” (Gazeta do
Sertdo, 1981, p. 01). Enviaram uma nota, na qual relembraram a importancia de Dom
Luis em Vitoria, e afirmaram que em seu bispado criou uma Igreja voltada para o povo,
que deu oportunidade aos leigos na luta contra a opresséao, e que todo esse processo foi
pautado em Constituigdes Conciliares e em Documentos das Conferéncias Episcopais.
Reconheceram que, na verdade, a denuncia da “Unido Cristd de Vitoria” advinha de

pessoas contrarias a esse modelo de Igreja.

Porém, apesar de todo esse apoio que sempre tivemos e temos de nossos
bispos, apesar da caminhada percorrida nesses quase 16 anos, estamos
conscientes de que esta linha pastoral adotada e praticada por nossa igreja em
Vitéria ndo € assumida por todos. estamos conscientes da existéncia de grupos
insatisfeitos com todo esse trabalho pastoral profético presente no meio do
povo. Sdo padres, religiosos e também leigos, que ndo assumindo na pratica as
diretrizes de Medellin e Puebla - e de outros documentos da igreja, também
ndo assumem - na préatica - a linha pastoral da igreja de Vitéria (Gazeta do
Sertdo. 1981. p, 05).

Acontece que esta noticia ndo freou a atuacdo do Bispo e sua opgao preferencial;
pelo contrario, Dom Luis fez, em Campina Grande, um trabalho favoravel a Teologia da
Libertacdo e as Comunidades Eclesiais de Base. Por outro lado, essa algazarra de sua
chegada criou entre Dom Luis e 0s meios de comunicacdo uma relagdo préxima. Essa
relacdo foi extremamente importante para que o Bispo conseguisse difundir suas ideias,
pensamentos e problematizacdes através dos jornais, onde publicava semanalmente.

Dom Luis foi um dos expoentes da Opcdo Preferencial pelos Pobres no Brasil, e
esperava-se dele uma posi¢do continua em favor dos pobres. Aquele Dom Luis das ruas,
extremamente ativo, que ndo se preocupava tanto com as midias ou com grandes
discursos — uma vez que Dom Jo&o se responsabilizava com isso — passou a estar em
uma situacdo que cobrava dele posicionamentos nos diversos meios. Isto €, enquanto ele
continuava nas ruas, junto aos pobres, precisava também dar atencdo aos meios de
comunicagéo.

O Bispo criou uma intimidade com as midias, especialmente com o jornal. Foi
através deles que Dom Luis tornou publicas suas ideias favoraveis as CEBs, a Teologia

da Libertacdo e a diversos outros assuntos como cartas papais, quesitos politicos, reforma

64




agraria e questdes liturgicas. O Bispo demonstrava estar a par de diversos assuntos
religiosos, politicos e sociais. Dom Luis escrevia também defendendo as Comunidades
Eclesiais de Base, uma vez que elas eram criticadas por setores conservadores da Igreja.
Certa vez, em publicacéo para um jornal da Paraiba, afirmou que as CEBs eram a mesma
experiéncia dos apostolos apos a morte de Cristo, isto €, a reunido em comunidade para
partilhar seu sustento com os iguais: “todos os dias se reuniam no templo. Tomavam,
juntos, as refeicdes em suas casas, com alegria e humildade” (FERNANDES apud
RIETVELD, 2015, p. 43).

No tocante a quantidade de sacerdotes, a Diocese de Campina Grande tinha uma
situacdo muito parecida com a ja conhecida por Dom Luis em Vitéria: uma grande
escassez de padres, que causava uma distancia entre a Igreja e seu povo. Padre Romulo,
em entrevista para esta dissertacdo, lembra que houve um tempo em que a Diocese tinha
menos de duas dezenas de padres para um numero infinitamente maior de paréquias.
Dessa forma, Dom Luis entendeu que um mecanismo de levar a institui¢do ao “povo de
Deus” seria através das CEBs, entdo ele continuou o projeto de implantar as Comunidades
Eclesiais de Base.

Padre Jorge Rietveld (2023), ao escrever sobre as CEBs, faz uma releitura de
textos de Dom Luis, explicando que o Bispo fez diversas alteracBes ao chegar em
Campina Grande, para que o trabalho se voltasse para as Comunidades de Base. O padre
comeca retomando um texto, escrito por Dom Luis em 1990, no qual ele afirma que a
Igreja no Brasil é conhecida por ser “subdesenvolvida”, uma vez que tinha uma baixa
quantidade de padres. Continuando, o Bispo abordou que, em contrapartida, nas CEBs 0s
leigos tomam o espaco religioso e passam a realizar os seus cultos de maneira popular,
entendendo suas necessidades locais e lutando pela libertacdo social. Além do mais, o
Bispo recebeu diversos religiosos de outros paises para assumir comunidades no interior
da Diocese e contou com o apoio de padres estrangeiros que ja residiam no prelado, a
exemplo de Donato Rizzi®, na regifo do Curimatal Paraibano.

Dom Luis também se preocupou com a construcdo de prédios que dessem

condigdes para que as comunidades do interior fossem efetivadas. O Bispo se aproximou

%4 Italiano, vem para o Brasil para trabalhar na regido do Curimatad paraibano, ainda no periodo de Dom
Manuel, e é instalado entre as cidade de Cuité e Barra de Santa Rosa. O padre, assim como dom L.uis, era
um fiel partidario da Teologia da Libertacdo. Fez uma verdadeira revolugdo na regido do curimatau
trabalhando para os direitos sociais e promovendo construgdes de casas e cisternas. Com o apoio de dom
Luis criou um grupo de estudos, promovendo debates a respeito de assuntos biblicos, do catecismo e
questdes e problematicas politicas.

65




bastante dos lideres comunitarios para essas edificagdes e reformas, e “mostrou-se atuante
edificador de templos e espacos para a congregacdo dos cristdos catolicos” (VIANA,
2017, p. 28). Para além dos templos, na bagagem de Dom Luis, ele trouxe a preocupagdo
com uma linguagem simples, de modo que os documentos, escritos e reflexdes
conseguissem alcancgar todas as realidades. Por isso, investiu profundamente em circulos

biblicos, democratizando o acesso ao Livro Sagrado para os cristaos.

A garantia de participacdo das mais ecléticas comunidades aos momentos de
estudo biblico, nesse sentido, foi respaldada gracas ao empenho formador do
CEBI (Centro Ecuménico de Estudos Biblicos), da Escola Teoldgica Popular
para animadores e da Escola Teolégica Popular para Agentes da Pastoral (a
primeira acontecia nos diversos zonais® e a segunda, centralizadas em
Campina Grande) (FERNANDES Apud VIANA, 2017, p. 29).

Apesar de, aqui na Paraiba, ndo haver a mesma quantidade de livretos como em
Vitoria, o Bispo criou uma equipe para a producdo de materiais, que deveria traduzir
documentos da CNBB, da Teologia da Libertacdo e instrugdes para as CEBs. Cada
comunidade teria a missdo de criar um roteiro para suas celebragdes, abordando suas
necessidades e lutas que precisavam ser desenvolvidas, além de promover a realizacdo de
diversas assembleias, com o auxilio de grandes nomes da Teologia da Libertacéo.

A atuacéo de Dom Luis, como um Bispo contrario a Ditadura Militar, na Diocese
de Campina Grande, foi desenvolvida com um maior cuidado, entre outros fatores, porque
seu pastoreio ocorreu em um momento de reabertura politica. Dessa forma, seus embates
eram feitos por meio de escritos e homilias. Em texto publicado no Jornal da Paraiba, dias
apos sua posse, intitulado O lugar do Bispo, ele afirmou que os bispos do Brasil que se
aproximaram do modelo de uma Igreja “progressista” passaram a receber criticas e a
serem acusados de subverter a fé catolica. Entretanto, ele afirmou que quem profere tais
criticas sdo “fariseus e os herodianos” (FERNANDES Apud RIETVELD, Op. Cit., p. 30),
fazendo uma referéncia aqueles que acusaram o Cristo e que, hoje, acusam de subversivos
aqueles que optam por uma vida voltada para o social. Podemos interpretar essa afirmagéo
como um combate direto ao pensamento conservador — tanto de alas da Igreja quanto dos
militares — que nomeavam toda acgdo progressista como subversiva.

Dom Luis, ao escrever em prol da Reforma Agraria®®, sintetizou que os

trabalhadores rurais estavam se organizando em beneficio de seus interesses, em

8 As zonais, a qual o padre se refere em seu texto, é a forma como a diocese era dividida na época. Hoje é
dividida em “foranias”.

% A partir da década de 1970, a Igreja Catélica comegou a se aproximar da luta dos agricultores e
trabalhadores rurais, para a reorganizacdo da estrutura de terras. Diversos sdo 0s homes importantes nessa

66




contraposi¢cdo as “iniquidades institucionalizadas”. Em outras palavras, membros do
governo, sendo contrérios a Reforma Agréria, estariam tornando norma a injustica.
Afirmou ainda que esses, 0s que eram contrarios & Reforma, ameacavam a ordem e
influenciavam a permanéncia da injustica. Em outro texto, publicado em 17/11/1984, com
o titulo Nordeste tragico, ele abordou que os diversos problemas da regido partiam de um
projeto do sistema capitalista e do apoio do governo vigente aos mais ricos, em

consonancia com um documento publicado pela CNBB no mesmo ano.

“Recolhemos a dentincia solene: “o sistema capitalista vigente - selvagem,
dependente gerador de marginalizacdo - vem sendo refor¢cado sempre mais
pela politica oficial do governo, através do incentivo ao latifundiario e a
monocultura na regido, favorecendo as oligarquias dominantes, a opressdo
politica e a escraviddo econdmica e propiciando, pela impunidade, a pratica de
todo tipo de corrupgéo... (Ibidem., p. 76)”.

Dom Luis também era um apoiador da luta sindical dos trabalhadores do campo e
da cidade. Por diversas vezes, Dom Luis se referiu & necessidade de os trabalhadores se
organizarem em sindicatos para enfrentar seus adversarios e lutar por seus direitos. Ele
escreveu que o latifindio, no Brasil, tornou-se um vicio legitimado ‘“dentro da
mentalidade retrograda, herdeira dos padrdes das capitanias hereditarias” (VIANA, 2018,
p. 137). A reforma, em suas palavras, causava grande espanto a “burguesia”, que nao era
favoravel aos anseios populares, aliava-se aos grandes latifundiarios e apoiava o
crescimento da Unido Democrética Ruralista — UDR®, que se armava, angariava fundos
e buscava apoio para influenciar a Constituinte. Em texto posterior, intitulado Ainda a
Reforma, o Bispo abordou gue a reforma havia se tornado um assunto tdo necessario, que
até o Papa chegou a falar ao Presidente da Republica que ela era crucial para a manutengédo
da democracia no Brasil. O Bispo referia-se a um discurso feito pelo Papa Jodo Paulo 11,

em 10 de junho de 1986, ao presidente José Sarney.

Enquanto houver milhdes de trabalhadores rurais a toa, peregrinando como
boias-frias, biscateando tarefa momentaneas, acumulando-se nos barracos da
periferia, serd crime contra a humanidade reter largas extensdes de terras
férteis, estocada na ociosidade, aguardando usurariamente a valorizacdo do

mercado (Ibidem., pp, 137 — 138).
Quando a Paraiba foi surpreendida pelo assassinato de Margarida Maria Alves, a

mando de latifundiarios da regido, Dom Luis escreveu, um ano depois, em sua

luta: Dom Fernando Gomes, Bispo de Penedo; Dom Pedro Casaldaliga, Bispo de Sao Félix do Araguaia;
Dom Tomas Balduino, Bispo de Goias.

67 Fundada no final da década de 1980, a Unido Democratica Ruralista, tinha como objetivo defender os
interesses dos grandes proprietarios rurais. Defendiam o direito de propriedade privada e combatiam a
Reforma Agraria.

67




homenagem, o texto “Outras Margaridas nascerdo”, comungando totalmente com uma
nota do Sindicato dos Trabalhadores Rurais de Alagoa Grande, municipio onde
Margarida foi assassinada. A nota do sindicato dizia que o objetivo dos algozes era conter
0 movimento dos trabalhadores rurais; entretanto, ndo alcancaram o objetivo, e diversos
trabalhadores tomaram as ruas para se despedir da lider sindical e protestar sua morte.
Para ele, o pensamento de luta sindical ja estava implantado na populacédo trabalhadora;
entretanto, existia, nesse caso, a covardia dos que assassinaram Margarida e a covardia
dos que deixaram o caso passar de forma impune.

Com a eleicdo indireta de 1985, Dom Luis dedicou diversas paginas de seus
artigos a situacdo politica do pais e as questdes eleitorais. Publicou o texto Povo
humilhado, analisando uma matéria vinculada ao Ministério da Educacao que tratava da
alta taxa de analfabetismo no Brasil e do abandono escolar. Para ele, a situacdo era muito
mais problematica do que a analise do Ministério da Educagado, pois era “de povo
humilhado e ofendido (Ibidem., p. 34)”. A analise continuava expondo que os problemas
do Brasil iam além da alta taxa de analfabetismo, com o crescimento da fome, doencas,
desnutricdo e mortalidade infantil. Finalmente, abordou um assunto que ele chamava de
“eutanasia do salario-minimo”, ou seja, uma morte do dinheiro destinado aos
trabalhadores do pais. S&o diversas criticas proferidas por Dom Luis ao governo militar e
as suas politicas.

A problemética levantada pelo Bispo revelou muito bem o seu posicionamento
politico contrario a Ditadura Militar, por meio dessas apreciacGes, para além de suas
préticas e de sua participagdo como membro de uma Igreja popular. Dom Luis tornou-se
um dos lutadores pela redemocratizacéo no Brasil. As concepc¢des de suas praticas a partir
da Igreja progressista e do seu posicionamento politico nos textos que escrevia
demonstravam a sua preocupagéo perante os seus diocesanos.

Com a Lei da Anistia, em 1979, diversos partidos politicos voltaram a militancia,
assim como os setores progressistas da Igreja e aqueles que se aproximavam de suas
ideias. Scott Mainwaring (1989) afirma que “os membros mais ativos das CEBs optaram
pelo PT ou pelo PMDB”; entretanto, o autor ainda abordou que, apesar dessa aproximagao
com os dois partidos, alguns membros da Igreja Popular acreditavam que nenhum partido
abarcava os seus interesses, e cita que os partidarios da Igreja progressista pressupunham
que os movimentos populares da Igreja eram mais importantes do que os partidos
politicos. Dom Luis abordou essa questdo no texto Igreja faz politica, no qual afirmava

que a Igreja ndo devia se abster de problematizar os empecilhos encontrados pelos fi€is,

68




pois para ele, a “Igreja ndo se limita a reza, ela jamais se conformard em transformar-se
em um clube mistico, [ou] em uma seita esotérica, ela nasceu no meio do povo, entre 0s
pescadores e homens da rua, nas estradas e nos botecos (Ibidem., p. 12)”.

Dias depois, publica outro texto: Igreja ndo faz politica, um trocadilho que € uma
tentativa de chamar a atencdo para o seu texto anterior, reafirmando que “qualquer cristao
é um politico nato, quem sabe, um agitador. Alias, o seu célebre fundador foi condenado
e morto, sob a acusa¢do de subverter as massas (Ibidem., p. 17)”. Portanto, a posi¢ao de
Dom Luis € clara: ndo ha davidas de que a Igreja, no pensamento de um sacerdote
progressista, € parte de todos os feitos politicos e que, em sua posicdo politica, estava a
favor de denunciar os abusos cometidos contra o povo. Ora, € preciso fazer uma
observacdo: essa é uma posicdo da ala religiosa da qual Dom Luis participava. N&o se
pode negar a aproximacdo de alas conservadoras cat6licas com os dominadores que
oprimiam as classes mais pobres. E tanto que, mais adiante no texto, o préprio Bispo
reconheceu que nem sempre seu posicionamento seria 0 mais aceito.

Em outro escrito, publicado em 1985, ele abordou a eleigdo de Tancredo Neves®,
Para ele, ndo se pode entender o processo politico que elegeu Tancredo como um processo
democratico, uma vez que “toda a alquimia politica que guindou 0 veterano lider mineiro
ao Palacio do Planalto escapou totalmente ao controle da plebe (Ibidem., p. 40)”, isto &,
foi um processo politico sem a participacdo popular. No mesmo texto, afirma que o
caminho para a chegada da democracia no Brasil ainda seria longo, mas, quando
chegasse, teria que criar, antes de tudo, uma reeducacdo politica e social, pois as
ditaduras® que vivemos tiraram de nos a liberdade e a criticidade politica. Isto serd, nas
palavras do Bispo, uma tarefa extremamente dificil. Por esse motivo, Dom Luis
acreditava que, para além desse novo aprendizado civico, seria importante o surgimento
de uma nova geragdo de lideres politicos, que deveriam advir “do seio das massas e
curtidos de seus problemas (Ibidem., p. 44)”, isto é, era necessario dar vez aqueles que
pensassem aproximagdes com o0 povo e ndo o contrario. A estes, Dom Luis chamou de
“fariseus” do antigo regime, que ndo operavam em favor das grandes massas.

Ainda assim, ndo se pode negar o vento de liberdade que estava refrescando o

mormaco dos pordes, das torturas, da censura e da falta de liberdade. Ainda assim, ele

% Politico brasileiro, eleito pelo Congresso Nacional de maneira indireta, em 1985. Ndo chegou a ser
empossado, falecendo dias antes.

% Dom Luis, no texto, se referiu a Ditadura do Estado Novo (1937 — 1945) e a Ditadura Militar (1964 —
1985).

69




alerta: os descontentes tentardo articular-se novamente para se passarem por salvadores
da patria, levantarem bandeiras com frases de efeitos heroicos e partirem “para outras
cruzadas, a ‘estoriazinha’ ja se repetiu muitas vezes (Ibidem., p. 45)”. Nao encontramos,
nesta pesquisa, discursos ou escritos politicos em que Dom Luis se aproxima do Partido
dos Trabalhadores — PT. Entretanto, os mais préximos afirmam a sua preferéncia politica
por este partido, tendo ele, por diversas vezes, se reunido com Lula, principal lider
politico do partido. Padre Romulo lembra desse encontro e afirma que, apesar da sua
aproximacdo com o PT, jamais ele fez campanha publica. A sua aproximacdo com o
partido dava-se devido as ideias iniciais de opcao pelos pobres e com a libertacdo social.

E interessante pensar que esse apoio de Dom Luis ao Partido dos Trabalhadores
também sofria a influéncia de sua aproximacdo e amizade com uma familia oligarquica
ja muito conhecida na Paraiba: os Cunha Lima. Podemos analisar esta aproximacao por
diversos vieses, mas ndo custa lembrar que, apesar de na atualidade politica a familia
representar interesses totalmente contréarios aquilo que pretendia Dom Luis, até o inicio
dos anos 2000 a familia em questdo se aproximava de politicas progressistas, tendo,
inclusive, apoiado diversas candidaturas de politicos de centro-esquerda e esquerda na
Paraiba, como no caso de 2002, quando se envolveu diretamente com a eleicdo do
presidencidvel Lula’®. Uma aproximacdo interessante, uma vez que Dom Luis era
apadrinhado por Tarcisio Burity, que, a gritos e balas, ndo mantinha uma boa relagdo com
a familia Cunha Lima. O acontecido de 1993, momento em que Ronaldo Cunha Lima
atirou contra Tarcisio Burity, ndo é mencionado por Dom Luis em momento algum.

N&o custa lembrar que Dom Luis também n&o escreveu sobre o seu padrinho
Tarcisio Burity. Talvez existisse uma resisténcia entre ambos, devido as posi¢des
politicas opostas que caminhavam. Mas néo € incorreto afirmar que, em grande medida,
o apadrinhamento de Burity pode ter sido de grande importancia na “protecdo” de Dom
Luis perante suas criticas aos militares e ao governo. O encontro do Bispo com Lula
aconteceu em alguns momentos, mas, aparentemente, o seu apoio dado ao antigo

metaldrgico foi irrestrito desde as primeiras disputas.

70 para mais informagdes ver: VIANA, L.T. B. A ldgica do transformismo: o caso histérico do Partido dos
Trabalhadores de Campina Grande-PB (1981- 2000). 2021. 215 f. Dissertacdo (Mestrado em Histéria) -
Programa de Pds-Graduacdo em Historia, Centro de Humanidades, Universidade Federal de Campina
Grande, Paraiba, Brasil, 2021. Disponivel em: http://dspace.sti.ufcg.edu.br:8080/jspui/handle/riufcg/21917

70




Imagem 10: Encontro de Lula e Dom Luis, em meio ao processo redemocratizacdo do Brasil. Ao
fundo, Margareth e irma Zélia que trabalhavam com Dom L.uis.

Como ja mencionado acima, ao vir a Campina Grande, Lula teve encontros com
liderancas politicas, sociais e religiosas, para montar aliancgas politicas. Essa fotografia,
apesar da amizade com figuras de outros vieses politicos, demonstra 0 Dom Luis presente
em seus artigos, uma vez que, em meados das décadas de 1980 e 1990, a aproximacdo
com Luiz Inacio, que era considerado um radical revolucionério, poderia ser vista como
uma atitude subversiva. Dom Luis assume a responsabilidade ao encontrar-se com o
politico.

Seus escritos acerca do restabelecimento da democracia continuam, e ele dizia que
o florescer do Estado Democratico passou a ser um sonho social, pois a democracia
precisaria vir pelas maos do povo, tendo em vista que ela ¢ uma tarefa inacabada: “se
quiser ser mais categdrico, mais radical e ousado, declame em alto e bom som que vocé
jamais permitira a volta da ditadura a esta patria sofrida (Ibidem., p. 50)”. Podemos
interpretar esse trecho como o entendimento de Dom Luis de que uma democracia nunca
estaria consolidada, sendo preciso uma luta constante. Por isso, ele alerta sobre os perigos
de confiar em hipotéticos messias salvificos do pais, pois o discurso engessado, treinado
e pensado para ludibriar o povo brasileiro iria continuar sendo uma tonica nos futuros

pleitos.

71




Proximo da votagdo, em 1989, ele escreveu que qualquer “eleicao, mesmo
fraquinha, é melhor que todos os golpes de Estado (Ibidem., p. 64)”, pois, através delas,
poder-se-ia afirmar que chegou a vez do povo tomar de volta o seu lugar politico,
sequestrado no periodo militar. Ele escreveu, mais a frente, que o povo precisava tomar
cautela em seu voto, pois todos ja sabiam as inUmeras promessas ditas no periodo
eleitoral. No texto Candidatos de quem?, o Bispo atestou que José Sarney, em seu
governo, ndo desempenhou nenhuma reforma necessaria para o povo brasileiro e
questiona os leitores sobre qual presidenciavel estaria disposto a levar o projeto de
reformas, como a agraria, adiante. Para ele, ndo fazia sentido que trabalhadores rurais
depositassem a sua confiangca em candidatos que se fossem contrarios a essas mudangas,
por isso indaga: “Afinal, sdo eles candidato do povo ou candidatos do poder econémico?

E bom saber! (Ibidem., p. 103)”.

Um dos textos mais diretos de Dom Luis € nomeado de O direito de esperar, e
nele o Bispo afirmou que, finalizados vinte anos de realidade subterranea, a luz no fim do
tunel finalmente aparecia. Sair da caverna e encontrar a luz, a realidade e também as
dificuldades ndo seria facil, mas necessario. O Bispo utilizou como exemplo uma cidade
devastada por uma enchente: “Quando baixam as aguas, ficam a lama, a podridao, as
ruinas. Ficam ratos, cobras, insetos. Assim esta 0 Brasil (Ibidem., p. 156)”. O Bispo
fantasia o sistema politico brasileiro como um jardim que, apesar de seco e sem flores,
com o retorno da democracia, elas “voltardo a perfumar os jardins (Ibidem., p. 156)”. Para
1SS0, as estruturas nacionais deveriam ser refeitas, a partir dos seus poderes: Legislativo,
Judiciario e o Executivo. Ele afirmou que a ditadura deixou o pais em taxas vergonhosas,
a economia popular em caos e a divida externa em patamares altissimos. A democracia
devolveu para os textos de Dom Luis um otimismo que néo era frequente em momentos
anteriores. Este texto, por exemplo, finalizou com o Bispo encorajando os leitores, pois

“Amanha serd melhor (Ibidem., p. 157)”.

Os escritos de Dom Luis foram totalmente aceitos pela populagdo campinense,
e seus artigos eram um dos grandes apices dos jornais em que ele tinha o costume de
escrever, sobretudo o Jornal da Paraiba, em que, de maneira simples e direta, o Bispo
conseguiu atingir o seu alvo. Seus escritos demonstravam a preocupagdo com que agiu
durante todo o seu pastoreio, ndo escrevendo para grandes académicos, mas para aqueles
que tinham acesso ao jornal, apesar de 0 acesso a leitura ndo ser tdo popular, o que reduzia

0 seu publico a uma classe social letrada. Além dos jornais, Dom Luis ganhou enorme

72




destaque em toda a Diocese ao iniciar o seu programa diario em uma radio, trabalhando

passagens biblicas e comunicacdes diocesanas.

Dom Luis participou como um membro critico, porém fiel, da Teologia da
Libertagdo. Apesar de nunca ter se afirmado como um membro da TL, todas as suas obras
e escritos se aproximam desse pensamento teoldgico e de diversos escritores da Teologia
da Libertacdo, como ja trabalhado. Por diversas vezes, se dedicou a escrever sobre as
questdes teoricas e praticas dessa teologia. O Bispo, em texto publicado em novembro de
1991, fala sobre as declaracdes do Papa, por ocasido de sua vinda ao Brasil. Ele afirmou
que as ideias de Marx podiam estar em decadéncia devido ao fim do socialismo em toda
a Europa e abordou as condenagdes do Papa a juncdo do marxismo e do catolicismo. Nao
era de se esperar atitude diferente de Karol Wojtyta, que travou, durante todo o seu

papado, uma verdadeira guerra contra 0 comunismo.

O Papa Jodo Paulo 11 teve um trabalho, durante todo o seu periodo de Bispo da
Igreja de Roma, para desestabilizar o comunismo, sobretudo na Europa Oriental. Dessa
forma, o Papa passou a combater diversos movimentos que, em sua Visdo, se
aproximavam desses ideais, mesmo que ndo o fizessem. No campo religioso, had um
debate extenso na tentativa de justificar as escolhas de Jodo Paulo IlI, sobretudo
justificando o fato de sua experiéncia pessoal como polonés, que teria vivido uma
experiéncia de seu pais sob o regime, logo ap6s a queda do nazismo. Ele ndo apenas teceu
criticas no tocante a ideologia, mas também se aproximou de partidos e movimentos que

visavam o fim do regime socialista, sobretudo em seu pais natal.

No que concerne a questdes tedricas, o Papa afirmava que o comunismo, em sua
visdo materialista histérica, negava a proporcao espiritual do homem. Para ele, o
marxismo seria um perigo a dignidade, liberdade e valores dos cristdos. Apesar disso, ele
reconhecia as injusticas sociais que, em longa escala, deram origem aos questionamentos

comunistas, por isso que, volta e meia, aparecem nos escritos do Papa um apelo para o

73




fim das injusticas e exortacfes aos membros da Igreja a lutarem por causas sociais. Entre

0s textos que abordam esta realidade, estdo Laborem Exercens’ e Centesimus Annus’2.

Dom Luis também foi um defensor do ecumenismo. Ele acreditava que os
pensamentos ecuménicos, as problematicas levantadas e a forma como a discussdo era
elevada serviriam para a Igreja como um mecanismo de olhar para si mesma e
problematizar diversos aspectos de sua estrutura. Essa aproximacdo de Dom Luis com o
ecumenismo ja ficou clara quando, em Vitoria, aproximou-se da comunidade de Taizé, ja
trabalhada anteriormente. Na Paraiba, o Bispo manteve dialogo com grandes membros de
outras religides e jamais proferiu palavras ou escreveu afirmagdes contrérias a profissoes
de fé distintas. Nesse aspecto, uniu-se com outros membros religiosos e criaram, no final
da década de 1990, a Nova Consciéncia Cristd’3, um evento de reunio de varias religides

para debater assuntos comuns a todas, anualmente no periodo do Carnaval.

Em 2000, por ocasido das festividades de comemoracdo dos 50 anos da
ordenacdo sacerdotal de Dom Luis, o Papa Jodo Paulo Il enviou uma carta comemorativa,
na qual faz uma retrospectiva de toda a vida do Bispo e reconhece a importancia de Dom
Luis em favor dos pobres e da Igreja, trabalhando na Comissao Teologica e Litlrgica da
Conferéncia Nacional dos Bispos do Brasil, além do Departamento de Ac¢do Social,
Departamento dos Leigos da CELAM e na Comissdo Ampliada Nacional das CEBs.

Sobre a atuacdo de Dom Luis com os pobres, o Papa escreveu que

Julgamos merecer especial mengéo e condigno louvor o cuidado solicito e
diuturno que dedicaste aos pobres na terra, extenuados por duros e sacrificados
trabalhos, em busca de melhores condi¢des de vida, acompanhando-0s em suas
necessidades, com tua presenca, vigilancia e zelo. (JOAO PAULO I1, 2000,
P.1)

"I Nesta, promulgada em 1981 o Papa critica o socialismo que, em sua viséo, é materialista e centralizadora,
por subordinar o trabalho humano ao controle do Estado. Ele repudia a Luta de Classes como um impulso
para transformacédo social e propde uma opgdo baseada na valorizagdo da liberdade do individuo pois
defende que o trabalho é uma expressdo da dignidade humana e ndo pode ser limitado a um mero recurso
econdmico.

2 Escrita, em 1991, como parte da comemoracdo aos cem anos da Rerum Novarum, ja tratada neste
trabalho, critica o socialismo, por seu fracasso em garantir a liberdade e dignidade do homem. Ele apontou
que a fundamentacdo no materialismo histérico, desconsidera a liberdade individual e a propriedade
privada, resultando em regimes autoritarios e repressivos. Como ela é escrita em um momento de queda do
regime em muitos paises, o papa afirmou que este colapso é a grande prova de suas falhas estruturais e
ideoldgicas, por ndo respeitaram os valores espirituais e a autonomia humana.

73 Esse encontro trata-se, na verdade, de uma reunido de religides cristds, deixando de fora as religides “nio-
cristas”.

74




Em 2001, Dom Luis renunciou ao seu ministério de bispo da Diocese de
Campina Grande, solicitando sua aposentadoria, continuando como bispo emérito. Em
seus dias finais como bispo, celebrou seu jubileu sacerdotal, com grande festa e uma
edicdo comemorativa de uma revista em sua homenagem. A revista foi produzida por
uma equipe que selecionou depoimentos de pessoas que conviveram com Dom Luis ao
longo de todo esse tempo de padre e bispo. Dentre as paginas, mensagens de instituicdes
publicas e particulares ao bispo e os relatos de diversos outros bispos, como Dom Pedro
Casaldaliga, Dom José Maria Pires, Dom Matias Patricio, que foi o sucessor de Dom Luis
em Campina Grande, e o cardeal Arns, que, em seu texto, afirmou que Dom Luis foi “o
maior incentivador das Comunidades de Base (ARNS, 2000)”. Além destes, diversos
depoimentos vieram dos amigos que deixou em Vitoria, Vitor Buaiz e Lourdinha, que
afirmaram que conviver com Dom Luis foi uma oportunidade de conhecer alguém que se
entregou integralmente aos mais pobres e oprimidos. Outros nomes da Teologia da
Libertacdo também participaram da homenagem, a exemplo de Frei Betto, Clodovis Boff
e politicos, como Tarcisio Burity, Carlos Dunga e Rémulo Gouveia’™.

Durante todo o tempo em que foi bispo de Campina Grande, manteve, como em
Vitdria, a sua simplicidade no vestir e a sua relacdo préxima com os pobres. Padre José
Acirio, em entrevista para esta dissertacdo, contou inimeras lembrancas de conversas,
ajudas e lutas de Dom Luis com os mais necessitados de Campina Grande. Lembrou com
muita clareza uma conversa do bispo com um senhor que pedia ajuda e disse a Dom Luis
que a Igreja era “um saco cheio de gato com o Espirito Santo dentro”. Dom Luis
perguntou: “E os gatos ndo pegam a pombinha?” “Ai que estd o mistério”, respondeu o
senhor (MEDEIROS, 2024). Além dessa relacdo, ele ndo deixava de lado as vestes

simples que todos os adeptos do Cristianismo da Libertacao utilizavam.

“A propria vida dele, nunca foi um homem de pompas, mesmo com
roupas e nas celebragoes, era tudo muito simples, ele sé levava baculo e
Mitra se o padre pedisse (...) Mas sdo coisas também do tempo em que
ele estava inserido.” (MEDEIROS, 2024)"

Apols sua despedida, o bispo retornou para Jodo Pessoa, onde continuou
escrevendo seus artigos para o jornal da Paraiba até sua morte, em abril de 2003, naquela

" Esses depoimentos demonstram, novamente, a forma de convivéncia de Dom Luis com os divergentes,
uma vez que estes politicos ndo comungavam com o pensamento politico do Bispo.
S Entrevista concedida a Victor Rocha, por Pe. José Acirio Medeiros, em 2024,

75




cidade. A morte de Dom Luis causou grande comocao em todo o pais, sobretudo no meio
politico e religioso progressista. Diversos telegramas foram enviados para Dom Matias
Patricio, bispo titular de Campina Grande, sucessor de Dom Luis, expressando as
condoléncias pela morte do bispo. Entre eles, podemos destacar voto de profundo pesar
aprovados pelo Tribunal de Justica da Paraiba, proposto pelo desembargador Antdnio de
Padua Lima Montenegro, da Assembleia Legislativa da Paraiba, proposto pelo deputado
Rodrigo Soares — PT, que justifica sua proposta dizendo que “Nas palavras de Dom
Marcelo Carvalheira, ‘ele ndo era apenas um homem da Igreja, mas um batalhador das
grandes causas da humanidade’” (SOARES, 2003, p. 1). A Prefeitura ¢ a Camara
Municipal de Campina Grande decretaram o voto de pesar e o luto em toda a cidade.
Também emitiram notas de pesar a Camara Municipal de Jodo Pessoa, 0 nuncio
apostolico e a CNBB. O presidente Lula e sua esposa Marisa Leticia também enviaram
votos de pesar a Diocese de Campina Grande, pela perda do antigo amigo. Seguindo seu
desejo, foi sepultado na Catedral Diocesana de Campina Grande e, em 2023, por ocasido
da festa dos 75 anos da Diocese, seus restos mortais foram transladados para uma cripta

na prépria catedral.

76




2. A Eclesiogénese: génese da Igreja que nasce do povo/pobre

2.1 “Aggiornamento” da Igreja Catélica: O Concilio Vaticano I como prenuncio
da modernizacéo da Igreja Romana

“Dada em Roma, junto a Sao Pedro, aos 25 de dezembro, festa do nascimento de
nosso Senhor Jesus Cristo, de 1961, quarto do nosso Pontificado.” ASSIM encerrou o
documento Humanae Salutis, no qual o papa Jodo XXIII convocou, em 1961, o Concilio
Vaticano 11, que tinha como fundamento principal 0 ecumenismo e a missao de dar uma
nova roupagem a Igreja Romana, devido aos avancos econémicos, sociais e politicos em

todo o mundo.

A Igreja Romana estruturou-se em torno dos concilios, isto €, eventos que relinem
seus representantes, ou seja, membros ordenados e o papa, representante maximo desta
instituicdo, com o objetivo de debater assuntos para avangos na prépria estrutura da Igreja.
O primeiro concilio ocorreu no seculo 1V, na cidade de Niceia e, desde entéo, para serem
convocados, a Igreja deve estar passando por algum momento de crise ou, a0 menos, de
grande movimentacdo. No século XVI, quando a Europa fervia com as criticas de
Martinho Lutero a Igreja Romana, ela realizou o Concilio de Trento, que criou o alicerce
para 0 que seria 0 catolicismo em seus ritos, cultos e pensamentos nos proximos trés

séculos.

Nesse longo espago de tempo, a humanidade teve grandes mudancas em suas
ideologias, sobretudo politicas e econémicas. Aconteceu, em meados do século XVIII, o
inicio da Revolucdo Industrial, que viria a ser uma forma de renovacao do uso da forca
de trabalho como mecanismo de opressdo e desvalorizacdo dos operarios. Além desta, a
Revolugédo Francesa e as ideias iluministas criaram novas formulagdes de visoes, antes
preestabelecidas, e que, dessa forma, precisariam ser revistas, a exemplo do rompimento
entre a fé e os Estados, que, outrora monarquicos e catdlicos, agora seriam republicanos
e laicos. Surge também, neste momento, os ideais marxistas de superacdo da luta de
classes e da saida final a partir do comunismo. Mas a Igreja parecia fechada em seus

conventos € mosteiros, sem comunica¢ao com o resto do mundo e sua “nova face”.

Até que, em 1869, o papa Pio I1X convocou o Concilio Vaticano I, sem a presenca
de leigos e com o objetivo de discutir questdes pontuais, que passavam a ser criticadas e

problematizadas, como a “infalibilidade” papal, que tinha suas raizes no medievo e que

77




afirmava que o papa, sendo o lider maximo desta instituicdo, ndo erraria’®. Este
pensamento, quase caido na inatividade devido a Reforma Protestante, é reafirmado no
Vaticano 1”7,

Quase cem anos depois, e novamente com uma série de mudangas econémicas,
sociais e politicas, a Igreja resolveu se pronunciar. O século XI1X e a primeira metade do
XX trazem, em sua estrutura, criticas e posicionamentos contrarios & fé catélica. E neste
espaco de tempo que a Europa mudou os rumos de toda a humanidade com a realizacdo
da | Guerra Mundial, seguida pelo surgimento de diversos regimes autoritarios, como o
nazismo e o fascismo, a Il Grande Guerra e, por fim, como resultado de todo esse
processo, uma nova ordem mundial que criou o apogeu de um bloco socialista. O
crescimento politico e ideoldgico do comunismo preocupava a estrutura catolica, que,
historicamente, caracterizava 0 comunismo como uma ideologia contraria a fé e as suas

normas, assunto que retomaremos em momento oportuno.

Além do mais, existiam em todo o mundo as discussdes sobre se a Igreja chegava
diretamente aos seus fiéis. As missas, realizadas em latim, ndo conseguiam alcancar o
entendimento dos catolicos que, por sua vez, durante as celebragdes, praticavam outras
formas de cultos, como as devocdes populares. No Brasil, além disto, pelo fato de as
missas serem mais escassas, era ainda mais praticado o conhecido “catolicismo popular”,
isto é, formas que os leigos encontraram para, com suas maneiras e costumes, praticarem

seus cultos com tergos, novenas ou oragoes diversas.

Nesse movimento concomitante entre as novas questdes que surgiram e as marcas
do passado, diversos sdo 0s meios que a Igreja utiliza até a realizacdo do Vaticano Il. Ao
passo que condenou as novas ideologias, como o socialismo e 0 comunismo, e as novas
formas de criticas desde a Revolucdo Protestante, como heresias, a Igreja Romana
também tentava se adaptar a esse mundo que é moderno e clama por novos
posicionamentos, o que faz o papa Ledo XIII publicar, em 1890, a Rerum Novarum,
enciclica que tratava da situacao da classe trabalhadora na Europa. Esta é a enciclica que

“marcava a aceitagdo tardia do mundo moderno pela Igreja (MAINWARING, 2004, p.

6 O “Ex Cathedra” ou a infabilidade papal, proclamado no Pastor Aeternus, se da apenas para questdes
relativas a fé e a moral, que seriam publicadas, “a partir da cadeira”, e se tornariam dogmas. Nao se aplica
para ensinamentos para além da revelagdo sobrenatural, que se tornam apenas bulas.

" Encontro interrompido pela guerra franco prussiana, que interfere diretamente no deslocamento dos
Bispos.

78




43)”, o que ficou ainda mais claro na posterior criacdo, em 1922, da A¢ao Catoélica, que

visava aumentar a influéncia religiosa nos meios sociais.

Dessa forma, o papa Jodo XXIII resolveu, em 1959, divulgar que, em breve,
poderiam ocorrer novos encontros da alta cupula da Igreja. Essa divulgagdo s6 vem a ser

confirmada em 1962, através do Humanae Salutis, no qual afirmou que o Vaticano II:

Sera esta uma demonstragdo da Igreja, sempre viva e sempre jovem, que sente
o ritmo do tempo e que, em cada século, se orna de um novo esplendor, irradia
novas luzes, realiza novas conquistas, permanecendo, contudo, sempre
idéntica a si mesma, fiel a imagem divina impressa em sua face pelo esposo
que a ama e protege, Jesus Cristo (Jodo XXIlII, 1961, n.p).

Ora, se a Igreja Catolica, ainda muito fiel ao Concilio de Trento, trazia em seu
corpo as marcas de praticas do medievo, como é possivel que sua face seja “jovem™? E
importante notar que o papa Jodo XXIII faz um tremendo esforgo para afirmar que a
Igreja se manteve jovem, e fica claro, em seus escritos de convocacdo, que a missdo
principal do Vaticano Il era, na verdade, modernizar a estrutura da Igreja Romana. Isto ¢,
tornar a Igreja mais acessivel, entendivel e até palpavel. Por este motivo, o Concilio
Vaticano |l é considerado como um dos mais importantes eventos do século XX e da
modernidade, tendo em vista que se trata de uma importante instituicdo que, ao esmar seu
interior, ajuiza e influencia avaliagcdes exteriores.

O papa Jodo XXIII, com poucos meses de pontificado e no alto dos seus 77 anos
de idade, convocou mais de 2.000 prelados, isto €, liderancgas eclesiasticas que dominam
ou controlam algum territério da Igreja, a exemplo dos bispos que atuam nas dioceses.
De todo o mundo foram convocados representantes ordenados e, a grande novidade,
leigos. O que ativou um pensamento diverso dos demais concilios, inclusive na
genealogia do Pacto das Catacumbas, que veremos mais adiante.

No momento do andncio, convocacdo e inicio das sessdes deste Concilio, ndo
estava claro, para seus conciliares e nem para 0 mundo, quais assuntos seriam discutidos,
uma vez que ele ndo visava justificar um grande problema da atualidade, mas sim
modernizar sua estrutura. Nas palavras de Dom Luis Fernandes, este Concilio foi um
mecanismo de reconhecimento do povo de Deus’®, além de criar uma série de

mecanismos para lidar com as novas faces dessa tal modernidade.

8 Entendemos o termo “povo de Deus”, a partir da visdo de Leonardo Boff (2022), povo no sentido de uma
classe subalterna e, historicamente excluida que se torna povo de Deus, mediante uma comunidade que
propde a fraternidade e a liberdade. Para mais informacg@es: BOFF, Leonardo. Igreja: carisma e poder.
Rio de Janeiro: Vozes, 2022.

79




Na esteira aberta pelo Vaticano Il, cresceu em nossa Igreja a
consciéncia de ser o novo Povo de Deus, presente e atuante na historia,
carregando na memoria e na vida o mistério da salvacdo. Esse despertar
tomou formas e expressdes diferentes nas varias partes do mundo
(FERNANDES Apud RIETVELD, 2015. p.107).

A Igreja Romana passou, a partir do Vaticano 11, a dialogar, sobretudo consigo
mesma, €, nas palavras de Clodovis Boff (2003), esse momento criou trés caracteristicas
para uma Igreja moderna, que € resistente, agOnica e esperangosa’’.
Como desfecho desse processo, temos a producdo de trés documentos: Constituicdes,
Declaracdes e Decretos. Sdo normas que deveriam ser seguidas pela Igreja em todo o
mundo. A constituicdo Lumen® Gentium explicou que a Igreja Catélica é uma extensio
do Cristo e, por isso, seria ela o prdprio sacramento desta fé que deveria guiar esta
populacdo para a salvacdo. No documento, eles utilizaram um exemplo corporal para
dizer que “a cabega deste corpo ¢é Cristo. Ele ¢ a imagem do Deus invisivel e n'Ele foram
criadas todas as coisas. Ele existe antes de todas as coisas e todas n'Ele subsistem. Ele é

a cabeca do corpo que a Igreja ¢” (PAULO VI, 1964, n.p.).

N&o ha duvida, desta grande Assembleia ecuménica, que vai marcar o século
seguinte de nossa histdria cristd, entre outras aquisi¢des duradoura, terd de sair
consagrada e solidificada a prdpria Acdo Catolica (FERNANDES Apud
VIANA, 2020, p.155).

A Igreja também trouxe a tona, neste Concilio, estruturas ja formadas, como a
Acdo Catolicadl. Dom Luis, que escreveu esse texto citado anteriormente, ainda quando
padre, antes de sua sagragdo como bispo, analisou que, em seu entendimento, a Igreja —
através do papa — ndo entende a AC como superada, mas que ela precisa se concretizar
enquanto uma organizacdo de leigos que representavam a instituicdo. E importante
observar que Dom Luis afirma que este movimento deixou clara uma “vocacao eclesial
do leigo (Ibidem., p. 156)”. Dessa forma, os leigos estariam comprometidos com um

auxilio na instituicdo,

sendo e continuando para sempre, a ser tarefa propria dos leigos, sem perder
seu carater especifico pelo fato da intima vinculagdo com a jerarquia, que 0s

8 BOFF, Clodovis. Uma Igreja para o novo milénio. S&o Paulo, Paulus, 2003, p. 34.

8 Esta constituicdo dogmatica, formulada na segunda sessdo do Vaticano Il, trata da Igreja Catélica como
membro do corpo do préprio Cristo, isto é, em todos os lugares ela seria apenas uma e que representa o
corpo do seu lider.

8 A Agdo Catdlica surgiu, no Brasil, na década de 1930 e visava defender valores cristdos no campo
politico. Mais adiante, ela passa a problematizar e lutar por causas sociais, endossado a partir da década de
1960, com o surgimento da JAC; JEC; JIC; JOC; JUC.

80




leigos considerem a Acédo Catolica como obra sua, ndo apenas a eles destinada,
mas também por eles formada e promovida, ligada indubitavelmente a

jerarquia eclesiastica (Ibidem., p. 157).

Ao discorrer sobre a Acdo Catdlica e coloca-la como parte da hierarquia catolica,
Dom Luis se colocou a favor de uma diminuicdo das separacbes entre membros
eclesiasticos e leigos na instituicdo. Segundo ele, essa abertura proposta no Vaticano 11 é
um “plano de constitui¢ao da propria Igreja (Ibidem, p. 158)”. E, em outro texto, citou

que a Igreja necessitava entender o laicato em dois momentos,

Um instante de plenificacdo (sic) da propria Igreja, desdobrando suas energias,
atuando suas partes constitutivas e dando-lhe pujanca. Doutro lado, um
alevantamento (sic) do potencial leigo, vivo e dindmico (Ibidem., p. 161).

Dom Luis escreveu gque o Vaticano II foi o “acontecimento maximo do século
(Ibidem., p. 161)”. Afirmou que esse evento foi, para a Igreja, uma oportunidade de
avaliacdo interna, isto é, a possibilidade de analisar sua estrutura e revisar as suas préaticas
e pensamentos, pois ela viveria em uma dualidade. Em outros termos, a Igreja estava entre
um projeto “divino fundador”, de um lado, muito mais voltado para o conservadorismo e
a afirmagdo da hierarquia, e, de outro, “os apelos emergentes da realidade contemporanea
(Idem., 2018, p. 1)”, que necessitava de uma abertura para as novas configuracdes da
sociedade.

Por isso, em seus escritos, 0 bispo se apropriou do discurso de Paulo VI, no qual
concordava que deveria acontecer um aggiornamento dentro da velha instituicdo. Essa
mudanga, que era 0 objetivo maior do Vaticano Il, ndo vem apenas como uma ruptura,
como no conceito utilizado por Gramsci; essa mudanca significa adaptar, também,
antigos costumes, como a forma de uma comunidade dos primeiros cristdos. Os
participantes desse Concilio deveriam estar dispostos e abertos a esse aggiornamento.
Nas palavras de Dom Luis (2020): “A partir do Vaticano II, um sangue novo corre nas

artérias da cristandade®?, gracas a um retorno a fonte original, a palavra de Deus.”

82 O termo “Cristandade” esta ligado a uma comunidade crist3.

81




Imagem 11:Bispos brasileiros na ultima se¢éo do Vaticano Il. Dom Luis (ao
centro)

Fonte: Arquivo pessoal pe. Rémulo Remigio

Este Concilio iniciou seus trabalhos pensando em seu interior, analisando a ideia
da veracidade eclesioldgica, isto €, a estrutura da propria instituicdo. Essas problemaéticas
resultaram na Lumen Gentium, na qual eles estavam tendo uma nova visao da realidade,
a partir do retorno a Biblia e a patristica, uma vertente religiosa que remete a transic¢éo da
Antiguidade para o medievo. E nesse momento que a instituicdo entendeu que sua
estrutura ia muito além da hierarquia, mas também envolvia uma série de fiéis que
deveriam estar em conformidade com Roma. Por isso, este documento, que procurou

compreender a Igreja, foi responsavel por sua renovacao, a partir dessa ideia de que:

com efeito, se é verdade que todas as coisas que se disseram a respeito do Povo
de Deus se dirigem igualmente aos leigos, aos religiosos e aos clérigos,
algumas, contudo, pertencem de modo particular aos leigos, homens e
mulheres, em razdo do seu estado e missdo; e 0s seus fundamentos, devido as
circunstancias especiais do nosso tempo, devem ser mais cuidadosamente
expostos (PAULO VI, 1964, n.p).

Ou seja, o Concilio entendeu que essa nova “roupagem’ deveria advir da ideia do
povo de Deus, o que ficou claro ao dizer que existiam, dentro da institui¢do, atribuicdes
para todos, entretanto, algumas diretamente ligadas aos leigos. Em outras palavras, o
mistério da Igreja teria outras formulagdes. Ao pensar isso, era necessario encontrar
outros mecanismos para a participacao desse povo no mistério.

Talvez uma das maiores mudangas do Concilio venha na Constituicdo Conciliar
Sacrosanctum Concilium, que abordou as mudancas diretas dos ritos litdrgicos da Missa.

82




Segundo o documento, a principal ideia seria tornar a celebracdo mais acessivel aos leigos

de cada pais. Dessa forma, eles visavam,

adaptar melhor as necessidades do nosso tempo as institui¢cdes susceptiveis de
mudanca, promover tudo o que pode ajudar a unido de todos os crentes em
Cristo, e fortalecer o que pode contribuir para chamar a todos ao seio da Igreja.
Julga, por isso, dever também interessar-se de modo particular pela reforma e
incremento da Liturgia (PAULO VI, 1963, n.p).

Este é o documento que ficou responsavel por dar novas opgdes para a lingua em
gue a missa seria celebrada, ou seja, a missa, que outrora era realizada de costas para 0s
leigos e quase sempre em latim, agora seria realizada com a participacdo dos leigos, com
uma mesa no centro e o celebrante defronte para os fiéis, na lingua nativa daquele povo,
0 que simbolizaria uma participacdo de todos naquela celebracdo. Quando os respingos
desse decreto passaram a chegar no Brasil, uma mé interpretacdo dessa “nova missa”
causou uma derrubada em massa de altares em diversas igrejas.

A constituicdo dogmaética Dei Verbum foi a responsédvel por uma nova
probleméatica com outras religides, apesar de o Concilio aparecer com o nome de
ecuménico. Este teve um aporte no livro sagrado e na tradi¢do, nos quais a Igreja Catdlica
teria uma revelagéo a partir da “palavra de Deus”, titulo do documento. Segundo este, a
tradicdo funcionaria como um conhecimento vivo gerado através das Escrituras. No
capitulo I, intitulado Transmissdo da Revelagdo Divina, os conciliares afirmaram que
elas, a palavra “de Deus” e a tradi¢do catolica, estavam ligadas, pois teriam a “mesma
fonte divina, fazem como que uma coisa s6 e tendem ao mesmo fim (PAULO VI, 1965,
n.p)”. Posteriormente, o documento se dedicou a fazer uma ponte entre a tradicao e as
Escrituras, seguindo as abordagens desde o Antigo até o Novo Testamento. Isso criou, ao
meu ver, um distanciamento com outras religides, sobretudo os protestantes, que, em seu
fundamento das cinco solas®®, colocavam a tradicdo como um objeto secundario a Biblia.

Finalmente, a Gaudium et spes, que vem com o titulo de constituicdo pastoral feita
a partir da doutrina social da Igreja, analisou questdes do periodo e a participacdo da
Igreja nelas, foi aprovada ja no encerramento do Concilio Vaticano Il. Este documento

foi dividido em dois momentos: 1) Igreja e a Vocagdo do Homem, em que analisaram

83 A Reforma Protestante teve sua fundamentag@o em “somente cinco” pilares, onde apontaram problemas
na Igreja Catdlica: Sola Scriptura (Somente a Biblia); Solus Christus (Somente Cristo); Sola Gratia
(Somente a Graga); Sola Fide (Somente a Fé); Soli Deo Gloria (Somente a Deus Gloria).

83




temas doutrinarios como o pecado, questfes pontuais de liberdade, comunidades e afins;
2) Alguns problemas mais urgentes, uma analise minuciosa sobre questdes culturais,
familiares, econdmicas, politica, encerrando fazendo uma espécie de apelo pela paz e
dialogo internacional.

Além desses documentos analisados, diversos decretos e declaracdes foram feitas
entre os anos de 1962 e 1965. E necessario ainda, fazer um adendo: No ano de 1963, a
igreja Romana foi abalada com a morte de Angelo Roncalli, o papa Jodo XXIII, ndo
chegando a concluir o Concilio convocado, por ele, anos antes. Dias ap0s sua morte, foi
eleito como seu sucessor o papa Paulo VI, que reabriu o Vaticano Il e assumiu 0s
trabalhos até a sua finalizag&o.

Apesar desse carater de mudanca politica e estrutural, o CVII era encabecado e
dirigido por tedlogos e membros europeus. Talvez eles esperassem que 0 maior impacto
fosse na propria Europa, tida como um pilar de sustentacédo da Igreja Romana. Eles tinham
0 que podemos entender como “discurso publico”, conceito entendido por James Scott,
no qual o comportamento da figura dominante configura como um discurso abertamente
prevalecente, em que €

neste dominio publico que os efeitos das relacbes de poder se
manifestam de forma mais acentuada, e qualquer analise feita
exclusivamente com base no discurso publico tendera a concluir que 0s
grupos subordinados aceitam os termos da sua subordinag&o, e que sao
parceiros voluntarios, sendo mesmo entusiésticos, dessa relacdo de
forcas (SCOTT, 1992, p. 31).

Ou seja, o discurso dominante que predominou dentro da Igreja Romana também
revelou a relacdo de poder que existia dentro da prépria instituicdo, com sua hierarquia e
organizac&o que segue um padrdo de controle, sobretudo, das camadas subordinadas. E
importante lembrar que isso se refere aos préprios membros da Igreja Romana, pois no
seu interior se fabricam os discursos de dominacédo, no qual os seus adeptos também sdo
inseridos.

Esse discurso que detém o poder é representante de uma ideologia que, segundo
Raymond Williams (1979), fez parte de um sistema que se associa a diversos significados,
entre eles a crenga, de forma que o discurso hegeménico na Igreja Catdlica, até entdo, se
volte para o lado conservador, que representava uma “visao do mundo”, ou “perspectiva

de classe”, em favor da classe que detém o poder, o que o autor chamou, posteriormente,

de “ideologia da classe dominante (WILLIAMS, 1979, p. 112)”.

84




Esta ideologia esta dentro do que Williams entende por hegemonia, que, por sua
vez, carrega a genealogia da classe dominante. No caso em questdo, o discurso
preeminente na Igreja Romana, anterior ao Vaticano Il, é de uma dominagdo da parte
europeia, que visava resolver as questdes apenas partindo de caracteristicas eurocéntricas,

tendo em vista que, segundo Williams,

a hegemonia ¢ entdo ndo apenas o nivel articulado superior de “ideologia”,
nem sdo as suas formas de controle. Apenas as vistas habitualmente como
“manipulagio ou “doutrinagdo”. E todo um conjunto de praticas e expectativas,
sobre a totalidade da vida: nossos sentidos e distribuicdo de energia, nossa
percepgéo de n6s mesmos e nosso mundo. E um sistema vivido de significados
e valores — constitutivo e constituidor — que, ao serem experimentados como
praticas, parecem confirmar-se reciprocamente (ibidem., p.113).

Essa hegemonia tem a dominacdo da situacdo, mas ela ndo é isenta de criticas e
discursos que vdo em sentido contrario a seu pensamento. Ou seja, em contrapartida ao
discurso publico, surge o discurso oculto, um mecanismo que, mesmo de forma singela,
cria resisténcia a dominacdo do discurso hegemdnico. Segundo Williams, esse discurso
“tem lugar nos bastidores, fora do campo de observagdo direta dos detentores do poder
(Ibidem., p. 31)”. Por esse motivo, o discurso oculto ganha espago nos locais subterraneos
dos discursos hegemonicos.

Durante a realizacdo do Concilio, diversas pessoas dos mais distintos locais
estavam presentes, entre eles Paul Gauthier e Marie-Thérése Lescase®, que teriam sido
0s pensadores da ideia de uma Igreja que se voltaria para o servico e a ajuda aos pobres.
Esses dois logo encontraram apoio entre o episcopado, a exemplo do Bispo brasileiro
Dom Helder Camara, entdo arcebispo auxiliar do Rio de Janeiro, que comecou a espalhar
aqueles ideais e conquistou diversos adeptos entre os Bispos brasileiros®, além de outros
paises, comprometidos com a causa. Inicialmente, 0 grupo se encontrava em
apartamentos locados, em Roma, pelos Bispos conciliares e, posteriormente, no Colégio

Belga®.

84 Estavam em uma das sessdes do Vaticano Il, como convidados do Mons. Hakim de Nazaré. Ambos
tiveram uma vida religiosa, mas a deixaram para seguir na luta operaria em Nazaré. Eles sdo um dos
responsaveis por, jA em Roma, procurar Bispos que se aproximavam da causa e estivessem dispostos a lutar
por uma Igreja servidora e pobre. Para mais informagdes, consultar: BEOZZO, José Oscar. Pactos das
catacumbas: Por uma igreja servidora e pobre. 1. ed. Sdo Paulo: Paulinas, 2015. P4agina 10 e seguintes.
85 Beozzo afirma que os bispos brasileiros, no concilio, eram “mudos”, ndo se pronunciavam.

86 Fundado em Roma, no século X1X, é uma instituicdo educacional para fins de receber estudantes Belgas,
sobretudo sacerdotes, quando sdo enviados para estudar em Roma.

85




Dessa forma, um grupo de conciliares da América, Asia e Africa, encabecados por
Dom Helder Camara, organizaram uma celebragdo nas catacumbas de Santa Domitila®’,
apesar de que alguns conciliares europeus, que se aproximavam das causas, também
participaram. A celebracdo ocorreu de forma secreta, com diversos Bispos e Padres
conciliares, atendendo a uma caracteristica de quem efetiva um discurso oculto e,
literalmente, subterraneo, que é realizar mecanismos de resisténcia fora do “campo de
visdo” das classes dominantes, que estariam dispostos a assumir um lado mais voltado

para o social.

A trés semanas do encerramento do Concilio Vaticano I, nas Catacumbas de
Santa Domitila, na periferia de Roma, de maneira discreta, um grupo de padres
conciliares celebrou a Eucaristia sobre o timulo dos mértires Nereu e Aquileu
e assinou um compromisso de vida, trabalho e missdo que ficou conhecido
como Pacto das Catacumbas (BEOZZO, 2015, p. 9).

O local foi pensado por remeter aos primeiros cristdos que, durante o Império
Romano, ndo podendo celebrar abertamente, se encontravam nas catacumbas de Roma.
Dessa forma, as catacumbas de Santa Domitila estariam ligando a bravura daqueles,
aproximadamente, quarenta Bispos a dos seguidores primitivos do Cristo. E dessa
celebracdo que surgiu o termo “opg¢ao pelos pobres”, pois assumira um compromisso que
ficou conhecido como “Pacto das Catacumbas”, que contém treze pontos de acordos
matuos, onde renunciaram a uma vida luxuosa e tentaram implantar o social/politico na
Igreja Catolica. Além disso, os conciliares que estavam presentes no pacto tinham
também como meta torna-lo conhecido e praticado em meio aos leigos. Todos 0s pontos
faziam uma mencao as palavras biblicas e tinham justificativas criadas no proprio grupo.

O documento se inicia com;

Noés, bispos, reunidos no Concilio Vaticano |II, esclarecidos sobre as
deficiéncias de nossa vida de pobreza segundo o Evangelho, incentivados uns
pelos outros, numa iniciativa em que cada um de nds queria evitar a
singularidade e a presuncdo; unidos a todos 0S nOSSOS irmdos no
Episcopado(...) (Ibidem., p. 1).

Contudo, ndo havia uma uniéo de todos os Bispos, ja que o Pacto das Catacumbas

n&o se tornou um parametro para os Bispos em geral, nem tampouco para 0s documentos

87 Acreditamos que a escolha de ser nas Catacumbas de Santa Domitila ndo foi por acaso, mas por uma
aproximagdo com a sua histdria. Flavia Domitila, sobrinha do Imperador romano Domiciano. Apds sua
conversdo ao Cristianismo, foi enviada para o exilio e faleceu. A narrativa de Santa Domitila influencia aos
Bispo em suas novas formas de ver e ser Igreja, ou seja, a aproximagao as catacumbas dedicadas a ela,
significa a saida da nobreza para a opgao com o0s pobres.

86




finais do Vaticano Il. Posteriormente, na America Latina, com a realizacdo de Medellin
— 1968 e Puebla — 1969, é que podemos ver a influéncia direta do Pacto nos encontros
Latino-Americanos, assunto que trataremos mais adiante.

Entre os assinantes do pacto podemos citar: Dom Jodo Batista da Mota e
Albuquerqgue, Arcebispo de Vitdria— ES; Dom José Alberto Lopes de Castro Pinto, Bispo
do Rio de Janeiro — RJ; Dom Ant6nio Fragoso, Bispo da Diocese de Cratels — CE; Dom
Francisco Austregésilo de Mesquita, Bispo da Diocese de Afogados da Ingazeira — PE,
entre outros que estavam presentes na celebracdo, além daqueles que estavam juntos na
caminhada até as Catacumbas, mas nao se fizeram presentes na celebragéo, a exemplo de
Dom Helder Camara, Arcebispo auxiliar do Rio de Janeiro — RJ, e Dom José Maria Pires,
Arcebispo da Paraiba — PB.

Outra questdo que devemos levar em conta € a participacdo de leigos e Padres que
ndo assinaram diretamente o pacto, tendo em vista que o documento se dirigia diretamente
aos Bispos. Entre essas figuras, encontrava-se Dom Luis Fernandes, que ja estava em
Roma, participou da celebracdo do Pacto, mas ndo assinou, pois sua sagracéo episcopal
s6 ocorreu dias depois.®

O texto comecou trazendo um acordo entre os assinantes de que iriam viver a
partir das condi¢Oes das suas respectivas comunidades, em todos os aspectos, sejam eles
“a habitacdo, a alimentacdo, aos meios de locomocao e a tudo o que se segue (ibid., p.
29)”. No tdpico 2, o texto propde que os pastores buscassem aproximar sua aparéncia a

de seus leigos, os assinantes deixariam de lado todas as pompas de riqueza e de luxo:

Para sempre renunciaremos a aparéncia e a realidade da riqueza, especialmente
no traje (fazendas ricas, cores berrantes), nas insignias de matéria preciosa
(devem esses signos ser, com efeito, evangélicos) (ibidem,, p. 30).

8 Assunto tratado na pagina 23 e seguintes, desta dissertacéo.

87




Imagem 12:Dom Luis Fernandes em visita pastoral a
Aroeiras — PB.

Fonte: Arquivo pessoal Pe. Rdmulo Remigio

Um claro exemplo disso é Dom Luis Fernandes, que, em toda sua vivéncia como
Bispo, resumia suas vestimentas as obrigatorias para a celebracdo, isto &, tinica e estola.
A sua identificacdo com Bispo era através de seu anel episcopal, como demonstra a
imagem acima; esse era um parametro para todos os participantes e seguidores do Pacto.
Dessa forma, é importante entender que, em detrimento do discurso publico, isto é,
daquele voltado a perpetuar uma Igreja mais voltada para o conservadorismo, sem ter um
olhar direcionado para o povo pobre e que tem uma ligacdo direta com o capital, surge
um discurso oculto que propde o total oposto, isto é, uma Igreja que teria como objetivo
central o entendimento de que a pobreza ndo é uma escolha divina e sim causada por uma
rede de capital que precisaria ser combatida.

E isso podemos perceber nos escritos de Dom Luis, quando afirmou que os
membros da Igreja Romana deveriam, na verdade, vestir-se das roupas dos pobres e que

essa opcao ndo deveria ser apenas tedrica, e sim pratica. Segundo ele,

88




muito se fala recentemente numa tal “opc¢do pelos pobres”, como se fora
modismo pastoral, esquerdismo de ocasido. A comunidade dos discipulos de
Jesus ndo tem propriamente opcao a fazer. Trata-se de seguir ou ndo a licdo do
mestre, o caminho do Senhor. Nao existe outro figurino legitimo da Igreja de
Jesus de Nazaré, sendo a Igreja dos pobres (FERNADES Apud RIETVELD,
2015, p. 50).

Seguindo o texto do Pacto, os assinantes ainda se comprometeram a ndo possuir
imoveis em seu home e que tudo quanto tiver seria destinado a diocese da qual sdo Bispos
ou a alguma obra de caridade.

E interessante pensar o topico 4, no qual sempre “que for possivel, confiaremos a
gestdo financeira e material em nossa diocese a uma comisséo de leigos (BEOZZO, op.
cit., p. 32)”, que demonstrava um rompimento com uma idealizacdo da hierarquia.
Obviamente, ndo foi uma quebra no que a Igreja entendia por hierarquia, mas simbolizou
uma ruptura com esse pensamento.
Os Bispos justificaram essa decisdo a partir da logica de que os discipulos sdo, por
exceléncia, leigos. Mas, de igual forma, o texto seguiu com o acordo de que evitariam
“incentivar ou lisonjear a vaidade de quem quer que seja, com vistas & recompensa, ou a
solicitar as dadivas, ou por qualquer outra razao (ibidem., p. 36)”.

Os Bispos seguem o texto, afirmando que os subscritores estariam mais voltados
para o pobre, onde todos firmariam o compromisso de que, a partir dali, dariam “tudo o
que for necessario do nosso tempo, reflexdo, coracdo, meios etc., ao servico apostolico e
pastoral das pessoas e dos grupos laboriosos e economicamente fracos e
subdesenvolvidos (ibidem., p. 38)”. Esse trecho pode ser entendido como pioneiro do
apoio a grupos que se voltariam para a “opcdo pelos pobres”, sobretudo no que diz
respeito a privilegiar a participagdo dos “leigos, religiosos, didconos ou sacerdotes que o
Senhor chama a evangelizarem os pobres e os operarios, compartilhando a vida operéria
e o trabalho (ibidem., p. 38)”.

E interessante, novamente, pensar que o Pacto das Catacumbas citou, por diversas
vezes, a participacio de leigos®®, tendo em vista que a hierarquia é algo muito acentuado
dentro da instituicdo romana. Leonardo Boff, em seu livro Igreja: Carisma e poder,
afirma que o “leigo ndo é um homem secular. E um membro da Igreja no mundo secular

(BOFF, 2022, p. 72)”, ou seja, € necessario entender que essa nova roupagem da Igreja

8 Existe uma discussdo ainda em construcéo sobre o termo “leigo”. Esta, feita a partir dos questionamentos:
0 que a Igreja entende? Leigos em qué? (seguindo o trabalho de Antdnio José de Almeida) e, qual o papel
do leigo na instituicéo.

89




Catolica vai para alem do simbolismo da mudanca na direcdo do padre celebrar a missa;
ela visa, pelo menos na leitura dos Bispos do Pacto, democratizar a instituicao.

O documento encerrou justificando que os assinantes deveriam cobrar para que 0s
“responsaveis pelo nosso governo e pelos servigcos publicos (BEOZZO, op. cit., p. 43)”,
estejam, assim como no pacto, afeicoados a fazerem também esta opcdo. Dessa forma,
seria necessario pressionar para que eles colocassem “em pratica as leis, as estruturas e
as instituicdes sociais necessarias a justica, a igualdade e ao desenvolvimento harménico
e total do homem (ibidem, p. 43)”; finalmente, compactuaram a colaborar com 0s demais
de maneira mutua, tornar o pacto conhecido e seguido, a partir dos leigos e sem uma
distincdo de religido, reforcando o carater ecuménico daquele evento. Dessa forma,
assinaram e encerraram a celebragdo com a prece de que “Ajude-nos, Deus, a sermos fi€is
(ibidem, p. 49)” ao pacto e aos principios que ali foram firmados.

Poucos dias depois, os assinantes do pacto participaram da elaboracédo do ultimo
documento do CVII, que iria contribuir para o avanco social da Igreja a partir, também,
dos ideais criados no Pacto das Catacumbas, que, optando por uma Igreja que serve e néo
é servida, se colocaria como um mecanismo de mudanca no proprio entendimento do
Concilio, sobretudo na América Latina.

Em virtude do exposto, o Concilio iniciado no inicio da década de 60 do século
XX foi responsavel por uma virada de chave no controle da Igreja Romana. Mesmo com
a nomenclatura de ecuménico, 0 que causou um certo espanto inicialmente, o CVII
representou, na verdade, uma reafirmacao da propria fé catélica. Dom Luis abordou que
a prioridade da Igreja, a partir daguele momento, era entender que o Vaticano Il afirmou,
em seus decretos € documentos, que o maior dever de todo o seu “povo de Deus” seria a
fidelidade ao Evangelho (FERNADES apud VIANA, 2018, p. 58), sem se esquecer da
DV, que afirmou a importancia da tradicdo em todo esse processo, 0 que nos remete as
primeiras comunidades cristds, que viviam de forma muito mais “anti-hierarquica”,
pautadas na vivéncia do leigo.

Ao passo que o Concilio foi um evento de reafirmacdo da fe, foi também um
momento de avaliacdo sobre a sua propria estrutura social em relagdo ao mundo moderno,
e talvez seja esse o principal motivo de sua convocagéo. Fica claro, sobretudo no discurso
de encerramento proferido pelo Papa Paulo V1, quando ele afirmou que, em conformidade
com seu antecessor, o Papa Jodo XXIII, o CVII foi convocado em um tempo de mudanca
no eixo Deus-homem, colocando-o como centro e causando um lapso em relagdo a figura

celeste. Entretanto, ele reconheceu que, entre as questdes do mundo moderno, estava o

90




entendimento do conceito de liberdade; segundo ele, “a pessoa humana, mais consciente
de si e da sua liberdade, tende a exigir uma liberdade total, livre de todas as leis que
transcendam a ordem natural das coisas (PAULO VI, 1969, n.p.)”.

Além disso, é necessario entender que o Concilio também aconteceu em um
momento em que distopias sdo efetivadas em nome de Deus e da Igreja. Inclusive, muitos
regimes autoritarios contavam com o apoio da Igreja Romana, a exemplo de diversas
ditaduras em toda a América Latina e do fascismo italiano, o que contribuiu para uma
série de criticas a instituicdo € um aumento nos “principios de laicismo (ibid., n.p.)”.
Como o novo parametro da sociedade moderna, ndo restam dividas: era necessario que a
Igreja Catdlica acompanhasse esse caminhar.

Dom Luis afirmou que o Concilio Ecuménico da década de 1960 foi uma
avalia¢do intransigente dos dispositivos utilizados pela Igreja, para uma certa “tarefa a
cumprir (FERNADES apud VIANA, op. cit., p. 99)”. Esta avaliagdo, segundo ele, deveria
levar em conta que ndo basta manter as seculares e tradicionais estruturas; era necessaria
uma renovacao delas. Por isso, o Vaticano Il funcionou como uma convocagao para uma
nova missdo e estrutura, ou seja, “uma convocagdo oficial da Igreja para uma cruzada
bem mais ambiciosa e ousada: transformar por dentro a grande sociedade ou construir
uma sociedade nova (ibidem, p. 100)”, em que a “nova Igreja ja ndo seria precisamente a
antiga, a tradicional, vinculada a Roma e aos seus dogmas, mas pretendia correr a margem
da grande instituicdo, criando outras estruturas € normas (ibidem, pp. 53-54)”.

A partir do pacto, um caminho para uma Igreja paralela foi aberto. Um claro
exemplo disso é a analise do Vaticano 11, que foi feita pela América Latina e que resultou
na realizacdo de diversas conferéncias episcopais, dentre as quais: Medellin e Puebla,
onde, tendo ciéncia da situacdo politica, social e econébmica vivenciada neste lado da
prelazia catolica, analisaram as formas nas quais a Igreja Romana, na América Latina,
faria a sua contribui¢do. E daqui que se efetivou a “opgio preferencial pelos pobres”, que
inseriu a Igreja no campo de lutas sociais e é também desse momento que nasceu uma
nova forma teoldgica que pensa a Igreja a partir da otica de uma libertagdo: a Teologia da
Libertacdo. Centralizada na praxis de um avanco social, a TL participou do processo do
Aggiornamento catélico como um mecanismo de espalhar essas ideias, de forma tedrica
e pratica, nas Comunidades Eclesiais de Base, por exemplo, como trataremos nos

proximos topicos.

91




2.2 Medellin e Puebla: As conferéncias Episcopais e a analise da situacéo social
da América Latina

Eleito em 1939, para sucessor de Pio XI, falecido no ano anterior, Pio XII, italiano
e de familia nobre, recebeu a Igreja Catdlica em meio a diversas contestacdes, devido a
aproximacdo da Igreja Catolica com o regime fascista de Benito Mussolini. Com o fim
da Segunda Guerra Mundial, acontece a emergéncia de duas poténcias econémicas e
bélicas, os Estados Unidos da Ameérica e a Unido das Republicas Socialistas Soviéticas,
de forma que a década de 1950 ficou marcada pela dualidade de uma nova ordem
mundial. A chamada Guerra Fria faz com que toda a estrutura mundial seja repensada em
simpatizantes e apoiadores de um dos sistemas politico-econémicos. Além da corrida
armamentista e espacial, da polarizacdo mundial e da forte tensdo internacional, a Guerra
Fria € marcada pelo embate entre o Ocidente e o Oriente, j& ha muitos anos combatido
pela Igreja Catolica. N&o € necessario retomar a discussdo de que o comunismo e a Igreja
Romana sdo inimigos historicos, uma vez que essa discussao ja foi feita anteriormente,
entretanto, com a ascensdo da URSS, a Igreja Catolica teve que reforcar sua visdo
anticomunista, através de escritos e a¢les praticas.

Em 1955, o Papa Pio XII convoca a primeira Conferéncia Geral do Episcopado
Latino-Americano, realizada no Rio de Janeiro e organizada pela recém-criada CNBB,
de 1952, que tinha como secretario o entdo bispo auxiliar do Rio de Janeiro, Dom Helder
Camara. O encontro foi aberto com a leitura de uma carta enviada pelo Papa Pio XII,
nomeada de Ad Eclesiam Christi. Na carta, o Papa explana a necessidade de que a Igreja
retome o seu papel de protagonismo na América Latina, pois, segundo ele, “algumas
regibes da América Latina ndo faltaram, mesmo nos nossos dias — e recorda-lo enche o
nosso espirito de dor repentina — lutas e humilhagdes contra a Igreja (P1IO XII, 1955. n.p.)”
e segue dando pistas do que seria tratado e vivenciado naquele encontro. O Papa Pio XIlI

ainda revela sua preocupacao com a situacdo dos, em suas palavras, inimigos da fé:

Infelizmente, existem numerosos esquemas pérfidos dos inimigos: extrema
vigilancia e energia sdo necessérias para repeli-los. Tais sdo a insidiosidade
(sic) da Magonaria, as doutrinas e a propaganda dos protestantes, as diversas
formas de secularismo, supersticdo e espiritismo, que penetram tanto mais
quanto mais grave for a ignoréncia das coisas divinas e mais adormecida for a
preguica na vida. (P10 XII, 1955, n.p.).

Entretanto, o tema central da conferéncia foi a escassez de sacerdotes em toda a
América, algo também relatado pelo Papa na carta “A Igreja de Cristo”, na qual ele

afirmou que a América, como um todo, tinha um numero deficiente de sacerdotes e que,

92




enguanto esse inconveniente obstaculo ndo fosse finalizado, a Igreja ndo iria conseguir
desenvolver, em sua totalidade, sua fungédo. (P10 XII, 1955). Essa escassez, junto com a
questdo da formacdo dos sacerdotes, foram os temas centrais dessa discussdo. As
crescentes criticas a instituicdo fizeram com que a ideia de uma “defesa da fé” fosse ainda
mais caracteristica. A | Conferéncia Episcopal ndo teve grandes resultados, mas € dela
que os bispos latino-americanos solicitaram a criacdo de uma organizacgdo para cuidar dos
assuntos da América Latina. O pedido foi aceito meses depois, ainda em 1955, quando
foi autorizada a criacdo da CELAM — Conselho Episcopal Latino-Americano, que teria a
funcdo de pensar, pesquisar e analisar quesitos religiosos em toda sua abordagem
territorial. Durante muito tempo, a Igreja Romana reuniu seus membros em conferéncias
para resolver problemas e questfes pontuais, que aconteciam de forma unificada; o
episcopado de uma mesma regido participava desses momentos.

E interessante pensar a situacéo politica da América Latina na década seguinte a
realizacdo da | Conferéncia Episcopal, em que a situagcdo econdmica da populacdo nao
era favoravel. Soma-se a isso o advento de diversas ditaduras em toda a America,
vejamos: em marco de 1964, o Brasil foi tomado por militares, instaurando um regime de
supressdo de direitos até 1985. A Bolivia foi tomada pelos militares em novembro de
1964. A Argentina passou por um golpe de Estado em 1966, permanecendo até 1973,
com o retorno de Perdn, que sofre outro golpe em 1976. O Chile e o Uruguai, em 1973.
Ou seja, diversos paises na América estavam tomados por situac@es de fim dos direitos,
censuras, torturas e mortes. A Igreja Catolica, em suas alas mais conservadoras, apoiou a
instalacdo de quase todos os regimes militares na América.

Com o passar do tempo e com as crescentes criticas a sua estrutura, além da
crueldade com que grupos minoritarios passaram a ser tratados, a Igreja na América
Latina colocou-se ao lado dos revoltosos. Obviamente que a Igreja ndo € uma instituicao
padronizada, dessa forma, nem todas as alas corroboraram com 0 pensamento
progressista. Por isso, € importante distinguir as alas conservadoras, com suas criticas ao
Vaticano Il e as posteriores decisbes nas conferéncias, das alas progressistas, que
entendem o CVII como extremamente importante e que optaram, nos encontros que
seguem o Concilio, por uma opgéo preferencial pelos pobres, como veremos mais adiante.

E nesse sentido que Frei Betto afirma que

a Igreja ndo pode servir ao mesmo tempo ao Deus que faz justica aos oprimidos
e aos senhores do capital, que mantém a opressdo. Pretender reconciliar estes
polos antagdnicos é ignorar a natureza e o carater do conflito que travam
(BETTO, 1981, p. 12).

93




Por esse motivo, as conferéncias seguintes, Medellin e Puebla, se preocuparam
com uma analise para além dos muros religiosos, isto €, trataram também das questdes
politicas e sociais. Os bispos e religiosos reunidos nestas conferéncias entenderam que a
situacdo econdmica, de moradia e da pobreza do povo mais pobre da América Latina
influia diretamente no papel da Instituicio Romana. Dessa forma, os membros da
CELAM, reunidos nas conferéncias episcopais, trataram os assuntos de cunho politico-
social como parte da problematica religiosa.

2.2.1 Medellin — presenca da Igreja na América Latina.

Desde a década de 1940, no Brasil, surgem movimentos de juventude e politica,
sobretudo com a Ac¢do Catolica que, neste momento, passa a ser influenciada por ideias
progressistas, como afirma Rodrigo Patto S& Motta,

Ressalve-se que a Ac¢do Catdlica teve uma trajetdria atipica, pois a partir dos
anos 40 comecou a ser influenciada por ideias “progressistas”, descuidando
um pouco do anticomunismo. Sua paulatina inflex&o ideolégica transformou-
a na matriz da esquerda catdlica brasileira, para desgosto dos ativistas leigos
de orientagdo conservadora (MOTTA, 2000, p. 46)

No guadro das inimeras ditaduras na América Latina do final da década de 1960,
diversas formas de resisténcia passaram a ser tomadas por parte das esquerdas, em
movimentos de jovens que tinham como pensamento os ideais marxistas de revolugdo e
superacdo da pobreza. Os ares brasileiros estavam densos e agitados. Com uma juventude
rebelde, o Brasil passou a ter um dos regimes mais opressores de toda a América. Essa
realidade fica ainda mais evidente, em 1968, com a morte do estudante secundarista
Edson Luis, assassinado por militares no “Calabou¢o”, restaurante de estudantes no Rio
de Janeiro. Esse fato criou uma revolta ainda maior entre a comunidade em geral, com
diversas manifestagdes com cartazes, gritos de protestos e, em contrapartida, muita
repressdo. Dessa forma, os movimentos da Ac¢do Catdlica — JAC, JEC, JIC, JOC e JUC
%0_ sobretudo a Juventude Universitaria Catdlica, entraram diretamente no campo da
resisténcia, fazendo uma ligacao direta entre as lutas politicas sociais e a Igreja Catdlica,

para o descontentamento geral das alas conservadoras catélicas.

% Trata-se da Juventude Agraria Catélica, Juventude Estudantil Catélica, Juventude Independente Catolica,
Juventude Operéria Catdlica e Juventude Universitaria Catolica.

94




Além disso, todos os paises que tinham ditaduras em curso passavam por embates
diretos e, apesar da luta da ala progressista da Igreja Catdlica, muitas eram as criticas a
instituicdo romana devido & aproximagao de membros oficiais com esses regimes. Havia
uma certa confusdo dentro da instituicdo que, a0 mesmo tempo em que condenava 0
comunismo e as lutas da esquerda, passava a ter movimentos jovens diretamente ligados

a estes,

A partir dos anos de 1960, a visdo de que 0 comunismo era ameacga interna a
Igreja se intensificou, na medida em que surgia uma “esquerda catolica” ligada
ao trabalho do apostolado leigo, principalmente a Juventude Universitaria
Catélica (JUC). Os setores tradicionalistas da Igreja discordavam dos
religiosos “progressistas” devido a duas razdes bdsicas: primeiro, por nio
partilhar dos ideais de reformismo social, segundo, porque a esquerda catélica
descuidava do combate ao comunismo, priorizando a luta pelas reformas.
(MOTTA, 2000, p. 24)

E neste contexto que a Il Conferéncia do Episcopado Latino-Americano foi
convocada, sendo realizada em Medellin, na Colémbia, entre os dias 24 de agosto e 06
de setembro. A Conferéncia de Medellin marcou uma releitura dos documentos do
Concilio Vaticano I, a partir da realidade da America Latina, isto é, uma oportunidade
de os membros oficiais da Igreja problematizar, a luz do CVII, as questdes politicas,
econdmicas e de valorizacdo da vida latino-americana.

A conferéncia teve sua abertura feita pelo préprio Papa da época, Paulo VI, e
marcou também a primeira visita de um chefe oficial da Igreja Romana a América. Em
sua prelecdo, o pontifice afirmou que “as reunides da vossa segunda Assembleia Geral
do Episcopado Latino-Americano (...) abordardo com maior profundidade os vossos
problemas (PAULO VI, 1968, n.p.)” e deixou claro que seria uma reunido para observar
os problemas e questdes da América. Entretanto, mais adiante ele alertou que, mesmo
entendendo os rumos que a conferéncia poderia tomar, seria importante saber que “entre
0s varios caminhos para uma regeneracao social justa, ndo podemos escolher nem o do
marxismo ateu, nem o da rebelido sistematica, muito menos o do derramamento de sangue
e da anarquia.” (Ibidem., n.p.).

Da conferéncia, resultou o documento “A presenca da Igreja na atual
transformagdo da América Latina”, que trabalhou diversos pontos de conflitos entre a
religido e a politica, apesar de ndo apresentar conclusdes tdo diretas como Puebla, que
veremos mais adiante. Michel Lowy (2010) chamou atencdo, devido a Medellin ser a
primeira vez que uma ala da Igreja denunciou injustigas e afirmou a solidariedade da

instituicdo perante a superacdo da servid@o. Ou seja, foi um mecanismo importante para

95




0 inicio de uma opcdo preferencial que sera feita posteriormente. O documento foi
dividido em trés momentos: o primeiro, “promog¢ao humana”; depois, “a evangelizacio e
crescimento na fé” e, por fim, “a Igreja visivel e suas estruturas”. Logo de inicio, o

documento abordou a doutrina e a justica social. Segundo Scott Mainwaring,

0 documento era particularmente enfatico quanto a necessidade de ver a
salvagdo como um processo que tem seu inicio na Terra, as conexdes entre a
fé e a justica, a necessidade de mudangas estruturais na América Latina, a
importancia de se ter uma Igreja pobre (MAINWARING, 2004, p.133).

O documento iniciou fundamentando que, através dos bispos, teriam ‘“uma
mensagem para todos os homens que neste continente t€ém ‘fome e sede de justiga™
(Medellin, 1968, p. 3), e, dessa forma, utilizou dos textos biblicos para justificar que a
Igreja teria, assim como o Cristo, a miss&o de uma libertacdo do homem. E importante
pensar que este documento ndo mostrou a forma como isso seria feito, ou seja, segundo
o proprio documento, a “missao pastoral é essencialmente um servigo de inspiragdo e de
educacdo das consciéncias dos fiéis, para ajudar-lhes a perceber as exigéncias e
responsabilidades de sua fé, em sua vida pessoal e social” (Medellin, 1968). No primeiro
ponto do documento, intitulado de Situacdo Latino-Americana e a Paz, 0s bispos
afirmaram que o subdesenvolvimento, em especifico na América, causava situagdes que
“conspiram contra a paz” (Medellin, 1968), sintetizadas em trés exemplos de tensdes que
prejudicavam, na visdo deles, a paz.

O primeiro ponto foram as tensfes entre as classes sociais e 0 colonialismo,
gerando um tipo de desigualdade que era acentuada em paises que teriam, segundo eles,
um “biclassicismo”, ou seja, realidades onde “poucos tém muito (cultura, riqueza, poder,
prestigio) enquanto muitos nada tém” (Medellin, 1968). Diferentemente daquilo que
trataram na | Conferéncia, mais voltada para os sacerdotes, podemos ver, no inicio deste
documento, que na Il Conferéncia mudaram o rumo e passaram a Se preocupar com a
situacdo social de todo o povo. Mais adiante, 0s bispos afirmaram existir na América
Latina uma desigualdade excessiva, que impediria um avanco social desta parte do
mundo.

Em seguida, os bispos fazem uma indagacdo que merece uma especial atencéo:
abordaram que, para além das tensdes entre as classes, no quesito econdmico, existia
também uma tensdo de poder, entre dominantes e dominados, nas lutas politicas. E

afirmaram que o

poder exercido injustamente por certos setores dominantes: como uma
consequéncia normal das atitudes mencionadas, alguns membros dos setores
dominantes recorrem, por vezes, ao uso da forca para reprimir drasticamente

96




toda tentativa de reacdo. Sera muito facil para eles encontrar aparentes
justificativas ideoldgicas (anticomunismo) ou praticas (conservagdo da
«ordemy) para coonestar este procedimento (Ibidem., p. 10).

E correto afirmar que o anticomunismo ¢é utilizado como mecanismo de chegar ao
poder. No Brasil, tivemos diversos exemplos disso: na década de 1940, foi na justificativa
de um plano comunista que Vargas tomou o poder, instaurando o Estado Novo; anos
depois, em 1964, a luta anticomunista foi um dos pontos utilizados para a concretizagédo
do golpe. Entretanto, me chama bastante atencdo o fato de membros oficiais da Igreja
reconhecerem que a ideia do “anticomunismo” foi utilizada como um mecanismo de
poder, isto é, o uso deste termo servindo para justificar a tomada do poder, uma vez que
a Igreja Catolica utiliza, historicamente, este termo para justificar atitudes internas da
instituicao.

A segunda tenséo trabalhada pelo documento séo as: Tensdes Internacionais e o
Neocolonialismo, fenémeno analisado pelos bispos a partir de dois aspectos: econémicos
e politicos. Os aspectos econdmicos ocorrem devido a “distorcdo do comércio
internacional (Ibid., p. 73)”, em que existiria uma desigualdade entre os paises que
produziam manufaturas e 0s paises que compravam, ou seja, uma relacdo de exploracéo.
Paises industrializados ficavam cada vez mais ricos, enquanto os produtores, cada vez
mais pobres, o que eles justificaram que “uma mao tira, o que a outra da (Ibid., p. 11)”.
Outro fendmeno é abordado neste documento: o monopdlio internacional, que seria a

ideia do “neocolonialismo”, isto é, uma nova forma de dominagéo, na qual

os principais culpados da dependéncia econdmica de nossos paises sdo aquelas
forgas que, inspiradas no lucro sem freios, conduzem a ditadura econémica e
ao «imperialismo internacional do dinheiro» condenado por Pio Xl na
Quadragésimo Ano e por Paulo VI na Populorum Progressio (Ibid., p. 11).%

E o0 aspecto politico, no qual eles denunciavam “o imperialismo de qualquer matiz
ideologico, que se exerce na América Latina, em forma indireta e até com intervengoes
diretas (Ibid., p.11)”. E por fim, as Tensdes entre paises da América Latina, onde 0s
Bispos entenderam que, nesta tensdo, existia um carater duplo, ou seja, um carater
nacionalista exacerbado, mas sobretudo, a corrida armamentista. Segundo o documento

Em determinados paises, verifica-se uma corrida armamentista que supera o

limite do razoavel. Trata-se, muitas vezes, de uma necessidade ficticia que
responde a interesses diversos e ndo a uma verdadeira necessidade da

%1 Estes dois documentos citados no documento de Medellin, trata-se de enciclicas papais. O primeiro é
uma carta do Papa Pio XI, em homenagem aos 40 anos de outra enciclica “Rerum novarum”, ja tratada
neste trabalho, analisando a situacdo do operariado. O segundo é do Papa Paulo VI, analisando o
desenvolvimento dos povos, pois segundo o Papa, a questdo social atinge todas as pessoas.

97




comunidade nacional. A proposito, uma frase da Populorum Progressio é
particularmente valida: «Quando tantos povos tém fome, quando tantos lares
sofrem miséria, quando tantos homens vivem submersos na ignorancia, toda
corrida armamentista torna-se um escandalo intoleravel» (Ibid., p. 12).

Os bispos ainda abordaram que a violéncia, sobretudo a institucionalizada,
lastimava a América Latina h4 anos e, com isso, contribuia para o aumento das
desigualdades e dos problemas internos. Talvez, os conferencistas estivessem se referindo
a situacdo politica em diversas localidades em todo o continente, marcada pela repressédo
e pelo arbitrio, em uma “situacdo de injustica que pode ser chamada de violéncia
institucionalizada, porque as atuais estruturas violam os direitos fundamentais, situagao
que exige transformacdes globais, audaciosas, urgentes e profundamente renovadoras
(Ibid., p. 13)”. Isto se deu, em parte, devido a populagdo nao se unir em torno de causas
comuns para superagao desses modelos politicos e, dessa forma, “suporta durante anos
uma condicdo que dificilmente aceitaria os que tém maior consciéncia dos direitos
humanos (Ibid., p. 13)”.

Sendo assim, esta parte do documento foi encerrada com alguns encaminhamentos
pastorais, em que todos os membros da Igreja, na América Latina, deveriam, a medida
que fossem vendo as tensdes, assumir a responsabilidade de liderangas pela paz e de
denunciar qualquer instancia que estivesse contribuindo para tal fim. Iriam fazer isso
através da afirmagdo do “direito dos pobres e oprimidos (Ibid., p. 15)”, reafirmando a
politica de educacdo livre e critica da situacdo social e combatendo a politica
armamentista.

O tdpico destinado a educacdo iniciou afirmando que a Igreja na América Latina
estaria destinada a contribuir com “todo esfor¢o educativo tendente a libertar nossos
povos (Ibid., p. 22)”. Os bispos talvez pensassem em uma liberta¢do no sentido freiriano,
ou seja, a educacdo libertadora como mecanismo de progressdo social. E importante
recordar que Freire publica duas obras sobre a educacéo e liberdade, em contexto de

Medellin, ideia compartilhada por Beozzo que

acolhe, assim, as grandes linhas de uma educacdo libertadora, nascida das
experiéncias de educacdo popular (...) a partir dos métodos inovadores da
pedagogia do oprimido do educador brasileiro Paulo Freire, a0 mesmo tempo
que a fundamenta teologicamente no mistério pascal do Cristo. (BEOZZO,
1998, p. 837).

E interessante pensar esta dualidade, pois o documento abordou que a educagio
deveria ser feita a partir do dialogo e entendendo as necessidades particulares, seja local
ou nacionalmente. Entretanto, o documento analisou as escolas catolicas, que estariam

compromissadas com as necessidades sociais. A juventude também foi um ponto de

98




debate no documento de Medellin, na qual a reconheceram como uma forma de rebelar-
se contra as formas de poder que abafariam os direitos humanos, pois teriam, por
exceléncia, o direito e a natureza de ndo aceitar as condi¢des de grandes conflitos no
continente. Dessa forma, 0s jovens necessitariam de dialogo e apoio nas lutas que iriam
travar.

O documento ainda fez uma critica interna a institui¢do, segundo a qual os jovens
n&o se sentiam parte da Igreja devido a um distanciamento da religido com o mundo real.
Os jovens, de acordo com o documento, entendiam a Igreja apenas como “bispos e os
sacerdotes. Por ndo terem sido chamados a uma plena participacdo na comunidade
eclesial, ndo se consideram como integrantes da Igreja (op.cit., p. 26)”. Assim, a Igreja, a
partir de Medellin, deveria dar uma atencdo especial aos jovens, em suas lutas politicas,
mas também, para uma perpetuacao dos ideais catélicos.

Adiante, o documento vai tratar sobre um assunto recorrente na Igreja Catolica
deste continente, a chamada religiosidade popular, que € uma fonte de sustentacdo da fé
catolica, isto é, as pequenas devocdes do povo mais afastado dos centros urbanos. Como
a lgreja tinha uma dificuldade enorme de ter representantes em diversas regides,
sobretudo na América, as camadas populares criaram suas préprias formas de cultos,
novenas, procissdes, promessas e outras formas de venerar o sagrado.

Essas formas, que remontam ao medievo, sdo combatidas pela instituicdo oficial
desde entdo, pois que a fé cristd estava ligada a uma salvacdo, enquanto o popular seria
caracterizado pelo paganismo. Entretanto, a religiosidade popular aparece no documento
como algo a ser debatido e respeitado, porque “ndao podemos partir de uma interpretagao
cultural ocidentalizada das classes médias e alta urbanas e sim do significado que essa
religiosidade tem no contexto da subcultura dos grupos rurais e urbanos marginalizados
(Ibid., p.31)”. Dessa forma, os bispos criaram uma série de recomendagdes, para uma
pastoral das massas, com a incorporagédo desta modalidade de religiosidade.

Com o entendimento de que este fendmeno precisaria ser debatido pela Igreja, foi
necessario também discutir o papel do leigo neste ambiente. Segundo o documento, a
Igreja, reunida em Medellin, entendeu que o “apostolado leigo” teria uma importancia
fundamental nessas comunidades e, por isso, recomendou uma formacéao de liderancas
leigas para suprir as necessidades de cada localidade, entendendo que cada regiéo latino-
americana tinha suas necessidades e resolucdes especificas. Para Mainwaring (2004), a
discussao sobre as Comunidades Eclesiais de Base é um fator que merece destaque, na

Conferéncia de Medellin. As CEBs serdo discutidas mais adiante.

99




2.2.2 Puebla - Opcéo preferencial pelos pobres

“Toda a Igreja volta os olhos para vos, com confianga e esperanc¢a. Quereis
responder a tais expectativas com plena fidelidade a Cristo, a Igreja, ao homem”. Com
essas palavras, o Papa Jodo Paulo 11 fez a abertura da 111 Conferéncia Geral do Episcopado
Latino-Americano em Puebla, no México, que aconteceu entre janeiro e fevereiro de
1979, dez anos depois da realizacdo de Medellin. Puebla, diferente das edi¢Ges anteriores,
teve uma organizagdo pautada totalmente em torno dos problemas da América Latina,
sobretudo o povo pobre, e por esse motivo esta conferéncia é tida como a que “trouxe
mais resultado e foi mais incisiva® (GUEDES, 2014, p. 88).
O discurso inaugural, proferido pelo Papa recém-eleito, mostrou a preocupacdo da Igreja
em trabalhar temas sociais. O pontifice iniciou sua exegese fazendo uma ligacdo com os
dois outros encontros, entretanto, afirmando que este “se liga mais estreitamente com a II
Conferéncia de Medellin” (Documento de Puebla, 1979, p. 6) devido ao fato de ambas
problematizarem questdes sociais, chegando a citar que o ponto de partida de Puebla é
Medellin. Por isso, nomeou o encontro de O presente e o futuro da evangelizacdo na
América Latina.

N&o podemos nos apartar, ao analisar o documento de Puebla, que todos os
momentos de seus debates partem de uma leitura que envolveu o povo pobre deste
continente. Por esse motivo, esta conferéncia “abre pistas, ilumina, denuncia e anuncia,
e, sobretudo, incita a criatividade” (SANTOS, 1979 apud Documento de Puebla, 1979, p.
40). Dessa forma, Puebla centralizou duas preocupacgdes: problematizar a pobreza na
América Latina e fazer isso a partir da Cristologia, isto é, da ideia de que o Cristo e a
religido responderiam todas as questdes®?.

O documento, criado pelos bispos a partir das discussdes em Puebla, representa
uma reafirmacdo da mudancga de rota tomada pela Igreja Latino-Americana, desde
Medellin, em 1968. Os pontos iniciais do documento trouxeram uma visdo da necessidade
de um posicionamento da instituicdo perante as desordens, misérias e opressdes realizadas
na América Latina. A conferéncia teria a misséo de cuidar e de reafirmar a verdade crista,

a partir da defesa da fe, da Igreja e do homem, sendo assim, a partir desta Conferéncia,

92 Ndo entraremos no mérito da cristologia neste trabalho, analisaremos as os escritos em torno de uma
opcao preferencial pelos pobres e como isso contribui para um avango progressista na instituicdo romana,
sobretudo na Igreja localizada na América Latina.

100




0s bispos teriam a incumbéncia de lutar por uma superacdo da realidade em que se
encontravam e, para isso, o documento de Puebla é dividido em cinco partes, vejamos.

A primeira parte, nomeada de Visdo pastoral da realidade latino-americana,
trouxe a analise dos bispos sobre a situacdo da evangelizacdo da Igreja Catolica neste
continente. Inicialmente, foi feita uma analise sobre a visdo histdrica da relacdo entre a
Igreja Catolica e a América Latina, fazendo uma vistoria desde os primordios da Igreja
neste continente até 0 momento em que foi escrito. Posteriormente, procedeu-se a uma
visdo pastoral do contexto sociocultural, isto &, como a Igreja enxergava a realidade social
da América Latina, pois a partir disso eles iriam propor as saidas para uma melhoria
social.

Em seguida, o documento abordou a realidade pastoral da regido, na década de
1970, onde o povo estava “caminhando entre angustias e esperangas, entre frustracdes e
expectativas (Documento de Puebla, op.cit., p. 76)”. Este foi o momento em que os bispos
reconheceram que algumas coisas tinham avancado desde Medellin, outras ndo, com o
surgimento de novas criticas, pensamentos e concepgoes. Nesta conferéncia foi enfatizada
a importancia da CELAM, criada no Rio de Janeiro, em 1955, pois com o servi¢o do
conselho e da Igreja na América Latina, estava surgindo um “grito de um povo que sofre
e que reclama justiga, liberdade e respeito aos direitos fundamentais (Ibid., p. 79)”.

E, por fim, a primeira parte é finalizada com reflexdes sobre 0 momento e as
formas de evangelizacdo para o futuro. Entenderam que o ritmo de crescimento da
América Latina continuaria aumentando e, por isso, precisariam de métodos para a
continuacdo da fé Catolica e para superacgdo de questdes sociais. Seria necessario, na visao
dos representantes, uma distribui¢do mais justa do capital, das oportunidades de trabalho
e, sobretudo, uma alianca firme com os direitos humanos. No tocante a evangelizacao, a
Igreja reconheceu o papel do leigo e reafirmou, também, a importancia das CEBs, na vida
e na permanéncia da Igreja.

Na segunda parte, nomeada de Designio de Deus sobre a realidade da América
Latina, os redatores do documento analisaram como deveriam ser 0s caminhos para uma
“libertacdo” do continente e de seu povo. Em suma, foi uma andlise dos caminhos
politicos que este continente poderia tomar. E importante frisar que, neste topico, todas
as analises foram feitas a partir da cristologia. No primeiro topico, analisaram como
deveria ser feita a evangelizacdo, como conhecer o Cristo religioso, as narrativas cristas

para a criagdo do homem, os mistérios religiosos e as circunstancias cristas catolicas.

101




Um tdpico que reapareceu nesta segunda parte foi a questdo da religiosidade
popular. Aqui, mais aprofundada do que em Medellin, apontou-se que a religiosidade
popular é a religido do povo, praticada sobretudo por uma camada mais pobre e simples
da sociedade, e que as devocOes populares passaram também por mudancas e
sincretismos, o que era visto pela Igreja como “verdadeiros obstdculos para a
evangelizacao (Ibidem., p. 154)”. A Igreja queria, na verdade, retomar as rédeas dessas
localidades e, para isso, afirmavam que deveriam retornar a catequese dos fiéis que se
encontram nessas comunidades. E neste topico que o documento estreitou a distancia
entre a Igreja e a Politica. Segundo o documento, na América Latina existia um
agravamento da situacdo politica e isto gerava crises que levavam a grande violéncia. Em
outras palavras, o documento estava se referindo as ditaduras militares, que trataremos

mais adiante.

A terceira parte do documento, A Evangelizacdo na Igreja da América Latina,
configurou-se como uma grande avaliagdo teoldgica da América Latina, isto é, como a
“comunhao” estava acontecendo em todo o continente. Foi 0 momento em que os bispos
avaliaram a pastoral direcionada as familias e deram um grande enfoque as Comunidades
de Base, desligadas “...daqueles que detém o poder econdomico ou politico, libertando-se
de dependéncias e prescindindo privilégios (Ibidem., p. 188)”. As CEBs, que ja eram um
fendmeno crescente desde 1968, reforcadas na Conferéncia de Medellin, seriam

impulsionadas por Puebla como uma forma de ser Igreja.

Em seguida, fizeram um difuso direcionamento para os agentes pastorais, aqueles
que teriam a tarefa de cuidar das formas de levar a Igreja a todas as partes da América
Latina, seja como membros ordenados ou como leigos, sem distingdo. Era necessario que
todos estivessem alinhados em torno de Puebla, sobretudo da opgéo preferencial pelos
pobres. O documento demonstrou uma preferéncia com a figura do leigo, dando a ele
espaco, oportunidade e, sobretudo, reconhecendo a sua importancia na estrutura da Igreja,
antes centralizada na figura dos membros ordenados. Outro topico ainda abordado em
Puebla foi a participacdo da mulher na Igreja, pois o0 documento abordou o abandono das
mulheres pelos maridos, a situacdo degradante delas em todo o continente e, apesar de
reconhecer estas questdes, a Igreja citou apenas que elas deveriam ter uma participacao
efetiva na construgdo de uma Igreja mais plural, entretanto, sem que participassem em

ministérios ordenados.

102




Leonardo Boff, em seu livro Igreja: carisma e poder, afirmou que essa abordagem
ndo colocava o leigo como parte da hierarquia catélica, por ser uma “néo prolongagao da
acao da hierarquia (BOFF, 2022, p. 72)”, mas que o leigo ndo necessitava de uma

autorizacdo dos membros oficiais pois tinham um mandado direto do proprio Cristo.

Segundo Puebla, os bispos devem “garantir sua solidariedade, favorecendo sua
formacdo e sua vida espiritual e estimulando os em sua criatividade para que
procurem opg¢des cada vez mais conformes com o bem comum e as
necessidades dos mais fracos” (n° 5250). “E ao desenvolverem aquelas
atividades, agem geralmente por sua prdpria iniciativa, sem envolver em suas
decisbes a responsabilidade da hierarquia eclesiastica; de algum modo
implicam, porém, a responsabilidade da igreja, dado que sdo seus membros”
(Sinodo 38). aqui se faz uma Clara distingdo entre hierarquia igreja como
totalidade dos fiéis (Ibidem., p. 73).

A quarta parte do documento foi destinada a tratar da Igreja Missionaria a servico
da evangelizacdo na América Latina; aqui, 0s bispos analisaram os pobres e 0s jovens. O
primeiro grupo teria, na Igreja, um mecanismo de luta e apoio; podemos entender isto
como a utilizacdo da influéncia da Igreja Catdlica em prol da superagdo da pobreza. O
segundo grupo foi analisado a partir de suas lutas politicas; o documento citou que uma
“parte da juventude tem legitimas inquietagdes politicas e consciéncia de poder social
(PUEBLA, op.cit., p. 281)”. Entretanto, também demonstrou uma certa preocupaciao com
outras religides, pensamentos e ideologias que iam de conflito com a Igreja Catolica. A
ultima parte do documento, nomeada de Sob o dinamismo do espirito: opcBes pastorais,
sdo os aspectos finais e direcionamentos para a América Latina. A partir das questdes
tratadas em todo o documento, ele foi finalizado dando opgdes pastorais para a

evangelizacdo a partir da opgéo preferencial pelos pobres na Igreja.

O documento propde um método para 0s bispos reunidos em Puebla, o conhecido
Ver, Julgar e Agir, considerado a forma ideal para superacdo do pecado. Aqui é
importante fazer uma observacdo: como estamos tratando de uma instituicdo religiosa,
frequentemente seus representantes nomeavam de pecado os problemas econémicos,
sociais, politicos e afins. Portanto, lembremos que, a medida que o “pecado’ aparecer nos
documentos, estamos nos referindo aos problemas trabalhados pelos bispos em Puebla.
Ver seria a primeira parte deste método; seria importante a proximidade dos
representantes oficiais da Igreja do seu povo, ou seja, ndo era possivel conseguir enxergar

os problemas longe do povo; era necessario ver minuciosamente a situagdo daquela

103




localidade. Em seguida, julgar, que seria basicamente criticar aquela situacio®.
Entretanto, como afirmou o Papa em seu discurso inaugural, era necessario que isso fosse
feito sem se desviar do exemplo do Cristo. E, por fim, agir, pastoral ou politicamente,
posto que todos os representantes deveriam buscar formas de superacdo dos problemas

sociais.

Puebla ainda revelou uma nova face da Igreja na América Latina, pois essa
conferéncia foi o0 momento oficial em que foi feita a opcéo preferencial pelos pobres. O
documento se preocupou em ter como eixo principal o pobre. Esse tema apareceu mais
detalhadamente na quarta parte do documento, que tem o primeiro capitulo nomeado de
Opcaéo preferencial pelos pobres. Embora tendo se iniciado em Medellin, foi aprofundada
em Puebla, uma vez que “a imensa maioria de nossos irmios continuam vivendo em
situacdo de pobreza e até miséria, que veio se agravando (Ibid., p. 274)”. Esta opcdo
passou a guiar um modelo de fazer Igreja, como afirmou Leonardo Boff: “Este tipo de
Igreja supde aquilo que se cristalizou em Puebla: uma opcéo preferencial pelos pobres.

Importa compreender o exato sentido desta op¢ao (BOFF, 2022, p. 35)”.

Obviamente que esta preferéncia ndo foi tomada apenas apds a realizacdo de
Puebla, uma vez que muitos sacerdotes, bispos e leigos ja faziam um trabalho social de
maior cuidado com o povo pobre, a exemplo de Dom Helder Camara, Irméa Dulce, pe.
Ibiapina, dentre outros. Entretanto, Puebla se caracterizou pelo fato de uma ala da Igreja
tomar esta decisdo e criar um intenso debate entre os chamados progressistas e 0s
conservadores, no qual o segundo grupo taxava o primeiro de uma aproximagdo ao
marxismo, e que “isso tudo foi causa de tensdes e conflitos dentro e fora da Igreja (Puebla,

1979, p. 275)".

Entretanto, o documento utiliza do termo “pobre” a partir do hebraico, como
analisou o Pe. Beni em seu texto Introducdo a uma leitura do documento a partir da
opcao preferencial pelos pobres, quando mostrou que nos livros sagrados a palavra

“pobre” deriva do Anawin®, que, de toda forma, tinha um cunho social, pois estaria

% As conferéncias de Medellin e Puebla também trazem algo novo a Igreja na América Latina, que é ndo
romantizar a pobreza, mas tentar combate-la.

% Anawin também pode significar “aquele que se curva”, ou seja, pode ser alguém que é curvado perante a
opressdo, mas também alguém que é curvado pela solidariedade, Dom Luis seria um desses, pois optou por
ser um “Anawin” em favor dos curvados pela opress&o.

104




sintetizando “ndo apenas o individuo, mas a classe social explorada, a raca marginalizada,

o grupo oprimido (SANTOS, 1979 apud Documento de Puebla, 1979, p. 41)”.

Existe, na explicacdo da Igreja, dois tipos de pobreza: uma que seria evangélica,
isto é, um estilo de vida que se aproximava da vida do Cristo, que teria escolhido viver
naquela situacdo em conformidade com o povo; e a pobreza anti-evangélica®, que teria a
exploracdo do homem como principal mecanismo, ou seja, era uma construcdo para o
favorecimento de uma classe social. O documento de Puebla afirmou que a pobreza é
“uma etapa transitéria, e sim produto de situagdes e estruturas econOmicas, sociais €

politicas (Ibidem., p. 69)”.

Por isso, foi necessario que os bispos fizessem esta op¢éo, para que politicamente
pudessem contribuir com o avanco social e com reivindicacGes de politicas publicas em
todo o continente. A andlise do documento de Puebla trouxe diversas justificativas desta
opcao e como a pobreza deveria ser combatida. A primeira parte, nomeada de visdo
historica da realidade latino-americana, remontou desde a chegada dos europeus neste
continente, momento inicial da evangelizacdo dos povos, reconhecendo, inclusive, que s6
a partir de Medellin a Igreja passou a estar aberta para o dialogo, algo ndo muito familiar
a instituicdo. Assim, manifestaram a preocupacdo com as angustias latino-americanas,

sobretudo “as angustias que nascem de sua pobreza (Ibidem., p. 68)”.

A partir disso, o documento fez uma longa listagem do que julgavam ser pobreza,
desde 0s camponeses sem terras, jovens sem participacao social e a populacdo nativa, até
criancas em situacdo de vulnerabilidade social, marginalizados e todos que sofriam com
a opressao dos Estados. O alerta de desrespeito aos direitos humanos também foi
recorrente no documento de Puebla, pois, segundo os bispos, isso era uma pratica

frequente em todo o continente, pois

paises como 0s nossos, onde com frequéncia ndo se respeitam os direitos
humanos fundamentais vida, salde, educa¢do, moradia, trabalho... acham-se
em situacdo de permanente violagdo da dignidade da pessoa humana (Ibidem.,
p. 70).

No documento de Puebla também apareceram condenac¢des ao marxismo, pois
0s bispos afirmaram que o marxismo fazia uma “idolatria a riqueza, mas em sua forma

coletiva (Ibidem., p. 172)”, reconhecendo que a critica ao “fetichismo do comércio” ¢

% Segundo a leitura de Pe. Beni dos Santos (1979), em seu texto introdug&o a uma leitura do documento a
partir da op¢éo preferencial pelos pobres.

105




algo positivo, mas voltando a critica-lo ao citar que “suas consequéncias sdo a total
politizacdo da existéncia cristd, a dissolugdo da linguagem da fé e o esvaziamento da
dimensdo transcendental da salvagdo cristd (Ibidem., p. 172)”. Entretanto, foi um dos
poucos momentos em que a Igreja também se propds a langar uma critica ao capitalismo,

abordado no documento como “liberalismo capitalista”.

Entretanto, segundo Scott Mainwaring, ndo é novidade a critica ao capitalismo
liberal por parte da Igreja Catolica situada no Brasil. Segundo o autor, desde a década de
1950, esta critica ja era presente, mas que se torna ainda maior com a efervescéncia da
Ditadura Militar, quando “as criticas ao capitalismo passaram a ser tdo comuns que 0s
encontros do CELAM, em Medellin e Puebla, as incorporaram a suas conclusdes
(MAINWARING, 2004, p. 252)”.

Outra abordagem do documento foram as Doutrinas de Seguranga Nacional,
uma forma que os bispos encontram de condenar as ditaduras vigentes na América Latina.
Para o documento, elas estavam ligadas ao elitismo e suprimiam diretamente a
participacao popular em toda discussdo politica e, ainda assim, tentavam “justificar-se em
certos paises da América Latina como doutrina defensora da civilizacdo ocidental crista
(PUEBLA, op.cit., p. 173)”. Frequentemente, regimes autoritarios utilizaram discursos
religiosos para se promoverem, e ndo custa lembrar que, no Brasil, a Ditadura Militar foi
instaurada em nome de Deus, familia e patria, e que foi amplamente apoiada por setores
da sociedade, inclusive por alas da Igreja Catolica. Entretanto, o documento de Puebla
deixou claro que as ideias autoritarias dos governos militares ndo se aproximavam dos

ideais cristdo-catolicos.

Em 1979, muitas ditaduras ainda persistiam na América Latina, e 0
posicionamento de alas da Igreja contrarias a esses regimes ja era conhecido desde
Medellin. O documento de Puebla ainda se destinou a trabalhar as situacdes de opressao
de governos que existiam em todo o continente. No Brasil, a Ditadura Militar ja dava
sinais de abertura, entretanto ainda se mostrava um regime de censuras, torturas e mortes.
Ainda era muito forte, também, o papel da Ac¢do Catolica centrada sobretudo na JUC e

nos movimentos estudantis. Segundo Scott Mainwaring,
durante a abertura, a Igreja Catélica motivou contribuicfes a democratizagao,

desde a defesa dos direitos humanos, criticas aos abusos do autoritarismo, até
0 apoio aos movimentos populares (MAINWARING, 2004, p. 251).

106




A Igreja Catdlica, em sua ala mais progressista, entrou no campo das lutas sociais
e contrarias a Ditadura Militar, e um dos impulsos para isso foram as dentncias de torturas
e mortes causadas pelo governo. O documento retomou essa discussdo, abordando a
realidade de autoritarismo e violéncia em toda a América Latina, afirmando que a “tortura
fisica e psicologica, 0s sequestros, a perseguicdo de dissidentes politicos ou de suspeitos
e a exclusdo da vida publica, por causa de ideias sdo sempre condenaveis (PUEBLA,
op.cit., p. 170)”. Inclusive, os bispos colocaram todos os que eram afetados pelas formas
de repressdo dos Estados — 0s perseguidos, torturados, mortos e também seus familiares

—como uma forma de pobreza.

Adauto Guedes (2014) afirmou que “a década de 1970 é o periodo de maiores
enfrentamentos da Igreja Catolica contra a ditadura militar no Brasil” e isso acontece
devido a influéncia da CNBB, que, neste momento, ja estava sendo presidida por bispos
progressistas. Além do mais, figuras como Dom Helder Camara, Dom Luis Fernandes,
Dom Pedro Casaldaliga, entre outros, se propuseram a estar na linha de frente no combate
a Ditadura Militar. As conferéncias episcopais, sobretudo as realizadas em Medellin e
Puebla®, representaram uma mudanca no rumo da Igreja Catdlica na América Latina.
Medellin, que deu base para todos os movimentos sociais da Igreja, foi 0 momento em
que ela analisou sua realidade a partir dos documentos finais do Concilio Vaticano Il. E
Puebla refor¢ou todos esses pensamentos no “grito de um povo que sofre e que reclama
por justica, liberdade e respeito aos direitos fundamentais dos homens e dos povos
(Ibidem., p. 79)”.

2.3 A Teologia da Libertacdo: O entrelago entre politica social e religiosa

Como resultado de toda essa movimentacéao de abertura da Igreja Catolica, a partir
do Vaticano Il e das conferéncias do episcopado Latino-Americano, se viu necessaria
uma fundamentac&o tedrica deste movimento, isto é, uma Teologia que iria abordar uma
relacdo intima entre a religido e a politica social, que estaria ligada a uma perspectiva de

libertacdo. Assim, pensada por uma camada de intelectuais catolicos e protestantes, surgiu

% Mais duas conferéncias foram realizadas, uma em Sdo domingo em 1992 e outra no Brasil, Rio de Janeiro,
em 2007.

107




a Teologia da Libertacdo, como pressuposto de uma luta que ja estava sendo construida
desde o inicio da década.

Michel Lowy (2010) afirmou que deveriamos diferenciar os conceitos de Teologia
da Libertacdo e Cristianismo de Libertacdo. Para ele, o primeiro deriva da juncédo entre
a opcao preferencial e os escritos biblicos; a TL desenvolveu uma anélise a partir da
situacdo social do povo. O segundo é uma juncdo de diversas préaticas religiosas que
focam em questdes politicas e sociais, em tese, a Igreja da praxis, que opta pelos pobres
em favor de sua libertacdo. A maneira que a Teologia da Libertacdo seria uma préatica do
Cristianismo de Libertacao, que estaria nas Comunidades de Base ou em locais em que
existam, dentro da fé catolica, uma horizontalidade entre membros ordenados e leigos,
ambos em favor da libertacdo; portanto, a teologia seria anterior ao movimento do
Cristianismo de Libertacao.

E importante citar que ndo existiu apenas uma linha desse pensamento, mas varias;
por isso que muitos escritores chamam de Teologias de Libertagdo. Na Argentina, por
exemplo, esta linha ganhou o0 nome de Teologia do povo de Deus, fazendo uma analise
social, sem levar em consideracdo as categorias politicas, nem tampouco as analises
marxistas. Posteriormente vao surgir outras, como as teologias negras, das mulheres e de
representantes de tantas outras classes que sofrem com a opressdo. Entretanto, todas tém
um pensamento em comum, que é pensar a libertacdo dos oprimidos.

A TL nasceu como uma reafirmacdo da opcao preferencial pelos pobres, feita nas
reunides da CELAM, e dos evangelhos, o que resultou em uma nova leitura da figura de
Cristo, a partir de uma militancia politica. Leonardo Boff, um dos articuladores desta
teologia, em seu livro Jesus Cristo Libertador, atestou que

ndo bastavam as reformas. Queria-se uma libertagdo das opressOes histdricas
que as grandes maiorias secularmente sofreram. Muitos cristdos, inspirados
pelo Evangelho, comprometeram-se em meios pobres num processo de
conscientizagdo e de pratica que criava os primeiros acenos de uma sociedade
alternativa possivel (BOFF, 2012, p. 9).

Esta sociedade, segundo Boff, partiria de uma luta do povo pobre do continente
que, além de todos os processos de condigdes miseraveis, ainda sofria as injusticas de um
sistema econdmico que favorecia apenas uma classe social. Michel Lowy (2010) ainda
chama atencdo para o fato de que, muito antes do Concilio Vaticano Il, outros eventos
importantes para a construcdo da Teologia da Libertagdo aconteceram: a Revolugédo
Cubana, com seus ideais de liberdade do povo oprimido a partir de uma revolugéo social

contréaria ao imperialismo norte-americano, que influenciou movimentos de jovens em

108




toda a América; e a Acao Catdlica, que seria o inicio da Igreja no campo das lutas sociais,
sobretudo com a Juventude Operaria e Universitaria Catdélica (JOC e JUC).
Reconhecemos também a importancia do Vaticano Il, mas concordamos com Boff sobre
a notoriedade dos eventos na América Latina, pois deles surgiram, ou pelo menos vieram
a tona, os pensamentos progressistas de uma ala da Igreja Catdlica. Mainwaring (2004)
afirmou que a Conferéncia de Medellin “forneceu um grande estimulo ao que viria a ser
chamado de ‘teologia da libertagdo’” (MAINWARING, 2004, p. 133).

Leonardo Boff, em seu livro Teologia da Libertacdo: Balancos e Perspectivas,
diz que a Teologia da Libertacdo teve quatro fases: seu surgimento, em Gestacao e
génese, iniciada com a realizacdo do Concilio Vaticano Il, momento em que foi feita a
abertura da Igreja para a modernidade, reforcada em Medellin, onde na América Latina
comecou-se a discutir a questdo do pobre e as problematicas sociais. A segunda fase,
difusdo e crescimento, no periodo entre Medellin e a préxima conferéncia episcopal,
quando a Teologia da Libertacéo foi se unindo a outras formas de resisténcia como a luta
feminista, indigena, homoafetiva e afins.

A terceira fase desta teologia foi a consolidacéo, que aconteceu na realizacdo da
1l Conferéncia do Episcopado Latino-Americano, em Puebla. Como ja vimos
anteriormente, Puebla resultou em um registro da Igreja se colocando a favor dos pobres
e de sua libertacdo, além de trazer a metodologia do Ver, Julgar e Agir, que € uma das
bases sociais da Teologia da Libertacdo. E, por fim, a quarta fase, a revisdo e novo
impulso, momento posterior em que estavam sendo produzidos 0s pensamentos teéricos
e se abriam as novas perspectivas, afetivas, religiosas, politicas e ecoldgicas.

Para Mainwaring (2004), trés obras s&o de fundamental importancia para a TL:
Opresion-Liberacion: Desafio a los Cristianos, de Hugo Assmann; Theology of
Liberation, de Gustavo Gutiérrez; e Jesus Cristo, Libertador, de Leonardo Boff. As trés
obras, langadas na primeira metade da década de 1970, abordaram as perspectivas de uma
libertacdo a partir da cristologia. Para Hugo Assmann, autor da primeira obra, “na
sociedade tudo tem uma dimensdo politica (ASSMANN, 1971, p. 13)”, e dessa forma
deveria haver uma relacdo direta entre a préxis histdrica, a politica e a libertacéo de todo
e qualquer oprimido. Assmann ainda fez diversas criticas ao conservadorismo catélico,
pois a Igreja ndo deveria, por obrigacao, se preocupar apenas com as questdes espirituais.

O segundo livro, de Gustavo Gutiérrez, tornou-se um marco do movimento, que
passou a ser nomeado pelo mesmo nome de seu livro. O autor abordou ser necessaria uma

ruptura com uma Igreja que ndo opta pelos pobres e que seria urgente a libertacdo, que

109




para ele pode ser de trés tipos: “libertacao politica, libertagao da pessoa humana ao longo
da historia, libertagdo do pecado e entrada em comunhio com Deus” (GUTIERREZ,
1971, p. 236). E, por fim, a obra de Leonardo Boff, que propunha uma Teologia da
Libertacao diretamente ligada a cristologia, isto €, a uma visao de que todas as questdes
sao resolvidas a partir do exemplo de Cristo, onde “tal cristologia implica um determinado
compromisso politico e social em vista da ruptura com a situacdo opressora” (BOFF,
2012, p. 11). Com uma critica contundente ao capitalismo, a TL acredita que este sistema
criou um culto ao dinheiro, favorecendo uma parte da sociedade enquanto a outra ficava
a mercé da miseria, fome e pobreza. Dessa forma, a Teologia da Libertacdo se aproximou
de diversos conceitos marxistas para explicar a realidade social, como a luta de classes e,
sobretudo, a superacao a partir da praxis.

Como vimos, “a teologia da libertagdo ¢ um corpo de textos produzidos a partir
de 1970 (LOWY, 2000, p. 56)”, e essas produgdes criticavam questdes dentro da propria
instituicdo, como José Comblin, que afirmava que a América Latina seria dominada por
uma aristocracia que descendia dos mesmos dominadores do periodo da escravizacéo, e
que “a igreja apoiava tal exclusdo ao ser conivente com as desigualdades latentes, mas,
especialmente, por ser solidaria ao grupo dominante” (GUEDES, 2022, p. 98). Era
necessaria uma ruptura com os dominantes, que, segundo Comblin, seria posta em prética,
embora fosse um incOmodo para a instituicdo romana que, historicamente, estava ligada
as classes dominantes que, por sua vez, comecavam a lancar uma série de criticas a
Teologia da Libertacdo, bem como advogavam puni¢des aos seus membros.

Destarte essa grande movimentagdo, a “Igreja progressista” tornou-se popular,
mas ndo hegemonica, tendo em vista que o discurso oficial da Igreja Romana ainda
permaneceu conservador. Entretanto, como afirmou Willians (1979), mesmo em
momentos em que os detentores do poder ndo tém controle completo, aspiram a
predominancia das situagdes. Um claro exemplo disso s&o as formas repressivas com que
a Igreja Romana atuou contra a Teologia da Libertacdo, a qual nunca foi bem-vista pelos
membros conservadores da instituicdo, sendo colocada em documentos oficiais como
uma afronta ao modelo crist&o tradicional, fazendo com que alguns membros da Teologia
da Libertagcdo chegassem, inclusive, a sofrer puni¢cdes dentro da Igreja, a exemplo de
Leonardo Boff®’.

% Tedblogo e escrito, foi um dos personagens pioneiros da Teologia da Libertacdo, no Brasil. Sua obra
Igreja: Carisma e Poder, analisa, critica e problematiza diversas questdes dentro da Igreja romana.

110




Em sua obra, 0 autor reconheceu que a Igreja necessitava de um novo modelo de
estrutura mais ligada a politica social e aos leigos, entendendo os desafios da histéria e
propondo algumas mudangas, como a participacdo das mulheres nos ministérios e, a
grande polémica de seu texto, a critica a hierarquia catélica; em outras palavras, Boff fez
a propositura de uma Igreja que fosse popular. Entretanto, aqueles que comungavam com
esse pensamento e ndo foram punidos passaram a ser uma ameagca a politica da Igreja.
Mas é importante citar que a Igreja sempre fez politica, embora com uma atuacdo voltada
para o conservadorismo. Quando as ideias progressistas surgem, passam a ser vistas como
problema.

O entdo Cardeal Ratzinger, que viria a ser o Papa Bento XVI, foi escolhido em
1981 pelo Papa Jodo Paulo Il como prefeito da Congregacdo para a Doutrina da Fé,
instancia que advém da Inquisicdo Romana, e enviou, no inicio de 1984, uma carta
destinada a Leonardo Boff em referéncia ao seu livro. Na carta, o Cardeal afirmou que a
obra de Boff tinha uma narrativa “ndo tanto a luz da Revelacdo, da Tradicdo e do
Magistério, mas do primado da praxis; procura como finalidade ndo a escatologia crista,
mas uma certa qual utopia revolucionaria alheia a Igreja” (BOFF, 2022, p. 303), e
encerrou a carta convidando o frade para um encontro. Boff respondeu a ele, em carta
datada de agosto do mesmo ano, afirmando que “a praxis, teologicamente, vem carregada
das mais altas significacOes (...) A salvacdo passa mais pelo fazer e menos pelo dizer”
(Ibid., p. 337). Escreveu ainda que a segunda afirmacdo do Cardeal era incorreta, uma
vez que o que postulou em seu livro estava proposto nos livros biblicos.

O encontro aconteceu, com Boff acompanhado de dois cardeais brasileiros, Dom
Paulo Evaristo Arns e Dom Aloisio Lorscheider, que ndo foram autorizados a participar
da primeira parte do encontro®®. Marcada para setembro do mesmo ano, a audiéncia
comegou com um clima pesado, e logo ao chegar, Boff teria dito: “E aqui a famosa sala
de tortura da Inquisi¢cao?” (Ibidem., p. 405), referindo-se a sede da Congregacédo para a
Doutrina da Fé, onde o interrogatorio aconteceu, conforme previsto.

No ano seguinte, 1985, como resultado de todo esse processo, o frei Boff recebeu
um documento alegando que seu livro seria um perigo para a fé catélica e, dessa forma,
o Papa resolveu impor algumas “puni¢des” que ele tomou conhecimento posteriormente:

passaria a ter que obedecer um “siléncio obsequioso”, ndo poderia participar de palestras

% Leonardo Boff contou, na nova versio do Igreja: Carisma e Poder, que os cardeais, a principio, ndo foram
autorizados a participar da conversa. Posteriormente, conseguiram uma autorizacao para estarem presentes
em uma segunda parte da conversa. Para mais informac6es, consultar (BOFF, 2022).

111




e eventos, tampouco publicar e participar de editoriais. Essa puni¢do durou até o ano
seguinte, 1986, quando o Papa liberou Boff do siléncio imposto.

Apesar de historicamente o marxismo ter sido combatido pelo catolicismo
conservador como um inimigo das praticas religiosas, inclusive sendo tema de diversas
enciclicas papais que afirmavam ser esta ideologia subversiva e contraria a religido, a
Teologia da Libertacdo se aproximou de leituras marxistas, sobretudo na apreciagédo
materialista histérica que visava uma resisténcia por meio do povo, em detrimento das
classes dominantes. Esta Teologia configurou-se como uma filosofia catdlica que teve
como pensamento central a praxis, isto €, para os adeptos dessa teologia ndo bastaria a
espiritualidade; esta devia ser acompanhada da prética, a partir da ideia de uma Igreja
descentralizada, que colocava no centro do altar a fé popular, impulsionando os fiéis a
praticas de resisténcia.

Na tese I, do texto Teses sobre o conceito da Historia, Walter Benjamin analisou
que existe uma relacdo paradoxal entre a Teologia e 0 Materialismo Historico, segundo a
qual a vitoria do segundo depende que o outro “tome a servico a teologia” (BENJAMIN,
1970, p. 1); dessa forma, entendendo que para o autor algumas coisas sao indissociaveis:
como vencer o inimigo histérico, isto €, o dominador, a teologia contribuiria com uma
acdo de articulacédo entre o presente e o futuro. Michel Lowy (2005), ao analisar as teses
de Walter Benjamin (1979), afirmou que esta liga¢do passou a existir com o catolicismo
de Libertacéo.

A ideia de uma associa¢do entre teologia e marxismo é uma das teses de
Benjamin que suscitou mais incompreensdo e perplexidade. No entanto,
algumas dezenas de anos depois, 0 que, em 1940, era apenas uma intui¢do ia

se tornar um fendmeno histérico de enorme importancia: a Teologia da
Libertacdo na América Latina (LOWY, 2005, p. 46).

Lowy atestou que a aproximacdo entre a Teologia da Libertagdo e o Marxismo,
apesar de ndo ser a mesma que imaginava Benjamin, foi precursora de “mudancas
revolucionarias”, que, por sua vez, se enquadravam em um caminho de resistir a
monumentos do capital, que perpetuavam a dominacéo as classes operarias. Diversas
leituras aproximaram-se em objetivos comuns, por exemplo, quando tratamos da
resisténcia. A grande problematica é compreender que a Teologia da Igreja Catdlica,
rompendo com o conservadorismo, fez sua opgédo preferencial pelos pobres, resistindo

aos grandes proprietérios e as politicas que ndo pensavam em uma superacéo da pobreza;

112




isto é, ndo bastaria que as pessoas estivessem estruturadas no plano espiritual, mas
também no material.

Para entender a Praxis, Gramsci, nos Cadernos do Carcere, abordou dois afazeres:
“combater as ideologias modernas em sua forma mais refinada, para poder constituir o
proprio grupo de intelectuais independentes, e educar as massas populares” (GRAMSCI,
2007, p. 35). Acredito que a segunda “tarefa”, imposta a adeptos da filosofia da Praxis,
se encaixou mais diretamente no que pretendiam os tedlogos da Libertacdo a partir da
década de 1960, quando colocaram em pratica as atividades das Comunidades Eclesiais
de Base — parametro de abertura politica que propds uma superacdo da situacdo de
pobreza e, obviamente, um aumento significativo no nimero de adeptos do chamado
catolicismo popular, que retomaremos mais adiante.

Leandro Konder (1992), por sua vez, entendeu a praxis como um exercicio da
afirmacdo do homem, pois, segundo ele, teoria e praxis estavam diretamente ligadas; isto
é, a préatica necessitava de uma analise teorica prévia de determinada questdo. Trazendo
esta afirmagdo para a Teologia da Libertacdo, foi a partir desse pensamento que se
problematizaram os problemas da época — pobreza, fome, miséria, falta de moradia — e,
posteriormente, se consolidou a tentativa de supera-los. Dessa forma, Konder deixou
claro que,

A praxis é a atividade concreta pela qual os sujeitos humanos se afirmam no
mundo, modificando a realidade objetiva e, para poderem altera-la,
transformando-se a si mesmos. E a acdo que, para se aprofundar de maneira
mais consequente, precisa da reflexdo, do autoquestionamento, da teoria; e é a

teoria que remete & acdo, que enfrenta o desafio de verificar seus acertos e
desacertos, cotejando-o0s com a pratica (KONDER, 1992, p. 115).

A Teologia da Libertacdo iniciou sua resisténcia dentro da propria instituicdo, o
que percebemos quando o0s setores mais conservadores da Igreja se colocaram contrarios
a essa filosofia, combatendo-a veementemente. Acontece que a TL buscou enfrentar
algumas colunas rigidas da prépria Igreja, como a hierarquia catélica e a autoridade
incontestavel do papa. Ora, se pensarmos a praxis a partir da leitura de Konder, a Teologia
da Libertacéo seria a parte tedrica de todo o processo promovido pela ala progressista da
Igreja, tendo em vista que diversos trabalhos foram realizados na tentativa de teorizar a
defesa dos mais pobres, 0 combate a pobreza e a falta de liberdade.

Como ja foi tratado, a Sagrada Congregacdo para a Doutrina da Fé, que tinha a
funcdo de observar questdes polémicas para a Igreja Romana — como os escritos de Boff

e a Teologia da Libertacdo — elaborou um documento intitulado Instrugdes sobre alguns

113




aspectos da Teologia da Libertacdo, deixando claro, em seu inicio, que tudo que seria

abordado se devia a aproximacao da TL com as leituras marxistas. O texto afirmou que,
quer chamar a atencdo dos pastores, dos tedlogos e de todos os fiéis, para os
desvios e perigos de desvio, prejudiciais a fé e a vida crista, inerentes a certas
formas da teologia da libertacdo que usam, de maneira insuficientemente

critica, conceitos assumidos de diversas correntes do pensamento marxista
(RATZINGER, 1984, n.p.).

O cardeal reconheceu que o ideal da libertagdo era um caminho que ja ndo tinha
volta, devido as condi¢des de pobreza e miséria nas quais o0 povo da América Latina vivia,
chegando inclusive a citar o Vaticano Il e as dendncias das Conferéncias Episcopais a
essa situacdo, dando énfase especial a opcdo preferencial pelos pobres. O cardeal
Ratzinger concorda que a TL surgiu de uma preocupacdo com a justica e com 0s pobres,
sobretudo na América Latina, entretanto afirmou que as “fronteiras doutrinais sdo mal
elaboradas” (Ibidem., n.p.).

Utilizando o livro de Atos dos Apdstolos, o cardeal abordou que, entre 0s textos
biblicos e a aspiracdo de liberdade da Teologia da Libertacdo, existe uma diferenca
enorme, tendo em vista que nao é possivel, segundo ele, uma libertacdo apenas por vias
politicas. Em seguida, o escrito trouxe a grande critica & TL, devido & utilizacdo de
conceitos marxistas, que, segundo o cardeal, ndo respondiam a totalidade dos fatos e se
tratavam de uma ideologia ateia. Ele ainda afirmou que ndo se pode ter uma relacdo com
uma praxis revolucionaria.

Enguanto os tedlogos da libertacdo propunham uma leitura politica dos fatos da
vida de Jesus de Nazaré, o cardeal afirmou que essa “nova interpretagdo atinge assim
todo o conjunto do mistério cristdo” (Ibidem., n.p.), isto &, a ideia de pobreza e opresséo
na figura de Cristo perante o Estado Romano. O cardeal ndo fez, em momento algum,
uma explanagdo de como a luta por libertagdo deveria ser feita.

Ele finalizou o documento com algumas orientacdes para o futuro da Teologia da
Libertacdo, afirmando que a critica a TL ndo deveria ser vista como uma tomada de
partido em favor dos opressores, mas sim como uma cautela nas questdes da fé. E alertou
que,

As teses das “teologias da libertagdo” estdo sendo largamente difundidas, sob
uma forma ainda simplificada, nos cursos de formagéo ou nas comunidades de
base, que carecem de preparagdo catequética e teoldgica e de capacidade de

discernimento. S&o assim aceitas, por homens e mulheres generosos, sem que
seja possivel um juizo critico.

114




E por isso que os pastores devem vigiar sobre a qualidade e o conteido da
catequese e da formagdo que devem sempre apresentar a integralidade da
mensagem da salvacéo e os imperativos da verdadeira libertacdo humana, no
quadro desta mensagem integral (Ibidem., n.p.).

Ao findar o texto, o cardeal expds que o Papa Jodo Paulo Il subscreveu e aprovou
a publicacdo daquela carta, sendo de seu desejo o contetdo nela contido. Por isso,
entendemos este documento como a voz da Igreja oficial em Roma. O documento causou
um grande alvoroco, sobretudo no Brasil, onde a Teologia da Libertacdo passou a ser
condenada por setores mais conservadores da Igreja e da sociedade.

Apos a publicacdo, Dom Luis Fernandes abordou, em trés artigos no Jornal da
Paraiba, o documento e a Teologia da Libertacdo. No primeiro texto, Sinal dos tempos,
ele cita que o escrito iniciou com uma contradi¢éo, pois ndo chegou a um consenso: em
momentos do texto, refere-se a uma Teologia ou a Teologias da Libertacdo. O bispo ainda
afirmou estar convencido de que a Igreja, por meio da TL, “passa a assumir de vez uma
atitude irreversivel em face do drama dos nossos povos sofredores” (RIETVELD, 2015,
p. 69). Mas também assegurou que ha partes interessantes, a exemplo de quando o
documento abordou que existe uma auténtica TL. Seguindo isso, Dom Luis completou
que “ndo esta sendo elaborada na Europa, nem nos Estados Unidos — e sim, em nossa
terra de luta e dor” (Ibidem, p. 69).

No segundo texto, A Palavra de Deus, Dom Luis abordou as dendncias do
documento relativas a aproximacao da Teologia da Libertacdo com conceitos marxistas.
Foi uma posicdo complexa, uma vez que, no artigo anterior, o bispo afirmou ser
contraditéria a posicdo apresentada pelo cardeal Ratzinger. Contudo, ndo nos esque¢camos
de que Dom Luis era membro de uma instituicdo e, certamente, devia obediéncia a esta.
Né&o sabemos se, devido a essa acusacdo, Dom Luis chegou a sofrer represalia, mas o fato
é que, nesta segunda publicacdo, ele mudou o tom.

O ultimo texto, intitulado Evangelho da libertacdo, tratou da instrucdo da
Congregacéo para a Doutrina da Fé a Teologia da Libertagdo. Dom Luis acreditava que
0 tema da libertacdo e a opgdo pelos pobres estavam diretamente ligados aos livros
sagrados cristdos, pois, segundo ele, “Deus é o defensor e o libertador dos pobres”
(Ibidem, p. 72). O bispo ainda sustentou que esse documento era uma correcdo a alguns
autores da Teologia da Libertacdo. Para Dom Luis, 0 documento garantiu que a TL estava
fazendo uma leitura da Biblia apenas politica, o que ele chamou de “nova hermenéutica”
(Ibidem, p. 73) e, por isso, sofreu essa corre¢do. Entretanto, o bispo ndo assegurou, em

momento algum, ser contrario a essa visdo. Escreveu, no ultimo paragrafo de seu texto,

115




que, devido a toda essa movimentacdo, poderiam surgir concepcdes diferentes para a
imagem de Deus. O que me parece é que Dom Luis ndo concordou totalmente com o
documento, afirmando que a libertacdo do homem vem a partir da “lucidez da fé”
(Ibidem, p. 73).

Dessa forma, podemos perceber que a Igreja Catolica, em seus concilios, realizou
o fechamento de uma era e a abertura de outra em sua estrutura. Obviamente, também
percebemos que a Igreja, com a concluséo de seus diversos encontros, passou por
dificuldades internas e externas. Por exemplo, apds o de Constantinopla, em 869,
iniciaram-se as discussdes que levaram a ruptura de 1054, conhecida como Cisma do
Oriente. O Concilio Vaticano I, como vimos, foi o plantio da Igreja para a modernidade,
rompendo com uma série de estruturas vigentes, apesar de reafirmar outras, como a
infalibilidade papal.

A Igreja, entdo, assumiu, ao convocar o Concilio Vaticano Il, a possibilidade de
uma ruptura. Seus documentos, sobretudo os que ressaltamos, criaram uma nova visao de
mundo a partir de sua tradicdo religiosa. A Dei Verbum, que sustentou que a Igreja
Catolica faria a leitura da Biblia a partir da tradicdo, possibilitou leituras mais adequadas
do livro sagrado para os cristdos. A Constituicdo Pastoral Gaudium et Spes teve, em seus
dois momentos, uma abordagem da modernidade: primeiro se dirigindo a Igreja e as
crengas vocacionais do homem — isto é, como lidar com o pecado e com as aspira¢des de
liberdade — e, por fim, analisando questfes politicas, de guerras, econdmicas, da ideia de
familia e cultura.

Entendo a Lumen Gentium como uma grande alteragdo na Igreja. Ao invocar o
retorno a patristica, a Igreja precisaria entender que sua estrutura ia além dos membros
ordenados e que, na verdade, ela dependia totalmente dos membros leigos, que
sustentaram e propagaram a fé catOlica. Este é, para mim, o maior de todos os
rompimentos da Igreja: utilizar o conceito ndo criado, mas herdado, de “Povo de Deus”,
na tentativa de agrupar todos aqueles que, de alguma forma, participam e sdo
sustentaculos da Igreja Romana. E importante lembrar que isso ndo anula totalmente a
hierarquia catdlica, pois, conforme a critica feita por Leonardo Boff (2022), a Igreja,
mesmo apds todos esses processos de ruptura e modernizacdo, ainda se sustentou como
uma instituicdo hierarquica e excludente.

Quanto aos ritos, a constituigdo conciliar Sacrosanctum Concilium rompeu com a
secular estrutura da missa em latim, com o celebrante distante do povo, e passou a

compreender a importancia de o leigo participar e ndo apenas assistir a missa.

116




Obviamente, isso causou uma série de disputas internas na institui¢do, pois, enquanto
diversos prelados concordavam com a ideia — percebendo que essa atitude aproximaria a
Igreja do “povo de Deus” —, outra parte acreditava que essa mudanca representava uma
quebra na ligacdo entre a Igreja e Deus.

A abertura da Igreja para a modernidade ndo configurou, necessariamente, um
rompimento com o passado. Os processos modernos de criagdo de mecanismos para
atracdo dos fiéis representam uma reafirmacdo do poderio da Igreja. Entretanto, ndo
podemos negar os beneficios dessa conferéncia para todo o mundo, sobretudo com a
realizacéo da celebracéo secreta e subterranea do Pacto das Catacumbas, que, pleiteando
uma Igreja servidora e pobre, desafiou sua estrutura para afirmar que o Jesus de Nazaré
ndo estaria ao lado dos grandes, mas dos pobres e necessitados. Por isso, 0s signatarios
firmaram um pacto de vida. Para estes, importava se todas as pessoas teriam alimento,
casa e vestimenta. O pacto representou uma ruptura com a propria estrutura da Igreja
Catdlica. Por esse motivo, foi planejado e realizado de maneira quase secreta, com bispos,
padres e leigos comprometidos com uma Igreja que caminha em direcdo ao seu povo — e
ndo no caminho contrario. Por isso, ainda hoje, o pacto é conhecido como 0 momento
inicial para a futura opcéo preferencial pelos pobres.

O Vaticano Il correspondeu a essa quebra de paradigmas na estrutura eclesiastica
catélica. E o momento em que, ao se abrir para 0 moderno, a lgreja se reconheceu
enquanto feitora de pensamento, obras e problematicas. Apds a realizacdo do Concilio
Vaticano II, cresceu, sobretudo na América Latina, a aproximacao entre a Igreja e seu
povo. Por isso, ouso dizer que o CVII é melhor compreendido pela América Latina do
que por qualquer outra parte do mundo.

E uma ideia latino-americana realizar, a luz do Vaticano Il, conferéncias que
apliguem seus documentos e pensamentos a realidade social, econémica e politica local.
N&o podemos deixar de citar a importancia da Conferéncia do Rio de Janeiro, na década
de 1950. Ela foi realizada para tratar de um problema interno, focando apenas na escassez
de sacerdotes em todo o continente. De fato, era uma realidade, pois frequentemente a
Igreja no Brasil solicitava o envio de padres de outros continentes para assumir paroquias
em todo o territorio. Por isso, essa conferéncia ndo apresentou uma leitura critica dos
quesitos econdmicos, sociais e politicos.

Ja Medellin, realizada em 1968, em um contexto totalmente diferente da |
Conferéncia, ocorreu em um momento politico que clamava, de todas as instancias, por

posicionamentos criticos diante do que acontecia em quase toda a América Latina.

117




Ditaduras militares tomavam conta de boa parte dos paises. No Brasil, a Ditadura Militar
— outrora apoiada por grande parte da Igreja Catdlica — tomava rumos que deixavam em
alerta diversos setores da instituicdo romana no pais. Além disso, a pobreza extrema e a
miséria apontavam o caminho que os bispos de Medellin deveriam seguir.

Medellin, nas palavras de Michel Lowy, merece atencdo especial por ser a
primeira vez em que a Igreja — ainda que um fragmento dela — denunciou injusticas
sociais. Foi 0 momento em que bispos catdlicos passaram a criticar formas de governos
autoritarios que se beneficiavam economicamente, enquanto a maioria da populagédo
enfrentava dificuldades extremas. Reconheceram que existia uma dualidade de poder
entre dominantes e dominados, e problematizaram em qual trincheira deveria estar a
Igreja Catdlica.

A Conferéncia de Medellin resultou em um documento vasto e detalhado sobre os
mais distintos assuntos. Por exemplo, abordou a educacdo a partir da visdo de Paulo Freire
— uma educacédo voltada a liberdade do individuo, como forma de progressdo social e
superacao de padrdes econdmicos. Nesse sentido, Medellin afirmou que é na juventude o
momento ideal para rebelar-se frente as problematicas dos paises da América Latina. Ndo
é exagero dizer que, no contexto de Medellin, diversos movimentos encabecados pela
juventude ganhavam as ruas em protestos contra os governos ditatoriais. O documento
ainda abordou a criacdo de pequenas comunidades a servigo da Igreja. Apesar de se
acreditar que essas comunidades ja existiam ha muito tempo, em virtude das préaticas da
religiosidade popular, foi a partir de Medellin que ganharam uma dimenséo continental e
passaram a ser estudadas e pensadas de forma sistemaética.

Uma década depois, a Igreja realizou outra conferéncia: Puebla, em 1979. Esta,
por sua vez, foi ainda mais incisiva e direta. Por esse motivo, diversos pesquisadores do
tema acreditam que essa conferéncia obteve mais resultados, pois, em todos 0s momentos
do documento, o povo pobre do continente foi o tépico comum, com o foco em
problematizar e superar a pobreza — com uma critica explicita ao capitalismo, por
entender que este sistema n&o visa a superagdo da pobreza, mas sua reafirmagéo. 1sso ndo
significa dizer que essa ala da Igreja passou a alinhar-se ao socialismo ou a partidos de
esquerda, que historicamente pleiteiam essas questbes. Pelo contrario: no mesmo
documento, a Igreja reafirmou sua posicdo contraria as ideologias de viés marxista, por
serem, em suas palavras, contrérias a fe.

Entre frustragdes e expectativas, Puebla rompeu com um modelo de Igreja que

reafirmava 0s “vencedores” e passou a lutar com os “vencidos”, sendo 0 momento da

118




reafirmacdo do Pacto das Catacumbas e das mudancas propostas pelo Vaticano Il. Na
realidade latino-americana, devemos considerar que os resultados de Medellin ja vinham
sendo colhidos, sobretudo com a efervescéncia das Comunidades Eclesiais de Base
(CEBs), que se tornaram sustentaculos da fé catolica em locais onde a propria Igreja ndo
conseguia chegar. Apesar dos ares de liberdade politica comecarem a pairar sobre a
América Latina, os diversos regimes militares ainda reprimiam, e a Igreja reafirmou sua
posicdo contraria, em favor da liberdade e da democracia.

E, por fim, como resultado de toda essa discussao, surgem, em toda a Ameérica,
teologias que visavam problematizar diversos aspectos sociais e politicos a partir de um
viés catdlico. No Brasil, a Teologia da Libertacdo sera uma dessas ramificacGes. Essa
teologia, que tem como centro a praxis na superacdo da pobreza, se aproximou de
pensamentos progressistas para confirmar seu propoésito. Acontece que a TL e as CEBs
foram meios de propagacéo de ideias e pensamentos politico-religiosos em todo o Brasil.
Um claro exemplo disso é que movimentos como 0 MST e o Partido dos Trabalhadores
vao surgir, ou ter forte apoio, no mundo catolico.

A Teologia da Libertacdo, como ja foi dito, ndo foi unanimidade — nem naquele
momento, nem nos dias atuais. As alas conservadoras da Igreja, admiradas com as
condenac0es proferidas por Ratzinger e Wojtyla, reafirmam até hoje que esse pensamento
teoldgico ndo comunga com a ideia central da Igreja. Ndo € incorreto pensar que a
Teologia da Libertacdo tem um viés politico; porém, dificil sera encontrar uma corrente
de pensamento dentro da Igreja Catolica que ndo tenha também um viés politico. A TL
configura-se como a consolidacéo de todo esse processo que vem acontecendo desde o
Vaticano 1l, passando pela opcao pelos pobres e chegando até o povo pobre, que é

pensado, analisado e a quem sdo oferecidos mecanismos para uma progressao social.

119




3. “Igreja faz politica”: A teoria e 0 homem

Por muito tempo, a Historia esteve ao lado dos grandes vencedores, reis e afins.
A Igreja Catodlica, como uma das maiores instituicbes de todo o mundo, esteve presente
nas narrativas politicas, sempre proxima aos que se encontravam na parte “superior”
retratada pela historiografia. Marcada por uma nova emergéncia de pensamentos
historiograficos, na década de 1960 surgem novos campos de estudo, a exemplo da Nova
Histdria Cultural, que, a partir do entendimento das subjetividades, busca analisar aquilo
que é ordinario aos sujeitos que eram retirados da dita historia oficial.

Quando a Igreja Catdlica passou a propor uma nova pratica em sua estrutura,
através das mudancas que ocorreram desde o Concilio Vaticano Il até a criacéo tedrica
da Teologia da Libertacdo, ela tendia a mudar algumas concepcBes, como 0 apoio a
Ditadura Militar, e passou a chamar atencéo para as formas como o regime infringia 0s
direitos humanos, nas torturas e mortes cometidas. Esse distanciamento ficou ainda mais
claro em bispos e padres que, diretamente, se colocavam contrarios ao regime,
aproximando-se de movimentos sociais, grupos de revolucionarios, juventude e
estudantes em todo o Brasil. No Nordeste, por exemplo, existia um forte movimento em
apoio a reforma agraria, e, em todo o Brasil, vao emergir liderangas religiosas em apoio
aos movimentos sociais e abertamente contrérias a Ditadura Militar.

Dom Luis também dedicou atencdo especial aos escritos sobre todo esse processo,
reservando parte de seus textos em jornais para traduzir, com uma linguagem acessivel a
todos, as Comunidades Eclesiais de Base, a Teologia da Libertacéo e todo esse processo
de “abertura para a modernidade” da Igreja. De certo modo, quando Dom Luis trabalhava
esses assuntos, ele o fazia a partir de suas experiéncias sociais, mas também de sua
subjetividade, que comungava da vivéncia de bispo de uma diocese no interior da Paraiba
e de suas raizes na zona rural do Rio Grande do Norte. Nisso, concordo com a ideia de
Maonica Velloso (2010), que, em resposta a Igor Saloméo (2010), afirmou que “ndo é
possivel fazer historia sem se discutir a ingeréncia das subjetividades” (TEIXEIRA, 2010,
p. 8).

O Jornal da Paraiba, de circulacdo diaria e em atuacdo desde 1971, é um
periddico de ampla circulagcdo no estado, nas ultimas décadas do século XX, tendo o
maior nimero de publico leitor concentrado nas cidades de Jodo Pessoa e Campina

Grande. Talvez esse seja um dos motivos pelos quais Dom Luis tenha escolhido este

120




jornal para suas publicacbes semanais. Entretanto, vemos que, desde o anuncio da
transferéncia de Dom Luis para a Diocese de Campina Grande, ele tornou-se uma figura
frequente nos jornais que circulavam em Campina.

Obviamente, ja era de se esperar que a nomeacdo de um novo bispo de uma
diocese fosse amplamente divulgada, ainda mais pelo fato de a diocese estar ha quase 20
anos com o mesmo bispo. Mas outro fator contribuia para as inimeras publicac6es sobre
Dom Luis: a sua fama de bispo comunista. Seu trabalho social e politico, em Vitoria, foi
amplamente noticiado pela imprensa campinense, que passou a fazer uma ligacéo entre
Dom Luis e seu antecessor, Dom Manuel, que também nutria um trabalho social e era
igualmente taxado de comunista. Um dia antes da posse, 0 jornal Gazeta da Paraiba
publicou uma charge ironizando a chegada de Dom Luis, fazendo referéncia a um
possivel receio com a “mao branca”, uma organizagdo criminosa responsavel por diversas
mortes em Campina Grande na década de 1980. Acontece que a relagdo de Dom Manuel
foi a responsavel pela criacdo da Comissdo Diocesana de Justica e Paz, que,
posteriormente, fez uma dendncia publica a um grupo de exterminio campinense
chamado de mao branca®. Estes teriam a missdo de promover, através do sangue, uma
“limpeza” dos marginais campinenses. Essa acusagdo resultou a Dom Manuel uma vida
de medo que, inclusive, chegou a ser citada como motivo de sua saida da Diocese de
Campina Grande. 1%

% O grupo de exterminio criou um amedrontamento na cidade de Campina Grande, sobretudo quando o
jornal Diéario da Borborema publicou uma lista de possiveis nomes que seriam assassinados pelo grupo.
Apos investigagdes o grupo era majoritariamente de ex-policiais da cidade de Campina Grande. Para mais
informagdes, ver: SILVA, Luciana Estevam da. Reflexdes sobre o cotidiano e a violéncia urbana: breve
descrigdo dos grupos de exterminio ¢ o “mdo branca” na Campina Grande dos anos de 1980. In: |
COLOQUIO INTERNACIONAL DE HISTORIA. GT 03: Historia, Cultura e Cidades. Universidade
Federal de Campina Grande (UFCG), 1° 2008. Anais [...]. Campina Grande - PB, 2008. ISBN: 978-85-
89674-48-5. Disponivel em: http://dspace.sti.ufcg.edu.br:8080/jspui/handle/riufcg/36465. Acesso em:
30/01/2025

100 A Comissdo Diocesana de Justica e Paz, além da participacdo de Dom Manuel como denunciante dos
crimes foi amplamente trabalhado na Dissertacéo “Recepcéo e Apropriacdo da Teologia da Libertacéo
em Campina-Grande-PB (1960-1980)”. Para mais informagdes sobre a atuagdo de Dom Manuel, ver:
FERREIRA, J. L. Recep¢ao e apropriacdo da teologia da libertagdo em Campina Grande-PB (1960-
1980). 2017. 188 f. Dissertacdo (Mestrado em Historia) — Programa de P6s-Graduacdo em Histdria, Centro
de Humanidades, Universidade Federal de Campina Grande, Paraiba, Brasil, 2017. Disponivel em:
http://dspace.sti.ufcg.edu.br:8080/jspui/handle/riufcg/656. Acesso em: 30/01/2025

121



http://dspace.sti.ufcg.edu.br:8080/jspui/handle/riufcg/36465
http://dspace.sti.ufcg.edu.br:8080/jspui/handle/riufcg/656

Imagem 13: Charge Gazeta do Sertdo, ironizando a chegada de Dom
Luis Fernandes a Campina Grande.

Fonte: Arquivo Dom Luis Fernandes

Esse € o mesmo jornal que, no dia da posse de Dom Luis, deu destaque a uma
entrevista na qual ele afirmou que a Igreja, mesmo quando ndo reconhece, faz politica.
Segundo Dom Luis, “todos tém direito e dever de fazer politica” (Todos tém direito e
dever de fazer politica, Gazeta do Sertdo, 1981, p. 4). Esse dever, expressado por Dom
Luis logo em sua chegada a Diocese de Campina, foi colocado em prética por ele mesmo
em seus artigos no Jornal da Paraiba.

Ao mesmo tempo em que 0 bispo escrevia sobre uma populacdo que,
historicamente, era deixada de lado nesses grandes meios de comunicacao, ele utilizava
desses espacos para analises politicas. Apesar de ndo ser jornalista, 0 bispo usava a
imprensa para tornar publicos os seus anseios politicos e teolégicos. Ainda é importante
fazer uma observagdo: os jornais sdo vistos como uma forma de escoamento de
informagdes, tanto que “0S jornais se auto instituem como lugares de formacéo do leitor”
(BARBOSA, 2010, p. 181). Ou seja, as noticias veiculadas, naquele momento politico
em especifico, tinham uma importancia e uma camada de amedrontamento, devido ao
controle exercido pelas agéncias de vigilancia da Ditadura Militar.

O jornal ainda publicou parte da fala de um ex-aluno de Dom Luis, que naquele
momento atendia como Vigario Capitular — ou seja, durante a vacancia episcopal, neste
caso por transferéncia, era ele quem respondia pela diocese. Segundo o Pe. Genival

122




Saraiva, Dom Luis era “profundamente eclesial”. Essa expressao pode abrir margem para
diversas interpretagdes, entre elas uma possivel ligacdo com a subversdo. Como vimos, 0
momento politico envolvia a populagdo em um medo extremo diante de tudo que pudesse
ser associado a esquerda, e o termo eclesial, apesar de ter origem no latim (ecclesia, isto
é, Igreja), poderia ser visto, no caso de Dom Luis, como uma aproximacao as praticas da
Teologia da Libertagéo.

De fato, aconteceu a vinculagdo da expressdo a um bispo mais voltado para os
leigos, processo que desencadeia o termo Eclesiogénese, cunhado por Boff e Dom Luis,
ja tratado neste trabalho.

Dom Luis, em seus escritos, direcionou uma atencdo especial ao trabalho das
Comunidades Eclesiais de Base, analisando-as como “uma Igreja paralela”, pois estariam
fundamentadas na propria Biblia e na tradicéo catdlica. Para ele, as Comunidades de Base
seriam uma repeticdo do que faziam os primeiros cristdos, reunidos em pequenos grupos

para estudar a tradicdo e partilhar os bens. Em entrevista concedida para:

A Igreja, em poucos anos, abriu caminho por entre as massas e despertou, nas
periferias e nos campos, milhares de ndcleos comunitarios, verdadeiro
formigueiro, silenciosos e prolifero. Nestes nossos dias, ja se pode considerar
consolidada essa frente eclesial, realidade nova, certamente ampliada na
quantidade e definida no espirito. Sdo as famosas comunidades Eclesiais de
Base. (FERNANDES Apud RIETVELD, 2024, p. 120.)

A Conferéncia de Medellin aprofundou as discussdes sobre a pobreza e ofereceu
trés tipos de definicdo: a pobreza material, a pobreza espiritual e a pobreza voluntaria. A
primeira seria a falta de insumos basicos para manter-se vivo(a); a segunda e a terceira
estariam diretamente relacionadas a nova opc¢do da Igreja Catdlica, isto é, abrir-se ao
discurso do cristianismo — doar a vida pelo compromisso com os pobres. E essa concepgao
de pobreza que Dom Luis adotou a partir de sua relagdo com a préaxis, ou seja, 0s membros
dessa Igreja progressista se aproximariam dos mais necessitados por uma via de méo
dupla: aumentar o nimero de adeptos ao catolicismo e aplicar a praxis, de onde viria uma
possibilidade de mudanca social.

Em divergéncia com outros discursos religiosos, sobretudo os conservadores, que
entendiam a pobreza como uma condig¢do natural humana — ou até como algo permitido
por Deus, cabendo aqueles que viviam nestas condi¢des receberem ajuda dos demais —, a
Teologia da Libertagdo criticava esse carater meramente caritativo da Igreja, por

considera-lo insuficiente diante das estruturas de injustica social. Dom Luis néo

123




caracterizou a pobreza como uma vontade divina, mas como resultado do capital, e que
deveria, a partir da préaxis, ser superada, ou seja, por meio de uma agéo pastoral libertadora
que buscasse transformar as estruturas de opressao.

Uma das formas de superacdo dessas questdes foi abordada em suas reflexdes
acerca do operariado, em artigos como O homem e o trabalho, nos quais Dom Luis
analisava a participacao da fé no servico. Em alguns momentos, ele divergia da posi¢do
oficial da Igreja ao afirmar que as condi¢des de trabalho as quais 0s operarios estavam
submetidos ndo representavam uma forma ideal de vida humana.

O bispo citou, em suas analises sobre essa “retomada” do povo a Igreja Catolica
— isto é, o retorno dos leigos ao servico de protagonismo —, o Movimento dos
Trabalhadores Rurais Sem Terra, considerando que as CEBs aconteciam
majoritariamente nas zonas rurais. Segundo Dom Luis, essas comunidades representavam
um povo sofrido e também lutador, que, ao serem inseridos no contexto de suas proprias
condigdes, organizavam-se, a partir de um plano sagrado, nas pequenas comunidades, em
busca de uma sociedade mais justa e igualitaria, seguindo a praxis.

Dom Luis Fernandes, por meio de sua forma de fazer politica, nos deixou algumas
indagacdes sobre aquilo que ndo é dito, ou dito nas entrelinhas. Em um artigo publicado

em 1984, no qual concluiu uma série de textos sobre o Nordeste, afirmou que,

A situacdo de pobreza crnica mantém o povo nordestino num estado de
dependéncia nas méos dos ricos e poderosos. Estes, donos da Terra, detentores
do poder politico, julgam se também donos das pessoas e senhores da vida do
povo. A concentragdo da propriedade é no Nordeste, fonte de privilégios, de
poder politico e instrumento de dominagdo...” (FERNANDES Apud
RIETVELD, 1984, P. 76).

O primeiro apontamento sobre este escrito é que ele faz parte de uma construcao
da memoria que, além dos eventos passados, é totalmente atravessada por sua
subjetividade. Portanto, essas memdrias escritas por Dom Luis ndo sdo apenas expressdes
de seus pensamentos tedricos, mas também resultado de uma série de construgdes em sua
memoria sobre o processo que culminou na criagdo da Teologia da Libertacao.

Construir uma historia que utiliza a imprensa como fonte €, portanto, compreendé-
la como um processo complexo, no qual estdo engendradas relagdes sociais, culturais,
falas e siléncios. Paul Ricoeur (2001) afirmou que, sem memoria, ndo ha passado ou

anlise dos ditos pela memoria; entretanto, compete também ao historiador perguntar

124




pelos siléncios e identificar, naquilo que ndo foi dito, razdes muitas vezes de natureza
politica.

Dom Luis fazia sua critica sem, necessariamente, utilizar diretamente o termo
“Ditadura Militar”. Em diversos momentos ¢ em distintos artigos, ele escreveu sobre os
instrumentos de dominacéo, o poder, as torturas e outras formas de opressdo. A critica a
esse periodo ndo precisava vir, necessariamente, acompanhada de um titulo
explicitamente contrério ao regime, mas era feita por meio de exemplos da realidade
social, utilizando, inclusive, parabolas e passagens biblicas.

Neste capitulo, abordaremos a teoria a partir do material produzido pelo bispo e
pelo homem, analisando sua participacdo nos escritos — isto é, as abordagens tedricas que
permearam a vivéncia de Dom Luis Fernandes enquanto bispo de Campina Grande.
Centraremos nossa analise em dois conceitos: pobreza e trabalho.

O primeiro é entendido por Dom Luis como resultado da mé distribuicdo de renda
e da falta de coragem dos governos em realizar a Reforma Agraria, o que, segundo ele,
aprofundava ainda mais as desigualdades. O conceito de trabalho era visto por Dom Luis
como parte constitutiva do ser humano. Entretanto, ele combatia o trabalho que submetia
o0 operario a condicOes de escravizacdo. Em suas analises, ele refletia sobre os nordestinos
que migravam para o Sul e Sudeste em busca de melhores condi¢des de vida. Ainda que
sua abordagem fosse social e econémica, Dom Luis também articulava a relacdo entre

trabalho e fé.

3.1 “A Igreja entre os pobres”: a praxis no combate a pobreza social

“A pior coisa do mundo é a fome” (Maria Carolina de Jesus)

A pobreza, uma realidade concreta e historica, € um signo da sociedade brasileira
gue encontra uma expressiva voz em diferentes expressdes culturais, denunciando as
desigualdades e facultando ao pablico uma perspectiva sensivel e intensa da condi¢do do
marginalizado. Na literatura brasileira, temos diversos exemplos, como Graciliano
Ramos, em Vidas Secas, que relata a luta de uma familia de retirantes do sert&o, impactada
pela desigualdade social e pela pobreza extrema — uma realidade ainda vivida por

inimeros “Fabianos”: silenciados, sofridos, que, assim como na literatura, enfrentam a

125




dura realidade de uma vida sem acesso a direitos basicos. Ja Clarice Lispector, em sua
obra de 1977, A Hora da Estrela, narra a trajetoria da jovem Macabéa, que, ao mudar-se
para uma grande cidade, depara-se com a precariedade e a exclusdo social.

Carolina Maria de Jesus documentou sua luta didria pela sobrevivéncia em seu
diario, publicado na década de 1960. Entre a intimidade e a experiéncia coletiva, a autora
abordou as dificuldades de sustento por meio de frases como a que abre este tdpico, e
tantas outras que expdem a dura realidade de tantos brasileiros que, como ela, viviam no
Quarto de Despejo de um pais tdo grande e tdo rico. Todas essas obras nos conduzem a
compreensdo de que a pobreza ndo pode ser vista apenas como uma deficiéncia bioldgica,
mas, sobretudo, como uma construcao historica que resulta de desigualdades econdmicas,
sociais e estruturais.

Além da literatura, a musica também se tornou um instrumento de denuncia e luta
social, com diversas can¢des que relatam a dura realidade vivida por milhdes de
brasileiros. Caetano Veloso, por exemplo, escreveu: “Gente é pra brilhar, ndo pra morrer
de fome”. Essas obras, entre tantas outras, refletem uma resisténcia cultural — de artistas
e escritores — na tentativa de dar voz a quem ndo a tem. Essa mesma perspectiva esta
presente nos escritos e autores da Teologia da Libertacédo, que, de forma teoldgica e
pastoral, abordam a realidade da injustica social. Essa corrente teoldgica entende a
pobreza ndo apenas como uma caréncia material, mas como um pecado estrutural da
sociedade onde ela se instala. A Teologia da Libertacdo exige a praxis, ou seja, uma acdo
transformadora que envolva tanto os ambitos politicos quanto espirituais.

Dessa forma, assim como nas obras literarias e musicais, os artigos de Dom Luis
— que abordaremos aqui — denunciam a pobreza, a fome e a auséncia de politicas publicas.
Neles, 0 bispo se posicionava contra as injusticas sociais e conclamava, sobretudo os fiéis
catdlicos, a acdo politica e solidaria.

A Teologia da Libertagdo surgiu, na verdade, como uma forma de reorganizagéo
da Igreja Latino-Americana, com o intuito de olhar criticamente e combater publicamente
o0s problemas sociais — tudo isso fundamentado nas Conferéncias Latino-Americanas, ja
abordadas anteriormente. Leonardo Boff escreveu que essa decisdo da Igreja se deu

porque “todo subdesenvolvimento esteve atrelado ao desenvolvimento de paises ricos”.

Esta dependéncia significa opressdo em nivel econémico, politico e
cultural. A estratégia a longo alcance é conseguir uma libertacdo que
garanta um desenvolvimento autossustentado[sic] capaz de atender as
reais necessidades do povo e ndo ao consumismo dos paises ricos e dos
estratos nacionais associados aos paises ricos. (BOFF, 2022, p.22)

126




Ou seja, a Igreja — ou pelo menos uma de suas alas — se colocou a favor da
libertacdo econdmica do homem, ao perceber que as problemaéticas envolvendo a pobreza
decorrem, na verdade, de fatores politicos, ndo apenas entre paises, mas tambem
internamente a eles. Nos escritos de Dom Luis, é possivel perceber sua intencdo ao
escancarar que a pobreza é totalmente causada pela auséncia de investimento publico e
politico, uma vez que os governantes estdo diretamente ligados aos grandes poderosos e
representam os interesses destes, e ndo os do povo.

Como ja abordado anteriormente, ele escrevia com frequéncia no Jornal da
Paraiba e se dedicou a trabalhar diversos assuntos. Um dos mais notaveis foi o reforco a
sua — e a ala da Igreja a qual pertencia — opcao preferencial pelos pobres e
marginalizados. Em seus textos, relatava a realidade de milhdes de Fabianos, Macabéas
e Carolinas, ainda que de forma indireta. Utilizava seus privilégios como membro oficial
de alta patente na Igreja para dar voz aos mais pobres, em um momento em que 0 pais
vivia um processo de abertura politica e caminhava para sua redemocratizagéo.

Esse tema foi amplamente debatido e apoiado por alas progressistas da Igreja
Catolica, que, apoiando-se em grupos minoritarios, passaram a lutar em prol da
democracia e da liberdade. Importante frisar que esse pensamento era caracteristico de
apenas uma ala da Igreja, ja que os setores mais conservadores — historicamente aliados
dos “grandes” — taxavam como comunistas e inimigos da fé aqueles que se aproximavam
dessa perspectiva. Ocorre que Dom Luis, ndo sendo um literato, tampouco um mdasico,
como nos exemplos apresentados anteriormente, utilizou seus artigos para abordar desde
questBes politicas — como a denuncia de que a pobreza tem origem na falta de
investimento e na ganancia dos poderosos — até estratégias de organizacdo social para
aqueles que sofriam com essas mazelas. Naturalmente, descreveu as Comunidades
Eclesiais de Base como mecanismos de luta para a superacdo da pobreza.

A Ditadura Militar brasileira deixou como heranga impunidade, crise e pobreza.
Em seus momentos finais, o entéo presidente Jodo Figueiredo saiu pela porta dos fundos,
deixando ao pais uma conta gigantesca a ser paga. A inflacdo brasileira atingia indices
alarmantes e a populagdo, mergulhada em uma miséria extrema, sofria os efeitos de um
regime autoritario. Lilia Schwarcz e Heloisa Starling, em seu livro Brasil: uma biografia,
afirmam que a Ditadura Militar deixou uma lista de consequéncias

Crescimento lento nas exportacdes, aceleracdo nas taxas de juros

internacionais, aumento da divida externa. A inflacdo seguiu
ascendente, chegou a 211% ao ano em 1983, 223% em 1984, no final

127




do governo do general Figueiredo, e bateu forte no bolso e no cotidiano
do trabalhador e da classe média assalariada: descontrole nos precos,
contas publicas deterioradas, recessdo e desemprego. (Schwarcz;
Starling. 2018, p. 471)

Ou seja, um cendrio que endossava a pobreza e a falta de insumos basicos. Apesar
da grande propaganda sobre a abertura politica e dos festejos, a situacdo econdmica
preocupava quem assumiria o poder. Em elei¢des indiretas, Tancredo Neves foi eleito
como o primeiro presidente civil apos 21 anos de Ditadura Militar. O jornalista Elio
Gaspari, em sua coletanea, afirmou que a “festa da democracia” era barrada por trés
grandes problemas: a situacdo de satde de Tancredo, a altissima inflacdo de 244% e uma
divida externa de 91 bilhGes de dolares (GASPARI, 2016).

Nesse contexto, a Igreja Catdlica se inseriu como um forte meio de mobilizacdo
social. As Comunidades Eclesiais de Base desempenharam um importante papel nesse
processo, pois, sendo desenvolvidas em locais de alta vulnerabilidade social, o discurso
de superacdo da pobreza chegava de forma organizada e contundente. Assim,
conseguiram promover a conscientizagdo politica e a organizacdo comunitaria entre
trabalhadores rurais, moradores das periferias, entre outros grupos marginalizados.

Além disso, somou-se a essa forma de luta o Movimento dos Trabalhadores
Rurais Sem Terra — MST, que, surgindo desse processo de mobilizagdo social, teve
muitos de seus grupos ligados as Comunidades de Base. O MST incorporou a luta pela
democracia outras reivindicacGes, como a Reforma Agraria — assunto amplamente
trabalhado por Dom Luis em seus artigos, inclusive reconhecendo que a divisao de terras
deveria alcancar também territorios pertencentes a propria Igreja Catolica. Ou seja, a
Igreja deveria ser uma impulsionadora das lutas sociais, conforme afirma Antonio Torres

Montenegro:

O evangelho se transformava em material para reflexdo, mobilizagéo e
mudanca no comportamento social dessas pessoas € Qrupos.
Reaprendiam através do evangelho o direito e o poder da fala. A
reflexdo biblica desenvolvia a capacidade de argumentacéo e 0 apoio
do padre lhes dava o suporte para instituir discursos e praticas de
construcdo da cidadania. (MONTENEGRO, 2022, p. 150)

Entretanto, sobretudo a partir da década de 1980, a polarizacédo politica dentro da
Igreja Romana ficou ainda mais explicita: de um lado, os progressistas entendiam que a

pobreza e a miséria eram uma forma de pecado estrutural, concordavam que a Igreja

128




precisava optar por estes e que a praxis deveria ser aplicada em todos 0s momentos. De
outro lado, a reacdo conservadora acreditava que a Igreja ndo deveria se envolver em
questdes politicas, restringindo-se ao trabalho espiritual. Os conservadores, maioria entre
0s membros oficiais da Igreja, ganharam apoio com a elei¢cdo do Papa Jodo Paulo Il e,
sobretudo, com a chegada de Joseph Ratzinger a Congregacdo para a Doutrina da Fé —
momento em que retaliacGes e puni¢des a membros ligados ao Cristianismo da Libertacéo
passaram a ser proferidas, como ja foi abordado nesta dissertacdo. Citamos esse fato
novamente para, desde ja, explicitar que Dom Luis, ao escrever sobre assuntos
“polémicos”, transitava entre sua visdo politica — de denunciar a exclusdo como uma
expressdo auténtica do Evangelho, alinhada & Teologia da Libertacdo — e a necessidade
de amenizar suas falas em respeito aos decretos da Igreja Romana, como veremos mais
adiante.

Além disso, 0 ambiente em que Dom Luis escreveu seus artigos era marcado por
uma polarizacdo também politica, uma vez que a Paraiba é um estado historicamente
dominado por oligarquias. Durante a Ditadura Militar, a Alianca Renovadora Nacional —
ARENA foi o partido da situacdo e dominou a politica local, mantendo os governadores
até os momentos finais do regime, apesar de, em 1974, ter sofrido uma demonstracéo de
insatisfacdo nas eleicOes legislativas, quando o Movimento Democratico Brasileiro —
MDB, partido de oposicao, obteve importantes vitorias.

Com a abertura politica, a situacdo partidaria paraibana ndo se alterou de forma
significativa, ja que a instituicdo do pluripartidarismo nao conferiu aos novos partidos um
impulso real para mudancas sociais. Surgiram ramificacdes da ARENA e do MDB, dentre
elas o Partido Democrético Social — PDS, oriundo do partido governista, que ganhou
visibilidade ao eleger, em 1979, Tarcisio Burity como governador — amigo pessoal de
Dom Luis. Burity voltou a se eleger em 1987, pelo MDB. E nesse contexto que Dom Luis
esteve inserido: mantinha uma relagdo proxima com Burity e utilizava de seu privilégio
como membro oficial da Igreja Romana para tornar publicas suas reivindicagoes,
sobretudo ao denunciar que a pobreza era fruto dessa continuidade politica. Isto é,
mudam-se 0s nomes e as siglas, entretanto, quem governa sao 0s mesmos membros da
elite. A Nova Republica, iniciada em 1985, ndo alterou os rumos da politica paraibana, e

0 poder permaneceu nas maos dos mesmos grupos.

129




1982 e 1988.

O Poverello Jornal da Paraiba 1982
Classe média e pobres Jornal da Paraiba 1983
A opcéo pelos pobres Jornal da Paraiba 1983

A grande tarefa Jornal da Paraiba 1983

Tarefa inacabada Jornal da Paraiba 1983

E o Verbo se fez pobre Jornal da Paraiba 1984

Lutando contra a morte Jornal da Paraiba 1984

A fome Jornal da Paraiba 1985

Direitos Caninos Jornal da Paraiba 1985

Os menores Jornal da Paraiba 1987

O menor ndo é o Jornal da Paraiba 1987
problema

Povo sem terra Jornal da Paraiba 1987

Igreja - povo Jornal da Paraiba 1987

Onde fica o povo? Jornal da Paraiba 1988

Tabela 1: Artigos de Dom Luis Fernandes no Jornal da Paraiba sobre o tema “pobreza”, entre

130




Igreja dos pobres Jornal da Paraiba 1988
Igreja — povo (1) Jornal da Paraiba 1988
A Igreja faz politica Jornal da Paraiba Sem data
Povo sofredor Jornal da Paraiba Sem data
Luta de classes Jornal da Paraiba Sem data

Fonte: RIETVELD, 2024; VIANA, 2018.

Dom Luis comegou sua jornada de escritos sobre a pobreza com o artigo publicado
em 1982, O Poverello, uma referéncia a S30 Francisco de Assis'®. No artigo, o bispo
trabalhou a relacdo entre o antigo santo catdlico e a forca que sua tradicdo mantém nas
narrativas verdadeiras e no imaginario da populacdo. Dom Luis deixou claro que, assim
como na época de Francisco, a opcao tomada causava espanto aos companheiros, quando,
na verdade, o contrario deveria acontecer, uma vez que o santo estaria apenas “na procura
do puro e simples Evangelho de Cristo, sem acréscimos, sem comentarios, na radicalidade
de seu espirito (...) Francisco ndo quis ser outra coisa sendo (...) seguidor do filho do
carpinteiro” (FERNANDES apud RIETVELD, 2024, p. 20). Nesta afirmacdo, nao
podemos deixar de perceber uma resposta ao conservadorismo religioso brasileiro, que
taxava a opc¢do preferencial pelos pobres como subversiva e contraria a fé catélica. Ao
utilizar a figura de um santo da propria instituicdo, o bispo afirmava que, na verdade,
aquela era a opc¢do tomada por figuras que mais se aproximavam do exemplo de Cristo e,

por isso, uma opcao que mais representaria a propria Igreja. Ainda assim, problematizou:

Em meio a nossa civilizacdo do consumo e do desperdicio, no frenesi
do possuir e do acumular sem limites, as expensas das multiddes
marginalizadas, chega-nos oportuna[sic], renascendo por toda parte, a
mistica franciscana. Vivemos a idolatria da riqueza, corrida desenfreada
do lucro (...) Deus voraz, verdadeiro Moloch a quem tudo se sacrifica.
O homem mesmo é a maior vitima, consumidor em corpo e alma,
aniquilado em imolagdes coletivas. (Ibidem., p. 20)

101 Este ¢ um termo em italiano que significa “pobre”, geralmente utilizado em referéncia a Sdo Francisco
de Assis, uma figura narrada como alguém que se fez pobre para viver como iguais, em Assis, na Italia.

131




Ao condenar o0 consumismo, o bispo o colocou como um dos fatores responsaveis
pela desenfreada miséria que atingia a populagdo pobre e marginalizada, uma vez que ele
endossava a “idolatria da riqueza”, comparando esse pensamento a Moloch, que, na
tradicdo biblica, era um deus cultuado pelos amonitas, um povo semita que viveu no
Oriente Médio, mais especificamente oriundo de uma etnia de Canad. Nos escritos
biblicos, esse deus aparece como uma divindade que exige sacrificios, levando ao
oferecimento de animais e humanos em holocausto para obter sua bondade. No exemplo
dado, o homem seria a grande vitima desse sacrificio — isto €, seria sacrificado (ou se auto
sacrificaria) em nome do consumismo e do dinheiro —, pois seriam ‘“animais
consumidores”.

Mais adiante, em 1983, o bispo publicou dois artigos em um breve espaco de
tempo, trabalhando as classes sociais e a fatidica tomada de opc¢do. No artigo intitulado
Classe media e pobres, Dom Luis defendeu que a proposta da Igreja, sobretudo na
América Latina, era construir uma mudanca total na sociedade. De fato, as propostas das
conferéncias episcopais de Medellin e, sobretudo, Puebla, traziam essa ideia. O bispo
deixou de citar os empecilhos, como os adversarios da Igreja dos pobres, que trabalhavam
diariamente para desestabilizar os ditos “progressistas”. Nesse artigo, ele afirmou que a
sociedade latino-americana estava sob a tutela de “mecanismos opressores” e que se fazia
necessaria a libertacdo, e, dessa forma, esse processo deveria ser liderado por pessoas que
saissem do seio da pobreza. Percebemos que, neste escrito, Dom Luis fazia uma critica
as eleicdes do ano anterior®?, que ndo elegeram politicos alinhados & causa dos pobres,
nem que representassem os seus interesses. Dom Luis acreditava que a solucéo viria a
partir da participacdo politica de todos aqueles que sofriam. Scott Mainwaring afirmou
gue a maioria dos catdlicos progressistas acreditava que a participacdo politica era uma
forma de solucdo adequada para os problemas sociais: “os lideres da Igreja popular
enfatizam que, melhor do que qualquer tecnocrata, os setores populares tém consciéncia
das proprias necessidades e tém ideias a respeito de como satisfazer essas necessidades”
(MAINWARING, 1989, p. 257).

102 0 ano de 1982 foi marcado por eleigBes gerais no pais. Na Paraiba, foram vitoriosos apenas candidatos
do PDS e do PMDB, ambos vinculados as grandes oligarquias estaduais. foram eleitos: Wilson Braga —
PDS (governador); Marcondes Gadelha — PDS (Senador); Deputados Federais: 07 do PDS e 05 do PMDB;
e Deputados Estaduais: 22 do PDS e 14 do PMDB. Para mais informagdes: Secretaria do Tribunal Superior
Eleitoral - TSE. Anuario Estatistico do Brasil - 1983. Rio de Janeiro: IBGE, v. 44, 1984. pp. 350 e 351.
Disponivel em: https://biblioteca.ibge.gov.br/biblioteca-catalogo?view=detalhes&id=720. Acesso em:
13/01/2025

132



https://biblioteca.ibge.gov.br/biblioteca-catalogo?view=detalhes&id=720

O bispo, neste escrito citado, fez uma critica a propria Igreja Catolica que, ao
tratar esses “progressivissimos” de modo erroneo, se filiou aos grandes, aqueles que néo

irdo propor reformas necessarias, nem representar os interesses sociais,

Nossa Igreja, por muito tempo, apostou nas liderancas e elites sociais
como possiveis protagonistas da reforma social. De Ledo XIlIa Pio XIlI,
o0 apelo se repetiu, as vezes, com tonalidades draméticas. A educagdo
catdlica consumiu seus melhores recursos na busca desse objetivo:
formar bem as elites; elas se encarregariam de mudar o mundo. Ledo
engano. (Ibidem., pp. 32 - 33)

Dom Luis afirmou que, com a elei¢do de Jodo XXIII, em substituicdo a Pio XII, a
Igreja assumiu uma nova postura, sobretudo com a convocacdo do Concilio Vaticano I,
mas que a sociedade ainda continuava dominada por movimentos tradicionais que nao
pensavam dessa forma, de modo que “vai-Se evidenciando assim que a energia
transformadora vem mesmo das margens do mundo, do potencial dos pobres” (Ibidem,
2024, p. 33), ou seja, a capacidade de acreditar na mudanca politica como mecanismo
para a transformacéo da realidade de pobreza e miséria. Percebemos que, mais uma vez,
0 bispo trouxe, indiretamente em seus artigos, 0 Seu apoio aos novos partidos que se
promoviam no discurso de pertencimento a grandes massas.

No que se refere a participacédo politica da Igreja, o bispo escreveu que, ou a Igreja
assumia o seu papel politico, ou sua funcdo social seria abalada. Ao se afastar da politica,
a Igreja estaria se afastando dos problemas e da vida de seus fiéis; dessa forma, ela teria
que assumir o seu papel de formadora de opinido e alertar as pessoas contra aqueles que
apareciam apenas em periodos eleitorais, tentando garantir seus beneficios préprios. Ele
acreditava que a instituicdo religiosa ndo deveria se limitar a oracdo, mas sim a um
caminho que envolvesse a luta social em favor de quem mais necessitava.

Assim, no artigo intitulado “A Igreja faz politica”, o bispo fez uma
problematizacdo sobre o que € espaco religioso e espago politico, cabendo ao primeiro
dois sentidos: um confinamento a misséo eclesial e um sentido mais amplo, um espaco
que tocaria tudo que diz respeito a vida humana. Por outro lado, o espaco politico ndo
deveria ser entendido apenas como 0s momentos das ferozes campanhas eleitorais, mas
como uma possibilidade de endossar 0 bem comum.

E interessante pensar na participacio politica da lgreja, uma vez que a instituicdo
sempre esteve atrelada a partidos e a figuras politicas, e representantes religiosos sempre
fizeram parte do signo da politica. Inclusive, o préprio golpe civil-militar de 1964 contou

com o0 apoio majoritario da Igreja Catdlica e de seus representantes, como ja vimos. A

133




critica que emergiu em diversos setores da sociedade e da propria Igreja a essa juncdo da
fé com a politica deu-se devido a aproximacao de uma ala com a causa progressista, com
0s pobres e com diversas outras minorias que, historicamente, ndo eram pensadas e

problematizadas dentro da instituicdo. Apesar disso, o bispo foi direto e afirmou,

Se a Igreja ndo quer virar museu - sonho de muito adversario de dentro
e de fora dos muros - se a Igreja quiser assegurar alguma valia, alguma
relevancia no meio do mundo, tera que marcar presen¢a na questdo
politica. Ali onde se dividem os interesses maiores da humanidade,
como poderia faltar o anuncio profético da palavra iluminadora e
questionadora?! Seria omissdo imperdoével sonegar a colaboragdo mais
preciosa para a redencdo comum. (FERNANDES Apud VIANA.
Op.Cit., pp. 14 - 15)

Complementou em outro artigo, publicado em fevereiro de 1983, onde trabalhou
a Opcéo pelos Pobres, no qual o bispo continuou tratando do fato de a situacdo politica
ser dominada pela classe alta. Citou, logo no inicio, que os proprios senhores do poder
assumiam que a situagdo social ndo andava bem e que poderia se tornar ainda mais
complicada. Criticou veementemente aqueles a quem chamou de “fiadores da ordem
estabelecida” (FERNANDES Apud RIETVELD, 2024, p. 33), afirmando que a critica a
esse modelo de vida e de Igreja € feita de maneira simplista, sem um pensamento critico,
em nome da tradicdo e do Cristo. Entretanto, o bispo escreveu que esses n&o
representavam o interesse e o que pregou o principal lider do cristianismo. Ao contrério,
guem representava a vontade de Jesus de Nazaré eram aqueles empenhados em criar uma
nova sociedade.

O bispo, como membro oficial da Igreja, fundamentava seus escritos em textos
biblicos e buscava amenizar as criticas da ala conservadora da Igreja, sobretudo na década
de 1980. Para isso, citou que o Papa Jodo Paulo |1, ao escrever sobre a op¢do tomada pela
Igreja na América Latina, deveria, na verdade, ser uma opcdo assumida pela Igreja
universal, como um elogio. Interessante esse elogio vir do papado que mais condenou as
praticas da rede teologica que o propds. Apesar disso, o Papa realmente fazia a
propositura da opcéo pelos pobres, mas de uma maneira muito diferente da proposta e
vivida pelos bispos, padres e leigos da América Latina, pensando muito mais no espiritual
do que no social. Dom Luis ainda escreveu gque sua op¢ao nao se dava por um pensamento
leviano, mas sob o signo de uma multidao de miseraveis que, em suas peles, restauravam
o perfil de Cristo (Ibidem, 2024).

Em 1984, Dom Luis publicou um relato ocorrido em Campina Grande por ocasiao

de uma conversa pessoal com Ronaldo Cunha Lima, entdo prefeito da cidade. Nesta

134




conversa, o politico relatava situagdes corriqueiras da prefeitura: pessoas se aglomeravam
para pedir ajuda para as mais diversas necessidades. Alguns pediam ajuda para viajar, por
trabalho; outros utilizavam essa justificativa para comprar alimentos. Certo dia, um
senhor pediu ajuda para enterrar dois de seus cinco filhos, que haviam falecido. O
prefeito, ndo acreditando na histéria contada, se ofereceu para ir até a casa do senhor,
constatando que, na verdade, quatro de seus filhos estavam mortos. Uma realidade
deplorével e corriqueira do Brasil até os fins dos anos 1990, retrato da pobreza e da fome
daqueles que viviam no “quarto de despejo” do pais. O bispo finalizou o artigo alertando
seus leitores: “nao ¢ conto literario, ficcdo macabra, criagdo ociosa de gabinete. Isso aqui
¢ fato concreto, ¢ realidade do povo. Tragédia do povo” (FERNANDES Apud
RIETVELD, 2015, p. 52).

A Igreja Catdlica no Brasil resolveu, a partir da década de 1960, trabalhar temas
relevantes todos os anos por meio das conhecidas “Campanhas da Fraternidade”, langadas
sempre nos primeiros meses de cada ano. Em 1985, a CNBB decidiu trabalhar o tema
“Fraternidade e Fome”, sob o lema “pao para quem tem fome”. Podemos observar uma
concordancia entre os escritos e discursos de Dom Luis com aquilo que estava sendo
pleiteado pela Conferéncia Nacional dos Bispos do Brasil. O Papa Jodo Paulo 11, na carta
de langamento da campanha, abordou a fome como uma realidade fixa do Brasil e do

mundo e ainda escreveu que era 0 momento de transformagdes estruturais.

135




Imagem 14: Folder da Campanha da Fraternidade do ano de
1985

14 L

CAMPANHA DA FRATERNIDADE - 1985 - CNBB

Fonte: CNBB

Dom Luis Fernandes escreveu sobre a Campanha da Fraternidade de 1985,
abordando o tema central: a fome. Para ele, trabalhar esse enorme desafio seria a misséo
da Igreja naquele ano — promover o0 acesso a alimentacdo para aqueles que sofriam as
marcas da miséria. O bispo destacou que os indices de fome no mundo inteiro chamavam
atencdo e afirmou que, apesar dos avangos em tantos setores, “ainda estamos sujeitos a
tamanha humilhacdo! Morremos de fome” (Idem., 2024, p. 131). Avangando em sua
analise, ele citou dados do Banco Mundial que apontavam para cerca de 800 milhGes de
pessoas vivendo em condi¢Ges muito inferiores a dignidade humana. Finalizou o texto

com uma critica tanto aos ricos quanto aos militares,

Ora, conta igualmente que j& estdo acumulados na terra tantos bens que
bastariam e sobrariam na sustentagdo condigna da inteira humanidade.
Alias, s6 10% do orgamento militar do mundo seriam suficientes para
alimentar a todos (...) Sem amor e justica ndo ha saida (Ibidem., p. 132)

Ao escrever sobre isso, Dom Luis assumiu um risco que, na verdade, ja enfrentava
desde o inicio dos anos 1960: opor-se a Ditadura Militar, num periodo marcado pela
repressdo e ameacas. Apesar disso, ndo ha registros de coagdo militar direta contra Dom
Luis em Campina Grande, possivelmente devido a sua aproximacao com Burity ou ao
respeito que os militares nutriam pela figura de um representante da Igreja. Esse respeito,

136




porém, é questionavel; talvez néo se tratasse da reveréncia ao bispo em si, mas ao grande
nimero de pessoas que ele representava. O historiador Antonio Torres Montenegro
(2022), em sua obra Histdria, Metodologia, Memdria, destacou a perseguicao, tortura,
exilio e morte de diversos membros religiosos tidos como comunistas, além de ameacas
sofridas por bispos como Dom Helder Camara e Dom Pedro Casaldaliga. Assim, a “ndo
ameaga” a Dom Luis foi, na verdade, uma exce¢do no periodo.

Por ocasido dos vinte anos da Conferéncia de Medellin, Dom Luis escreveu, com
certo tom de frustracdo, um artigo sobre a utopia do encontro dos religiosos latino-
americanos. O texto revelou que o documento, que tentou reinterpretar o Vaticano Il a
luz da realidade e linguagem latino-americana, foi um sonho muito alto para a Igreja local.
A aspiracdo por uma nova época, marcada pela emancipacdo total, pela promocédo da
libertacdo de toda serviddo e pela superacdo da pobreza, era uma tarefa inacabada que
exigia mais bracos e empenho daqueles que partilhavam dessa visdo, ou seja, “a tarefa
imensa de transformar a América Latina naquela nova patria grande que sonhamos”
(Ibidem., p. 325).

Por outro lado, Dom Luis se mostrava preocupado com o conformismo do “Povo
Sofredor”, que indicava falhas politicas, religiosas e sociais na superacdo da pobreza e
miséria. Para justificar esse pensamento, ele recorreu as conversas que teve com seus fiéis
durante viagens pelo interior da Diocese de Campina Grande, onde constatou que a
maioria das pessoas em situacdo de miséria havia perdido a crenca em um futuro
diferente. Diante da situacdo em que viviam, passaram a atribuir tudo a fé, a Deus, o que
Dom Luis entendia como um problema: o catolicismo popular, naquele contexto, reduzia
a figura de Deus a “um figurino mais pagdo do que cristio” (FERNANDES Apud
VIANA, 2018, p. 29), desacreditando na superacdo da pobreza. Por isso, ele defendia que
a Igreja ndo poderia se afastar de seu papel politico, o qual deveria ser desempenhado em
prol da superacdo dessa realidade. Além disso, advertia que a populagdo ndo podia ser
consultada apenas em periodos eleitorais, quando eram “cacados como animais, de quem
se retirava o resto da dignidade e da liberdade, em troca de favores, como um ‘rebanho
inocente, tangido para o matadouro’” (Ibidem., p. 33).

No cerne de seus escritos, Dom Luis reiterava a ideia de que a pobreza era fruto
da falta de compromisso dos governantes. Inicialmente atribuiu a pobreza a auséncia de
politicas sociais; depois ressaltou que a humanidade j& possuia 0s bens necessarios para
suprir as necessidades basicas de todos os viventes; em seguida, assumiu, como bispo

catélico, o papel da Igreja nesse processo; e, por fim, em texto provocador, alertou que o

137




povo estava transferindo para a divindade a responsabilidade pela situacdo em que
viviam, quando, na verdade, a pobreza e a miseria eram frutos da falta de recursos e
investimentos basicos.

Outro problema decorrente da pobreza, analisado por Dom Luis no artigo Vida
Dificil, era a falta de condi¢des para moradia. Ele retomou um pensamento da Assembleia
Geral do Episcopado Brasileiro, que afirmava ser a falta de moradia uma consequéncia
da estrutura econémica do Brasil, uma realidade aflitiva para as massas sem acesso a um
lugar para morar. O bispo também relatou a realidade de diversas “Macabéas” — como
citadas no inicio deste texto — que, sem condi¢cdes de permanecer na terra natal,
migravam para as metrépoles industriais em busca de emprego e melhores condicfes de
vida. Entretanto, a realidade nas cidades era diferente, pois “como na terra agricola, o solo
urbano cada dia mais se reduz ao controle de certa minoria economicamente poderosa em
detrimento de interesse coletivo fundamental” (FERNANDES Apud VIANA, 2020, p.
147). Mais uma vez, Dom Luis reforcou sua critica aos poderosos: de um lado, os grandes
latifundiarios que controlavam as terras e oprimiam os trabalhadores; do outro, os grandes
empresarios da industria que dominavam as cidades e submetiam os trabalhadores a
jornadas exaustivas e mal remuneradas.

Ele chamou atencdo para o fato de que a especulagdo imobilidria aumentava o
valor dos loteamentos, dificultando ainda mais o acesso a moradia. Enquanto havia muita
terra vazia, muitas pessoas nao tinham condi¢cdes econdmicas para adquirir uma casa —
uma miséria habitacional que refletia uma miséria economica e social, “uma simples
consequéncia do capitalismo voraz que se expande na cidade como no campo”
(FERNANDES Apud VIANA, 2020, p. 148). Assim como tantos adeptos do Cristianismo
de Libertacdo, Dom Luis via na Reforma Agraria uma forma necessaria de distribuicédo
das terras.

Todo esse pensamento reformista de Dom Luis também pode ser encontrado em
outros pensadores da Teologia da Libertacdo. Adauto Guedes (2022), ao analisar a
trajetéria do padre José Comblin, destacou que o sacerdote fez uma profunda reflexao
sobre o que seria a “revolu¢do”, que para ele deveria ter um carater mundial. Embora nao
trate a revolucao de forma tdo ampla, é possivel notar aproximagdes entre 0 pensamento
de Dom Luis e o de Comblin, uma vez que ambos entendiam que a Igreja deveria estar
presente no processo revolucionario em favor dos mais necessitados. Diversos outros

autores concordaram com o carater revolucionario da Igreja, como o préprio Engels, que

138




afirmou ser “o cristianismo primitivo (...) como religido dos pobres, dos exilados, dos
amaldigoados, dos perseguidos e oprimidos” (LOWY apud GUEDES, 2022, p. 245).

O pensamento de Dom Luis também se aproxima do de outros autores da Teologia
da Libertacdo, como Leonardo Boff. Em sua obra Igreja: Carisma e Poder, Boff dedicou
um capitulo inteiro a tematica “A Igreja e a luta pela justi¢a e pelo direito dos pobres”
(BOFF, 2022, p. 57), analisando como, a partir da Conferéncia de Puebla, a Igreja latino-
americana passou a se empenhar na defesa dos direitos das camadas mais pobres da
populacéo. Sobre a justica, afirmou que, apds 1968, a Igreja brasileira quebrou o siléncio
e fundou organizacbes que davam voz a luta por justica, tais como a CJP (Comissdo
Justica e Paz), o CIM (Conselho Indigenista Missionario), a CPT (Comissao Pastoral da
Terra) ¢ o Movimento Custo de Vida, que visavam oferecer “um servigo da Igreja ao
oprimido contra o pecado do esbulhamento [sic] a que estd submetido” (BOFF, 2022, p.
60). Sobre os pobres, Boff analisou documentos nascidos da necessidade de compreender
a proposta da Igreja latino-americana, como “Nio oprimas teu irmido”'%, “Eu ouvi os

clamores de meu povo”1%, “Marginaliza¢io de um povo”%®

e “Exigéncias Cristas de uma
ordem politica”, entre outros.

Outra aproximacao entre Dom Luis e Boff estd na relacdo entre Igreja e politica.
Boff também afirmou que, na tradicdo e no magistério da Igreja, a politica é vista como
uma dimensdo intima da fé. Para isso, utilizou os textos da Conferéncia de Puebla e
concluiu que “praticar a politica (...) € lutar pela justi¢a de todos” (Ibidem, p. 67). Assim
como Dom Luis, Boff fez distingdes sobre o que entende por politica, usando “Politica”,
com “P” maiusculo, e “politica”, com “p” minusculo: a primeira refere-se a busca pelo
bem comum, pela dignidade humana e em favor dos mais necessitados; a segunda
corresponde a politica partidaria. Dom Luis escreveu que esta ultima, especialmente
durante as campanhas eleitorais, pode ser feroz. E importante lembrar que a Igreja ndo
despreza nenhuma dessas duas dimensGes, mas, para Boff, na politica partidaria, os
membros ordenados da Igreja ndo deveriam se envolver, cabendo essa atuagdo apenas aos
leigos (Ibidem, p. 69).

Dessa forma, Dom Luis, em seus artigos, construiu uma narrativa religiosa e

politica para justificar a necessidade da opcao preferencial pelos pobres. Ao colocar 0s

108 Documento de 1974, escrito por Bispos do estado de Sao Paulo.

104 Documento de 1973, escrito por religiosos do Nordeste.

105 Documento de 1974, escrito por Bispos do Centro-Oeste.

106 Documento da CNBB, de 1977. Para mais informag@es: BOFF, Leonardo. Igreja: Carisma e Poder.
Editora Vozes: Petropolis, 2022. Pagina 59 e seguintes.

139




necessitados como centro de suas andalises, 0 bispo posicionou-se em 0posicdo aos
conservadores religiosos, ao governo militar e a toda construcdo politica autoritéria.
Evidentemente, ndo podemos ignorar a estrutura organizacional na qual Dom Luis estava
inserido, a qual Ihe impunha limites e fronteiras para desempenhar seu papel. Ainda
assim, é possivel observar que seus escritos estdo inseridos em uma luta social
incorporada pelo Cristianismo de Libertacdo a sua teologia — ou seja, a proposta de
libertacdo de toda servidé&o.

A Teologia da Libertacdo promoveu a Igreja Catdlica para além do campo
exclusivamente religioso, compreendendo-a como uma instituicdo social que deveria
praticar a praxis, entendida como a consciéncia de que ndo basta a oracdo enquanto as
pessoas morrem de fome, vivem sem moradia e sem perspectivas de vida. A ideia de uma
vida digna, para o pensamento da Teologia da Libertacdo e daqueles que dela se
aproximam, como Dom Luis, ndo poderia ser uma utopia distante nem algo depositado
nas maos de um ser inalcancével. Pelo contrério, deveria ser fruto de uma luta social,

apoiada por um Deus préximo, pobre e do povo.

140




3.2 “0Q Homem e o Trabalho”: reflexdes de D. Luis Fernandes acerca do

operariado.

O trabalho é um tema presente em quase todas as narrativas biblicas. Do inicio ao
fim do livro sagrado para os cristéos, o ato de trabalhar € narrado como uma continuidade
do exercicio de Deus, algo que conecta 0 homem ao seu Criador. Com a expulsdo dos
primeiros habitantes do Eden, o trabalho tornou-se arduo e pesado. Entretanto, diversos
profetas da narrativa biblica passaram a denunciar as injusticas e as condi¢Ges
degradantes de trabalho, um tema também presente nos escritos da Teologia da
Libertacdo, que, ao denunciar essas problematicas, se posicionaram na luta para entender
e superar a realidade vivida por tantos brasileiros.

Considerando que o Brasil passava por mudangas em todos 0s segmentos sociais,
o0 trabalhador — historicamente oprimido e submetido a péssimas condi¢Ges de vida e
trabalho — comegou a compreender sua participacdo no cenario econémico e social,
organizando-se para levar adiante lutas que ganharam forca com as greves. O jornalista
Elio Gaspari (2016), ao relatar as greves trabalhistas durante a Ditadura Militar, afirmou
que, apesar das criticas a monopolizacdo dos sindicatos, os trabalhadores, sob a lideranca
de seus representantes, realizaram as maiores greves daquele periodo até entdo registradas
no pais.

Diversas figuras passaram a apoiar a luta dos trabalhadores e a pensar em suas
necessidades, a exemplo de Dom Luis Fernandes, que, além do apoio pratico, escreveu
uma série de artigos analisando a situacdo do trabalho e estabelecendo uma relacao direta
com a Enciclica Laborem Exercens, publicada pelo Papa Jodo Paulo Il em 1981, por
ocasido dos noventa anos da publicacdo da Rerum Novarum, ja abordada nesta
dissertacdo. Esta enciclica tratou do papel do trabalhador na vida e na sociedade,
destacando alguns pontos importantes: 1) O trabalho foi apresentado pelo Papa como algo
de suma importancia para a humanidade, vinculando-o as transformacfes no mundo do
trabalho decorrentes da globalizacdo e da industrializacdo; 2) O Papa destacou que 0
trabalho aproxima o homem de Deus no processo da cria¢do, ou seja, trabalhar ndo é
apenas uma necessidade econémica, mas uma forma de colaboragcdo com Deus. Para isso,
ele dividiu o trabalho em dois niveis: o objetivo, que corresponde ao esforco humano na
transformacéo da natureza, e o subjetivo, que corresponde a forma como o trabalhador,
em sua subjetividade, é atingido pelo trabalho — ou seja, a dignidade conferida ao

operario.

141




Em um segundo momento, o documento passou a tratar o homem enquanto sujeito
desse processo, afirmando que todo trabalho deve garantir condi¢des dignas para o
desenvolvimento da fungdo, como salario justo, descanso e lazer, além de denunciar as
condi¢des miseraveis, especialmente em paises pobres. O trabalho, na enciclica, foi visto
como um mecanismo de construcdo da solidariedade e uma forma de promoc¢édo do bem
social, por isso atribuiu a ele uma missdo redentora. Essa enciclica provocou uma reflexao
profunda sobre o papel do trabalho na humanidade, propondo que ele seja sempre
humanizado.

N&o ha davidas de que, pela escrita e pelo conteddo, essa foi uma enciclica
relevante para o Cristianismo de Libertacdo, especialmente no ambito teérico da Teologia
da Libertacdo, que também propunha o trabalho como espaco de luta, justica e
transformacéo social.

Foi com base nessa enciclica que Dom Luis publicou uma sequéncia de oito
artigos entre 1981 e 1983, ampliando a discussao sobre o documento, iluminando-o a luz
da Teologia da Libertagdo e das Conferéncias Episcopais Latino-Americanas, e
interligando de forma veemente o texto do Papa Jodo Paulo Il a realidade dos
trabalhadores brasileiros. Como ja mencionado, Dom Luis buscou aproximar o que o
Papa escreveu de seus leitores semanais no Jornal da Paraiba, e por diversas vezes
amenizou a fama de conservador que Jodo Paulo Il carregava, especialmente em relacédo
a opcdo preferencial tomada pela Igreja na América Latina.

Dom Luis, assim como Leonardo Boff e outros tedricos da libertacdo, analisou o
trabalho a partir dos livros biblicos, defendendo que ele faz parte de um designio superior,
fundamentado no principio de que o trabalho é uma continuidade da vontade de Deus.
Nos seus artigos, afirmou a necessidade de que o trabalho seja exercido em condicGes

dignas, rejeitando a ideia de que o capital seja o fim Gltimo da existéncia humana.

Tabela 2: Artigos de Dom Luis Fernandes no Jornal da Paraiba sobre o tema “Trabalho” (1981 —

1983)
Salvar a vida Jornal da Paraiba 1981
Primazia do Trabalho Jornal da Paraiba 1983
O problema do trabalho Jornal da Paraiba 1983
O homem e o trabalho Jornal da Paraiba 1983

142




A condigéo da mulher Jornal da Paraiba 1983
Trabalho Capital Jornal da Paraiba 1983

O problema Social Jornal da Paraiba 1983
Teologia do trabalho Jornal da Paraiba 1983

Fonte: VIANA, 2019.

Nestes artigos, Dom Luis sinalizou sua aproximacéo com o Papa, inicialmente
demonstrando estar alinhado com as publicacdes oficiais de Roma, especialmente em um
contexto no qual os tedlogos da libertacdo eram frequentemente taxados de distantes da
“Cidade Eterna”. Além disso, o Bispo buscava amenizar sua imagem de subversivo,
considerando que a década de 1980 marcou o inicio das puni¢cdes e adverténcias aos
adeptos da Teologia da Libertacdo. Dessa forma, a partir de uma leitura ampla de
materiais religiosos, literarios e cientificos, Dom Luis publicou sua interpretacdo do
documento papal, relacionando a realidade do Brasil e da Paraiba com a da Diocese de
Campina Grande, chegando até a organizar um evento publico para discutir a Laborem
Exercens e a situagdo dos trabalhadores no pais.

O primeiro artigo, intitulado Salvar a Vida, foi publicado poucos meses apos a
divulgacdo da enciclica e apresentou o documento como uma demonstracdo do
dinamismo do Papa e da adaptacdo da Igreja as novas reivindicagdes da modernidade,
reforgando o compromisso da instituicdo com as causas humanas. Ao retomar trechos da
enciclica, Dom Luis afirmou que o trabalho deve estar em constante atualizacdo e
melhoria, dada a emergéncia frequente de novos desafios. No mesmo artigo, o Bispo
aproveitou para manifestar sua preferéncia politica e seu desapreco pelo conservadorismo
brasileiro, que, segundo ele, ndo reconhecia a real preocupacdo da Igreja com a vida
humana, limitando-se ao rito, ao passo que o Papa, ao se distanciar da Capela Sistina,
deixava claro que “...se angustiava com as novas interrogacdes € 0s novos problemas do
agitado mundo do trabalho” (FERNANDES Apud VIANA, 2020, p. 123), tratando de
temas como saléario, greve, sindicatos e desemprego.

Em artigos posteriores, Dom Luis abordou o problema do trabalho, analisando
como a transformacdo do trabalho — de uma necessidade natural do homem para um
instrumento de opressao do grande capital — fez da atividade um problema social, motivo
pelo qual a “Igreja dos pobres” deveria intervir para promover a justica social a todos 0s
povos. O Bispo também observou que o documento papal ndo se debrucava sobre a

multiplicidade de questdes que poderiam ser abordadas, sem especificar quais seriam,

143




mas ressaltou que o “operario-Papa” (FERNANDES Apud VIANA, 2020, p. 123)
reconheceu as novas interrogacgdes que emergiam do mundo do trabalho.

Dom Luis ressaltou que, na tradi¢cdo religiosa, o cristdo é aquele que acredita na
dignidade do homem e, por isso, ndo deveria compactuar com a negacdo dos direitos da
classe trabalhadora, manifestada na pobreza, na miséria e no desemprego. Ademais,
criticou regimes ditatoriais que, embora se proclamassem progressistas, “continuam
praticando a tortura e o genocidio” (FERNANDES Apud VIANA, 2020, p. 114), fazendo
referéncia direta as opressdes sofridas pelos trabalhadores sob o pretexto de progresso e

patriotismo. Além disso, afirmou que,

dessa dignidade intangivel da pessoa é que resulta o intrinseco valor e
a consequente primazia do trabalho humano, uma das caracteristicas
gue distinguem o homem. Aqui esta, no pensamento de Jodo Paulo I,
0 ponto chave de saida para magna questdo social: o trabalho é o valor
maior! E ndo a maquina. E néo o lucro. E ndo o capital. (FERNANDES
Apud VIANA, 2020, pp. 114-115)

Ao afirmar que o trabalho é a primazia do homem, ou seja, uma expressdo da
dignidade do ser humano, Dom Luis colocou em xeque todo um sistema econdmico no
qual o operario, submetido a instrumentos de opressdo, permanecia a mercé do patrao.
Observa-se aqui uma aproximagdo com a teoria marxista da mais-valia, segundo a qual o
lucro se origina da exploracéo do trabalhador, desencadeando a luta de classes. O Bispo
abordou esse tema explicando que, de um lado, essa luta se fazia necessaria diante de um
sistema funesto, cujo signo central é a desigualdade; em outras palavras, o capitalismo foi
avaliado como uma selvageria que deu origem ao conflito entre trabalho e capital.
Contudo, Dom Luis deixou claro que a proposta da Igreja, inclusive da ala a qual
pertencia, ndo se tratava de uma aproximagao com o marxismo, mas sim de uma luta pela
justica social. Ele ndo se deteve a explicar como essa ideia econémica promovida pela
Igreja seria posta em pratica, sem a participacdo dos sistemas capitalista e socialista,
limitando-se a concordar com o Papa quanto a transformacéo e a aplicacdo de uma nova
justica social.

Sobre essa questdo, Dom Luis dedicou o artigo Primazia do Trabalho para
abordar a importante participagdo da Igreja na “onda trabalhista”, ou seja, como
gradativamente a instituicdo religiosa passou a discutir os grandes problemas da

sociedade moderna, colocando-se a servigo do povo. “Estamos tocando com o dedo

144




realidades basicas, desafios vitais. O problema do trabalho é o problema do homem:
‘dimensdo fundamental’, na estrutura mesma da vida” (FERNANDES Apud VIANA,
2020, p. 116). Isso significava colocar a Igreja ao lado do povo, conforme proposto pelas
conferéncias episcopais latino-americanas. Ademais, ressaltou que o documento papal
criou uma teologia especifica, ao contribuir para discernir a real necessidade do trabalho
por diversos motivos: primeiramente, porque a crenga cristd sustenta um Deus
trabalhador, que confiou ao homem a misséo do trabalho para a promocgao do bem social,
ou seja, trabalhar, em seu sentido original religioso, seria um componente da existéncia
humana, uma vocacéo e ndo uma fatalidade humilhante, como era a experiéncia de muitos
trabalhadores.

A critica mais contundente do artigo expressava a preocupac¢ao de Dom Luis com
a visdo pejorativa do trabalho, que diminui a dignidade humana e despreza o trabalhador.
Relembrou que Jesus de Nazaré ndo esteve ao lado dos poderosos e ricos, mas sim dos
trabalhadores, dos pobres e dos excluidos, termos centrais em seus discursos publicos.

A defesa do trabalho como um mecanismo para 0 bem da humanidade
fundamentou-se na ideia de que as condi¢Oes laborais deveriam propiciar ao operario
crescimento e desenvolvimento, nunca destruicdo, através de condicdes dignas, jornadas
justas, salarios adequados e valorizacdo dos empregados. Além disso, no artigo O Homem
e o Trabalho, Dom Luis colocou em foco a problematica do desemprego, tema critico no
Brasil, especialmente no Nordeste, onde a maioria dos jovens, sem opc¢des, migrava para
as regifes Sul e Sudeste. Citando trechos da enciclica, ele argumentou que o poder
publico deveria criar mecanismos de auxilio aos desempregados, que ja contribuiram com
a nacdo, evitando que fossem submetidos a condic¢des de vida precarias ao migrarem para
grandes centros urbanos. Essa critica permaneceu presente em seus escritos mesmo apos
0 periodo analisado nesta dissertacao.

Um tdpico recorrente nas reflexdes de Dom Luis era a rejeicdo da reducdo do
trabalho a mera mercadoria do capital, sobretudo diante da concentracdo de riqueza nas
méaos de poucos detentores do poder econdmico. Ao relacionarmos seus escritos sobre
pobreza com os dedicados ao trabalho, percebe-se um discurso coerente em defesa de
uma vida digna, justa e livre de opressdo. Em O Trabalho e o Capital, afirmou que seu
pensamento e mesmo o escrito do Papa poderiam ser vistos como uma subversao a ordem
vigente, a doutrina tradicional catdlica e, particularmente, como uma infiltragdo
comunista na Igreja. No entanto, reforcou que todo esse processo de opgdes estava

pautado no Evangelho e em documentos oficiais da Igreja Romana. Dom Luis

145




compreendia o capital como o conjunto de meios de producdo, “fruto do patrimoénio
historico do trabalho” (FERNANDES Apud VIANA, 2020, p. 134).

Neste ponto, evidencia-se novamente uma aproximagdo com Marx, que em O
Manifesto do Partido Comunista asseverou gque, uma vez que a classe trabalhadora
produz toda a riqueza, esta é apropriada pelas classes dominantes, que a concentram em
suas maos (MARX; ENGELS, 2015). Seguindo essa ldgica, para Dom Luis ndo poderia
haver duvidas quanto ao papel da Igreja neste processo, que deveria,

Esta dito de uma vez por todas: o capital deve subordinar-se ao trabalho,
por questdes de principio, por ordem de valor, por fidelidade a natureza
das coisas. O capital para o trabalho; o trabalho para 0 homem; eis a
sequéncia correta, harmoniosa, intocavel, se pretendemos assegurar o
lugar devido da pessoa humana, como “sujeito € autor € por isso mesmo
como verdadeira finalidade de todo o processo de producdo” e da ordem

economica (L.E.,7). (Ibidem., p. 136)

Ainda nessa sequéncia, Dom Luis analisou o que o documento papal afirmou
sobre a condicdo da mulher no mercado de trabalho. No inicio da década de 1980, a
participacdo feminina em posicOes de destaque na sociedade ainda era muito reduzida, e
0 debate sobre o tema ganhava forca de forma acalorada. O documento pontificio
ressaltou que o trabalho e a vida econdmica deveriam ser pensados em funcao da pessoa
humana, destacando a importancia de considerar a participagao da mulher, respeitando as
necessidades e fungdes proprias de cada uma. Embora Dom Luis tenha considerado que
alguns discursos feministas da época soassem agressivos, criticou com veeméncia a
cultura machista brasileira, que persistia na narrativa de superioridade masculina.
Defendeu que os direitos femininos necessitavam de apoio e aprofundamento para
avangar plenamente, afirmando que “os cristdaos tém que assumir o desafio de corrigir
essas tristes distor¢des e deprimentes preconceitos” (FERNANDES Apud VIANA, 2020,
p. 132).

Dedicado a enciclica Laborem Exercens, Dom Luis organizou, em 1983, um
simposio para dialogar com diversos setores sociais sobre o documento e sua relagdo com
a vida dos trabalhadores. Sobre o evento, ressaltou o principal éxito: o envolvimento de
distintas classes sociais. Na manhd do dia 1° de maio, ocorreram encontros na

universidade e em locais periféricos de Campina Grande, e, no periodo da tarde, a

146




Assembleia Popular reuniu operarios que expuseram publicamente as suas reais
condigOes de vida e trabalho (Ibidem, pp. 137-138).

Esse evento evidenciou uma ideia central para este trabalho: para Dom Luis e para
os tedlogos da libertacdo, a praxis — ou seja, a acdo concreta — era um componente
essencial da vida religiosa. Era imprescindivel que o privilégio religioso, detido por ele
enquanto bispo da Diocese de Campina Grande, fosse exercido em favor daqueles
contemplados pela opgao preferencial, neste caso, os trabalhadores. Por isso, acreditava
que essa deveria ser a prioridade do discurso da Igreja, enfatizando que “constatar essa
cruel realidade (...) ndo € crime nenhum. Criminoso seria escondé-la, hipocritamente.
Pecado € negar ou recusar a parcela de responsabilidade que nos toca na procura de saidas
decentes ¢ urgentes” (Ibidem, pp. 139-140). Ademais, ressaltou que as solugdes deveriam
emergir dos proprios operarios, fundamentando assim a ideia de uma teologia do trabalho
concebida a partir da promog¢do humana e da libertacao total da servidao.

O soci6logo Eder Sader (1988) analisou a luta dos trabalhadores no contexto da
redemocratizacdo do Brasil e o papel desse processo na emergéncia de novos atores
politicos na dindmica popular, entre eles a Igreja Catolica. Destacou que as Comunidades
Eclesiais de Base (CEBs) foram mecanismos fundamentais de conscientizacdo dos
trabalhadores, prestando-lhes apoio material e espiritual. Esse amparo foi decisivo para a
mobilizacdo e fortalecimento das greves, movimentos e lutas por direitos e liberdade, uma
vez que os valores morais e religiosos catolicos se integraram a luta politica dos
trabalhadores, que interpretavam suas vidas a luz dos textos biblicos e documentos
pontificios, como foi analisado aqui. Sader ndo sé destacou as transformacfes do
movimento operario, mas também a importancia da Igreja como aliada, parte integrante
da luta por justica e ascensao social da classe trabalhadora.

Ja Daniel Aardo Reis, em sua obra Ditadura e Democracia no Brasil, examinou o
periodo da Ditadura Militar com foco na exploragcdo dos trabalhadores e no controle
estatal. Segundo ele, o regime desarticulou a0 maximo os movimentos sindicais por meio
de censura e vigilancia. A Igreja Catolica, sobretudo sua ala progressista, ofereceu um
espaco de resisténcia contra a repressdo governamental. A atuacdo de figuras eclesiasticas
como Dom Luis, comprometidas com o Cristianismo de Libertacdo, fez da Igreja um
espaco de liberdade e luta para aqueles que sofriam as marcas da pobreza, opressédo e
desemprego, denunciando as condicdes precarias impostas pelo regime. Aardo Reis
(2014) ressaltou a importancia da aproximacao entre as lutas sociais e o progressismo da

Igreja no Brasil, argumentando que, diante do sistema excludente escancarado pela

147




Ditadura, a Igreja passou a ser um canal crucial para denunciar desigualdades e opressoes.
O autor contribuiu significativamente para os estudos do periodo, evidenciando que
diversas liderancas religiosas foram pegas fundamentais na resisténcia dos movimentos
populares, consolidando a ala progressista da Igreja como uma grande aliada no processo

de redemocratizacdo nacional.

148




4. Consideragdes finais

A Igreja Catdlica possui, em sua tradicdo e magistério, pensamentos que sdo
interpretados a partir da realidade de quem os elucida. Entretanto, diante de diversas
necessidades, passou a se preocupar com essas interpretacdes, sobretudo aquelas que se
abriam para o progresso da vida humana, dos pobres, dos marginalizados e, enfim, das
minorias. Com o apogeu do século XX, a instituicdo abriu suas portas para analisar aquilo
que de mais contraditdrio enfrentava em sua estrutura: a modernidade. Esse foi um dos
principais motivos para a abertura do processo ecuménico do Concilio Vaticano Il que,
de fato, resultou em diversos documentos que analisaram, problematizaram e prepararam
a lgreja para os desafios vindouros.

Essas interpretacdes provocaram, especialmente na América Latina, uma grande
movimentacdo que se confundia entre o religioso e o politico, devido, sobretudo, aos
governos ditatoriais que impunham censura e promoviam mortes em quase todo o
continente, além de agravarem uma extrema situacdo de pobreza e miséria. Esse processo
influenciou as Conferéncias Episcopais Latino-Americanas, que, a partir da realidade
local, buscaram compreender os desdobramentos do Vaticano Il. As cinco conferéncias
do episcopado local — com destaque especial para Medellin e Puebla —, ao analisarem as
precarias condi¢des de vida e a situacdo a que a populacdo estava submetida, como a falta
de mantimentos basicos e a violacdo dos direitos humanos, resultaram na conhecida op¢édo
preferencial pelos pobres e oprimidos, inserindo a Igreja da América Latina nas lutas
sociais.

E desse processo que nasce a Teologia da Libertacdo, analisada no capitulo dois
deste trabalho, com principios voltados para a libertacdo de toda opressdo e a superacdo
da pobreza, miséria, fome e demais injusticas sociais. Esses ideais foram disseminados
pelas Comunidades Eclesiais de Base, instrumentos de mobilizag&o social em prol do
bem comum, pautados pelo método de ver a realidade, julgar o problema e agir conforme
a necessidade local.

Contudo, tais aspiragdes, em um contexto de governo ditatorial e de uma
instituicdo marcada por conservadores contrarios aos progressistas, eram consideradas
atos subversivos. Por esse motivo, diversos pensadores e adeptos da Teologia da
Libertacdo foram perseguidos dentro e fora da Igreja. A hierarquia catolica mostrou sua

face contraria ao protagonismo de leigos e membros ordenados que abragassem esse

149




pensamento, que defendia a inseparabilidade entre fé e politica — aqui analisada como um
caminho Unico, pois tudo o que acontece dentro da instituicao é, intrinsecamente, politico,
fato evidenciado na disputa entre conservadores e progressistas dentro da Igreja.

Dentre tantas figuras da América Latina, Dom Luis Gonzaga Fernandes se destaca
na analise deste trabalho. Potiguar, de familia humilde e raizes na fé popular, fez a opcao
preferencial pelos pobres antes mesmo da Igreja latino-americana. Ordenado padre em
Roma, um dos seus primeiros atos apds a ordenacdo foi refletir sobre como poderia
influenciar o bem comum. Escreveu uma carta aos pais e iniciou seu pastoreio no
Seminario Arquidiocesano da Paraiba, buscando meios para implementar a tdo sonhada
abertura da Igreja. Por sua dedicacdo e influéncia nesse processo, foi convidado pela
Igreja Catolica, por ocasido do Vaticano I, a ser sagrado bispo — ungindo, assim, a cabeca
que ja trazia em mente os pensamentos traduzidos no grande Concilio Ecuménico e na
celebracdo secreta do Pacto das Catacumbas, para uma Igreja servidora e pobre.

Em Vitoria, Espirito Santo, Dom Luis dedicou-se a implantar todos os resultados
dessa abertura, por meio das Comunidades Eclesiais de Base. Sua influéncia transformou
a Arquidiocese de Vitoria em um polo de estudos, analises e visitas de pesquisadores de
dentro e fora do meio catolico, interessados em compreender essa verdadeira revolugdo —
da fé unida a préatica — para clamar por melhores condi¢des de vida e justica social. Além
das préaticas das CEBs, Dom Luis apoiou movimentos de resisténcia a Ditadura Militar,
enfrentando mecanismos de opressao e perseguicdo, sendo visto como subversivo e, ndo
surpreendentemente, como comunista. Obviamente, as aspira¢fes do velho economista
alemdo — Karl Marx — fizeram parte das leituras do bispo brasileiro e podem ter
influenciado seu pensamento, acdes e escritos. Entretanto, 0 maior exemplo que Dom
Luis reiterava era a vivéncia do lider catolico Jesus de Nazaré, figura por ele retratada
como pobre, amante dos pobres e revolucionario da justica social. Por isso, alimentou os
pobres, clamou por justica junto @ Comissao Justica e Paz, abriu as portas da Igreja para
que manifestantes ndo fossem torturados pela forca militar e divulgou a situacéo politica
e econdmica do Brasil por meio de folhetos e livretos em linguagem popular e acessivel.
Por ocasido do XV Encontro Regional da ANPUH-ES, em 2024, ao finalizar uma
apresentacdo sobre Dom Luis Fernandes e as CEBs no Espirito Santo, um dos presentes
afirmou que todo o pensamento da esquerda capixaba ainda hoje € influenciado pelas
ideias e pessoas formadas por Dom Luis, sintetizando bem o impacto do bispo junto aos

espiritas-santenses.

150




Ao chegar em Campina Grande, Dom Luis trouxe uma bagagem repleta de
memorias, histdrias e ideias a serem postas em prética para dar continuidade ao trabalho
iniciado por seu antecessor, Dom Manuel Pereira. As Comunidades de Base, tanto na
cidade quanto no interior da Diocese, continuaram sendo 0 signo de seu pastoreio.
Diversas paroquias foram criadas gracas a sua atuacdo episcopal, e a participacdo dos
leigos foi pecga-chave para que o projeto politico-religioso de Dom Luis alcangasse o
patamar desejado. Na Paraiba, desenvolveu o hébito de escrever, vendo o jornal como um
meio para compartilhar seus pensamentos sobre religido e politica, sempre analisando
como o0 povo pobre era o mais afetado pela auséncia de politicas publicas e pela
manutencdo dos mesmos grupos politicos opressores, tanto localmente quanto
nacionalmente. Seus artigos semanais construiram uma obra teérica de peso, que este
trabalho apenas aborda de forma resumida. A influéncia de Dom Luis na Paraiba foi
significativa, mas seu trabalho sofreu certo apagamento, talvez em razdo do
conservadorismo predominante na regido onde atuou.

Naturalmente, a luta do bispo foi recebida com dualidade tanto entre capixabas
quanto paraibanos: uns o viam como aquele que seguia a Igreja e Jesus de Nazare, que
optou pelos pobres e fez uma legitima associacdo entre fé e politica; outros o encaravam
como subversivo, alguém que ndo representava 0s pensamentos nem as normas da Igreja.
A busca pela unanimidade ndo fazia parte das ideias de Dom Luis, que valorizava a
diversidade de opiniGes como necessaria em uma estrutura democratica. Além disso, ele
esteve inserido no apogeu das lutas sindicais, por direitos humanos, pela terra e por uma
Igreja mais proxima do povo, trocando ideias e fundamentos tedricos com outros nomes
da Teologia da Libertacdo, como Dom José Maria Pires, Dom Helder Cadmara, Leonardo
Boff, Frei Betto e tantos outros, cujos pensamentos ndo eram uniformes.

Estudar a obra de Dom Luis abriu um amplo leque de possibilidades para analises,
pesquisas e visdes sobre aquilo que foi escrito e vivido em um dos momentos politicos
mais extremos da histdria brasileira. Sua ideia de ndo ser um bispo preocupado apenas
com o religioso, contrariando o pensamento conservador catélico, deixava claro que Dom
Luis compreendia a praxis como parte inseparavel da vivéncia religiosa — traduzida na

politica como luta pela liberdade, pelo bem comum e pela democracia.

151




Referéncias

Periddicos:

Espirito Santo:

Jornal A Gazeta — ES: 1976 - 1981
Jornal do Povo: 1981
Jornal da Cidade: 1981
Jornal A tribuna: 1981

Paraiba:

Gazeta do Sertdo: 1981
Diario da Borborema: 1981
A Gazeta: 1981
A Uniao: 1981
Jornal da Paraiba: 1981 — 2003.

Arquivos:

Arquivo da Arquidiocese de Vitoria - ES
Arquivo Publico do Estado do Espirito Santo
Arquivo da Catedral Diocesana de Campina Grande — PB
Arquivo da Diocese de Campina Grande - PB
Arquivo da Arquidiocese da Paraiba - PB
Arquivo Paroquial de Pau dos Ferros — RN
Arquivo do Sistema Nacional de Informacgdes — Agéncia Central




Entrevistas:
BETTO, Frei. Entrevista concedida a Victor da Rocha Silva Janior. 2023. (40 min.)

BUAIZ, Vitor. Entrevista concedida a Victor da Rocha Silva Janior. Vitoria, 2023. (43
min.)

CARARO, Marlene. Entrevista concedida a Victor da Rocha Silva Jinior. Vila Velha,
2023. (62 min.)

LODI, Claudio. Entrevista concedida a Victor da Rocha Silva Junior. Vila Velha, 2023.
(78 min.)

MEDEIRQOS, Padre José Acirio. Entrevista concedia a Victor da Rocha Silva Junior.
Campina Grande, 2024. (52 min.)

PEREIRA, Giovanna. Entrevista concedida a Victor da Rocha Silva Junior. Vitoria,
2023. (80 min.).

POLA, Dante. Entrevista concedida a Victor da Rocha Silva Junior. Vitoria, 2023. (64
min.)

RIETVELD, Padre Jan Joris. Entrevista concedida a Victor da Rocha Silva Junior.
Campina Grande, 2024. (50 min)

VIANA, Padre Rdmulo Remigio. Entrevista concedida a Victor da Rocha Silva Junior.
Campina Grande, 2024. (147 min.)

Fontes:

ARQUIVO ECLESIASTICO DA ARQUIDIOCESE DA PB, Fundo chancelaria, serie:
Atos do Governo Arquidiocesano. Subsérie: Provisdes e nomeacdes, notacdo: C: a/2
(006). E1 P1, p. 168.

ARQUIVO ECLESIASTICO DA ARQUIDIOCESE DA PB, Fundo chancelaria, serie:
Documentos do Clero. Subsérie: Trago Biograficos, notagdo: C: g/6 (042 a 061). A02
p158.

CONCLUSOES DA CONFERENCIA DE MEDELLIN, 1968. Trinta anos depois,
Medellin ainda é atual? Sao Paulo. Paulinas, 1998. 283pp.

CONCLUSOES DA 11l CONFFERENCIA GERAL DO EPISCOPADO LATINO-
AMERICANO, Evangelizagdo no presente e no futuro da América Latina. Texto
oficial. Puebla de Los Angeles, 1979. Disponivel em:
https://portal.pucminas.br/imagedb/documento/DOC_DSC_NOME_ARQUI1201309061
82452.pdf. Acesso em: 10/09/2023.

153



https://portal.pucminas.br/imagedb/documento/DOC_DSC_NOME_ARQUI20130906182452.pdf
https://portal.pucminas.br/imagedb/documento/DOC_DSC_NOME_ARQUI20130906182452.pdf

CONGREGACAO PARA O CLERO. Instrugdes sobre alguns aspectos da Teologia
da Libertacdo. Vaticano: 1984. Néo paginado. Disponivel em:
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc
19840806 _theology-liberation_po.html?utm_medium=%2Fartigos%2Fteologia-da-
libertacao#_ftnref3. Acesso em: 10/03/2024.

DANIEL, Sandra. Dom Luis Gonzaga Fernandes, bispo de Vitéria (ES). Vitoria:
Contexto Editora, Jornalismo e Assessoria, 2006.

ESTADO DO ESPIRITO SANTO. Institui 0 Prémio Dom Luis Gonzaga Fernandes e
da outras providéncias. Vitoria - ES: Governo do Estado, 2004. Disponivel em:
https://www3.al.es.gov.br/Arquivo/Documents/legislacao/html/LO7844.html. Acesso
em: 06/06/2024.

FERNANDES, Dom Luis. Como se faz uma Comunidade Eclesial de Base. 3. Ed.
Petrépolis: Vozes, 1984.

. [Carta] 02/set/1981. Vitdria.1f. Carta de despedida de Dom Luis
Fernandes ao povo Capixaba.

FERNANDES, Jodo Bosco. Memorial de Familia. Pesquisa Genealdgica. Halley:
Teresina, 1994.

JOAO XXIII, Papa. CONSTITUICAO APOSTOLICA HUMANAE SALUTIS.
Vaticano, 1961. Ndo paginado. Disponivel em: https://www.vatican.va/content/john-
xxiii/pt/apost_constitutions/1961/documents/hf_j-xxiii_apc_ 19611225 humanae-
salutis.html. Acesso em:24/10/2023.

JOAO PAULDO I, Papa. Discurso do Papa Jodo Paulo 11 na Solene Sesséo de
Aberturo da 11 Conferéncia Geral do Episcopado Latino-Americano. Puebla de
Los Angeles, 1979. Nao paginado. Disponivel em: https://www.vatican.va/content/john-
paul-ii/pt/speeches/1979/january/documents/hf_jp-ii_spe 19790128 messico-puebla-
episc-latam.html. Acesso em: 20/07/2024.

. [Carta] 06/nov/2000. Roma. [para] FERNANDES, Luis Gonzaga,
Dom. 2f. VVotos de estima e festejo pelos cinquenta anos de ordenacao sacerdotal de
Dom Luis.

. Carta Enciclica Sobre o Trabalho Humano. S&o Paulo: Paulus,
1981. Disponivel em: https://www.vatican.va/content/john-paul-
ii/pt/encyclals/documents/hf_jp-ii_enc_14091981 laborem-exercens.html. Acesso em:
20/01/2025.

LEAO XIII, Papa. Carta Enciclica Rerum Novarum. Vaticano, 1891. N&o paginado.
Disponivel em: https://www.vatican.va/content/leo-xiii/pt/encyclicals/documents/hf |-
xiii_enc_15051891 rerum-novarum.html. Acesso em: 11/05/2024.

PAULO VI, Papa. Constituicdo Dogmatica Lumen Gentium. Vaticano, 1964. N&o
paginado. Disponivel em:
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-
Ii_const_19641121 lumen-gentium_po.html. Acesso em: 10/10/2023

154



https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_po.html?utm_medium=%2Fartigos%2Fteologia-da-libertacao#_ftnref3
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_po.html?utm_medium=%2Fartigos%2Fteologia-da-libertacao#_ftnref3
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_po.html?utm_medium=%2Fartigos%2Fteologia-da-libertacao#_ftnref3
https://www3.al.es.gov.br/Arquivo/Documents/legislacao/html/LO7844.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/pt/apost_constitutions/1961/documents/hf_j-xxiii_apc_19611225_humanae-salutis.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/pt/apost_constitutions/1961/documents/hf_j-xxiii_apc_19611225_humanae-salutis.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/pt/apost_constitutions/1961/documents/hf_j-xxiii_apc_19611225_humanae-salutis.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiii/pt/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiii/pt/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_po.html

. Constituicdo Dogmatica Dei Verbum. Vaticano: 1964. N&o paginado.
Disponivel em:
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-
Ii_const_19651118 dei-verbum_po.html. Acesso em: 12/10/2023.

. Constituicdo Conciliar Sacrosanctum concilium. Vaticano: 1964. Nao
paginado. Disponivel em:
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-
Ii_const_19631204 sacrosanctum-concilium_po.html. Acesso em: 20/10/2023

. Constituicdo Pastoral Gaudium Et Spes. Vaticano: 1964. Nao paginado.
Disponivel em:
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-
Ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html. Acesso em: 20/10/2023.

. Discurso do papa paulo vi na ultima sessé@o publica do Concilio
Vaticano Il. Vaticano, 1965. Néo paginado. Disponivel em:
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/speeches/1965/documents/hf_p-
vi_spe_19651207_epilogo-concilio.html. Acesso em: 01/11/2023.

. Discurso do Papa Paulo VI na ultima sesséo publica do concilio
Vaticano Il. Vaticano, 1965. N&o paginado. Disponivel em:
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/speeches/1965/documents/hf_p-
vi_spe_19651207_epilogo-concilio.html. Acesso em: 15/12/2023.

. Carta Apostolica Ministeria Quaedam. Vaticano, 1972. N&o paginado.
Disponivel em: https://www.vatican.va/content/paul-
viles/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19720815 ministeria-
quaedam.html. Acesso em: 01/11/2023.

. Inauguracéo da Il Assembleia Geral dos Bispos da América Latina.
Vaticano, 1968. Nao paginado. Disponivel emhttps://www.vatican.va/content/paul-
vi/es/homilies/1968/documents/hf p-vi_hom_19680824.html. Acesso em: 24/10/2023.

P10 XII, Papa. Carta Apostolica Ad Ecclesiam Christi. Vaticano, 1955. N&o
paginado. Disponivel em: https://www.vatican.va/content/pius-
xii/es/apost_letters/documents/hf_p-xii_apl 19550629 ad-ecclesiam-christi.html.
Acesso em: 27/09/2023

RIETVELD, Jodo Jorge (org). Em Face do Pobre: Reflex6es de Dom Luis
Fernandes. Campina Grande: Erik M.F.B Editor, 2015.

. Cem meditagdes biblicas de Dom Luis Fernandes. Campina Grande:
Copias&Papéis, 2015.

SILVA, Luciano Guedes do Nascimento, Padre. Uma Escrita Histéria sore a Diocese
de Campina Grande: Da cria¢do ao Concilio Vaticano 11 (1949-1962) Volume I. Jodo
Pessoa: Ideia, 2022.

. Uma Escrita Historia sore a Diocese de Campina Grande: Do Concilio
Vaticano Il ao seu Jubileu Aureo. Volume Il. Jodo Pessoa: Ideia, 2023.

155



https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651207_epilogo-concilio.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651207_epilogo-concilio.html
https://www.vatican.va/content/pius-xii/es/apost_letters/documents/hf_p-xii_apl_19550629_ad-ecclesiam-christi.html
https://www.vatican.va/content/pius-xii/es/apost_letters/documents/hf_p-xii_apl_19550629_ad-ecclesiam-christi.html

VIANA, Pe. Romulo (org). O Pastor Incansavel. Campina Grande: Maxgraf, 2017.

. Assim era Luis: Reflexbes sobre Dom Luis Fernandes. Campina Grande:
Maxgraf, 2017.

. Dom Luis Fernandes: Profeta da Amizade Pastoral. Campina Grande:
Maxgraf. 2017.

. Dom Luis Fernandes: O Bispo da Esperanca. Campina Grande: Maxgraf,
2018.

. A'igreja faz Politica. A Igreja néo faz Politica. Campina Grande:
Maxgraf, 2018.

. A Igreja dos pequeninos. Campina Grande: Maxgraf, 2018.
. A Glorificacdo da Violéncia. Campina Grande: Maxgraf, 2018.

. A Igreja da Primeira Bem-Aventuranca. Campina Grande: Maxgraf,
2018.

. Dom Luis Fernandes: O Bispo da Esperanca. Campina Grande: Maxgraf,
2018.

. Acorda Jesus. Campina Grande: Maxgraf, 2019

. Triste terra dos homens: Artigos de Dom Luis Fernandes. Campina
Grande: Maxgraf, 2019.

. Sonhando com um lindo amanhecer. Campina Grande: Maxgraf, 2020

WANDERLEY, Fabio. [Correspondéncia], 07/jun/1971, Vitéria: [para]
ALBUQUERQUE, Jodo Batista da Mota, Dom. Vitéria. 1f. Pedidos de explicacBes aos
Bispos da Arquidiocese de Vitoria, referente a um material apreendido em Colatina,
destinado a Dom Luis Fernandes.

Bibliogréfica:

ALVES, Marcio.O Cristo do Povo. Rio de Janeiro: Sabia, 1968.
. A Igreja e a Politica no Brasil. Sdo Paulo: Brasiliense, 1979.

ASSMANN, H. Opresion-liberacion: desafio a los cristianos. Montevideo: Tierra
Nueva, 1971.

AVELAR, Alexandre; SCHMIDT, Benito; (org). O que pode a biografia? Sao Paulo:
Letra e Voz, 2018.

AZZ1, Riolando. O Catolicismo Popular no Brasil. Petrépolis: Vozes, 1978.

156




. O Altar unido ao trono: um Projeto Conservador. S&o Paulo: Paulinas,
1992.

BARBOSA, Marinalva. Historia cultural da imprensa: Brasil, 1800-1900. Rio de
Janeiro: Mauad X, 2010.

BEOZZO, José Oscar. Medellin: inspiracdo e raizes. REB, Petropolis, n. 232, p. 826-
837. dez. 1998.

. Pactos das catacumbas: Por uma igreja servidora e pobre. 1. ed. Sdo
Paulo: Paulinas, 2015.

. A'igreja do Brasil no Concilio Vaticano I1: 1959-1965. Sdo Paulo:
Paulinas, 2005.

BOFF, Leonardo. Teologia do cativeiro e da libertacdo. 5 edicdo editora: Vozes,
Petrépolis, 1987.

. Igreja: carisma e poder. Rio de Janeiro: Vozes, 2022

.. Jesus Cristo libertador: Ensaio de cristologia critica para 0 nosso
tempo. Petrépolis: Vozes, 2012.

BOFF, Clodovis. Uma Igreja para o novo milénio. S&o Paulo, Paulus, 2003.

BENJAMIN, Walter. Sobre o conceito de historia. In:BENJAMIN, Walter. Magia e
técnica, arte e politica: ensaios sobre literatura e historia da cultura. 3%ed. S&o Paulo:
Brasiliense. 1987

BETTO, Frei. O que € Comunidade Eclesial de Base. Colecéo Primeiros Passos.
Editora Brasiliense: Sdo Paulo, 1981.

. Batismo de sangue: Guerrilha e morte de Carlos Marighella. 14%d.rev. e
ampliada. Rio de Janeiro: Rocco, 2006.

CARNIELLI, Adwalter Antonio, Padre. Histdria da Igreja Catélica no Estado do
Espirito Santo.22 ed. Vila Velha: Comunicacdo Impressa, 2006.

DOSSE, Francois. O Desafio Biografico: Escrever uma vida. 2%ed. Sdo Paulo: Editora
da Universidade de Séo Paulo, 2022.

FERREIRA, J. L. Recepcéo e apropriacédo da teologia da libertacdo em Campina
Grande-PB (1960-1980). 2017. 188 f. Dissertagdo (Mestrado em Historia) — Programa
de Pos-Graduacdo em Histdria, Centro de Humanidades, Universidade Federal de
Campina Grande, Paraiba, Brasil, 2017. Disponivel em:
http://dspace.sti.ufcg.edu.br:8080/jspui/handle/riufcg/656. Acesso em: 20/04/2024

Flores, Victor Ernesto Ochoa. Trabalho e desemprego nas campanhas da
fraternidade da Igreja Catolica no Brasil: uma anélise da campanha de 1978,
“Fraternidade no Mundo do Trabalho. 2016. 133 f. Dissertacdo (Mestrado em
Ciéncia da Religido) - Programa de Estudos P6s-Graduados em Ciéncia da Religi&o,
Pontificia Universidade Catélica de Sao Paulo, Sdo Paulo, 2016. Disponivel em:

157



http://dspace.sti.ufcg.edu.br:8080/jspui/handle/riufcg/656

https://tede.pucsp.br/bitstream/handle/18918/2/Victor%20Ernesto%200choa%20Flores.
pdf. Acesso em: 05/01/2025.

GASPARI, Elio. A ditadura acabada. 12 ed. Rio de Janeiro: Intrinseca, 2016.

GRAMSCI, Antonio. Cadernos do carcere, volume 4. Trad. Carlos Nelson Coutinho;
co-ed. Luiz Sérgio Henriques e Marco Aurélio Nogueira. 22 ed. Rio de Janeiro:
Civilizacdo Brasileira, 2007.

GUEDES NETO, Adauto. Teologia da Enxada e Ditadura Militar: RelacGes de
poder e Fé no Agreste Pernambucano entre 1964 — 1985. Jundiai, Paco Editorial:
2014.

. José Comblim: Trajetdria e ditaduras na América Latina (1958 — 1985).
Rio de Janeiro: Telha, 2022.

GUTIERREZ, Gustavo. Teologia da Libertacdo: perspectivas. Trad. Jorge Soares. 4.
ed. Petrdpolis, Vozes, 1983.

GUEDES, Adauto Neto. José Combiln: Trajetdria e ditaduras na América Latina (1958
—1985). Rio de Janeiro: Telha, 2022.

HOORNAERT, E. Os quarenta anos do Concilio Vaticano Il. Revista Eclesiastica
Brasileira, [S. I.], v. 66, n. 261, p. 151-161, 2006. DOI: 10.29386/reb. v66i261.1613.
Disponivel em: https://revistaeclesiasticabrasileira.itf.edu.br/reb/article/view/1613.
Acesso em: 8 ago. 2023.

. Historia da Igreja na América Latina e no Caribe. Petrépolis: Vozes,
1995.

JESUS, Carolina Maria de. Quarto de Despejo: Diario de uma Favelada. Séo Paulo:
Atica, 2019.

KONDER, Leandro. O futuro da Filosofia da Praxis: O pensamento de Marx no
século XXI. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1992.

LISPECTOR, Clarice. A hora da estrela. Rio de Janeiro: Editora Rocco, 1998

LOWY, Michael. Walter Benjamin: aviso de incéndio: uma leitura das teses "Sobre o
conceito de historia” Trad. Wanda Nogueira Caldeira Brant, Jeanne Marie Gagnebin,
Marcos Lutz Muller. Sdo Paulo: Boitempo, 2005.

. O que é Cristianismo de Libertacéo: Religido e Politica na América
Latina. Sdo Paulo, Perseu Abramo/Expressdo Popular, 2016.

LYRA, Rubens Pinto. Doutrinas Cristas e a Praxis Politica. In: LYRA, Rubens
Pinto. Bolsonarismo: Ideologia, Psicologia, Politica e temas afins. Jodo Pessoa: Editora
do CCTA/UFPB, 2021. cap. 4, p. 203 - 241.

158



https://tede.pucsp.br/bitstream/handle/18918/2/Victor%20Ernesto%20Ochoa%20Flores.pdf
https://tede.pucsp.br/bitstream/handle/18918/2/Victor%20Ernesto%20Ochoa%20Flores.pdf

MARX, Karl; ENGELS, Friedrich. Manifesto do Partido Comunista. Traducéo de
Edmilson Costa. 3.ed. Sdo Paulo: EDIPRO, 2015.

MAINWARING, S. Igreja Catolica e politica no Brasil 1916 — 1985. Trad. Heloisa
Braz de Oliveira Prieto. Sdo Paulo: Brasiliense. 2004.

MOTA, Rodrigo Patto Sa&. Em guarda contra o perigo vermelho: o anticomunismo no
Brasil (1917 — 1964). Niter6i: Eduff, 2020.

MONTENEGRO, Antonio Torres. Historia, metodologia, memdria. 1%ed. Sdo Paulo:
Contexto, 2022.

. Travessias: Padres Europeus no Nordeste do Brasil (1950 — 1990).
Recife: cepe, 2019.

NASCIMENTO, Bruna. Dom Luis Gonzaga Fernandes: A Igreja e o Povo (1981 -
1991). In: FILHO, José Adilson; GAUDENCIO, Bruno. Sob o signo da fé: Memoria,
Poder e Protagonismo de Padres na Paraiba e em Pernambuco. Rio de Janeiro: Telha,
2022. cap. 9, p. 165 - 180.

Ramos, Graciliano. Vidas Secas. 502 ed. Rio de Janeiro: Record, 2019.

REIS, Daniel Ardo. Ditadura e Democracia no Brasil: Do Golpe de 1964 a
Constituicao de 1988. Sdo Paulo: Zahar, 2014.

RICOEUR, Paul. A memoria, a histdria, o esquecimento. Traducdo Alain Francois et.
al. Campinas, SP: Editora da Unicamp, 2007

ROCHA, Zilda. Dom Hélder Camara: Circulares Conciliares. Volume | - Tomo III.
CEPE: Recife. 2009.

SADER, Eder. Quando Novos Personagens Entraram em Cena: Experiéncias, Falas e
Lutas dos Trabalhadores da Grande S&o Paulo, 1970-80. 2. ed. Rio de Janeiro: Paz e
Terra, 1988.

SANTOS, Ednaldo Aradjo dos. (org.). Arquidiocese da Paraiba (1914-2014): Histéria
e Memoria. Jodo Pessoa: Grafica Moura Ramos, 2013.

SCOTT, James C. A dominacéo e a arte da resisténcia: discursos ocultos. Traducao
de Pedro Serras Pereira. Lishoa/Fortaleza: Livraria Letra Livre/Plebeu Gabinete de
Leitura, 2013.

SCHMIDT, Benito. Flavio Koutzii: Biografia de um militante revolucionario, de 1943
a1984. 12 reimp. Porto Alegre: Libretos. 2017.

Secretaria do Tribunal Superior Eleitoral - TSE. Anuario Estatistico do Brasil - 1983.
Rio de Janeiro: IBGE, v. 44, 1984. pp. 350 e 351. Disponivel em:
https://biblioteca.ibge.gov.br/biblioteca-catalogo?view=detalhes&id=720. Acesso em:

159



https://biblioteca.ibge.gov.br/biblioteca-catalogo?view=detalhes&id=720

13/01/2025

SILVA, Maria dos Remedios da. Uirauna, "Terra dos sacerdotes e dos musicos":
discursos e representacdo. 2011. 94 f. Trabalho de Concluséo de Curso (Especializagéo
em Histdria do Semiérido Nordestino) - Centro de Formacéao de Professores,

Universidade Federal de Campina Grande, Cajazeiras, Paraiba, Brasil, 2011

SILVA, Luciana Estevam da. Reflex@es sobre o cotidiano e a violéncia urbana: breve
descri¢ao dos grupos de exterminio e o “mao branca” na Campina Grande dos anos de
1980. In: | COLOQUIO INTERNACIONAL DE HISTORIA. GT 03: Histdria, Cultura
e Cidades. Universidade Federal de Campina Grande (UFCG), 1°, 2008. Anais [...].
Campina Grande - PB, 2008. ISBN: 978-85-89674-48-5. Disponivel em:
http://dspace.sti.ufcg.edu.br:8080/jspui/handle/riufcg/36465. Acesso em: 30/01/2025.

SCHWARCZ, Lilia Moritz e STARLING, Heloisa Maria Murgel. Brasil: uma
biografia. 8% ed. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2018.

SCHWARCZ, Lilia Moritz. Sobre o autoritarismo brasileiro. 82 ed. Sdo Paulo:
Companhia das Letras, 2019.

TEIXEIRA, I. S. A Historia Cultural no Brasil: entrevista com Ménica Pimenta
Velloso. Revista Aedos, [S. I.], v. 3, n. 6, 2010. Disponivel em:
https://seer.ufrgs.br/index.php/aedos/article/view/14756. Acesso em: 24 nov. 2023.

VIANA, L.T. B. A ldgica do transformismo: o caso histérico do Partido dos
Trabalhadores de Campina Grande-PB (1981- 2000). 2021. 215 f. Dissertacao
(Mestrado em Histdria) - Programa de P6s-Graduacdo em Histéria, Centro de
Humanidades, Universidade Federal de Campina Grande, Paraiba, Brasil, 2021.
Disponivel em: http://dspace.sti.ufcg.edu.br:8080/jspui/handle/riufcg/21917. Acesso
em: 21/11/2024.

WILLIAMS, Raymond. Marxismo e Literatura. Rio de Janeiro: Zahar, 1979.

160



http://dspace.sti.ufcg.edu.br:8080/jspui/handle/riufcg/36465
http://dspace.sti.ufcg.edu.br:8080/jspui/handle/riufcg/21917

	c34ceb448221bbacbca2c4883ad4f151483fae9e55abc845913a5a5aeb88faa1.pdf
	3cc177990b40061a739710cd5325274616686029653068fd07bf3e3caab5228a.pdf
	c34ceb448221bbacbca2c4883ad4f151483fae9e55abc845913a5a5aeb88faa1.pdf

