UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAIBA
CENTRO DE CIENCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES

CURSO DE LICENCIATURA EM FILOSOFIA

O PROBLEMA DE SOCRATES SOB A PERSPECTIVA DE

NIETZSCHE:

UM DIAGNOSTICO PSICOFISIOLOGICO DA DECADENCE
FILOSOFICA E MORAL

PAULO SERGIO ALVES DE SOUZA FILHO

Joao Pessoa
2025



PAULO SERGIO ALVES DE SOUZA FILHO

O PROBLEMA DE SOCRATES SOB A PERSPECTIVA DE NIETZSCHE:
UM DIAGNOSTICO PSICOFISIOLOGICO DA DECADENCE FILOSOFICA E

MORAL

Trabalho de Conclusdo de curso
apresentado como requisito parcial para
obtengdo do titulo de Licenciatura em
Filosofia pelo Programa de Graduagdo em
Filosofia da Universidade Federal da
Paraiba — UFPB.

Orientador: Prof. Dr. Robson Costa

Cordeiro.

Joao Pessoa

2025



Catalogagdo na publicagédo
Segdo de Catalogagdo e Classificagéo

F481lp Souza Filho, Paulo Sergio Alves de.

O problema de Sécrates sob a perspectiva de
Nietzsche : um diagnéstico psicofisioldgico da
décadence filos6fica e moral / Paulo Sergio Alves de
Souza Filho. - Jodo Pessoa, 2025.

85 f.

Orientador : Robson Costa Cordeiro.

TCC (Graduacéo) - Universidade Federal da
Paraiba/Centro de Ciéncias Humanas, Letras e Artes,
2025.

1. Nietzsche. 2. Psicofisiologia. 3. Sécrates
Moribundo. I. Cordeiro, Robson Costa. II. Titulo.

UFPB/CCHLA CDU 1

Elaborado por KARLA MARIA DE OLIVEIRA - CRB-15/485




PAULO SERGIO ALVES DE SOUZA FILHO
O PROBLEMA DE SOCRATES SOB A PERSPECTIVA DE NIETZSCHE:
UM DIAGNOSTICO PSICOFISIOLOGICO DA DECADENCE FILOSOFICA E
MORAL

Trabalho de Conclusdo de curso
apresentado como requisito parcial para
obtencdo do titulo de Licenciatura em
Filosofia pelo Programa de Graduagdo em
Filosofia da Universidade Federal da
Paraiba — UFPB.

Orientador: Prof. Dr. Robson Costa

Cordeiro

Data de aprovacio: / /

Banca Examinadora:

Prof. Dr. Robson Costa Cordeiro, UFPB
(ORIENTADOR)

Prof. Dr. Miguel Angelo Oliveira do Carmo, UFPB
(EXAMINADOR)

Prof. Dr. Joao Evangelista Tude de Melo Neto, UFPE-UFRPE
(EXAMINADOR)

Joao Pessoa
2025



AGRADECIMENTOS

A mim. E sempre a mim.

A Leia, por tudo que vocé representa na minha vida. Todo sentimento conhecido como amor
eu expresso a vocé. Nao ha palavras que possam descrever o quao grato sou por ter vocé ao
meu lado. Te amo mais do que tudo que minha existéncia possa expressar.

A Sebastiana. Nao ha palavras que traduzam minhas saudades. Te amo profundamente.

A Brisa. Vocé sempre me ensinou a sorrir. Uma verdadeira animagio encarnada.

A minha querida Jessie ¢ a0 meu querido Schopenhauer. Levo vocés comigo, em minha
memoria.

Ao meu primo e amigo, Pedro. Que sempre foi meu apoio em todas as etapas.

Ao meu amigo Cassiano, pelas diversas orientagdes. A pesquisa deste TCC nao teria sido
possivel sem nossos didlogos.

Ao meu orientador, Robson. Sem ele, este TCC nao seria realidade. Gragas a ele, tive meu
primeiro contato académico com Nietzsche. Ele agiu como um pai em minha carreira
académica, me auxiliando em diversas etapas da vida, seja em pesquisa, conselhos ou na
paciéncia com minhas teimosias.

Ao meu professor, Miguel. Um exemplo de professor e um amigo, sendo uma inspiracao
enquanto pessoa e me ajudando diversas vezes, tanto na vida pessoal quanto na académica.

Aos colegas do Grupo de Estudos de Nietzsche do Recife. Cada didlogo que construimos
reconfigurou meu modo de pensar sobre o filosofo. Minha gratidao especial ao professor
Jodo, que me guiou com suas orientagdes e me direcionou ao estudo aprofundado de
Nietzsche.

A UFPB ¢ ao Departamento de Filosofia. Incluindo os professores Antonio, Juliano, Bruno,

Clara e Roberto.



Asmor Fati.



Resumo:

Sécrates, filosofo grego se tornou uma das principais influéncias na filosofia ocidental. O
problema de Sécrates emerge como uma adversidade da construcdo de uma figura histérica
e metodoldgica. Nietzche, expde o problema de Sécrates a uma investigagao psicofisioldgica
atribuida a figura historica de Socrates, porém quase como uma mimesis , elabora um tipo
da figura do ateniense; O Socrates Moribundo. Tal como ¢ apresentada no aforismo 340 de
“A Gaia Ciéncia”, Nietzsche constata que o ateniense nao atribui valor a vida ao priorizar a
razdo e o método dialético, defendendo que a verdade ¢ conquistada em um plano metafisico,
no qual o belo e o justo se fixam. Essa postura ¢ vista por Nietzsche como um declinio,
contrariando os instintos. Assente a isto, se define Socrates € o socratismo como uma
expressao da Décadence, enquanto uma vontade adoecida, que busca um sentido para a vida
elaborado enquanto ponte para outra forma de existéncia, que pretende reformar e corrigir o
viver, instaurando uma condi¢do em que a filosofia e a moral se encontram em declinio. O
proposito do trabalho ¢ apresentar o problema de Sécrates como a figura do “Sécrates

Moribundo” a luz do conceito de “Décadence” pensado por Nietzsche.

Abstract:

The Greek philosopher Socrates became one of the most influential figures in Western
philosophy. The Socratic problem arises as a central challenge in reconstructing such a
pivotal methodological and historical figure. Nietzsche subjects the Socratic problem to a
psychophysiological inquiry, constructing a mimesis—the "Dying Socrates"—as a
representation of the Athenian thinker. As articulated in The Gay Science (Aphorism 340),
Nietzsche contends that Socrates negated the value of life by prioritizing reason and
dialectics, asserting that truth resides in a metaphysical realm where the beautiful and the
just are fixed. To Nietzsche, this stance epitomizes decline, as it contradicts humanity’s
instinctual vitality. Moreover, he frames Socrates and Socratism as expressions
of décadence: a diseased will that treats life merely as a bridge to another existence, seeking
to reform and correct living itself. In doing so, it precipitates a decline in both philosophy
and morality. This paper examines the Socratic problem and the "Dying Socrates" through
Nietzsche’s lens, analyzing them as embodiments of décadence and their broader

implications.



Sumario

Indice das Obras de NICtZSCRE......cc.cevuiiiiriiiriiiierieeee e 9
CitagOes das Obras de Platao........c...eoiieiuiiiiieiiiiee et 10
INEFOAUGAO ...ttt et e ettt e et e e et e et e e e eaaeeetaeeetaeeeneeeesseeeaseeeenees 11
1. A Questdo Socratica € 0 Problema de SOCTALES .........o.vveeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeereeneen. 11
2. Socrates Moribundo em O Nascimento da Tragédia .................ooueeueeeeceveeeceeeeeieencnreanne, 15

2.1 A Filosofia do Tragico: O Fundamento da Metafisica do Artista em Schopenhauer e

KANT et 18
2.2 DIoniSiaco € APOINEO ...ecevviiiiiieiiiieeiie ettt e e rae e e ae e e tae e e aae e e saeeenraeeenneees 24
2.3 O Coro: Do Nascimento da Tragédia a sua Dissolugao .........cceceeeveenierieeieeeneenen. 27
2.3.1 Do Nascimento da Trag@dia ..........ccecueveeiiriiniiiiiienieieeeeeeeeee e 27
2.3.2 Da DISSOIUGAOD .....cuvviiieeeiiiie et ettt e e et e e e e e e e e e e 30

2.4 Socrates e o Socratismo como a Décadence da Cultura Grega...........ccoecveevuveennennne. 32

3. A Vontade de POtENCIA .......eiuiiiiiiiiiiii e 36
4. Uma investigacao NICtZSChIANA..........ccvieriiirieiiieiiieeieeriie et e e eieeeveeseeeereesaeeeeseeeees 42
4.1 Uma Analise PsiCOfiSIOlOZICA.........ccuiriiriiiiiiirieiecicecee e 42
.2 A DECAACNCE. ...ttt st 50
4.3 Cultura € CiVIIIZAGAO .....veeeeuviieeiie e eeiee ettt ettt e e e e e e e eaaeeeeaveeeeens 52

5. O Problema de Socrates: Da Décadence Moral E Filosofica.........ccocoeviiiiiiiiiincnicnn, 57
5.1 DIal€tica SOCTALICA ... .eiuieuiieiiertieieete sttt ettt see et st e e e e 57
5.2 Vontade de Verdade ..........cocooiiiiiiniiiiiieeeteeee e 63

6. Socrates Moribundo: Um 1dolo ............ccovoveviieieeeeeeeeeceeeeeeeee e, 68
6.1 A Dialética como um meio Degenerativo: Um Artificio do Ressentido................... 69
6.2 O Valor da Alma; O Valor da Vida em Décadence. ................ccooouvvvuveiiiiiiiiiuinnnnnnn. 72
6.3 Socrates: um Remédio para 0S HEIENOS .......ccceveviiieiiiiiiiieeiiececeeeee e 77
CONCIUSAD ...ttt ettt et sttt et e bt sbe et sat e st e e ae s s e saeeteeanens 80

RO O I CIAS: e oottt e e e e e e e e e e e e e e e e e e e ae e e e e e e e aaaaeas &3



Indice das Obras de Nietzsche

Para facilitar a referéncia, adotamos as seguintes abreviagdes para as obras publicadas;
M/A - Morgenrote/Aurora

FW/GC - Die frohliche Wissenschaft/A gaia ciéncia

ZA/ZA - Also sprach Zarathustra/Assim falava Zaratustra

JGB/BM - Jenseits von Gut und Bdse/Para além de bem e mal)

GM/GM - Zur Genealogie der Moral/Genealogia da moral

WA/CW - Der Fall Wagner/O caso Wagner

GD/CI - Gotzen-Dammerung/Crepusculo dos idolos

EH/EH - Ecce homo/Ecce Homo

GT/NT - Die Geburt der Tragddie/O nascimento da tragédia

AC/AC - Der Antichrist/O anticristo

Para essas obras utilizamos a traducio de Paulo César de Souza e Rubens Rodrigues
Torres Filho

DS/Co. Ext. I - Unzeitgemisse Betrachtungen. Erstes Stiick: David Strauss: Der Bekenner
und der Schriftsteller /Consideragdes extemporaneas I: David Strauss, o devoto e o escritor
SE/Co. Ext. III - Unzeitgemdsse Betrachtungen. Drittes Stiick: Schopenhauer als
Erzieher/Consideracdes extemporaneas III: Schopenhauer como educador

Para essas obras utilizamos a traducio de Rubens Rodrigues Torres Filho

HL/Co. Ext. II - Unzeitgemédsse Betrachtungen. Zweites Stlick: Vom Nutzen und Nachteil
der Historie fiir das Leben (Consideracdes extemporaneas II: Da utilidade e desvantagem da
historia para a vida)

Para essa obra utilizamos a traducao de Marco Antonio Casanova

ST/ST - Socrates und die Tragddie/Socrates e a tragédia

DW/VD - Die dionysische Weltanschauung/A visao dionisiaca do mundo

WB/Co. Ext. IV - Unzeitgemidsse Betrachtungen. Viertes Stiick: Richard Wagner in
Bayreuth/Consideragdes extemporaneas IV: Richard Wagner em Bayreuth

Para essas obras, como alguns Fragmentos Postumos, realizamos uma traducio
propria ou de Marco Antonio Casanova.

Desse modo, as citacoes seguem o padrao internacional de abreviagcoes das obras de
Nietzsche, remetendo ao volume e a pagina da edicido critica KSA-Werke: Kritische

Studienausgabe. Em alguns casos recorremos a edicio da eKGWB disponibilizada pelo



10

Nietzsche Source. As referéncias a Introducio ao estudo dos didlogos de Platio foram

feitas conforme as normas da ABNT.

Citagdes das Obras de Platao

Em sua edigao critica de 1578, Henri Estienne — Henricus Stephanus — organizou as obras
de Platdo em um formato bilingue, dispondo o texto em grego antigo na coluna esquerda e
sua tradugdo latina na direita. Para facilitar a referéncia, ele introduziu um sistema de
marcagdo alfabética ex: a, b, c, d... identificando cada pardgrafo. Nas citagdes, utiliza-se
inicialmente o numeral romano I, I1, III... para indicar o livro, quando aplicavel, seguido pela
paginacao e pela letra correspondente ao trecho, nessa pesquisa nos utilizaremos desse

modelo para nos referenciarmos a Platdo com as tradugdes referenciadas nas referéncias.



11

Introducio

Nossa pesquisa busca se ater a uma figura de Socrates que nega toda realidade
efetiva, todo o corpo, se aproxima de uma verdade acima de tudo, um doente, um decadente.
Simultaneamente existente em O Nascimento da Tragédia, porém majoritariamente
elaborado no aforismo 340 da 4 Gaia Ciéncia (cf. FW/GC 340, KSA 3.569) e no “Problema
de Sécrates em” “Creputisculo dos fdolos” (GD/CI, O Problema de Socrates, 1-12, KSA 6.67-
73). Nietzsche nos apresenta essa figura de Soécrates como o “Sécrates Moribundo” —
Sterbende Sokrates — um negador da vida, no qual seu organismo estava em declinio, a vida
para ele era a propria doenca, cujo qual o filosofo tem que se libertar “ele sofreu da vida”,
diz Nietzsche.

A intencdo dessa pesquisa ¢ investigar como o autor de A Gaia Ciéncia, em sua
filosofia que afirmava a vida, posiciona-se como critico radical do dogmatismo metafisico
cujo pilar se identifica nessa figura socratica — arquétipo que, segundo sua analise,
inaugurou na tradicdo ocidental uma cisdo entre corpo e alma, entre mundo aparente e
verdade transcendente. Ao desvelar as implicagdes dessa dicotomia herdada pela histéria da
filosofia, o pensador alemdo ndo apenas denuncia sua nega¢do da realidade efetiva, mas
convida a um exame sobre como esse Socrates Moribundo, enquanto sintese de valores
decadentes, moldou os fundamentos de nossa cultura. E precisamente nessa tensio entre a
vida como devir e a metafisica como negagdo que nossa investigagao se inscreve, propondo
desdobrar as camadas dessa analise nietzschiana para além de sua superficie polémica, rumo
as suas possibilidades interpretativas mais radicais — no qual o didlogo entre psicofisiologia,

arte, filosofia e moral ainda aguarda por vozes.

1. A Questio Socratica e o Problema de Sécrates

“A Questdo Socratica” surge da aparente contradi¢io entre a figura historica do
fil6sofo ateniense e as representagdes deixadas por seus discipulos. Enquanto Soécrates nao
escreveu nenhuma obra, sua influéncia na filosofia ocidental ¢ imensuravel, seu papel na
construgdo de toda filosofia € notavel, se tornou um pilar, um idolo filoséfico. Diante disso,
emerge a questdo de como distinguir o pensamento do mestre da verdade e reelaboracdes de

seus seguidores. Esse problema ndo apenas desafia historiadores e filésofos, mas também



12

coloca em xeque a propria natureza da transmissdao do conhecimento e da construgdo do seu
legado intelectual.

A filosofia socratica foi transmitida oralmente, sem registros escritos pelo proprio
Sécrates. Os escritos platonicos sdo a principal fonte que ndo apenas apresentaram Socrates
como individuo, mas também o consolidaram como representante de sua corrente filosofica.
Contudo, ha um conflito nos relatos, tanto os diretos — exemplo de: Aristofanes, Platao,
Xenofonte — quanto os indiretos — exemplo de Aristoteles, Didgenes Laércio. “A Questdo
Socratica” emerge com a obra de Schleiermacher, 'O Valor de Socrates como Filosofo', que
alcangou seu apogeu em 1818 (cf. MELO NETO, 2022, p. 44). A relevancia dos dialogos de
Platao se aproxima de um Soécrates filosofo, mas até que ponto podemos nos assegurar essa
relevancia para um contexto metodologico?

O relato de Xenofonte, que ndo se destacava como filésofo, relata em sua obra
"Memorabilia" uma defesa a Sécrates. Ele apresenta um personagem moralista e pratico. Ao
retratar a defesa de seu mestre, segundo Schleiermacher, Xenofonte ndo se aprofundou em
sua metodologia, limitando-se a demonstrar de que maneira Socrates contribuiu para Atenas
e foi util aos outros. Em contraste com o pensamento platonico, essa defesa retratou um
Sécrates de posi¢ao conservadora, com uma filosofia superficial, incapaz de atrair o interesse
dos atenienses. Sob essa perspectiva, seria improvavel que ele tivesse conquistado tantos

seguidores, como Platdao frequentemente enfatiza.

O livro IV, capitulo 5, das Memorabilia ¢ dedicado a forma como Sécrates
ajudava os seus companheiros a regular o seu comportamento. Ao ler este
capitulo, parece que o autodominio (enkrateia) é a base mais segura para o

comportamento e a acdo. (DORION, Louis-André, 2011, p.4)
No artigo de Dorion (2011), a qual Melo Neto (2022) nos apresenta, retrata

Schleiermacher na sua busca de preservar a imagem de Socrates como uma figura de
relevancia historica, desvalorizando o relato de Xenofonte, alegando que este nao reflete
adequadamente essa imagem. Apenas o relato de Platdo seria capaz de despertar qualquer
interesse filosofico, pois, mesmo sendo discipulo e contemporaneo de Socrates, Xenofonte
ndo conseguiu representar plenamente sua importancia historica e metodologica.

Contudo, segundo Dorion, Schleiermacher abre um longo debate a respeito desse
personagem de Sécrates. “A Questdo Socratica” cuja complexidade se revela na medida em
que relatos diversos — sejam os didlogos platdnicos, os testemunhos de Xenofonte ou mesmo
as criticas de Aristofanes — ndo apenas divergem entre si, mas frequentemente entram em

contradi¢des, seja quanto ao método, as ideias ou mesmo ao carater do filésofo ateniense,



13

langando assim uma sombra de incerteza sobre quem teria sido, de fato, o Sdcrates historico
e como separa-lo das interpretagdes construidas por seus discipulos e contemporaneos.
“Portanto, ndo haveria sentido em se buscar, nestes textos, o Socrates historico.” (MELO
NETO, 2022, p. 45).

E notério que Nietzsche foi contemporaneo do surgimento da “Questdo Socratica” e,
devido a sua sélida formacao filologica, ¢ razoavel supor que ele acompanhava com clareza
os contornos desse debate. Podemos inferir que, pelo menos em sua juventude, esteve
envolvido com essa questdo. No entanto, apesar do engajamento critico de seus
contemporaneos com a figura de Sdcrates e sua relevancia historica, a solugdo definitiva
para tal problema viria a ser elaborada apenas posteriormente, por outros pensadores do
século XX, sendo entdo considerado um falso problema na historia da filosofia antiga.

A posi¢ao de Nietzsche sobre essa discussao ndo ¢ completamente clara; entretanto,
¢ minimamente razoavel supor que ele se alinhava as opinides de Schleiermacher,
aproximando-se de uma interpretacdo da figura de Socrates derivada dos didlogos
platonicos. Essa tendéncia ¢ especialmente evidente em sua referéncia a Xenofonte na
Apologia de Socrates: “A apologia de Xenofante ¢ uma insignificante e humilde obra
desgraciosa, sem qualquer importancia para presente questdo” (NIETZSCHE, 2020,
pag.180).

A propria imagem historica de Platdo e Socrates na filosofia nietzschiana revela-se
um tanto ambigua. Durante sua juventude, ao ministrar cursos em Basileia sobre os gregos,
em certos momentos vemos Socrates influenciar Platdo de maneira significativa,
principalmente sobre uma metafisica, uma dicotomia entre o mundo sensivel e ndo sensivel.
Mais tarde, o autor de 4 Republica, com sua constante busca por mestres, apos a morte do
filosofo grego, teria sido discipulo de Euclides. Nesse contexto, ¢ possivel que algumas
ideias originalmente atribuidas a Socrates tenham sido transformadas. Nao tendo
acompanhado o ultimo dia de Socrates, os relatos por Platdo foram obtidos de maneira
indireta; e alguns de seus escritos, como os discursos presentes na propria "Apologia",
assumem um carater artistico — sugerindo mais uma representagao construida de Socrates do
que uma figura histérica fidedigna. Cabe salientar que, em nenhum momento, Nietzsche
atribui diretamente a concepgdo de pds vida a figura de Socrates — ndo diretamente. Esse
papel ¢ designado as doutrinas orficas de Platdo. Toda a doutrina¢do que decorreu de um

r A

"além" ¢ consequéncia da figura de Sécrates, especialmente por meio de sua ideia de alma.



14

O verdadeiro Socrates tem, presumivelmente, uma opinido popular a favor
da possibilidade de um além: mas ndo compartilha o ponto de vista

platonico de que o filésofo anseia pela morte” (NIETZSCHE, 2020, p.106)

A visdo historica de Nietzsche sobre Socrates aparenta ter sido influenciada, em certa
medida, pelos relatos de Didgenes Laércio, inclusive na constru¢do de uma imagem de
Platao anterior a Sécrates. Assume-se a premissa de que, na filosofia nietzschiana, a figura
de Socrates ¢ interpretada de forma mais metodologica ao se tratar dos textos de Platdo —
sendo considerada uma mimese dentro da prépria filosofia platonica — e de maneira mais
historica em relagdo a outros relatos.

Dessa maneira, a figura de Socrates nos aparece como tipos interpretativos na analise
nietzschiana, um personagem cuja constru¢do deriva menos de uma busca pela historicidade
factual e mais das camadas simbolicas presentes na propria mimese dos didlogos platonicos,
transformando-o em um arquétipo filos6fico moldado pela perspectiva critica de Nietzsche,
uma andlise propria que enxerga nele ndo o homem concreto, mas uma figura carregada de
significados antagonicos. Melo Neto evidencia, de forma magistral, o movimento do filésofo

de Zaratustra ao associar a figura de Socrates a uma mimesis — um ambito ficcional.

Nietzsche aparentemente antecipou, em certo sentido, o supracitado estado
da arte do comentario contemporaneo sobre a filosofia socratica — no qual
predomina, grosso modo, aquele posicionamento de que a “questdo
socratica” perdeu parte da importancia. Com efeito, quando abandona a
pretensdo de objetividade filologica e elege como objeto de reflexdo
filosofica o “tipo Sdcrates” que extrai do personagem de Platdo, Nietzsche
parece antever a tese de que toda referéncia a Socrates estaria restrita ao

ambito ficcional da mimesis. (MELO NETO, J. E. T., 2022, p. 45).

Nesse sentido, “O problema de Socrates” para o filésofo alemao, se direciona a figura
de Socrates como tipos em sua analise psicofisioldgica, revelando-se um tanto ambigua,
como Frezzatti Jr. (2017) e Giacoia (1997) deixam claro em suas investigagoes.

Na perspectiva de Frezzatti Jr.(2017), configura-se uma tipologia particular da
imagem de Socrates para Nietzsche: o “Socrates Musicante”, presente desde a obra “O
Nascimento da Tragédia”. Esse tipo foi descrito pelo comentador como a propria
representacao da dissolucdo do socratismo. Ja condenado a morte, Socrates comega a flertar
com o canto. Ter-lhe-ia sido perceptivel que sua verdade, a separagao entre corpo e alma,
ndo foi suficiente para justificar sua propria existéncia? A musica “¢ a luta do espirito para
se revelar (offenbarung) em imagens e mitos inicia-se na poesia lirica e culmina na tragédia

atica”. Em outras palavras, essa figura de Socrates enquanto musicante, para Nietzsche, se



15

caracteriza como o “esgotamento da cultura tedrica e a aniquilagdo de sua pretensdo a
validade universal” (FREZZATTI, 2017, p. 121), ou seja, de sua verdade.

Nao surpreende que Frezzatti Jr.(2010) apresente uma aproximacao do aforismo de
Zaratustra Das Catedras de Virtude ao didlogo platonico de Gorgias. Como ele afirma,
Nietzsche sente uma afinidade com o “Socrates Musicante”, uma rivalidade. Embora
existam diferengas antagdnicas entre esses exemplos, o0 movimento que Nietzsche aparenta
realizar ¢ o que Giacoia nos aponta: “(...) certas figuras do pensamento presentes em
Nietzsche correspondem, de modo surpreendente, a outras tantas figuras do pensamento de
Platdo” (GIACOIA, 1997, p. 24). Tal como o proprio Zaratustra, ou seja, a intengdo de
Nietzsche seria realizar uma inversdao platonica. Mesmo que sua filosofia se situe nesse
terreno, ele busca reverter diversos problemas, entre eles a nogdo de corpo ¢ alma e a
constru¢ao da metafisica

Esse “verdadeiro Sdcrates” ndo corresponde ao que entendemos como o personagem
do Socrates Moribundo. Ao apresentar essa figura na obra 4 Gaia Ciéncia, Nietzsche inicia
elogiando-o como pessoa e, em seguida, cita uma interpretacao sobre suas ultimas palavras
antes do suicidio. A referéncia a Socrates torna-se evidente, sendo suas tltimas palavras
mencionadas na Apologia de Socrates —uma obra que o jovem Nietzsche afirma ser a propria
evidéncia da mimese platonica, j4 que Platdo ndo esteve presente nesse momento crucial.
Surge, entdo, a seguinte questdo: seria isso um elogio a mimese de Platao? Isso contrasta
com a figura do filésofo grego enquanto personagem historico.

E perceptivel que hd algumas distingdes entre o carater histérico — como a
aproximacio de relatos posteriores. No Crepiisculo dos Idolos, o Socrates Moribundo
demonstra um desejo pela morte, conforme Nietzsche afirma: Socrates queria morrer
(GD/CI, O Problema de Socrates, 12, KSA 6.73). Na obra O Nascimento da Tragédia,
podemos contrariar essa posi¢ao sobre o Sdcrates historico, mas de uma maneira diferente
da qual se apresenta na filosofia madura nietzschiana conforme iremos apresentar.

Essa interpretagao nietzschiana do Sterbende Sokrates distancia-se radicalmente do
Socrates que emerge nos estudos historicos, como o filosofo atesta na obra Introdugdo ao
estudo dos dialogos de Platdo. Embora podemos afirmar que a construcao da figura do
moribundo decorra de uma leitura dos proprios didlogos platdnicos — ou seja, como uma

mimese do proprio Platdo.

2. Sécrates Moribundo em O Nascimento da Tragédia



16

Em Ecce Homo, Nietzsche oferece uma reflexao introdutoria sobre O Nascimento da
Tragédia. Antes de adentrar na analise propriamente dita, o autor contextualiza sua propria
produgdo, destacando pontos positivos e negativos a respeito dessa obra. Para ele, ela se
apresentou como um acontecimento marcante a Richard Wagner; transformou-se em um
impulso vigoroso para a consolidagdo do wagnerismo, contribuindo para uma reinvengao da
cultura alema — por vezes, o livro era designado O Renascimento da Tragédia a Partir do
Espirito da Musica.

O Nascimento da Tragédia foi publicado em 1872 por Friedrich Nietzsche, tornou-
se uma de suas principais obras, escrita em sua juventude enquanto lecionava na Basileia
como professor de filologia classica. O jovem fildlogo! descreve o contexto singular de sua
criacdo "Enquanto o troar da batalha de Worth se espalhava por toda a Europa, o cismador
de ideias e amigo dos enigmas, a quem coube a paternidade deste livro(...)" (GT/NT,
Tentativa de Autocritica, 1, KSA 1.11). Nessa obra, assume ser o Unico filésofo tragico,
investigando a tragédia antiga ndo como mero objeto filoldgico, mas como chave para
compreender as pulsdes apolineas e dionisiacas.

Desta maneira, a obra se constituiu como um triunfo filos6fico no circulo intimo que
o acolheu, na qual ressoou como uma afirmacao estético-metafisica, celebrada sob o signo
da filosofia de Schopenhauer — que ¢ profundamente influenciada pelas bases kantianas. A
musica ocupa um lugar privilegiado, convertendo-se em uma expressao da propria vontade
ela emerge como a linguagem por exceléncia do tragico, revelando-se uma manifestagao

imediata do carater doloroso e insondavel da vontade.
De fato, entrementes aprendi a pensar de uma forma bastante
desesperancada e desapiedada acerca desse “ser alemao”, assim como da
atual musica alema, a qual ¢ o romantismo de ponta a ponta e a menos grega
de todas as formas possiveis de arte: além do mais, uma destrogadora de
nervos de primeira classe, duplamente perigosa em um povo que gosta de
bebida e honra a obscuridade como uma virtude, isto €, em sua dupla
propriedade de narcético e inebriante e a0 mesmo tempo obnubilante. —A
parte, esta claro, de todas as esperancgas apressadas e de todas as aplicagdes
erroneas as coisas do presente, com as quais estraguei o meu primeiro livro,

permanece o grande ponto de interrogacdo dionisiaco, tal como nele foi

! Neste capitulo, nosso foco recai sobre o jovem Nietzsche de O Nascimento da Tragédia e seus escritos iniciais.
Contudo, como eventualmente dialogamos com ideias de sua maturidade, adotamos uma distingdo
terminologica clara: quando ndo houver mengdo explicita ao Nietzsche jovem ou maduro, utilizamos
expressdes como "o jovem Nietzsche", "o professor da Basileia", “filélogo” ou "o jovem professor" — sempre
nos referindo ao periodo em que elaborou sua filosofia tragica. Essa demarcacdo evita anacronismos e preserva

a especificidade de seu pensamento em cada fase.



17

colocado, também no tocante a musica: como deveria ser composta uma
musica: como deveria ser composta uma musica que nao mais tivesse uma
origem romantica, como a musica alemad — porém dionisiaca?...(GT/NT,

Tentativa de Autocritica, 6, KSA 1.20).

Partindo de uma leitura inicial schopenhaueriana, quando professor da Basileia,
identificava no wagnerianismo uma manifesta¢ao do principio dionisiaco, entretanto em sua
maturidade realiza uma transvaloracdo radical dessa perspectiva (cf. WA/CW, 3, KSA 6.16-
19), expondo a musica de Wagner como romantica, um sintoma da decadéncia fisioldgica
moderna. O que outrora parecera expressao do impulso dionisiaco revela-se agora como
pseudomorphosis artistica — uma falsa transcendéncia que, em vez de afirmar a vida em sua
plenitude tragica, opera como phdrmakon’ degenerativo, intoxicando as pulsdes.

A despeito das aporias que permeiam a obra, o autor de Genealogia da Moral realiza
aqui uma diagnose radical: ao desvelar Soécrates como uma figura paradigmatica da
décadence, o Socrates Moribundo, o filésofo alemao ndo apenas identifica um momento
historico de ruptura epistemoldgica, mas desnuda a cisdo metafisica entre duas posturas
existenciais irredutiveis. De um lado, as pulsdes que negam a vida sob o véu da racionalidade
ascética; de outro, as for¢as que afirmam a existéncia em sua crueza tragica, transformando
o sofrimento em jubilo estético. Esta oposi¢do ndo € meramente descritiva, mas constitui o
eixo axial em torno do qual gira toda a transvaloracao nietzschiana de valores — visto que a
tragédia grega surge como um sintoma ao dizer sim a vida, sem subterfiigios metafisicos.

Eis por que nossa investigacao sobre O Nascimento da Tragédia converge para o
problema central desta monografia: ao percebermos como Nietzsche, ainda em sua
juventude, agiu com verdadeiras garras psicoldgicas ao captar o dionisiaco e o apolineo na
cultura grega, e, como em sua maturidade filos6fica, soube extrair dessa obra seminal o
verdadeiro valor de uma anélise psicofisioldgica desses principios — compreendemos a
génese de seu pensamento tragico, que transcende o mero estudo filoldgico para se tornar
uma ferramenta de diagnose cultural.

O tipo do Sdcrates moribundo surge em O Nascimento da Tragédia, Nietzsche nos
oferece uma contraposi¢do singular ao filésofo historico, cuja especificidade se distancia da
critica desenvolvida no periodo de seu pensamento mais maduro, contudo, compartilha o
mesmo pathos degenerativo de hostilidade aos impulsos, como demonstraremos através de

uma exegese rigorosa dos textos. Apesar de todos os problemas que a obra retrata — visto

2 Como Phdrmakon possui dois sentidos, tanto de rémedio como o de veneno, cabe salientar que nessa pesquisa
utilizamos um jogo de palavras n aqual



18

que o proprio autor reconhece na Tentativa de Autocritica em 1886 — como o estilo
excessivamente romantico e as ambiguidades metodologicas. O Nascimento da Tragédia ¢
essencial para o debate sobre a decadéncia da cultura grega, e, sobretudo, para identificarmos
qual foi o papel do Sécrates Moribundo. E precisamente nessa critica que a obra ganha
relevancia para esta pesquisa: ao identificar em Socrates o arquétipo do racionalismo
otimista que teria corrompido a forga tragica e as pulsdes apolineas e dionisiacas.

Mas, o que seria a filosofia do tragico? Qual influéncia do tragico na filosofia de
Nietzsche? Qual seria esse fundamento no O Nascimento da Tragédia? Qual seria a
importancia desses instintos e impulsos? O pessimismo ¢ a origem da tragédia? Ou seria o
pessimismo a decadéncia da tragédia? Qual a decadéncia da tragédia? e Socrates Moribundo,

qual o papel dele nisto?

2.1 A Filosofia do Tragico: O Fundamento da Metafisica do Artista em Schopenhauer

e Kant

Em meio a dispersdo politica da Alemanha do século XIX — um mosaico de
provincias unidas apenas por um fragil pacto confederativo — Nietzsche publica O
Nascimento da Tragédia. A auséncia de um centro, a multiplicidade de vozes e a falta de um
exército unificado ndo eram meras questdes administrativas, mas sintomas de uma alma
coletiva em busca de si mesma. Enquanto o Norddeutscher Bund mantinha os estados
amarrados por um acordo transitério, a cultura alemad ansiava por uma unidade mais
profunda e uma identidade propria.

E nesse solo que a filosofia do tragico realmente surge, o sentido da tragédia ndo é
mais o impacto de seus efeitos, mas a revelacdo de uma verdade filosofica ligada a uma
ontologia com seus elementos mitoldgicos, permitindo a construcdo de uma identidade
cultural e uma formacao moral. O tragico transcende o pathos do espetdculo para tornar-se
uma mascara do real: onde antes havia catarse, agora ha revelacao; onde havia emocgao, agora
ha o choque do ser consigo mesmo.

A principio, ¢ possivel verificar a semelhanca entre a visdao do tragico e da arte
emitida pelo jovem filélogo e a de Schopenhauer, em O Nascimento da Tragédia. No
entanto, posteriormente, ele se distanciou desse pensamento. Verifica-se na seguinte
passagem de Ecce Homo: "A tragédia precisamente € a prova de que os gregos ndao foram

pessimistas: Schopenhauer se enganou aqui, como em tudo." (EC/EC, O Nascimento da



19

Tragédia, 1, KSA 6.309). Para Schopenhauer, ndo havia oposicdo entre pessimismo e
tragédia, mas sim uma convergéncia entre estes — ele enxergava na tragédia a propria vida,
mas em uma esséncia pessimista, na qual ela se fragmentava.

Schopenhauer parte da concepgdo de transcendéncia kantiana no que se refere ao
espaco e ao tempo, pois estes ndo sdo caracteristicos de realidades externas nem
propriedades das coisas em si mesmas, mas sim formas a priori da sensibilidade humana, ou
seja, J& que o conhecimento emerge de uma capacidade complexa que articula sensibilidade
e intelecto, o conhecimento a priori ndo depende dos sentidos, pois ¢ marcado por uma
necessidade rigorosa do conhecer, uma vez que algo nao pode ser diferente do que é— ele se
distingue principalmente por sua universalidade, que generaliza as coisas € ndo permite
nenhuma exce¢ao como possivel.

Kant (2001) promove uma revolucdo copernicana na metafisica. Para ele, o
fendmeno ¢ o objeto tal como nos aparece, estruturado pelas formas a priori da sensibilidade
e pelas faculdades do nosso conhecimento pratico. Contudo, ndo temos acesso a coisa em si
— ou numeno —, que corresponde a realidade em sua esséncia, independente de quaisquer
formas de sensibilidade ¢ dos sentidos do sujeito cognoscente. Essas formas ndo sao
propriedades do mundo empirico. O sujeito que participa da experiéncia e fundamenta o
conhecimento ¢ conceituado por Kant como sujeito transcendental. Por meio da consciéncia
de si, ele coordena, de forma sintética, os principios formais da sensibilidade e as
determinagdes conceituais do entendimento. Essas operagdes mediam profundamente sua
relacdo com o fendmeno, enquanto a coisa em si permanece como um conceito limite,
indispensavel para demarcar os limites do conhecimento teérico.

Nesse horizonte, a estética transcendental emerge como a doutrina fundante da
sensibilidade, expondo os principios constitutivos da receptividade humana: as intui¢des
puras de espago e tempo. Nesse contexto, a mente ndo ¢ passiva, mas exerce o papel de
organizadora do real, sendo capaz de emitir juizos. O juizo analitico, por exemplo, consiste
em um processo de analise no qual o predicado j4 esta contido no sujeito, como no caso de
um circulo ser redondo: ele ¢, simultaneamente, sujeito e predicado, sem a necessidade de
postular qualquer outro juizo; enquanto o juizo sintético, por sua vez, une o conceito
expresso ao sujeito, constituindo um tipo unico de juizo que amplia o conhecimento, uma
vez que sempre € possivel julgar algo mais sobre um objeto.

Assim, espaco e tempo sao as matrizes origindrias que permitem ao sujeito situar-se
no mundo, sintetizando o multiplo sensivel e fundando a propria possibilidade de uma

experiéncia ordenada. Sem essas condigdes transcendentais, o fendmeno se esvaneceria no



20

caos do ininteligivel, pois, como Kant (2001) afirma, s6 conhecemos as coisas como nos
aparecem — nunca a coisa em si. As formas a priori da sensibilidade — espago e tempo —
sao indispensaveis para a a constru¢do do conhecimento, o belo natural, em particular, surge
a partir de objetos dotados de forma determinada, caracterizando-se justamente por sua
limitag¢@o e configuragdo harmodnica. Em contrapartida, o sublime se revela justamente na
auséncia de forma definida, emergindo de objetos que, por sua propria indeterminacao,
suscitam no sujeito a representacdo do ilimitado — uma magnitude ou poténcia que
transcende toda possibilidade de apreensdo sensivel completa.

Como Kant (1993) afirma, enquanto o belo se apresenta como exibi¢cdo de um
conceito indeterminado do entendimento, o sublime constitui exibi¢do de um conceito
indeterminado da razdo, evidenciando assim a distingdo fundamental entre essas duas
categorias estéticas: a primeira relacionada a faculdade de julgar reflexiva em sua relagdo
com o entendimento; a segunda com a capacidade da razdo de pensar o absoluto.

Assim, o juizo de gosto deve estar fundamentado na capacidade universal de
comunicar o estado da mente a partir da representagao dada, como condicao subjetiva, tendo
como resultado o prazer diante do objeto. Como o belo esta presente no objeto, sendo aquilo
que ¢ puramente subjetivo, e o sublime, que ¢ algo que se manifesta em meu interior como
imensuravel, a arte — e dessa maneira, o trdgico — possui uma dimensdo moral, ja que
estimula a reflexdao e a comunicacao de sentimentos universais, promovendo uma liberdade
associada a faculdade da imaginagdo. A experiéncia estética, especialmente a do sublime,
revela a capacidade humana de transcender as limitagdes sensiveis e acessar o dominio do
suprassensivel — que parte da sensibilidade — na qual reside a liberdade moral, enquanto a
arte bela, ao expressar a finalidade sem proposito, evoca a ideia de uma finalidade moral,
harmonizando natureza e liberdade.

Sob a influéncia da filosofia kantiana, que afirma que sua premissa fundamental esta
na distingdo entre a coisa em si € o fendmeno, Schopenhauer (2005) observa que o intelecto
desempenha um papel ativo na estruturacdo do conhecimento. Dessa forma, as coisas nunca
sao apreendidas em sua realidade intrinseca, mas apenas de acordo com as categorias que
impomos a elas.

Kant sustentava a impossibilidade de acessar a coisa em si, posi¢cdo na qual o egoismo
tedrico — ao buscar negar o real — limitava-se a representacao do suito cognoscente como
Unica existéncia valida, desconsiderando a realidade do fendmeno. Desse impasse, surge um
dos grandes problemas da filosofia: o desespero da verdade. Nietzsche, ao analisar esse

legado, alerta: “Mas, tdo logo Kant puder comecar a exercer um efeito popular,



21

perceberemos isso na forma de um corrosivo e despedagador ceticismo” (SE/Co. Ext. III, 3,
KSA 1.355). A filosofia de Schopenhauer buscava se opor a vertente cética e alcangar o real,
assim como a de Nietzsche no O Nascimento da Tragédia.

Para Schopenhauer, a “Vontade” — Wille — ¢ a propria esséncia do mundo, uma
forca cega, irracional e incessante que se manifesta em todos os fendomenos da natureza,
desde as pulsdes mais basicos até as agdes humanas, a propria coisa em si. Diferente da razao
kantiana, a vontade ndo esta submetida a leis logicas ou morais; ¢ um desejo sem fim, uma
tensdo permanente que gera sofrimento, ja que sua natureza ¢ insacidvel. A nogdo de espago
e tempo seria responsavel pela multiplicidade da vontade fragmentada em um tnico
individuo e na sua vontade uUnica. Sem essas formas, a Vontade seria uma unidade
indiferenciada; com elas, surgem as aparéncias individuais, que lutam entre si pela
sobrevivéncia — reflexo da propria natureza conflituosa da Vontade. Em outras palavras,
espaco e tempo nao sdo apenas moldes do conhecimento, mas mecanismos da vontade —
enquanto esséncia de todo mundo — para se manifestar como fenémeno.

Dentro do contexto de sua filosofia, 0o mundo se manifesta como uma vontade que
busca ser conhecida, sendo apreendido por meio da intui¢do, diretamente reproduzida pela
propria vontade do sujeito que quer acessar o real. Os conceitos universais sdo descritos por
Schopenhauer como um principium individuationis, pois ¢é a partir da vontade individual que
o sujeito estabelece contato direto com a vontade, adquirindo um conhecimento imediato
por meio das percepcdes estéticas. Dessa forma, ele explica como seres da mesma espécie
se diferenciam, ainda que a vontade seja una.

O individuo possui duas relagdes com o mundo: uma enquanto representacio, medida
pela interagdo entre o sujeito e o objeto que se apresenta, € outra como coisa em si, na medida
em que ¢ objetificada pela vontade. Afinal, para o autor de Mundo como Vontade e
Representagdo a propria vontade se manifesta em tudo, tanto no que se conhece quanto no
que quer ser conhecido. Sua esséncia estd marcada pela propria natureza, sendo a principal
unidade de todos os corpos que se apresentam como uma multiplicidade no fendémeno. Nao
ha aqui diferenga entre isto ou aquilo, sujeito ou objeto; tudo ¢ compreendido como vontade.

Com isso, a filosofia schopenhaueriana compreende que esses moldes estéticos
funcionam como "lentes" que objetificam a realidade — a vontade. S6 percebemos o mundo
como ele nos aparece, isto ¢, como representacdo, refletindo as relacdes de forma,

temporalidade e causalidade, como crescimento e interagdo com o ambiente.

(...) como o nosso conhecimento ¢ condicionado por tais formas, a

experiéncia inteira ¢ apenas conhecimento do fenomeno, ndo da coisa em



22

si: por conseguinte, as leis do fendmeno ndo podem ser validas para esta
(SCHOPENHAUER, 2005, p.237)

Ele analisou como essa unidade se fragmenta na multiplicidade fenoménica em
decorréncia das condigdes a priori da intuicdo sensivel, considerando que tempo e espaco
sdo as unicas formas pelas quais o uno, sendo indivisivel, pode manifestar-se, visto que, o
fendmeno se apresenta como uma pluralidade de coisas que coexistem e possuem a vontade;
na qual, esta propria esta fora do ambito do universal do principium individuationis. Por
estar presente em tudo que existe, a vontade ¢ o proprio fundamento do fenomeno no qual
nao ¢ dividida, entretanto existe uma progressao na sua concretizacao, estruturando nogoes
definidas, as ideias.

Nessa perspectiva, as ideias representam a vontade objetivada em seu nivel mais
elementar — como causalidade —, elas transitam entre extremos, ocupando um limiar ambiguo
entre universalidade e subjetividade, no qual uma se sobrepde a outra, a partir de uma
hierarquia externa ao espago ¢ ao tempo. Isso reflete a multiplicidade do mundo sensivel,
organizada entre o animado e o inanimado. E possivel identificar, nessa concepg¢do, uma
convergéncia entre o platonismo e o pensamento de Schopenhauer; contudo, enquanto para
o filésofo grego as ideias se estabelecem por meio da dialética, formalizando conceitos, para
o filosofo da vontade, como mencionado, elas sao formas da vontade que elevam o particular
ao universal, e essas formas ndo estdo subordinadas a razao — entendida como uma faculdade
secundaria da propria vontade —, deslocando-as da esfera logica para a estética ao passo que
0s conceitos sdo representacdes abstratas do principio da razdo.

Para Schopenhauer, o génio ¢ aquele que, com um olhar artistico, ¢ capaz de captar
a coisa em si. Essa percepcao ocorre a partir de seus instintos, ja que a arte oferece uma
intui¢do da vontade por meio das ideias —sem recorrer a um processo racional, mas
exclusivamente através da contemplagdo do fenomeno. O génio € um artista, mas se distancia
completamente da concepg¢do platdnica do artista, segundo a qual a arte seria um processo
racional que reproduz a realidade. Em termos modernos, para Platdo, a ideia seria uma copia
fiel de um conceito de algo imutavel no real, e s6 poderiamos entrar em contato com esse
real por meio da elevacdo suprassensivel do conhecimento, alcangando os conceitos. Assim,
a ideia, para Platdo, ndo estaria ligada a forma mais pura de acesso aquilo que existe, como

afirma Schopenhauer.
A arte, ao contrario, encontra em toda parte o seu fim. Pois o objeto de sua
contemplagdo ela o retira da torrente do curso do mundo e o isola diante de
si. E este particular, que na torrente fugidia do mundo era uma parte infima

a desaparecer, torna-se um representante do todo, um equivalente no espago



23

e no tempo do muito infinito. A arte se detém nesse particular. A roda do
tempo para. As relacdes desaparecem. Apenas o essencial, a Idéia, é objeto
da arte. -Podemos, por conseguinte, definir a arte COMO O MODO DE
CONSIDERACAO DAS COISAS INDEPENDENTE DO PRINCIPIO DE
RAZAO, oposto justamente a consideracio que o segue, que é o caminho

da experiéncia e da ciéncia (SCHOPENHAUER, 2005, p.254)

Nesse sentido, a ideia ndo pode ser adquirida por um sujeito, ja que este esté atrelado
arazao e a vontade, que por sua natureza ¢ insaciavel. A ideia se manifesta como a primeira
e mais universal forma do fendmeno, mas ndo ¢ idéntica a coisa em si, pois permanece
apenas como uma representacdo geral e ideal. Ela se liberta da vontade para se tornar
universal, a partir de um sujeito dotado de vontade que opera em um modo de conhecimento
nao individual. Por meio do que ¢ belo e sublime — como vimos em Kant — o homem pode
ser capaz de um conhecimento, mas apenas aquele que é um génio ¢ capaz de produzir arte,
elevando uma paz de espirito e se afastando de sua insacidvel vontade.

Segundo Schopenhauer, a tragédia constitui o dpice do conhecimento, sendo a forma
artistica que melhor expressa a ideia em sua plenitude. Ele buscou fundamentar seu proprio
pessimismo — no qual viver € sofrer — ao perceber que a tragédia simbolizaria precisamente
o sofrimento e o horror de nossa existéncia. Enquanto a muisica se manifesta como a propria
vontade, ocupando uma posi¢do superior em relacdo a esse tipo de arte.

O problema que surge na filosofia kantiana quanto ao acesso a coisa em si,
intensificado pelo advento do ceticismo, torna-se um grande desafio para compreender a
vida como ela mesma, embora o jovem filélogo busque ocupar um espaco que desafia os
problemas que se manifestam na filosofia pos-kantiana, ele vé em Schopenhauer o proprio

retorno a ela mesma.

E isso ¢, pois, necessario para avaliar o que pode ser depois de Kant, para
noés, precisamente Schopenhauer — a saber, o guia que nos conduzird da
caverna do desdnimo cético ou da rentincia critica a altura da consideracdo
tragica, ao infindo céu noturno, com suas estrelas sobre noés, ele que
conduziu a si mesmo como o primeiro, por esse caminho. A sua grandeza
consiste em ter-se posto diante da imagem da vida como um todo, para
poder interpretd-la como todo, enquanto as cabegas mais sagazes nao se
podem libertar do erro de achar que se estd mais proximo dessa
interpretacdo quando se analisam penosamente as cores e o estofo com que

essa imagem ¢ pintada. (SE/Co. Ext. IIL, 3, KSA 1.356)

E precisamente nesse contexto, em que a interpretagio estética do espago e do tempo

em Kant forma os elementos essenciais para a génese do que € intuitivamente representado



24

pelo si-mesmo, bem como da vontade como imagem da propria vida na filosofia
schopenhaueriana, que o jovem Nietzsche se posiciona. Seu pensamento emerge
profundamente enraizado na metafisica do artista — uma metafisica imanente, estética e
vital, que interage com a dualidade do mundo entre o dionisiaco e o apolineo, além de
incorporar o papel do coro.

A reflexdo sobre essa metafisica artistica transcende o ambito estético, projetando-se
como uma interpretagcao do real que desafia o ceticismo tedrico — caracteristico do pathos
socratico — ao negar a realidade em virtude de sua propria representagdo. Nesse solo fértil,
a arte assume um carater transcendental, influenciado pela estética kantiana e pelos conceitos
de vontade e génio em Schopenhauer. Assim, a existéncia se revela como um palco de

impulsos tragicos e estéticos, onde a filosofia do tragico encontra sua verdadeira esséncia.

2.2 Dionisiaco e Apolineo

No cerne da metafisica do artista na filosofia nietzschiana em O Nascimento da
Tragédia, encontra-se uma dualidade estruturante que transcende o mero debate estético para
revelar as forgas profundas que moldam ndo apenas a arte, mas a propria existéncia. Nesse
contexto, o jovem Nietzsche articula, ainda que sobre um fundo metafisico-artistico, a tensdo
irredutivel entre duas pulsdes primordiais: o apolineo e o dionisiaco.

De um lado, a arte apolinea — a do Bildner, figurador plastico — que se expressa na
clareza das formas esculturais e na narrativa épica; de outro, a arte dionisiaca — Unbildlichen,
ndo figurada — que encontra na musica seu médium essencial, desfazendo as fronteiras da
individuagdo. O que a linguagem comum denomina simplesmente "arte" oculta, sob uma
aparente unidade, o abismo que separa esses principios fundamentais. Contudo, o milagre
metafisico da cultura grega consistiu-se precisamente em superar essa antitese através de um
ato supremo da vontade helénica.

As garras psicologicas do jovem fildlogo sobre as pulsdes dionisiacos e apolineos
geram manifestacdes fisiologicas em sua propria defini¢do. O sonho, essas imagens que
moldam o figurador plastico — Bildner —, surge como a bela aparéncia do mundo, visto que
cada ser humano se torna artista. Esses sonhos emergem das camadas mais intimas do ser,
refletindo a necessidade de atribuir a este, a propria experiéncia de prazer e de conhecer, o

que possibilita que sejam vivenciados internamente pelo si-mesmo. Essas idiossincrasias



25

correspondem, em sua esséncia, a pulsdo apolinea, aproximando-se do conceito kantiano do
belo, pois envolvem uma experiéncia estética de equilibrio e forma.

Nesse sentido, segundo o jovem professor da Basileia (cf.GT/NT, 1, KSA 1.25-30),
o impulso apolineo possui um carater onirico, visto que essa necessidade vital da fisiologia
dos gregos foi representada no proprio deus Apolo, um deus voltado as artes das ilusdes, o
deus da verdade superior — superior no sentido do que se aparece como perfei¢ao em nosso
representar, que esta ligada a profunda consciéncia da natureza que nos modifica, permitindo
“a bela aparicdo do mundo”.

Entretanto, o impulso apolineo possui um limite, assim como o proprio carater
onirico. A imagem representada ndo poderia funcionar como um pathos, pois isso implicaria
em uma dissimula¢ao do real. Diante de nossas emog¢des mais selvagens, prevalece a sabia
tranquilidade do deus plasmador, associado a um principio de individualidade que lhe ¢
proprio, o impulso apolineo se expressa com uma confianga nesse principio, uma imagem
divina do que Schopenhauer expOs como principium individuationis. Nossos impulsos
apolineos nos instituem a nos fixar “em formas cognitivas da aparéncia fenomenal”.

A ciéncia, tanto para o jovem Nietzsche quanto em sua maturidade, surge como
sintoma de uma fixar sob o jugo do principium individuationis — a mesma for¢a que, no
ambito apolineo, congela o fluxo dionisiaco em formas cognitivas da bela aparéncia. Como
aponta o Ensaio de Autocritica (cf.GT/NT, Tentativa de Autocritica, 2, KSA 1.13-14), essa
obra audaciosa ndo apenas se aventurou a abordar a ciéncia sob a perspectiva artistica, mas
foi além, defendendo que a arte —, e, por consequéncia, todo saber —, deve ser avaliado
conforme seu valor para a vida. A fixidez do impulso cientifico repete, em outro registro, a
ilusdo apolinea de estabilidade: no qual o deus Apolo ergue suas imagens oniricas como
barreiras contra o pathos primordial, a ciéncia erige seus sistemas como dogmas contra o
caos criador. Assim, tanto a beleza apolinea quanto a verdade cientifica sdo mascaras que
dissimulam, mas nunca anulam, o abismo pulsante que as sustenta — o mesmo abismo que o
artista tragico, em seu €xtase dionisiaco, ousa encarar sem veéus.

Portanto, ¢ a propria natureza que promove a ruptura da individualidade no qual
nossos impulsos apolineos buscam nos dissimular; nesse contexto, o filélogo apresenta o
deus Dionisio como a personificagdo da natureza, cujos impulsos dionisiacos se manifestam
através da embriaguez. Essa embriaguez provoca uma cisdo do principium individuationis,
rompendo a ilusdo da individuacao — a percepgao de ser um “eu” separado. Esse rompimento
nos conduz a uma experiéncia de unido coletiva, seria o proprio auto esquecimento, visto

que o nosso ser mais intimo se entrelace com outro, a embriaguez nos transporta a um estado



26

de exaltacdo que dissolve as aparéncias e nos aproxima do abismo da existéncia — o sem

fundo.

O carro de Dionisio estd coberto de flores e grinaldas: sob o seu jugo
avangam o tigre e a pantera. Se se transmuta em pintura o jubiloso hino
beethoveniano a "Alegria" e se ndo se refreia a forga de imaginagao, quando
milhdes de seres frementes se espojam no pd, entdo € possivel acercar-se
do dionisiaco. Agora o escravo ¢ homem livre, agora se rompem todas as
rigidas e hostis de-, limitagdes que a necessidade, a arbitrariedade ou a
"moda impudente" estabeleceram entre os homens. Agora, gracas a
evangelho da harmonia universal, cada qual se sente ndo s6 unificado,
conciliado, fundido com o seu préximo, mas um sd, como se o véu de Maia
tivesse sido rasgado e, reduzido a tiras, esvoagasse diante do misterioso
Uno-primordial. Cantando e dancando, manifesta-se o homem como

membro de uma comunidade superior: ele desaprendeu a andar e a falar, e

esta a ponto de, dangando, sair voando pelos ares GT/NT, 1, KSA 1.29).
A manifestacao dessas duas pulsdes antagonicas no mundo helénico revela-se a nossa
compreensdo como forcas em permanente tensdo antagonica. Contudo, para o jovem
Nietzsche, ndo se tratou de mera sintese conciliatoria, mas de um emparelhamento criativo
no qual ambos os impulsos, mantendo sua natureza contraditdria, engendraram uma forma
artistica superior: a tragédia atica. Essa aparente oposicdo encontra sua sintese ultima no
conceito do Uno-Primordial — Ureine — visto que todos os opostos se reconciliam, substrato
indiferenciado do qual emergem tanto a ilusdo apolinea da individuagdo quanto o éxtase

dionisiaco da dissolugao.

No homem, Uno-primordial volta a olhar para si mesmo através da
aparéncia: a aparéncia revela a esséncia. Ou seja, o uno primordial vé o ser
humano, ou seja, o ser humano que vé€ a aparéncia, o ser humano que vé
através da aparéncia. Para o homem ndo ha caminho para o uno-primordial.

Ele ¢ s6 aparéncia. (NF/FP 1870, 7[170], KSA 7.205)3

Neste ambito, destaca-se a sombra de Schopenhauer — e com ela, o substrato do
conceito de vontade—, na qual o Uno-primordial e a coisa em si, na interpretacdo
nietzschiana, apresentam-se como conceitos distintos. A vontade configura a existéncia
como padecimento: uma contradi¢do essencial que se revela no proprio ato de existir e
representar. “Mas se a representacdo ¢ meramente um simbolo, entdo o eterno movimento,

todo esforgo de ser apenas aparéncia. Entdo ha algo que representa: isso ndo pode ser o

3 Tradugdo nossa.



27

proprio ser” (NF/FP 1870, 5[80], KSA 7.114)*. Dessa forma, para o filélogo, o Uno-
primordial se constitui — metafisicamente — como anterior a propria vontade, ja que “O
mundo ¢ uma tremenda autogeracao e autossustentavel Organismo: a multiplicidade esta nas
coisas, porque o intelecto estd neles” (NF/FP 1870, 5[79], KSA 7.111)°.

Nessa perspectiva, a vida emerge como uma realidade que transcende a propria
vontade, enquanto o mundo se configura como um organismo autogerador, no qual a
totalidade dos individuos se apresenta como fenomeno desse Uno-primordial — ndo uma
forca vital individualizada, mas sim uma expressdo da natureza em sua universalidade
essencial. Em outras palavras, o Uno-Primordial ¢ a propria vida, fonte originaria de todo
fendmeno; enquanto a vontade, como impulso intrinseco, ¢ o desejo eterno de sua auto
manifestagdo e expansao, enquanto “O fendmeno ¢ uma simbolizagdo continua da vontade™
(NF/FP, 1871, 5 [80], KSA 7.114).6

Ao comegar a se distanciar e perceber o engano de Schopenhauer, o jovem professor
da Basileia conclui que a vontade se torna o nexus objetivo do Uno-primordial, e 0 mesmo
sucede com nosso impulso dionisiaco; que nao constitui a realidade tltima do mundo, mas,
em didlogo com o impulso apolineo, revela-se como expressdo do Uno-primordial, que
traduz na dimensdo fenoménica o sofrimento intrinseco a existéncia. Essa dindmica
dionisiaca transcende e dissolve os limites do principium individuationis, atuando
paradoxalmente no interior do mesmo como principio dissolvente da forma singular.

Em sintese, o Uno-Primordial, enquanto fundamento "eterno-padecente", nao se
opde ao fendmeno nem a dimensdo estética, pois, conforme a perspectiva do jovem
Nietzsche, ele requer a manifestagdo complementar dos impulsos apolineo e dionisiaco —
um para a construcdo de formas ilusorias, outro para sua necessaria dissolugdo. Nesse
processo, o ser revela-se como constante devir: sempre em transi¢cao entre a aparéncia € o
retorno ao caos criativo, entre a individuag@o e o retorno ao todo — vir-a-ser, no prazer da

construcdo e no prazer da destruicao.

2.3 O Coro: Do Nascimento da Tragédia a sua Dissolucao

2.3.1 Do Nascimento da Tragédia

4 Tradugfo nossa.
3 Tradugio nossa.
¢ Tradug@o nossa.



28

O jovem Nietzsche nos revela que, sem "a mediagdo do artista" (cf.GT/NT, 1, KSA
1.25-30), a propria natureza entra em colapso. Nesse contexto, os impulsos artisticos — o
apolineo e o dionisiaco — fundem-se em uma danca magistral de forcas antagonicas que
colidem e se harmonizam, criando um caos dinamico de construcao e destrui¢ao inerente ao
proprio existir, pois “(...) o Uno primordial ndo ¢ pensado simplesmente como substrato,
mas como jogo e tensao de duas for¢as que, reunidas como o que tende a se opor, constituem
a esséncia da vida” (Cordeiro, 2020, p.87).

Para o jovem filologo, o efeito da tragedia reside no coro, cujo se estabelece uma
comunica¢do direta com o espectador, alheia a narrativa ou a mediagdo conceitual. Essa
experiéncia € a expressao imediata do sentimento de unido coletiva — a dissolug¢ao da forma
no indiferenciado, no uno-primordial, ao qual todo ser deve retornar. O coro surge assim
como aquele “artista mediador” por exceléncia, corporificando a paradoxal unidade entre
forma e éxtase, entre o principio de individuacdo e seu rompimento extatico.

Primordialmente, o coro personifica o dionisiaco em sua esséncia. A poesia lirica
desperta como um fendmeno natural, libertando a plateia do principium individuationis. O
ditirambo dionisiaco dissolve o Uno primordial, dando origem a musica — que s se realiza
plenamente sob a influéncia do impulso apolineo, revestindo-se de mascaras do real. Assim,
o lirico torna-se um artista duplo: dionisiaco na criagdo musical e apolineo na transfiguragao
em linguagem.

Se a isso juntarmos, agora, o mais importante fenomeno de toda a lirica
antiga, a unido, sim, a identidade, em toda a parte considerada natural, do
lirico com o musico -diante da qual a nossa lirica moderna parece a estatua
de um deus sem cabega-, poderemos entdo, com base em nossa metafisica
estética anteriormente exposta, explicar da seguinte maneira o caso do
poeta lirico. Ele se fez primeiro, enquanto artista dionisiaco, totalmente um
s6 com o Uno-primordial, com sua dor e contradi¢do, e produz a réplica
desse Uno-primordial em forma de musica, ainda que esta seja, de outro
modo, denominada com justica de repeticdo do mundo e de segunda
moldagem deste: agora porém esta musica se lhe torna visivel, como numa
imagem similiforme do sonho, sob a influéncia apolinea do sonho.
(GT/NT, 5, KSA 1.43-44)

E relevante notar que o jovem fildlogo afirma que a principal caracteristica de tudo
o0 que existe ¢ o enigma irredutivel — ndo algo a ser desvendado pela razao, mas vivenciado
artisticamente. E a partir desse enigma que compreendemos a natureza em seu mais alto
grau, pois tudo se encobre em seu aparecer. O mundo, portanto, ndo se apresenta como uma

solugdo, ou algo a ser conhecido, o enigma emerge como um mistério que ndo deve ser



29

resolvido, ja que a existéncia humana ¢ um abismo sem fundo. Esse movimento constante
entre o desvelar de uma mascara, que revela o real em seu aparecer por meio de figuras
apolineas, ¢ a dissolugdo dessa mascara pelos impulsos dionisiacos — como na necessidade
do deus Dionisio de se esconder de Hera através de mascaras — reflete a dinamica do tragico,
como eco do sofrimento que marca o uno-primordial.

Desse modo, a tragédia, celebra esse enigma por meio da poesia lirica, encontrando
prazer no que se constroi e se destroi — um eterno vir-a-ser —, enquanto espelha a vida como
ela mesma — um enigma —, sempre a afirmando. Nesse movimento de celebragcdo do enigma
pela poesia lirica, o coro se constituia, em sua natureza, como uma forca coletiva sensivel,
portador do poder irrefreavel da imaginacao criadora e da sublime poténcia ritmico-musical.
Essa esséncia traduzia-se numa liberdade lirica transgressora, na qual a musica dionisiaca —
em sua intensidade primordial — dissolvia a racionalidade reflexiva mediante seu impeto
poético-instintivo.

E necessario destacar uma observacéo relevante para nossa pesquisa. O "dizer sim a
vida" aqui remete a reflexdo do filésofo em Ecce Homo: “O dizer Sim a vida, mesmo em
seus problemas mais duros e estranhos; a vontade de vida, alegrando-se da propria
inesgotabilidade no sacrificio de seus mais elevados tipos — a isto chamei dionisiaco, isto
entendi como a ponte para a psicologia do poeta tragico” (EC/EC, O Nascimento da
Tragédia, 3, KSA 6.312). Nesse sentido, compreendemos que o objeto de estudo abordado
neste momento corresponde ao que Nietzsche, em sua maturidade, denomina como a
psicologia da tragédia.

Atuando como forca mediadora, o coro interrompia a turbuléncia das emogdes
através da poténcia organica dos sons, convertendo a agitacdo dionisiaca em serenidade
apolinea. Sua fun¢do transcendia o mero acompanhamento: impedia a absor¢do imediata
entre espectador e drama, preservando a distancia necessaria para que o individuo nio se
perdesse na identificagdo direta com os temas representados. Assim, a tragédia alcancava
seu proposito mais elevado —ndo através do principium individuationis, mas pela
transfiguracdo estética das pulsdes apolineas e dionisiacas, elevando o efémero humano a
dimensao do eterno artistico.

Nesse sentido, o coro, em sua esséncia, simboliza o surgimento da verdadeira
tragédia — verdadeira no sentido que sera explorado mais adiante. Como destaca o jovem
filologo, ele se apresenta para um espectador, que percebe diante de si uma pega € ndo a vida
real, encarnando e elevando uma universalidade diante da esfera nobre do palco — ndo como

uma mera figuragcdo, mas como uma forg¢a viva capaz de subverter sua relagdo com o povo.



30

“Desse modo o espectador estaria absorvido pelo curso dos acontecimentos e ndo pelo coro,
pela musica” (Cordeiro, 2020, p.89). E ali, no cerne da experiéncia coletiva, que germinam
sublimes pulsdes de enlevo daquele povo grego que o ouvia — € ndo a maneira como 0s

alemaes intentavam a ver.
A arte dionisiaca, por outro lado, baseia-se no jogo da embriaguez, do
arrebatamento. Ha duas forgas em particular que elevam o homem natural
ingénuo ao esquecimento de si mesmo da intoxicagao: o instinto primaveril
e a bebida narcoética. Seus efeitos sdo simbolizados na figura de Dionisio.
O principium individuationis ¢ quebrado em ambos os estados, o subjetivo
desaparece completamente diante do poder emergente do universalmente
humano, na verdade, do universalmente natural. Os festivais de Dionisio
ndo apenas estabelecem um vinculo entre os homens, mas também
reconciliam o homem e a natureza. A terra traz suas dadivas
voluntariamente, os animais mais selvagens se aproximam pacificamente:
panteras e tigres puxam a carruagem enfeitada de flores de Dionisio.

(DW/VD, 1, eKGWB 2779) 7

A pergunta que persiste — como seria uma musica verdadeiramente dionisiaca? —
transcende o ambito estético para converter-se em questao hermenéutica fundamental sobre
as condi¢des de possibilidade de uma arte afirmativa. O dionisiaco auténtico, na maturidade
nietzschiana, ndo se confunde com a embriaguez romantica — que ¢ sempre negacao
disfarcada — mas consiste na rara capacidade de transfigurar o horror do ser em jubilo
estético, sem mediagdes redentoras. Enquanto Wagner representa a ultima flor da tradigao
metafisica na arte, o verdadeiro artista dionisiaco seria aquele capaz de dangar sobre o
abismo, transformando o caos em jogo criativo — superando assim, pela afirmagdo, tanto o

pessimismo schopenhaueriano quanto o pathos romantico.

2.3.2 Da Dissolucio

Entretanto, o sublime possui uma duragdo efémera, manifestando-se como um
sintoma apolineo de pseudomorphosis artistica. A tragédia grega, em um processo de
autodegradagdo — quase como um "suicidio" —, tem sua decadéncia marcada pela dissolucdo
do coro. O impulso dionisiaco deixa de emergir como herdi, perdendo seu protagonismo na

estrutura da tragédia. Do riso de Dionisio — sim, naquele riso diante do terrivel que emana

7 Tradugdo nossa.



31

da filosofia nietzschiana, especialmente no Zaratustra — brotam os deuses; e das lamentagdes
nascem os homens.

A tragédia, segundo o jovem Nietzsche, emerge como a expressao das lamentagdes
de Dionisio — neste ponto, ele ndo se afasta de Schopenhauer e do pessimismo, ao enxergar
na esséncia da tragédia o sofrimento, mas o sofrimento para o jovem fil6logo teria mais o
sentido de superabundancia e ndo lamentacdo, o mundo como ele ¢ em sua totalidade. Na
esséncia oculta da mascara que esconde, revela-se uma divindade que ndo se manifesta como
individuo — principium individuationis —, mas como um her6i que busca a “idealidade”, o
divino oculto por tras da mascara. O impulso dionisiaco fala por meio da imagem apolinea,
e 0 apolineo, ao reconhecer no carater onirico sua propria limitagao, retorna ao mistério de
forma astuta, permitindo que o dionisiaco fale sem que isso se transforme em uma
dissimulag¢do do real.

No entanto, em seu “suicidio”, a tragédia comecara a trazer novos elementos que a
degradava. O mito passa a surgir como uma semantica, com personagens que trazem os
moribundos a cena. O publico, por sua vez, deixa de enxergar os deuses como entidades
ocultas e passa a vé-los como expressdes do principium individuationis. O coro, antes
atuando como uma for¢a coletiva capaz de subverter sua relagdo com o povo ao unir forma
e éxtase, entra em declinio, cedendo o protagonismo ao escravo — entendido aqui como um
sintoma da décadence. Em sua forma primordial, o coro impactava todas as classes da antiga
Grécia, dos senhores as mulheres e escravos, que se anestesiavam em uma universalidade.

Agora, o coro assume um papel moral, dando voz a plateia, e com o crescimento de
um conhecimento que da voz a razdo e a moral, dissolvendo a tragédia — exemplo do
socratismo em Euripedes com suas obras—, que buscava um consolo, negando a encarar o
mistério, € a vida no seu construir e destruir. Nesse processo, o lirico esta em declinio, o

enigma desaparece e a razao, marcada pelo socratismo, toma o lugar de destaque no coro.
O que pretendias tu, sacrilego Euripides, quando tentaste obrigar o
moribundo a prestar-te mais uma vez servico? Ele morreu sob tuas méos
brutais: e agora precisas de um mito arremedado, mascarado, que, como o
macaco de Hércules, sé saiba engalanar-se com o velho fausto. E assim
como o mito morreu para ti, também morreu para ti o génio da musica: e
mesmo se saqueaste com presas avidas todos os jardins da musica, ainda
assim so pudeste chegar a uma arremedada musica mascarada. E porque
abandonaste Dionisio, por isso Apolo também te abandonou: afugenta
todas as paixdes de seu covil e as conjura em teu circulo, afila e aguca como

se deve uma dialética sofistica para as falas de teus herdis —também os



32

teus herdis tém paixdes arremedadas e mascaradas e proferem apenas falas

arremedadas e mascaradas. (GT/NT, 10, KSA 1.74-75)

2.4 Socrates e o Socratismo como a Décadence da Cultura Grega

Para o jovem Nietzsche, os dois principais sintomas do phdrmakon que dissolveram
a tragédia de modo mais tragico foi a influéncia da poesia de Euripedes e do racionalismo
de Soécrates, mas ambos se manifestam como o proprio socratismo, isso €, um sintoma
degenerativo que ignora as pulsdes vitais da vida — apolineo e dionisiaco. O socratismo
emerge como uma aversdo a tragédia, na qual os personagens agora se apresentam com
didlogos dialéticos — e do proprio pessimismo. Entretanto em sua maturidade, a propria
existéncia da tragédia daria fim ao pessimismo, no qual nele, segundo Schopenhauer, o
homem encontraria um conforto e esse conforto se caracteriza por uma negagao da vontade
de vida, o que seria um erro, segundo o filésofo do Zaratustra ja que a tragédia ¢ quem
manifesta a vida como ela mesma.

E importante frisar, que Socrates emerge em uma cultura j4 em declinio, o
socratismo, a cultura diagnosticada por Nietzche como uma cultura de filisteu — ou seja,

aquela que privilegia o homem teodrico e toma forma com a negagao das pulsoes.

Ele ¢ o ultimo em um sentido muito mais profundo do que foi sugerido até
agora. O socratismo ¢ mais antigo que Socrates; sua influéncia na arte se
torna perceptivel muito antes. “Somente por instinto” ¢ o lema do
socratismo. O racionalismo nunca se mostrou mais ingénuo do que naquela
tendéncia de vida de Sécrates. Ele nunca teve dividas sobre a veracidade

de toda a questdo. (ST/ST, 1, eEKGWB 2772)

O socratismo pode ser identificado como anterior ao proprio Sécrates, manifestando-
se na dissolu¢do do povo, que buscava, a todo custo, uma verdade que negava os instintos —
um esfor¢o por ordenar o caos. Nesse sentido, o moribundo Sécrates emerge, na perspectiva
nietzschiana, como um negador dos instintos, um homem tedrico que rejeitava a propria
natureza em nome de um otimismo metafisico. A verdade que esse personagem perseguia
era, em esséncia, uma conven¢do entre amigos, destinada a criar, a partir de um
individualismo, uma verdade metafisica otimista. Por meio de didlogos teodricos, buscavam
construir uma universalidade na qual se fixar — por ora, aceitamos essa definicao de dialética
— enquanto fugiam do caos.

Em outras palavras, o socratismo busca elevar as verdades a esfera de uma metafisica

otimista, que agora se manifesta por meio de uma poesia platonica, na qual a moral deve ser



33

estabelecida no ambito artistico. "Tudo deve ser inteligivel para ser belo", como sentenga
paralela a sentenga socratica: "So6 o sabedor € virtuoso' “(cf.GT/NT, 12, KSA 1.81-88). Nesse
contexto, a arte deixa de direcionar seu olhar a ciéncia, enquanto a ciéncia passa a orientar
sua perspectiva para a arte. Euripides, ao se apaixonar por essa estética, desfez a tragédia,
travando um confronto direto com o impulso dionisiaco. Assim, emerge a oposi¢ao entre o
dionisiaco e o socratismo no amago da tragédia.

Em O Nascimento da Tragédia, o socratismo, ¢ a propria personificacao do tipo do
Sécrates Moribundo, dissolveu todos os valores da tragédia grega, apresentando-se como o
verdadeiro “antigrego”. O principium individuationis ao qual Socrates recorre ndo representa

o impulso apolineo como pathos— o espirito da tragédia nao assente.
(...) o reino de Apolo, ndo é uma representacdo do sujeito, no sentido de
uma subsungdo do turbilhdo dos data aos principios a priori da
sensibilidade e¢ do entendimento. O apolinco ndo ¢ representagdo
da subjetividade, mas o proprio real, a propria vida no eterno movimento
da indeterminagdo para a determinagdo, enquanto diferenciacdo do
indiferenciado (Cordeiro, R. C., 2020, p.90)

Pelo contrario, o socratismo emerge como um refigio diante do pessimismo,
afastando-se do real para se fixar em um mundo suprassensivel — uma tentativa de buscar

um fundamento para o que ¢, essencialmente, sem fundo.
O 6dio ao "mundo", a maldi¢do dos afetos, o medo a beleza e a
sensualidade, um lado-de-14 inventado para difamar melhor o lado-deca, no
fundo um anseio pelo nada, pelo fim, pelo repouso, para chegar ao "saba

dos sabas" (GT/NT, Tentativa de Autocritica, 5, KSA 1.18)
Os gregos ja tinham nogao do pessimismo. Em 4 Gaia Ciéncia (cf. FW/GC, 4, KSA

3.376-377), Nietzsche celebra a aparente contradi¢do dos gregos antigos: sua capacidade de
viver com leveza e beleza, sem se perder nos abismos de uma metafisica otimista. Quando
ele afirma que "sabiam viver" por permanecerem '"corajosamente na superficie", ndo os
acusa de frivolidade, mas os elogia por sua sabedoria tragica. Os gregos ndo fugiam da
realidade — buscavam os enigmas. Sua superficialidade era, paradoxalmente, profunda:
reconheciam que a vida so pode ser afirmada através de Dionisio

Em virtude disso, para o jovem fildlogo, os sofistas eram, em esséncia, os verdadeiros
realistas. No entanto, eles se limitavam a superficialidade em seus discursos sobre a moral
por uma necessidade meramente pragmatica: defender-se de Sdcrates. Os sofistas, segundo
Nietzsche, encarnavam a coragem e o espirito de uma expressdo elevada, auténticos

representantes da cultura grega, que reconheciam, inclusive, suas proprias imoralidades —



34

uma postura que contrastava radicalmente com a de Socrates e Platdo, que buscavam
compreender a verdade e a justi¢a de outra maneira (Cf. NF/FP, 1888, 14 [147], KSA 13.331-
332).

Além disso, Giacoia (1997), em seu artigo, busca demonstrar que até mesmo a critica
de Nietzsche ao socratismo j4 teria sido antecipada pelos proprios sofistas. Isso se deve ao
fato de que a imagem desse movimento estava associada a ideia de um mundo
suprassensivel, que menosprezava completamente a natureza — compreendidos como
expressao do mundo verdadeiro — em favor de uma metafisica otimista, concebida como um
mundo das aparéncias, o que inevitavelmente comprometeria o equilibrio e funcionamento
da cultura grega. A natureza para Socrates surgira como seu daimon (ooiuwv), algo maléfico
a ser ignorado e corrigido, Nietzsche, compreende que seria esse “ser divino” apresentado
por Socrates, que o impulsionaria para uma nova forma de conhecimento, contrariando ao
que ele ja defendera.

Conforme Giac6ia(1997) identifica no didlogo Gorgias, de Platdo, a antecipacdo da
critica nietzschiana a Socrates ja teria sido feita pelo proprio Platdo, através da sofistica,

conforme inferimos através do testemunho de Calicles;

Como negar que se teriam desventurado mercé dessa beleza de justica e
temperanca, ndo dando aos amigos quinhdo maior que aos inimigos,
justamente quando tém nas maos o poder em seu proprio estado? A
verdade, que tu —dizes procurar, Socrates, ¢ esta: viver a larga, sem
reprimir-se, a solta, quando se t&ém meios, eis a virtude e felicidade; tudo o
mais ndo passa de lindas fantasias, convencdes dos homens, contrarias a
natureza, lérias, que ndo valem um caracol. Ao contrario, belo e justo
segundo a natureza ¢ o que venho dizendo em palavras francas; a maneira
certa de viver ¢ deixar crescer as paixdes o mais possivel, em vez de as
reprimir, ¢ ser capaz de servi-las, por mais desmedidas que sejam, com
bravura e inteligéncia, satisfazendo quantos desejos abrolhem. Ora, isso,
penso, ¢ impossivel ao grande ntimero; dai condenarem a tais pessoas, para
encobrir a vergonha da propria impoténcia, e declararem indecorosa a
intemperanga, a fim de, como eu dizia atras, escravizar os homens mais
bem dotados pela natureza; ndo podendo eles proprios deparar satisfagdo
a seus apetites, louvam a temperanga ¢ a justi¢a, por serem pessoalmente
covardes. Ora, para aqueles que devem ao bergo a sorte de serem filhos de
reis, ou a natureza a de serem capazes de conquistar um governo, uma
tirania ou um poder absoluto, o que pode haver de mais vergonhoso e ruim
do que a temperanga? Quando lhes ¢ dado gozar dos bens, sem que

ninguém lho impega, haviam eles de ir buscar para si proprios um senhor



35

— alei da maioria, o que ela ensina, o que malsina? (PLATAO. Gorgias,
492 a-c)

Contudo, ¢ importante destacar no didlogo “Gorgias” — além, evidentemente, da
antecipagdo da critica ao socratismo pelos antigos helenos — dois pontos principais. O
primeiro refere-se a fala de Calicles, que aborda as paixdes € o desejo como a mais auténtica
expressao da corporeidade e como uma afirmacdo plena da vida. Calicles faz referéncia ao
desejo expresso pelo verbo grego émbvuém (epithumed), como forma de reafirmagdo dos
proprios instintos e da vitalidade. Em segundo lugar, destaca-se a nova perspectiva de vida
apresentada por Socrates, fundamentada em uma ontologia do vir-a-ser que se origina do
entendimento da esséncia da alma. Essa ontologia se baseia em um plano que transcende o
sensivel e, por consequéncia, a existéncia humana; conforme concebida por Socrates,
perderia seu equilibrio, sobretudo no contexto dos antigos helenos, cuja valorizacao recaia
sobre o real e o sensivel. A verdade proposta por Sdcrates, que se eleva acima do valor da
vida, s6 pode ser devidamente compreendida quando sustentada por uma metafisica. Essa
ideia ¢ ilustrada no didlogo “Goérgias” por meio das vividas e expressivas representacdes
orficas da vida apds a morte. Nesse ambito, surge a possibilidade de emitir um julgamento
definitivo sobre a “alma”, que, ao se despojar de todos os elementos exteriores, poderia ser
julgada exclusivamente por si mesma.

Nesse contexto, Socrates e Platdo elevam a uma posicao superior a verdade vinculada
a sua propria individualidade, elevando como um valor intrinseco e essencial da alma, que
permanece independente de quaisquer fatores externos. Antes de mais nada, vale a pena
ressaltar que o filosofo alemao nunca buscou defender a pura retérica sofistica, do discurso
superficial, da defesa da forca bruta e do autoritarismo, ele era a favor da vida, dos instintos
e da realidade efetiva, ndo de um mundo suprassensivel.

Assim (cf.NIETZSCHE, 2020, pag.196), a estética socratica, manifestada por Platdo
e Socrates, utiliza-se da dialética para construir hipdteses e abrir caminhos para ideias,
estabelecendo conceitos generalizados. A ciéncia e a verdade, entendidas como um principio
de individualizacdo, negando um coletivo dionisiaco, julgavam a arte e suas pulsdes
artisticas — representadas pelos impulsos apolineo e dionisiaco — como algo derivado de
conceitos, no qual o artista imitava a ideia. Assim, a natureza, o mistério € o mundo como
se apresentam eram ignorados. A arte, a poesia e a tragédia passaram a ser vistas como
construgdes da ideia.

Sécrates Moribundo representa, para o jovem fil6logo, nada menos do que um

sintoma do declinio da cultura grega. Se a vida pode ser concebida como um vasto organismo



36

que se autogera e se autossustenta, a multiplicidade encontra-se intrinseca as proprias coisas.
Pelo apolineo, emergem as representagdes, enquanto, pelo dionisiaco, retorna-se a esséncia
da vida, promovendo a transi¢do da individualidade para o coletivo. O pathos de negagao da
vida revela-se de forma evidente no socratismo e na figura de Socrates, que, ao estimular os
instintos a uma anarquia, em oposi¢ao ao corpo, buscava a elevagdo a felicidade por meio
do combate aos proprios instintos.

O proprio realismo da tragédia apresentava-se como outro reflexo dessa décadence
ao estabelecer a moralidade no coro tragico, perdera toda sua unidade artistica negando o
caos do mundo em prol de um otimismo metafisico. Tornar-se uma pessoa boa —
impotente — e aspirar a virtude — por meio de um adestramento moral— assegurava, assim,
uma fuga deliberada do caos.

O que ¢ desencoberto como relevante, em tudo que foi desenvolvido na obra O
Nascimento da Tragédia, ndo ¢ uma teoria da filosofia do tragico, muito menos uma
metafisica do artista, mas sim uma andlise psicofisiologica que o jovem Nietzsche ja teria
realizado sobre o tipo Socrates, o Sdcrates moribundo, acerca das pulsdes apolineas e

dionisiacas.

3. A Vontade de Poténcia

Primordialmente ¢ fundamental estabelecer a necessidade postulada por Nietzsche,
de uma interpretagdo que afirme a vida; pois apenas ela existe, e somente ela carrega valor
em si mesma, nao sendo possivel assim atribuir qualquer elemento transcendental a esta.
Diante disso, questiona-se: o que seria a vida para o filosofo alemao? Ora, a vida ¢ vontade
de poténcia® — Wille zur Macht. “Onde encontrei seres vivos, encontrei vontade de poténcia”
(ZA/ZA 11, Da Superacao de Si Mesmo, KSA 4.146-149). Inquirimos, ainda: o que seria
vontade de poténcia? Como ela caracteriza a vida? Poderiamos atribuir valores a partir desse
entendimento de vida.

Enquanto Nietzsche, em sua obra O Nascimento da Tragédia, observa a vida como
expressdao do uno primordial, o Nietzsche da transvaloragdo vé a existéncia pela otica da

vontade de poténcia, na qual se torna possivel constatar sua critica a metafisica, sendo

8 Nio cabe aqui nesse projeto adentar em uma tematica no Brasil sobre a traducio do conceito Wille zur Macht.
Optamos e compreendemos que - como iremos adentrar nesse capitulo — o conceito de ‘poténcia’ abrange e
contempla a dominagdo, quanto, principalmente a superagdo e modificagao.



37

intrinseco o destaque de sua critica fisiologica a construcdo do sujeito. Descartes origina essa
no¢ao com o cogito, ergo sum, que se mantém e busca fixar-se em um mundo transcendente,
concebendo um sujeito pensante, o qual ndo pertence ao mundo natural, caracterizado por
contradigdes e repleto de erros. Hume, com seu empirismo, estabelece um sujeito imanente,
isto €, o conhecimento parte das experiéncias sensoriais. Schopenhauer, ao se apoiar talvez
excessivamente na filosofia kantiana, apresenta um sujeito dotado de querer, concebido
como alguém cuja fungdo € representar a vontade. Suas representagdes, por sua vez, situam-
se em um plano metafisico.

Nietzsche sempre buscou distanciar-se do conceito de sujeito, ja que a carga deste,
se baseia na metafisica, no qual “basta-lhe o sentimento da vontade, ndo apenas para a
suposicao de causa e efeito, mas também para a crenga de compreender a sua relacao”
(FW/GC, 127, KSA 3.482). Para ele, a construcao de sujeito representa um equivoco, o que
justifica sua critica direta a concep¢do de vontade de Schopenhauer. Causa e efeito sdo
atributos linguisticos, expressos por uma consciéncia dotada de memorias. Esses registros
se consolidam no plano inconsciente, gerando erros causais a partir de semelhangas; o sonho
se mescla a essas memorias, € juntos perseguem conexdes com uma realidade efetiva, em
busca de significados e razdes para as representagdes. Como o proprio fildsofo assume “(...)
a forca da consciéncia estdo sempre relacionadas a capacidade de uma pessoal (ou animal),
e a capacidade de comunicagao, por sua vez, a necessidade de comunicagdo.” (FW/GC, 354,
KSA 3.590). Ao emergir o desejo de apenas comunicar-se com o outro, os impulsos — 7rieb
— vao muito mais além do que essa causalidade.

Em outras palavras, o autor de 4 Gaia Ciéncia defende que a origem da consciéncia
tem raiz em uma necessidade fisiologica de comunicacdo entre pessoas: “(...) pois apenas
esse pensar consciente ocorre em palavras, ou seja, em signos de comunicagao (...)” (Ibid.).
A necessidade humana de viver em rebanho, causada por sua fraqueza e pela constante
ameaca, levou a expressao de suas necessidades por meio da linguagem. Entretanto, alguns,
como Sdcrates, buscaram nessa linguagem formas de esclarecer o mundo, constituindo uma
razao ¢ uma verdade metafisica. Aquilo ao que ja estamos habituados, que ja possuimos
como nog¢do ou conhecimento, submetemos como regra, elevando-o a algo consciente.

Desse modo, a concep¢do de uma substancia além do corpo remete a ideia de
interiorizagdo, como Nietzsche explicita: “Nao hd um interior e exterior no mundo” (MA
I/HH T 15, KSA 2.35); dessa forma, se afasta de uma realidade onde o exterior nao
corresponde ao interior € nem o interior ao exterior — ambos, no entanto, s80 como uma

unidade e ndo apresentam ambiguidades, pois, pertencem a realidade efetiva. A filosofia



38

antiga incorpora esses conceitos ao mundo enquanto aparéncia, no qual os sentimentos de
profundidade estdo vinculados as relagdes causais entre sonho € memoria, € ndo a uma
reflexdo profunda sobre a natureza. Essa interiorizagdo do homem carrega um carater mais
moral do que epistemolégico.

Como afirma o filésofo alemdo, ndo possuimos um orgdo especifico para o
conhecimento — o que possuimos ¢ uma necessidade impulsionada pela propria vontade. O
homem encontra seguranca na verdade como um instinto de medo, uma fuga do abismo, mas
essa seguranga estd sustentada pela familiaridade do que se conhece, “estd a seguranga do
medo: eles querem a regra porque ela tira o medo do mundo” (NF/FP 1886, 5[10], KSA
12.188). O conhecido, assim, torna-se uma expressao desse “instinto de medo”. Aquele que
¢ tomado pelo amedrontamento, tem seus instintos de medo atemperados, tornando-se
consciente de si mesmo, fixando um sujeito na consciéncia como regra, como uma fuga do

erro em uma linguagem para expressar suas necessidades ao outro.

Pois, “O que ¢ familiar é conhecido”: nisso estdo de acordo. Também os
mais cautelosos entre eles acham que ao menos o familiar é mais facilmente
cognoscivel do que o estranho; que o método exige, por exemplo, que se
parta do “mundo interior”, dos “fatos da consciéncia”, pois este ¢ o mundo

mais familiar para nés” (FW/GC, 355, KSA 3.594)

Assim, € possivel questionar a veracidade da no¢do de um sujeito uno, dado que tal
nog¢ao parte de uma interpretagao equivocada, enraizada em uma linguagem metafisica, no
qual o “si mesmo” busca e se afugentar. “(...) todo autoespelhamento do espirito tem seus
perigos no fato de que poderia ser util e importante para a sua atividade interpretar-se de
maneira falsa” (NF/FP 1885, 40[21], KSA 11.639)

Dessa maneira, Nietzsche considera o “si-mesmo” como uma hierdrquica
multiplicidade de uma reacao de forgas — Kraft — que se chocam entre si, resultando um
impulso. O homem ndo possui a vontade, a sua acdo ¢ mera consequéncia da vontade de
poténcia; o “si-mesmo” sé se torna indivisivel frente a areia movedi¢a da linguagem que
busca se fixar. A multiplicidade unifica a si mesma como uma unidade, o que faz com que
no6s homens assumir que ha apenas um agente, nao um multiplo de impulsos que se chocam
entre si. O uno do “si-mesmo”, conforme o autor de Aurora, s6 foi usado na velha sedugao
metafisica daquele grego — Sdcrates—; essas pessoas que pensam na unidade sé consideram

as suas necessidades, de forma a se tornarem grandes e perpetuar o rebanho, adoecendo os

fortes, visto que promovem os seus grandes devaneios como verdades.
Dessa maneira o individuo se esconde na generalidade do conceito “homem” ou

na sociedade, ou se adequa a governantes, classes, partidos, opinides da época ou



39

do ambiente: e para todas as sutis maneiras de nos pormos felizes, gratos, fortes,

enamorados, encontra-se facilmente o simile animal. (M/A, 26, KSA 3.36-37)

7 ¢(...) que constitui 0 mundo

A ideia que percebemos do sujeito ¢ similar ao quale
em suas graduagdes multiplas. A ‘irradiagdo de vontades de poténcia’ esta por tras de tudo
que aparece como for¢ca” (MULLER-LAUTER, 2009, p. 63). A sedug¢io metafisica, da qual
os filésofos decaem, como descreve Nietzsche, se baseia em uma interpretacdo da realidade
como uma fé na causalidade, o sujeito que a filosofia entende como uno, se configura como

o resultado de um quale de poténcia que salta e percebe-se como o “eu”.

O sujeito que anda saltando, dando voltas, provavelmente sentimos os
graus de forcas e impulsos, como proximidade e distancia, e nos
interpretamos como uma paisagem e planicie, o que na verdade ¢ uma
multiplicidade de graus de quantidade. O que esta mais proximo de nos ¢é

chamado de “eu” mais do que o que estd mais distante, e acostumados a

2

designagdo imprecisa “eu e tudo o mais, sim”, instintivamente
transformamos a parte predominante de nés mesmos (...) (NF/FP 1880,

6[70], KSA 9.212)!°

Consequentemente, segundo Nietzsche, o homem fraco, cansado dessa luta de
impulsos, observa apenas a causalidade e seus efeitos, originando a imagem do devir de uma
vontade. Sob essa Otica, constroi-se uma verdade segundo a qual somos um sujeito uno e
estagnado, alguém que conduz uma agdo e ¢ capaz de causar um efeito em algo. Porém,
“ninguém explicou o empurrdo” (FW/GC, 112, KSA 3.472-473). Nesse contexto, o agir
como uma agdo de um sujeito consciente, carece de aprofundamento, sendo sustentado
apenas pela crenca nessa perspectiva. Torna-se, entdo, necessario representar nossa imagem
e uma verdade em um mundo metafisico, na qual cada coisa representada na memoria € vista
como uma sucessao de eventos que isolamos e imaginamos serem eficazes enquanto sujeito.
Que delirio!

Diante disso, Nietzsche afirma que o “si mesmo” se apresenta como o resultado dos
impulsos, do choque entre eles, em que todo o acontecer derruba a ideia de um sujeito ativo.
Isso ¢ definido como uma luta de impulsos que nao sdo cognosciveis — ou seja, um impulso
cego —, tal como o proprio mundo. O choque de quale entre poténcias, como forca
imperceptiveis se formaliza como um guantum de impulsos. A vontade de poténcia ao passo
que s6 quem as possui sdo organismos capazes de experimentar o prazer e desprazer; €

concebida como um continuum, ndo fundamentado na relagdo de causa e efeito, suplantando

% Na filosofia de Nietzsche o conceito de guale equivale ao conceito de Impulsos — Trieb.
19 Tradugfio nossa.



40

a fé em um querer. O sujeito ativo do conhecimento ¢ um resultado dos préprios impulsos —
e ndo os impulsos em si —, um guale de poténcia que se destaca sobre os demais. E nesse
cendrio que os filésofos buscam exteriorizar e tornar esse resultado de um tinico quantum de
forca, ou seja, um resultado dos choques de poténcia na qual buscam se apegar, tornando
conscientes e por meio da linguagem conceitualizam como algo generalizado, uma verdade

imutavel.

Pois embora a linguagem, nisso e em outras coisas, ndo possa ir além de
sua rudeza e continue a falar em oposigdes, onde ha somente degraus e uma
sutil gama de gradagdes; embora a arraigada tartufice da moral, que agora
pertence de modo insuperdvel a nossa “nossa carne e nosso sangue”,
chegue a nos distorcer as palavras na boca, a nés homens de saber: de
quando em quando, nos apercebemos, ¢ rimos, de como justamente a
melhor ciéncia procura nos prender do melhor modo a esse mundo
simplificado, completamente artificial, fabricado falsificado, e de como
involuntariamente ou ndo, ela ama o erro, porque, viva, ama a vida!

(JGB/BM, 24, KSA 5.41-42)

No entanto, como uma multiplicidade fisiologica que se choca internamente, as
poténcias se propulsionam, sempre buscando intensificar-se a partir de choques internos. A
luta entre os quale leva a formaliza¢do de um quantum de forga, configurando uma
hierarquia de impulsos em que um sobrepde ao outro, com os mais fracos'' submetendo-se
aos mais fortes. Contudo, esse processo manifesta-se como um movimento continuum que
esta sempre em destrui¢ao e construgdo — a semelhanca do fogo de Heraclito. Os impulsos
dominantes, por sua vez, ndo representam uma fixa¢do, mas um eterno vir-a-ser. Em outras
palavras, o proprio impulso se intensifica.

Essa relacdo justifica o fato de que o filosofo do martelo incorporou teses celulares
de sua época como as de Virchow, Roux e Bernard na construcdo do conceito de vontade de
poténcia, em conformidade com o que explicita Melo Neto (2020). A leitura de Nietzsche
sobre Roux levou-o a compreensdo de que a luta se trata de uma ampliagdo de poténcia, e
que o “si-mesmo” ndo busca se estagnar, contrariando a préopria definicdo de evolugdo
darwinista, na qual o bidlogo defendia que a evolugdo ocorreria com aqueles que
apresentassem melhor adaptacdo ao meio. Retirando a ideia de luta do evolucionismo de
Darwin, a vontade de poténcia teria um carater de “(...) luta por poder e ndo por preservar-

se” (MELO NETO, 2020, p. 105).

"' No sentido da filosofia nietzschiana, os fracos, os escravos e a plebe tém o mesmo sentido. Ou seja, seus
instintos estdo em declinio, seu organismo esta doente.



41

Nesse sentido, a qualidade do que € quantitativamente diferente se define pela
vontade de violar o outro como o dominio; o desejo de poténcia requerendo mais poténcia,
um choque qualitativo de superar-se, a caracteristica inerente da vontade de poténcia
dominar sobre o outro, assim como a necessidade de se proteger da violagdo. Dessa forma,
hé o anseio para a propria luta de poténcias, a superagao de si, assim como a propria luta de
antagonismos; ao “eu” nao cabe a estagnacao, pois estd constantemente em transformacao.
Unicamente quando somos transviados moralmente por uma metafisica — tal qual a forma
que Sdcrates propde com sua verdade — ndo concretizamos essa luta, mas a direcionamos,
convertemo-nos em enfermos ndo efetivando adequadamente a vontade de poténcia, outras
palavras, a vida.

Todavia, a vontade de poténcia também se torna perceptivel em um carater
inorganico (Cf. JGB/BM 36 KSA 5.54-55), quase como uma imposi¢ao da “consciéncia do
método”. A premissa que Nietzsche infere no aforismo 36 de Além do Bem e do Mal, trata-
se de uma causalidade da vontade, mas ndo como uma interpreta¢ao “primitiva” da mesma,
que hermeneutiza uma configuracao do querer como atuante, relacionando-a a causalidade;
mas como uma vontade que atua apenas restritivamente sobre outra vontade, e jamais sobre
a matéria. “Teriamos, portanto, um coeso e descomunal aglomerado de for¢as conflituosas
constituindo tudo o que ha” (MELO NETO, J. E. T., 2020, p. 106). O inorganico como o
todo, um conglomerado de forcas da vontade de poténcia e seus “efeitos” antagdnicos como

resultados.

A perda em todas as especializagdes: a natureza sintética é maior. Ora, toda
a vida orgénica ¢ uma especializagdo: o mundo inorgéanico por tras dela € a
maior sintese de forcas e, portanto, o mais elevado e digno de veneracao.

(NF/FP 1885, 1[105], KSA 12.36)

Desse modo, ¢ possivel sintetizar que, onde hd for¢ca, uma inevitavelmente se
sobressai a outra, configurando uma luta constante, € os organismos representariam um
segmento proporcionado de todo um universo que se constitui de forcas. Os quale se
chocam, formalizando um guantum de forga que busca superar-se e alcangar maior poténcia
sempre ao se chocar com outra vontade, ela ndo ¢ uma esséncia que finaliza em si. Esta busca
superar-se ao abarcar tanto a verdade quanto a inverdade, resultando na propria genealogia
da linguagem e em sua modifica¢do. Nietzsche aceita o erro ao dizer sim a contradi¢do e ao
antagonismo das forcas que buscam dominar umas as outras, reconhecendo que o ser
humano ndo nasceu para que o seu conhecer controle a vida, mas para buscar poténcia em

interacoes sistémicas que estabelece com o outro sem um finale.



42

Por conseguinte, ¢ necessario o choque de impulsos para que seja possivel pensar
acerca do real. Tudo o que existe € essa luta de transformagao, um eterno vir-a-ser. A vida
se configura como um choque de poténcias, no qual o ‘eu’ € um multiplo, assim como todo
organismo que existe. Os impulsos buscam a autossuperacao a partir dos choques entre esses

quale, sempre exigindo mais poténcia, conduzidos pela propria vontade de poténcia.

4. Nossa investigacao Nietzschiana

4.1 Uma Analise Psicofisioldgica

Nesse contexto, ao formular uma critica contundente a metafisica, Nietzsche percebe
a necessidade de propor uma nova abordagem filosofica. Como a consciéncia ¢ um 6rgao de
direcionamento, ndo se refere nem ao fendmeno, nem a coisa em si, € dado que ndo o
possuimos como um 6rgao do conhecimento, ele conclui que os preconceitos dos filésofos
sdo, na verdade, uma ilusdo criada para fuga do abismo — o sem fundo.

Gradualmente foi se revelado para mim o que toda grande filosofia foi até
o momento: a confissdo pessoal de seu ator, uma espécie de memorias
involuntarias e inadvertidas; e também se tornou claro que as inteng¢des
morais (ou imorais) de toda filosofia constituiram sempre o germe a partir

do qual cresceu a planta inteira (JGB/BM 6, KSA 5.20)

A consciéncia que se estabelece pela razdo nao corresponde a um mundo natural,
mas sim a uma ideia propria. Por consequéncia, emerge a necessidade de uma morfologia,
algo que analise as “entranhas” de cada alma — ndo apenas o que se torna consciente, mas
também o inconsciente. Aquilo que surge como uma alma socratica ndo se alinha ao corpo,
mas a uma alma que transcende, situada em um mundo suprassensivel. Este pilar filosofico,
segundo Nietzsche, representa um equivoco. Assim, o fildésofo nos convida a investigar a
unidade organica do “eu”.

Inocuidade da metafisica no futuro. — Logo que a religido, a arte e a moral
tiverem sua génese descrita de maneira tal que possam ser inteiramente
explicadas, sem que se recorra a hipotese de intervengdes metafisicas no
inicio e no curso do trajeto, acabara o mais forte interesse no problema
puramente tedrico da "coisa em si" e do "fenomeno". Pois, seja como for,
com a religido, a arte ¢ a moral ndo tocamos a "esséncia do mundo em si";
estamos no dominio da representacdo, nenhuma "intui¢do" pode nos levar
adiante. Com tranqiiilidade deixaremos para a fisiologia e a historia da
evolugdo dos organismos e dos conceitos a questdo de como pode a nossa

imagem do mundo ser tdo distinta da esséncia inferida do mundo. (MA

I/HH I, 10, KSA 2.30)



43

Dessa maneira, Nietzsche nos propde uma investigacdo na qual todo processo
cognitivo — ou seja, os choques dos quale ¢ os quantum de poténcia — corresponde,
necessariamente, a manifestagcdes corporais igualmente especificas, das quais podemos ou
ndo adquirir consciéncia. Essa relacdo permite um estudo voltado para a propria natureza,
examinando manifestagdes concretas de um organismo fisioldgico — que, segundo
Nietzsche, pode ser entendido como um organismo biologico, sem distingdes — ao oposto
de entidades suprassensiveis, como a alma socratica, ou capacidades puramente hipotéticas.
Por isso, ele se aproxima da psicologia francesa ao formular sua critica & metafisica,
buscando aprofundar sua filosofia ao enfatizar o corpo como uma unidade orgéanica que
manifesta uma cadeia de impulsos regida pela vontade de poténcia, em uma andlise
psicofisiolégica.

E pertinente incluir nesta discussio o linguajar nietzschiano acerca da biologia e da
fisiologia.

Em face dessas consideragdes, Heidegger (2010) nos apresenta um Nietzsche
metafisico, ao conceber a vontade de poténcia como um ente em sua totalidade que nao
abandona o ser. Ou seja, Heidegger identifica uma relagdo em que o ente estd vinculado a
tudo o que existe, considerando o que se desvela e o que se revela diante de si. Nessa
interpretacdo heideggeriana, o pensamento nietzschiano revela uma compreensao profunda
da relagdo constitutiva entre o ente e seu fundamento, na qual o ente se legitima em favor de
sua autoexcedéncia. Em contrapartida, a vontade de poténcia seria um continuum que se
modifica como afirmagdo da vida, e ndo como uma autoafirmacdo de si enquanto esséncia.
Por isso, Heidegger ignora o choque entre os quales e o choque de poténcia com o outro, ao
afirmar que a qualidade é, enquanto esséncia de si, fixando-se em uma finalidade no “si-
mesmo”’; enquanto a esséncia do que difere quantitativamente — qualidade — se determina
pela disposi¢do de transgredir como forma de dominio; o anseio por poder demandando
ainda mais poténcia, um impacto qualitativo de autossuperagdo, refletindo a natureza
intrinseca da vontade de poténcia de subjugar o outro, assim como a necessidade de se
resguardar da transgressao. Heidegger “faz da vontade de poténcia um principio metafisico
que se desdobra a partir de st mesmo e do mesmo modo permanece em si, retrocedendo. por

fim a sua propria origem” (MULLER-LAUTER, 2009, p. 69). Nietzsche nio defende que a



44

vontade de poténcia encerre em si mesmo, “mas somente na multiplicidade de vontades que
se contrapdem umas as outras” (Ibid. p.70)'.

Nao por acaso, a andlise heideggeriana suscita perplexidade no capitulo “O suposto
biologismo de Nietzsche”. Em contra-argumento a Heidegger (2010, p. 402-410),
levantamo-nos, em primeiro lugar, sobre sua compreensio de um termo de biologia
contemporaneo ao seu tempo; a propria biologia, enquanto ciéncia, que comegava a se
desenvolver na época de Nietzsche, quando a ciéncia tomava impulso, assim como a
fisiologia. Em segundo, como supracitado, a vontade de poténcia ndo possui o carater
metafisico que lhe ¢ atribuido. Em terceiro, ao ironizar os termos nietzschianos com
proximidade aos fendmenos da vida junto aos animais, inferimos o aforismo 26 de Aurora
(cf. M/A 47, KSA 3.36-37).

Nietzsche aborda a relagdo da moral dos homens com a dos animais. E, por ultimo,
a sua posi¢do contraria a interdisciplinaridade das ciéncias, “Ao recorrer aos estudos
cientificos, ele ja os reinterpreta — e sempre a seu favor.” (MARTON, 2009, p.58). Ele vai
contra o filosofo de “Zaratustra”, principalmente sobre a biologia, ndo tem fundamento
algum; ¢ explicito que Nietzsche participou de diversos debates na sua época, buscando
fundamentar os seus conceitos filos6ficos em contrapartida a uma metafisica, conforme

citamos:

Essa concepcdo de vida é construida contra o vitalismo teleoldgico e o
mecanicismo organico: eis a importancia da biologia — superar teorias
consideradas por Nietzsche como metafisicas. Em linhas gerais, podemos
relacionar as caracteristicas da vontade de poténcia com suas leituras
bioldgicas e cientificas da seguinte forma: Boscovich, Kelvin e Vogt: forga
(quantum de poténcia); Riitimeyer: supera¢do de obstaculos; Rolph:
expansdo e crescimento como tendéncia primordial; Roux: Iuta incessante
e adaptagdo funcional; Ribot e Espinas: origem bioldgica da moral e da
consciéncia (continuidade corpo/alma). Os textos de Riitimeyer, Roux ¢
Rolph também contribuiram muito para a constitui¢do das criticas contra
os principais conceitos de Darwin: luta pela existéncia; selegdo natural,
selecdo sexual e desenvolvimento da moral. (FREZZATTI JR, 2012, p.
177-194)

Dessa forma, a questdo da biologia ¢ da fisiologia, para Nietzsche, se articula em seus

conceitos em oposi¢ao a uma metafisica, como na ideia de vontade de poténcia, na relagao

12 Diante do carater rigoroso deste debate; sobre a critica a interpretacio heideggeriana, circunscrevemo-nos a
apresentar de maneira sistematica apenas os elementos conceituais fundamentais para nossa discussdo. Para
esse fim, recorremos a critica formulada por Wolfgang Miiller-Lauter que oferece um contraponto meticuloso
a exegese heideggeriana. (cf MULLER-LAUTER, 2009, p. 68-70).



45

de choques de for¢as enquanto busca de uma superagao de si-mesmo — Se/bst — em confronto
com outros. O autor de 4 Gaia Ciéncia participa de um debate sobre a evolugao do homem,
contrapondo-se as teorias darwinianas, a0 mesmo tempo em que tem contato com ideias
lamarckistas, especialmente por meio da leitura de Roux, como afirma Frezzatti Jr (2012) e
Melo Neto (2020). Contudo, ¢ importante destacar que, em nenhum momento, afirmamos
que a teoria de Nietzsche ¢ biologica. Pelo contrario, inferimos que as nogdes da biologia
sao utilizadas pelo filosofo como armas argumentativas contra uma teoria metafisica. Em
outras palavras, o carater biologico e fisioldgico teria maior proximidade com a questdo da
estética, funcionando como utensilios argumentativos para uma interpretagdo criativa e
artistica da realidade, e ndo como metafisica. Nietzsche ndo busca o real, mas uma
interpretagdo que afirme a vida. Nesse sentido estamos de acordo com a visao de Frezzatti

Jr e de Marton:

Nao queremos dizer com isso que Nietzsche simplesmente se apropriou das
teorias e conceitos bioldgicos: ele transformava aspectos biologicos que lhe
interessavam em conceitos filoséficos. Em seus textos, Nietzsche joga uma
teoria contra a outra, selecionando aquilo que lhe servia: vida, corpo,
selecdo, desenvolvimento, cultura, doenga, saude, vontade de poténcia.
Acreditamos que as leituras bioldgicas do filosofo alemao se inserem num
contexto maior: a superagdo dos valores ¢ dos conceitos tradicionais.
Nietzsche selecionava esquemas antimetafisicos que permitiam a
promocdo da diversidade, da multiplicidade, da mudanca e do
perspectivismo. Buscava construir uma filosofia antagonista ao dualismo
de origem platonica e, por isso, procurava ndo s6 na biologia, mas em
outras ciéncias, na literatura, na arte, etc., alternativas que se coadunassem
com seu proprio pensamento filosofico. (Ibid.)

Em primeiro lugar, o filésofo emprega a palavra “fisiologia” no sentido
usual das ciéncias da época; em segundo, entende o fisioldgico como o que
determina de modo somatico os homens e remete as fungdes organicas; por
fim, interpreta os processos fisioldgicos como a luta de quanta de poténcia

que “interpretam”. (MARTON, 2009, p.58)

Como Nietzsche sempre foi influenciado por diversas correntes, entre elas destaca-
se o didlogo estabelecido com a psicologia francesa do século XIX, dialogou com pensadores
como Ribot e Bourget, que enfrentavam intensos conflitos em torno da legitimagdo da
psicologia como ciéncia. Em meio aos embates entre positivistas, espiritualistas,
materialistas e outras correntes que investigavam a alma, a filosofia também se consolidava
como um campo de disputa intimamente ligado a psicologia. Pela sua proximidade na

questdo da critica a metafisica, e a construcdo do sujeito, especialmente com as teorias de



46

Ribot, que, por sua vez, criticava a filosofia em sua totalidade, argumentando que esta
negligenciava questdes fisiologicas fundamentais. Até entdo, a filosofia restringia-se a
metafisica, sustentando especulacdes abstratas sobre a alma e o sujeito em seu devir. Para o
filésofo alemao, a psicologia alema também seguiu 0 mesmo caminho de Sécrates ao tratar
da alma, adotando como objeto de estudo da retorica antiga apenas aquilo que se torna
consciente, ignorando todos os elementos considerados “ndao naturais”. Por isso a nova
psicologia, tratada como psicofisiologia, ¢ necessaria.

Por outra via, alguns psicélogos franceses se agarravam a esséncia da alma
estabelecida por Socrates e Platdo, um idolo e pilar na filosofia, destacou-se ao propor
explicacdes misticas e fabulosas, sobretudo pela alma como uma substancia além do corpo
e no conhecimento alcangado por meio do socratismo. Para ele, a alma ¢ eterna e imutavel,
a vida surge como um mecanismo para que a alma conhega, 0 homem sobrepde o real. E o
si-mesmo enquanto alma que se torna ativo no processo epistemoldgico, capaz de dominar
e exercer seus desejos no mundo. Enquanto a alma ¢ eterna, o corpo € visto como uma prisao.
O remédio proposto por Socrates para essa condigdo ¢ a morte: “Apenas a morte ¢ médico
aqui... Socrates apenas esteve doente por longo tempo” (GD/CI, O Problema de Socrates,
12, KSA 6.73). E justamente este o erro que os filésofos e alguns psicologos sempre
permearam: afirmar que caberia a uma esséncia além do corpo como uno e indivisivel como
a vontade de representar a propria vontade, dotada de razdo, elevando-a a uma manifestacao
onipotente e, consequentemente, a uma metafisica.

Como se observa no didlogo de Fédon, a alma — Pvys — para Socrates € separada do
corpo, ¢ assemelha-se a um exercicio que o proprio filésofo deve realizar. Quando o
individuo falece, a alma transcende o corpo, “passa a ficar em si e por si mesma, a parte
dele” (PLATAO, Fédon, 64d) uma imortalidade da alma, o corpo se apresenta como uma
prisdo da qual a alma necessita se libertar.

A atividade do filésofo consiste em desprender-se dos prazeres do corpo e dos
sentidos, pois apenas assim encontraria o caminho para o verdadeiro conhecimento, “dando
o melhor de si para emancipar a alma do comércio com o corpo” (PLATAO, Fédon, 65a).
Para Socrates, o corpo representa um obstaculo ao conhecimento; os sentidos que ele nos
proporciona —como a audi¢do e a visdo, mencionados no Fédon — sdo vistos como uma
dissimulacdo da verdade. Nao conhecemos por meio de nossos corpos, pois eles ndo sio
confidveis. Da mesma forma, ndo deveriamos buscar qualquer prazer que o corpo
proporcione, seja o prazer sexual — o contato intimo buscando algo que ndo a propagacao

da espécie —o prazer das vestimentas — de vestir uma bela roupa e ser percebido vestindo



47

—a -, o prazer da alimentacdo —onde busca-se o alimento pelo sabor e ndo pela necessidade

—, € tantos outros.

A experiéncia mostra-nos efetivamente que, para conhecermos com
clareza um dado objeto, ¢ indispensavel que nos libertemos da nossa
realidade fisica e observemos as coisas em si mesmas, pelo simples
intermédio da alma. E entdo, sim, ser-nos-4 dado, ao que parece, alcancar
o alvo das nossas aspiragdes, essa sabedoria de que nos dizemos amantes
— depois de morrermos, ndo ja em vida, como a légica do argumento
pressupde. Com efeito se, associados ao corpo, nada podemos conhecer
com clareza, das duas uma: ou tal aquisicdo da sabedoria ndo existe, ou
apenas se concretiza apos a morte, precisamente quando (e ndo antes ...) a
alma existir em si e por si, independentemente do corpo. E nesse caso
estaremos, ao que parece, tanto mais perto do verdadeiro saber durante a
nossa existéncia terrena quanto mais reduzirmos ao indispensavel o
contacto ¢ o comércio com ele, ndo permitindo oque nos contamine e
conservando-nos puros da sua natural corrupgdo, até que o deus se digne
libertar-nos: assim, pois, uma vez puros e resgatados da deméncia do corpo
(PLATAO, Fédon, 66 b-¢ 67 a-b).

A razdo que Socrates defende parte de uma dicotomia entre corpo e alma, na qual o
conhecimento s6 pode ser alcancado através de um entendimento da alma. O “si-mesmo” se
apresenta como algo além do seu corpo: virtude, beleza, bondade e justica devem ser
caracteristicas vinculadas a alma, e ndo ao corpo. Essa ¢ uma ideia metafisica a qual os
alemaes se apegaram. A saude para a filosofia socratica, portanto, ocorre quando se permite
desprender-se de todas as amarras do corpo. Para o filésofo grego, o doente ¢ aquele que se
prende aos impulsos, ao corpo.

Para Nietzsche, quando o filésofo grego estabelece um entendimento da alma, este
remete a ideia de uma distancia da realidade e de uma efetividade. No entanto, a maneira
como a vontade de poténcia reage ao fendOmeno ndo ¢ algo que se possui, mas uma
necessidade de possuir, portanto, ndo se fixa em um mundo metafisico. Essa concepcao se

contrapde totalmente a alma socratica, pois este distorce a luta, ndo valoriza a vida e,

consequentemente, conduz a vontade de poténcia a uma décadence.
Aos desprezadores do corpo desejo falar. Eles ndo devem aprender e
ensinar diferentemente, mas apenas dizer adeus a seu proprio corpo — e,
assim, emudecer.
“Corpo sou eu e alma” — assim fala a crianga. E por que ndo se deveria

falar como as criangas?



48

Mas o desperto, o sabedor, diz: corpo sou eu inteiramente, ¢ nada mais; ¢
alma ¢ apenas uma palavra para um algo no corpo. O corpo ¢ uma grande
razdo, uma multiplicidade com um sé sentido, uma guerra e uma paz, um
rebanho e um pastor.

“Eu”, dizes tu, e tens orgulho dessa palavra. A coisa maior, porém, em que
ndo queres crer — ¢é teu corpo e sua grande razdo: essa ndo diz Eu, mas faz
Eu.

O que o sentido sente, o que o espirito conhece, jamais tem fim em si
mesmo. Mas sentido e espirito querem te convencer de que sdo o fim de
todas as coisas: tdo vaidosos sdo eles.

Instrumentos e brinquedos sdo sentidos e espirito: por tras deles esta o Si-
mesmo. O Si-mesmo também procura com os olhos do sentido, também
escuta com os ouvidos do espirito.

O Si-mesmo sempre escuta e procura: compara, submete, conquista,
destréi. Domina e é também o dominador do Eu.

Por tras dos teus pensamentos e sentimentos, irmdo, ha um poderoso
soberano, um sabio desconhecido — ele se chama Si-mesmo. Em teu corpo
habita ele, teu corpo é cle.

H4é mais razdo em teu corpo do que em tua melhor sabedoria. E quem sabe
por que teu corpo necessita justamente de tua melhor sabedoria?

Teu Si-mesmo ri de teu Eu e de seus saltos orgulhosos. “Que sdo para mim
esses saltos e voos do pensamento?”, diz para si. “Um rodeio até minha
meta. Eu sou a andadeira do Eu e o soprador dos seus conceitos.”

O Si-mesmo diz para o Eu: “Sente dor aqui!”. E esse sofre e reflete em
como nao mais sofrer — e justamente para isso deve pensar.

O Si-mesmo diz para o Eu: “Sente prazer aqui!”. E esse se alegra e reflete
em como se alegrar mais — e justamente para isso deve pensar.

Aos desprezadores do corpo tenho algo a dizer. O fato de desprezarem
constitui o seu prezar. O que foi que criou o prezar ¢ o desprezar, o valor e

a vontade? (Za/ZA 1, Dos desprezadores do corpo, KSA 4.39-41)

Em oposig¢do direta a Socrates, a dicotomia entre corpo e alma ¢ uma falacia
metafisica de acordo com o filésofo alemao. Para ele, € o corpo que nos permite estabelecer
contato com o mundo. Nao temos acesso ao fendmeno enquanto conhecimento, pois nao
possuimos um 0rgdo para conhecer; tudo o que nos ¢ apresentado, consiste apenas em
mascaras da realidade, que podem velar-se e desvelar-se constantemente. O si-mesmo
socratico-platonico refere-se a cisdo do corpo, algo que difere essencialmente do conceito
de si-mesmo nietzschiano.

Nesse sentido, a dicotomia da alma apresentada pela filosofia socratica busca se

refugiar em torno do si-mesmo para se afugentar da luta constante, conduzindo a



49

multiplicidade do eu a um reducionismo uno e homogéneo, como um instinto que repele o
“erro”, induzindo a uma falsa sensagdo de quietude da luta interna que reflete a maneira
como “digere” — “e realmente o espirito se assemelha mais que tudo a um estomago”
(JGB/BM 230, KSA 5.168) — suas vivéncias buscando perecer em uma metafisica otimista,.

Se, para a filosofia socratica-platonica, o corpo era uma prisdo da qual o filésofo
deveria se libertar por meio da razao, Nietzsche, por sua vez, o entende como um mecanismo
de impulsos que se configura e se modifica a medida que luta consigo mesmo € com o outro,
em uma luta permanente. A razao ndo € capaz de descrever a realidade afetiva: “ao alimentar-
se, o corpo assimila o que ndo lhe pertence; ao digerir novas experiéncias, o espirito
incorpora o que lhe ¢ estranho” (MARTON, 2009, p. 59).

E nos afetos desse si-mesmo, como corpo e pequena razio, que Nietzsche propde
uma investigacdo, afastando-nos do pilar socratico que separa corpo e alma. Ele analisa os
impulsos do homem, isto €, os choques entre eles, um quantum de for¢a, comparavel a seres
microscopicos'® que compdem nosso organismo em uma luta eterna e com anseio por mais
poténcia. Trata-se da inversdao de Socrates e Platdo, resgatando o homem para a vida em suas
multiplas interpretagdes. “(...) o eterno texto homo natura; fazer com que no futuro o homem
se coloque frente ao homem tal como hoje, endurecido na disciplina da ciéncia, ja se coloca
frente a outra natureza.” (JGB/BM 230, KSA 5.168-169)

Vale a pena esclarecer que “O enunciado isolado ‘eu sou corpo e alma’ ndo ¢ indicio
suficiente que se trata de uma oposi¢ao”, pois “a partir dele que eu sou tanto corpo como
também alma, sem prioridade de um elemento sobre o outro, e assim sem oposi¢do.”
(CORDEIRO,2012 p.31).

Cabe a nova psicologia, a psicofisiologia examinar as mascaras da realidade. Dentro
dessa psicofisiologia, Nietzsche propde investigar a vida como ela ¢, além do bem e do mal:
como vontade de poténcia. Apenas essa abordagem nos oferece uma compreensao mais
precisa do que € o ser humano, ndo como uma "alma" ou "forga vital" metafisica, mas como
uma estrutura hierdrquica na qual um principio organizador emerge de uma multiplicidade
de impulsos fisioldgicos interdependentes. Ele rejeita a dicotomia socratica—platonica sobre
a alma, reconhecendo apenas o corpo como nossa pequena razdo. Tratando como um método
filos6fico que ndo pode ser capturada pela consciéncia, mas que se define como uma teoria
dos impulsos. Essa teoria explora o continuum, o si-mesmo que estd em constante

transformagao, moldado pelos choques dos quale de poténcia.

3 E importante realgar que ndo se trata de um atomismo. Nietzsche vai contra essa tese. O sentido de
microscopio, aqui, ¢ de forgas ndo visiveis.



50

4.2 A Décadence

“Juizos, juizos de valor acerca da vida, contra ou a favor, nunca podem ser
verdadeiros, afinal; eles tém valor apenas como sintomas, sdo considerados apenas enquanto
sintomas em si, tais juizos sao bobagens” (GD/CI, O Problema de Socrates, 2, KSA 6.70).

A psicofisiologia, ao propor uma investigacdo centrada no corpo, alinha-se a um
exercicio de carater imoralista. Enquanto a moral ocidental estrutura-se com base nos
preceitos de Sdcrates e Platdo sobre o que ¢ considerado bom, tal concep¢do ndo contempla
a esséncia da vida em si, uma vez que se fundamenta em uma perspectiva metafisica.

Nietzsche infere que, na modernidade, a moralidade foi subvertida em sua relacao
tradicional entre causa e efeito, especialmente no que concerne a nossa memoria. Enquanto
na Grécia acreditava-se que a virtude conduzia a prosperidade e o mal a ruina, ele sugere
que esses conceitos sejam entendidos como meros sintomas fisiologicos.

Nesse sentido, os Unicos sintomas factiveis a vida sdo aqueles que a afirmam ou
aqueles que a negam. A Décadence, segundo o autor de “Além do Bem e do Mal”, ¢
caracterizada pelos enfermos cujos instintos estdo em degeneragdo — Entartung —, com a
vontade de poténcia adoecida, desviando seus impulsos para outras diregdes.

Eis a decadéncia da vontade de poténcia: em estado degenerado, quando o “querer”
ja ndo expande, mas corrdi; quando a forca deixa de criar e passa apenas a exigir vazao.
Nessas pessoas, os instintos deixam de funcionar como uma hierarquia, resultando na
inversdo dos quale, no qual os impulsos adoecidos se tornam tiranicos; eles ndo estdo em
crescimento, mas em declinio. E precisamente sobre os decadentes que a psicofisiologia

deve concentrar sua investigagao.

Mas naquele outro caso, mais frequente, em que as crises fazem filosofia,
como em todos os pensadores doentes — e talvez os pensadores doentes
predominem na historia da filosofia—: que vira a ser do pensamento mesmo
que ¢ submetido a pressdo da doenca? Eis a questdo que interessa aos
psicologos: e aqui o experimento ¢ possivel. De modo analogo ao do
viajante que planeja acordar numa determinada hora e tranquilamente se
entrega ao sono: assim nos, filésofos, ficando doentes, nos sujeitamos a

doenga de corpo e alma por algum tempo. (FW/GC, Pr. 2, KSA 3.347)

Em 4 Gaia Ciéncia, o fil6sofo ja nos apresenta um desses sintomas. Ele reflete sobre

saude e doenca em termos cognitivos, associando a saude aquele que afirma a vida, que



51

busca continuamente o autoaperfeicoamento e “digere” suas vivéncias. Contudo, Nietzsche
ressalta que existem diversos tipos de saude, os quais ndo podem ser restringidos a um tinico
modelo pelos médicos. A partir dessas reflexdes ele destaca o doente, aquele na qual sua
fisiologia definha e ja ndo consegue mais digerir suas vivéncias, o que acaba por esmorecer
sua vontade de poténcia — resultando no debilitar de seu corpo.

Ao desdobrarmos as camadas dessa interlocugdo sobre a vida para Socrates
Moribundo, constatamos que “ela ndo vale nada” para o filosofo grego. A virtude que ele
propde como base moral para a vida, aquilo que € bom, o caminho para a felicidade, nos
conduz a uma metafisica na qual o homem possui um fim, uma meta. Em contrapartida, o
filosofo alemao nos afirma que esses valores emergem como expressdao de um tipico
organismo em declinio, marcado pela falta de busca pela poténcia, na busca de um prazer
em se afugentar. Aqueles que dizem ndo a guerra afirmam, na verdade, uma autopreservagao

dos instintos.

O que é bom? — Tudo o que eleva o sentimento de poténcia, a vontade de
poténcia, o proprio poder no homem.

O que ¢ mau? — Tudo o que vem da fraqueza.

O que ¢ felicidade? — O sentimento de que a poténcia cresce, de que uma

resisténcia ¢ superada. (AC/AC 2, KSA. 6.170)

Como ja destacado por Nietzsche, ndo se pode atribuir juizes a vida em si mesma,
pois ela simplesmente ¢ — nao depende de juizos externos. No entanto, por meio de uma
analise psicofisiologica, € possivel discernir valores de "bom" ou "mau" para a vida. E essa
distingdo sempre se dara em funcdo de uma dualidade fundamental: a dos fortes, que a
afirmam com vigor, e a dos fracos, que, dominados pelo instinto adoecidos, a negam.

A felicidade para o filésofo alemdo € um continuum de busca por mais poténcia,
jamais uma meta com uma finalidade. Por outro lado, a felicidade socratico-platonica evade-
se da luta e da vontade de poténcia; o cultivo de si proposto por esses gregos ¢ um cultivo
doentio, uma deteriora¢do do organismo que, de modo contagioso, prolifera e se intensifica
a partir de sua propria raiz. O caminho para tal felicidade vincula-se a perda de poténcia, em
que o doente, ja corrompido, elege justamente o que lhe ¢ nocivo: a fuga da luta.

Assim como a razdo, o conceito socratico-platonico de alma igualmente se vincula a
uma eternidade, Socrates eleva uma verdade metafisica distorcendo os valores dos gregos a
sua propria visdo, atrelando ao conceito de "bom" aquilo que lhe convém. O que antes era
considerado falso ou verdadeiro agora se encontra invertido: a verdade como esséncia do

mundo se transforma em um 6dio ao corpo e aos instintos. O mundo efetivo passa a ser



52

apenas aparéncia, uma fic¢do socratica que permeia até os dias de hoje. A vida, agora
assolada, v€ sua poténcia esgotada pela virtude, enquanto a antinatureza predomina como

instinto e declinio.

Existem pregadores da morte; e a terra esta cheia daqueles a quem se deve
pregar o afastamento da vida. A Terra esta cheia de supérfluos, a vida ¢
estragada pelos demasiados. Que sejam atraidos para dessa vida com a

‘vida eterena (cf.ZA/ZA 1, Dos Pregadores da Morte, KSA 4.55),

Nesse sentido, a Décadence nao se da como uma dissolugao dos instintos, como se
fossem ignorados, mas como uma vontade adoecida, direcionada a uma fuga diante do
abismo, almejando se fixar em meio ao caos. Os individuos veem a vida como sofrimento e
desejam se afastar dela. Em outras palavras, a vontade de poténcia se volta ao declinio, sendo
a propria vontade de poténcia orientada a busca de um prazer fixo e a rejeicao do desprazer
da luta. Essa inversao do que seria a vida como uma luta continua faz com que morrer, assim
como foi para Sdcrates, seja visto como solugdo. O pathos do Sécrates Moribundo ¢ a propria
Deécadence. Conforme assinala Nietzsche, a vida ¢ um “instinto de crescimento, de duragao,
de acumulagdo de forgas, de poténcia: onde falta a vontade de poténcia, ha declinio.”
(AC/AC 6, KSA. 6.172)

Essa condicdo da décadence estd profundamente vinculada a deterioragdo dos
instintos, manifestando-se através de morais e filosofias que desprezam o corpo ¢ a vida.
Como toda metafisica que propde um “finale ”, o organismo que estd com seus impulsos em
declinio, inevitavelmente degenera o si-mesmo: o impulso de autoconservagdo, o cansaco
diante da vida, procura escapar tentando preservar seu guantum de poténcia a qualquer custo,
tentando dar “vazdo” a vida como ela mesma. Fundamentando-se em uma falsificagao da
realidade, o organismo finda por tornar-se um doente. O caos do mundo — o sem fundo, o
sem sentido — ¢ renegado pelo decadente, que ataca o proprio vir-a-ser em busca de uma

estabilizacao.

4.3 Cultura e Civilizacao

Como supracitado, a analise psicofisiologica nietzschiana permitiria compreender as
“entranhas” de cada alma —no sentido do si-mesmo. Nao por acaso, a moral, assim como a
cultura e a civiliza¢do, ndo escapa das garras desse psicologo. Como ele infere, essas
estruturas nao divergem qualitativamente do organismo, o que viabiliza uma investigagao

aprofundada sobre elas.



53

A moral, enquanto sintoma decifravel, ¢ apenas para aquele que compreende suas
raizes fisiologicas, revela-se como expressao de um organismo em conflito consigo mesmo
— seja na exaltacdo ascética da alma sobre o corpo, seja na tentativa decadente de estabilizar
o caos do vir-a-ser através de juizos transcendentais. A cultura e a civilizagdo, longe de serem
instancias autdnomas, sdo prolongamentos desse mesmo drama organico: nelas, o declinio
dos instintos surge como um sistema que falsifica a realidade, negando a fluidez do sem
fundo em favor de estruturas que prometem o melhoramento do homem. A genealogia
nietzschiana, ao desvendar os valores e a moral como “apenas linguagem de signos,
sintomatologia” (GD/CI, Os “Melhoradores” da Humanidade 1, KSA 6.98) de uma condi¢do
psicofisioldgica, nao apenas expde o declinio inerente a tais construgdes, mas também
interroga se estas fortalecem ou declinam a vontade de poténcia — pois, como adverte
Nietzsche, toda moral é um sintoma, e todo sintoma exige um diagnostico que revele se serve
a vida ou a sua negacao.

Os climax da cultura e da civilizagdo estdo separados: ndo devemos nos
deixar enganar pelo profundo antagonismo entre cultura e civilizagdo. Os
grandes momentos da cultura sempre foram, moralmente falando, tempos
de corrupgdo; e novamente, as épocas de domesticacao voluntaria e forcada
de animais (“civiliza¢d0”) pelo homem foram tempos de intolerancia para

as naturezas mais intelectuais e ousadas. A civilizagdo quer algo diferente

da cultura: talvez algo oposto... (NF/FP 1888, 16[10], KSA 13.485-486)

A civilizacdo — Civilisation —, para o autor de A Genealogia da Moral, ¢ um
processo de domesticacdo — Zdhmung —do ser humano; que, por intermédio de uma moral,
sob o pretexto de melhorar —Verbessern —a besta-homem, suprime seus instintos,
esgotando seu quantum de forga e arrastando-o a Décadence. Esse disciplinamento apoia-se
na tortura —fisica e fisiolégica —para incutir o instinto de medo diante a civilizacdo,
convertendo o individuo em peca do rebanho. Como Nietzsche adverte: “Em termos
fisiologicos: na luta contra a besta, tornar doente pode ser o tnico meio de enfraquecé-la”
(GD/CI, Os ‘Melhoradores’ da Humanidade 2, KSA 2.99). Nesse sentido a civilizagao,
funciona como um zoologico para os saudaveis: os outrora selvagens sdo corrigidos até que
seus impulsos definhem, garantindo sua inofensividade. Nesse quadro, o “bom” degenera
em impoténcia — tal como o cristdo, que, segundo o autor de O Anticristo, celebra a
fraqueza como virtude e o ressentimento como moral.

Esses processos sdo zooldgicos porque sdo procedimentos utilizados na
lida de animais selvagens, ou seja, daqueles que possuem seus instintos ou

impulsos ainda intocados. (FREZZATTI, 2006, p. 96)



54

Mas e a cultura? A principio, torna-se essencial situar-nos em relagdo a origem do
conceito de Cultur no pensamento do filésofo alemao, bem como compreender sua
influéncia na construgdo desse significado — De fato, constata-se que o debate em torno
desse conceito poderia resultar em um trabalho extenso, complexo e minucioso. Portanto,
devemos limitar-nos estritamente ao essencial para abordar a principal questdo de nosso
projeto de conclusdo de curso.

Conforme Frezzatti Jr. (2006) destaca em suas investigagdes, o termo ‘“‘cultura”
popularizou-se na Franc¢a por volta do século XIII, originalmente associado a agronomia, na
qual designava uma parte de terras destinadas ao cultivo. Contudo, foi no século XVI, ao ser
apropriado por antropdlogos e filosofos, que o conceito passou a significar o cultivo de uma
faculdade ou de uma alma. A origem do termo esta vinculada ao vocabulo culture, derivado
da lingua francesa, no contexto do qual naquele periodo, iniciou-se o debate acerca de seu
significado entre os estudiosos da época, podendo ser traduzido e interpretado como
“cultura”. Com raizes na palavra latina colere, culture abarca uma ampla gama de
significados. Um dos primeiros a utilizar o conceito foi Cicero, que ampliou seu sentido ao
introduzir a expressdo cultura animi, associando-o a construgdo ¢ ao cultivo da alma por
meio de uma perspectiva filosofica. Posteriormente, Bacon, filosofo inglés, também definiu
cultura como uma atividade voltada a constru¢do e ao aperfeicoamento mental, vinculada a

uma formacao que delinearia o individuo.

Ocorre, dessa forma, um movimento de metonimia inverso ao anterior: o
sentido de cultura enquanto agdo (a¢do de instruir) desloca-se para o de
cultura enquanto estado (estado do espirito cultivado pela instrucéo, estado

do individuo que “tem cultura”. (FREZZATTI Jr., 2006, p. 44)

E nesse contexto que o termo culture se populariza, dando origem a palavra
alema cultur. Percebe-se, assim, a significativa influéncia dos pensadores e cortes francesas
sobre as elites alemas durante o século XVIII. A sociedade alema, durante esse periodo, nao
estava unificada, mas dividida em diversas provincias. Essa divisdo permitia que outras
nagdes exercessem influéncia significativa sobre essas provincias. Uma Alemanha devastada
e sem uma cultura.

O conceito de Cultur ao qual Nietzsche se refere €, em certa medida, ambiguo. Como
aponta Frezzatti Jr. (2006), o termo &, por vezes, utilizado para designar outros conceitos,
como a propria civilizagdo, cultur ou o termo kultur. Nesse sentido, inferimos que o conceito

que buscamos investigar ¢ aquele definido por Nietzsche como préximo a ideia de uma



55

cultura elevada, contraposta a uma cultura em declinio, com destaque evidente em suas obras

extemporaneas.

Cultura ¢ acima de tudo a unidade do estilo artistico em todas as expressoes
da vida de um povo. Contudo, muito conhecimento ¢ aprendizado néo sdo
meios necessarios de cultura nem sinal dela e, se necessario, sao
perfeitamente compativeis com o oposto da cultura, a barbarie, isto €, a
falta de estilo ou a confusdo caética de todos os estilos. (DS/Co. Ext. I, 1,

KSA 1.163)™

Na primeira das suas Consideragoes Extemporaneas, de modo convergente, o termo
de cultur, nos ¢ proposto como uma unidade artistica, algo proprio de um grupo de pessoas
que se liga a propria vida; ele critica nessa extemporanea a cultura do filisteu, aquela que
com um excesso de historia entra em declinio, por anexar conhecimento e estilos de diversas

culturas como prépria, ndo desenvolve seu proprio estilo.
De um novato, Wagner se tornou um mestre completo da musica e do palco,
além de um inventor e aprimorador em todos os pré-requisitos técnicos.
Ninguém contestara sua fama por ter dado o mais alto exemplo de toda a
arte da grande performance. Mas ele se tornou muito mais, ¢ para se tornar
isto e aquilo, ele ndo foi poupado mais do que qualquer outra pessoa de ter

que aprender e adquirir a mais alta cultura. (WB/Co. Ext. IV, 3, KSA 1.442)

Na tessitura argumentativa de sua quarta extemporanea, em que o filésofo alemao
aborda Wagner —ainda sob uma perspectiva positiva em relacdo ao compositor —,ele
sugere que o conceito de cultura emerge “(...) como indicagdes para um mais elevado
conceito de cultura, para restaura¢do do conceito ‘cultura’, duas imagens do mais severo
amor de si, cultivo de si, (...)” (EC/EC, As Extemporaneas, 1, KSA 6.316-317). Nesse
contexto, Wagner, segundo Nietzsche, manifesta-se como uma cultura elevada para a cultura
alema por meio de suas composi¢cdes musicais, diferindo da cultura cientifica a qual os
alemaes de sua época haviam declinado.

Nesse sentido, a cultura, para Nietzsche, estd intrinsecamente ligada a uma formacao
— Bildung —do organismo, enquanto estilo coletivo. Para o fildosofo alemao, o ser humano
nao evoluiria conforme proposto por Darwin — por meio da sele¢cdo natural —, mas sim por
uma elevagao cultural que deriva do génio. Merece destaque a terceira extemporanea, em
que Nietzsche discorre sobre Schopenhauer como educador. Nesse texto, o autor de
Crepiisculo dos Idolos via no filésofo da vontade a figura de um mentor, pois a metodologia

educacional ndo escolar desenvolvia-se por meio da autoformagdo, entendida como um

14 Ressalta-se que cultura, aqui citada, se refere-se ao termo utilizado por Nietzsche como Kultur.



56

processo de libertacao intelectual. Em outras palavras, reconhecia em Schopenhauer um
movimento de emancipacao das correntes tradicionais, cuja finalidade, nesse processo de
formacao, era alcangar a maturidade erudita.

Assim, Nietzsche compreende que uma cultura elevada representa um mecanismo de
progresso de poténcias, opondo-se ao processo civilizatorio, que Nietzsche compreendia
como meramente a domesticagio do homem. O génio, em sua concepgdo, emerge
precisamente dessa cultura elevada, a qual cultiva o pathos da distancia e estimula a
originalidade dos estilos entre seus organismos. Essa forma de cultura superior opde-se ao
declinio degenerativo que o filosofo identificou na cultura alema, particularmente no que
analisou como um excesso de historia.

Em sua segunda extemporanea, Nietzsche diagnosticou a historia como um sintoma
de declinio na cultura, apesar de reconhecer que a cultura necessita dela para possibilitar o
surgimento do génio — o homem que enfrenta uma grande batalha. No entanto, o excesso
de histdria torna-se degenerativo, razao pela qual Nietzsche define trés tipos de historia. A
Historia Monumental, que destaca grandes personalidades como inspiragdo. Sua maior
falacia reside na crenca de que apenas os grandes imortais que existiram s3o verdadeiros
génios, enquanto todos os que vieram depois sdo considerados subordinados insignificantes.
Por essa razdo, nao deve prevalecer, pois conclui que o génio ¢ algo do passado, incapaz de
ressurgir. Preliminarmente, a Historia Antiquaria, outrora ¢ caracterizado por um impulso
de autopreservagao, busca conservar toda a histéria de diferentes populagdes, ignorando o
estilo artistico de um organismo, esse tipo de histéria ndo produz nada novo e vive
exclusivamente pelo conhecimento do passado, sendo associada ao comportamento de um
filisteu. Por fim, a Historia Critica, que se limita a julgar e condenar os eventos que ja

ocorreram.

(...) a partir de um passado como a sua heranca, o seu florescimento e fruto,
sendo através dai desculpado, sim, mesmo justificado em sua existéncia —

¢ isto que se designa agora propriamente como o sentido historico

apropriado. (HL/Co. Ext. II, 3, KSA 1.266-267)

Conforme supracitado, a histéria tem sido utilizada de uma maneira degenerativa
pelos alemaes. Em um sentido apropriado para o autor de Humano Demasiado Humano [
ela deveria se caracterizar como uma heranga para o cultivo — Ziichtung —de si, uma
formacgao propria que elevaria uma cultura.

Em sintese, como afirma Nietzsche, a civilizagdo, por meio de uma moral, a ideia

que emerge com a civilizagdo de progresso nada mais ¢ do que uma ficcdo, fomenta a



57

degeneracao fisiologica dos organismos, impedindo o cultivo de si mesmo, no qual poderia
haver uma hierarquizacdo dos instintos e¢ a “vontade de ser senhor”. Em contraste, a
civilizagdo impde apenas uma “vontade do servente” (cf.ZA/ZA 11, Da Superagdo de Si
Mesmo, KSA 4.146-149), sustentada por uma moral e pela anarquia dos instintos. Viso que
¢ a cultura elevada que promoveria um verdadeiro progresso da humanidade, vinculada a
um estilo proprio de originalidade, em que o individuo cultiva a si mesmo, ao invés de ser

moldado pela civilizacao.

5. O Problema de Socrates: Da Décadence Moral E Filosofica

Sob essa perspectiva, a figura de Socrates emerge dessa literatura enquanto um idolo
eterno, inscrevendo-se no imaginario filos6fico como um marco indelével. Nele,
encontramos o mesmo dualismo que Nietzsche explora em seu fragmento postumo NF/FP
1888, 14[92], KSA 13.268-270; duas forcas opostas que sustentam a critica central deste
projeto —a décadence filosofica e moral. Ainda que Nietzsche reconheca nele certa grandeza,
por ter surgido em uma sociedade ja em decadéncia, sua postura ndo escapa ao que o proprio
filésofo alemao critica. Ao criar um conceito, modifica-lo e, por fim, buscar fixa-lo como
verdade absoluta distante da realidade, Socrates acaba por sucumbir ao que Nietzsche chama
de “socratismo”. Assim, o mestre grego, torna-se também vitima daquilo que ajudou a
construir: uma busca pela verdade que, paradoxalmente, corrompe ao se fixar em mundo
metafisico.

Em outras palavras, segundo o filosofo da transvaloracdo dos valores, Socrates e
Platao estavam tao alienados na busca por uma verdade transcendental que se distanciaram
por completo da esséncia da cultura grega e do corpo por esse sofrimento, perpetuando uma
metafisica otimista. Esse movimento filoséfico, idealizado pelo socratismo, tendo como o
seu principal propulsor o Sécrates moribundo, acabou por promover uma inversao cultural
— e dos instintos—: a transi¢do de uma cultura elevada para uma cultura ressentida, na qual
os valores dos ressentidos ganharam protagonismo. Mas o que teria despertado, afinal, essa
necessidade de buscar a verdade a todo custo? Seria realmente necessario, para alcanga-la,
ignorar a tragédia grega e negar os impulsos vitais que a alimentavam? Como Sdcrates

Moribundo se utiliza da dialética, e como se torna um problema moral e filos6fico?

5.1 Dialética Socratica



58

Para Nietzsche, o filosofo ¢ aquele que ¢ um domesticador dos impulsos, na medida
em que entende uma universalidade como formas da ciéncia e das artes enquanto
modificacdo. Sdcrates com sua logica e ciéncia, busca compreender uma universalidade, por

meio de sua dialética, busca concretizar um principio que lhe € proprio.

O socratismo do nosso tempo ¢ a crenga no fim ser: a arte esta acabada, a
estética esta acabada. A dialética ¢ a imprensa, a ética a poda otimista do
Visdao de mundo cristd. Socratismo sem sentido de a patria, mas somente
para a civilizag@o. Sem compaixdo por o futuro da arte germanica. (NF/FP

1869, 1[8], KSA 7.13)

Como concluimos a partir do que nos foi apresentado, a necessidade de Socrates por
ridicularizar seus adversarios dialéticos parece derivar de sua propria natureza, talvez de uma
consciéncia aguda de suas limitagdes ou de uma necessidade de compensar aquilo que ele
proprio considerava insignificante em si; 0 socratismo emerge como o fim da arte, ou seja,
dos impulsos dionisiacos e apolineos. Nos escritos platonicos, o personagem surge
invariavelmente em meio a debates com sofistas, figuras retratadas por Platdao e Aristoteles
como falsos moralistas, mestres de uma retdrica vazia, que se contentavam com a superficie
dos discursos, sem jamais adentrar no carater profundo da verdade. No entanto, essa postura
de constante confronto talvez revele mais sobre o proprio Socrates do que sobre aqueles que
ele buscava refutar. Afinal, a necessidade de ridicularizar o outro pode ser, em ultima
instancia, um reflexo de uma inquietagdo interior, de impulsos adoecidos.

Conforme ¢ possivel observar em inimeros didlogos platonicos, a busca pela verdade
encarnada pelo personagem de Socrates tem como ponto de partida a dialética, termo esse
que, derivado do grego dialegesthai (dtodéyecBar), carrega em seu prefixo “dia” a ideia de
reciprocidade, de troca, sugerindo um movimento que se da entre dois ou mais
interlocutores. Em sua esséncia, dialegesthai significa “conversar” ou “discutir”, e ¢
justamente nesse ato que Socrates encontra o caminho para a verdade. A dialética, portanto,
deixa de ser apenas um método e passa a ser também uma arte — a arte de discutir por meio
da troca de razdes e argumentos, na qual as ideias sdo postas a prova, desconstruidas e
reconstruidas em um processo continuo buscando formalizar um conceito universal. E nesse
espacgo de conversa, nesse jogo de palavras e pensamentos, que Socrates busca desvendar o
que esta além das aparéncias, perseguindo a verdade como quem persegue um horizonte
sempre em movimento.

(...)o dialético ¢ aquele que, em perguntas e respostas, sabe prestar contas
de seu saber (portanto ndo miticamente), ela consiste na formacdo de

conceitos, ovvaymyn, € em sua divisdo, Odwipecic, 1. Reduzir a



59

multiplicidade da experiéncia a um unico conceito genérico. 2. Decompd-
lo em suas espécies, fazer descer, metodicamente, o conceito unico, através
de toda a escala de suas subespécies, até chegar ao particular.

(NIETZSCHE, 2020, pag.197)

Nietzsche, como fica evidente na obra Introdugdo ao estudo dos dialogos de Platdo,
mostra que o ser dialético —no caso, Soécrates —¢ aquele que toma consciéncia de seu
proprio saber por meio do questionamento. Ele ¢, acima de tudo, um buscador incanséavel de
oponentes; mas nao por mera disputa, mas como uma forma de contestar e refinar seu proprio
conhecimento. E nesse embate de ideias que Socrates encontra o caminho para a construgo
de conceitos. Assim, a dialética socratica ndo se configura apenas como um meétodo, mas
como uma expressao de sua natureza inquieta, um impulso de medo, que sempre em busca
de respostas que, paradoxalmente, levam a novas perguntas reduzindo uma multiplicidade
de impulsos e experiéncias a um conceito generalizado, reduzindo-o a um tnico conceito.

O dialético era aquele que jamais caminhava sozinho: sua existéncia intelectual
dependia da presenca de um adversario. Por meio de questionamentos incisivos, ele lancava
davidas sobre os saberes de seus interlocutores, desestabilizando suas certezas e expondo as
fragilidades de seus argumentos. No campo do debate, nao havia espago para gldrias ou
triunfos pessoais — afinal, como poderia haver, se todos aqueles que se opunham a Socrates
acabavam por se revelar desprovidos de conhecimento? Assim, ele se colocava como o unico
detentor da busca pela verdade, ironizando e reduzindo as pretensdes de sabedoria de seus
contendores. Esse método, que ficou conhecido como Dialética Socratica, transformou-se
em uma marca registrada de seu pensamento.

No entanto, por tras da aparente humildade de Socrates — que se apresentava como
um ignorante —, escondia-se tal estratégia. Seus questionamentos, longe de serem meras
indagacdes inocentes, serviam como ferramentas para desconstruir os conhecimentos e
instintos de seus interlocutores. Ao mesmo tempo, ele firmava seus proprios conceitos,
impondo-os de maneira sutil. Essa dualidade — a de quem se finge desinformado para, no
fim, revelar-se como o unico verdadeiro sabio — ¢é o cerne da famosa ironia socratica. Uma
ironia que ndo se limitava ao humor ou ao sarcasmo, mas que era, acima de tudo, um
instrumento filosofico, uma forma de desvelar a ignorancia alheia enquanto se construia,
silenciosamente, um novo pensamento.

Nao obstante, a filosofia platonica sugere que a maioria dos homens possui uma
opinido (00&a), a qual, por mais bem fundamentada que pareca, carece de um

questionamento profundo para que se possa vislumbrar algo préoximo da verdade. Partindo



60

da premissa de que o conhecimento absoluto ¢ inatingivel no mundo terreno — afinal, como
poderia algo finito abarcar o infinito? —, Sécrates utiliza a ironia como uma ferramenta
filosofica. Ele desafia seus adversarios, colocando em xeque suas certezas e refutando suas
opinides, que, por estarem ligadas a sensibilidade e as limitacdes humanas, jamais poderiam
alcangar a completude de um problema. Como resultado, a verdade (émotun) ndo residia
no mundo material, mas em um plano transcendente, inacessivel a condi¢gao humana em sua
totalidade.

Cabe destacar que os defensores da filosofia tradicional, que parte do método
socratico, sustentam que o objetivo de Socrates era a reformulagdo da verdade e o
alinhamento do conhecimento auténtico. Essa visdo, porém, ndo parece se sustentar
plenamente quando observamos atentamente os didlogos platdnicos; Socrates, em vez de
propor um novo conhecimento de forma construtiva, impde sua propria concepcio de
verdade. Essa verdade, segundo ele, ndo estaria enraizada no mundo sensivel, imperfeito e
mutavel, mas em um plano transcendente, separado da realidade palpavel e acessivel apenas
por meio da razao pura. Assim, o que poderia parecer uma busca desinteressada pelo saber
revela-se, em tultima instancia, uma afirmacao de sua propria visao filosofica, que eleva o

mundo das ideias acima da experiéncia concreta.

Um sentimento com o qual todo fildsofo queria derrotar seus oponentes —
fornecendo provas praticas de que ele era o mais feliz. “A virtude ¢
felicidade” — isto falsificou todas as observagdes psicologicas desde
Socrates; eles se defendem (o “sentido factual” sé cresceu como uma
reacdo no agon com o sentido mitico, ndo como uma forga original).

Pode-se acrescentar a isso a filosofia de Sdcrates: um desejo de retornar da
multiddo para poucos tipos. representacdo fisica do ser humano mais
elevado, o objetivo dos filosofos. Auséncia absoluta de uma historia de

valores morais entre os filosofos. (NF/FP 1883, 8[15], KSA 10.335).

Aqui surge uma critica: ao aceitar a premissa de um mundo transcendente, paralelo
ao nosso, como negamos que a verdade possa residir nesse dominio divino? Socrates, ao
postular a existéncia de um plano superior, parece estar nao apenas buscando uma verdade
universal, mas também assegurando a validagdo de suas proprias opinides generalizadas, e
principalmente garantido uma justica imparcial para uma alma, que, ao se despojar de todos
os elementos exteriores, seria julgada exclusivamente por si mesma € por substantivos
moralmente formulados por Socrates. Afinal, se a verdade habita um reino inacessivel aos
sentidos, quem melhor para interpretd-la do que aquele que se coloca como seu porta-voz?

E, em um contexto em que a cultura ateniense atravessava um periodo de decadéncia, muitas



61

pessoas acabaram por abragar as ideias de Socrates com fervor, vendo nelas um fundo em
meio ao abismo, o rebanho de ressentidos, com seus rancores, dirigindo sua hostilidade
contra as aves de rapina. No entanto, nem todos se deixaram convencer. Para alguns,
Sécrates ndo passava de uma figura provocadora, um trudo habilidoso que usava a retorica
para se sobrepor aos seus interlocutores, em vez de ilumina-los.

Um exemplo dessa dindmica pode ser encontrado na obra “fon”, de Platio. Nesse
didlogo, o personagem de Socrates mais uma vez assume seu papel caracteristico, dessa vez
tendo o rapsodo fon como interlocutor. Com sua ironia habitual, Socrates conduz a conversa
de maneira a expor as fragilidades no entendimento de fon sobre a poesia e a arte, fazendo
uso da persuasdo ndo apenas para refutar os argumentos de fon, mas também para impor
seus proprios conceitos, que emergem da investigagao que ele mesmo iniciou e controlou.

Nao € por acaso que o fildsofo ateniense ocupa um lugar tao singular e destacado em
Crepiisculo dos Idolos. Sua busca incansavel pela verdade transcendental, formulando uma
verdade através de uma alma consciente aparentemente nobre, esconde uma estratégia de
persuasdao de adversarios por meio da linguagem, impondo, pouco a pouco, uma visao
individual sobre um rebanho que, seduzido por suas palavras, acaba por adota-la como
propria. Como para Nietzsche, a consciéncia seria uma necessidade de comunicagdo
(ct.FW/GC, 354, KSA 3.590) que através de simbolos se comunica com o outro, ndo veria
que a consciéncia faz parte de um principio que explicaria o real através de uma verdade
enquanto linguagem.

Sécrates, um plebeu que conquistou ouvidos e influéncia, foi capaz de deturpar uma
cultura nobre e ja estabelecida a partir de seus debates aparentemente despretensiosos,
invertendo todas as significagcdes. Apos Socrates, a verdade deixou de ser uma expressao da
vida em sua plenitude; tornou-se, em vez disso, uma constru¢do imposta, uma narrativa
dominante aceita por uma cultura na qual os instintos ja se encontravam em declinio e todos
procuravam uma salvagao.

“Socrates foi o palhaco que se fez levar a sério: que aconteceu ai realmente?”
(GD/CI, O Problema de Socrates, 5 KSA 6.70).

Em uma cultura derivada dos textos homéricos, a luta € o combate eram a grande
fascinagdo desses helenos. A dialética tornou-se um novo meio de competicdo — dy®v —
que os cativava. O pensamento de Nietzsche erige Socrates a condi¢do de primeiro guerreiro
dessa arte na polis grega, ao conseguir erotizar a disposi¢do competitiva dos gregos € seus

instintos degenerativos — uma nova forma de luta emergira.



62

O Eros manifesta-se como uma for¢a polimorfa de tipos de amor e
pulsdes. Nietzsche, todavia, revela sua natureza paradoxal: este amor se configura como uma
vontade de posse, um prazer egoista que se reafirma no proprio vir-a-ser —
autotransformagdo. Nessa danca libidinal, buscamos apropriar-nos do amor com voracidade,
apenas na apropriagdo se esvai a esséncia do possuido: ao fixar-se no ter, o possuido perde
sua esséncia dinamica, condenando-nos a repeti¢ao infindavel do novo — sempre possuir
para sempre perder. Dessa forma, para o filésofo alemdo, o ato de conhecer estaria
relacionado a apropriagdo do mundo: um amor pela posse, em que o prazer egoista se revela
como o mais nobre. Contudo, na posse desse conhecimento, torna-se necessaria sua
dissolucdo, abrindo espago para a conquista de um novo saber.

Na analise psicofisioldgica nietzschiana dos afetos, surge um interrogatorio sobre o
amor: “E igualmente nosso amor ao saber, a verdade, e toda ansia por novidades? (FW/GC
14, KSA 3.386).

Socrates tinha amor pelo conhecimento, mas repugnava o ato de conhecer e o
mistério. O amor, para ele, ndo era algo egoista, mas o seu oposto, inibido de qualquer agao;
ele se apegava a conceitos fixos. “Nisso, evidentemente, o uso linguistico foi determinado
pelos que ndo possuiam e desejavam” (Ibid.). Com tamanha luxtria, aspirava a exclusividade
e ao empobrecimento de todos os seus interlocutores, no qual apenas ele era o detentor de
uma verdade generalizada. Com isso, contentava-se, negando qualquer outro desejo de
possuir.

Ele fora um “grande erotico” nesse sentido, conquistou pelo amor do conhecer e de
uma batalha como nova posse a todos os helenos, mas uma posse que se fixa, nenhum outro

a ndo ser ele mesmo possuird, uma batalha sem fim. Uma posse decadente.

Aqueles que nesse campo tiveram posses e satisfagdo suficientes deixaram
escapar, aqui e ali, uma palavra sobre ‘o demonio furioso’, como fez o mais

adoravel e bensquito dos atenienses. (Ibid.)

Analogamente, quando essa verdade surge como forma de conhecimento, ela parece
distante de nossos impulsos. Socrates, ao instituir diretrizes rigidas para o conhecimento,
estabeleceu os parametros do que seria considerado verdadeiro ou falso, valido ou falacioso.
Nietzsche, porém, vé nesse gesto uma negagao da vida em sua esséncia dindmica e mutavel.
Para ele, o que estabiliza a verdade socratica como conhecimento ¢ a longevidade que essa
ideia adquiriu ao se enraizar na filosofia ocidental. A crenga em verdades fixas, imutaveis,
levou a negagdo do fluxo constante da existéncia, a rejeicdio do movimento e da

transformagao que sao inerentes a todas as coisas. Ao buscar fixar-se, a filosofia socratica



63

acabou por trair a propria vida, substituindo sua maleabilidade por uma visdo estatica e

dogmatica, que nega a mudanca em nome de uma suposta eternidade genérica.

Para poder afirmar tudo isso, no entanto, eles tiveram de se enganar a
respeito de sua propria condicdo: tiveram de falsamente atribui-se
impessoalidade e duragdo sem mudanca, de compreender mal a natureza
do homem do conhecimento, negar a for¢a dos impulsos no conhecimento
e, em geral, aprender a razdo como atividade inteiramente livre, de si
mesma originada; eles fecharam os olhos para o fato de que também eles
haviam chegado a suas proposi¢des contradizendo o que era tido como

valido, ou ansiando por tranquilidade, posse exclusiva ou dominagao.
(FW/GC 110, KSA 3.470)

Nesse sentido, Socrates ndo reconhece o conhecimento proveniente do sensivel, nem
mesmo se dedica a pensar um mundo metafisico de forma integrada a experiéncia humana.
Ele se afasta dos sentidos, privilegiando um tipo de saber que se desvincula completamente
do mundo material em seu sentido mais amplo. Essa perspectiva, no entanto, s6 ganhou
relevancia porque ecoou em uma cultura ja em declinio, dvida por respostas que
justificassem sua propria decadéncia, uma cultura que a vida ja estava em declinio, na qual
o0 socratismo pode se tornar dominante. Como o filosofo alemao afirma em 4 Gaia Ciéncia,
nao ¢ sobre um conhecer, mas a utilidade desse conhecimento aplicadas a vida, Sécrates
cometera um equivoco; compreendeu mal os instintos e os homens, se utilizou da liberdade
da razdo, que longe de ser absoluta, ¢ uma danga precaria sobre o abismo, um esfor¢o

heroico, porém ingénuo, de transcender a propria condigao.

5.2 Vontade de Verdade

“O conhecimento pelo conhecimento — eis a Gltima armadilha colocada pela moral:
¢ assim que mais uma vez nos enredamos inteiramente nela.” (JGB/BM, 64, KSA 5.85)

Sobretudo, ¢ fundamental questionarmos como se constitui o conhecimento socratico
para Nietzsche e de que maneira ele estd vinculado a moral. Além disso, devemos considerar
a dialética enquanto forma de conhecimento? Por que se apresenta como um problema
moral? Seria, entdo, impossivel alcancar o conhecimento por meio da dialética?

Nietzsche, como um martelo que destroi os idolos da filosofia, desconstruiu as
certezas da tradi¢do filosofica, abrindo espago para uma nova forma de compreender o
mundo. Em 4 Gaia Ciéncia (Cf. FW/GC 333, KSA 3.558/559), ele nos revela claramente
esse principio: o que entendemos como conhecimento acontece no instante em que a vida se
manifesta como ela mesmo, e o vivente, ao experimentar o fendmeno, ¢ movido por

impulsos. Cada um desses impulsos apresenta uma visao unilateral daquilo que se revela, e



64

o embate entre eles — sempre relacionado a necessidade fisiologica do ser que vive — culmina
na justificacao do que € apenas aparente. O que se revela a nossa mente e se torna consciente
¢ fruto da colisdo das poténcias desses impulsos.

Em virtude disso, ndo ¢ por acaso que o filésofo alemdo inicia esse aforismo
ironizando a célebre frase de Spinoza. Isso ocorre porque € justamente por meio de impulsos,
como o riso, o lamento e o desgosto, que se origina uma forma de justificagdo. Cada um
desses sentimentos se insere no que ¢ percebido, entrelacando-se com um esquema prévio
que molda e direciona o pensamento, ajustando-o a um unico objetivo intrinseco ao ser
vivente.

Como resultado, para Nietzsche, Socrates falha ao nao reconhecer que sua verdade e
sua ironia estdo intrinsecamente vinculadas a um jugo proprio. Por meio de sua dialética,
Sécrates aplaina a multiplicidade da experiéncia a uma categoria universal, buscando impor
ordem sobre o caos, sobre o dionisiaco, a partir de um impulso individual. J4 em declinio,
tomado pela exaustdo gerada pela luta violenta entre os impulsos que habitam seu interior,
Socrates se deixou enganar com facilidade. Nao € por acaso que, em sua morte, ao dirigir-se
a Criton, Nietzsche interpreta sua atitude como a visdo da vida como uma doenga.

O grande problema do filésofo grego, foi justamente esse, cansado dessa luta de
impulsos, buscou fixar conceitos imutdveis, uma obsessdo que a torna vitima da propria
“vontade de verdade”. Como Nietzsche afirma, “(...) a vontade de verdade aqui ¢ meramente
a aspiragdo por um mundo de permanéncia.” (NF/FP 1887, 9[60], KSA 12.365). Em outras
palavras, a busca pela verdade, tal como Sdcrates a concebe, ndo passa de um anseio por um
mundo estatico e permanente, um mundo que nega o fluxo e a transformacdo inerentes a
vida, uma autopreservacgao.

A vontade de verdade ¢ aquela forca que nos impulsiona a representar e a conhecer;
ela ndo surge para nos enganar, mas como uma necessidade intrinseca e fisiologica de
sobrevivéncia de possuir o real. A verdade, nesse sentido, ¢ uma espécie de linguagem —
uma expressao que se manifesta a partir desses processos fisiologicos e se traduz em signos
de comunicagdo, determinando como representamos o que chamamos de “real”. Ela se
manifesta como a propria vontade de verdade, uma luta de impulsos que nos leva a conhecer
o mundo por meio de simbolos e interpretacdes. No entanto, essa busca pela verdade nem
sempre ¢ movida pela forga ou pela afirmagdo da vida; muitas vezes, sdo os fracos que nos
conduzem ao ato de crer, de buscar refugio em uma verdade estatica e reconfortante, como

forma de sossegar diante da incerteza do mundo e de todo o caos.



65

Isso nos remete ao antigo problema moral do homem que, inserido em um rebanho,
vé sua vontade de poténcia adoecida e enfraquecida. Socrates foi um desses. Ele se perde na
errancia, acreditando ter descoberto a verdade ao alcangar um consenso entre scus
semelhantes — uma concordancia aparentemente efetiva, mas que, no fundo, ¢ falaciosa.
Essa busca por uma verdade coletiva, longe de ser uma expressao de genuinidade, se mostra
um rendimento ao conformismo. E € nesse cenario que Socrates surge como um tolo que
conseguiu ser levado a sério. Sua ascensao so6 foi possivel porque ele encontrou eco em uma
sociedade ja decadente, avida por um otimismo metafisico e por uma verdade que
justificasse sua propria fraqueza.

Em outras palavras, a verdade transforma-se em um problema moral, pois, movido
por um desejo fisioldgico de sobreviver, o homem sente a necessidade de acreditar em algo,
de se fixar e ignorar toda a tragedia, e o natural se mostra apenas como um velamento, sem
a busca de um desvelar-se. No entanto, depender dessa crenga ndo significa necessariamente
entregar-se a0 mesmo delirio que consumiu Sdcrates. O homem, como animal social, deseja
integrar-se ao rebanho, e, para isso, muitas vezes nega a realidade em favor da conveniéncia
coletiva. Ao longo de seu desenvolvimento em sociedade, esse comportamento torna-se um
habito: agir conforme as normas impostas pela civilizacdo e pelas castas dominantes passa a
ser a regra. Dessa forma, cria-se uma situagao confortavel para a maioria, no qual a plebe —
aqueles que outrora estavam a margem — acabam por estabelecer a moral vigente. E nesse
contexto que surge um consenso sobre a efetividade de uma verdade.

Como Nietzsche infere, a necessidade de estabelecer relagdes causais — de conectar
palavras a coisas — nasce de uma urgéncia fisiologica: o0 medo do abismo. O homem busca
a crenga a todo custo, pois ela oferece conforto e o afasta do temor diante do sem fundo. No
entanto, essa busca por causas e significados ndo passa de uma ilusdo. A linguagem, por
mais que tentemos, ndo pode ser atribuida como verdades no mundo efetivo, pois as relagdes
causais que imaginamos sdo, na verdade, fantasiosas — proje¢des de uma mente que deseja
desesperadamente ordenar o caos. Acreditar que essas causas inventadas refletem algo no
real ¢ cair em uma armadilha que nos afasta ainda mais da compreensdo auténtica da
existéncia.

Por analogia, Nietzsche sugere que ¢ nos sonhos € na memoria que ocorre a
dissociacdo entre causa e efeito. O animal homem, ao experimentar um emaranhado de
imagens desconexas, acredita ter descoberto um mundo suprassensivel, na qual as
representacoes e simbolos podem ser atribuidos a causas especificas. No entanto, as ideias

que construimos, muitas vezes condicionadas por circunstancias externas, sao erroneamente



66

interpretadas como efeitos de causas claras e definidas. Nao ¢ por acaso que os capitulos
posteriores ao Problema de Socrates, em Crepuisculo dos Idolos; “A razio na filosofia”;“A
moral como antinatureza”; “Os quatro Grandes erros” entre outros, dedicam-se justamente
a explorar essas problematicas. Dessa forma, ndo devemos nos contentar com a crenga cega
em uma verdade absoluta, como se estivéssemos imunes ao erro; pelo contrario, o erro ¢

necessario; ele nos coloca em conflito com a propria nogao de verdade.

Um intelecto que visse causa e efeito como continuum, ¢ ndo, a nossa maneira,
como arbitrario esfacelamento e divisdo, que enxergasse o fluxo do acontecer —
rejeitaria a nogdo de causa e efeito e negaria qualquer condicionalidade. (FW/GC
112, KSA 3.473)

Nietzsche aponta a crenga de Socrates acerca da linguagem enquanto portadora da
verdade, mantendo uma relagdo de causa e efeito. Ao representar um substantivo — como
belo, justo —, ele supde que este corresponde diretamente ao objeto, o que resulta em uma
interpretagdo equivocada da causalidade. Essa visdo condena o pensamento a fixar-se em
uma suposta verdade imutdvel, como se essa linguagem que se origina em um mundo
suprassensivel pudesse capturar a esséncia do real. No entanto, Nietzsche rejeita essa ideia,
para ele, o transcendente nao passa de uma fabula, uma construgao que distorce a realidade.
A verdade que Socrates tanto exalta, e que se estagna na linguagem, acaba por implicar um
paralogismo — um raciocinio falacioso que afirma a existéncia de uma verdade metafisica,
distante e inalcancavel. O autor de Aurora segue o caminho oposto, enxergando a verdade
como algo fluido, multiplo e inseparavel da experiéncia sensivel, a metafora como
linguagem faz jus ao que Nietzsche se utiliza, ela se modifica como uma verdade fluida,
longe de qualquer fixidez ou transcendéncia.

Constata-se que, ao utilizar a linguagem como ferramenta de dominio, Sdcrates
colocava um mundo proprio ao lado do outro. Nesse gesto, hd uma ambicdo de tornar-se
autoridade incontestavel sobre esse mundo e de fundar o conhecimento em uma abstragao
distante da sensibilidade. A linguagem, ¢ claro, auxilia na representagdo do real — mas sua
seducdo perene, especialmente para os fracos, reside na ilusdo de que a verdade s6 pode ser
capturada por meio de relacdes causais ja definidas. Essa dindmica, no entanto, ndo nos

convida a transformagao ou a adaptacao ao real.

As palavras estdo em nosso caminho! — Onde os antigos homens colocavam uma
palavra, acreditavam ter feito uma descoberta. Como era diferente, na verdade! —
eles haviam tocado num problema, e supondo té-lo resolvido, haviam criado um
obstaculo para a solugdo. — Agora, a cada conhecimento tropegamos em palavras
eternizadas, duras como pedras, e ¢ mais facil quebrarmos uma perna do que uma
palavra. (M/A 47, KSA 3.53)

Dessa maneira, estamos sempre suscetiveis a crenga, elevando-a ao status de verdade

incontestavel. Ignoramos o falso e tudo aquilo que contradiz nossas convicg¢des, como se a



67

negacdo fosse um risco e ndo uma oportunidade. No entanto, esse comportamento ¢
essencial: a vontade de inverdade e a vontade de verdade coexistem como for¢as que ndo
buscam nos enganar, mas nos transformar a partir de seu antagonismo. Como afirma Miiller-
Lauter (2009, p. 73), “[...] a vontade de poténcia necessita de antagonismo, que, sem duvida,
s6 pode ser vontade de poténcia”. E nesse embate que o homem se move, ainda que muitas
vezes veja a errancia como algo negativo. Ao buscar a verdade em um mundo distante, ele
acredita ter descoberto a esséncia Ultima das coisas — mas essa necessidade de certeza
absoluta resulta na negacao do erro, na fixa¢ao da linguagem e na transformagao de simbolos
em crengas imutaveis. Assim, o que poderia ser um caminho de transformacao e crescimento
torna-se mais uma prisdo, dessa maneira a verdade perde sua vitalidade — se torna
metafisica — e sua conexdo com o real.

A vista disso, Nietzsche nio rejeita a verdade cientifica — pelo contrério, ela serve
como um contraponto necessario para as criticas a verdade metafisica. Para ele, o homem
ndo ¢ um animal destinado ao conhecimento absoluto, mas o conhecimento como uma
apropriacao da realidade. Como afirma Marton (1979), a verdade ¢ fluida, a linguagem —
utilizada como uma verdade — que se fixa é gerada pelos fracos, que se revela uma farsa,
pois sua finalidade ¢ impor uma realidade fixa, fazendo-a parecer como a Uinica existente.

A verdade, em sua esséncia, ¢ uma representagdo do mundo fisico — carregada de
enigmas. Por isso, ndo deveriamos nos apegar a conceitos linguisticos paralogisticos, que,
por sua propria natureza, se distanciam do real e nos afastam da experiéncia sensivel; a
verdade, longe de ser estatica, exige uma constante modificagdo, um movimento continuo
alimentado por tensdes antagénicas. Embora Socrates tenha sido o precursor desse
movimento dialético, ele também se tornou, em Assim Falou Zaratustra seu rival filosofico
— como pondera Frezzatti Jr.(2010). Isso porque Sécrates, em vez de partir dos instintos,
optou por nega-los, promovendo um mundo suprassensivel como refligio para suas certezas.
Ao fixar-se nessa busca por uma verdade transcendente, ele abandonou o fluxo da vida,
substituindo-o por uma rigidez conceitual que, para o fildsofo alemao, representa nao apenas
um erro filoso6fico, mas uma trai¢do a propria vitalidade humana.

O autor de 4 Genealogia da Moral rejeita a busca por uma verdade metafisica, mas
celebra o choque entre a verdade e a inverdade. Ele afirma a luta, aceita a vontade de
poténcia, e reconhece que, embora a vontade de verdade seja necessdria — afinal,
precisamos partir de algum juizo para poder julgar algo —, ela s6 ganha sentido quando
confrontada com a inverdade. Esse antagonismo ¢ essencial justamente por nos lembrar que

o mundo estd em constante mudanca, que a realidade ¢ fluida e que a verdade ndo ¢ um ponto



68

de chegada, mas um processo continuum. A luta entre vontade de verdade e vontade de
inverdade ¢ uma dependéncia mutua, e a linguagem, nesse contexto, ndo pode se estagnar;
ela deve ser dinamica, aberta a transformacao e, acima de tudo, enraizada no mundo material.
Como afirma Miiller-Lauter (2009, p. 190), “A vontade que sempre quer mais poténcia tem
de considerar essa transformacdo, & medida que ela mesma se transforma.” E nesse
movimento constante, nessa aceitacao do fluxo da vida, que Nietzsche encontra a verdadeira
for¢a do conhecimento.

O pensador da vontade de poténcia, afirma a importancia de partir dos impulsos e
aceita-los como o principal acesso ao real. Nessa perspectiva, o caminho nao ¢ negéa-los, mas
refina-los, aprimora-los, dedicar-se ao constante melhoramento de nossa capacidade de

perceber e interpretar o mundo.

Existe apenas uma visdo perspectiva, apenas um ‘“conhecer” perspectivo;
e quanto mais afetos permitirmos falar sobre uma coisa, quanto mais olhos,
diferentes olhos, soubermos utilizar para essa coisa, tanto mais completo
sera nosso “conceito dela, nossa “objetividade”. (GM/GM 111, 12, KSA
5.365)

Como resultado, a vontade de verdade acaba por se tornar aquilo que,
involuntariamente, dissimula a si mesma. Ao buscar fixar-se em algo além do mundo fisico,
ela afasta o homem da realidade sensivel, partindo de uma necessidade tnica do género
humano — a de criar certezas no qual s6 ha fluxo e transformacao. Como observa Miiller-
Lauter (2009, p. 169), “Ao dar-se conta da sua fixacao inadequada, a efetividade, a vontade
de verdade penetrou na sua esséncia inicial.”

Nesse processo de representacdo, a vontade de verdade € constantemente tensionada
a fixar-se em algo no mundo, como se a estabilidade pudesse substituir a complexidade da
existéncia. Foi exatamente isso que Socrates e a dialética realizaram ao se apegar a uma
verdade transcendente, que ¢ gerada no ceio de uma moral: um gesto que, para Nietzsche,
marca o inicio do declinio moral e filos6fico. Ao negar a corporeidade elevando o
suprassensivel, Socrates ndo apenas traiu a vida, mas também inaugurou uma tradi¢ao que,

ao buscar a verdade, acabou por perder-se em abstracdes distantes dos impulsos

6. Socrates Moribundo: Um idolo

Como supracitado ao longo desta pesquisa, a figura de Socrates Moribundo, sob a

oOtica da filosofia nietzschiana, emerge como um idolo, um pilar sintomdtico da filosofia.



69

Essa figura influenciou toda uma tradigdo degenerativa da metafisica, bem como aqueles
que se autodenominam ‘“‘sabios” e que se dedicaram a internalizar as influéncias desse

personagem.

6.1 A Dialética como um meio Degenerativo: Um Artificio do Ressentido

Socrates era visto como um tipico criminoso, um “monstrum in fronte, monstrum in
animo” (GD/CI, O Problema de Socrates, 3, KSA 6.69). Estaria nesta feiura a origem de sua
fuga para a dialética? O sentimento predominante naquele que, por natureza, era feio, ndo
teria como proposito investigar as maneiras de libertar-se das amarras de seu corpo,
utilizando a dialética como um subterfgio 16gico, para, em ultima instancia, postular um
conceito de “belo” desvinculado do corpo?

Como supracitado, o discurso de Calicles, acaba a nos remeter a Genealogia da
Moral, sobre as aves de rapina e o rebanho de ressentidos, quando seu autor nos promove
um pensamento a respeito da origem do que ¢ concebido pelo ressentido. Mas quem € o
ressentido?

Trata-se exatamente daquele que, ao se deparar com um mais forte — como a ave de
rapina — impossibilitado de agir, ou de dirigir seus afetos para o exterior, sendo obrigado a
internalizar os estimulos externos, voltando a si mesmo. Dessa forma, ele ¢ consumido pela
dor e pelo sofrimento, vivendo em constante confronto com essas experiéncias em seu
intimo, procurando atribuir ao forte a responsabilidade pelo uso de sua forca, devido a
suposta autonomia da vontade que lhe ¢ associada, considerando-o, entdo, mau. O fraco, por
outro lado, passa a se considerar bom por supostamente conter a sua forca, que na verdade

ele nao possui. Transforma, desse modo, a fraqueza em mérito.
A rebelido escrava na moral comec¢a quando o proprio ressentimento se
torna criador e gera valores: o ressentimento dos seres aos quais é negada

a verdadeira reagdo, a dos atos, e que apenas por uma vinganga imaginaria

obtém reparacdo. (JGB/BM I, 10, KSA 5.270)

O ressentido necessita da realidade efetiva para reagir ao estimulo que lhe causou
algum sentimento de desprazer. Como um espirito de vinganca, ele se apega a memoria e as
relagdes causais, atribuindo culpa e afirmando: “aquele que me fez mal”. Ele nao consegue
digerir bem suas vivéncias, regurgitando-as repetidamente até se sentir saciado com essa

“vinganca imaginaria”.



70

‘Foi’: assim se chama o ranger de dentes e solitaria aflicdo da vontade.
Impotente ao que foi feito — ela ¢ uma irritada espectadora de tudo que

passou. (Za/ZA 11, Da redencdo, KSA 4.179-180)

Nesse contexto, o rancor manifesta-se como uma prisao emocional, na qual o escravo
perpetua sua dor ao reviver incessantemente os estimulos que o feriram, atribuindo a culpa
ao sujeito que possui um querer, aquele que lhe causou danos. “Ele ¢ mau”, infere o cordeiro,
preso em uma linguagem estatica — onde querer e ndo querer apenas se aprendem dentro de
seu sistema — negando-se a esquecer e constantemente revisitando o passado. “E preciso uma
inversdo de valores”, teria pensado o fraco. Tal inversdo seria justamente consolidada ao
integrar um rebanho de fracos e ressentidos, criando as bases para culminar em uma forma
de justica, uma vinganga. No rebanho, os fracos tornam-se os “bons” a medida que nao
atacam os outros, fugindo do confronto direto com o outro. O forte, aquele que busca
constantemente aumentar sua poténcia e superar-se por meio do confronto com o outro,
passa a ser rotulado como “mau”, passa a ser visto como uma ave de rapina que ameaga o
rebanho, e, por isso, deve ser punido.

Ao contrario, essas aves de rapina, na verdade, nutrem um fascinio pelas ovelhas do
rebanho, pois € apenas através do confronto entre os quantum de forga com o outro que elas
podem alcancgar a superagdo. Com a inversao dos valores, a hierarquizagao dos instintos foi
negada pelos fracos, que se fixam em um sujeito consumido pelo desejo de vinganga. Sua
vontade, voltada para tréas, parece retroceder como se fosse um querer proprio; entretanto,
ela ndo retrocede.

Neste jogo de impulsos em degeneragdo, o fraco se revela como um doente, cuja
intengdo ¢ infectar o forte com sua concepgdo de “bom”, tentando transforma-lo em uma
ovelha, se apropriando de uma linguagem que sustente o sujeito enquanto querer. Sentindo-
se pressionado pelo rebanho de ser um “mau” individuo e pelos castigos impostos por ser
uma ave de rapina — o forte, enquanto um continuum de si-mesmo que esta em constante
transformagao, ¢ reduzido a submissdo e a degeneragdo. Somente assim, na concepgao do
fraco, ¢ possivel alcangar seu objetivo: prevenir-se do ataque que vem do alto, da ave de
rapina. Agora, ele pode continuar olhando para baixo, protegendo-se. A visao de baixo para
cima ja ndo o assusta, pois, enquanto cordeiro, ele ndo pode ser uma ave de rapina. Sua
condi¢do degenerativa ndo lhe permite “expressar-se como for¢a” (GM/GM I, 13, KSA
5.279).

Onde, de alguma forma, declina a vontade de poténcia, ha sempre um
retrocesso fisiologico também, uma décadence. A divindade da décadence,

mutilada em seus impulsos e virtudes mais viris, torna-se por necessidade



71

o deus do fisiologicamente regredido, dos fracos. Eles ndo se denominam

fracos, denominam-se ‘bons’... (AC/AC 17, KSA. 6.183)

Socrates passou a se considerar o “bom”, o “belo” e o “justo”, e, para alcangar tal
feito, subverteu todos os instintos gregos por meio de suas questdes € sua ironia, nao teria
ele incentivado uma “rebelido escrava” ao gerar tais valores?

Nao teria entdo, ele dito: “Logo, o Justo assemelha-se ao homem sabio e bom, e o
injusto ao mau e ignorante?” (PLATAO, Republica I, 350c) e ainda mais “(...) justica é
sabedoria e virtude, julgo que facilmente se demonstrara que ¢ mais forte do que a injustiga,
uma vez que a injusti¢a é ignorancia (PLATAO, Republica I, 351a).

Ao aproximar-se de seus interlocutores, Socrates parte da premissa de que todos os
gregos seguiam seus instintos e, por isso, ndo teriam alcancado a verdadeira esséncia da
verdade. Para ele, as alegacdes que se opunham aos seus argumentos ndo poderiam ser
consideradas conhecimento. Por meio da dialética, Socrates identificava as inconsisténcias
nas declaracdes dos helenos, gerando um desvio de seus intelectos e promovendo uma
anarquia dos instintos. ‘“Racionalidade contra Instintos”, como diagnosticado em O
Nascimento da Tragédia.

No didlogo 4 Republica, Socrates realiza um extenso percurso argumentativo para
desconstruir os instintos e adoecer Trasimaco. Por meio de um longo caminho dialético, ele
busca estabelecer sua propria verdade, distanciando-o da tradicdo e da cultura homérica,
sobre o mais forte, posi¢do que o sofista explicitamente defende ao afirmar: “a injustica,
quando chega a um certo ponto, ¢ mais potente, mais livre, mais despética” (PLATAO,
Republica I, 344c). Porém, nessa passagem, ja marcada por um longo debate, percebe-se o
adoecimento de Trasimaco provocado por Sdcrates; os valores que ele sustentava no inicio
do didlogo comecam a se degenerar a medida que vai de encontro a dialética socratica. “(...)
um gosto nobre ¢ vencido” (GD/CI, O Problema de Sécrates, 5, KSA 6.69).

Nietzsche ja diagnosticava: “Uma raca de tais homens do ressentimento resultara
necessariamente mais inteligente que qualquer raga nobre, e venerara a inteligéncia numa
medida muito maior” (GM/GM 1, 10, KSA 5.273), assim como também diagnosticou
Socrates: “Ele ndo defende outra coisa sendo a inteligéncia extrema” (NF/FP 1888, 14[92],
KSA 13.269)

Assim, conclui-se que a dialética emerge como uma arma do ressentimento,
empregada por aqueles que ndo conseguem, de nenhuma maneira, alcancar a autonomia de
sua poténcia. O “bom” passa a ser o virtuoso, aquele que ndo se atrela aos instintos e que

esta conectado a sua verdade, enquanto o “mau” ¢ identificado como o ignorante, aquele que



72

ndo estd vinculado a sua propria vertente. Da mesma forma, na concepg¢do socratica de
justica, aquele que detém a verdade possui a razdo para julgar e castigar o “mau”, o
ignorante. Como Nietzsche observa: “Escolhe-se a dialética apenas quando ndo se tem outro
recurso” (GD/CI, O Problema de Sécrates, 6, KSA 6.70)

Em outras palavras, Socrates, em ultima instincia, apresenta-se como o detentor da
verdade, utilizando a dialética como um mecanismo de defesa contra os fortes. O fildésofo
ateniense, dessa forma, opera dentro de seus proprios conceitos, impondo-os a cultura grega
como se fossem universais. Ao agir assim, adota uma postura dogmatica, posicionando-se
como portador de uma justica em que seu espirito de vinganca encontraria o castigo
adequado para aquele que causou sofrimento ao fraco. Desse modo, na pratica, seu
verdadeiro objetivo teria sido a exaltagdo de uma cultura de ressentidos, promovendo um
otimismo — desconectado da realidade concreta — ao status de uma verdade solida e
incontestavel, resultando em uma inversdao de valores. No entanto, para que essa verdade
possa ser estabelecida, € necessario aceitar previamente a existéncia de um outro mundo —
um plano transcendente, separado da realidade sensivel, mas que se efetive. Sem essa

premissa, a verdade socratica perde seu fundamento.

6.2 O Valor da Alma; O Valor da Vida em Décadence.

Em seu leito de morte Soécrates pronunciou: “‘Viver — significa hd muito estar
doente: devo um galo a Asclépio, o Salvador’” (GD/CI, O Problema de Socrates, 12, KSA
6.73). Essa passagem revela camadas de significados sob o crivo da interpretagdo de
Nietzsche, o moribundo estava doente toda a vida, a entidade grega cujo ele se refere, ¢ o
deus da medicina e da cura, a morte seria o remédio para vida. “Sdcrates sofreu da vida”
(FW/GC 340, KSA 3.569), explorou juizos morais atribuidos a vida, todavia, ndo atribui
valor a sua propria vida.

Esse tipo de vida, segundo a interpretagdo de Nietzsche, ndo correspondia a vida
como ela mesma, mas a uma forma de vida que lhe atribuia uma moral — cujo ja
mencionadas; juizos como “o que ¢ bom”, “o justo”, “o belo” a vida. O grego era um palhago,

mas era ele um grego? Como postulado em O Nascimento da Tragédia, seu autor identificou

Sécrates como o “antigrego”, representando o sintoma fundamental do declinio da cultura

grega.



73

Os juizos atribuidos por este moribundo estavam relacionados a sua propria paixao.
Considerando que a vida se apresenta como vontade de poténcia para o filésofo do martelo,
ndo podemos impor juizos morais sobre ela, mas sim reconhecé-los como sintomas. “O valor
da vida ndo pode ser estimado” (GD/CI, O Problema de Sdcrates, 2, KSA 6.68). Nao ha um
Unico organismo que possa atribuir tais qualificacdes sobre ela; ¢ imprescindivel que nos
posicionemos em oposicao a ideia de postular uma moral a vida.

Segundo Nietzsche, Socrates promovia a degeneragcdo da vida ao priorizar a razao
em detrimento dos instintos. Para o filosofo grego, a equagdo da vida se baseava em “razao
= virtude = felicidade”, privilegiando uma moral fundamentada na razdo dentro de uma
dualidade metafisica, ignorando completamente os instintos. A busca pela felicidade estaria
profundamente enraizada na virtude, vinculada a um conceito de verdade que se definiria
por meio de uma universalidade fixa e conceitual, associada a uma linguagem. “A
decadéncia revela-se nessa preocupacao da "felicidade", ou seja, "da salvagdo da alma", isto
¢, experimenta-se seu estado como perigo” (NF/FP 1888, 14[92], KSA 13.270)

Tornava-se necessario para tal felicidade voltar-se para o interior, um convite a
"conhecer a ti mesmo" em um processo de interiorizagdo. “E a alma, portanto, que nos
recomenda conhecer quem nos apresenta o preceito: Conhece-te a ti mesmo.” (PLATAO,
Alcibiades I, 130e). Para o filésofo grego, a alma seria a conexdo com esse mundo
metafisico, uma interioriza¢ao de si, um mundo postulado como efetivo, no qual o homem
se refugia, como se fosse um subterraneo.

Cabe salientar que, em nenhum momento, Nietzsche atribui diretamente a concepgao
de pos vida a figura de Soécrates — ndo diretamente. Esse papel ¢ designado as doutrinas
orficas de Platdo. Toda a doutrinagdo que decorreu de um "além" € consequéncia da figura
de Socrates, especialmente por meio de sua ideia de alma.

Mas qual razdo de proferir aquelas palavras “Viver — significa ha muito estar
doente”, Socrates parecia cansado da luta, da sua propria luta, guerreava sob o dominio da
dialética e ndo dos instintos, ndo com afetos, pensaria ele um julgo no reino de Hades ou
teria enganado a si proprio?

Com a nogao de alma estabelecida, como ja foi amplamente debatido ao longo desta
pesquisa, observa-se que a razao postulada por Socrates ndo parte de um mundo efetivo, mas
de um mundo suprassensivel. Nesse contexto, a virtude daquele que segue essas doutrinas
busca efetivar uma felicidade da alma, contrariando a propria vontade de poténcia e
reprimindo todos os instintos de luta. Esse processo resulta na degeneracdao do individuo,

diagnosticada como Décadence.



74

Porém, o filésofo alemdo vai além ao oferecer um diagndstico histérico da
Décadence. O niilismo — Nihilism—, termo que surge para Nietzsche a partir da literatura dos
anarquistas russos, inicialmente apresentado por Turguéniev em sua obra “Pais e Filhos”,
mas também explorado por Dostoiévski em “Os Irmaos Karamazov ”, tem sua etimologia no
latim, significando "nada" ou "sem sentido". O termo ganha destaque como uma expressao
de perda de declinio dos valores que afirmam a vida e existencial. Segundo Nietzsche, o
niilismo ¢ um estado — pathos — em que os impulsos se tornam fracos e improdutivos,
representando a manifestacdo que consistente da décadence fisiologica: a vontade de
poténcia que se degenera, evoluindo para uma progressao em dire¢do ao nada, a medida que
os valores que afirmam a vida esvaem-se no vazio. Com o continuo processo de deterioracao,
0 organismo acaba voltando-se contra si mesmo.

A vontade de poténcia ndo cessa, ela almeja sempre poténcia, mesmo em
degeneracdo, ela ¢ uma luta incessante de hierarquiza¢do entre poténcia, um continuum,
entre forgas antagdnicas. Dessa maneira ao ir de encontro com o outro, uma vontade de
poténcia ira sobressair a outra, o que possui as forgas mais fracas esta inibido de “possuir” o
que almejava. Nesse sentido, ainda com a vontade de poténcia atuante, “o homem prefere
querer o nada, do que nada querer” (GM/GM 111, 28, KSA 5.412). Mas esse querer, nao
possui o carater de um querer fundamentado em causa e efeito de um sujeito, mas sim o de
um querer superar-se. A vontade do niilista ainda aspira ao querer como um choque de
poténcias, mas, com seus impulsos enfraquecidos, acaba por degenerar os proprios instintos,
voltando-se contra si mesmo ao evitar a luta de for¢as e sucumbir ao nada.

A busca incansavel de Socrates ao querer postular uma moral seria a propria vontade
de nada que o impulsiona, uma extensa exaustdo de poténcia em busca de uma felicidade
universal que ndo reflete a vida como ela mesma; como uma luta antagdnica de forcas. Ele
de fato ndo almeja nada, a sua dicotomia entre corpo ¢ alma se torna uma dissolu¢ao do si-
mesmo deteriorando seu proprio organismo.

Ao retratar a Morte de deus no aforismo 343 da obra 4 Gaia Ciéncia (Cf. FW/GC
343, KSA 3.573/574), ¢ um marco na Europa, como um assombro, mas extremamente
necessario. Nietzsche ndo indica uma morte de uma entidade crista, mas dos valores, na qual
o homem deixaria de ter uma relagdo de dependéncia com um criador, e passaria a ser o si-
proprio que se autogeraria. Mediante uma transmutagao conceitual, entre “ciéncia, religido
e moral — medrado ao longo do desenrolar da historia da civilizagdo ocidental — teria levado

o proprio Ocidente ao colapso moral!” (MELO NETO, 2022, p.112).



75

Sécrates Moribundo, que emerge como um pilar filosoéfico na “cultura” ocidental,
teve seus discipulos apropriando-se de sua verdade metafisica e a transpondo para um terreno
divino, na qual deus se torna a propria verdade. “A verdade ¢ divina”, “levemos a sério os
devaneios de Socrates”. Adoecidos pela razdo socratica, a civilizagdo, fundamentada nesse
pathos socratico, entrando em conflito consigo mesma; os valores tornam-se ambiguos. Se
a verdade ¢ contra a verdade, qual ¢, entdo, o sentido da verdade? A morte de deus marca a
morte dos valores, sejam eles benéficos ou ndo para a vida, marcam o sem sentido — o pathos
niilista.

Essa estrutura da histéria do niilismo, cujo arquétipo é Socrates, encontra seu
desdobramento radical na “cultura” ocidental: a morte de deus ndo faz senao tornar explicito
o vazio de sentido que a dialética socratica ja inscrevera subterraneamente na cultura
ocidental. Dessa forma, Nietzsche prognosticou o sintoma da falta de sentido e diagnosticou
o niilismo incompleto, o extremo e o completo.

O niilismo incompleto se d4 em uma demarcagao histérica a qual Nietzsche se refere,
estendendo-se de Socrates até a morte de deus. Nesse periodo, identifica-se uma progressiva
desconexdo entre os valores tradicionais e a vida efetiva, na qual a razdo, como legado
socratico, torna-se o alicerce que pavimenta o caminho para consolos morais. O autor de O
Mundo como Vontade e Representagdo com seu pessimismo seria o principal exemplo, ao
sugerir uma filosofia pratica fundamentada em um ideal ascético, no qual opera como a
completa negacao da vontade humana. Dessa forma, alcangariamos a “liberdade” de negar
a vontade de maneira objetificada, exigindo a inibi¢do dos desejos por meio da razdo, que se
apresenta como autoridade. Ao atingir a verdade, ou seja, o consenso sobre um objeto no
mundo, seria possivel rejeitar a vontade, oferecendo a mais ampla oportunidade de redengao
e simbolizando o mais elevado nivel de ética, que se traduziria, em ultima instancia, na
demonstragdo de compaixdo pelo proximo. “Schopenhauer, a partir de seu niilismo, tinha
todo o direito de manter a compaixdo como a unica virtude: com ela, de fato, a negagdo da
vontade de viver ¢ promovida de forma mais poderosa.” (NF/FP 1887, 11[361], KSA
13.159).

Por outro lado, o niilismo completo que converge em duas maneiras, entre o niilismo
ativo e o niilismo passivo.

O niilismo ativo pode ser definido como uma expressao do aumento da poténcia de
si-mesmo. Para o niilista ativo, os valores que outrora sustentavam a moral tradicional,
especialmente apos a morte de Deus, tornaram-se obsoletos. Contudo, ele ainda mantém uma

crenga em uma meta, buscando alinhar-se a alguma moral que lhe permita superar-se e



76

transcender os limites impostos pela condicdo humana. “O niilismo representa um estado
intermediario patologico (patoldgica ¢ a imensa generalizagao, a conclusdo de que ndo ha
sentido algum): seja porque as forgas produtivas ainda ndo sdo suficientemente fortes, seja
porque a decadéncia ainda hesita e ainda ndo descobriu seus meios.” (NF/FP 1887, 9[35],
KSA 12.351).

Como exemplo desse niilismo temos o Ideal Ascético, que emerge de um instinto de
médico, revela-se como um remédio para a cura e prote¢ao do doente, cujo organismo se
encontra em declinio — um estado niilista. Na filosofia nietzschiana, tal ideal carrega em si
o proprio carater niilista. Como esse ideal se manifesta por meio de um sacerdote, ele esta
sempre vinculado as concepgdes do sacerdote sobre o que significa a preservagdo da vida,
resultando em um paradoxo: "a vida contra a vida”. Ele valoriza a vida a partir de uma
dualidade metafisica, degenerando a propria vontade de poténcia — mas ele tem percepgao
disso. Deseja "ser outro" e compreende os valores que propaga, aspirando ser o "pastor do
rebanho", liderando as ovelhas. Ocupa, assim, uma posi¢cdo ambigua: ndo ¢ nem ave nem
cordeiro, mas permanece um doente. Outro paradoxo emerge aqui, pois, como figura de um
niilista ativo, o sacerdote ascético seria o proprio remédio para o niilismo extremo, uma vez
que, através de suas ideias, oferece algum sentido e promove a preservagdo da vida. (cf.
GM/GM 111, 13 KSA 5.365-367).

Por outro lado, o niilismo passivo se apresenta como o sintoma de fraqueza, cansacgo,
desprezo e resignagdo exagerado da compaixdo. Assim, o niilismo passivo se caracteriza
como uma degeneracdo de si-mesmo, regredindo sua vontade de poténcia ao esgotamento
para permitir que o sentimento de compaixao se intensifique. O enfermo “coloca o valor das
coisas no fato de que esse valor ndo corresponde a nenhuma realidade, mas apenas um
sintoma de poder do lado da definicao de valores, uma simplificagdo para a finalidade da
vida.” (NF/FP 1887, 9[35], KSA 12.351).

O que se faz presente no niilismo extremo ¢ a propria intensificagdo de um pathos
degenerativo e da vontade de nada, um niilismo suicida, no qual ndo se aceita um
fundamento, uma negacdo completa, gradualmente comete o seu proprio suicidio, mas
observa seu corpo se degenerar, levando uma vida, uma vontade de poténcia

“completamente mediocre”.
Sobre a historia do niilismo.

Tipos mais gerais de decadéncia:

15 Tradugio nossa.



77

1): escolhe-se, acreditando estar escolhendo um remédio, aquilo que
acelera o esgotamento — O cristianismo pertence a isto —: nomear o maior
caso do instinto equivocado; — € ai que o “progresso” pertence —:

2): perde-se o poder de resisténcia aos estimulos, — fica-se condicionado
pelo acaso: grosseira-se e amplia-se as experiéncias ao extremo... uma
“despersonaliza¢do”, uma desagregacdo da vontade —

— existe todo um tipo de moralidade, a altruista, que fala de compaixao:
na qual o essencial ¢ a fraqueza da personalidade, de modo que ela ressoa
e treme constantemente como uma corda superexcitada... uma irritabilidade
extrema...

3)confunde-se causa e efeito: ndo se entende a decadéncia como fisiologica
e se v€ suas consequéncias como a causa real do proprio mal-estar

— ¢ ai que toda a moral religiosa pertence

4): anseia-se por um estado em que ndo se sofre mais: a vida ¢, na verdade,
percebida como uma causa para o mal, — valoriza-se os estados
inconscientes e insensiveis (sono, desmaio) como incomparavelmente mais
valiosos do que os conscientes: a partir disso, uma metodologia... (NF/FP

1888, 17[6], KSA 13.527-528)

A partir de como o filosofo do martelo identifica como a histéria do niilismo como a
propria historia da décadence fisiologica — um phatos —: por representar um sintoma
historico da Décadence, apresenta tracos que estdo em completa conformidade com essa
condigdo. Sdcrates ¢ diagnosticado como a sintese de todos os elementos que compdem a
historia do niilismo. Ele se enquadra no primeiro ponto ao optar pela dialética como um meio
de acelerar seu esgotamento; no segundo, por promover uma despersonalizacdo completa,
com a alma sendo concebida como a prisao do corpo, resultando na degeneragcao da vontade
e no triunfo da razdo. O terceiro aspecto € especialmente associado a Socrates, uma vez que
toda a dialética estd fundamentada na relacdo de causa e efeito. Por fim, o quarto ponto
emerge da interpretacdo nietzschiana, segundo a qual a vida, para o grego, era vista como
uma doenga. A elaboragdo da dialética, nesse contexto, ¢ apresentada como algo que
transcende a vida, culminando em um otimismo metafisico.

Em outras palavras, Socrates, enquanto phatos do declinio dos instintos, levou a
todos os seus seguidores a um niilismo enquanto decadéncia fisioldgica, o valor da alma

contra o valor da vida.

6.3 Socrates: um Remédio para os Helenos



78

Quando ainda se dangava sobre o abismo, quando os pés do tragico eram leves, sua
degeneracdo foi marcada pelo proprio socratismo. Como afirma Nietzsche, os instintos
daqueles organismos estavam em anarquia, Socrates diagnosticou essa degeneragio:
“Socrates entendeu que o mundo inteiro dele necessitava — de seu remédio, de seu
tratamento, de seu artificio de autopreservagdo”. E crivel que tenha imaginado: “‘Os
instintos querem fazer papel de tirano; deve-se engendrar um contra-tirano que seja mais
forte” (GD/CI, O Problema de Socrates, 9, KSA 6.71). Os instintos anarquicos se voltavam
uns contra os outros; ninguém era mais “senhor de si”.

Socrates tornou-se senhor de todos. Sua verdade, como moral, era um remédio para
salvar a cultura helénica, e todos aqueles organismos doentes foram seduzidos pela razao e
pela dialética, como se ndo tivessem nenhuma outra op¢do; mas nao alcancaram a devida

compreensdo de que a doencga havia sido postulada por Sdcrates e Platio.

O moralismo dos filésofos gregos a partir de Platdo é determinado
patologicamente; assim também a sua estima dialética. Razdo = virtude=
felicidade significa tdo so: € preciso imitar Socrates e instaurar,
permanentemente, contra os desejos obscuros, uma luz diurna — a luz diurna
da razdo. E preciso ser prudente, claro, limpido a qualquer preco: toda
concessdo aos instintos, ao inconsciente, leva para baixo...(GD/CI, O

Problema de Sécrates, 10, KSA 6.72).

Mas Socrates nao era médico “foi um mal-entendido”, como Nietzsche enfatiza. Ao
julgar o método dialético como uma salvagao, o filosofo grego propds um afastamento da
degeneracdo da cultura helénica; porém, desenvolveu “mais uma expressao da décadence”.
Promoveu o “combate aos instintos” (GD/CI, O Problema de Sécrates, 11, KSA 6.73), a vida
como ela mesma. A verdade incondicional era vista como o caminho para a felicidade. O
corpo e seus prazeres nao promoveriam nenhum conhecimento e, por isso, deveriam ser
desprezados — uma moral desprezadora do organismo e do vir-a-ser.

O verdadeiro médico era morte! Como podemos concluir, ele ndo fora um ascético,
mas um doente, um Décadence.

Sécrates queria morrer: — nao Atenas, mas ele deu a si veneno, ele forgou
Atenas ao veneno... ‘Sdcrates nao ¢ um médico’ disse para si em voz baixa,
‘apenas a morte ¢ médico aqui... Socrates apenas esteve doente por longo

tempo...” (GD/CIL, O Problema de Sécrates, 12, KSA 6.73),

O maior erro de Socrates Moribundo, frequentemente mencionado, reside em seu
ataque a vida ao postular a ideia de uma alma vinculada a razao, a virtude e a felicidade em

um mundo suprassensivel. Nietzsche, por meio de Zaratustra, em sua tentativa de subverter



79

os didlogos platonicos, propde um remédio: uma alternativa que contrasta com o pathos
degenerativo promovido pelo filosofo grego.

Para alcangar uma cura para esses ideais degenerativos, seria necessario atravessar o
proprio niilismo. Somente com a morte de Deus —a dissolugao de todos os valores — seria
possivel realizar uma transvaloragdo de todos os valores, em certo sentido, se faz necessario
adoecer para elevar-se; o caminho para isso seria trilhado através do além-do-homem —
Ubermensch.

Em contrapartida a tudo que Socrates representa, enquanto filésofo e moralista, o
além-do-homem nietzschiano ndo afirma a existéncia de um sujeito, nem sustenta uma
dicotomia entre corpo e alma, muito menos uma dualidade metafisica. Ele se opde a todos
esses conceitos estabelecidos como pilares filoséficos. Ele reconhece que o homem nao ¢
um finale, mas um continuum de luta entre impulsos antagonicos.

Nietzsche infere que ascensdao do homem, enquanto processo evolutivo, ocorre a
partir de toda cultura coletiva que com seus antagonismos € choques coletivos — um com o
outro —eleva um potente além-do-homem — a ideia de progresso ¢ uma falacia metafisica
atrelada a uma moral domesticadora. Através dos fracos, os menos potentes emergiriam a

elevagdo de tipo mais elevado.

Num outro sentido se acha um continuo éxito de casos particulares, nos
mais diversos lugares da Terra nas mais diversas culturas, nos quais um
tipo mais elevado realmente se manifesta: algo que, em relagdo a
humanidade como um todo, ¢ uma espécie de além-do-homem (AC/AC 4,

KSA. 6.171).

O além-do-homem emergiria dessa cultura décadence, em oposi¢do a todos os seus
ideais, e criaria seus proprios valores em sintonia com a vontade de poténcia. Ele se utiliza
de seus proprios ideais, se apresentando pela comunicacdo, mas ndo com um linguajar
socratico, no qual postula suas verdades e se utiliza de uma dialética, mas de maneira
impositiva busca coagir a todos, um meio de possuir a realidade, enquanto dissolu¢ao do que
se possui € o amor de possuir. Como assim falou Zaratustra: “o homem ¢ uma ponte e ndo
um fim” (ZA/ZA 111, De Velhas e Novas Tabuas, KSA 4.248), seu objetivo permaneceria o
mesmo: continuar a se elevar através da luta entre impulsos.

Em outras palavras, o além-do-homem elevaria uma cultura, sendo do seu querer —
em um sentido de desejar mais poténcia — a cura dos outros como algo mais relevante.
Apenas assim ele poderia elevar-se ainda mais, pois o homem ¢ um animal que precisa

constantemente superar a si mesmo. Nietzsche, através de Zaratustra, reconhece a



80

necessidade da multiplicidade, ou seja, que cada organismo mantenha sua singularidade. No

aforismo intitulado “Da Redengdo”, ao ser interpelado pelo corcunda, que desafia Zaratustra

<

a romper o siléncio sobre os aleijados, Zaratustra proclama: “ * Quando se tira ao corcunda

sua corcova, tira-lhe o espirito — ¢ o que ensina o povo.” ” (Za/ZA 11, Da redengdo, KSA

4.170).

O além-do-homem ndo estara entre os individuos supérfluos, os muito
numerosos; ele ndo vird para promover uma mudanca politica. Intimamente
ligada ao projeto de transvaloragdo dos valores, a nogdo de além-do-
homem indica a necessidade de uma completa subversdo da cultura

ocidental. (MARTON, 2016, p. 16).

Seu levantamento de uma cultura, se torna mais do que necessario para persuadir os
enfermos de uma cultura adoecida pela historicidade, ¢ necessario que os ensine a auto

esquecer, esse € o remédio para esses enfermos.
Redimir o passado do homem e recriar todo ‘Foi assim’, até que a vontade
diga ‘Mas assim eu quis! Assim quererei...”— Assim denominei redengio
para eles, apenas isso lhes ensinei a denominar redencdo. (ZA/ZA 1I1, De
Velhas e Novas Tabuas, KSA 4.249).
O além-do-homem ¢ aquele que ele eleva uma cultura enquanto afirma a vida, a
vontade de poténcia e a luta de impulsos, alcancando o estado mais elevado do homem. Com
um instinto dionisiaco, ele abraga tanto a dissolu¢do quanto a criagdo, como partes de um

continuum e nao de um finale. Ele possui um amor profundo pelo destino, pelo abismo e

pela luta. Um amor Fati.
O estado mais elevado que um filéosofo pode atingir: posicionar-se
dionisicamente em relacdo a existéncia — minha formula para isso ¢ amor
fati... — Isso inclui entender os aspectos da existéncia anteriormente
negados ndo apenas como necessarios, mas como desejaveis: e ndo apenas
como desejaveis em relacdo aos aspectos previamente afirmados (talvez
como seus complementos ou pré-condi¢des), mas por si mesmos, como 0s
aspectos mais poderosos, mais frutiferos e mais verdadeiros da existéncia,
nos quais sua vontade se expressa mais claramente. (NF/FP 1888, 16[32],

KSA 13.492-493)

Conclusao

Em sintese, “O Problema de Sdcrates” se configura como uma manifestagao singular
da mimesis na analise nietzschiana, encarnada na figura do Sdcrates Moribundo nos didlogos

platonicos. Aqui, a imitagdo ndo ¢ simples repeticdo, mas uma transmutacao de valores, um



81

espelho quebrado no qual o proprio Sdcrates, em seu Ultimo suspiro, reflete ndo apenas a
decadéncia dos instintos, mas também o nascimento equivoco de uma racionalidade que
nega a vida.

A vida que o tipo do Sécrates Moribundo nega ndo faz jus a vida como vontade de
poténcia, ela se fixa por meio de uma vontade de verdade, por ser um personagem que
transcende a outro plano e cré ser a propria realidade efetiva — instaurando assim uma
dualidade no mundo efetivo, querendo a todo custo se afugentar em uma verdade fixa, e em
uma metafisica otimista cansado de sua luta interna, da luta entre os quale, institui uma
degeneracdo ao procurar uma autopreservagdo em um guantum de poténcia como sendo um
sujeito, uma alma, que a partir desta pode conhecer o real.

Dessa forma, a analise psicofisioldgica nietzschiana busca investigar os resultados
desses instintos em um organismo ou em uma cultura. Sua teoria dos impulsos faz um
diagnostico claro acerca do Sécrates Moribundo: para este, a vida ndo “valia nada”. Em
nenhum momento nessa pesquisa, ou at¢ mesmo nos escritos de Nietzsche, coloca-se no
centro da investigacdo, a contradicao acerca dos conceitos de bem, belo e justo, a nogao de
alma a felicidade ou até mesmo de uma verdade. O que nos € proposto ¢ uma analise dos
instintos e impulsos, tanto de organismos como de uma cultura e de como esses juizos se
determinam como valores para a vida. Esses conceitos, e os que os precedem, sdo analisados
como sintomas de um organismo em declinio.

Afinal, como Nietzsche mesmo em sua juventude elaborou esse diagndstico acerca
da cultura grega em declinio ao desvelar esse arquétipo, ndo apenas expde a contradi¢do
inerente ao socratismo, mas também revela o abismo no qual a cultura ocidental se debate
— entre a pulsdo criadora e o véu ilusorio da moral, entre o dionisiaco e o apolineo. O
Socrates Moribundo ¢, assim, a mascara tragica de um problema que persiste: como afirmar
a vida quando a propria filosofia, em seu gesto inaugural, a nega em nome de uma verdade
que talvez ndo passe de sua propria sombra. Mesmo com um fundo de metafisica do artista,
o movimento do jovem Nietzsche € claro, ele agiu com grandes garras psicologicas ao
examinar esse tipo do Socrates na dissolucdo grega. Como a verdade que o traria nao faria
jus a coisa em si, ao contrario, seria uma verdade que partiria de si proprio, ignorando todo
o dionisiaco, o socratismo emerge como seu principio degenerativo.

Dessa forma, por meio de sua dialética instaurou uma moral e corrompeu toda a
filosofia com um ideal de “alma” como fundamento de uma episteme, ignora toda a
multiplicidade da verdade, que agora para Socrates se encontrava em um mundo

suprassensivel. O bom era aquele que se afastava do seu corpo e dos instintos. Em meio a



82

seus didlogos, no qual se era o mestre, pretendia lutar contra todos os instintos que estavam
em hierarquia, intentava a anarquia dos instintos; o diagnostico daquela cultura, segundo
Nietzsche, era que todos estavam em declinio; os organismos estavam saturados de toda a
luta e buscavam em Socrates um remédio.

A vida, para o Socrates Moribundo, reduzia-se a uma doenca. Toda a filosofia
ocidental seguiu esse caminho, elevando-o como um pilar, um Idolo. A cura para tal era a
morte. Nessa cultura helénica, o filésofo grego seduziu todos os seus doentes a isso, como
um médico que teria a cura, uma “nova luta”, pensaram. Agora, a luta ndo tinha a finalidade
de permitirem-se a um vir-a-ser, mas, sim, diligenciar uma luta interna afim da degeneracao
dos instintos, promovendo a sua anarquia. Nessa anarquia, tencionavam uma
autopreservacao, fixando-se em um sujeito ou em uma verdade, buscando um fundo para o
que ¢ sem fundo; ou seja, a razdo, como um contra-tirano, afastava-se da realidade efetiva.
Isso era uma tragédia: ndo haveria um fundo, um sentido para a existéncia.

Dessa maneira, também diagnosticamos os efeitos da doutrina do Socrates
Moribundo na cultura ocidental. A moral do ressentido, atribuida a sua préopria "rebelido da
moral escrava" que parte de uma dialética, postula uma inversao de valores na cultura grega,
onde o bom ¢ identificado como aquele que adere a virtude, enquanto o mau ¢ definido como
aquele que a nega, sendo considerado ignorante. Esse processo resulta na degeneracao de
todos os instintos que derivavam da rica tradi¢ao de uma cultura homérica.

Assim como fez parte da propria historia do niilismo, caracterizado como uma
enfermidade historica da décadence. Nesse contexto, ao postular uma doutrina da razdo, a
dualidade de mundos e o valor da alma, contribuiu para a constru¢do de sistemas de
pensamento e crengas que pereceram diante da morte de Deus. Os seguidores dessa razao
estabeleceram a verdade como divindade, e o conflito entre diferentes interpretagdes acabou
degenerando o sentido existencial, onde a propria vontade de poténcia preferia querer o nada,
do que nada querer.

Mas Sdcrates ndo foi um ascético; embora tenha proposto a dialética como um meio
para a dissolucdo dos instintos, ele ndo ocupava a posicao de sacerdote. Ele ndo ofereceu um
remédio, mas sim o pharmakon da dissolucao grega. Para o Socrates Moribundo, a doenca
era a propria vida, e o verdadeiro remédio, a morte.

Dessa maneira, retratamos o que Nietzsche concebe como o remédio eficaz para toda
essa enfermidade: aquilo que, em sua juventude, foi abordado como o génio e, na maturidade
de seu pensamento, desvela-se como o além-do-homem. Este emerge como uma figura capaz

de conduzir os organismos ¢ uma cultura a superagdo, tanto de si mesmos quanto dos



83

enfermos, buscando elevar-se cada vez mais. Ele ¢ apresentado como um médico que se
lanca em um rio contaminado pelos doentes que, afundando, seguiram a doutrina socratica,
ensinando-os a verdadeira redengo, o esquecimento. Tal movimento é indispensavel para
que todos os pilares do pensamento grego sejam transvalorados, permitindo que ele emerja
com suas proprias ideias em meio ao desespero ocasionado pela morte de Deus. Somente ele
ama a vida, aceita o destino e afirma o Amor Fati.

Portanto, concluimos que Nietzsche, em sua andlise psicofisiologica, faz um
diagnostico da figura de Socrates Moribundo como um tipico exemplo de Décadence — ele
ndo atribuiu um valor a sua vida, ndo afirmou a vida em si. Scrates incentivava a anarquia
dos instintos, negava a vida e promovia seu declinio. Essa postura representa um declinio
filosofico ao tratar a dialética na busca por uma verdade metafisica, bem como um declinio
moral ao definir a concep¢do de bem por meio de virtudes que derivam da razdo. Sua
incapacidade de canalizar os impulsos racionais e ndo racionais de forma equilibrada, que
permitisse uma hierarquia em seu pensamento, levou a degeneracdo ao promover uma
anarquia ¢ a um declinio dos impulsos. Socrates Moribundo exemplifica, assim, o phatos

Décadence.

Referéncias:

Referéncias De Friedrich Nietzsche

NIETZSCHE, Friedrich. A Gaia Ciéncia. Tradugao, notas e posfacio Paulo César de Souza.
— 1° ed. — Sao Paulo: Companhia de Bols0,2016.

NIETZSCHE, Friedrich. Assim Falou Zaratustra: um livro para todos e para ninguém.
Tradugdo, notas e posfacio Paulo César de Souza.— 1° ed. — Sado Paulo: Companhia de
Bolso, 2007.

NIETZSCHE, Friedrich. Aurora: Reflexdes sobre os preconceitos morais. Tradugdo, notas
e posfacio Paulo César de Souza. — 1° ed. — Sao Paulo: Companhia de Bolso, 2016
NIETZSCHE, Friedrich. O Nascimento da Tragédia ou helenismo e pessimismo. Traducao,
notas e posfacio Paulo César de Souza. — 1° ed. — Sao Paulo: Companhia de Bolso,2016.
NIETZSCHE, Friedrich. Cole¢do Os pensadores, vol. XXXII. Tradu¢do Rodrigues Torres
Filho. Sdo Paulo: Abril Cultural, 1974.

NIETZSCHE, Friedrich. Crepusculo dos idolos, ou Como se filosofa com o martelo.
Tradugdo, notas e posfacio Paulo César de Souza. — 1° ed. — Sao Paulo: Companhia de
Bolso, 2017.

NIETZSCHE, Friedrich. Fragmentos postumos: 1884-1885: volume. Trad. Marco Antonio



84

Casanova. — Rio de Janeiro: Forense Universitaria, 2015.

NIETZSCHE, Friedrich. Introdu¢do ao estudo dos didlogos de Platao. Traducao Marcos
Sinésio Pereira Fernandes e Francisco José Dias de Moraes. Sdo Paulo: Martins Fontes, 2020
NIETZSCHE, Friedrich. Kritische Studienausgabe. 15 Biande. Herausgegeben von Giorgio
Colli und Mazzino Montinari. Berlin/New York: de Gruyter, 1988.

Referencias de Platao

PLATAO. A Republica. Tradugio Maria Helena da Rocha Pereira. 15. Ed. Lisboa: Fundagio
Calouste Gulbenkian, 2017.

PLATAO. Diélogos; Vol. V - Fedro-Cartas, O Primeiro Alvibiades. Traducao de Carlos
Alberto Nunes, PA: Editora Universitaria UFPA, 1975.

PLATAO. Fédon. Tradugdo. introdugio, versio do grego e notas de Maria Teresa Schiappa
de Azevedo. Coimbra, Livraria ®inerva, 1988.

PLATAO. Fedro, Eutifron, Apologia de Sécrates, Criton, Fédon. Trad. Edson Bini. Bauru,
SP: Edipro, 2008.

PLATAO. Gérgias, Eutidemo, Hipias Maior e Hipias Menor. Trad. Edson Bini. Bauru, SP:
EDIPRO, 2007.

PLATAO. Ion. Tradugdo, introducao e notas de Monique CANTO, Paris, Flammarion, 2001
Ion, tradugdo, introdugdo e notas de Monique CANTO, Paris, Flammarion, 2001

PLATAO. Fédon. Os pensadores. Tradugio de Jorge Paleikat e Jodo cruz Costa. Sdo Paulo:
Victor Civita, 1972.

Referencias Secundarias

AMUSQUIVAR JUNIOR, Newton Pereira. A filosofia grega entre o pessimismo e o tragico:
uma polémica na interpretacdo de Nietzsche sobre Anaximandro e Heraclito. 1. ed. Sdo
Paulo: Editora Dialética, 2024

CORDEIRO, Robson. O Corpo Como Grande Razio: Analise do Fendmeno do Corpo no
Pensamento de Friedrich Nietzsche. 1° Edi¢do — Sao Paulo:Editora ANNABLUM, 2012,
Cordeiro, R. C. (2020). Arte e Pessimismo em “O Nascimento da Tragédia”. Aufkldrung:
Journal of Philosophy, 7(esp), p.83-96.



85

Dorion L-A, Morrison DR. The Rise and Fall of the Socratic Problem. In: The Cambridge
Companion to Socrates. Cambridge Companions to Philosophy. Cambridge University
Press; 2010:1-23.

FREZZATTI Jr., W. A. A fisiologia de Nietzsche: a supera¢do da dualidade cultura /
biologia. Tjui: Editora da UNIJUIL, 2006.

FREZZATTIJR, W. A. . Antagonismos e aproximagoes entre Zaratustra e Socrates. Estudos
Nietzsche, v. 1, p. 61-72, 2010.

FREZZATTI JR, W. A. . Nietzsche e a Biologia: uma proposta de investigacdo. In: Vania
ODutra de Azeredo; Ivo da Silva Jr.. (Org.). Nietzsche e a interpretagcdo. Oed.Curitiba / Sao
Paulo: CRV / Humanitas, 2012, v. 0, p. 177-194.

FREZZATTI JR., Wilson Antonio. Nietzsche e a psicofisiologia francesa do século XIX.
Sao Paulo: Humanitas, 2019.

FREZZATTI JR., W. A. (2008). “O PROBLEMA DE SOCRATES”: um exemplo da
fisiopsicologia de Nietzsche. Revista De Filosofia Aurora, 20(27), 303—-320.
FREZZATTIJR, W. A. . O Socrates de O nascimento da tragédia: o inicio e a transmutagao
da cultura teorica. Eleutheria , v. 2, p. 114-124, 2017.

GIACOIA JR., Osvaldo. O Platio de Nietzsche, o Nietzsche de Platdo; In: Cadernos
Nietzsche, volume 3, p. 23-26, Sdo Paulo: EDUSP, 1997

HEIDEGGER, Martin. Nietzsche 1. Tradu¢ao de Marco Antonio Casanova-2. ed. — Rio de
Janeiro: Forense Universitaria, 2010.

KANT, Immanuel. Critica da Faculdade do Juizo. Tradugdo de Valerio Rohden e Antdnio
Marques. Rio de Janeiro: Forense Universitaria, 1993

KANT, Immanuel. Critica da Razao Pura. Tradugao de Manuela Pinto dos Santos. Lisboa:
Fundagao Calouste Gulbenkian,2001

MARTON, Scarlett. . A morte de Deus e a transvaloragdo dos valores. Hypnos, Sao Paulo,
v. 5, p. 133-143, 1999.

MARTON, Scarlett. Do dilaceramento do sujeito a plenitude dionisiaca. Cadernos Nietzsche
, V.25, p. 53-82, 2009.

MARTON, Scarlett. . O eterno retorno do mesmo, 'a concepcao bdsica de Zaratustra'.
CADERNOS NIETZSCHE , v. 37, p. 11-46, 2016.

MARTON, Scarlett. Nietzsche: a transvaloracao dos valores. Sao Paulo: Moderna, 1993.
MARTON, Scarlett. . Por uma genealogia da verdade. Discurso. Departamento de Filosofia
da FFLCH da USP , Sao Paulo, v. 9, p. 63-80, 1979.



86

MELO NETO, Jodo Evangelista Tude de. Nietzsche A Luz dos Antigos: A Cosmologia. So
Paulo: Editoria Unifesp, 2020

MELO NETO, Jodo Evangelista Tude de. Nietzsche A Luz Dos Antigos: a Transvaloragio
dos Valores. Curitiba: Editoria CRV, 2022 MELO NETO, Joao Evangelista Tude de.
Nietzsche a luz dos antigos: a cosmologia. Sao Paulo: Editoria Unifesp, 2020
MULLER-LAUTER, Wolfgang. Nietzsche: sua filosofia dos antagonismos e o0s
antagonismos de sua filosofia. Sdo Paulo: Ed. da Unifesp, 2009.

SCHOPENHAUER, Arthur. O mundo como vontade e como representagdo, I tomo.
Tradugdo, apresentagdo, notas e indices de Jair Barboza. - Sdo Paulo: Editora UNESP, 2005
SCHOPENHAUER, A. O mundo como vontade e representacdo. Tomo II. Tradugdo de
Eduardo Ribeiro da Fonseca. Curitiba: Ed. da UFPR, 2014



