
 

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA 

CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES 

CURSO DE LICENCIATURA EM FILOSOFIA 

 

 

 

 

 

 

O PROBLEMA DE SÓCRATES SOB A PERSPECTIVA DE 

NIETZSCHE:  

UM DIAGNÓSTICO PSICOFISIOLÓGICO DA DÉCADENCE 

FILOSÓFICA E MORAL 

 

 

 

PAULO SÉRGIO ALVES DE SOUZA FILHO 

 

 

 

 

 

 

 

João Pessoa 

2025 



 

 

PAULO SÉRGIO ALVES DE SOUZA FILHO 

 

 

 

 

 

O PROBLEMA DE SÓCRATES SOB A PERSPECTIVA DE NIETZSCHE:  

UM DIAGNÓSTICO PSICOFISIOLÓGICO DA DÉCADENCE FILOSÓFICA E 

MORAL 

 

 

 

 

 

 

 

 

Trabalho de Conclusão de curso 

apresentado como requisito parcial para 

obtenção do título de Licenciatura em 

Filosofia pelo Programa de Graduação em 

Filosofia da Universidade Federal da 

Paraíba – UFPB. 

Orientador: Prof. Dr. Robson Costa 

Cordeiro. 

 

 

 

 

João Pessoa 

2025 



 

 

F481p Souza Filho, Paulo Sergio Alves de. 

O problema de Sócrates sob a perspectiva de 

Nietzsche : um diagnóstico psicofisiológico da 

décadence filosófica e moral / Paulo Sergio Alves de 

Souza Filho. - João Pessoa, 2025. 

85 f. 

 

Orientador : Robson Costa Cordeiro. 

TCC (Graduação) - Universidade Federal da 

Paraíba/Centro de Ciências Humanas, Letras e Artes, 

2025. 

1. Nietzsche. 2. Psicofisiologia. 3. Sócrates 

Moribundo. I. Cordeiro, Robson Costa. II. Título. 

UFPB/CCHLA CDU 1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Catalogação na publicação 

Seção de Catalogação e Classificação 

 

 
Elaborado por KARLA MARIA DE OLIVEIRA - CRB-15/485  

 

 



 

 

PAULO SÉRGIO ALVES DE SOUZA FILHO 

O PROBLEMA DE SÓCRATES SOB A PERSPECTIVA DE NIETZSCHE:  

UM DIAGNÓSTICO PSICOFISIOLÓGICO DA DÉCADENCE FILOSÓFICA E 

MORAL 

 

Trabalho de Conclusão de curso 

apresentado como requisito parcial para 

obtenção do título de Licenciatura em 

Filosofia pelo Programa de Graduação em 

Filosofia da Universidade Federal da 

Paraíba – UFPB. 

Orientador: Prof. Dr. Robson Costa 

Cordeiro 

 

Data de aprovação:_____/_____/_____  

 

Banca Examinadora:  

 

___________________________________________________ 

Prof. Dr. Robson Costa Cordeiro, UFPB  

(ORIENTADOR) 

 

___________________________________________________  

Prof. Dr. Miguel Ângelo Oliveira do Carmo, UFPB  

(EXAMINADOR) 

 

___________________________________________________ 

Prof. Dr. João Evangelista Tude de Melo Neto, UFPE-UFRPE 

(EXAMINADOR) 

 

João Pessoa 

2025 



 

 

AGRADECIMENTOS 

A mim. E sempre a mim. 

À Leia, por tudo que você representa na minha vida. Todo sentimento conhecido como amor 

eu expresso a você. Não há palavras que possam descrever o quão grato sou por ter você ao 

meu lado. Te amo mais do que tudo que minha existência possa expressar. 

À Sebastiana. Não há palavras que traduzam minhas saudades. Te amo profundamente. 

À Brisa. Você sempre me ensinou a sorrir. Uma verdadeira animação encarnada. 

À minha querida Jessie e ao meu querido Schopenhauer. Levo vocês comigo, em minha 

memória. 

Ao meu primo e amigo, Pedro. Que sempre foi meu apoio em todas as etapas. 

Ao meu amigo Cassiano, pelas diversas orientações. A pesquisa deste TCC não teria sido 

possível sem nossos diálogos. 

Ao meu orientador, Robson. Sem ele, este TCC não seria realidade. Graças a ele, tive meu 

primeiro contato acadêmico com Nietzsche. Ele agiu como um pai em minha carreira 

acadêmica, me auxiliando em diversas etapas da vida, seja em pesquisa, conselhos ou na 

paciência com minhas teimosias. 

Ao meu professor, Miguel. Um exemplo de professor e um amigo, sendo uma inspiração 

enquanto pessoa e me ajudando diversas vezes, tanto na vida pessoal quanto na acadêmica. 

Aos colegas do Grupo de Estudos de Nietzsche do Recife. Cada diálogo que construímos 

reconfigurou meu modo de pensar sobre o filósofo. Minha gratidão especial ao professor 

João, que me guiou com suas orientações e me direcionou ao estudo aprofundado de 

Nietzsche.  

À UFPB e ao Departamento de Filosofia. Incluindo os professores Antônio, Juliano, Bruno, 

Clara e Roberto. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Asmor Fati. 

 



 

 

Resumo:  

 

Sócrates, filosofo grego se tornou uma das principais influências na filosofia ocidental. O 

problema de Sócrates emerge como uma adversidade da construção de uma figura histórica 

e metodológica. Nietzche, expõe o problema de Sócrates a uma investigação psicofisiológica 

atribuída à figura histórica de Sócrates, porém quase como uma mímesis , elabora um tipo 

da figura do ateniense; O Sócrates Moribundo. Tal como é apresentada no aforismo 340 de 

“A Gaia Ciência”, Nietzsche constata que o ateniense não atribui valor à vida ao priorizar a 

razão e o método dialético, defendendo que a verdade é conquistada em um plano metafísico, 

no qual o belo e o justo se fixam. Essa postura é vista por Nietzsche como um declínio, 

contrariando os instintos. Assente a isto, se define Sócrates e o socratismo como uma 

expressão da Décadence, enquanto uma vontade adoecida, que busca um sentido para a vida 

elaborado enquanto ponte para outra forma de existência, que pretende reformar e corrigir o 

viver, instaurando uma condição em que a filosofia e a moral se encontram em declínio. O 

propósito do trabalho é apresentar o problema de Sócrates como a figura do “Sócrates 

Moribundo” à luz do conceito de “Décadence” pensado por Nietzsche. 

 

Abstract:  

 

The Greek philosopher Socrates became one of the most influential figures in Western 

philosophy. The Socratic problem arises as a central challenge in reconstructing such a 

pivotal methodological and historical figure. Nietzsche subjects the Socratic problem to a 

psychophysiological inquiry, constructing a mimesis—the "Dying Socrates"—as a 

representation of the Athenian thinker. As articulated in The Gay Science (Aphorism 340), 

Nietzsche contends that Socrates negated the value of life by prioritizing reason and 

dialectics, asserting that truth resides in a metaphysical realm where the beautiful and the 

just are fixed. To Nietzsche, this stance epitomizes decline, as it contradicts humanity’s 

instinctual vitality. Moreover, he frames Socrates and Socratism as expressions 

of décadence: a diseased will that treats life merely as a bridge to another existence, seeking 

to reform and correct living itself. In doing so, it precipitates a decline in both philosophy 

and morality. This paper examines the Socratic problem and the "Dying Socrates" through 

Nietzsche’s lens, analyzing them as embodiments of décadence and their broader 

implications. 



 

 

Sumário 
Indice das Obras de Nietzsche ............................................................................................... 9 

Citações das Obras de Platão ............................................................................................... 10 

Introdução ............................................................................................................................ 11 

1. À Questão Socrática e o Problema de Sócrates ............................................................... 11 

2. Sócrates Moribundo em O Nascimento da Tragédia ...................................................... 15 

2.1 A Filosofia do Trágico: O Fundamento da Metafísica do Artista em Schopenhauer e 

Kant ................................................................................................................................. 18 

2.2 Dionisíaco e Apolíneo ............................................................................................... 24 

2.3 O Coro: Do Nascimento da Tragédia à sua Dissolução ............................................ 27 

2.3.1 Do Nascimento da Tragédia ............................................................................... 27 

2.3.2 Da Dissolução ..................................................................................................... 30 

2.4 Sócrates e o Socratismo como à Décadence da Cultura Grega ................................. 32 

3. A Vontade de Potência .................................................................................................... 36 

4. Uma investigação Nietzschiana ....................................................................................... 42 

4.1 Uma Análise Psicofisiológica .................................................................................... 42 

4.2 A Décadence.............................................................................................................. 50 

4.3 Cultura e Civilização ................................................................................................. 52 

5. O Problema de Sócrates: Da Décadence Moral E Filosófica .......................................... 57 

5.1 Dialética Socrática ..................................................................................................... 57 

5.2 Vontade de Verdade .................................................................................................. 63 

6. Sócrates Moribundo: Um Ídolo ....................................................................................... 68 

6.1 A Dialética como um meio Degenerativo: Um Artificio do Ressentido ................... 69 

6.2 O Valor da Alma; O Valor da Vida em Décadence. ................................................. 72 

6.3 Sócrates: um Remédio para os Helenos .................................................................... 77 

Conclusão ............................................................................................................................ 80 

Referências: ......................................................................................................................... 83 



9 

 

 

 

Indice das Obras de Nietzsche  

Para facilitar a referência, adotamos as seguintes abreviações para as obras publicadas; 

M/A - Morgenröte/Aurora 

 FW/GC - Die fröhliche Wissenschaft/A gaia ciência  

ZA/ZA - Also sprach Zarathustra/Assim falava Zaratustra  

JGB/BM - Jenseits von Gut und Böse/Para além de bem e mal)  

GM/GM - Zur Genealogie der Moral/Genealogia da moral 

 WA/CW - Der Fall Wagner/O caso Wagner 

GD/CI - Götzen-Dämmerung/Crepúsculo dos ídolos 

EH/EH - Ecce homo/Ecce Homo 

GT/NT - Die Geburt der Tragödie/O nascimento da tragédia 

AC/AC - Der Antichrist/O anticristo 

Para essas obras utilizamos a tradução de Paulo César de Souza e Rubens Rodrigues 

Torres Filho 

DS/Co. Ext. I - Unzeitgemässe Betrachtungen. Erstes Stück: David Strauss: Der Bekenner 

und der Schriftsteller /Considerações extemporâneas I: David Strauss, o devoto e o escritor 

SE/Co. Ext. III - Unzeitgemässe Betrachtungen. Drittes Stück: Schopenhauer als 

Erzieher/Considerações extemporâneas III: Schopenhauer como educador 

Para essas obras utilizamos a tradução de Rubens Rodrigues Torres Filho 

HL/Co. Ext. II - Unzeitgemässe Betrachtungen. Zweites Stück: Vom Nutzen und Nachteil 

der Historie für das Leben (Considerações extemporâneas II: Da utilidade e desvantagem da 

história para a vida) 

Para essa obra utilizamos a tradução de Marco Antônio Casanova 

ST/ST - Socrates und die Tragödie/Sócrates e a tragédia 

DW/VD - Die dionysische Weltanschauung/A visão dionisíaca do mundo 

WB/Co. Ext. IV - Unzeitgemässe Betrachtungen. Viertes Stück: Richard Wagner in 

Bayreuth/Considerações extemporâneas IV: Richard Wagner em Bayreuth 

Para essas obras, como alguns Fragmentos Póstumos, realizamos uma tradução 

própria ou de Marco Antônio Casanova.   

Desse modo, as citações seguem o padrão internacional de abreviações das obras de 

Nietzsche, remetendo ao volume e à página da edição crítica KSA-Werke: Kritische 

Studienausgabe. Em alguns casos recorremos a edição da eKGWB disponibilizada pelo 



10 

 

 

 

Nietzsche Source. As referências à Introdução ao estudo dos diálogos de Platão foram 

feitas conforme as normas da ABNT. 

Citações das Obras de Platão  

Em sua edição crítica de 1578, Henri Estienne – Henricus Stephanus – organizou as obras 

de Platão em um formato bilíngue, dispondo o texto em grego antigo na coluna esquerda e 

sua tradução latina na direita. Para facilitar a referência, ele introduziu um sistema de 

marcação alfabética ex: a, b, c, d... identificando cada parágrafo. Nas citações, utiliza-se 

inicialmente o numeral romano I, II, III... para indicar o livro, quando aplicável, seguido pela 

paginação e pela letra correspondente ao trecho, nessa pesquisa nos utilizaremos desse 

modelo para nos referenciarmos a Platão com as traduções referenciadas nas referências. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



11 

 

 

 

Introdução  

Nossa pesquisa busca se ater a uma figura de Sócrates que nega toda realidade 

efetiva, todo o corpo, se aproxima de uma verdade acima de tudo, um doente, um decadente. 

Simultaneamente existente em O Nascimento da Tragédia, porém majoritariamente 

elaborado no aforismo 340 da  A Gaia Ciência (cf. FW/GC 340, KSA 3.569) e no “Problema 

de Sócrates em” “Crepúsculo dos Ídolos” (GD/CI, O Problema de Sócrates, 1-12, KSA 6.67-

73). Nietzsche nos apresenta essa figura de Sócrates como o “Sócrates Moribundo” — 

Sterbende Sokrates — um negador da vida, no qual seu organismo estava em declínio, a vida 

para ele era a própria doença, cujo qual o filosofo tem que se libertar “ele sofreu da vida”, 

diz Nietzsche. 

A intenção dessa pesquisa é investigar como o autor de A Gaia Ciência, em sua 

filosofia que afirmava a vida, posiciona-se como crítico radical do dogmatismo metafísico 

cujo pilar se identifica nessa figura socrática — arquétipo que, segundo sua análise, 

inaugurou na tradição ocidental uma cisão entre corpo e alma, entre mundo aparente e 

verdade transcendente. Ao desvelar as implicações dessa dicotomia herdada pela história da 

filosofia, o pensador alemão não apenas denuncia sua negação da realidade efetiva, mas 

convida a um exame sobre como esse Sócrates Moribundo, enquanto síntese de valores 

decadentes, moldou os fundamentos de nossa cultura. É precisamente nessa tensão entre a 

vida como devir e a metafísica como negação que nossa investigação se inscreve, propondo 

desdobrar as camadas dessa análise nietzschiana para além de sua superfície polêmica, rumo 

às suas possibilidades interpretativas mais radicais — no qual o diálogo entre psicofisiologia, 

arte, filosofia e moral ainda aguarda por vozes.  

 

1. À Questão Socrática e o Problema de Sócrates 

 

“À Questão Socrática” surge da aparente contradição entre a figura histórica do 

filósofo ateniense e as representações deixadas por seus discípulos. Enquanto Sócrates não 

escreveu nenhuma obra, sua influência na filosofia ocidental é imensurável, seu papel na 

construção de toda filosofia é notável, se tornou um pilar, um ídolo filosófico. Diante disso, 

emerge a questão de como distinguir o pensamento do mestre da verdade e reelaborações de 

seus seguidores. Esse problema não apenas desafia historiadores e filósofos, mas também 



12 

 

 

 

coloca em xeque a própria natureza da transmissão do conhecimento e da construção do seu 

legado intelectual. 

A filosofia socrática foi transmitida oralmente, sem registros escritos pelo próprio 

Sócrates. Os escritos platônicos são a principal fonte que não apenas apresentaram Sócrates 

como indivíduo, mas também o consolidaram como representante de sua corrente filosófica. 

Contudo, há um conflito nos relatos, tanto os diretos – exemplo de: Aristófanes, Platão, 

Xenofonte – quanto os indiretos – exemplo de Aristóteles, Diógenes Laércio. “À Questão 

Socrática” emerge com a obra de Schleiermacher, 'O Valor de Sócrates como Filósofo', que 

alcançou seu apogeu em 1818 (cf. MELO NETO, 2022, p. 44). A relevância dos diálogos de 

Platão se aproxima de um Sócrates filósofo, mas até que ponto podemos nos assegurar essa 

relevância para um contexto metodológico?  

O relato de Xenofonte, que não se destacava como filósofo, relata em sua obra 

"Memorabilia" uma defesa a Sócrates. Ele apresenta um personagem moralista e prático. Ao 

retratar a defesa de seu mestre, segundo Schleiermacher, Xenofonte não se aprofundou em 

sua metodologia, limitando-se a demonstrar de que maneira Sócrates contribuiu para Atenas 

e foi útil aos outros. Em contraste com o pensamento platônico, essa defesa retratou um 

Sócrates de posição conservadora, com uma filosofia superficial, incapaz de atrair o interesse 

dos atenienses. Sob essa perspectiva, seria improvável que ele tivesse conquistado tantos 

seguidores, como Platão frequentemente enfatiza. 

O livro IV, capítulo 5, das Memorabilia é dedicado à forma como Sócrates 

ajudava os seus companheiros a regular o seu comportamento. Ao ler este 

capítulo, parece que o autodomínio (enkrateia) é a base mais segura para o 

comportamento e a ação. (DORION, Louis-André, 2011, p.4) 

No artigo de Dorion (2011), a qual Melo Neto (2022) nos apresenta, retrata 

Schleiermacher na sua busca de preservar a imagem de Sócrates como uma figura de 

relevância histórica, desvalorizando o relato de Xenofonte, alegando que este não reflete 

adequadamente essa imagem. Apenas o relato de Platão seria capaz de despertar qualquer 

interesse filosófico, pois, mesmo sendo discípulo e contemporâneo de Sócrates, Xenofonte 

não conseguiu representar plenamente sua importância histórica e metodológica. 

Contudo, segundo Dorion, Schleiermacher abre um longo debate a respeito desse 

personagem de Sócrates. “A Questão Socrática” cuja complexidade se revela na medida em 

que relatos diversos – sejam os diálogos platônicos, os testemunhos de Xenofonte ou mesmo 

as críticas de Aristófanes – não apenas divergem entre si, mas frequentemente entram em 

contradições, seja quanto ao método, às ideias ou mesmo ao caráter do filósofo ateniense, 



13 

 

 

 

lançando assim uma sombra de incerteza sobre quem teria sido, de fato, o Sócrates histórico 

e como separá-lo das interpretações construídas por seus discípulos e contemporâneos. 

“Portanto, não haveria sentido em se buscar, nestes textos, o Sócrates histórico.” (MELO 

NETO, 2022, p. 45). 

É notório que Nietzsche foi contemporâneo do surgimento da “Questão Socrática” e, 

devido à sua sólida formação filológica, é razoável supor que ele acompanhava com clareza 

os contornos desse debate. Podemos inferir que, pelo menos em sua juventude, esteve 

envolvido com essa questão. No entanto, apesar do engajamento crítico de seus 

contemporâneos com a figura de Sócrates e sua relevância histórica, a solução definitiva 

para tal problema viria a ser elaborada apenas posteriormente, por outros pensadores do 

século XX, sendo então considerado um falso problema na história da filosofia antiga. 

 A posição de Nietzsche sobre essa discussão não é completamente clara; entretanto, 

é minimamente razoável supor que ele se alinhava às opiniões de Schleiermacher, 

aproximando-se de uma interpretação da figura de Sócrates derivada dos diálogos 

platônicos. Essa tendência é especialmente evidente em sua referência a Xenofonte na 

Apologia de Sócrates: “A apologia de Xenofante é uma insignificante e humilde obra 

desgraciosa, sem qualquer importância para presente questão” (NIETZSCHE, 2020, 

pag.180).  

A própria imagem histórica de Platão e Sócrates na filosofia nietzschiana revela-se 

um tanto ambígua. Durante sua juventude, ao ministrar cursos em Basileia sobre os gregos, 

em certos momentos vemos Sócrates influenciar Platão de maneira significativa, 

principalmente sobre uma metafisica, uma dicotomia entre o mundo sensível e não sensível. 

Mais tarde, o autor de A República, com sua constante busca por mestres, após a morte do 

filósofo grego, teria sido discípulo de Euclides. Nesse contexto, é possível que algumas 

ideias originalmente atribuídas a Sócrates tenham sido transformadas. Não tendo 

acompanhado o último dia de Sócrates, os relatos por Platão foram obtidos de maneira 

indireta; e alguns de seus escritos, como os discursos presentes na própria "Apologia", 

assumem um caráter artístico – sugerindo mais uma representação construída de Sócrates do 

que uma figura histórica fidedigna. Cabe salientar que, em nenhum momento, Nietzsche 

atribui diretamente a concepção de pós vida à figura de Sócrates – não diretamente. Esse 

papel é designado às doutrinas órficas de Platão. Toda a doutrinação que decorreu de um 

"além" é consequência da figura de Sócrates, especialmente por meio de sua ideia de alma. 



14 

 

 

 

O verdadeiro Sócrates tem, presumivelmente, uma opinião popular a favor 

da possibilidade de um além: mas não compartilha o ponto de vista 

platônico de que o filósofo anseia pela morte” (NIETZSCHE, 2020, p.106) 

A visão histórica de Nietzsche sobre Sócrates aparenta ter sido influenciada, em certa 

medida, pelos relatos de Diógenes Laércio, inclusive na construção de uma imagem de 

Platão anterior a Sócrates. Assume-se a premissa de que, na filosofia nietzschiana, a figura 

de Sócrates é interpretada de forma mais metodológica ao se tratar dos textos de Platão – 

sendo considerada uma mimese dentro da própria filosofia platônica – e de maneira mais 

histórica em relação a outros relatos. 

Dessa maneira, a figura de Sócrates nos aparece como tipos interpretativos na análise 

nietzschiana, um personagem cuja construção deriva menos de uma busca pela historicidade 

factual e mais das camadas simbólicas presentes na própria mimese dos diálogos platônicos, 

transformando-o em um arquétipo filosófico moldado pela perspectiva crítica de Nietzsche, 

uma análise própria que enxerga nele não o homem concreto, mas uma figura carregada de 

significados antagônicos. Melo Neto evidencia, de forma magistral, o movimento do filósofo 

de Zaratustra ao associar a figura de Sócrates a uma mimesis – um âmbito ficcional. 

Nietzsche aparentemente antecipou, em certo sentido, o supracitado estado 

da arte do comentário contemporâneo sobre a filosofia socrática – no qual 

predomina, grosso modo, aquele posicionamento de que a “questão 

socrática” perdeu parte da importância. Com efeito, quando abandona a 

pretensão de objetividade filológica e elege como objeto de reflexão 

filosófica o “tipo Sócrates” que extrai do personagem de Platão, Nietzsche 

parece antever a tese de que toda referência a Sócrates estaria restrita ao 

âmbito ficcional da mímesis. (MELO NETO, J. E. T., 2022, p. 45).  

Nesse sentido, “O problema de Sócrates” para o filósofo alemão, se direciona a figura 

de Sócrates como tipos em sua análise psicofisiológica, revelando-se um tanto ambígua, 

como Frezzatti Jr. (2017) e Giacóia (1997) deixam claro em suas investigações. 

Na perspectiva de Frezzatti Jr.(2017), configura-se uma tipologia particular da 

imagem de Sócrates para Nietzsche: o “Sócrates Musicante”, presente desde a obra “O 

Nascimento da Tragédia”. Esse tipo foi descrito pelo comentador como a própria 

representação da dissolução do socratismo. Já condenado à morte, Sócrates começa a flertar 

com o canto. Ter-lhe-ia sido perceptível que sua verdade, a separação entre corpo e alma, 

não foi suficiente para justificar sua própria existência? A música “é a luta do espírito para 

se revelar (offenbarung) em imagens e mitos inicia-se na poesia lírica e culmina na tragédia 

ática”. Em outras palavras, essa figura de Sócrates enquanto musicante, para Nietzsche, se 



15 

 

 

 

caracteriza como o “esgotamento da cultura teórica e a aniquilação de sua pretensão à 

validade universal” (FREZZATTI, 2017, p. 121), ou seja, de sua verdade. 

Não surpreende que Frezzatti Jr.(2010) apresente uma aproximação do aforismo de 

Zaratustra Das Cátedras de Virtude ao diálogo platônico de Górgias. Como ele afirma, 

Nietzsche sente uma afinidade com o “Sócrates Musicante”, uma rivalidade. Embora 

existam diferenças antagônicas entre esses exemplos, o movimento que Nietzsche aparenta 

realizar é o que Giacóia nos aponta: “(...) certas figuras do pensamento presentes em 

Nietzsche correspondem, de modo surpreendente, a outras tantas figuras do pensamento de 

Platão” (GIACÓIA, 1997, p. 24). Tal como o próprio Zaratustra, ou seja, a intenção de 

Nietzsche seria realizar uma inversão platônica. Mesmo que sua filosofia se situe nesse 

terreno, ele busca reverter diversos problemas, entre eles a noção de corpo e alma e a 

construção da metafísica  

Esse “verdadeiro Sócrates” não corresponde ao que entendemos como o personagem 

do Sócrates Moribundo. Ao apresentar essa figura na obra A Gaia Ciência, Nietzsche inicia 

elogiando-o como pessoa e, em seguida, cita uma interpretação sobre suas últimas palavras 

antes do suicídio. A referência a Sócrates torna-se evidente, sendo suas últimas palavras 

mencionadas na Apologia de Sócrates – uma obra que o jovem Nietzsche afirma ser a própria 

evidência da mimese platônica, já que Platão não esteve presente nesse momento crucial. 

Surge, então, a seguinte questão: seria isso um elogio à mimese de Platão? Isso contrasta 

com a figura do filósofo grego enquanto personagem histórico. 

É perceptível que há algumas distinções entre o caráter histórico – como a 

aproximação de relatos posteriores. No Crepúsculo dos Ídolos, o Sócrates Moribundo 

demonstra um desejo pela morte, conforme Nietzsche afirma: Sócrates queria morrer 

(GD/CI, O Problema de Sócrates, 12, KSA 6.73). Na obra O Nascimento da Tragédia, 

podemos contrariar essa posição sobre o Sócrates histórico, mas de uma maneira diferente 

da qual se apresenta na filosofia madura nietzschiana conforme iremos apresentar.  

Essa interpretação nietzschiana do Sterbende Sokrates distancia-se radicalmente do 

Sócrates que emerge nos estudos históricos, como o filosofo atesta na obra Introdução ao 

estudo dos diálogos de Platão. Embora podemos afirmar que a construção da figura do 

moribundo decorra de uma leitura dos próprios diálogos platônicos – ou seja, como uma 

mimese do próprio Platão. 

2. Sócrates Moribundo em O Nascimento da Tragédia  

 



16 

 

 

 

Em Ecce Homo, Nietzsche oferece uma reflexão introdutória sobre O Nascimento da 

Tragédia. Antes de adentrar na análise propriamente dita, o autor contextualiza sua própria 

produção, destacando pontos positivos e negativos a respeito dessa obra. Para ele, ela se 

apresentou como um acontecimento marcante à Richard Wagner; transformou-se em um 

impulso vigoroso para a consolidação do wagnerismo, contribuindo para uma reinvenção da 

cultura alemã – por vezes, o livro era designado O Renascimento da Tragédia a Partir do 

Espírito da Música.  

O Nascimento da Tragédia foi publicado em 1872 por Friedrich Nietzsche, tornou-

se uma de suas principais obras, escrita em sua juventude enquanto lecionava na Basileia 

como professor de filologia clássica. O jovem filólogo1 descreve o contexto singular de sua 

criação "Enquanto o troar da batalha de Wörth se espalhava por toda a Europa, o cismador 

de ideias e amigo dos enigmas, a quem coube a paternidade deste livro(...)" (GT/NT, 

Tentativa de Autocrítica, 1, KSA 1.11). Nessa obra, assume ser o único filósofo trágico, 

investigando a tragédia antiga não como mero objeto filológico, mas como chave para 

compreender as pulsões apolíneas e dionisíacas.  

Desta maneira, a obra se constituiu como um triunfo filosófico no círculo íntimo que 

o acolheu, na qual ressoou como uma afirmação estético-metafísica, celebrada sob o signo 

da filosofia de Schopenhauer – que é profundamente influenciada pelas bases kantianas. A 

música ocupa um lugar privilegiado, convertendo-se em uma expressão da própria vontade 

ela emerge como a linguagem por excelência do trágico, revelando-se uma manifestação 

imediata do caráter doloroso e insondável da vontade. 

De fato, entrementes aprendi a pensar de uma forma bastante 

desesperançada e desapiedada acerca desse “ser alemão”, assim como da 

atual música alemã, a qual é o romantismo de ponta a ponta e a menos grega 

de todas as formas possíveis de arte: além do mais, uma destroçadora de 

nervos de primeira classe, duplamente perigosa em um povo que gosta de 

bebida e honra a obscuridade como uma virtude, isto é, em sua dupla 

propriedade de narcótico e inebriante e ao mesmo tempo obnubilante. —À 

parte, está claro, de todas as esperanças apressadas e de todas as aplicações 

errôneas às coisas do presente, com as quais estraguei o meu primeiro livro, 

permanece o grande ponto de interrogação dionisíaco, tal como nele foi 

 
1 Neste capítulo, nosso foco recai sobre o jovem Nietzsche de O Nascimento da Tragédia e seus escritos iniciais. 

Contudo, como eventualmente dialogamos com ideias de sua maturidade, adotamos uma distinção 

terminológica clara: quando não houver menção explícita ao Nietzsche jovem ou maduro, utilizamos 

expressões como "o jovem Nietzsche", "o professor da Basileia", “filólogo” ou "o jovem professor" – sempre 

nos referindo ao período em que elaborou sua filosofia trágica. Essa demarcação evita anacronismos e preserva 

a especificidade de seu pensamento em cada fase. 



17 

 

 

 

colocado, também no tocante à música: como deveria ser composta uma 

música: como deveria ser composta uma música que não mais tivesse uma 

origem romântica, como a música alemã – porém dionisíaca?...(GT/NT, 

Tentativa de Autocrítica, 6, KSA 1.20). 

Partindo de uma leitura inicial schopenhaueriana, quando professor da Basileia, 

identificava no wagnerianismo uma manifestação do princípio dionisíaco, entretanto em sua 

maturidade realiza uma transvaloração radical dessa perspectiva (cf. WA/CW, 3, KSA 6.16-

19), expondo a música de Wagner como romântica, um sintoma da decadência fisiológica 

moderna. O que outrora parecera expressão do impulso dionisíaco revela-se agora como 

pseudomorphosis artística – uma falsa transcendência que, em vez de afirmar a vida em sua 

plenitude trágica, opera como phármakon2 degenerativo, intoxicando as pulsões.  

A despeito das aporias que permeiam a obra, o autor de Genealogia da Moral realiza 

aqui uma diagnose radical: ao desvelar Sócrates como uma figura paradigmática da 

décadence, o Sócrates Moribundo, o filósofo alemão não apenas identifica um momento 

histórico de ruptura epistemológica, mas desnuda a cisão metafísica entre duas posturas 

existenciais irredutíveis. De um lado, as pulsões que negam a vida sob o véu da racionalidade 

ascética; de outro, as forças que afirmam a existência em sua crueza trágica, transformando 

o sofrimento em júbilo estético. Esta oposição não é meramente descritiva, mas constitui o 

eixo axial em torno do qual gira toda a transvaloração nietzschiana de valores – visto que a 

tragédia grega surge como um sintoma ao dizer sim à vida, sem subterfúgios metafísicos. 

Eis por que nossa investigação sobre O Nascimento da Tragédia converge para o 

problema central desta monografia: ao percebermos como Nietzsche, ainda em sua 

juventude, agiu com verdadeiras garras psicológicas ao captar o dionisíaco e o apolíneo na 

cultura grega, e, como em sua maturidade filosófica, soube extrair dessa obra seminal o 

verdadeiro valor de uma análise psicofisiológica desses princípios – compreendemos a 

gênese de seu pensamento trágico, que transcende o mero estudo filológico para se tornar 

uma ferramenta de diagnose cultural.  

O tipo do Sócrates moribundo surge em O Nascimento da Tragédia, Nietzsche nos 

oferece uma contraposição singular ao filósofo histórico, cuja especificidade se distancia da 

crítica desenvolvida no período de seu pensamento mais maduro, contudo, compartilha o 

mesmo pathos degenerativo de hostilidade aos impulsos, como demonstraremos através de 

uma exegese rigorosa dos textos. Apesar de todos os problemas que a obra retrata – visto 

 
2 Como Phármakon possui dois sentidos, tanto de rémedio como o de veneno, cabe salientar que nessa pesquisa 

utilizamos um jogo de palavras n aqual 



18 

 

 

 

que o próprio autor reconhece na Tentativa de Autocrítica em 1886 – como o estilo 

excessivamente romântico e as ambiguidades metodológicas. O Nascimento da Tragédia é 

essencial para o debate sobre a decadência da cultura grega, e, sobretudo, para identificarmos 

qual foi o papel do Sócrates Moribundo. É precisamente nessa crítica que a obra ganha 

relevância para esta pesquisa: ao identificar em Sócrates o arquétipo do racionalismo 

otimista que teria corrompido a força trágica e as pulsões apolíneas e dionisíacas.  

Mas, o que seria a filosofia do trágico? Qual influência do trágico na filosofia de 

Nietzsche? Qual seria esse fundamento no O Nascimento da Tragédia? Qual seria a 

importância desses instintos e impulsos?  O pessimismo é a origem da tragédia? Ou seria o 

pessimismo a decadência da tragédia? Qual a decadência da tragédia? e Sócrates Moribundo, 

qual o papel dele nisto?  

 

2.1 A Filosofia do Trágico: O Fundamento da Metafísica do Artista em Schopenhauer 

e Kant 

 

Em meio à dispersão política da Alemanha do século XIX – um mosaico de 

províncias unidas apenas por um frágil pacto confederativo –, Nietzsche publica O 

Nascimento da Tragédia. A ausência de um centro, a multiplicidade de vozes e a falta de um 

exército unificado não eram meras questões administrativas, mas sintomas de uma alma 

coletiva em busca de si mesma. Enquanto o Norddeutscher Bund mantinha os estados 

amarrados por um acordo transitório, a cultura alemã ansiava por uma unidade mais 

profunda e uma identidade própria.  

É nesse solo que a filosofia do trágico realmente surge, o sentido da tragédia não é 

mais o impacto de seus efeitos, mas a revelação de uma verdade filosófica ligada a uma 

ontologia com seus elementos mitológicos, permitindo a construção de uma identidade 

cultural e uma formação moral. O trágico transcende o pathos do espetáculo para tornar-se 

uma máscara do real: onde antes havia catarse, agora há revelação; onde havia emoção, agora 

há o choque do ser consigo mesmo.  

A princípio, é possível verificar a semelhança entre a visão do trágico e da arte 

emitida pelo jovem filólogo e a de Schopenhauer, em O Nascimento da Tragédia. No 

entanto, posteriormente, ele se distanciou desse pensamento. Verifica-se na seguinte 

passagem de Ecce Homo: "A tragédia precisamente é a prova de que os gregos não foram 

pessimistas: Schopenhauer se enganou aqui, como em tudo." (EC/EC, O Nascimento da 



19 

 

 

 

Tragédia, 1, KSA 6.309). Para Schopenhauer, não havia oposição entre pessimismo e 

tragédia, mas sim uma convergência entre estes – ele enxergava na tragédia a própria vida, 

mas em uma essência pessimista, na qual ela se fragmentava. 

Schopenhauer parte da concepção de transcendência kantiana no que se refere ao 

espaço e ao tempo, pois estes não são característicos de realidades externas nem 

propriedades das coisas em si mesmas, mas sim formas a priori da sensibilidade humana, ou 

seja, já que o conhecimento emerge de uma capacidade complexa que articula sensibilidade 

e intelecto, o conhecimento a priori não depende dos sentidos, pois é marcado por uma 

necessidade rigorosa do conhecer, uma vez que algo não pode ser diferente do que é– ele se 

distingue principalmente por sua universalidade, que generaliza as coisas e não permite 

nenhuma exceção como possível. 

Kant (2001) promove uma revolução copernicana na metafísica. Para ele, o 

fenômeno é o objeto tal como nos aparece, estruturado pelas formas a priori da sensibilidade 

e pelas faculdades do nosso conhecimento prático. Contudo, não temos acesso à coisa em si 

– ou númeno –, que corresponde à realidade em sua essência, independente de quaisquer 

formas de sensibilidade e dos sentidos do sujeito cognoscente. Essas formas não são 

propriedades do mundo empírico. O sujeito que participa da experiência e fundamenta o 

conhecimento é conceituado por Kant como sujeito transcendental. Por meio da consciência 

de si, ele coordena, de forma sintética, os princípios formais da sensibilidade e as 

determinações conceituais do entendimento. Essas operações mediam profundamente sua 

relação com o fenômeno, enquanto a coisa em si permanece como um conceito limite, 

indispensável para demarcar os limites do conhecimento teórico. 

Nesse horizonte, a estética transcendental emerge como a doutrina fundante da 

sensibilidade, expondo os princípios constitutivos da receptividade humana: as intuições 

puras de espaço e tempo. Nesse contexto, a mente não é passiva, mas exerce o papel de 

organizadora do real, sendo capaz de emitir juízos. O juízo analítico, por exemplo, consiste 

em um processo de análise no qual o predicado já está contido no sujeito, como no caso de 

um círculo ser redondo: ele é, simultaneamente, sujeito e predicado, sem a necessidade de 

postular qualquer outro juízo; enquanto o juízo sintético, por sua vez, une o conceito 

expresso ao sujeito, constituindo um tipo único de juízo que amplia o conhecimento, uma 

vez que sempre é possível julgar algo mais sobre um objeto. 

Assim, espaço e tempo são as matrizes originárias que permitem ao sujeito situar-se 

no mundo, sintetizando o múltiplo sensível e fundando a própria possibilidade de uma 

experiência ordenada. Sem essas condições transcendentais, o fenômeno se esvaneceria no 



20 

 

 

 

caos do ininteligível, pois, como Kant (2001) afirma, só conhecemos as coisas como nos 

aparecem – nunca a coisa em si.  As formas a priori da sensibilidade — espaço e tempo — 

são indispensáveis para a à construção do conhecimento, o belo natural, em particular, surge 

a partir de objetos dotados de forma determinada, caracterizando-se justamente por sua 

limitação e configuração harmônica. Em contrapartida, o sublime se revela justamente na 

ausência de forma definida, emergindo de objetos que, por sua própria indeterminação, 

suscitam no sujeito a representação do ilimitado – uma magnitude ou potência que 

transcende toda possibilidade de apreensão sensível completa.  

Como Kant (1993) afirma, enquanto o belo se apresenta como exibição de um 

conceito indeterminado do entendimento, o sublime constitui exibição de um conceito 

indeterminado da razão, evidenciando assim a distinção fundamental entre essas duas 

categorias estéticas: a primeira relacionada à faculdade de julgar reflexiva em sua relação 

com o entendimento; a segunda com a capacidade da razão de pensar o absoluto. 

Assim, o juízo de gosto deve estar fundamentado na capacidade universal de 

comunicar o estado da mente a partir da representação dada, como condição subjetiva, tendo 

como resultado o prazer diante do objeto. Como o belo está presente no objeto, sendo aquilo 

que é puramente subjetivo, e o sublime, que é algo que se manifesta em meu interior como 

imensurável, a arte – e dessa maneira, o trágico – possui uma dimensão moral, já que 

estimula a reflexão e a comunicação de sentimentos universais, promovendo uma liberdade 

associada a faculdade da imaginação. A experiência estética, especialmente a do sublime, 

revela a capacidade humana de transcender as limitações sensíveis e acessar o domínio do 

suprassensível – que parte da sensibilidade – na qual reside a liberdade moral, enquanto a 

arte bela, ao expressar a finalidade sem propósito, evoca a ideia de uma finalidade moral, 

harmonizando natureza e liberdade.  

Sob a influência da filosofia kantiana, que afirma que sua premissa fundamental está 

na distinção entre a coisa em si e o fenômeno, Schopenhauer (2005) observa que o intelecto 

desempenha um papel ativo na estruturação do conhecimento. Dessa forma, as coisas nunca 

são apreendidas em sua realidade intrínseca, mas apenas de acordo com as categorias que 

impomos a elas. 

Kant sustentava a impossibilidade de acessar a coisa em si, posição na qual o egoísmo 

teórico — ao buscar negar o real — limitava-se à representação do suito cognoscente como 

única existência válida, desconsiderando a realidade do fenômeno. Desse impasse, surge um 

dos grandes problemas da filosofia: o desespero da verdade. Nietzsche, ao analisar esse 

legado, alerta: “Mas, tão logo Kant puder começar a exercer um efeito popular, 



21 

 

 

 

perceberemos isso na forma de um corrosivo e despedaçador ceticismo” (SE/Co. Ext. III, 3, 

KSA 1.355). A filosofia de Schopenhauer buscava se opor à vertente cética e alcançar o real, 

assim como a de Nietzsche no O Nascimento da Tragédia. 

Para Schopenhauer, a “Vontade” — Wille — é a própria essência do mundo, uma 

força cega, irracional e incessante que se manifesta em todos os fenômenos da natureza, 

desde as pulsões mais básicos até as ações humanas, a própria coisa em si. Diferente da razão 

kantiana, a vontade não está submetida a leis lógicas ou morais; é um desejo sem fim, uma 

tensão permanente que gera sofrimento, já que sua natureza é insaciável. A noção de espaço 

e tempo seria responsável pela multiplicidade da vontade fragmentada em um único 

individuo e na sua vontade única. Sem essas formas, a Vontade seria uma unidade 

indiferenciada; com elas, surgem as aparências individuais, que lutam entre si pela 

sobrevivência — reflexo da própria natureza conflituosa da Vontade. Em outras palavras, 

espaço e tempo não são apenas moldes do conhecimento, mas mecanismos da vontade — 

enquanto essência de todo mundo — para se manifestar como fenômeno. 

Dentro do contexto de sua filosofia, o mundo se manifesta como uma vontade que 

busca ser conhecida, sendo apreendido por meio da intuição, diretamente reproduzida pela 

própria vontade do sujeito que quer acessar o real. Os conceitos universais são descritos por 

Schopenhauer como um principium individuationis, pois é a partir da vontade individual que 

o sujeito estabelece contato direto com a vontade, adquirindo um conhecimento imediato 

por meio das percepções estéticas. Dessa forma, ele explica como seres da mesma espécie 

se diferenciam, ainda que a vontade seja una. 

O indivíduo possui duas relações com o mundo: uma enquanto representação, medida 

pela interação entre o sujeito e o objeto que se apresenta, e outra como coisa em si, na medida 

em que é objetificada pela vontade. Afinal, para o autor de Mundo como Vontade e 

Representação a própria vontade se manifesta em tudo, tanto no que se conhece quanto no 

que quer ser conhecido. Sua essência está marcada pela própria natureza, sendo a principal 

unidade de todos os corpos que se apresentam como uma multiplicidade no fenômeno. Não 

há aqui diferença entre isto ou aquilo, sujeito ou objeto; tudo é compreendido como vontade. 

Com isso, a filosofia schopenhaueriana compreende que esses moldes estéticos 

funcionam como "lentes" que objetificam a realidade — a vontade. Só percebemos o mundo 

como ele nos aparece, isto é, como representação, refletindo as relações de forma, 

temporalidade e causalidade, como crescimento e interação com o ambiente. 

(...) como o nosso conhecimento é condicionado por tais formas, a 

experiência inteira é apenas conhecimento do fenômeno, não da coisa em 



22 

 

 

 

si: por conseguinte, as leis do fenômeno não podem ser válidas para esta 

(SCHOPENHAUER, 2005, p.237) 

Ele analisou como essa unidade se fragmenta na multiplicidade fenomênica em 

decorrência das condições a priori da intuição sensível, considerando que tempo e espaço 

são as únicas formas pelas quais o uno, sendo indivisível, pode manifestar-se, visto que, o 

fenômeno se apresenta como uma pluralidade de coisas que coexistem e possuem à vontade; 

na qual, esta própria está fora do âmbito do universal do principium individuationis. Por 

estar presente em tudo que existe, a vontade é o próprio fundamento do fenômeno no qual 

não é dividida, entretanto existe uma progressão na sua concretização, estruturando noções 

definidas, as ideias. 

Nessa perspectiva, as ideias representam a vontade objetivada em seu nível mais 

elementar – como causalidade –, elas transitam entre extremos, ocupando um limiar ambíguo 

entre universalidade e subjetividade, no qual uma se sobrepõe à outra, a partir de uma 

hierarquia externa ao espaço e ao tempo. Isso reflete a multiplicidade do mundo sensível, 

organizada entre o animado e o inanimado. É possível identificar, nessa concepção, uma 

convergência entre o platonismo e o pensamento de Schopenhauer; contudo, enquanto para 

o filósofo grego as ideias se estabelecem por meio da dialética, formalizando conceitos, para 

o filósofo da vontade, como mencionado, elas são formas da vontade que elevam o particular 

ao universal, e essas formas não estão subordinadas à razão – entendida como uma faculdade 

secundária da própria vontade –, deslocando-as da esfera lógica para a estética ao passo que 

os conceitos são representações abstratas do princípio da razão. 

Para Schopenhauer, o gênio é aquele que, com um olhar artístico, é capaz de captar 

a coisa em si. Essa percepção ocorre a partir de seus instintos, já que a arte oferece uma 

intuição da vontade por meio das ideias –sem recorrer a um processo racional, mas 

exclusivamente através da contemplação do fenômeno. O gênio é um artista, mas se distancia 

completamente da concepção platônica do artista, segundo a qual a arte seria um processo 

racional que reproduz a realidade. Em termos modernos, para Platão, a ideia seria uma cópia 

fiel de um conceito de algo imutável no real, e só poderíamos entrar em contato com esse 

real por meio da elevação suprassensível do conhecimento, alcançando os conceitos. Assim, 

a ideia, para Platão, não estaria ligada à forma mais pura de acesso àquilo que existe, como 

afirma Schopenhauer. 

A arte, ao contrário, encontra em toda parte o seu fim. Pois o objeto de sua 

contemplação ela o retira da torrente do curso do mundo e o isola diante de 

si. E este particular, que na torrente fugidia do mundo era uma parte ínfima 

a desaparecer, torna-se um representante do todo, um equivalente no espaço 



23 

 

 

 

e no tempo do muito infinito. A arte se detém nesse particular. A roda do 

tempo pára. As relações desaparecem. Apenas o essencial, a Idéia, é objeto 

da arte. -Podemos, por conseguinte, definir a arte COMO O MODO DE 

CONSIDERAÇÃO DAS COISAS INDEPENDENTE DO PRINCÍPIO DE 

RAZÃO, oposto justamente à consideração que o segue, que é o caminho 

da experiência e da ciência (SCHOPENHAUER, 2005, p.254) 

Nesse sentido, a ideia não pode ser adquirida por um sujeito, já que este está atrelado 

à razão e a vontade, que por sua natureza é insaciável. A ideia se manifesta como a primeira 

e mais universal forma do fenômeno, mas não é idêntica à coisa em si, pois permanece 

apenas como uma representação geral e ideal. Ela se liberta da vontade para se tornar 

universal, a partir de um sujeito dotado de vontade que opera em um modo de conhecimento 

não individual. Por meio do que é belo e sublime – como vimos em Kant – o homem pode 

ser capaz de um conhecimento, mas apenas aquele que é um gênio é capaz de produzir arte, 

elevando uma paz de espírito e se afastando de sua insaciável vontade.  

Segundo Schopenhauer, a tragédia constitui o ápice do conhecimento, sendo a forma 

artística que melhor expressa a ideia em sua plenitude. Ele buscou fundamentar seu próprio 

pessimismo – no qual viver é sofrer – ao perceber que a tragédia simbolizaria precisamente 

o sofrimento e o horror de nossa existência. Enquanto a música se manifesta como a própria 

vontade, ocupando uma posição superior em relação a esse tipo de arte. 

O problema que surge na filosofia kantiana quanto ao acesso à coisa em si, 

intensificado pelo advento do ceticismo, torna-se um grande desafio para compreender a 

vida como ela mesma, embora o jovem filólogo busque ocupar um espaço que desafia os 

problemas que se manifestam na filosofia pós-kantiana, ele vê em Schopenhauer o próprio 

retorno a ela mesma. 

E isso é, pois, necessário para avaliar o que pode ser depois de Kant, para 

nós, precisamente Schopenhauer – a saber, o guia que nos conduzirá da 

caverna do desânimo cético ou da renúncia crítica à altura da consideração 

trágica, ao infindo céu noturno, com suas estrelas sobre nós, ele que 

conduziu a si mesmo como o primeiro, por esse caminho. A sua grandeza 

consiste em ter-se posto diante da imagem da vida como um todo, para 

poder interpretá-la como todo, enquanto as cabeças mais sagazes não se 

podem libertar do erro de achar que se está mais próximo dessa 

interpretação quando se analisam penosamente as cores e o estofo com que 

essa imagem é pintada. (SE/Co. Ext. III, 3, KSA 1.356) 

É precisamente nesse contexto, em que a interpretação estética do espaço e do tempo 

em Kant forma os elementos essenciais para a gênese do que é intuitivamente representado 



24 

 

 

 

pelo si-mesmo, bem como da vontade como imagem da própria vida na filosofia 

schopenhaueriana, que o jovem Nietzsche se posiciona. Seu pensamento emerge 

profundamente enraizado na metafísica do artista — uma metafísica imanente, estética e 

vital, que interage com a dualidade do mundo entre o dionisíaco e o apolíneo, além de 

incorporar o papel do coro. 

A reflexão sobre essa metafísica artística transcende o âmbito estético, projetando-se 

como uma interpretação do real que desafia o ceticismo teórico — característico do pathos 

socrático — ao negar a realidade em virtude de sua própria representação. Nesse solo fértil, 

a arte assume um caráter transcendental, influenciado pela estética kantiana e pelos conceitos 

de vontade e gênio em Schopenhauer. Assim, a existência se revela como um palco de 

impulsos trágicos e estéticos, onde a filosofia do trágico encontra sua verdadeira essência. 

 

2.2 Dionisíaco e Apolíneo 

 

No cerne da metafisica do artista na filosofia nietzschiana em O Nascimento da 

Tragédia, encontra-se uma dualidade estruturante que transcende o mero debate estético para 

revelar as forças profundas que moldam não apenas a arte, mas a própria existência. Nesse 

contexto, o jovem Nietzsche articula, ainda que sobre um fundo metafísico-artístico, a tensão 

irredutível entre duas pulsões primordiais: o apolíneo e o dionisíaco.  

 De um lado, a arte apolínea – a do Bildner, figurador plástico – que se expressa na 

clareza das formas esculturais e na narrativa épica; de outro, a arte dionisíaca – Unbildlichen, 

não figurada – que encontra na música seu médium essencial, desfazendo as fronteiras da 

individuação. O que a linguagem comum denomina simplesmente "arte" oculta, sob uma 

aparente unidade, o abismo que separa esses princípios fundamentais. Contudo, o milagre 

metafísico da cultura grega consistiu-se precisamente em superar essa antítese através de um 

ato supremo da vontade helênica.  

As garras psicológicas do jovem filólogo sobre as pulsões dionisíacos e apolíneos 

geram manifestações fisiológicas em sua própria definição. O sonho, essas imagens que 

moldam o figurador plástico – Bildner –, surge como a bela aparência do mundo, visto que 

cada ser humano se torna artista. Esses sonhos emergem das camadas mais íntimas do ser, 

refletindo a necessidade de atribuir a este, a própria experiência de prazer e de conhecer, o 

que possibilita que sejam vivenciados internamente pelo si-mesmo. Essas idiossincrasias 



25 

 

 

 

correspondem, em sua essência, à pulsão apolínea, aproximando-se do conceito kantiano do 

belo, pois envolvem uma experiência estética de equilíbrio e forma. 

Nesse sentido, segundo o jovem professor da Basileia (cf.GT/NT,1, KSA 1.25-30), 

o impulso apolíneo possui um caráter onírico, visto que essa necessidade vital da fisiologia 

dos gregos foi representada no próprio deus Apolo, um deus voltado às artes das ilusões, o 

deus da verdade superior – superior no sentido do que se aparece como perfeição em nosso 

representar, que está ligada a profunda consciência da natureza que nos modifica, permitindo 

“a bela aparição do mundo”.  

Entretanto, o impulso apolíneo possui um limite, assim como o próprio caráter 

onírico. A imagem representada não poderia funcionar como um pathos, pois isso implicaria 

em uma dissimulação do real. Diante de nossas emoções mais selvagens, prevalece a sábia 

tranquilidade do deus plasmador, associado a um princípio de individualidade que lhe é 

próprio, o impulso apolíneo se expressa com uma confiança nesse princípio, uma imagem 

divina do que Schopenhauer expôs como principium individuationis. Nossos impulsos 

apolíneos nos instituem a nos fixar “em formas cognitivas da aparência fenomenal”.   

A ciência, tanto para o jovem Nietzsche quanto em sua maturidade, surge como 

sintoma de uma fixar sob o jugo do principium individuationis – a mesma força que, no 

âmbito apolíneo, congela o fluxo dionisíaco em formas cognitivas da bela aparência. Como 

aponta o Ensaio de Autocritica (cf.GT/NT, Tentativa de Autocrítica, 2, KSA 1.13-14), essa 

obra audaciosa não apenas se aventurou a abordar a ciência sob a perspectiva artística, mas 

foi além, defendendo que a arte –, e, por consequência, todo saber –, deve ser avaliado 

conforme seu valor para a vida. A fixidez do impulso científico repete, em outro registro, a 

ilusão apolínea de estabilidade: no qual o deus Apolo ergue suas imagens oníricas como 

barreiras contra o pathos primordial, a ciência erige seus sistemas como dogmas contra o 

caos criador. Assim, tanto a beleza apolínea quanto a verdade científica são máscaras que 

dissimulam, mas nunca anulam, o abismo pulsante que as sustenta – o mesmo abismo que o 

artista trágico, em seu êxtase dionisíaco, ousa encarar sem véus. 

Portanto, é a própria natureza que promove a ruptura da individualidade no qual 

nossos impulsos apolíneos buscam nos dissimular; nesse contexto, o filólogo apresenta o 

deus Dionísio como a personificação da natureza, cujos impulsos dionisíacos se manifestam 

através da embriaguez. Essa embriaguez provoca uma cisão do principium individuationis, 

rompendo a ilusão da individuação – a percepção de ser um “eu” separado. Esse rompimento 

nos conduz a uma experiência de união coletiva, seria o próprio auto esquecimento, visto 

que o nosso ser mais íntimo se entrelace com outro, a embriaguez nos transporta a um estado 



26 

 

 

 

de exaltação que dissolve as aparências e nos aproxima do abismo da existência – o sem 

fundo.  

O carro de Dionísio está coberto de flores e grinaldas: sob o seu jugo 

avançam o tigre e a pantera. Se se transmuta em pintura o jubiloso hino 

beethoveniano à "Alegria" e se não se refreia a força de imaginação, quando 

milhões de seres frementes se espojam no pó, então é possível acercar-se 

do dionisíaco. Agora o escravo é homem livre, agora se rompem todas as 

rígidas e hostis de-, limitações que a necessidade, a arbitrariedade ou a 

"moda impudente" estabeleceram entre os homens. Agora, graças a 

evangelho da harmonia universal, cada qual se sente não só unificado, 

conciliado, fundido com o seu próximo, mas um só, como se o véu de Maia 

tivesse sido rasgado e, reduzido a tiras, esvoaçasse diante do misterioso 

Uno-primordial. Cantando e dançando, manifesta-se o homem como 

membro de uma comunidade superior: ele desaprendeu a andar e a falar, e 

está a ponto de, dançando, sair voando pelos ares GT/NT, 1, KSA 1.29). 

A manifestação dessas duas pulsões antagônicas no mundo helênico revela-se a nossa 

compreensão como forças em permanente tensão antagônica. Contudo, para o jovem 

Nietzsche, não se tratou de mera síntese conciliatória, mas de um emparelhamento criativo 

no qual ambos os impulsos, mantendo sua natureza contraditória, engendraram uma forma 

artística superior: a tragédia ática. Essa aparente oposição encontra sua síntese última no 

conceito do Uno-Primordial – Ureine – visto que todos os opostos se reconciliam, substrato 

indiferenciado do qual emergem tanto a ilusão apolínea da individuação quanto o êxtase 

dionisíaco da dissolução.  

No homem, Uno-primordial volta à olhar para si mesmo através da 

aparência: a aparência revela a essência. Ou seja, o uno primordial vê o ser 

humano, ou seja, o ser humano que vê a aparência, o ser humano que vê 

através da aparência. Para o homem não há caminho para o uno-primordial. 

Ele é só aparência. (NF/FP 1870, 7[170], KSA 7.205)3 

Neste âmbito, destaca-se a sombra de Schopenhauer – e com ela, o substrato do 

conceito de vontade–, na qual o Uno-primordial e a coisa em si, na interpretação 

nietzschiana, apresentam-se como conceitos distintos. A vontade configura a existência 

como padecimento: uma contradição essencial que se revela no próprio ato de existir e 

representar. “Mas se a representação é meramente um símbolo, então o eterno movimento, 

todo esforço de ser apenas aparência. Então há algo que representa: isso não pode ser o 

 
3 Tradução nossa. 



27 

 

 

 

próprio ser” (NF/FP 1870, 5[80], KSA 7.114)4.  Dessa forma, para o filólogo, o Uno-

primordial se constitui – metafisicamente – como anterior à própria vontade, já que “O 

mundo é uma tremenda autogeração e autossustentável Organismo: a multiplicidade está nas 

coisas, porque o intelecto está neles” (NF/FP 1870, 5[79], KSA 7.111)5. 

Nessa perspectiva, a vida emerge como uma realidade que transcende a própria 

vontade, enquanto o mundo se configura como um organismo autogerador, no qual a 

totalidade dos indivíduos se apresenta como fenômeno desse Uno-primordial – não uma 

força vital individualizada, mas sim uma expressão da natureza em sua universalidade 

essencial. Em outras palavras, o Uno-Primordial é a própria vida, fonte originária de todo 

fenômeno; enquanto a vontade, como impulso intrínseco, é o desejo eterno de sua auto 

manifestação e expansão, enquanto “O fenômeno é uma simbolização contínua da vontade” 

(NF/FP, 1871, 5 [80], KSA 7.114).6 

Ao começar a se distanciar e perceber o engano de Schopenhauer, o jovem professor 

da Basileia conclui que a vontade se torna o nexus objetivo do Uno-primordial, e o mesmo 

sucede com nosso impulso dionisíaco; que não constitui a realidade última do mundo, mas, 

em diálogo com o impulso apolíneo, revela-se como expressão do Uno-primordial, que 

traduz na dimensão fenomênica o sofrimento intrínseco à existência. Essa dinâmica 

dionisíaca transcende e dissolve os limites do principium individuationis, atuando 

paradoxalmente no interior do mesmo como princípio dissolvente da forma singular.  

Em síntese, o Uno-Primordial, enquanto fundamento "eterno-padecente", não se 

opõe ao fenômeno nem à dimensão estética, pois, conforme a perspectiva do jovem 

Nietzsche, ele requer a manifestação complementar dos impulsos apolíneo e dionisíaco —

um para a construção de formas ilusórias, outro para sua necessária dissolução. Nesse 

processo, o ser revela-se como constante devir: sempre em transição entre a aparência e o 

retorno ao caos criativo, entre a individuação e o retorno ao todo – vir-a-ser, no prazer da 

construção e no prazer da destruição.  

 

2.3 O Coro: Do Nascimento da Tragédia à sua Dissolução  

2.3.1 Do Nascimento da Tragédia 

 

 
4 Tradução nossa. 
5 Tradução nossa. 
6 Tradução nossa. 



28 

 

 

 

O jovem Nietzsche nos revela que, sem "a mediação do artista" (cf.GT/NT,1, KSA 

1.25-30), a própria natureza entra em colapso. Nesse contexto, os impulsos artísticos – o 

apolíneo e o dionisíaco – fundem-se em uma dança magistral de forças antagônicas que 

colidem e se harmonizam, criando um caos dinâmico de construção e destruição inerente ao 

próprio existir, pois “(...) o Uno primordial não é pensado simplesmente como substrato, 

mas como jogo e tensão de duas forças que, reunidas como o que tende a se opor, constituem 

a essência da vida” (Cordeiro, 2020, p.87).  

Para o jovem filólogo, o efeito da tragedia reside no coro, cujo se estabelece uma 

comunicação direta com o espectador, alheia à narrativa ou à mediação conceitual. Essa 

experiência é a expressão imediata do sentimento de união coletiva – a dissolução da forma 

no indiferenciado, no uno-primordial, ao qual todo ser deve retornar. O coro surge assim 

como aquele “artista mediador” por excelência, corporificando a paradoxal unidade entre 

forma e êxtase, entre o princípio de individuação e seu rompimento extático. 

Primordialmente, o coro personifica o dionisíaco em sua essência. A poesia lírica 

desperta como um fenômeno natural, libertando a plateia do principium individuationis. O 

ditirambo dionisíaco dissolve o Uno primordial, dando origem à música – que só se realiza 

plenamente sob a influência do impulso apolíneo, revestindo-se de máscaras do real. Assim, 

o lírico torna-se um artista duplo: dionisíaco na criação musical e apolíneo na transfiguração 

em linguagem.  

Se a isso juntarmos, agora, o mais importante fenômeno de toda a lírica 

antiga, a união, sim, a identidade, em toda a parte considerada natural, do 

lírico com o músico -diante da qual a nossa lírica moderna parece a estátua 

de um deus sem cabeça-, poderemos então, com base em nossa metafísica 

estética anteriormente exposta, explicar da seguinte maneira o caso do 

poeta lírico. Ele se fez primeiro, enquanto artista dionisíaco, totalmente um 

só com o Uno-primordial, com sua dor e contradição, e produz a réplica 

desse Uno-primordial em forma de música, ainda que esta seja, de outro 

modo, denominada com justiça de repetição do mundo e de segunda 

moldagem deste: agora porém esta música se lhe torna visível, como numa 

imagem similiforme do sonho, sob a influência apolínea do sonho.  

(GT/NT, 5, KSA 1.43-44) 

É relevante notar que o jovem filólogo afirma que a principal característica de tudo 

o que existe é o enigma irredutível – não algo a ser desvendado pela razão, mas vivenciado 

artisticamente. É a partir desse enigma que compreendemos a natureza em seu mais alto 

grau, pois tudo se encobre em seu aparecer. O mundo, portanto, não se apresenta como uma 

solução, ou algo a ser conhecido, o enigma emerge como um mistério que não deve ser 



29 

 

 

 

resolvido, já que a existência humana é um abismo sem fundo. Esse movimento constante 

entre o desvelar de uma máscara, que revela o real em seu aparecer por meio de figuras 

apolíneas, e a dissolução dessa máscara pelos impulsos dionisíacos – como na necessidade 

do deus Dionísio de se esconder de Hera através de máscaras – reflete a dinâmica do trágico, 

como eco do sofrimento que marca o uno-primordial. 

Desse modo, a tragédia, celebra esse enigma por meio da poesia lírica, encontrando 

prazer no que se constrói e se destrói – um eterno vir-a-ser –, enquanto espelha a vida como 

ela mesma – um enigma –, sempre a afirmando. Nesse movimento de celebração do enigma 

pela poesia lírica, o coro se constituía, em sua natureza, como uma força coletiva sensível, 

portador do poder irrefreável da imaginação criadora e da sublime potência rítmico-musical. 

Essa essência traduzia-se numa liberdade lírica transgressora, na qual a música dionisíaca – 

em sua intensidade primordial – dissolvia a racionalidade reflexiva mediante seu ímpeto 

poético-instintivo.  

 É necessário destacar uma observação relevante para nossa pesquisa. O "dizer sim à 

vida" aqui remete à reflexão do filósofo em Ecce Homo: “O dizer Sim à vida, mesmo em 

seus problemas mais duros e estranhos; a vontade de vida, alegrando-se da própria 

inesgotabilidade no sacrifício de seus mais elevados tipos — a isto chamei dionisíaco, isto 

entendi como a ponte para a psicologia do poeta trágico” (EC/EC, O Nascimento da 

Tragédia, 3, KSA 6.312). Nesse sentido, compreendemos que o objeto de estudo abordado 

neste momento corresponde ao que Nietzsche, em sua maturidade, denomina como a 

psicologia da tragédia.  

Atuando como força mediadora, o coro interrompia a turbulência das emoções 

através da potência orgânica dos sons, convertendo a agitação dionisíaca em serenidade 

apolínea. Sua função transcendia o mero acompanhamento: impedia a absorção imediata 

entre espectador e drama, preservando a distância necessária para que o indivíduo não se 

perdesse na identificação direta com os temas representados. Assim, a tragédia alcançava 

seu propósito mais elevado —não através do principium individuationis, mas pela 

transfiguração estética das pulsões apolíneas e dionisíacas, elevando o efêmero humano à 

dimensão do eterno artístico.  

Nesse sentido, o coro, em sua essência, simboliza o surgimento da verdadeira 

tragédia – verdadeira no sentido que será explorado mais adiante. Como destaca o jovem 

filólogo, ele se apresenta para um espectador, que percebe diante de si uma peça e não a vida 

real, encarnando e elevando uma universalidade diante da esfera nobre do palco – não como 

uma mera figuração, mas como uma força viva capaz de subverter sua relação com o povo. 



30 

 

 

 

“Desse modo o espectador estaria absorvido pelo curso dos acontecimentos e não pelo coro, 

pela música” (Cordeiro, 2020, p.89). É ali, no cerne da experiência coletiva, que germinam 

sublimes pulsões de enlevo daquele povo grego que o ouvia – e não à maneira como os 

alemães intentavam a ver.  

A arte dionisíaca, por outro lado, baseia-se no jogo da embriaguez, do 

arrebatamento. Há duas forças em particular que elevam o homem natural 

ingênuo ao esquecimento de si mesmo da intoxicação: o instinto primaveril 

e a bebida narcótica. Seus efeitos são simbolizados na figura de Dionísio. 

O principium individuationis é quebrado em ambos os estados, o subjetivo 

desaparece completamente diante do poder emergente do universalmente 

humano, na verdade, do universalmente natural. Os festivais de Dionísio 

não apenas estabelecem um vínculo entre os homens, mas também 

reconciliam o homem e a natureza. A terra traz suas dádivas 

voluntariamente, os animais mais selvagens se aproximam pacificamente: 

panteras e tigres puxam a carruagem enfeitada de flores de Dionísio. 

(DW/VD, 1, eKGWB 2779)  7 

À pergunta que persiste – como seria uma música verdadeiramente dionisíaca? – 

transcende o âmbito estético para converter-se em questão hermenêutica fundamental sobre 

as condições de possibilidade de uma arte afirmativa. O dionisíaco autêntico, na maturidade 

nietzschiana, não se confunde com a embriaguez romântica – que é sempre negação 

disfarçada – mas consiste na rara capacidade de transfigurar o horror do ser em júbilo 

estético, sem mediações redentoras. Enquanto Wagner representa a última flor da tradição 

metafísica na arte, o verdadeiro artista dionisíaco seria aquele capaz de dançar sobre o 

abismo, transformando o caos em jogo criativo – superando assim, pela afirmação, tanto o 

pessimismo schopenhaueriano quanto o pathos romântico.  

 

2.3.2 Da Dissolução 

 

Entretanto, o sublime possui uma duração efêmera, manifestando-se como um 

sintoma apolíneo de pseudomorphosis artística. A tragédia grega, em um processo de 

autodegradação – quase como um "suicídio" –, tem sua decadência marcada pela dissolução 

do coro. O impulso dionisíaco deixa de emergir como herói, perdendo seu protagonismo na 

estrutura da tragédia. Do riso de Dionísio – sim, naquele riso diante do terrível que emana 

 
7 Tradução nossa.  



31 

 

 

 

da filosofia nietzschiana, especialmente no Zaratustra – brotam os deuses; e das lamentações 

nascem os homens. 

A tragédia, segundo o jovem Nietzsche, emerge como a expressão das lamentações 

de Dionísio – neste ponto, ele não se afasta de Schopenhauer e do pessimismo, ao enxergar 

na essência da tragédia o sofrimento, mas o sofrimento para o jovem filólogo teria mais o 

sentido de superabundância e não lamentação, o mundo como ele é em sua totalidade. Na 

essência oculta da máscara que esconde, revela-se uma divindade que não se manifesta como 

indivíduo – principium individuationis –, mas como um herói que busca a “idealidade”, o 

divino oculto por trás da máscara. O impulso dionisíaco fala por meio da imagem apolínea, 

e o apolíneo, ao reconhecer no caráter onírico sua própria limitação, retorna ao mistério de 

forma astuta, permitindo que o dionisíaco fale sem que isso se transforme em uma 

dissimulação do real. 

No entanto, em seu “suicídio”, a tragédia começara a trazer novos elementos que a 

degradava. O mito passa a surgir como uma semântica, com personagens que trazem os 

moribundos à cena. O público, por sua vez, deixa de enxergar os deuses como entidades 

ocultas e passa a vê-los como expressões do principium individuationis. O coro, antes 

atuando como uma força coletiva capaz de subverter sua relação com o povo ao unir forma 

e êxtase, entra em declínio, cedendo o protagonismo ao escravo – entendido aqui como um 

sintoma da décadence. Em sua forma primordial, o coro impactava todas as classes da antiga 

Grécia, dos senhores às mulheres e escravos, que se anestesiavam em uma universalidade.  

Agora, o coro assume um papel moral, dando voz à plateia, e com o crescimento de 

um conhecimento que dá voz à razão e à moral, dissolvendo a tragédia – exemplo do 

socratismo em Eurípedes com suas obras–, que buscava um consolo, negando a encarar o 

mistério, e a vida no seu construir e destruir. Nesse processo, o lírico está em declínio, o 

enigma desaparece e a razão, marcada pelo socratismo, toma o lugar de destaque no coro.  

O que pretendias tu, sacrílego Eurípides, quando tentaste obrigar o 

moribundo a prestar-te mais uma vez serviço? Ele morreu sob tuas mãos 

brutais: e agora precisas de um mito arremedado, mascarado, que, como o 

macaco de Hércules, só saiba engalanar-se com o velho fausto. E assim 

como o mito morreu para ti, também morreu para ti o gênio da música: e 

mesmo se saqueaste com presas ávidas todos os jardins da música, ainda 

assim só pudeste chegar a uma arremedada música mascarada. E porque 

abandonaste Dionísio, por isso Apolo também te abandonou: afugenta 

todas as paixões de seu covil e as conjura em teu círculo, afila e aguça como 

se deve uma dialética sofística para as falas de teus heróis —também os 



32 

 

 

 

teus heróis têm paixões arremedadas e mascaradas e proferem apenas falas 

arremedadas e mascaradas. (GT/NT, 10, KSA 1.74-75) 

 

2.4 Sócrates e o Socratismo como à Décadence da Cultura Grega 

 

 Para o jovem Nietzsche, os dois principais sintomas do phármakon que dissolveram 

a tragédia de modo mais trágico foi a influência da poesia de Euripedes e do racionalismo 

de Sócrates, mas ambos se manifestam como o próprio socratismo, isso é, um sintoma 

degenerativo que ignora as pulsões vitais da vida – apolíneo e dionisíaco.  O socratismo 

emerge como uma aversão à tragédia, na qual os personagens agora se apresentam com 

diálogos dialéticos – e do próprio pessimismo. Entretanto em sua maturidade, a própria 

existência da tragédia daria fim ao pessimismo, no qual nele, segundo Schopenhauer, o 

homem encontraria um conforto e esse conforto se caracteriza por uma negação da vontade 

de vida, o que seria um erro, segundo o filósofo do Zaratustra já que a tragédia é quem 

manifesta a vida como ela mesma. 

  É importante frisar, que Sócrates emerge em uma cultura já em declínio, o 

socratismo, a cultura diagnosticada por Nietzche como uma cultura de filisteu – ou seja, 

aquela que privilegia o homem teórico e toma forma com a negação das pulsões.  

Ele é o último em um sentido muito mais profundo do que foi sugerido até 

agora. O socratismo é mais antigo que Sócrates; sua influência na arte se 

torna perceptível muito antes. “Somente por instinto” é o lema do 

socratismo. O racionalismo nunca se mostrou mais ingênuo do que naquela 

tendência de vida de Sócrates. Ele nunca teve dúvidas sobre a veracidade 

de toda a questão. (ST/ST, 1, eKGWB 2772) 

 O socratismo pode ser identificado como anterior ao próprio Sócrates, manifestando-

se na dissolução do povo, que buscava, a todo custo, uma verdade que negava os instintos – 

um esforço por ordenar o caos. Nesse sentido, o moribundo Sócrates emerge, na perspectiva 

nietzschiana, como um negador dos instintos, um homem teórico que rejeitava a própria 

natureza em nome de um otimismo metafísico. A verdade que esse personagem perseguia 

era, em essência, uma convenção entre amigos, destinada a criar, a partir de um 

individualismo, uma verdade metafísica otimista. Por meio de diálogos teóricos, buscavam 

construir uma universalidade na qual se fixar – por ora, aceitamos essa definição de dialética 

– enquanto fugiam do caos. 

Em outras palavras, o socratismo busca elevar as verdades à esfera de uma metafísica 

otimista, que agora se manifesta por meio de uma poesia platônica, na qual a moral deve ser 



33 

 

 

 

estabelecida no âmbito artístico. "Tudo deve ser inteligível para ser belo", como sentença 

paralela à sentença socrática: "Só o sabedor é virtuoso' “(cf.GT/NT, 12, KSA 1.81-88). Nesse 

contexto, a arte deixa de direcionar seu olhar à ciência, enquanto a ciência passa a orientar 

sua perspectiva para a arte. Eurípides, ao se apaixonar por essa estética, desfez a tragédia, 

travando um confronto direto com o impulso dionisíaco. Assim, emerge a oposição entre o 

dionisíaco e o socratismo no âmago da tragédia.  

Em O Nascimento da Tragédia, o socratismo, é a própria personificação do tipo do 

Sócrates Moribundo, dissolveu todos os valores da tragédia grega, apresentando-se como o 

verdadeiro “antigrego”. O principium individuationis ao qual Sócrates recorre não representa 

o impulso apolíneo como pathos– o espírito da tragédia não assente.  

(...) o reino de Apolo, não é uma representação do sujeito, no sentido de 

uma subsunção do turbilhão dos data aos princípios   a   priori   da   

sensibilidade   e   do   entendimento.   O   apolíneo   não   é representação 

da subjetividade, mas o próprio real, a própria vida no eterno movimento 

da indeterminação para a determinação, enquanto diferenciação do 

indiferenciado (Cordeiro, R. C., 2020, p.90) 

Pelo contrário, o socratismo emerge como um refúgio diante do pessimismo, 

afastando-se do real para se fixar em um mundo suprassensível – uma tentativa de buscar 

um fundamento para o que é, essencialmente, sem fundo.  

O ódio ao "mundo", a maldição dos afetos, o medo à beleza e à 

sensualidade, um lado-de-lá inventado para difamar melhor o lado-decá, no 

fundo um anseio pelo nada, pelo fim, pelo repouso, para chegar ao "sabá 

dos sabás" (GT/NT, Tentativa de Autocrítica, 5, KSA 1.18) 

Os gregos já tinham noção do pessimismo. Em A Gaia Ciência (cf. FW/GC, 4, KSA 

3.376-377), Nietzsche celebra a aparente contradição dos gregos antigos: sua capacidade de 

viver com leveza e beleza, sem se perder nos abismos de uma metafísica otimista. Quando 

ele afirma que "sabiam viver" por permanecerem "corajosamente na superfície", não os 

acusa de frivolidade, mas os elogia por sua sabedoria trágica. Os gregos não fugiam da 

realidade – buscavam os enigmas. Sua superficialidade era, paradoxalmente, profunda: 

reconheciam que a vida só pode ser afirmada através de Dionisio 

Em virtude disso, para o jovem filólogo, os sofistas eram, em essência, os verdadeiros 

realistas. No entanto, eles se limitavam à superficialidade em seus discursos sobre a moral 

por uma necessidade meramente pragmática: defender-se de Sócrates. Os sofistas, segundo 

Nietzsche, encarnavam a coragem e o espírito de uma expressão elevada, autênticos 

representantes da cultura grega, que reconheciam, inclusive, suas próprias imoralidades – 



34 

 

 

 

uma postura que contrastava radicalmente com a de Sócrates e Platão, que buscavam 

compreender a verdade e a justiça de outra maneira (Cf. NF/FP, 1888, 14 [147], KSA 13.331-

332).  

Além disso, Giacóia (1997), em seu artigo, busca demonstrar que até mesmo a crítica 

de Nietzsche ao socratismo já teria sido antecipada pelos próprios sofistas. Isso se deve ao 

fato de que a imagem desse movimento estava associada à ideia de um mundo 

suprassensível, que menosprezava completamente a natureza – compreendidos como 

expressão do mundo verdadeiro – em favor de uma metafísica otimista, concebida como um 

mundo das aparências, o que inevitavelmente comprometeria o equilíbrio e funcionamento 

da cultura grega. A natureza para Sócrates surgira como seu daimon (δαίμων), algo maléfico 

a ser ignorado e corrigido, Nietzsche, compreende que seria esse “ser divino” apresentado 

por Sócrates, que o impulsionaria para uma nova forma de conhecimento, contrariando ao 

que ele já defendera. 

Conforme Giacóia(1997) identifica no diálogo Górgias, de Platão, a antecipação da 

crítica nietzschiana a Sócrates já teria sido feita pelo próprio Platão, através da sofística, 

conforme inferimos através do testemunho de Cálicles; 

Como negar que se teriam desventurado mercê dessa beleza de justiça e 

temperança, não dando aos amigos quinhão maior que aos inimigos, 

justamente quando têm nas mãos o poder em seu próprio estado? A 

verdade, que tu —dizes procurar, Sócrates, é esta: viver à larga, sem 

reprimir-se, à solta, quando se têm meios, eis a virtude e felicidade; tudo o 

mais não passa de lindas fantasias, convenções dos homens, contrárias a 

natureza, lérias, que não valem um caracol. Ao contrário, belo e justo 

segundo a natureza é o que venho dizendo em palavras francas; a maneira 

certa de viver é deixar crescer as paixões o mais possível, em vez de as 

reprimir, e ser capaz de servi-las, por mais desmedidas que sejam, com 

bravura e inteligência, satisfazendo quantos desejos abrolhem. Ora, isso, 

penso, é impossível ao grande número; daí condenarem a tais pessoas, para 

encobrir a vergonha da própria impotência, e declararem indecorosa a 

intemperança, a fim de, como eu dizia atrás, escravizar os homens mais 

bem dotados pela natureza; não podendo eles próprios deparar satisfação 

a seus apetites, louvam a temperança e a justiça, por serem pessoalmente 

covardes. Ora, para aqueles que devem ao berço a sorte de serem filhos de 

reis, ou à natureza a de serem capazes de conquistar um governo, uma 

tirania ou um poder absoluto, o que pode haver de mais vergonhoso e ruim 

do que a temperança? Quando lhes é dado gozar dos bens, sem que 

ninguém lho impeça, haviam eles de ir buscar para si próprios um senhor 



35 

 

 

 

— a lei da maioria, o que ela ensina, o que malsina? (PLATÃO. Gorgias, 

492 a - c) 

Contudo, é importante destacar no diálogo “Górgias” – além, evidentemente, da 

antecipação da crítica ao socratismo pelos antigos helenos – dois pontos principais. O 

primeiro refere-se à fala de Cálicles, que aborda as paixões e o desejo como a mais autêntica 

expressão da corporeidade e como uma afirmação plena da vida. Cálicles faz referência ao 

desejo expresso pelo verbo grego ἐπιθυμέω (epithumeō), como forma de reafirmação dos 

próprios instintos e da vitalidade. Em segundo lugar, destaca-se a nova perspectiva de vida 

apresentada por Sócrates, fundamentada em uma ontologia do vir-a-ser que se origina do 

entendimento da essência da alma. Essa ontologia se baseia em um plano que transcende o 

sensível e, por consequência, a existência humana; conforme concebida por Sócrates, 

perderia seu equilíbrio, sobretudo no contexto dos antigos helenos, cuja valorização recaía 

sobre o real e o sensível. A verdade proposta por Sócrates, que se eleva acima do valor da 

vida, só pode ser devidamente compreendida quando sustentada por uma metafísica. Essa 

ideia é ilustrada no diálogo “Górgias” por meio das vívidas e expressivas representações 

órficas da vida após a morte. Nesse âmbito, surge a possibilidade de emitir um julgamento 

definitivo sobre a “alma”, que, ao se despojar de todos os elementos exteriores, poderia ser 

julgada exclusivamente por si mesma. 

Nesse contexto, Sócrates e Platão elevam a uma posição superior a verdade vinculada 

a sua própria individualidade, elevando como um valor intrínseco e essencial da alma, que 

permanece independente de quaisquer fatores externos. Antes de mais nada, vale a pena 

ressaltar que o filósofo alemão nunca buscou defender a pura retórica sofística, do discurso 

superficial, da defesa da força bruta e do autoritarismo, ele era a favor da vida, dos instintos 

e da realidade efetiva, não de um mundo suprassensível. 

Assim (cf.NIETZSCHE, 2020, pag.196), a estética socrática, manifestada por Platão 

e Sócrates, utiliza-se da dialética para construir hipóteses e abrir caminhos para ideias, 

estabelecendo conceitos generalizados. A ciência e a verdade, entendidas como um princípio 

de individualização, negando um coletivo dionisíaco, julgavam a arte e suas pulsões 

artísticas – representadas pelos impulsos apolíneo e dionisíaco – como algo derivado de 

conceitos, no qual o artista imitava a ideia. Assim, a natureza, o mistério e o mundo como 

se apresentam eram ignorados. A arte, a poesia e a tragédia passaram a ser vistas como 

construções da ideia.  

Sócrates Moribundo representa, para o jovem filólogo, nada menos do que um 

sintoma do declínio da cultura grega. Se a vida pode ser concebida como um vasto organismo 



36 

 

 

 

que se autogera e se autossustenta, a multiplicidade encontra-se intrínseca às próprias coisas. 

Pelo apolíneo, emergem as representações, enquanto, pelo dionisíaco, retorna-se à essência 

da vida, promovendo a transição da individualidade para o coletivo. O pathos de negação da 

vida revela-se de forma evidente no socratismo e na figura de Sócrates, que, ao estimular os 

instintos a uma anarquia, em oposição ao corpo, buscava a elevação à felicidade por meio 

do combate aos próprios instintos. 

O próprio realismo da tragédia apresentava-se como outro reflexo dessa décadence 

ao estabelecer a moralidade no coro trágico, perderá toda sua unidade artística negando o 

caos do mundo em prol de um otimismo metafísico. Tornar-se uma pessoa boa        – 

impotente – e aspirar à virtude – por meio de um adestramento moral– assegurava, assim, 

uma fuga deliberada do caos.  

O que é desencoberto como relevante, em tudo que foi desenvolvido na obra O 

Nascimento da Tragédia, não é uma teoria da filosofia do trágico, muito menos uma 

metafisica do artista, mas sim uma análise psicofisiológica que o jovem Nietzsche já teria 

realizado sobre o tipo Sócrates, o Sócrates moribundo, acerca das pulsões apolíneas e 

dionisíacas.  

 

3. A Vontade de Potência  

 

Primordialmente é fundamental estabelecer a necessidade postulada por Nietzsche, 

de uma interpretação que afirme a vida; pois apenas ela existe, e somente ela carrega valor 

em si mesma, não sendo possível assim atribuir qualquer elemento transcendental a esta. 

Diante disso, questiona-se: o que seria a vida para o filósofo alemão? Ora, a vida é vontade 

de potência8 – Wille zur Macht. “Onde encontrei seres vivos, encontrei vontade de potência” 

(ZA/ZA II, Da Superação de Si Mesmo, KSA 4.146-149).  Inquirimos, ainda: o que seria 

vontade de potência?  Como ela caracteriza a vida? Poderíamos atribuir valores a partir desse 

entendimento de vida.  

Enquanto Nietzsche, em sua obra O Nascimento da Tragédia, observa a vida como 

expressão do uno primordial, o Nietzsche da transvaloração vê a existência pela ótica da 

vontade de potência, na qual se torna possível constatar sua crítica à metafísica, sendo 

 
8 Não cabe aqui nesse projeto adentar em uma temática no Brasil sobre a tradução do conceito Wille zur Macht. 

Optamos e compreendemos que - como iremos adentrar nesse capítulo — o conceito de ‘potência’ abrange e 

contempla a dominação, quanto, principalmente a superação e modificação.  



37 

 

 

 

intrínseco o destaque de sua crítica fisiológica à construção do sujeito. Descartes origina essa 

noção com o cogito, ergo sum, que se mantém e busca fixar-se em um mundo transcendente, 

concebendo um sujeito pensante, o qual não pertence ao mundo natural, caracterizado por 

contradições e repleto de erros. Hume, com seu empirismo, estabelece um sujeito imanente, 

isto é, o conhecimento parte das experiências sensoriais. Schopenhauer, ao se apoiar talvez 

excessivamente na filosofia kantiana, apresenta um sujeito dotado de querer, concebido 

como alguém cuja função é representar à vontade. Suas representações, por sua vez, situam-

se em um plano metafísico.  

Nietzsche sempre buscou distanciar-se do conceito de sujeito, já que a carga deste, 

se baseia na metafisica, no qual “basta-lhe o sentimento da vontade, não apenas para a 

suposição de causa e efeito, mas também para a crença de compreender a sua relação” 

(FW/GC, 127, KSA 3.482). Para ele, a construção de sujeito representa um equívoco, o que 

justifica sua crítica direta à concepção de vontade de Schopenhauer. Causa e efeito são 

atributos linguísticos, expressos por uma consciência dotada de memórias. Esses registros 

se consolidam no plano inconsciente, gerando erros causais a partir de semelhanças; o sonho 

se mescla a essas memórias, e juntos perseguem conexões com uma realidade efetiva, em 

busca de significados e razões para as representações. Como o próprio filósofo assume “(...) 

a força da consciência estão sempre relacionadas à capacidade de uma pessoal (ou animal), 

e a capacidade de comunicação, por sua vez, à necessidade de comunicação.” (FW/GC, 354, 

KSA 3.590). Ao emergir o desejo de apenas comunicar-se com o outro, os impulsos – Trieb 

– vão muito mais além do que essa causalidade. 

Em outras palavras, o autor de A Gaia Ciência defende que a origem da consciência 

tem raiz em uma necessidade fisiológica de comunicação entre pessoas: “(...) pois apenas 

esse pensar consciente ocorre em palavras, ou seja, em signos de comunicação (...)” (Ibid.). 

A necessidade humana de viver em rebanho, causada por sua fraqueza e pela constante 

ameaça, levou à expressão de suas necessidades por meio da linguagem. Entretanto, alguns, 

como Sócrates, buscaram nessa linguagem formas de esclarecer o mundo, constituindo uma 

razão e uma verdade metafísica. Aquilo ao que já estamos habituados, que já possuímos 

como noção ou conhecimento, submetemos como regra, elevando-o a algo consciente.  

Desse modo, a concepção de uma substância além do corpo remete à ideia de 

interiorização, como Nietzsche explicita: “Não há um interior e exterior no mundo” (MA 

I/HH I 15, KSA 2.35); dessa forma, se afasta de uma realidade onde o exterior não 

corresponde ao interior e nem o interior ao exterior – ambos, no entanto, são como uma 

unidade e não apresentam ambiguidades, pois, pertencem a realidade efetiva. A filosofia 



38 

 

 

 

antiga incorpora esses conceitos ao mundo enquanto aparência, no qual os sentimentos de 

profundidade estão vinculados às relações causais entre sonho e memória, e não a uma 

reflexão profunda sobre a natureza. Essa interiorização do homem carrega um caráter mais 

moral do que epistemológico.  

 Como afirma o filósofo alemão, não possuímos um órgão específico para o 

conhecimento – o que possuímos é uma necessidade impulsionada pela própria vontade. O 

homem encontra segurança na verdade como um instinto de medo, uma fuga do abismo, mas 

essa segurança está sustentada pela familiaridade do que se conhece, “está a segurança do 

medo: eles querem a regra porque ela tira o medo do mundo” (NF/FP 1886, 5[10], KSA 

12.188). O conhecido, assim, torna-se uma expressão desse “instinto de medo”. Aquele que 

é tomado pelo amedrontamento, tem seus instintos de medo atemperados, tornando-se 

consciente de si mesmo, fixando um sujeito na consciência como regra, como uma fuga do 

erro em uma linguagem para expressar suas necessidades ao outro. 

Pois, “O que é familiar é conhecido”: nisso estão de acordo. Também os 

mais cautelosos entre eles acham que ao menos o familiar é mais facilmente 

cognoscível do que o estranho; que o método exige, por exemplo, que se 

parta do “mundo interior”, dos “fatos da consciência”, pois este é o mundo 

mais familiar para nós” (FW/GC, 355, KSA 3.594) 

Assim, é possível questionar a veracidade da noção de um sujeito uno, dado que tal 

noção parte de uma interpretação equivocada, enraizada em uma linguagem metafísica, no 

qual o “si mesmo” busca e se afugentar. “(...) todo autoespelhamento do espírito tem seus 

perigos no fato de que poderia ser útil e importante para a sua atividade interpretar-se de 

maneira falsa” (NF/FP 1885, 40[21], KSA 11.639) 

Dessa maneira, Nietzsche considera o “si-mesmo” como uma hierárquica 

multiplicidade de uma reação de forças – Kraft – que se chocam entre si, resultando um 

impulso. O homem não possui a vontade, a sua ação é mera consequência da vontade de 

potência; o “si-mesmo” só se torna indivisível frente à areia movediça da linguagem que 

busca se fixar. A multiplicidade unifica a si mesma como uma unidade, o que faz com que 

nós homens assumir que há apenas um agente,   não um múltiplo de impulsos que se chocam 

entre si. O uno do “si-mesmo”, conforme o autor de Aurora, só foi usado na velha sedução 

metafísica daquele grego – Sócrates–; essas pessoas que pensam na unidade só consideram 

as suas necessidades, de forma a se tornarem grandes e perpetuar o rebanho, adoecendo os 

fortes, visto que promovem os seus grandes devaneios como verdades. 

Dessa maneira o indivíduo se esconde na generalidade do conceito “homem” ou 

na sociedade, ou se adequa a governantes, classes, partidos, opiniões da época ou 



39 

 

 

 

do ambiente: e para todas as sutis maneiras de nos pormos felizes, gratos, fortes, 

enamorados, encontra-se facilmente o símile animal. (M/A, 26, KSA 3.36-37) 

A ideia que percebemos do sujeito é similar ao quale9 “(...) que constitui o mundo 

em suas graduações múltiplas. A ‘irradiação de vontades de potência’ está por trás de tudo 

que aparece como força” (MÜLLER-LAUTER, 2009, p. 63). A sedução metafísica, da qual 

os filósofos decaem, como descreve Nietzsche, se baseia em uma interpretação da realidade 

como uma fé na causalidade, o sujeito que a filosofia entende como uno, se configura como 

o resultado de um quale de potência que salta e percebe-se como o “eu”. 

O sujeito que anda saltando, dando voltas, provavelmente sentimos os 

graus de forças e impulsos, como proximidade e distância, e nos 

interpretamos como uma paisagem e planície, o que na verdade é uma 

multiplicidade de graus de quantidade. O que está mais próximo de nós é 

chamado de “eu” mais do que o que está mais distante, e acostumados à 

designação imprecisa “eu e tudo o mais, sim”, instintivamente 

transformamos a parte predominante de nós mesmos (...) (NF/FP 1880, 

6[70], KSA 9.212)10 

Consequentemente, segundo Nietzsche, o homem fraco, cansado dessa luta de 

impulsos, observa apenas a causalidade e seus efeitos, originando a imagem do devir de uma 

vontade. Sob essa ótica, constrói-se uma verdade segundo a qual somos um sujeito uno e 

estagnado, alguém que conduz uma ação e é capaz de causar um efeito em algo. Porém, 

“ninguém explicou o empurrão” (FW/GC, 112, KSA 3.472-473). Nesse contexto, o agir 

como uma ação de um sujeito consciente, carece de aprofundamento, sendo sustentado 

apenas pela crença nessa perspectiva. Torna-se, então, necessário representar nossa imagem 

e uma verdade em um mundo metafísico, na qual cada coisa representada na memória é vista 

como uma sucessão de eventos que isolamos e imaginamos serem eficazes enquanto sujeito. 

Que delírio! 

Diante disso, Nietzsche afirma que o “si mesmo” se apresenta como o resultado dos 

impulsos, do choque entre eles, em que todo o acontecer derruba a ideia de um sujeito ativo. 

Isso é definido como uma luta de impulsos que não são cognoscíveis – ou seja, um impulso 

cego –, tal como o próprio mundo. O choque de quale entre potências, como força 

imperceptíveis se formaliza como um quantum de impulsos. A vontade de potência ao passo 

que só quem as possui são organismos capazes de experimentar o prazer e desprazer; é 

concebida como um continuum, não fundamentado na relação de causa e efeito, suplantando 

 
9 Na filosofia de Nietzsche o conceito de quale equivale ao conceito de Impulsos – Trieb.  
10 Tradução nossa. 

 



40 

 

 

 

a fé em um querer. O sujeito ativo do conhecimento é um resultado dos próprios impulsos – 

e não os impulsos em si –, um quale de potência que se destaca sobre os demais. É nesse 

cenário que os filósofos buscam exteriorizar e tornar esse resultado de um único quantum de 

força, ou seja, um resultado dos choques de potência na qual buscam se apegar, tornando 

conscientes e por meio da linguagem conceitualizam como algo generalizado, uma verdade 

imutável. 

Pois embora a linguagem, nisso e em outras coisas, não possa ir além de 

sua rudeza e continue a falar em oposições, onde há somente degraus e uma 

sutil gama de gradações; embora a arraigada tartufice da moral, que agora 

pertence de modo insuperável a nossa “nossa carne e nosso sangue”, 

chegue a nos distorcer as palavras na boca, a nós homens de saber: de 

quando em quando, nos apercebemos, e rimos,  de como justamente a 

melhor ciência procura nos prender do melhor modo a esse mundo 

simplificado, completamente artificial, fabricado falsificado, e de como 

involuntariamente ou não, ela ama o erro, porque, viva, ama a vida! 

(JGB/BM, 24, KSA 5.41-42) 

No entanto, como uma multiplicidade fisiológica que se choca internamente, as 

potências se propulsionam, sempre buscando intensificar-se a partir de choques internos. A 

luta entre os quale leva à formalização de um quantum de força, configurando uma 

hierarquia de impulsos em que um sobrepõe ao outro, com os mais fracos11 submetendo-se 

aos mais fortes. Contudo, esse processo manifesta-se como um movimento continuum que 

está sempre em destruição e construção – à semelhança do fogo de Heráclito. Os impulsos 

dominantes, por sua vez, não representam uma fixação, mas um eterno vir-a-ser. Em outras 

palavras, o próprio impulso se intensifica. 

Essa relação justifica o fato de que o filosofo do martelo incorporou teses celulares 

de sua época como as de Virchow, Roux e Bernard na construção do conceito de vontade de 

potência, em conformidade com o que explicita Melo Neto (2020). A leitura de Nietzsche 

sobre Roux levou-o à compreensão de que a luta se trata de uma ampliação de potência, e 

que o “si-mesmo” não busca se estagnar, contrariando a própria definição de evolução 

darwinista, na qual o biólogo defendia que a evolução ocorreria com aqueles que 

apresentassem melhor adaptação ao meio. Retirando a ideia de luta do evolucionismo de 

Darwin, a vontade de potência teria um caráter de “(...) luta por poder e não por preservar-

se” (MELO NETO, 2020, p. 105). 

 
11 No sentido da filosofia nietzschiana, os fracos, os escravos e a plebe têm o mesmo sentido. Ou seja, seus 

instintos estão em declínio, seu organismo está doente.  



41 

 

 

 

Nesse sentido, a qualidade do que é quantitativamente diferente se define pela 

vontade de violar o outro como o domínio; o desejo de potência requerendo mais potência, 

um choque qualitativo de superar-se, à característica inerente da vontade de potência 

dominar sobre o outro, assim como a necessidade de se proteger da violação. Dessa forma, 

há o anseio para a própria luta de potências, a superação de si, assim como a própria luta de 

antagonismos; ao “eu” não cabe a estagnação, pois está constantemente em transformação. 

Unicamente quando somos transviados moralmente por uma metafísica – tal qual a forma 

que Sócrates propõe com sua verdade – não concretizamos essa luta, mas a direcionamos, 

convertemo-nos em enfermos não efetivando adequadamente a vontade de potência, outras 

palavras, a vida. 

Todavia, a vontade de potência também se torna perceptível em um caráter 

inorgânico (Cf. JGB/BM 36 KSA 5.54-55), quase como uma imposição da “consciência do 

método”. A premissa que Nietzsche infere no aforismo 36 de Além do Bem e do Mal, trata-

se de uma causalidade da vontade, mas não como uma interpretação “primitiva” da mesma, 

que hermeneutiza uma configuração do querer como atuante, relacionando-a à causalidade; 

mas como uma vontade que atua apenas restritivamente sobre outra vontade, e jamais sobre 

a matéria. “Teríamos, portanto, um coeso e descomunal aglomerado de forças conflituosas 

constituindo tudo o que há” (MELO NETO, J. E. T., 2020, p. 106). O inorgânico como o 

todo, um conglomerado de forças da vontade de potência e seus “efeitos” antagônicos como 

resultados.  

A perda em todas as especializações: a natureza sintética é maior. Ora, toda 

a vida orgânica é uma especialização: o mundo inorgânico por trás dela é a 

maior síntese de forças e, portanto, o mais elevado e digno de veneração. 

(NF/FP 1885, 1[105], KSA 12.36) 

Desse modo, é possível sintetizar que, onde há força, uma inevitavelmente se 

sobressai à outra, configurando uma luta constante, e os organismos representariam um 

segmento proporcionado de todo um universo que se constitui de forças. Os quale se 

chocam, formalizando um quantum de força que busca superar-se e alcançar maior potência 

sempre ao se chocar com outra vontade, ela não é uma essência que finaliza em si. Esta busca 

superar-se ao abarcar tanto a verdade quanto a inverdade, resultando na própria genealogia 

da linguagem e em sua modificação. Nietzsche aceita o erro ao dizer sim à contradição e ao 

antagonismo das forças que buscam dominar umas às outras, reconhecendo que o ser 

humano não nasceu para que o seu conhecer controle a vida, mas para buscar potência em 

interações sistêmicas que estabelece com o outro sem um finale.  



42 

 

 

 

Por conseguinte, é necessário o choque de impulsos para que seja possível pensar 

acerca do real. Tudo o que existe é essa luta de transformação, um eterno vir-a-ser. A vida 

se configura como um choque de potências, no qual o ‘eu’ é um múltiplo, assim como todo 

organismo que existe. Os impulsos buscam a autossuperação a partir dos choques entre esses 

quale, sempre exigindo mais potência, conduzidos pela própria vontade de potência.  

 

4. Nossa investigação Nietzschiana  

4.1 Uma Análise Psicofisiológica  

Nesse contexto, ao formular uma crítica contundente à metafísica, Nietzsche percebe 

a necessidade de propor uma nova abordagem filosófica. Como a consciência é um órgão de 

direcionamento, não se refere nem ao fenômeno, nem à coisa em si, e dado que não o 

possuímos como um órgão do conhecimento, ele conclui que os preconceitos dos filósofos 

são, na verdade, uma ilusão criada para fuga do abismo – o sem fundo. 

Gradualmente foi se revelado para mim o que toda grande filosofia foi até 

o momento: a confissão pessoal de seu ator, uma espécie de memórias 

involuntárias e inadvertidas; e também se tornou claro que as intenções 

morais (ou imorais) de toda filosofia constituíram sempre o germe a partir 

do qual cresceu a planta inteira (JGB/BM 6, KSA 5.20) 

A consciência que se estabelece pela razão não corresponde a um mundo natural, 

mas sim a uma ideia própria. Por consequência, emerge a necessidade de uma morfologia, 

algo que analise as “entranhas” de cada alma — não apenas o que se torna consciente, mas 

também o inconsciente. Aquilo que surge como uma alma socrática não se alinha ao corpo, 

mas a uma alma que transcende, situada em um mundo suprassensível. Este pilar filosófico, 

segundo Nietzsche, representa um equívoco. Assim, o filósofo nos convida a investigar a 

unidade orgânica do “eu”. 

Inocuidade da metafísica no futuro. — Logo que a religião, a arte e a moral 

tiverem sua gênese descrita de maneira tal que possam ser inteiramente 

explicadas, sem que se recorra à hipótese de intervenções metafísicas no 

início e no curso do trajeto, acabará o mais forte interesse no problema 

puramente teórico da "coisa em si" e do "fenômeno". Pois, seja como for, 

com a religião, a arte e a moral não tocamos a "essência do mundo em si"; 

estamos no domínio da representação, nenhuma "intuição" pode nos levar 

adiante. Com tranqüilidade deixaremos para a fisiologia e a história da 

evolução dos organismos e dos conceitos a questão de como pode a nossa 

imagem do mundo ser tão distinta da essência inferida do mundo. (MA 

I/HH I, 10, KSA 2.30)  



43 

 

 

 

Dessa maneira, Nietzsche nos propõe uma investigação na qual todo processo 

cognitivo — ou seja, os choques dos quale e os quantum de potência — corresponde, 

necessariamente, a manifestações corporais igualmente específicas, das quais podemos ou 

não adquirir consciência. Essa relação permite um estudo voltado para a própria natureza, 

examinando manifestações concretas de um organismo fisiológico — que, segundo 

Nietzsche, pode ser entendido como um organismo biológico, sem distinções — ao oposto 

de entidades suprassensíveis, como a alma socrática, ou capacidades puramente hipotéticas. 

Por isso, ele se aproxima da psicologia francesa ao formular sua crítica à metafísica, 

buscando aprofundar sua filosofia ao enfatizar o corpo como uma unidade orgânica que 

manifesta uma cadeia de impulsos regida pela vontade de potência, em uma análise 

psicofisiológica. 

É pertinente incluir nesta discussão o linguajar nietzschiano acerca da biologia e da 

fisiologia.  

Em face dessas considerações, Heidegger (2010) nos apresenta um Nietzsche 

metafísico, ao conceber a vontade de potência como um ente em sua totalidade que não 

abandona o ser. Ou seja, Heidegger identifica uma relação em que o ente está vinculado a 

tudo o que existe, considerando o que se desvela e o que se revela diante de si. Nessa 

interpretação heideggeriana, o pensamento nietzschiano revela uma compreensão profunda 

da relação constitutiva entre o ente e seu fundamento, na qual o ente se legitima em favor de 

sua autoexcedência. Em contrapartida, a vontade de potência seria um continuum que se 

modifica como afirmação da vida, e não como uma autoafirmação de si enquanto essência. 

Por isso, Heidegger ignora o choque entre os quales e o choque de potência com o outro, ao 

afirmar que a qualidade é, enquanto essência de si, fixando-se em uma finalidade no “si-

mesmo”; enquanto a essência do que difere quantitativamente —  qualidade — se determina 

pela disposição de transgredir como forma de domínio; o anseio por poder demandando 

ainda mais potência, um impacto qualitativo de autossuperação, refletindo a natureza 

intrínseca da vontade de potência de subjugar o outro, assim como a necessidade de se 

resguardar da transgressão. Heidegger “faz da vontade de potência um princípio metafísico 

que se desdobra a partir de si mesmo e do mesmo modo permanece em si, retrocedendo. por 

fim à sua própria origem” (MÜLLER-LAUTER, 2009, p. 69). Nietzsche não defende que a 



44 

 

 

 

vontade de potência encerre em si mesmo, “mas somente na multiplicidade de vontades que 

se contrapõem umas às outras” (Ibid. p.70)12. 

Não por acaso, a análise heideggeriana suscita perplexidade no capítulo “O suposto 

biologismo de Nietzsche”. Em contra-argumento a Heidegger (2010, p. 402-410), 

levantamo-nos, em primeiro lugar, sobre sua compreensão de um termo de biologia 

contemporâneo ao seu tempo; à própria biologia, enquanto ciência, que começava a se 

desenvolver na época de Nietzsche, quando a ciência tomava impulso, assim como a 

fisiologia. Em segundo, como supracitado, a vontade de potência não possui o caráter 

metafísico que lhe é atribuído. Em terceiro, ao ironizar os termos nietzschianos com 

proximidade aos fenômenos da vida junto aos animais, inferimos o aforismo 26 de Aurora 

(cf. M/A 47, KSA 3.36-37). 

Nietzsche aborda a relação da moral dos homens com a dos animais. E, por último, 

a sua posição contrária à interdisciplinaridade das ciências, “Ao recorrer aos estudos 

científicos, ele já os reinterpreta – e sempre a seu favor.” (MARTON, 2009, p.58). Ele vai 

contra o filósofo de “Zaratustra”, principalmente sobre a biologia, não tem fundamento 

algum; é explícito que Nietzsche participou de diversos debates na sua época, buscando 

fundamentar os seus conceitos filosóficos em contrapartida a uma metafísica, conforme 

citamos: 

Essa concepção de vida é construída contra o vitalismo teleológico e o 

mecanicismo orgânico: eis a importância da biologia – superar teorias 

consideradas por Nietzsche como metafísicas. Em linhas gerais, podemos 

relacionar as características da vontade de potência com suas leituras 

biológicas e científicas da seguinte forma: Boscovich, Kelvin e Vogt: força 

(quantum de potência); Rütimeyer: superação de obstáculos; Rolph: 

expansão e crescimento como tendência primordial; Roux: luta incessante 

e adaptação funcional; Ribot e Espinas: origem biológica da moral e da 

consciência (continuidade corpo/alma). Os textos de Rütimeyer, Roux e 

Rolph também contribuíram muito para a constituição das críticas contra 

os principais conceitos de Darwin: luta pela existência; seleção natural; 

seleção sexual e desenvolvimento da moral. (FREZZATTI JR, 2012, p. 

177-194) 

Dessa forma, a questão da biologia é da fisiologia, para Nietzsche, se articula em seus 

conceitos em oposição a uma metafísica, como na ideia de vontade de potência, na relação 

 
12 Diante do caráter rigoroso deste debate; sobre a crítica à interpretação heideggeriana, circunscrevemo-nos a 

apresentar de maneira sistemática apenas os elementos conceituais fundamentais para nossa discussão. Para 

esse fim, recorremos à crítica formulada por Wolfgang Müller-Lauter que oferece um contraponto meticuloso 

à exegese heideggeriana. (cf.MÜLLER-LAUTER, 2009, p. 68-70). 



45 

 

 

 

de choques de forças enquanto busca de uma superação de si-mesmo – Selbst – em confronto 

com outros. O autor de A Gaia Ciência participa de um debate sobre a evolução do homem, 

contrapondo-se às teorias darwinianas, ao mesmo tempo em que tem contato com ideias 

lamarckistas, especialmente por meio da leitura de Roux, como afirma Frezzatti Jr (2012) e 

Melo Neto (2020). Contudo, é importante destacar que, em nenhum momento, afirmamos 

que a teoria de Nietzsche é biológica. Pelo contrário, inferimos que as noções da biologia 

são utilizadas pelo filósofo como armas argumentativas contra uma teoria metafísica. Em 

outras palavras, o caráter biológico e fisiológico teria maior proximidade com a questão da 

estética, funcionando como utensílios argumentativos para uma interpretação criativa e 

artística da realidade, e não como metafísica. Nietzsche não busca o real, mas uma 

interpretação que afirme a vida. Nesse sentido estamos de acordo com a visão de Frezzatti 

Jr e de Marton: 

Não queremos dizer com isso que Nietzsche simplesmente se apropriou das 

teorias e conceitos biológicos: ele transformava aspectos biológicos que lhe 

interessavam em conceitos filosóficos. Em seus textos, Nietzsche joga uma 

teoria contra a outra, selecionando aquilo que lhe servia: vida, corpo, 

seleção, desenvolvimento, cultura, doença, saúde, vontade de potência. 

Acreditamos que as leituras biológicas do filósofo alemão se inserem num 

contexto maior: a superação dos valores e dos conceitos tradicionais. 

Nietzsche selecionava esquemas antimetafísicos que permitiam a 

promoção da diversidade, da multiplicidade, da mudança e do 

perspectivismo. Buscava construir uma filosofia antagonista ao dualismo 

de origem platônica e, por isso, procurava não só na biologia, mas em 

outras ciências, na literatura, na arte, etc., alternativas que se coadunassem 

com seu próprio pensamento filosófico. (Ibid.) 

Em primeiro lugar, o filósofo emprega a palavra “fisiologia” no sentido 

usual das ciências da época; em segundo, entende o fisiológico como o que 

determina de modo somático os homens e remete às funções orgânicas; por 

fim, interpreta os processos fisiológicos como a luta de quanta de potência 

que “interpretam”. (MARTON, 2009, p.58) 

Como Nietzsche sempre foi influenciado por diversas correntes, entre elas destaca-

se o diálogo estabelecido com a psicologia francesa do século XIX, dialogou com pensadores 

como Ribot e Bourget, que enfrentavam intensos conflitos em torno da legitimação da 

psicologia como ciência. Em meio aos embates entre positivistas, espiritualistas, 

materialistas e outras correntes que investigavam a alma, a filosofia também se consolidava 

como um campo de disputa intimamente ligado à psicologia. Pela sua proximidade na 

questão da crítica à metafisica, e a construção do sujeito, especialmente com as teorias de 



46 

 

 

 

Ribot, que, por sua vez, criticava a filosofia em sua totalidade, argumentando que esta 

negligenciava questões fisiológicas fundamentais. Até então, a filosofia restringia-se à 

metafísica, sustentando especulações abstratas sobre a alma e o sujeito em seu devir. Para o 

filósofo alemão, a psicologia alemã também seguiu o mesmo caminho de Sócrates ao tratar 

da alma, adotando como objeto de estudo da retórica antiga apenas aquilo que se torna 

consciente, ignorando todos os elementos considerados “não naturais”. Por isso a nova 

psicologia, tratada como psicofisiologia, é necessária. 

Por outra via, alguns psicólogos franceses se agarravam a essência da alma 

estabelecida por  Sócrates e Platão, um ídolo e pilar na filosofia, destacou-se ao propor 

explicações místicas e fabulosas, sobretudo pela alma como uma substância além do corpo 

e no conhecimento alcançado por meio do socratismo. Para ele, a alma é eterna e imutável, 

a vida surge como um mecanismo para que a alma conheça, o homem sobrepõe o real. É o 

si-mesmo enquanto alma que se torna ativo no processo epistemológico, capaz de dominar 

e exercer seus desejos no mundo. Enquanto a alma é eterna, o corpo é visto como uma prisão. 

O remédio proposto por Sócrates para essa condição é a morte: “Apenas a morte é médico 

aqui... Sócrates apenas esteve doente por longo tempo” (GD/CI, O Problema de Sócrates, 

12, KSA 6.73). É justamente este o erro que os filósofos e alguns psicólogos sempre 

permearam: afirmar que caberia a uma essência além do corpo como uno e indivisível como 

a vontade de representar a própria vontade, dotada de razão, elevando-a a uma manifestação 

onipotente e, consequentemente, a uma metafísica.  

 Como se observa no diálogo de Fédon, a alma – Ψυχή – para Sócrates é separada do 

corpo, e assemelha-se a um exercício que o próprio filósofo deve realizar. Quando o 

indivíduo falece, a alma transcende o corpo, “passa a ficar em si e por si mesma, à parte 

dele” (PLATÃO, Fédon, 64d) uma imortalidade da alma, o corpo se apresenta como uma 

prisão da qual a alma necessita se libertar. 

A atividade do filósofo consiste em desprender-se dos prazeres do corpo e dos 

sentidos, pois apenas assim encontraria o caminho para o verdadeiro conhecimento, “dando 

o melhor de si para emancipar a alma do comércio com o corpo” (PLATÃO, Fédon, 65a). 

Para Sócrates, o corpo representa um obstáculo ao conhecimento; os sentidos que ele nos 

proporciona —como a audição e a visão, mencionados no Fédon — são vistos como uma 

dissimulação da verdade. Não conhecemos por meio de nossos corpos, pois eles não são 

confiáveis. Da mesma forma, não deveríamos buscar qualquer prazer que o corpo 

proporcione, seja o prazer sexual — o contato íntimo buscando algo que não a propagação 

da espécie —o prazer das vestimentas — de vestir uma bela roupa e ser percebido vestindo 



47 

 

 

 

—a -, o prazer da alimentação —onde busca-se o alimento pelo sabor e não pela necessidade 

—, e tantos outros. 

 A experiência mostra-nos efetivamente que, para conhecermos com 

clareza um dado objeto, é indispensável que nos libertemos da nossa 

realidade física e observemos as coisas em si mesmas, pelo simples 

intermédio da alma. E então, sim, ser-nos-á dado, ao que parece, alcançar 

o alvo das nossas aspirações, essa sabedoria de que nos dizemos amantes 

— depois de morrermos, não já em vida, como a lógica do argumento 

pressupõe. Com efeito se, associados ao corpo, nada podemos conhecer 

com clareza, das duas uma: ou tal aquisição da sabedoria não existe, ou 

apenas se concretiza após a morte, precisamente quando (e não antes ...) a 

alma existir em si e por si, independentemente do corpo. E nesse caso 

estaremos, ao que parece, tanto mais perto do verdadeiro saber durante a 

nossa existência terrena quanto mais reduzirmos ao indispensável o 

contacto e o comércio com ele, não permitindo oque nos contamine e 

conservando-nos puros da sua natural  corrupção, até que o deus se digne 

libertar-nos: assim, pois, uma vez puros e resgatados da demência do corpo 

(PLATÃO, Fédon, 66 b-e 67 a-b). 

A razão que Sócrates defende parte de uma dicotomia entre corpo e alma, na qual o 

conhecimento só pode ser alcançado através de um entendimento da alma. O “si-mesmo” se 

apresenta como algo além do seu corpo: virtude, beleza, bondade e justiça devem ser 

características vinculadas à alma, e não ao corpo. Essa é uma ideia metafísica à qual os 

alemães se apegaram. A saúde para a filosofia socrática, portanto, ocorre quando se permite 

desprender-se de todas as amarras do corpo. Para o filósofo grego, o doente é aquele que se 

prende aos impulsos, ao corpo. 

Para Nietzsche, quando o filósofo grego estabelece um entendimento da alma, este 

remete à ideia de uma distância da realidade e de uma efetividade. No entanto, a maneira 

como a vontade de potência reage ao fenômeno não é algo que se possui, mas uma 

necessidade de possuir, portanto, não se fixa em um mundo metafísico. Essa concepção se 

contrapõe totalmente à alma socrática, pois este distorce a luta, não valoriza a vida e, 

consequentemente, conduz a vontade de potência a uma décadence. 

Aos desprezadores do corpo desejo falar. Eles não devem aprender e 

ensinar diferentemente, mas apenas dizer adeus a seu próprio corpo — e, 

assim, emudecer.  

“Corpo sou eu e alma” — assim fala a criança. E por que não se deveria 

falar como as crianças?  



48 

 

 

 

Mas o desperto, o sabedor, diz: corpo sou eu inteiramente, e nada mais; e 

alma é apenas uma palavra para um algo no corpo. O corpo é uma grande 

razão, uma multiplicidade com um só sentido, uma guerra e uma paz, um 

rebanho e um pastor. 

“Eu”, dizes tu, e tens orgulho dessa palavra. A coisa maior, porém, em que 

não queres crer — é teu corpo e sua grande razão: essa não diz Eu, mas faz 

Eu. 

O que o sentido sente, o que o espírito conhece, jamais tem fim em si 

mesmo. Mas sentido e espírito querem te convencer de que são o fim de 

todas as coisas: tão vaidosos são eles. 

Instrumentos e brinquedos são sentidos e espírito: por trás deles está o Si-

mesmo. O Si-mesmo também procura com os olhos do sentido, também 

escuta com os ouvidos do espírito.  

O Si-mesmo sempre escuta e procura: compara, submete, conquista, 

destrói. Domina e é também o dominador do Eu.  

Por trás dos teus pensamentos e sentimentos, irmão, há um poderoso 

soberano, um sábio desconhecido — ele se chama Si-mesmo. Em teu corpo 

habita ele, teu corpo é ele.  

Há mais razão em teu corpo do que em tua melhor sabedoria. E quem sabe 

por que teu corpo necessita justamente de tua melhor sabedoria?  

Teu Si-mesmo ri de teu Eu e de seus saltos orgulhosos. “Que são para mim 

esses saltos e voos do pensamento?”, diz para si. “Um rodeio até minha 

meta. Eu sou a andadeira do Eu e o soprador dos seus conceitos.”  

O Si-mesmo diz para o Eu: “Sente dor aqui!”. E esse sofre e reflete em 

como não mais sofrer — e justamente para isso deve pensar.  

O Si-mesmo diz para o Eu: “Sente prazer aqui!”. E esse se alegra e reflete 

em como se alegrar mais — e justamente para isso deve pensar.  

Aos desprezadores do corpo tenho algo a dizer. O fato de desprezarem 

constitui o seu prezar. O que foi que criou o prezar e o desprezar, o valor e 

a vontade? (Za/ZA I, Dos desprezadores do corpo, KSA 4.39-41)  

 Em oposição direta à Sócrates, a dicotomia entre corpo e alma é uma falácia 

metafísica de acordo com o filósofo alemão. Para ele, é o corpo que nos permite estabelecer 

contato com o mundo. Não temos acesso ao fenômeno enquanto conhecimento, pois não 

possuímos um órgão para conhecer; tudo o que nos é apresentado, consiste apenas em 

máscaras da realidade, que podem velar-se e desvelar-se constantemente. O si-mesmo 

socrático-platônico refere-se à cisão do corpo, algo que difere essencialmente do conceito 

de si-mesmo nietzschiano. 

Nesse sentido, a dicotomia da alma apresentada pela filosofia socrática busca se 

refugiar em torno do si-mesmo para se afugentar da luta constante, conduzindo a 



49 

 

 

 

multiplicidade do eu a um reducionismo uno e homogêneo, como um instinto que repele o 

“erro”, induzindo a uma falsa sensação de quietude da luta interna que reflete a maneira 

como “digere” – “e realmente o espírito se assemelha mais que tudo a um estômago” 

(JGB/BM 230, KSA 5.168) – suas vivências buscando perecer em uma metafisica otimista,. 

Se, para a filosofia socrática-platônica, o corpo era uma prisão da qual o filósofo 

deveria se libertar por meio da razão, Nietzsche, por sua vez, o entende como um mecanismo 

de impulsos que se configura e se modifica à medida que luta consigo mesmo e com o outro, 

em uma luta permanente. A razão não é capaz de descrever a realidade afetiva: “ao alimentar-

se, o corpo assimila o que não lhe pertence; ao digerir novas experiências, o espírito 

incorpora o que lhe é estranho” (MARTON, 2009, p. 59). 

É nos afetos desse si-mesmo, como corpo e pequena razão, que Nietzsche propõe 

uma investigação, afastando-nos do pilar socrático que separa corpo e alma. Ele analisa os 

impulsos do homem, isto é, os choques entre eles, um quantum de força, comparável a seres 

microscópicos13 que compõem nosso organismo em uma luta eterna e com anseio por mais 

potência. Trata-se da inversão de Sócrates e Platão, resgatando o homem para a vida em suas 

múltiplas interpretações. “(...) o eterno texto homo natura; fazer com que no futuro o homem 

se coloque frente ao homem tal como hoje, endurecido na disciplina da ciência, já se coloca 

frente à outra natureza.” (JGB/BM 230, KSA 5.168-169) 

 Vale a pena esclarecer que “O enunciado isolado ‘eu sou corpo e alma’ não é indício 

suficiente que se trata de uma oposição”, pois “a partir dele que eu sou tanto corpo como 

também alma, sem prioridade de um elemento sobre o outro, e assim sem oposição.” 

(CORDEIRO,2012 p.31). 

Cabe à nova psicologia, à psicofisiologia examinar as máscaras da realidade. Dentro 

dessa psicofisiologia, Nietzsche propõe investigar a vida como ela é, além do bem e do mal: 

como vontade de potência. Apenas essa abordagem nos oferece uma compreensão mais 

precisa do que é o ser humano, não como uma "alma" ou "força vital" metafísica, mas como 

uma estrutura hierárquica na qual um princípio organizador emerge de uma multiplicidade 

de impulsos fisiológicos interdependentes. Ele rejeita a dicotomia socrática–platônica sobre 

a alma, reconhecendo apenas o corpo como nossa pequena razão. Tratando como um método 

filosófico que não pode ser capturada pela consciência, mas que se define como uma teoria 

dos impulsos. Essa teoria explora o continuum, o si-mesmo que está em constante 

transformação, moldado pelos choques dos quale de potência. 

 
13 É importante realçar que não se trata de um atomismo. Nietzsche vai contra essa tese. O sentido de 

microscópio, aqui, é de forças não visíveis. 



50 

 

 

 

 

 4.2 A Décadence 

 

“Juízos, juízos de valor acerca da vida, contra ou a favor, nunca podem ser 

verdadeiros, afinal; eles têm valor apenas como sintomas, são considerados apenas enquanto 

sintomas  em si, tais juízos são bobagens” (GD/CI, O Problema de Sócrates, 2, KSA 6.70).  

A psicofisiologia, ao propor uma investigação centrada no corpo, alinha-se a um 

exercício de caráter imoralista. Enquanto a moral ocidental estrutura-se com base nos 

preceitos de Sócrates e Platão sobre o que é considerado bom, tal concepção não contempla 

a essência da vida em si, uma vez que se fundamenta em uma perspectiva metafísica. 

Nietzsche infere que, na modernidade, a moralidade foi subvertida em sua relação 

tradicional entre causa e efeito, especialmente no que concerne à nossa memória. Enquanto 

na Grécia acreditava-se que a virtude conduzia à prosperidade e o mal à ruína, ele sugere 

que esses conceitos sejam entendidos como meros sintomas fisiológicos.  

 Nesse sentido, os únicos sintomas factíveis à vida são aqueles que a afirmam ou 

aqueles que a negam. A Décadence, segundo o autor de “Além do Bem e do Mal”, é 

caracterizada pelos enfermos cujos instintos estão em degeneração – Entartung –, com a 

vontade de potência adoecida, desviando seus impulsos para outras direções.  

Eis a decadência da vontade de potência: em estado degenerado, quando o “querer” 

já não expande, mas corrói; quando a força deixa de criar e passa apenas a exigir vazão. 

Nessas pessoas, os instintos deixam de funcionar como uma hierarquia, resultando na 

inversão dos quale, no qual os impulsos adoecidos se tornam tirânicos; eles não estão em 

crescimento, mas em declínio. É precisamente sobre os decadentes que a psicofisiologia 

deve concentrar sua investigação. 

Mas naquele outro caso, mais frequente, em que as crises fazem filosofia, 

como em todos os pensadores doentes – e talvez os pensadores doentes 

predominem na história da filosofia–: que virá a ser do pensamento mesmo 

que é submetido à pressão da doença? Eis a questão que interessa aos 

psicólogos: e aqui o experimento é possível. De modo análogo ao do 

viajante que planeja acordar numa determinada hora e tranquilamente se 

entrega ao sono: assim nós, filósofos, ficando doentes, nos sujeitamos à 

doença de corpo e alma por algum tempo. (FW/GC, Pr. 2, KSA 3.347) 

 Em A Gaia Ciência, o filósofo já nos apresenta um desses sintomas. Ele reflete sobre 

saúde e doença em termos cognitivos, associando a saúde àquele que afirma a vida, que 



51 

 

 

 

busca continuamente o autoaperfeiçoamento e “digere” suas vivências. Contudo, Nietzsche 

ressalta que existem diversos tipos de saúde, os quais não podem ser restringidos a um único 

modelo pelos médicos. A partir dessas reflexões ele destaca o doente, aquele na qual sua 

fisiologia definha e já não consegue mais digerir suas vivências, o que acaba por esmorecer 

sua vontade de potência – resultando no debilitar de seu corpo. 

Ao desdobrarmos as camadas dessa interlocução sobre a vida para Sócrates 

Moribundo, constatamos que “ela não vale nada” para o filósofo grego. A virtude que ele 

propõe como base moral para a vida, aquilo que é bom, o caminho para a felicidade, nos 

conduz a uma metafísica na qual o homem possui um fim, uma meta. Em contrapartida, o 

filósofo alemão nos afirma que esses valores emergem como expressão de um típico 

organismo em declínio, marcado pela falta de busca pela potência, na busca de um prazer 

em se afugentar. Aqueles que dizem não à guerra afirmam, na verdade, uma autopreservação 

dos instintos. 

O que é bom? – Tudo o que eleva o sentimento de potência, a vontade de 

potência, o próprio poder no homem. 

O que é mau? – Tudo o que vem da fraqueza. 

O que é felicidade? – O sentimento de que a potência cresce, de que uma 

resistência é superada. (AC/AC 2, KSA. 6.170) 

Como já destacado por Nietzsche, não se pode atribuir juízes à vida em si mesma, 

pois ela simplesmente é — não depende de juízos externos. No entanto, por meio de uma 

análise psicofisiológica, é possível discernir valores de "bom" ou "mau" para a vida. E essa 

distinção sempre se dará em função de uma dualidade fundamental: a dos fortes, que a 

afirmam com vigor, e a dos fracos, que, dominados pelo instinto adoecidos, a negam. 

A felicidade para o filósofo alemão é um continuum de busca por mais potência, 

jamais uma meta com uma finalidade. Por outro lado, a felicidade socrático-platônica evade-

se da luta e da vontade de potência; o cultivo de si proposto por esses gregos é um cultivo 

doentio, uma deterioração do organismo que, de modo contagioso, prolifera e se intensifica 

a partir de sua própria raiz. O caminho para tal felicidade vincula-se à perda de potência, em 

que o doente, já corrompido, elege justamente o que lhe é nocivo: a fuga da luta. 

Assim como a razão, o conceito socrático-platônico de alma igualmente se vincula a 

uma eternidade, Sócrates eleva uma verdade metafisica distorcendo os valores dos gregos à 

sua própria visão, atrelando ao conceito de "bom" aquilo que lhe convém. O que antes era 

considerado falso ou verdadeiro agora se encontra invertido: a verdade como essência do 

mundo se transforma em um ódio ao corpo e aos instintos. O mundo efetivo passa a ser 



52 

 

 

 

apenas aparência, uma ficção socrática que permeia até os dias de hoje. A vida, agora 

assolada, vê sua potência esgotada pela virtude, enquanto a antinatureza predomina como 

instinto e declínio. 

Existem pregadores da morte; e a terra está cheia daqueles a quem se deve 

pregar o afastamento da vida. A Terra está cheia de supérfluos, a vida é 

estragada pelos demasiados. Que sejam atraídos para dessa vida com a 

‘vida eterena (cf.ZA/ZA I, Dos Pregadores da Morte, KSA 4.55), 

Nesse sentido, a Décadence não se dá como uma dissolução dos instintos, como se 

fossem ignorados, mas como uma vontade adoecida, direcionada a uma fuga diante do 

abismo, almejando se fixar em meio ao caos. Os indivíduos veem a vida como sofrimento e 

desejam se afastar dela. Em outras palavras, a vontade de potência se volta ao declínio, sendo 

a própria vontade de potência orientada à busca de um prazer fixo e à rejeição do desprazer 

da luta. Essa inversão do que seria a vida como uma luta contínua faz com que morrer, assim 

como foi para Sócrates, seja visto como solução. O pathos do Sócrates Moribundo é a própria 

Décadence. Conforme assinala Nietzsche, a vida é um “instinto de crescimento, de duração, 

de acumulação de forças, de potência: onde falta a vontade de potência, há declínio.” 

(AC/AC 6, KSA. 6.172) 

Essa condição da décadence está profundamente vinculada à deterioração dos 

instintos, manifestando-se através de morais e filosofias que desprezam o corpo e a vida. 

Como toda metafísica que propõe um “finale”, o organismo que está com seus impulsos em 

declínio, inevitavelmente degenera o si-mesmo: o impulso de autoconservação, o cansaço 

diante da vida, procura escapar tentando preservar seu quantum de potência a qualquer custo, 

tentando dar “vazão” a vida como ela mesma. Fundamentando-se em uma falsificação da 

realidade, o organismo finda por tornar-se um doente. O caos do mundo – o sem fundo, o 

sem sentido – é renegado pelo decadente, que ataca o próprio vir-a-ser em busca de uma 

estabilização. 

 

4.3 Cultura e Civilização  

 

Como supracitado, a análise psicofisiológica nietzschiana permitiria compreender as 

“entranhas” de cada alma —no sentido do si-mesmo. Não por acaso, a moral, assim como a 

cultura e a civilização, não escapa das garras desse psicólogo. Como ele infere, essas 

estruturas não divergem qualitativamente do organismo, o que viabiliza uma investigação 

aprofundada sobre elas.  



53 

 

 

 

A moral, enquanto sintoma decifrável, é apenas para aquele que compreende suas 

raízes fisiológicas, revela-se como expressão de um organismo em conflito consigo mesmo 

— seja na exaltação ascética da alma sobre o corpo, seja na tentativa decadente de estabilizar 

o caos do vir-a-ser através de juízos transcendentais. A cultura e a civilização, longe de serem 

instâncias autônomas, são prolongamentos desse mesmo drama orgânico: nelas, o declínio 

dos instintos surge como um sistema que falsifica a realidade, negando a fluidez do sem 

fundo em favor de estruturas que prometem o melhoramento do homem. A genealogia 

nietzschiana, ao desvendar os valores e a moral como “apenas linguagem de signos, 

sintomatologia” (GD/CI, Os “Melhoradores” da Humanidade 1, KSA 6.98) de uma condição 

psicofisiológica, não apenas expõe o declínio inerente a tais construções, mas também 

interroga se estas fortalecem ou declinam a vontade de potência — pois, como adverte 

Nietzsche, toda moral é um sintoma, e todo sintoma exige um diagnóstico que revele se serve 

à vida ou à sua negação. 

Os clímax da cultura e da civilização estão separados: não devemos nos 

deixar enganar pelo profundo antagonismo entre cultura e civilização. Os 

grandes momentos da cultura sempre foram, moralmente falando, tempos 

de corrupção; e novamente, as épocas de domesticação voluntária e forçada 

de animais (“civilização”) pelo homem foram tempos de intolerância para 

as naturezas mais intelectuais e ousadas. A civilização quer algo diferente 

da cultura: talvez algo oposto... (NF/FP 1888, 16[10], KSA 13.485-486) 

 A civilização — Civilisation —, para o autor de A Genealogia da Moral, é um 

processo de domesticação — Zähmung —do ser humano; que, por intermédio de uma moral, 

sob o pretexto de melhorar —Verbessern —a besta-homem, suprime seus instintos, 

esgotando seu quantum de força e arrastando-o à Décadence. Esse disciplinamento apoia-se 

na tortura —física e fisiológica —para incutir o instinto de medo diante a civilização, 

convertendo o indivíduo em peça do rebanho. Como Nietzsche adverte: “Em termos 

fisiológicos: na luta contra a besta, tornar doente pode ser o único meio de enfraquecê-la” 

(GD/CI, Os ‘Melhoradores’ da Humanidade 2, KSA 2.99). Nesse sentido a civilização, 

funciona como um zoológico para os saudáveis: os outrora selvagens são corrigidos até que 

seus impulsos definhem, garantindo sua inofensividade. Nesse quadro, o “bom” degenera 

em impotência — tal como o cristão, que, segundo o autor de O Anticristo, celebra a 

fraqueza como virtude e o ressentimento como moral.  

Esses processos são zoológicos porque são procedimentos utilizados na 

lida de animais selvagens, ou seja, daqueles que possuem seus instintos ou 

impulsos ainda intocados. (FREZZATTI, 2006, p. 96) 



54 

 

 

 

Mas e a cultura? A princípio, torna-se essencial situar-nos em relação à origem do 

conceito de Cultur no pensamento do filósofo alemão, bem como compreender sua 

influência na construção desse significado — De fato, constata-se que o debate em torno 

desse conceito poderia resultar em um trabalho extenso, complexo e minucioso. Portanto, 

devemos limitar-nos estritamente ao essencial para abordar a principal questão de nosso 

projeto de conclusão de curso. 

Conforme Frezzatti Jr. (2006) destaca em suas investigações, o termo “cultura” 

popularizou-se na França por volta do século XIII, originalmente associado à agronomia, na 

qual designava uma parte de terras destinadas ao cultivo. Contudo, foi no século XVI, ao ser 

apropriado por antropólogos e filósofos, que o conceito passou a significar o cultivo de uma 

faculdade ou de uma alma. A origem do termo está vinculada ao vocábulo culture, derivado 

da língua francesa, no contexto do qual naquele período, iniciou-se o debate acerca de seu 

significado entre os estudiosos da época, podendo ser traduzido e interpretado como 

“cultura”. Com raízes na palavra latina colere, culture abarca uma ampla gama de 

significados. Um dos primeiros a utilizar o conceito foi Cícero, que ampliou seu sentido ao 

introduzir a expressão cultura animi, associando-o à construção e ao cultivo da alma por 

meio de uma perspectiva filosófica. Posteriormente, Bacon, filósofo inglês, também definiu 

cultura como uma atividade voltada à construção e ao aperfeiçoamento mental, vinculada a 

uma formação que delinearia o indivíduo.    

Ocorre, dessa forma, um movimento de metonímia inverso ao anterior: o 

sentido de cultura enquanto ação (ação de instruir) desloca-se para o de 

cultura enquanto estado (estado do espírito cultivado pela instrução, estado 

do indivíduo que “tem cultura”. (FREZZATTI Jr., 2006, p. 44) 

 É nesse contexto que o termo culture se populariza, dando origem à palavra 

alemã cultur. Percebe-se, assim, a significativa influência dos pensadores e cortes francesas 

sobre as elites alemãs durante o século XVIII. A sociedade alemã, durante esse período, não 

estava unificada, mas dividida em diversas províncias. Essa divisão permitia que outras 

nações exercessem influência significativa sobre essas províncias. Uma Alemanha devastada 

e sem uma cultura. 

 O conceito de Cultur ao qual Nietzsche se refere é, em certa medida, ambíguo. Como 

aponta Frezzatti Jr. (2006), o termo é, por vezes, utilizado para designar outros conceitos, 

como a própria civilização, cultur ou o termo kultur. Nesse sentido, inferimos que o conceito 

que buscamos investigar é aquele definido por Nietzsche como próximo à ideia de uma 



55 

 

 

 

cultura elevada, contraposta a uma cultura em declínio, com destaque evidente em suas obras 

extemporâneas. 

Cultura é acima de tudo a unidade do estilo artístico em todas as expressões 

da vida de um povo. Contudo, muito conhecimento e aprendizado não são 

meios necessários de cultura nem sinal dela e, se necessário, são 

perfeitamente compatíveis com o oposto da cultura, a barbárie, isto é, a 

falta de estilo ou a confusão caótica de todos os estilos. (DS/Co. Ext. I, 1, 

KSA 1.163)14 

Na primeira das suas Considerações Extemporâneas, de modo convergente, o termo 

de cultur, nos é proposto como uma unidade artística, algo próprio de um grupo de pessoas 

que se liga a própria vida; ele critica nessa extemporânea a cultura do filisteu, aquela que 

com um excesso de história entra em declínio, por anexar conhecimento e estilos de diversas 

culturas como própria, não desenvolve seu próprio estilo.  

De um novato, Wagner se tornou um mestre completo da música e do palco, 

além de um inventor e aprimorador em todos os pré-requisitos técnicos. 

Ninguém contestará sua fama por ter dado o mais alto exemplo de toda a 

arte da grande performance. Mas ele se tornou muito mais, e para se tornar 

isto e aquilo, ele não foi poupado mais do que qualquer outra pessoa de ter 

que aprender e adquirir a mais alta cultura. (WB/Co. Ext. IV, 3, KSA 1.442) 

Na tessitura argumentativa de sua quarta extemporânea, em que o filósofo alemão 

aborda Wagner —ainda sob uma perspectiva positiva em relação ao compositor —,ele 

sugere que o conceito de cultura emerge “(...) como indicações para um mais elevado 

conceito de cultura, para restauração do conceito ‘cultura’, duas imagens do mais severo 

amor de si, cultivo de si, (...)” (EC/EC, As Extemporâneas, 1, KSA 6.316-317). Nesse 

contexto, Wagner, segundo Nietzsche, manifesta-se como uma cultura elevada para a cultura 

alemã por meio de suas composições musicais, diferindo da cultura científica à qual os 

alemães de sua época haviam declinado. 

Nesse sentido, a cultura, para Nietzsche, está intrinsecamente ligada a uma formação 

— Bildung —do organismo, enquanto estilo coletivo. Para o filósofo alemão, o ser humano 

não evoluiria conforme proposto por Darwin – por meio da seleção natural –, mas sim por 

uma elevação cultural que deriva do gênio. Merece destaque a terceira extemporânea, em 

que Nietzsche discorre sobre Schopenhauer como educador. Nesse texto, o autor de 

Crepúsculo dos Ídolos via no filósofo da vontade a figura de um mentor, pois a metodologia 

educacional não escolar desenvolvia-se por meio da autoformação, entendida como um 

 
14 Ressalta-se que cultura, aqui citada, se refere-se ao termo utilizado por Nietzsche como Kultur.  



56 

 

 

 

processo de libertação intelectual. Em outras palavras, reconhecia em Schopenhauer um 

movimento de emancipação das correntes tradicionais, cuja finalidade, nesse processo de 

formação, era alcançar a maturidade erudita.  

Assim, Nietzsche compreende que uma cultura elevada representa um mecanismo de 

progresso de potências, opondo-se ao processo civilizatório, que Nietzsche compreendia 

como meramente a domesticação do homem. O gênio, em sua concepção, emerge 

precisamente dessa cultura elevada, a qual cultiva o pathos da distância e estimula a 

originalidade dos estilos entre seus organismos. Essa forma de cultura superior opõe-se ao 

declínio degenerativo que o filósofo identificou na cultura alemã, particularmente no que 

analisou como um excesso de história.  

Em sua segunda extemporânea, Nietzsche diagnosticou a história como um sintoma 

de declínio na cultura, apesar de reconhecer que a cultura necessita dela para possibilitar o 

surgimento do gênio — o homem que enfrenta uma grande batalha. No entanto, o excesso 

de história torna-se degenerativo, razão pela qual Nietzsche define três tipos de história. A 

História Monumental, que destaca grandes personalidades como inspiração. Sua maior 

falácia reside na crença de que apenas os grandes imortais que existiram são verdadeiros 

gênios, enquanto todos os que vieram depois são considerados subordinados insignificantes. 

Por essa razão, não deve prevalecer, pois conclui que o gênio é algo do passado, incapaz de 

ressurgir. Preliminarmente, a História Antiquária, outrora é caracterizado por um impulso 

de autopreservação, busca conservar toda a história de diferentes populações, ignorando o 

estilo artístico de um organismo, esse tipo de história não produz nada novo e vive 

exclusivamente pelo conhecimento do passado, sendo associada ao comportamento de um 

filisteu. Por fim, a História Crítica, que se limita a julgar e condenar os eventos que já 

ocorreram. 

(...) a partir de um passado como a sua herança, o seu florescimento e fruto, 

sendo através daí desculpado, sim, mesmo justificado em sua existência —

é isto que se designa agora propriamente como o sentido histórico 

apropriado. (HL/Co. Ext. II, 3, KSA 1.266-267) 

Conforme supracitado, a história tem sido utilizada de uma maneira degenerativa 

pelos alemães. Em um sentido apropriado para o autor de Humano Demasiado Humano I 

ela deveria se caracterizar como uma herança para o cultivo — Züchtung —de si, uma 

formação própria que elevaria uma cultura.  

Em síntese, como afirma Nietzsche, a civilização, por meio de uma moral, a ideia 

que emerge com a civilização de progresso nada mais é do que uma ficção, fomenta a 



57 

 

 

 

degeneração fisiológica dos organismos, impedindo o cultivo de si mesmo, no qual poderia 

haver uma hierarquização dos instintos e a “vontade de ser senhor”. Em contraste, a 

civilização impõe apenas uma “vontade do servente” (cf.ZA/ZA II, Da Superação de Si 

Mesmo, KSA 4.146-149), sustentada por uma moral e pela anarquia dos instintos. Viso que 

é a cultura elevada que promoveria um verdadeiro progresso da humanidade, vinculada a 

um estilo próprio de originalidade, em que o indivíduo cultiva a si mesmo, ao invés de ser 

moldado pela civilização. 

5. O Problema de Sócrates: Da Décadence Moral E Filosófica 

Sob essa perspectiva, a figura de Sócrates emerge dessa literatura enquanto um ídolo 

eterno, inscrevendo-se no imaginário filosófico como um marco indelével. Nele, 

encontramos o mesmo dualismo que Nietzsche explora em seu fragmento póstumo NF/FP 

1888, 14[92], KSA 13.268-270; duas forças opostas que sustentam a crítica central deste 

projeto – a décadence filosófica e moral. Ainda que Nietzsche reconheça nele certa grandeza, 

por ter surgido em uma sociedade já em decadência, sua postura não escapa ao que o próprio 

filósofo alemão critica. Ao criar um conceito, modificá-lo e, por fim, buscar fixá-lo como 

verdade absoluta distante da realidade, Sócrates acaba por sucumbir ao que Nietzsche chama 

de “socratismo”. Assim, o mestre grego, torna-se também vítima daquilo que ajudou a 

construir: uma busca pela verdade que, paradoxalmente, corrompe ao se fixar em mundo 

metafisico. 

Em outras palavras, segundo o filósofo da transvaloração dos valores, Sócrates e 

Platão estavam tão alienados na busca por uma verdade transcendental que se distanciaram 

por completo da essência da cultura grega e do corpo por esse sofrimento, perpetuando uma 

metafisica otimista. Esse movimento filosófico, idealizado pelo socratismo, tendo como o 

seu principal propulsor o Sócrates moribundo, acabou por promover uma inversão cultural 

– e dos instintos–: a transição de uma cultura elevada para uma cultura ressentida, na qual 

os valores dos ressentidos ganharam protagonismo. Mas o que teria despertado, afinal, essa 

necessidade de buscar a verdade a todo custo? Seria realmente necessário, para alcançá-la, 

ignorar a tragédia grega e negar os impulsos vitais que a alimentavam? Como Sócrates 

Moribundo se utiliza da dialética, e como se torna um problema moral e filosófico? 

 

5.1 Dialética Socrática  

 



58 

 

 

 

 Para Nietzsche, o filósofo é aquele que é um domesticador dos impulsos, na medida 

em que entende uma universalidade como formas da ciência e das artes enquanto 

modificação. Sócrates com sua lógica e ciência, busca compreender uma universalidade, por 

meio de sua dialética, busca concretizar um princípio que lhe é próprio.  

O socratismo do nosso tempo é a crença no fim ser: a arte está acabada, a 

estética está acabada. A dialética é a imprensa, a ética a poda otimista do 

Visão de mundo cristã. Socratismo sem sentido de a pátria, mas somente 

para a civilização. Sem compaixão por o futuro da arte germânica. (NF/FP 

1869, 1[8], KSA 7.13) 

 Como concluímos a partir do que nos foi apresentado, a necessidade de Sócrates por 

ridicularizar seus adversários dialéticos parece derivar de sua própria natureza, talvez de uma 

consciência aguda de suas limitações ou de uma necessidade de compensar aquilo que ele 

próprio considerava insignificante em si; o socratismo emerge como o fim da arte, ou seja, 

dos impulsos dionisíacos e apolíneos. Nos escritos platônicos, o personagem surge 

invariavelmente em meio a debates com sofistas, figuras retratadas por Platão e Aristóteles 

como falsos moralistas, mestres de uma retórica vazia, que se contentavam com a superfície 

dos discursos, sem jamais adentrar no caráter profundo da verdade. No entanto, essa postura 

de constante confronto talvez revele mais sobre o próprio Sócrates do que sobre aqueles que 

ele buscava refutar. Afinal, a necessidade de ridicularizar o outro pode ser, em última 

instância, um reflexo de uma inquietação interior, de impulsos adoecidos. 

Conforme é possível observar em inúmeros diálogos platônicos, a busca pela verdade 

encarnada pelo personagem de Sócrates tem como ponto de partida a dialética, termo esse 

que, derivado do grego dialegesthai (διαλέγεσθαι), carrega em seu prefixo “dia” a ideia de 

reciprocidade, de troca, sugerindo um movimento que se dá entre dois ou mais 

interlocutores. Em sua essência, dialegesthai significa “conversar” ou “discutir”, e é 

justamente nesse ato que Sócrates encontra o caminho para a verdade. A dialética, portanto, 

deixa de ser apenas um método e passa a ser também uma arte – a arte de discutir por meio 

da troca de razões e argumentos, na qual as ideias são postas à prova, desconstruídas e 

reconstruídas em um processo contínuo buscando formalizar um conceito universal. É nesse 

espaço de conversa, nesse jogo de palavras e pensamentos, que Sócrates busca desvendar o 

que está além das aparências, perseguindo a verdade como quem persegue um horizonte 

sempre em movimento. 

(...)o dialético é aquele que, em perguntas e respostas, sabe prestar contas 

de seu saber (portanto não miticamente), ela consiste na formação de 

conceitos, σνναγωγή, e em sua divisão, διαίρεσις, 1. Reduzir a 



59 

 

 

 

multiplicidade da experiência a um único conceito genérico. 2. Decompô-

lo em suas espécies, fazer descer, metodicamente, o conceito único, através 

de toda a escala de suas subespécies, até chegar ao particular. 

(NIETZSCHE, 2020, pag.197) 

Nietzsche, como fica evidente na obra Introdução ao estudo dos diálogos de Platão, 

mostra que o ser dialético —no caso, Sócrates —é aquele que toma consciência de seu 

próprio saber por meio do questionamento. Ele é, acima de tudo, um buscador incansável de 

oponentes; mas não por mera disputa, mas como uma forma de contestar e refinar seu próprio 

conhecimento. É nesse embate de ideias que Sócrates encontra o caminho para a construção 

de conceitos. Assim, a dialética socrática não se configura apenas como um método, mas 

como uma expressão de sua natureza inquieta, um impulso de medo, que sempre em busca 

de respostas que, paradoxalmente, levam a novas perguntas reduzindo uma multiplicidade 

de impulsos e experiências a um conceito generalizado, reduzindo-o a um único conceito. 

O dialético era aquele que jamais caminhava sozinho: sua existência intelectual 

dependia da presença de um adversário. Por meio de questionamentos incisivos, ele lançava 

dúvidas sobre os saberes de seus interlocutores, desestabilizando suas certezas e expondo as 

fragilidades de seus argumentos. No campo do debate, não havia espaço para glórias ou 

triunfos pessoais — afinal, como poderia haver, se todos aqueles que se opunham a Sócrates 

acabavam por se revelar desprovidos de conhecimento? Assim, ele se colocava como o único 

detentor da busca pela verdade, ironizando e reduzindo as pretensões de sabedoria de seus 

contendores. Esse método, que ficou conhecido como Dialética Socrática, transformou-se 

em uma marca registrada de seu pensamento. 

No entanto, por trás da aparente humildade de Sócrates — que se apresentava como 

um ignorante —, escondia-se tal estratégia. Seus questionamentos, longe de serem meras 

indagações inocentes, serviam como ferramentas para desconstruir os conhecimentos e 

instintos de seus interlocutores. Ao mesmo tempo, ele firmava seus próprios conceitos, 

impondo-os de maneira sutil. Essa dualidade — a de quem se finge desinformado para, no 

fim, revelar-se como o único verdadeiro sábio — é o cerne da famosa ironia socrática. Uma 

ironia que não se limitava ao humor ou ao sarcasmo, mas que era, acima de tudo, um 

instrumento filosófico, uma forma de desvelar a ignorância alheia enquanto se construía, 

silenciosamente, um novo pensamento. 

Não obstante, a filosofia platônica sugere que a maioria dos homens possui uma 

opinião (δόξα), a qual, por mais bem fundamentada que pareça, carece de um 

questionamento profundo para que se possa vislumbrar algo próximo da verdade. Partindo 



60 

 

 

 

da premissa de que o conhecimento absoluto é inatingível no mundo terreno — afinal, como 

poderia algo finito abarcar o infinito? —, Sócrates utiliza a ironia como uma ferramenta 

filosófica. Ele desafia seus adversários, colocando em xeque suas certezas e refutando suas 

opiniões, que, por estarem ligadas à sensibilidade e às limitações humanas, jamais poderiam 

alcançar a completude de um problema. Como resultado, a verdade (ἐπιστήμη) não residia 

no mundo material, mas em um plano transcendente, inacessível à condição humana em sua 

totalidade.  

Cabe destacar que os defensores da filosofia tradicional, que parte do método 

socrático, sustentam que o objetivo de Sócrates era a reformulação da verdade e o 

alinhamento do conhecimento autêntico. Essa visão, porém, não parece se sustentar 

plenamente quando observamos atentamente os diálogos platônicos; Sócrates, em vez de 

propor um novo conhecimento de forma construtiva, impõe sua própria concepção de 

verdade. Essa verdade, segundo ele, não estaria enraizada no mundo sensível, imperfeito e 

mutável, mas em um plano transcendente, separado da realidade palpável e acessível apenas 

por meio da razão pura. Assim, o que poderia parecer uma busca desinteressada pelo saber 

revela-se, em última instância, uma afirmação de sua própria visão filosófica, que eleva o 

mundo das ideias acima da experiência concreta. 

Um sentimento com o qual todo filósofo queria derrotar seus oponentes — 

fornecendo provas práticas de que ele era o mais feliz. “A virtude é 

felicidade” — isto falsificou todas as observações psicológicas desde 

Sócrates; eles se defendem (o “sentido factual” só cresceu como uma 

reação no agon com o sentido mítico, não como uma força original). 

Pode-se acrescentar a isso a filosofia de Sócrates: um desejo de retornar da 

multidão para poucos tipos. representação física do ser humano mais 

elevado, o objetivo dos filósofos. Ausência absoluta de uma história de 

valores morais entre os filósofos. (NF/FP 1883, 8[15], KSA 10.335). 

Aqui surge uma crítica: ao aceitar a premissa de um mundo transcendente, paralelo 

ao nosso, como negamos que a verdade possa residir nesse domínio divino? Sócrates, ao 

postular a existência de um plano superior, parece estar não apenas buscando uma verdade 

universal, mas também assegurando a validação de suas próprias opiniões generalizadas, e 

principalmente garantido uma justiça imparcial para uma alma, que, ao se despojar de todos 

os elementos exteriores, seria julgada exclusivamente por si mesma e por substantivos 

moralmente formulados por Sócrates. Afinal, se a verdade habita um reino inacessível aos 

sentidos, quem melhor para interpretá-la do que aquele que se coloca como seu porta-voz? 

E, em um contexto em que a cultura ateniense atravessava um período de decadência, muitas 



61 

 

 

 

pessoas acabaram por abraçar as ideias de Sócrates com fervor, vendo nelas um fundo em 

meio ao abismo, o rebanho de ressentidos, com seus rancores, dirigindo sua hostilidade 

contra as aves de rapina. No entanto, nem todos se deixaram convencer. Para alguns, 

Sócrates não passava de uma figura provocadora, um truão habilidoso que usava a retórica 

para se sobrepor aos seus interlocutores, em vez de iluminá-los. 

Um exemplo dessa dinâmica pode ser encontrado na obra “Íon”, de Platão. Nesse 

diálogo, o personagem de Sócrates mais uma vez assume seu papel característico, dessa vez 

tendo o rapsodo Íon como interlocutor. Com sua ironia habitual, Sócrates conduz a conversa 

de maneira a expor as fragilidades no entendimento de Íon sobre a poesia e a arte, fazendo 

uso da persuasão não apenas para refutar os argumentos de Íon, mas também para impor 

seus próprios conceitos, que emergem da investigação que ele mesmo iniciou e controlou.  

Não é por acaso que o filósofo ateniense ocupa um lugar tão singular e destacado em 

Crepúsculo dos Ídolos. Sua busca incansável pela verdade transcendental, formulando uma 

verdade através de uma alma consciente aparentemente nobre, esconde uma estratégia de 

persuasão de adversários por meio da linguagem, impondo, pouco a pouco, uma visão 

individual sobre um rebanho que, seduzido por suas palavras, acaba por adotá-la como 

própria. Como para Nietzsche, a consciência seria uma necessidade de comunicação 

(cf.FW/GC, 354, KSA 3.590) que através de símbolos se comunica com o outro, não veria 

que a consciência faz parte de um princípio que explicaria o real através de uma verdade 

enquanto linguagem. 

Sócrates, um plebeu que conquistou ouvidos e influência, foi capaz de deturpar uma 

cultura nobre e já estabelecida a partir de seus debates aparentemente despretensiosos, 

invertendo todas as significações. Após Sócrates, a verdade deixou de ser uma expressão da 

vida em sua plenitude; tornou-se, em vez disso, uma construção imposta, uma narrativa 

dominante aceita por uma cultura na qual os instintos já se encontravam em declínio e todos 

procuravam uma salvação. 

“Sócrates foi o palhaço que se fez levar a sério: que aconteceu aí realmente?”  

(GD/CI, O Problema de Sócrates, 5 KSA 6.70). 

Em uma cultura derivada dos textos homéricos, a luta e o combate eram a grande 

fascinação desses helenos. A dialética tornou-se um novo meio de competição — ἀγών —

que os cativava. O pensamento de Nietzsche erige Sócrates à condição de primeiro guerreiro 

dessa arte na pólis grega, ao conseguir erotizar a disposição competitiva dos gregos e seus 

instintos degenerativos — uma nova forma de luta emergira. 



62 

 

 

 

O Eros manifesta-se como uma força polimorfa de tipos de amor e 

pulsões. Nietzsche, todavia, revela sua natureza paradoxal: este amor se configura como uma 

vontade de posse, um prazer egoísta que se reafirma no próprio vir-a-ser — 

autotransformação. Nessa dança libidinal, buscamos apropriar-nos do amor com voracidade, 

apenas na apropriação se esvai a essência do possuído: ao fixar-se no ter, o possuído perde 

sua essência dinâmica, condenando-nos à repetição infindável do novo — sempre possuir 

para sempre perder. Dessa forma, para o filósofo alemão, o ato de conhecer estaria 

relacionado à apropriação do mundo: um amor pela posse, em que o prazer egoísta se revela 

como o mais nobre. Contudo, na posse desse conhecimento, torna-se necessária sua 

dissolução, abrindo espaço para a conquista de um novo saber. 

Na análise psicofisiológica nietzschiana dos afetos, surge um interrogatório sobre o 

amor: “E igualmente nosso amor ao saber, à verdade, e toda ânsia por novidades? (FW/GC 

14, KSA 3.386). 

Sócrates tinha amor pelo conhecimento, mas repugnava o ato de conhecer e o 

mistério. O amor, para ele, não era algo egoísta, mas o seu oposto, inibido de qualquer ação; 

ele se apegava a conceitos fixos. “Nisso, evidentemente, o uso linguístico foi determinado 

pelos que não possuíam e desejavam” (Ibid.). Com tamanha luxúria, aspirava à exclusividade 

e ao empobrecimento de todos os seus interlocutores, no qual apenas ele era o detentor de 

uma verdade generalizada. Com isso, contentava-se, negando qualquer outro desejo de 

possuir. 

Ele fora um “grande erótico” nesse sentido, conquistou pelo amor do conhecer e de 

uma batalha como nova posse a todos os helenos, mas uma posse que se fixa, nenhum outro 

a não ser ele mesmo possuirá, uma batalha sem fim. Uma posse decadente. 

Aqueles que nesse campo tiveram posses e satisfação suficientes deixaram 

escapar, aqui e ali, uma palavra sobre ‘o demônio furioso’, como fez o mais 

adorável e bensquito dos atenienses. (Ibid.) 

Analogamente, quando essa verdade surge como forma de conhecimento, ela parece 

distante de nossos impulsos. Sócrates, ao instituir diretrizes rígidas para o conhecimento, 

estabeleceu os parâmetros do que seria considerado verdadeiro ou falso, válido ou falacioso. 

Nietzsche, porém, vê nesse gesto uma negação da vida em sua essência dinâmica e mutável. 

Para ele, o que estabiliza a verdade socrática como conhecimento é a longevidade que essa 

ideia adquiriu ao se enraizar na filosofia ocidental. A crença em verdades fixas, imutáveis, 

levou à negação do fluxo constante da existência, à rejeição do movimento e da 

transformação que são inerentes a todas as coisas. Ao buscar fixar-se, a filosofia socrática 



63 

 

 

 

acabou por trair a própria vida, substituindo sua maleabilidade por uma visão estática e 

dogmática, que nega a mudança em nome de uma suposta eternidade genérica. 

Para poder afirmar tudo isso, no entanto, eles tiveram de se enganar a 

respeito de sua própria condição: tiveram de falsamente atribui-se 

impessoalidade e duração sem mudança, de compreender mal a natureza 

do homem do conhecimento, negar a força dos impulsos no conhecimento 

e, em geral, aprender a razão como atividade inteiramente livre, de si 

mesma originada; eles fecharam os olhos para o fato de que também eles 

haviam chegado a suas proposições contradizendo o que era tido como 

válido, ou ansiando por tranquilidade, posse exclusiva ou dominação. 

(FW/GC 110, KSA 3.470) 

Nesse sentido, Sócrates não reconhece o conhecimento proveniente do sensível, nem 

mesmo se dedica a pensar um mundo metafísico de forma integrada à experiência humana. 

Ele se afasta dos sentidos, privilegiando um tipo de saber que se desvincula completamente 

do mundo material em seu sentido mais amplo. Essa perspectiva, no entanto, só ganhou 

relevância porque ecoou em uma cultura já em declínio, ávida por respostas que 

justificassem sua própria decadência, uma cultura que a vida já estava em declínio, na qual 

o socratismo pode se tornar dominante. Como o filosofo alemão afirma em A Gaia Ciência, 

não é sobre um conhecer, mas a utilidade desse conhecimento aplicadas a vida, Sócrates 

cometera um equívoco; compreendeu mal os instintos e os homens, se utilizou da liberdade 

da razão, que longe de ser absoluta, é uma dança precária sobre o abismo, um esforço 

heroico, porém ingênuo, de transcender a própria condição.  

 

5.2 Vontade de Verdade   

 

“O conhecimento pelo conhecimento – eis a última armadilha colocada pela moral: 

é assim que mais uma vez nos enredamos inteiramente nela.” (JGB/BM, 64, KSA 5.85) 

Sobretudo, é fundamental questionarmos como se constitui o conhecimento socrático 

para Nietzsche e de que maneira ele está vinculado à moral. Além disso, devemos considerar 

a dialética enquanto forma de conhecimento? Por que se apresenta como um problema 

moral? Seria, então, impossível alcançar o conhecimento por meio da dialética? 

Nietzsche, como um martelo que destrói os ídolos da filosofia, desconstruiu as 

certezas da tradição filosófica, abrindo espaço para uma nova forma de compreender o 

mundo. Em A Gaia Ciência (Cf. FW/GC 333, KSA 3.558/559), ele nos revela claramente 

esse princípio: o que entendemos como conhecimento acontece no instante em que a vida se 

manifesta como ela mesmo, e o vivente, ao experimentar o fenômeno, é movido por 

impulsos. Cada um desses impulsos apresenta uma visão unilateral daquilo que se revela, e 



64 

 

 

 

o embate entre eles – sempre relacionado à necessidade fisiológica do ser que vive – culmina 

na justificação do que é apenas aparente. O que se revela à nossa mente e se torna consciente 

é fruto da colisão das potências desses impulsos. 

Em virtude disso, não é por acaso que o filósofo alemão inicia esse aforismo 

ironizando a célebre frase de Spinoza. Isso ocorre porque é justamente por meio de impulsos, 

como o riso, o lamento e o desgosto, que se origina uma forma de justificação. Cada um 

desses sentimentos se insere no que é percebido, entrelaçando-se com um esquema prévio 

que molda e direciona o pensamento, ajustando-o a um único objetivo intrínseco ao ser 

vivente. 

Como resultado, para Nietzsche, Sócrates falha ao não reconhecer que sua verdade e 

sua ironia estão intrinsecamente vinculadas a um jugo próprio. Por meio de sua dialética, 

Sócrates aplaina a multiplicidade da experiência a uma categoria universal, buscando impor 

ordem sobre o caos, sobre o dionisíaco, a partir de um impulso individual. Já em declínio, 

tomado pela exaustão gerada pela luta violenta entre os impulsos que habitam seu interior, 

Sócrates se deixou enganar com facilidade. Não é por acaso que, em sua morte, ao dirigir-se 

a Críton, Nietzsche interpreta sua atitude como a visão da vida como uma doença. 

O grande problema do filósofo grego, foi justamente esse, cansado dessa luta de 

impulsos, buscou fixar conceitos imutáveis, uma obsessão que a torna vítima da própria 

“vontade de verdade”. Como Nietzsche afirma, “(...) a vontade de verdade aqui é meramente 

a aspiração por um mundo de permanência.” (NF/FP 1887, 9[60], KSA 12.365). Em outras 

palavras, a busca pela verdade, tal como Sócrates a concebe, não passa de um anseio por um 

mundo estático e permanente, um mundo que nega o fluxo e a transformação inerentes à 

vida, uma autopreservação.  

A vontade de verdade é aquela força que nos impulsiona a representar e a conhecer; 

ela não surge para nos enganar, mas como uma necessidade intrínseca e fisiológica de 

sobrevivência de possuir o real. A verdade, nesse sentido, é uma espécie de linguagem —

uma expressão que se manifesta a partir desses processos fisiológicos e se traduz em signos 

de comunicação, determinando como representamos o que chamamos de “real”. Ela se 

manifesta como a própria vontade de verdade, uma luta de impulsos que nos leva a conhecer 

o mundo por meio de símbolos e interpretações. No entanto, essa busca pela verdade nem 

sempre é movida pela força ou pela afirmação da vida; muitas vezes, são os fracos que nos 

conduzem ao ato de crer, de buscar refúgio em uma verdade estática e reconfortante, como 

forma de sossegar diante da incerteza do mundo e de todo o caos. 



65 

 

 

 

Isso nos remete ao antigo problema moral do homem que, inserido em um rebanho, 

vê sua vontade de potência adoecida e enfraquecida. Sócrates foi um desses. Ele se perde na 

errância, acreditando ter descoberto a verdade ao alcançar um consenso entre seus 

semelhantes — uma concordância aparentemente efetiva, mas que, no fundo, é falaciosa. 

Essa busca por uma verdade coletiva, longe de ser uma expressão de genuinidade, se mostra 

um rendimento ao conformismo. E é nesse cenário que Sócrates surge como um tolo que 

conseguiu ser levado a sério. Sua ascensão só foi possível porque ele encontrou eco em uma 

sociedade já decadente, ávida por um otimismo metafisico e por uma verdade que 

justificasse sua própria fraqueza.  

Em outras palavras, a verdade transforma-se em um problema moral, pois, movido 

por um desejo fisiológico de sobreviver, o homem sente a necessidade de acreditar em algo, 

de se fixar e ignorar toda a tragedia, e o natural se mostra apenas como um velamento, sem 

a busca de um desvelar-se. No entanto, depender dessa crença não significa necessariamente 

entregar-se ao mesmo delírio que consumiu Sócrates. O homem, como animal social, deseja 

integrar-se ao rebanho, e, para isso, muitas vezes nega a realidade em favor da conveniência 

coletiva. Ao longo de seu desenvolvimento em sociedade, esse comportamento torna-se um 

hábito: agir conforme as normas impostas pela civilização e pelas castas dominantes passa a 

ser a regra. Dessa forma, cria-se uma situação confortável para a maioria, no qual a plebe —

aqueles que outrora estavam à margem — acabam por estabelecer a moral vigente. É nesse 

contexto que surge um consenso sobre a efetividade de uma verdade. 

Como Nietzsche infere, a necessidade de estabelecer relações causais — de conectar 

palavras a coisas — nasce de uma urgência fisiológica: o medo do abismo. O homem busca 

a crença a todo custo, pois ela oferece conforto e o afasta do temor diante do sem fundo. No 

entanto, essa busca por causas e significados não passa de uma ilusão. A linguagem, por 

mais que tentemos, não pode ser atribuída como verdades no mundo efetivo, pois as relações 

causais que imaginamos são, na verdade, fantasiosas — projeções de uma mente que deseja 

desesperadamente ordenar o caos. Acreditar que essas causas inventadas refletem algo no 

real é cair em uma armadilha que nos afasta ainda mais da compreensão autêntica da 

existência. 

Por analogia, Nietzsche sugere que é nos sonhos e na memória que ocorre a 

dissociação entre causa e efeito. O animal homem, ao experimentar um emaranhado de 

imagens desconexas, acredita ter descoberto um mundo suprassensível, na qual as 

representações e símbolos podem ser atribuídos a causas específicas. No entanto, as ideias 

que construímos, muitas vezes condicionadas por circunstâncias externas, são erroneamente 



66 

 

 

 

interpretadas como efeitos de causas claras e definidas. Não é por acaso que os capítulos 

posteriores ao Problema de Sócrates, em Crepúsculo dos Ídolos; “A razão na filosofia”;“A 

moral como antinatureza”; “Os quatro Grandes erros” entre outros, dedicam-se justamente 

a explorar essas problemáticas. Dessa forma, não devemos nos contentar com a crença cega 

em uma verdade absoluta, como se estivéssemos imunes ao erro; pelo contrário, o erro é 

necessário; ele nos coloca em conflito com a própria noção de verdade.  

Um intelecto que visse causa e efeito como continuum, e não, a nossa maneira, 

como arbitrário esfacelamento e divisão, que enxergasse o fluxo do acontecer – 

rejeitaria a noção de causa e efeito e negaria qualquer condicionalidade. (FW/GC 

112, KSA 3.473) 

Nietzsche aponta a crença de Sócrates acerca da linguagem enquanto portadora da 

verdade, mantendo uma relação de causa e efeito. Ao representar um substantivo — como 

belo, justo —, ele supõe que este corresponde diretamente ao objeto, o que resulta em uma 

interpretação equivocada da causalidade. Essa visão condena o pensamento a fixar-se em 

uma suposta verdade imutável, como se essa linguagem que se origina em um mundo 

suprassensível pudesse capturar a essência do real. No entanto, Nietzsche rejeita essa ideia, 

para ele, o transcendente não passa de uma fábula, uma construção que distorce a realidade. 

A verdade que Sócrates tanto exalta, e que se estagna na linguagem, acaba por implicar um 

paralogismo — um raciocínio falacioso que afirma a existência de uma verdade metafísica, 

distante e inalcançável. O autor de Aurora segue o caminho oposto, enxergando a verdade 

como algo fluido, múltiplo e inseparável da experiência sensível, a metáfora como 

linguagem faz jus ao que Nietzsche se utiliza, ela se modifica como uma verdade fluída, 

longe de qualquer fixidez ou transcendência. 

Constata-se que, ao utilizar a linguagem como ferramenta de domínio, Sócrates 

colocava um mundo próprio ao lado do outro. Nesse gesto, há uma ambição de tornar-se 

autoridade incontestável sobre esse mundo e de fundar o conhecimento em uma abstração 

distante da sensibilidade. A linguagem, é claro, auxilia na representação do real — mas sua 

sedução perene, especialmente para os fracos, reside na ilusão de que a verdade só pode ser 

capturada por meio de relações causais já definidas. Essa dinâmica, no entanto, não nos 

convida à transformação ou à adaptação ao real.  

As palavras estão em nosso caminho! — Onde os antigos homens colocavam uma 

palavra, acreditavam ter feito uma descoberta. Como era diferente, na verdade! – 

eles haviam tocado num problema, e supondo tê-lo resolvido, haviam criado um 

obstáculo para a solução. – Agora, a cada conhecimento tropeçamos em palavras 

eternizadas, duras como pedras, e é mais fácil quebrarmos uma perna do que uma 

palavra. (M/A 47, KSA 3.53) 

Dessa maneira, estamos sempre suscetíveis à crença, elevando-a ao status de verdade 

incontestável. Ignoramos o falso e tudo aquilo que contradiz nossas convicções, como se a 



67 

 

 

 

negação fosse um risco e não uma oportunidade. No entanto, esse comportamento é 

essencial: a vontade de inverdade e a vontade de verdade coexistem como forças que não 

buscam nos enganar, mas nos transformar a partir de seu antagonismo. Como afirma Müller-

Lauter (2009, p. 73), “[...] a vontade de potência necessita de antagonismo, que, sem dúvida, 

só pode ser vontade de potência”. É nesse embate que o homem se move, ainda que muitas 

vezes veja a errância como algo negativo. Ao buscar a verdade em um mundo distante, ele 

acredita ter descoberto a essência última das coisas — mas essa necessidade de certeza 

absoluta resulta na negação do erro, na fixação da linguagem e na transformação de símbolos 

em crenças imutáveis. Assim, o que poderia ser um caminho de transformação e crescimento 

torna-se mais uma prisão, dessa maneira a verdade perde sua vitalidade — se torna 

metafisica — e sua conexão com o real. 

À vista disso, Nietzsche não rejeita a verdade científica — pelo contrário, ela serve 

como um contraponto necessário para as críticas à verdade metafísica. Para ele, o homem 

não é um animal destinado ao conhecimento absoluto, mas o conhecimento como uma 

apropriação da realidade. Como afirma Marton (1979), a verdade é fluida, a linguagem — 

utilizada como uma verdade — que se fixa é gerada pelos fracos, que se revela uma farsa, 

pois sua finalidade é impor uma realidade fixa, fazendo-a parecer como a única existente.  

A verdade, em sua essência, é uma representação do mundo físico — carregada de 

enigmas. Por isso, não deveríamos nos apegar a conceitos linguísticos paralogísticos, que, 

por sua própria natureza, se distanciam do real e nos afastam da experiência sensível; a 

verdade, longe de ser estática, exige uma constante modificação, um movimento contínuo 

alimentado por tensões antagônicas. Embora Sócrates tenha sido o precursor desse 

movimento dialético, ele também se tornou, em Assim Falou Zaratustra seu rival filosófico 

— como pondera Frezzatti Jr.(2010). Isso porque Sócrates, em vez de partir dos instintos, 

optou por negá-los, promovendo um mundo suprassensível como refúgio para suas certezas. 

Ao fixar-se nessa busca por uma verdade transcendente, ele abandonou o fluxo da vida, 

substituindo-o por uma rigidez conceitual que, para o filósofo alemão, representa não apenas 

um erro filosófico, mas uma traição à própria vitalidade humana. 

O autor de A Genealogia da Moral rejeita a busca por uma verdade metafísica, mas 

celebra o choque entre a verdade e a inverdade. Ele afirma a luta, aceita a vontade de 

potência, e reconhece que, embora a vontade de verdade seja necessária — afinal, 

precisamos partir de algum juízo para poder julgar algo —, ela só ganha sentido quando 

confrontada com a inverdade. Esse antagonismo é essencial justamente por nos lembrar que 

o mundo está em constante mudança, que a realidade é fluida e que a verdade não é um ponto 



68 

 

 

 

de chegada, mas um processo continuum. A luta entre vontade de verdade e vontade de 

inverdade é uma dependência mútua, e a linguagem, nesse contexto, não pode se estagnar; 

ela deve ser dinâmica, aberta à transformação e, acima de tudo, enraizada no mundo material. 

Como afirma Müller-Lauter (2009, p. 190), “A vontade que sempre quer mais potência tem 

de considerar essa transformação, à medida que ela mesma se transforma.” É nesse 

movimento constante, nessa aceitação do fluxo da vida, que Nietzsche encontra a verdadeira 

força do conhecimento. 

O pensador da vontade de potência, afirma a importância de partir dos impulsos e 

aceitá-los como o principal acesso ao real. Nessa perspectiva, o caminho não é negá-los, mas 

refiná-los, aprimorá-los, dedicar-se ao constante melhoramento de nossa capacidade de 

perceber e interpretar o mundo.  

Existe apenas uma visão perspectiva, apenas um “conhecer” perspectivo; 

e quanto mais afetos permitirmos falar sobre uma coisa, quanto mais olhos, 

diferentes olhos, soubermos utilizar para essa coisa, tanto mais completo 

será nosso “conceito dela, nossa “objetividade”. (GM/GM III, 12, KSA 

5.365) 

Como resultado, a vontade de verdade acaba por se tornar aquilo que, 

involuntariamente, dissimula a si mesma. Ao buscar fixar-se em algo além do mundo físico, 

ela afasta o homem da realidade sensível, partindo de uma necessidade única do gênero 

humano – a de criar certezas no qual só há fluxo e transformação. Como observa Müller-

Lauter (2009, p. 169), “Ao dar-se conta da sua fixação inadequada, à efetividade, a vontade 

de verdade penetrou na sua essência inicial.” 

 Nesse processo de representação, a vontade de verdade é constantemente tensionada 

a fixar-se em algo no mundo, como se a estabilidade pudesse substituir a complexidade da 

existência. Foi exatamente isso que Sócrates e a dialética realizaram ao se apegar a uma 

verdade transcendente, que é gerada no ceio de uma moral: um gesto que, para Nietzsche, 

marca o início do declínio moral e filosófico. Ao negar à corporeidade elevando o 

suprassensível, Sócrates não apenas traiu a vida, mas também inaugurou uma tradição que, 

ao buscar a verdade, acabou por perder-se em abstrações distantes dos impulsos 

6. Sócrates Moribundo: Um Ídolo  

 

          Como supracitado ao longo desta pesquisa, a figura de Sócrates Moribundo, sob a 

ótica da filosofia nietzschiana, emerge como um ídolo, um pilar sintomático da filosofia. 



69 

 

 

 

Essa figura influenciou toda uma tradição degenerativa da metafísica, bem como aqueles 

que se autodenominam “sábios” e que se dedicaram a internalizar as influências desse 

personagem. 

 

6.1 A Dialética como um meio Degenerativo: Um Artificio do Ressentido  

 

 Sócrates era visto como um típico criminoso, um “monstrum in fronte, monstrum in 

animo” (GD/CI, O Problema de Sócrates, 3, KSA 6.69). Estaria nesta feiura a origem de sua 

fuga para a dialética? O sentimento predominante naquele que, por natureza, era feio, não 

teria como propósito investigar as maneiras de libertar-se das amarras de seu corpo, 

utilizando a dialética como um subterfúgio lógico, para, em última instância, postular um 

conceito de “belo” desvinculado do corpo? 

Como supracitado, o discurso de Cálicles, acaba a nos remeter à Genealogia da 

Moral, sobre as aves de rapina e o rebanho de ressentidos, quando seu autor nos promove 

um pensamento a respeito da origem do que é concebido pelo ressentido. Mas quem é o 

ressentido?   

Trata-se exatamente daquele que, ao se deparar com um mais forte — como a ave de 

rapina — impossibilitado de agir, ou de dirigir seus afetos para o exterior, sendo obrigado a 

internalizar os estímulos externos, voltando a si mesmo. Dessa forma, ele é consumido pela 

dor e pelo sofrimento, vivendo em constante confronto com essas experiências em seu 

íntimo, procurando atribuir ao forte a responsabilidade pelo uso de sua força, devido à 

suposta autonomia da vontade que lhe é associada, considerando-o, então, mau. O fraco, por 

outro lado, passa a se considerar bom por supostamente conter a sua força, que na verdade 

ele não possui. Transforma, desse modo, a fraqueza em mérito. 

A rebelião escrava na moral começa quando o próprio ressentimento se 

torna criador e gera valores: o ressentimento dos seres aos quais é negada 

a verdadeira reação, a dos atos, e que apenas por uma vingança imaginária 

obtêm reparação. (JGB/BM I, 10, KSA 5.270) 

O ressentido necessita da realidade efetiva para reagir ao estímulo que lhe causou 

algum sentimento de desprazer. Como um espírito de vingança, ele se apega à memória e às 

relações causais, atribuindo culpa e afirmando: “aquele que me fez mal”. Ele não consegue 

digerir bem suas vivências, regurgitando-as repetidamente até se sentir saciado com essa 

“vingança imaginária”. 



70 

 

 

 

‘Foi’: assim se chama o ranger de dentes e solitária aflição da vontade. 

Impotente ao que foi feito — ela é uma irritada espectadora de tudo que 

passou. (Za/ZA II, Da redenção, KSA 4.179-180) 

Nesse contexto, o rancor manifesta-se como uma prisão emocional, na qual o escravo 

perpetua sua dor ao reviver incessantemente os estímulos que o feriram, atribuindo a culpa 

ao sujeito que possui um querer, aquele que lhe causou danos. “Ele é mau”, infere o cordeiro, 

preso em uma linguagem estática – onde querer e não querer apenas se aprendem dentro de 

seu sistema – negando-se a esquecer e constantemente revisitando o passado. “É preciso uma 

inversão de valores”, teria pensado o fraco. Tal inversão seria justamente consolidada ao 

integrar um rebanho de fracos e ressentidos, criando as bases para culminar em uma forma 

de justiça, uma vingança. No rebanho, os fracos tornam-se os “bons” à medida que não 

atacam os outros, fugindo do confronto direto com o outro. O forte, aquele que busca 

constantemente aumentar sua potência e superar-se por meio do confronto com o outro, 

passa a ser rotulado como “mau”, passa a ser visto como uma ave de rapina que ameaça o 

rebanho, e, por isso, deve ser punido. 

Ao contrário, essas aves de rapina, na verdade, nutrem um fascínio pelas ovelhas do 

rebanho, pois é apenas através do confronto entre os quantum de força com o outro que elas 

podem alcançar a superação. Com a inversão dos valores, a hierarquização dos instintos foi 

negada pelos fracos, que se fixam em um sujeito consumido pelo desejo de vingança. Sua 

vontade, voltada para trás, parece retroceder como se fosse um querer próprio; entretanto, 

ela não retrocede. 

Neste jogo de impulsos em degeneração, o fraco se revela como um doente, cuja 

intenção é infectar o forte com sua concepção de “bom”, tentando transformá-lo em uma 

ovelha, se apropriando de uma linguagem que sustente o sujeito enquanto querer. Sentindo-

se pressionado pelo rebanho de ser um “mau” indivíduo e pelos castigos impostos por ser 

uma ave de rapina — o forte, enquanto um continuum de si-mesmo que está em constante 

transformação, é reduzido à submissão e a degeneração. Somente assim, na concepção do 

fraco, é possível alcançar seu objetivo: prevenir-se do ataque que vem do alto, da ave de 

rapina. Agora, ele pode continuar olhando para baixo, protegendo-se. A visão de baixo para 

cima já não o assusta, pois, enquanto cordeiro, ele não pode ser uma ave de rapina. Sua 

condição degenerativa não lhe permite “expressar-se como força” (GM/GM I, 13, KSA 

5.279).  

Onde, de alguma forma, declina a vontade de potência, há sempre um 

retrocesso fisiológico também, uma décadence. A divindade da décadence, 

mutilada em seus impulsos e virtudes mais viris, torna-se por necessidade 



71 

 

 

 

o deus do fisiologicamente regredido, dos fracos. Eles não se denominam 

fracos, denominam-se ‘bons’... (AC/AC 17, KSA. 6.183) 

Sócrates passou a se considerar o “bom”, o “belo” e o “justo”, e, para alcançar tal 

feito, subverteu todos os instintos gregos por meio de suas questões e sua ironia, não teria 

ele incentivado uma “rebelião escrava” ao gerar tais valores?  

Não teria então, ele dito: “Logo, o Justo assemelha-se ao homem sábio e bom, e o 

injusto ao mau e ignorante?” (PLATÃO, República I, 350c) e ainda mais “(...) justiça é 

sabedoria e virtude, julgo que facilmente se demonstrara que é mais forte do que a injustiça, 

uma vez que a injustiça é ignorância (PLATÃO, República I, 351a). 

Ao aproximar-se de seus interlocutores, Sócrates parte da premissa de que todos os 

gregos seguiam seus instintos e, por isso, não teriam alcançado a verdadeira essência da 

verdade. Para ele, as alegações que se opunham aos seus argumentos não poderiam ser 

consideradas conhecimento. Por meio da dialética, Sócrates identificava as inconsistências 

nas declarações dos helenos, gerando um desvio de seus intelectos e promovendo uma 

anarquia dos instintos. “Racionalidade contra Instintos”, como diagnosticado em O 

Nascimento da Tragédia.  

No diálogo A República, Sócrates realiza um extenso percurso argumentativo para 

desconstruir os instintos e adoecer Trasímaco. Por meio de um longo caminho dialético, ele 

busca estabelecer sua própria verdade, distanciando-o da tradição e da cultura homérica, 

sobre o mais forte, posição que o sofista explicitamente defende ao afirmar: “a injustiça, 

quando chega a um certo ponto, é mais potente, mais livre, mais despótica” (PLATÃO, 

República I, 344c). Porém, nessa passagem, já marcada por um longo debate, percebe-se o 

adoecimento de Trasímaco provocado por Sócrates; os valores que ele sustentava no início 

do diálogo começam a se degenerar a medida que vai de encontro a dialética socrática. “(...) 

um gosto nobre é vencido” (GD/CI, O Problema de Sócrates, 5, KSA 6.69). 

Nietzsche já diagnosticava: “Uma raça de tais homens do ressentimento resultará 

necessariamente mais inteligente que qualquer raça nobre, e venerará a inteligência numa 

medida muito maior” (GM/GM I, 10, KSA 5.273), assim como também diagnosticou 

Sócrates: “Ele não defende outra coisa senão a inteligência extrema” (NF/FP 1888, 14[92], 

KSA 13.269) 

Assim, conclui-se que a dialética emerge como uma arma do ressentimento, 

empregada por aqueles que não conseguem, de nenhuma maneira, alcançar a autonomia de 

sua potência. O “bom” passa a ser o virtuoso, aquele que não se atrela aos instintos e que 

está conectado à sua verdade, enquanto o “mau” é identificado como o ignorante, aquele que 



72 

 

 

 

não está vinculado à sua própria vertente. Da mesma forma, na concepção socrática de 

justiça, aquele que detém a verdade possui a razão para julgar e castigar o “mau”, o 

ignorante. Como Nietzsche observa: “Escolhe-se a dialética apenas quando não se tem outro 

recurso” (GD/CI, O Problema de Sócrates, 6, KSA 6.70) 

Em outras palavras, Sócrates, em última instância, apresenta-se como o detentor da 

verdade, utilizando a dialética como um mecanismo de defesa contra os fortes. O filósofo 

ateniense, dessa forma, opera dentro de seus próprios conceitos, impondo-os à cultura grega 

como se fossem universais. Ao agir assim, adota uma postura dogmática, posicionando-se 

como portador de uma justiça em que seu espírito de vingança encontraria o castigo 

adequado para aquele que causou sofrimento ao fraco. Desse modo, na prática, seu 

verdadeiro objetivo teria sido a exaltação de uma cultura de ressentidos, promovendo um 

otimismo – desconectado da realidade concreta – ao status de uma verdade sólida e 

incontestável, resultando em uma inversão de valores. No entanto, para que essa verdade 

possa ser estabelecida, é necessário aceitar previamente a existência de um outro mundo – 

um plano transcendente, separado da realidade sensível, mas que se efetive. Sem essa 

premissa, a verdade socrática perde seu fundamento. 

 

6.2 O Valor da Alma; O Valor da Vida em Décadence. 

 

Em seu leito de morte Sócrates pronunciou: “‘Viver — significa há muito estar 

doente: devo um galo a Asclépio, o Salvador’” (GD/CI, O Problema de Sócrates, 12, KSA 

6.73). Essa passagem revela camadas de significados sob o crivo da interpretação de 

Nietzsche, o moribundo estava doente toda a vida, a entidade grega cujo ele se refere, é o 

deus da medicina e da cura, a morte seria o remédio para vida. “Sócrates sofreu da vida” 

(FW/GC 340, KSA 3.569), explorou juízos morais atribuídos a vida, todavia, não atribui 

valor a sua própria vida.  

 Esse tipo de vida, segundo a interpretação de Nietzsche, não correspondia à vida 

como ela mesma, mas a uma forma de vida que lhe atribuía uma moral — cujo já 

mencionadas; juízos como “o que é bom”, “o justo”, “o belo” à vida. O grego era um palhaço, 

mas era ele um grego? Como postulado em O Nascimento da Tragédia, seu autor identificou 

Sócrates como o “antigrego”, representando o sintoma fundamental do declínio da cultura 

grega. 



73 

 

 

 

Os juízos atribuídos por este moribundo estavam relacionados à sua própria paixão. 

Considerando que a vida se apresenta como vontade de potência para o filósofo do martelo, 

não podemos impor juízos morais sobre ela, mas sim reconhecê-los como sintomas. “O valor 

da vida não pode ser estimado” (GD/CI, O Problema de Sócrates, 2, KSA 6.68). Não há um 

único organismo que possa atribuir tais qualificações sobre ela; é imprescindível que nos 

posicionemos em oposição a ideia de postular uma moral à vida. 

Segundo Nietzsche, Sócrates promovia a degeneração da vida ao priorizar a razão 

em detrimento dos instintos. Para o filósofo grego, a equação da vida se baseava em “razão 

= virtude = felicidade”, privilegiando uma moral fundamentada na razão dentro de uma 

dualidade metafísica, ignorando completamente os instintos.  A busca pela felicidade estaria 

profundamente enraizada na virtude, vinculada a um conceito de verdade que se definiria 

por meio de uma universalidade fixa e conceitual, associada a uma linguagem. “A 

decadência revela-se nessa preocupação da "felicidade", ou seja, "da salvação da alma", isto 

é, experimenta-se seu estado como perigo” (NF/FP 1888, 14[92], KSA 13.270) 

Tornava-se necessário para tal felicidade voltar-se para o interior, um convite a 

"conhecer a ti mesmo" em um processo de interiorização. “É a alma, portanto, que nos 

recomenda conhecer quem nos apresenta o preceito: Conhece-te a ti mesmo.” (PLATÃO, 

Alcibíades I, 130e). Para o filósofo grego, a alma seria a conexão com esse mundo 

metafísico, uma interiorização de si, um mundo postulado como efetivo, no qual o homem 

se refugia, como se fosse um subterrâneo.  

Cabe salientar que, em nenhum momento, Nietzsche atribui diretamente a concepção 

de pós vida à figura de Sócrates — não diretamente. Esse papel é designado às doutrinas 

órficas de Platão. Toda a doutrinação que decorreu de um "além" é consequência da figura 

de Sócrates, especialmente por meio de sua ideia de alma. 

 Mas qual razão de proferir aquelas palavras “Viver — significa há muito estar 

doente”, Sócrates parecia cansado da luta, da sua própria luta, guerreava sob o domínio da 

dialética e não dos instintos, não com afetos, pensaria ele um julgo no reino de Hades ou 

teria enganado a si próprio?  

Com a noção de alma estabelecida, como já foi amplamente debatido ao longo desta 

pesquisa, observa-se que a razão postulada por Sócrates não parte de um mundo efetivo, mas 

de um mundo suprassensível. Nesse contexto, a virtude daquele que segue essas doutrinas 

busca efetivar uma felicidade da alma, contrariando a própria vontade de potência e 

reprimindo todos os instintos de luta. Esse processo resulta na degeneração do indivíduo, 

diagnosticada como Décadence.  



74 

 

 

 

Porém, o filósofo alemão vai além ao oferecer um diagnóstico histórico da 

Décadence. O niilismo – Nihilism–, termo que surge para Nietzsche a partir da literatura dos 

anarquistas russos, inicialmente apresentado por Turguêniev em sua obra “Pais e Filhos”, 

mas também explorado por Dostoiévski em “Os Irmãos Karamazov”, tem sua etimologia no 

latim, significando "nada" ou "sem sentido". O termo ganha destaque como uma expressão 

de perda de declínio dos valores que afirmam a vida e existencial. Segundo Nietzsche, o 

niilismo é um estado — pathos — em que os impulsos se tornam fracos e improdutivos, 

representando a manifestação que consistente da décadence fisiológica: a vontade de 

potência que se degenera, evoluindo para uma progressão em direção ao nada, à medida que 

os valores que afirmam a vida esvaem-se no vazio. Com o contínuo processo de deterioração, 

o organismo acaba voltando-se contra si mesmo. 

A vontade de potência não cessa, ela almeja sempre potência, mesmo em 

degeneração, ela é uma luta incessante de hierarquização entre potência, um continuum, 

entre forças antagônicas. Dessa maneira ao ir de encontro com o outro, uma vontade de 

potência irá sobressair a outra, o que possui as forças mais fracas está inibido de “possuir” o 

que almejava. Nesse sentido, ainda com a vontade de potência atuante, “o homem prefere 

querer o nada, do que nada querer” (GM/GM III, 28, KSA 5.412). Mas esse querer, não 

possui o caráter de um querer fundamentado em causa e efeito de um sujeito, mas sim o de 

um querer superar-se. A vontade do niilista ainda aspira ao querer como um choque de 

potências, mas, com seus impulsos enfraquecidos, acaba por degenerar os próprios instintos, 

voltando-se contra si mesmo ao evitar a luta de forças e sucumbir ao nada.  

A busca incansável de Sócrates ao querer postular uma moral seria a própria vontade 

de nada que o impulsiona, uma extensa exaustão de potência em busca de uma felicidade 

universal que não reflete a vida como ela mesma; como uma luta antagônica de forças. Ele 

de fato não almeja nada, a sua dicotomia entre corpo e alma se torna uma dissolução do si-

mesmo deteriorando seu próprio organismo.   

Ao retratar a Morte de deus no aforismo 343 da obra A Gaia Ciência (Cf. FW/GC 

343, KSA 3.573/574), é um marco na Europa, como um assombro, mas extremamente 

necessário. Nietzsche não indica uma morte de uma entidade cristã, mas dos valores, na qual 

o homem deixaria de ter uma relação de dependência com um criador, e passaria a ser o si-

próprio que se autogeraria. Mediante uma transmutação conceitual, entre “ciência, religião 

e moral – medrado ao longo do desenrolar da história da civilização ocidental – teria levado 

o próprio Ocidente ao colapso moral!” (MELO NETO, 2022, p.112). 



75 

 

 

 

Sócrates Moribundo, que emerge como um pilar filosófico na “cultura” ocidental, 

teve seus discípulos apropriando-se de sua verdade metafísica e a transpondo para um terreno 

divino, na qual deus se torna a própria verdade. “A verdade é divina”, “levemos a sério os 

devaneios de Sócrates”. Adoecidos pela razão socrática, a civilização, fundamentada nesse 

pathos socrático, entrando em conflito consigo mesma; os valores tornam-se ambíguos. Se 

a verdade é contra a verdade, qual é, então, o sentido da verdade? A morte de deus marca a 

morte dos valores, sejam eles benéficos ou não para a vida, marcam o sem sentido – o pathos 

niilista.  

Essa estrutura da história do niilismo, cujo arquétipo é Sócrates, encontra seu 

desdobramento radical na “cultura” ocidental: a morte de deus não faz senão tornar explícito 

o vazio de sentido que a dialética socrática já inscrevera subterraneamente na cultura 

ocidental. Dessa forma, Nietzsche prognosticou o sintoma da falta de sentido e diagnosticou 

o niilismo incompleto, o extremo e o completo. 

O niilismo incompleto se dá em uma demarcação histórica à qual Nietzsche se refere, 

estendendo-se de Sócrates até a morte de deus. Nesse período, identifica-se uma progressiva 

desconexão entre os valores tradicionais e a vida efetiva, na qual a razão, como legado 

socrático, torna-se o alicerce que pavimenta o caminho para consolos morais. O autor de O 

Mundo como Vontade e Representação com seu pessimismo seria o principal exemplo,  ao 

sugerir uma filosofia prática fundamentada em um ideal ascético, no qual opera como a 

completa negação da vontade humana. Dessa forma, alcançaríamos a “liberdade” de negar 

a vontade de maneira objetificada, exigindo a inibição dos desejos por meio da razão, que se 

apresenta como autoridade. Ao atingir a verdade, ou seja, o consenso sobre um objeto no 

mundo, seria possível rejeitar a vontade, oferecendo a mais ampla oportunidade de redenção 

e simbolizando o mais elevado nível de ética, que se traduziria, em última instância, na 

demonstração de compaixão pelo próximo. “Schopenhauer, a partir de seu niilismo, tinha 

todo o direito de manter a compaixão como a única virtude: com ela, de fato, a negação da 

vontade de viver é promovida de forma mais poderosa.” (NF/FP 1887, 11[361], KSA 

13.159).  

Por outro lado, o niilismo completo que converge em duas maneiras, entre o niilismo 

ativo e o niilismo passivo. 

O niilismo ativo pode ser definido como uma expressão do aumento da potência de 

si-mesmo. Para o niilista ativo, os valores que outrora sustentavam a moral tradicional, 

especialmente após a morte de Deus, tornaram-se obsoletos. Contudo, ele ainda mantém uma 

crença em uma meta, buscando alinhar-se a alguma moral que lhe permita superar-se e 



76 

 

 

 

transcender os limites impostos pela condição humana. “O niilismo representa um estado 

intermediário patológico (patológica é a imensa generalização, a conclusão de que não há 

sentido algum): seja porque as forças produtivas ainda não são suficientemente fortes, seja 

porque a decadência ainda hesita e ainda não descobriu seus meios.” (NF/FP 1887, 9[35], 

KSA 12.351)15. 

Como exemplo desse niilismo temos o Ideal Ascético, que emerge de um instinto de 

médico, revela-se como um remédio para a cura e proteção do doente, cujo organismo se 

encontra em declínio – um estado niilista. Na filosofia nietzschiana, tal ideal carrega em si 

o próprio caráter niilista. Como esse ideal se manifesta por meio de um sacerdote, ele está 

sempre vinculado às concepções do sacerdote sobre o que significa a preservação da vida, 

resultando em um paradoxo: "a vida contra a vida”. Ele valoriza a vida a partir de uma 

dualidade metafisica, degenerando a própria vontade de potência – mas ele tem percepção 

disso. Deseja "ser outro" e compreende os valores que propaga, aspirando ser o "pastor do 

rebanho", liderando as ovelhas. Ocupa, assim, uma posição ambígua: não é nem ave nem 

cordeiro, mas permanece um doente. Outro paradoxo emerge aqui, pois, como figura de um 

niilista ativo, o sacerdote ascético seria o próprio remédio para o niilismo extremo, uma vez 

que, através de suas ideias, oferece algum sentido e promove a preservação da vida. (cf. 

GM/GM III, 13 KSA 5.365-367). 

Por outro lado, o niilismo passivo se apresenta como o sintoma de fraqueza, cansaço, 

desprezo e resignação exagerado da compaixão. Assim, o niilismo passivo se caracteriza 

como uma degeneração de si-mesmo, regredindo sua vontade de potência ao esgotamento 

para permitir que o sentimento de compaixão se intensifique. O enfermo “coloca o valor das 

coisas no fato de que esse valor não corresponde a nenhuma realidade, mas apenas um 

sintoma de poder do lado da definição de valores, uma simplificação para a finalidade da 

vida.” (NF/FP 1887, 9[35], KSA 12.351). 

O que se faz presente no niilismo extremo é a própria intensificação de um pathos 

degenerativo e da vontade de nada, um niilismo suicida, no qual não se aceita um 

fundamento, uma negação completa, gradualmente comete o seu próprio suicídio, mas 

observa seu corpo se degenerar, levando uma vida, uma vontade de potência 

“completamente medíocre”.  

Sobre a história do niilismo.  

Tipos mais gerais de decadência: 

 
15 Tradução nossa. 



77 

 

 

 

1): escolhe-se, acreditando estar escolhendo um remédio, aquilo que 

acelera o esgotamento — O cristianismo pertence a isto —: nomear o maior 

caso do instinto equivocado; — é aí que o “progresso” pertence —: 

2): perde-se o poder de resistência aos estímulos, — fica-se condicionado 

pelo acaso: grosseira-se e amplia-se as experiências ao extremo… uma 

“despersonalização”, uma desagregação da vontade — 

— existe todo um tipo de moralidade, a altruísta, que fala de compaixão: 

na qual o essencial é a fraqueza da personalidade, de modo que ela ressoa 

e treme constantemente como uma corda superexcitada... uma irritabilidade 

extrema... 

3)confunde-se causa e efeito: não se entende a decadência como fisiológica 

e se vê suas consequências como a causa real do próprio mal-estar 

— é aí que toda a moral religiosa pertence 

4): anseia-se por um estado em que não se sofre mais: a vida é, na verdade, 

percebida como uma causa para o mal, — valoriza-se os estados 

inconscientes e insensíveis (sono, desmaio) como incomparavelmente mais 

valiosos do que os conscientes: a partir disso, uma metodologia… (NF/FP 

1888, 17[6], KSA 13.527-528) 

A partir de como o filosofo do martelo identifica como a história do niilismo como à 

própria história da décadence fisiológica — um phatos —:  por representar um sintoma 

histórico da Décadence, apresenta traços que estão em completa conformidade com essa 

condição. Sócrates é diagnosticado como a síntese de todos os elementos que compõem a 

história do niilismo. Ele se enquadra no primeiro ponto ao optar pela dialética como um meio 

de acelerar seu esgotamento; no segundo, por promover uma despersonalização completa, 

com a alma sendo concebida como a prisão do corpo, resultando na degeneração da vontade 

e no triunfo da razão. O terceiro aspecto é especialmente associado a Sócrates, uma vez que 

toda a dialética está fundamentada na relação de causa e efeito. Por fim, o quarto ponto 

emerge da interpretação nietzschiana, segundo a qual a vida, para o grego, era vista como 

uma doença. A elaboração da dialética, nesse contexto, é apresentada como algo que 

transcende a vida, culminando em um otimismo metafísico. 

Em outras palavras, Sócrates, enquanto phatos do declínio dos instintos, levou a 

todos os seus seguidores a um niilismo enquanto decadência fisiológica, o valor da alma 

contra o valor da vida. 

 

6.3 Sócrates: um Remédio para os Helenos  

 



78 

 

 

 

Quando ainda se dançava sobre o abismo, quando os pés do trágico eram leves, sua 

degeneração foi marcada pelo próprio socratismo. Como afirma Nietzsche, os instintos 

daqueles organismos estavam em anarquia, Sócrates diagnosticou essa degeneração: 

“Sócrates entendeu que o mundo inteiro dele necessitava — de seu remédio, de seu 

tratamento, de seu artifício de autopreservação”. É crível que tenha imaginado: “‘Os 

instintos querem fazer papel de tirano; deve-se engendrar um contra-tirano que seja mais 

forte” (GD/CI, O Problema de Sócrates, 9, KSA 6.71). Os instintos anárquicos se voltavam 

uns contra os outros; ninguém era mais “senhor de si”. 

Sócrates tornou-se senhor de todos. Sua verdade, como moral, era um remédio para 

salvar a cultura helênica, e todos aqueles organismos doentes foram seduzidos pela razão e 

pela dialética, como se não tivessem nenhuma outra opção; mas não alcançaram a devida 

compreensão de que a doença havia sido postulada por Sócrates e Platão.  

O moralismo dos filósofos gregos a partir de Platão é determinado 

patologicamente; assim também a sua estima dialética. Razão = virtude= 

felicidade significa tão só: é preciso imitar Sócrates e instaurar, 

permanentemente, contra os desejos obscuros, uma luz diurna – a luz diurna 

da razão. É preciso ser prudente, claro, límpido a qualquer preço: toda 

concessão aos instintos, ao inconsciente, leva para baixo...(GD/CI, O 

Problema de Sócrates, 10, KSA 6.72). 

 Mas Sócrates não era médico “foi um mal-entendido”, como Nietzsche enfatiza. Ao 

julgar o método dialético como uma salvação, o filósofo grego propôs um afastamento da 

degeneração da cultura helênica; porém, desenvolveu “mais uma expressão da décadence”. 

Promoveu o “combate aos instintos” (GD/CI, O Problema de Sócrates, 11, KSA 6.73), a vida 

como ela mesma. A verdade incondicional era vista como o caminho para a felicidade. O 

corpo e seus prazeres não promoveriam nenhum conhecimento e, por isso, deveriam ser 

desprezados — uma moral desprezadora do organismo e do vir-a-ser.  

O verdadeiro médico era morte! Como podemos concluir, ele não fora um ascético, 

mas um doente, um Décadence. 

Sócrates queria morrer: – não Atenas, mas ele deu a si veneno, ele forçou 

Atenas ao veneno... ‘Sócrates não é um médico’ disse para si em voz baixa, 

‘apenas a morte é médico aqui... Sócrates apenas esteve doente por longo 

tempo...” (GD/CI, O Problema de Sócrates, 12, KSA 6.73),  

O maior erro de Sócrates Moribundo, frequentemente mencionado, reside em seu 

ataque à vida ao postular a ideia de uma alma vinculada à razão, à virtude e à felicidade em 

um mundo suprassensível. Nietzsche, por meio de Zaratustra, em sua tentativa de subverter 



79 

 

 

 

os diálogos platônicos, propõe um remédio: uma alternativa que contrasta com o pathos 

degenerativo promovido pelo filósofo grego.   

Para alcançar uma cura para esses ideais degenerativos, seria necessário atravessar o 

próprio niilismo. Somente com a morte de Deus —a dissolução de todos os valores — seria 

possível realizar uma transvaloração de todos os valores, em certo sentido, se faz necessário 

adoecer para elevar-se; o caminho para isso seria trilhado através do além-do-homem — 

Übermensch.   

Em contrapartida a tudo que Sócrates representa, enquanto filósofo e moralista, o 

além-do-homem nietzschiano não afirma a existência de um sujeito, nem sustenta uma 

dicotomia entre corpo e alma, muito menos uma dualidade metafísica. Ele se opõe a todos 

esses conceitos estabelecidos como pilares filosóficos. Ele reconhece que o homem não é 

um finale, mas um continuum de luta entre impulsos antagônicos. 

Nietzsche infere que ascensão do homem, enquanto processo evolutivo, ocorre a 

partir de toda cultura coletiva que com seus antagonismos e choques coletivos – um com o 

outro —eleva um potente além-do-homem — à ideia de progresso é uma falácia metafisica 

atrelada a uma moral domesticadora. Através dos fracos, os menos potentes emergiriam a 

elevação de tipo mais elevado.   

Num outro sentido se acha um contínuo êxito de casos particulares, nos 

mais diversos lugares da Terra nas mais diversas culturas, nos quais um 

tipo mais elevado realmente se manifesta: algo que, em relação à 

humanidade como um todo, é uma espécie de além-do-homem (AC/AC 4, 

KSA. 6.171).  

O além-do-homem emergiria dessa cultura décadence, em oposição a todos os seus 

ideais, e criaria seus próprios valores em sintonia com a vontade de potência. Ele se utiliza 

de seus próprios ideais, se apresentando pela comunicação, mas não com um linguajar 

socrático, no qual postula suas verdades e se utiliza de uma dialética, mas de maneira 

impositiva busca coagir a todos, um meio de possuir a realidade, enquanto dissolução do que 

se possui e o amor de possuir. Como assim falou Zaratustra: “o homem é uma ponte e não 

um fim” (ZA/ZA III,  De Velhas e Novas Tábuas, KSA 4.248), seu objetivo permaneceria o 

mesmo: continuar a se elevar através da luta entre impulsos.  

 Em outras palavras, o além-do-homem elevaria uma cultura, sendo do seu querer – 

em um sentido de desejar mais potência – a cura dos outros como algo mais relevante. 

Apenas assim ele poderia elevar-se ainda mais, pois o homem é um animal que precisa 

constantemente superar a si mesmo. Nietzsche, através de Zaratustra, reconhece a 



80 

 

 

 

necessidade da multiplicidade, ou seja, que cada organismo mantenha sua singularidade. No 

aforismo intitulado “Da Redenção”, ao ser interpelado pelo corcunda, que desafia Zaratustra 

a romper o silêncio sobre os aleijados, Zaratustra proclama: “ ‘ Quando se tira ao corcunda 

sua corcova, tira-lhe o espírito — é o que ensina o povo.’ ” (Za/ZA II, Da redenção, KSA 

4.170). 

O além-do-homem não estará entre os indivíduos supérfluos, os muito 

numerosos; ele não virá para promover uma mudança política. Intimamente 

ligada ao projeto de transvaloração dos valores, a noção de além-do-

homem indica a necessidade de uma completa subversão da cultura 

ocidental. (MARTON, 2016, p. 16). 

 Seu levantamento de uma cultura, se torna mais do que necessário para persuadir os 

enfermos de uma cultura adoecida pela historicidade, é necessário que os ensine a auto 

esquecer, esse é o remédio para esses enfermos.  

Redimir o passado do homem e recriar todo ‘Foi assim’, até que a vontade 

diga ‘Mas assim eu quis! Assim quererei...’— Assim denominei redenção 

para eles, apenas isso lhes ensinei a denominar redenção. (ZA/ZA III,  De 

Velhas e Novas Tábuas, KSA 4.249).   

O além-do-homem é aquele que ele eleva uma cultura enquanto afirma a vida, a 

vontade de potência e a luta de impulsos, alcançando o estado mais elevado do homem. Com 

um instinto dionisíaco, ele abraça tanto a dissolução quanto a criação, como partes de um 

continuum e não de um finale. Ele possui um amor profundo pelo destino, pelo abismo e 

pela luta. Um amor Fati. 

O estado mais elevado que um filósofo pode atingir: posicionar-se 

dionisicamente em relação à existência — minha fórmula para isso é amor 

fati... — Isso inclui entender os aspectos da existência anteriormente 

negados não apenas como necessários, mas como desejáveis: e não apenas 

como desejáveis em relação aos aspectos previamente afirmados (talvez 

como seus complementos ou pré-condições), mas por si mesmos, como os 

aspectos mais poderosos, mais frutíferos e mais verdadeiros da existência, 

nos quais sua vontade se expressa mais claramente. (NF/FP 1888, 16[32], 

KSA 13.492-493) 

Conclusão  

 

Em síntese, “O Problema de Sócrates” se configura como uma manifestação singular 

da mímesis na análise nietzschiana, encarnada na figura do Sócrates Moribundo nos diálogos 

platônicos. Aqui, a imitação não é simples repetição, mas uma transmutação de valores, um 



81 

 

 

 

espelho quebrado no qual o próprio Sócrates, em seu último suspiro, reflete não apenas a 

decadência dos instintos, mas também o nascimento equívoco de uma racionalidade que 

nega a vida.  

A vida que o tipo do Sócrates Moribundo nega não faz jus a vida como vontade de 

potência, ela se fixa por meio de uma vontade de verdade, por ser um personagem que 

transcende a outro plano e crê ser a própria realidade efetiva — instaurando assim uma 

dualidade no mundo efetivo, querendo a todo custo se afugentar em uma verdade fixa, e em 

uma metafisica otimista cansado de sua luta interna, da luta entre os quale, institui uma 

degeneração ao procurar uma autopreservação em um quantum de potência como sendo um 

sujeito, uma alma, que a partir desta pode conhecer o real. 

Dessa forma, a análise psicofisiológica nietzschiana busca investigar os resultados 

desses instintos em um organismo ou em uma cultura. Sua teoria dos impulsos faz um 

diagnóstico claro acerca do Sócrates Moribundo: para este, a vida não “valia nada”. Em 

nenhum momento nessa pesquisa, ou até mesmo nos escritos de Nietzsche, coloca-se no 

centro da investigação, à contradição acerca dos conceitos de bem, belo e justo, a noção de 

alma a felicidade ou até mesmo de uma verdade. O que nos é proposto é uma análise dos 

instintos e impulsos, tanto de organismos como de uma cultura e de como esses juízos se 

determinam como valores para à vida. Esses conceitos, e os que os precedem, são analisados 

como sintomas de um organismo em declínio. 

Afinal, como Nietzsche mesmo em sua juventude elaborou esse diagnóstico acerca 

da cultura grega em declínio ao desvelar esse arquétipo, não apenas expõe a contradição 

inerente ao socratismo, mas também revela o abismo no qual a cultura ocidental se debate 

— entre a pulsão criadora e o véu ilusório da moral, entre o dionisíaco e o apolíneo. O 

Sócrates Moribundo é, assim, a máscara trágica de um problema que persiste: como afirmar 

a vida quando a própria filosofia, em seu gesto inaugural, a nega em nome de uma verdade 

que talvez não passe de sua própria sombra. Mesmo com um fundo de metafísica do artista, 

o movimento do jovem Nietzsche é claro, ele agiu com grandes garras psicológicas ao 

examinar esse tipo do Sócrates na dissolução grega. Como a verdade que o traria não faria 

jus a coisa em si, ao contrário, seria uma verdade que partiria de si próprio, ignorando todo 

o dionisíaco, o socratismo emerge como seu princípio degenerativo.  

Dessa forma, por meio de sua dialética instaurou uma moral e corrompeu toda a 

filosofia com um ideal de “alma” como fundamento de uma episteme, ignora toda a 

multiplicidade da verdade, que agora para Sócrates se encontrava em um mundo 

suprassensível. O bom era aquele que se afastava do seu corpo e dos instintos. Em meio a 



82 

 

 

 

seus diálogos, no qual se era o mestre, pretendia lutar contra todos os instintos que estavam 

em hierarquia, intentava a anarquia dos instintos; o diagnóstico daquela cultura, segundo 

Nietzsche, era que todos estavam em declínio; os organismos estavam saturados de toda a 

luta e buscavam em Sócrates um remédio.  

A vida, para o Sócrates Moribundo, reduzia-se a uma doença. Toda a filosofia 

ocidental seguiu esse caminho, elevando-o como um pilar, um Ídolo. A cura para tal era a 

morte. Nessa cultura helênica, o filósofo grego seduziu todos os seus doentes a isso, como 

um médico que teria a cura, uma “nova luta”, pensaram. Agora, a luta não tinha a finalidade 

de permitirem-se a um vir-a-ser, mas, sim, diligenciar uma luta interna afim da degeneração 

dos instintos, promovendo a sua anarquia. Nessa anarquia, tencionavam uma 

autopreservação, fixando-se em um sujeito ou em uma verdade, buscando um fundo para o 

que é sem fundo; ou seja, a razão, como um contra-tirano, afastava-se da realidade efetiva. 

Isso era uma tragédia: não haveria um fundo, um sentido para a existência.  

Dessa maneira, também diagnosticamos os efeitos da doutrina do Sócrates 

Moribundo na cultura ocidental. A moral do ressentido, atribuída à sua própria "rebelião da 

moral escrava" que parte de uma dialética, postula uma inversão de valores na cultura grega, 

onde o bom é identificado como aquele que adere à virtude, enquanto o mau é definido como 

aquele que a nega, sendo considerado ignorante. Esse processo resulta na degeneração de 

todos os instintos que derivavam da rica tradição de uma cultura homérica. 

Assim como fez parte da própria história do niilismo, caracterizado como uma 

enfermidade histórica da décadence. Nesse contexto, ao postular uma doutrina da razão, a 

dualidade de mundos e o valor da alma, contribuiu para a construção de sistemas de 

pensamento e crenças que pereceram diante da morte de Deus. Os seguidores dessa razão 

estabeleceram a verdade como divindade, e o conflito entre diferentes interpretações acabou 

degenerando o sentido existencial, onde a própria vontade de potência preferia querer o nada, 

do que nada querer. 

Mas Sócrates não foi um ascético; embora tenha proposto a dialética como um meio 

para a dissolução dos instintos, ele não ocupava a posição de sacerdote. Ele não ofereceu um 

remédio, mas sim o phármakon da dissolução grega. Para o Sócrates Moribundo, a doença 

era a própria vida, e o verdadeiro remédio, a morte. 

Dessa maneira, retratamos o que Nietzsche concebe como o remédio eficaz para toda 

essa enfermidade: aquilo que, em sua juventude, foi abordado como o gênio e, na maturidade 

de seu pensamento, desvela-se como o além-do-homem. Este emerge como uma figura capaz 

de conduzir os organismos e uma cultura à superação, tanto de si mesmos quanto dos 



83 

 

 

 

enfermos, buscando elevar-se cada vez mais. Ele é apresentado como um médico que se 

lança em um rio contaminado pelos doentes que, afundando, seguiram a doutrina socrática, 

ensinando-os a verdadeira redenção, o esquecimento. Tal movimento é indispensável para 

que todos os pilares do pensamento grego sejam transvalorados, permitindo que ele emerja 

com suas próprias ideias em meio ao desespero ocasionado pela morte de Deus. Somente ele 

ama a vida, aceita o destino e afirma o Amor Fati. 

Portanto, concluímos que Nietzsche, em sua análise psicofisiológica, faz um 

diagnóstico da figura de Sócrates Moribundo como um típico exemplo de Décadence — ele 

não atribuiu um valor à sua vida, não afirmou a vida em si. Sócrates incentivava a anarquia 

dos instintos, negava a vida e promovia seu declínio. Essa postura representa um declínio 

filosófico ao tratar a dialética na busca por uma verdade metafísica, bem como um declínio 

moral ao definir a concepção de bem por meio de virtudes que derivam da razão. Sua 

incapacidade de canalizar os impulsos racionais e não racionais de forma equilibrada, que 

permitisse uma hierarquia em seu pensamento, levou à degeneração ao promover uma 

anarquia e a um declínio dos impulsos. Sócrates Moribundo exemplifica, assim, o phatos 

Décadence. 

Referências: 

Referências De Friedrich Nietzsche 

NIETZSCHE, Friedrich. A Gaia Ciência. Tradução, notas e posfácio Paulo César de Souza. 

— 1° ed. — São Paulo: Companhia de Bolso,2016. 

NIETZSCHE, Friedrich. Assim Falou Zaratustra: um livro para todos e para ninguém. 

Tradução, notas e posfácio Paulo César de Souza.— 1° ed. — São Paulo: Companhia de 

Bolso, 2007. 

NIETZSCHE, Friedrich. Aurora: Reflexões sobre os preconceitos morais. Tradução, notas 

e posfácio Paulo César de Souza. — 1° ed. — São Paulo: Companhia de Bolso, 2016 

NIETZSCHE, Friedrich. O Nascimento da Tragédia ou helenismo e pessimismo. Tradução, 

notas e posfácio Paulo César de Souza. — 1° ed. — São Paulo: Companhia de Bolso,2016. 

NIETZSCHE, Friedrich. Coleção Os pensadores, vol. XXXII. Tradução Rodrigues Torres 

Filho. São Paulo: Abril Cultural, 1974. 

NIETZSCHE, Friedrich. Crepúsculo dos ídolos, ou Como se filosofa com o martelo. 

Tradução, notas e posfácio Paulo César de Souza. — 1° ed. — São Paulo: Companhia de 

Bolso, 2017. 

NIETZSCHE, Friedrich. Fragmentos póstumos: 1884-1885: volume. Trad. Marco Antônio 



84 

 

 

 

Casanova. – Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2015. 

NIETZSCHE, Friedrich. Introdução ao estudo dos diálogos de Platão. Tradução Marcos 

Sinésio Pereira Fernandes e Francisco José Dias de Moraes. São Paulo: Martins Fontes, 2020 

 NIETZSCHE, Friedrich. Kritische Studienausgabe. 15 Bände. Herausgegeben von Giorgio 

Colli und Mazzino Montinari. Berlin/New York: de Gruyter, 1988. 

 

 Referencias de Platão  

 

PLATÃO. A República. Tradução Maria Helena da Rocha Pereira. 15. Ed. Lisboa: Fundação 

Calouste Gulbenkian, 2017. 

PLATÂO. Diálogos; Vol. V - Fedro-Cartas, O Primeiro Alvibíades. Tradução de Carlos 

Alberto Nunes, PA: Editora Universitaria UFPA, 1975.  

PLATÃO. Fédon. Tradução. introdução, versão do grego e notas de Maria Teresa Schiappa 

de Azevedo. Coimbra, Livraria Φinerva, 1988. 

PLATÃO. Fedro, Eutífron, Apologia de Sócrates, Críton, Fédon. Trad. Edson Bini. Bauru, 

SP: Edipro, 2008. 

PLATÃO. Górgias, Eutidemo, Hípias Maior e Hípias Menor. Trad. Edson Bini. Bauru, SP: 

EDIPRO, 2007. 

PLATÃO. Ion. Tradução, introdução e notas de Monique CANTO, Paris, Flammarion, 2001 

Ion, tradução, introdução e notas de Monique CANTO, Paris, Flammarion, 2001 

PLATÂO. Fédon. Os pensadores. Tradução de Jorge Paleikat e João cruz Costa. São Paulo: 

Victor Civita, 1972. 

 

Referencias Secundárias 

 

AMUSQUIVAR JUNIOR, Newton Pereira. A filosofia grega entre o pessimismo e o trágico: 

uma polêmica na interpretação de Nietzsche sobre Anaximandro e Heráclito. 1. ed. São 

Paulo: Editora Dialética, 2024 

CORDEIRO, Robson. O Corpo Como Grande Razão: Análise do Fenômeno do Corpo no 

Pensamento de Friedrich Nietzsche. 1° Edição — São Paulo:Editora ANNABLUM, 2012, 

Cordeiro, R. C. (2020). Arte e Pessimismo em “O Nascimento da Tragédia”. Aufklärung: 

Journal of Philosophy, 7(esp), p.83–96. 



85 

 

 

 

Dorion L-A, Morrison DR. The Rise and Fall of the Socratic Problem. In: The Cambridge 

Companion to Socrates. Cambridge Companions to Philosophy. Cambridge University 

Press; 2010:1-23. 

FREZZATTI Jr., W. A. A fisiologia de Nietzsche: a superação da dualidade cultura / 

biologia. Ijuí: Editora da UNIJUÍ, 2006. 

FREZZATTI JR, W. A. . Antagonismos e aproximações entre Zaratustra e Sócrates. Estudos 

Nietzsche, v. 1, p. 61-72, 2010. 

FREZZATTI JR, W. A. . Nietzsche e a Biologia: uma proposta de investigação. In: Vânia 

0Dutra de Azeredo; Ivo da Silva Jr.. (Org.). Nietzsche e a interpretação. 0ed.Curitiba / São 

Paulo: CRV / Humanitas, 2012, v. 0, p. 177-194. 

FREZZATTI JR., Wilson Antonio. Nietzsche e a psicofisiologia francesa do século XIX. 

São Paulo: Humanitas, 2019.  

FREZZATTI JR., W. A. (2008). “O PROBLEMA DE SÓCRATES”: um exemplo da 

fisiopsicologia de Nietzsche. Revista De Filosofia Aurora, 20(27), 303–320. 

FREZZATTI JR, W. A. . O Sócrates de O nascimento da tragédia: o início e a transmutação 

da cultura teórica. Eleutheria , v. 2, p. 114-124, 2017. 

GIACÓIA JR., Osvaldo. O Platão de Nietzsche, o Nietzsche de Platão; In: Cadernos 

Nietzsche, volume 3, p. 23-26, São Paulo: EDUSP, 1997 

HEIDEGGER, Martin. Nietzsche I. Tradução de Marco Antônio Casanova-2. ed. — Rio de 

Janeiro: Forense Universitária, 2010. 

KANT, Immanuel. Crítica da Faculdade do Juízo. Tradução de Valerio Rohden e António 

Marques. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 1993 

KANT, Immanuel. Crítica da Razão Pura. Tradução de Manuela Pinto dos Santos. Lisboa: 

Fundação Calouste Gulbenkian,2001 

MARTON, Scarlett. . A morte de Deus e a transvaloração dos valores. Hypnós, São Paulo, 

v. 5, p. 133-143, 1999. 

MARTON, Scarlett. Do dilaceramento do sujeito à plenitude dionisíaca. Cadernos Nietzsche 

, v. 25, p. 53-82, 2009. 

MARTON, Scarlett. . O eterno retorno do mesmo, 'a concepção básica de Zaratustra'. 

CADERNOS NIETZSCHE , v. 37, p. 11-46, 2016. 

MARTON, Scarlett. Nietzsche: a transvaloração dos valores. São Paulo: Moderna, 1993. 

MARTON, Scarlett. . Por uma genealogia da verdade. Discurso. Departamento de Filosofia 

da FFLCH da USP , São Paulo, v. 9, p. 63-80, 1979. 



86 

 

 

 

MELO NETO, João Evangelista Tude de. Nietzsche À Luz dos Antigos: A Cosmologia. São 

Paulo: Editoria Unifesp, 2020 

MELO NETO, João Evangelista Tude de. Nietzsche À Luz Dos Antigos: a Transvaloração 

dos Valores. Curitiba: Editoria CRV, 2022 MELO NETO, João Evangelista Tude de. 

Nietzsche à luz dos antigos: a cosmologia. São Paulo: Editoria Unifesp, 2020 

MÜLLER-LAUTER, Wolfgang. Nietzsche: sua filosofia dos antagonismos e os 

antagonismos de sua filosofia. São Paulo: Ed. da Unifesp, 2009. 

SCHOPENHAUER, Arthur. O mundo como vontade e como representação, I tomo. 

Tradução, apresentação, notas e índices de Jair Barboza. - São Paulo: Editora UNESP, 2005 

SCHOPENHAUER, A. O mundo como vontade e representação. Tomo II. Tradução de 

Eduardo Ribeiro da Fonseca. Curitiba: Ed. da UFPR, 2014 


