
 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA – UFPB 

CENTRO DE CIÊNCIAS JURÍDICAS – CCJ 

CURSO DE DIREITO 

 

 

 

 

 JENIFFER CLAUDINO FERREIRA 

 

 

 

 

EUTANÁSIA À LUZ DO PRINCÍPIO DA DIGNIDADE HUMANA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

JOÃO PESSOA 

2014  



 
 

JENIFFER CLAUDINO FERREIRA 

 

 

 

 

 

EUTANÁSIA À LUZ DO PRINCÍPIO DA DIGNIDADE HUMANA 

 

 

Trabalho de Conclusão de Curso apresentado ao 

Curso de Direito do Centro de Ciências Jurídicas 

da Universidade Federal da Paraíba, como 

exigência parcial da obtenção do título de 

Bacharel em Ciências Jurídicas.  

 

Orientador: Prof. Me. José Baptista de Mello Neto 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

JOÃO PESSOA 

2014 

  



 
 

  

 

Ferreira, Jeniffer Claudino . 

 

F383e       Eutanásia à luz do princípio da dignidade humana  /  Jeniffer Claudino 

Ferreira  –  João Pessoa, 2014. 

               54f. 

             Monografia (Graduação) – Universidade Federal da Paraíba. Centro  

de Ciências Jurídicas, 2014. 

                Orientador: Prof. Msc. José Baptista de Mello Neto. 

                  

                   1. Eutánasia.  2. Direitos Humanos.  3. Bioética e Biodireito. 4. 

Dignidade da Pessoa Humana. I. Mello Neto, José Baptista. II.Título.                                                                        

 

 

BSCCJ/UFPB                                                             CDU – 342.7 

 

 

   



 
 

JENIFFER CLAUDINO FERREIRA 

 

 

 

 

 

 

EUTANÁSIA À LUZ DO PRINCÍPIO DA DIGNIDADE HUMANA 

 

 

 

 

Trabalho de Conclusão de Curso apresentado ao 

Curso de Direito do Centro de Ciências Jurídicas 

da Universidade Federal da Paraíba, como 

exigência parcial da obtenção do título de 

Bacharel em Ciências Jurídicas.  

 

Orientador: Prof. Me. José Baptista de Mello Neto 

 

 

 

Banca Examinadora:    Data de Aprovação: ______________ 

 

_______________________________________________________________ 

Prof. Me. José Baptista de Mello Neto (Orientador) 
 
 

_______________________________________________________________ 
Examinador 2 

 
 

_______________________________________________________________ 
Examinador 3 

 
  



 
 

 

AGRADECIMENTOS 

 

Primeiramente, agradeço à minha mãe, por ser meu raio de luz diário e prover o 

amor incondicional que lhe é peculiar, ao meu pai, por todo suporte, afeição e 

encorajamento, orgulhando-se sempre dos meus feitos. Agradeço pelos amigos que 

fiz durante esses cinco anos, especialmente a Melca Pontes, Daniela Tavares, 

Danielle Costa, Marina Belmont, Mariella Nery e Raissa Urquiza, pela construção de 

uma amizade que extrapolou os muros da vida acadêmica e que espero levar pelo 

resto da vida. Aos demais amigos e familiares que, de alguma forma me ajudaram a 

suportar todo o estresse e as preocupações provenientes do estudo universitário. Ao 

meu Companheiro, Helder, pela paciência, carinho e amor dedicados ao longo de 

todos esses anos. Ao meu orientador, amigo e Prof. Ms. José Baptista de Mello 

Neto, por me fazer enxergar uma nova realidade dentro da Universidade, 

mostrando-me que vale a pena lutar pelos ideais e assim almejar a construção de 

uma sociedade melhor, além de toda ajuda e presteza que me foi dada no decorrer 

do curso. Enfim, agradeço a todos aqueles que, direta ou indiretamente, guiaram os 

meus passos para a conclusão deste árduo trabalho e para a minha formação 

universitária. 

  



 
 

RESUMO 

 

O presente trabalho monográfico versa sobre a possibilidade de se legalizar a prática da 

eutanásia no Brasil e se dispõe a refletir sobre a eutanásia e o princípio da dignidade da 

pessoa humana, uma vez que ele traz em si o valor maioral que concentra os demais 

princípios fundamentais do homem. Pretende-se alcançar o propósito da presente 

monografia, através da exploração bibliográfica em textos, livros, periódicos e na legislação 

brasileira. Praticada desde a Antiguidade, a Eutanásia caracteriza-se pelo ato de matar 

alguém que se encontra em grande sofrimento, a pedido deste. Indaga-se a posição da ética 

médica de impelir tratamentos fúteis a pacientes em situação terminal que não possuem 

expectativa de cura. Propõe-se então uma análise que se alinhe pelos ensinamentos da 

Biotética e Biodireito com o intuito de lidar com a morte de forma mais digna. Atentando, 

dessa forma, o maior postulado da democracia, o fundamento de toda a existência ética do 

ordenamento jurídico: O Princípio da Dignidade da Pessoa Humana. 

 

Palavras-chave: Eutánasia. Direitos Humanos. Bioética e Biodireito. Dignidade da Pessoa 

Humana.  

  



 
 

SUMÁRIO 

 

 

1 INTRODUÇÃO ____________________________________________________ 8 

2. ASPECTOS GERAIS SOBRE A EUTANÁSIA __________________________ 10 

2.1 BREVE HISTÓRICO _____________________________________________ 10 

2.2 CONCEITO ____________________________________________________ 14 

2.2.1 Distanásia ___________________________________________________ 16 

2.2.2 Mistanásia ___________________________________________________ 17 

2.2.3 Ortotanásia __________________________________________________ 18 

2.2.4  Suicídio assistido _____________________________________________ 19 

2.2.5 Outras concepções jurídicas ____________________________________ 20 

2.3 EUTANÁSIA NO DIREITO BRASILEIRO _____________________________ 21 

2.3.1 Resolução nº. 1.805/2006 do CFM ________________________________ 22 

3.  ÉTICA E EUTANASIA ____________________________________________ 25 

3.1 ÉTICA E MORAL ________________________________________________ 25 

3.2. BIOÉTICA E BIODIREITO ________________________________________ 26 

3.3 QUESTÕES DE ÉTICA MÉDICA ____________________________________ 28 

3.4  EUTANÁSIA E AS GRANDES RELIGIÕES DO MUNDO ________________ 29 

3.4.1 Cristianismo __________________________________________________ 30 

3.4.2 Judaísmo ____________________________________________________ 31 

3.4.3 Budismo _____________________________________________________ 32 

3.4.4 Islamismo ____________________________________________________ 33 

4. DIGNIDADE DA PESSOA HUMANA: ALGUMAS CONSIDERAÇÕES _______ 34 

4.1 DEFINIÇÃO DE DIGNIDADE HUMANA ______________________________ 34 

4.2 VONTADE GERAL E VONTADE INDIVIDUAL _________________________ 36 

4.3  PRINCÍPIO CONSTITUCIONAL DA DIGNIDADE DA PESSOA HUMANA ___ 38 

4.4 DEMAIS PRINCÍPIOS APLICADOS À EUTANÁSIA ____________________ 39 

4.4.1 Princípio da Autonomia ________________________________________ 40 

4.4.2 Princípio da Beneficência _______________________________________ 42 

4.4.3 Princípio da Justiça ___________________________________________ 43 

4.5 DIGNIDADE HUMANA E DISPONIBILIDADE DA VIDA __________________ 44 

4.5.1 Direito a Morrer com Dignidade __________________________________ 46 

4.5.2 Santidade e Valor Intrínseco da Vida _____________________________ 48 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS _________________________________________ 51 

6 REFERÊNCIAS ___________________________________________________ 53 

 



8 
 

  

1 INTRODUÇÃO  

 

O referido trabalho intenciona estudar a prática da eutanásia, visto que 

se trata de uma questão complexa, polêmica e assunto de inúmeras 

discussões envolvendo diversos setores da sociedade que divergem a respeito 

do tema. 

De acordo com a sua etimologia, a palavra Eutanásia significa: boa 

morte, mas também é conhecida por outras expressões, como Morte Tranqüila, 

Morte, Calma, Morte Apropriada, todas com um mesmo ponto comum. 

Este termo foi modernizado pelo filósofo inglês Francis Bacon, que 

defendia a Eutanásia como função dos médicos para evitar que enfermos 

incuráveis e atormentados sofressem ainda mais, dando-lhes uma morte com 

dignidade.O vocábulo, atualmente, passou a ser utilizado para designar a 

morte deliberada de uma pessoa que sofre de enfermidade incurável ou muito 

penosa, sendo vista como meio para suprir a agonia demasiadamente longa e 

dolorosa de paciente terminal. 

Ora, a Eutanásia seria uma forma de manter a dignidade do enfermo 

na sua hora final, evitar maiores sofrimentos e humilhações que 

inevitavelmente padeceria se este fosse mantido vivo contra o seu desejo. 

Cumpre-se observar até que ponto a autonomia da vontade, a 

beneficência e a justiça interagem com o direito à vida; assim como a 

tipificação da eutanásia no Direito Penal Brasileiro; além das implicações 

religiosas e éticas acerca do tema. Ou seja, estudar a eutanásia como forma de 

promover a Dignidade da Pessoa Humana nos seus diversos aspectos. 

O objetivo do trabalho é a análise dos aspectos referentes à eutanásia, 

enfocando as questões éticas e sociais envolvendo a sua adoção ou não. 

Almeja-se ainda, propor que se pense a respeito do tema à luz do princípio 

constitucional da dignidade da pessoa humana, visto que este princípio traz em 

si um valor memorável que atrai o conteúdo de todos os demais direitos 

fundamentais do homem, buscando comprovar a importância da eutanásia 

como direito humano no que concerne à Constituição Federal, uma vez que é 

na Carta Magna que constam seus princípios estruturais. 

Como método de procedimento, elegeu-se método bibliográfico, tendo 

como fonte a análise de variadas obras de autores renomados, artigos 



9 
 

  

publicados em revistas e sítios virtuais na internet, notícias de jornais, filmes, 

documentários, palestras e jurisprudências sobre o assunto abordado. 

Portanto, o resultado da pesquisa ora exposta cinge-se a uma 

monografia de compilação que consiste na exposição do pensamento dos 

vários autores que escreveram sobre o tema escolhido. 

O presente trabalho é dividido em três capítulos: o primeiro trata dos 

aspectos gerais do problema, seu conceito, sua origem, suas classificações, e 

a forma que ela é tratada no direito nacional; em um segundo momento, 

aborda-se os aspectos ética e religiosos atinentes ao problema; o terceiro 

capítulo estuda a Dignidade da Pessoa Humana como objetivo final a ser 

atingido pela eutanásia, a relação entre a dignidade da pessoa humana e o 

sistema normativo e principiológico jurídico; assim como sua relação com 

princípios como a autonomia, a beneficência, e a justiça; além de estabelecer 

um paralelo entre a dignidade humana na hora da morte com a disponibilidade 

da vida.  



10 
 

  

  

2. ASPECTOS GERAIS SOBRE A EUTANÁSIA 

 

2.1 BREVE HISTÓRICO 

 

Os antigos praticavam a eutanásia em ampla escala, inclusive eutanásia 

social ou mistanásia, também chamada de eugenia, técnica de “higienização” 

ou profilaxia social, hoje consideravelmente condenada pela maioria dos países 

ocidentais. Técnica congênere, a eugenia consiste na eliminação de pessoas 

portadoras de deficiências, doenças graves ou idosos em fase terminal.  

A eutanásia e a eugenia foram práticas recorrentes entre diversos povos 

primitivos, dentre os quais os Celtas, Fueguinos (indígenas sul-americanos). A 

Grécia e Roma antigas realizavam deliberadamente a eutanásia e o suicídio 

assistido. Na ilha grega de Cós, por exemplo, eram levados os velhos a uma 

festa, onde lhes ofereciam veneno. Em Atenas, igualmente, o Senado tinha o 

poder absoluto de decidir sobre a eliminação de velhos e incuráveis, dando o 

conium maculatum – bebida venenosa, em cerimônias especiais. Em Esparta, 

os recém-nascidos mal formados eram lançados do Monte Taijeto. Maria 

Helena Diniz corrobora: 

 
Entre os povos primitivos era admitido o direito de matar doentes e 
velhos, mediante rituais desumanos. O povo espartano, por exemplo, 
arremessava idosos e recém-nascidos deformados do alto do Monte 
Taijeto. [...] os guardas judeus tinham o hábito de oferecer aos 
crucificados o vinho da morte ou vinho Morriam [...] Os brânames 
eliminavam recém-nascidos defeituosos, por considerá-los 
imprestáveis aos interesses comunitários. Na Índia, lançavam no 
Ganges os incuráveis [...] Os celtas matavam crianças disformes, 

velhos inválidos e doentes incuráveis. 
1 

 
 Para os filósofos, Platão, Sócrates e Epicuro era concebível a ideia que 

o sofrimento agonizante de uma doença sem cura, justificaria o homicídio. 

Platão encorajava velhos, enfermos incuráveis e os deficientes mentais a se 

matarem para ajudar a sociedade a progredir economicamente. 

Estas discussões não ficaram restritas apenas a Grécia. Cleópatra VII 

(69ªa.C. - 30ª. C.) criou no Egito uma "Academia" para estudar formas de morte 

menos dolorosas. Na Índia os doentes sem perspectiva de cura eram lançados 
                                                           
1
 DINIZ, Maria Helena. O estado atual do Biodireito. 6ª Edição, São Paulo: Ed. Saraiva, 2009, 

p. 386. 



11 
 

  

no rio Ganjes. Diversos povos, como os celtas, por exemplo, tinham por hábito 

que os filhos matassem os seus pais quando estes estivessem velhos e 

doentes.  

Povos nômades e alguns índios brasileiros matavam velhos, doentes e 

feridos para que os mesmos não ficassem abandonados à sorte e às feras, 

nem tampouco fossem trucidados pelos inimigos. A eutanásia e o suicídio 

aparecem até mesmo na Bíblia: O Rei Saul, ferido em batalha, lançou-se sobre 

a sua própria espada com a intenção de se matar, mas não conseguiu. Depois 

solicitou a um amalecita que lhe tirasse a vida. 

Mas, durante este lapso histórico terminado em 476, com a queda do 

Império Romano do Ocidente, a prática da eutanásia também tinha seus 

combatentes, dentre eles, o mais notório era Hipócrates, que asseverava em 

seu juramento a proibição de oferecer qualquer remédio mortal ou conselho 

que induzisse a morte. Até mesmo nos dias atuais, os médicos prestam este 

juramento antes de serem conduzidos à profissão. 

No decorrer do tempo, o procedimento da eutanásia foi se voltando para 

a prática medicalizada, em que a função do médico era essencial para o 

instituto, Hipocrátes, em seu cospo textual: 

 
A medicina consiste em afastar por completo os padecimentos dos 
que estão enfermos e mitigar as dores de sua enfermidade, e não 
tratar os já dominados por enfermidades, conscientes de que em tais 
casos a medicina não tem poder

2 

 
O Estoicismo também defendia a medicalização do ato, asseverando, 

através de Sêneca, que “não se dará a morte, caso se trate de uma 

enfermidade que pode ser curada e não danifica a alma; não se matará por 

causa das dores, mas quando a dor impede tudo aquilo pelo que se vive ”3. 

Outros representantes desta etapa foram o inglês Francis Bacon, que 

atualizou o sentido da palavra eutanásia, tratando-a pelo modo de como o 

moribundo pode deixar a vida. Assim como São Tomás Morus, o patrono 

celeste dos estadistas e políticos, que em sua obra Utopia defendia a luta para 

aliviar as dores dos pacientes, afirmando que: 

 

                                                           
2
 PESSINI, Leo e BARCHIOFONTAINE, Christian Paul de. Problemas Atuais de Bioética. 
São Paulo: Edições Loyola, 2000, p. 288. 

3
 Ibid, p. 288-289.   



12 
 

  

Se a enfermidade não é somente incurável, mas significa um 
tormento e um martírio contínuo, os sacerdotes e as autoridades 
devem dizer a tal enfermo que, dado que não é capaz de assumir as 
exigências da vida e é um peso para os outros – e insuportável para 
si próprio [...] –, não se deve obstinar em alimentar a epidemia e o 
mal e não deve titubear em morrer, pois a vida para ele é um 
tormento

4
. 

 

A terceira etapa de evolução do instituto corresponde ao período atual, 

em que a eutanásia é centrada na vontade do paciente, regida pelos princípios 

da autonomia da vontade e da autodeterminação, em que cada um tem o 

direito a sua própria morte. Até o advento desta terceira fase, a eutanásia era 

praticada em função de diversos outros fatores, quer sejam econômicos, 

políticos ou sociais. Nesta fase, o ponto decisivo está na capacidade do 

enfermo de tomar decisões por si. 

 
A alternativa básica é saber se a provocação da é ou não desejada 
pelo paciente. Em caso afirmativo, ocorre um suicídio assistido. Não 
há razão nenhuma para condenar eticamente esse ato, se o paciente 
estava em perfeita consciência da sua situação e manifestou 

livremente seu pleno consentimento
5
. (grifo nosso) 

 

É a partir desta mudança de foco, que surge o que é chamado de 

consentimento informado, em que o paciente tem o direito “a decidir [...] a 

respeito das intervenções que se realizam no próprio corpo, isto é, a respeito 

da saúde e da enfermidade” 6, o direito a própria morte. 

Ao tratar do tema, é lugar comum citar os usos dos povos antigos, cuja 

sensibilidade ética tanto se distanciava da nossa. Mas, também é possível 

reportar a povos modernos - contemporâneos, por exemplo - basta que se cite 

a Holanda, ou mesmo do Japão, através de um ritual chamado seppuku ou, 

popularmente, harakiri, cometido por samurais que perdiam a honra, em que o 

samurai cometeria o suicídio introduzindo uma adaga em seu abdômen, 

enquanto um companheiro cortava a sua cabeça no momento da agonia. 

Napoleão Bonaparte, na campanha do Egito, pediu ao médico, que matasse os  

                                                           
4
 MORUS, Tomás. apud. Ibid, p. 289-290. Nota 2. 

5
 COMPARATO, Fábio Konder. Ética: direito, moral e religião no mundo moderno. São 

Paulo: Companhia da Letras, 2006, p. 478. 
6
 PESSINI, Leo e BARCHIOFONTAINE, Christian Paul de. op. cit., p. 290. Nota 2. 



13 
 

  

soldados atacados pela peste, tendo o cirurgião respondido que o médico não 

mata, sua função é curar 7. 

É possível, finalmente, citar o exemplo da Alemanha Nazista, que institui 

a “eutanásia não-voluntária” para adultos deficientes, negros, judeus, ciganos e 

homossexuais. Milhões de pessoas foram mortas com esta eutanásia 

eugênica. 

Em 1934, o Uruguai tornou-se o primeiro pais do mundo a liberar o autor 

de eutanásia em virtude de homicídio piedoso. Em 1993, a Holanda aprova 

uma lei que impede que os médicos que pratiquem a eutanásia ou o suicídio 

assistido sejam processados. Mesmo assim a eutanásia ainda constitui crime. 

Em 2000, a Câmara Baixa do parlamento holandês aprova uma lei que legaliza 

a eutanásia e o suicídio assistido. 

Na atualidade, retoma-se a discussão a cerca da eutanásia em prol do 

paciente terminal, não mais para beneficio da sociedade. Mas sim, como forma 

de abreviar um sofrimento desnecessário, por motivo de compaixão e piedade. 

Esta discussão ganhou destaque através de seu defensor, o Dr. Jack 

Kevorkian (Pontiac, Michigan, 26 de maio de 1928 — Detroit, 3 de junho de 

2011) médico estadunidense, protagonista do filme “Você não conhece Jack”, 

produzido pela HBO8. Sua história de vida é o tema central da trama, uma 

história de luta à defesa do direito ao suicídio assistido para todos. O médico 

patologista muitas vezes foi mal compreendido, ganhando o apelido de Dr. 

Morte.  

O protagonista, nos Estados Unidos, já praticou mais de 130 suicídios 

assistidos, a requerimento de seus pacientes, o que resultou em sua 

condenação. Jack Kevorkian acreditava que o ser humano tinha o direito de 

morrer com dignidade, isto é, de que as pessoas tinham o direito de evitar uma 

morte sofrida e demorada e terminar suas vidas com a ajuda de um médico 

que lhe assegurasse uma morte tranquila, escolhendo a forma de como 

encerrar a vida diante de doenças terminais. Para isto o médico inventou a 

“máquina do suicídio”, que consistia em uma maneira indolor e rápida para se 

                                                           
7
 COELHO, Milton Schmitt. Eutanásia: uma análise a partir de princípios éticos e 
constitucionais. Disponível em <http://jus2.uol.com.br/doutrina/texto.asp?id=2412>. Acesso 
em 20 de jan. 2014.. 

8 VOCÊ não conhece o Jack.  Direção: Barry Levinson, Produção: Scott Ferguson. 

Detroit(EUA): HBO, 2010, DVD, 134 minutos. 



14 
 

  

acabar com a vida. Posteriormente, o médico foi condenado à prisão, mas em 

nenhum momento deixou de defender esta prática, e assim dizia: "Quando sua 

consciência disser que a lei é imoral, não siga a lei”. 

Na Suíça associações como a EXIT existem para prestar assistência aos 

doentes que, para não prolongar uma dolorosa agonia, pretendem pôr fim às 

suas vidas através do suicídio assistido. Há mais de vinte anos que equipes de 

voluntários acompanham doentes crônicos e portadores de deficiências graves 

em direção a uma saída que consideram mais digna. 

Para ilustrar esse procedimento, o diretor de filme Fernand Melgar 

produziu um documentário “EXIT - LE DROIT DE MOURIR”9 acompanhando 

todos os passos de um processo longo e delicado, em que uns e outros 

enfrentam a morte. Não como um tabu, nem com um fim inaceitável, mas como 

uma libertação. Numa sociedade que tende a tudo controlar, eles colocam uma 

questão de ordem íntima: escolher a forma como se quer morrer não será a 

última manifestação de liberdade que lhes é concedida?  

Morrer é biológico, é natural. Então até que ponto seria ético a 

postergação da morte? Será ético manter o paciente terminal a todo custo, 

mesmo que através de tratamento degradantes e humilhantes? 

 

2.2 CONCEITO 

 

Já é bastante conhecida a etimologia da palavra Eutanásia, eu significa 

bom, belo, enquanto tánathos significa morte, logo, temos, assim, boa morte. A 

origem do termo pode ser atribuída a corrente filosófica grega do Estoicismo, 

que aceitava que o sábio podia e devia assumir sua própria morte quando a 

vida não tivesse mais sentido para ele. 

Este é o significado literal da palavra, mas só com o filósofo Francis 

Bacon, no século XVII é que o termo ganhou sua conotação atual, de morte 

suave, sem sofrimento, sem dor. Ou seja, aliviar o sofrimento de uma pessoa 

enferma, que não possua esperanças de vida em condições dignas e humanas 

pelo ato de pôr fim a sua vida. Para Paulo Lúcio Nogueira: 

 

                                                           
9
 EXIT O Direito de Morrer. Direção: Fernand Melgar, Produção: Jean – March Henchoz. Suiça, 

2005, DVD, 55 minutos. 



15 
 

  

O que se deve entender, portanto, por eutanásia é a atenuação dos 
sofrimentos do moribundo ou sua abreviação através de 
medicamentos que representem alívio. Várias são as conceituações 
de eutanásia, mas podem ser resumidas por boa morte ou morte que 
liberta do sofrimento um doente incurável ou uma pessoa com dores 
físicas intoleráveis e persistentes, incapazes de ser atenuadas por 

medicamentos.
10

 

 

Neste caso, a eutanásia seria justificada como uma forma de evitar um 

sofrimento acarretado por um longo período de doença. 

Para Roxana Borges11, a verdadeira eutanásia é aquela praticada em 

doente com doença incurável, em estado terminal e que passa por forte 

sofrimento e motivada por compaixão e piedade. Consequentemente, o cerne 

da questão está na intenção da ação, que deve ser fundamentado em 

relevante valor social e moral, um ato de compaixão e piedade. Desta forma, o 

sentido eutanásia atua sobre a morte antecipando-a, ao invés de deixar o óbito 

acontecer naturalmente. 

Luiz Flávio Gomes, com precisão, define o conceito de eutanásia, ao 

colocar que a eutanásia nada mais é do que a prática de um ato em que se 

abrevia a vida de um enfermo incurável, a seu pedido e em razão do seu 

insuportável sofrimento, de maneira controlada e assistida.12 

Engana-se aquele que pensa que a Eutanásia é simplesmente uma 

questão médica, pois ela se envereda pelos caminhos da moral, da religião e 

mais especificamente do direito, na medida em que trata da disponibilidade do 

bem mais importante da humanidade, a vida, condição sine que non do Direito. 

Sendo assim, deve-se levar em consideração a saúde do paciente, ou seja, 

seu estado de equilíbrio físico, mental, biológico ou social.  

Otho Sidou define juridicamente a eutanásia como: “[...] Prática de 

abreviar sem dor ou sofrimento, a vida de um doente a quem a medicina ainda 

não oferece a possibilidade de cura”.13 Desta forma, se essa prática é realizada 

                                                           
10

NOGUEIRA, Paulo Lúcio. EM DEFESA DA VIDA – Aborto – Eutanásia – Pena de Morte -  

Suicídio Violência/Linchamento. São Paulo: Saraiva, 1995. P.42 
11

BORGES, Roxana Cardoso Brasileiro.  DIREITO DE MORRER DIGNAMENTE: eutanásia, 

ortotanásia, consentimento informado, testamento vital, análise constitucional e penal e direito 

comparado. In:  Biodireito: Ciência  da  vida, os  novos desafios. São Paulo: Editora Revista 

dos Tribunais, 2001. 
12

GOMES, Luiz Flávio. Eutanásia e o novo Código de ética Médica. JusNavigandi, Teresina, 

ano 13, n. 2310, 28 out 2009. Disponível em:< 

http://jus2.uol.com.br/doutrina/texto.asp?id=13754>. Acesso em: 11 jan. 2014. 
13

 Dicionário jurídico: Academia Brasileira de Letras Jurídicas/J.M OthoSidou. 9. ed. Rio de 



16 
 

  

por outro motivo, o de desocupar leitos, por exemplo, ou qualquer outro que 

não seja pensando primordialmente no paciente, esses atos não se 

caracterizaria na prática da eutanásia, mas sim, tratar-se-ia de mistanásia ou 

eutanásia social. 

É necessário frisar que a eutanásia não tem como finalidade a eugenia. 

Não é um método de eliminação dos mais fracos, enfermos ou portadores de 

alguma deficiência. O intuito da eutanásia é proporcionar uma morte tranquila 

àquele que sofre de uma moléstia incurável, no momento em que a doença já 

começa a privar-lhe da sua dignidade e gerar um profundo sofrimento. 

Entende-se por paciente terminal, aquele que apresenta estado 

irreversível e que apresenta alta probabilidade de morrer em um futuro 

relativamente próximo. Neste caso, o óbito é uma questão de tempo. 

A eutanásia resume-se, portanto, em uma intenção, em um ato 

deliberado, que pode gerar uma eutanásia passiva ou ativa. A “eutanásia ativa” 

é aquela praticada através de uma ação positiva, podendo ser executada por 

parente próximo da vítima ou pelo médico que a acompanha – para alguns, 

homicídio assistido. 

A “eutanásia passiva” é praticada através de uma omissão, ou seja, na 

suspensão do tratamento ou dos procedimentos que estão prolongando a vida 

do paciente terminal. Na maioria dos casos, manter-se-ia apenas as medidas 

paliativas visando a atenuação da dor.  

De se observar que a terminologia envolvida neste estudo sofreu 

variações ao longo do tempo e de acordo com cada autor. Termos como 

distanásia, ortotanásia, mistanásia, por outro lado, serão estudados 

superficialmente neste trabalho, por gerarem uma dificuldade conceitual 

desnecessária. 

 

2.2.1 Distanásia 

 

A etimologia da palavra distanásia significa: dis igual afastamento(nesse 

sentido, adiamento exacerbado) e thanassia morte. O dicionário de língua 

                                                                                                                                                                          
Janeiro: Forense Universitário, 2006, p. 367. 

http://www.ufrgs.br/bioetica/eutanasi.htm#distanásia
http://www.ufrgs.br/bioetica/eutanasi.htm#ortotanásia
http://www.ufrgs.br/bioetica/eutanasi.htm#mistanásia


17 
 

  

portuguesa Aurélio14 traz sua definição: “Morte lenta, ansiosa e com muito 

sofrimento.”  

A distanásia é o prolongamento a todo custo da vida do paciente, 

independentemente da qualidade desta. É a busca da manutenção dos sinais 

vitais do paciente de forma abusiva. Trata-se de morte lenta e com muito 

sofrimento. Alguns autores a empregam como antônimo do termo eutanásia, 

que seria medida de abreviação e eliminação desse sofrimento.  

Segundo Clarissa Botega15, a distanásia é uma prática que admite o uso 

de qualquer procedimento que seja capaz de prolongar a vida do enfermo, 

mesmo que isso leve ao sofrimento exagerado do paciente. 

Para os norte-americanos, a distánasia é denominada como “tratamento 

fútil”. Os franceses adotam o termo “escarniçamento terapêutico”, ou seja, 

protelar a morte, através de medidas desproporcionais que não oferecem 

nenhum conforto ao enfermo. Devido ao avanço da medicina, tais medidas são 

largamente utilizadas, acrescentando horas ou dias ao paciente, mediante a 

perda da dignidade daquele que se encontra no leito da morte. 

Isto posto, entende-se que a distanásia não prolonga propriamente a 

vida, mas sim, adia o processo de morte, tornando-o demasiadamente sofrido e 

impiedoso para com o paciente. 

 

2.2.2 Mistanásia 

 

A “mistanásia” é também conhecida como eutanásia social ou eugenia. 

O termo foi sugerido para denominar a morte miserável, fora e antes da hora. 

Segundo Leonard Martin16, dentro da grande categoria de mistanásia se 

focaliza três situações: primeiro, a grande massa de doentes e deficientes que, 

por motivos políticos, sociais e econômicos, não chegam a ser pacientes, pois 

não conseguem ingressar efetivamente no sistema de atendimento médico; 

                                                           
14

 FERREIRA, Aurélio Buarque de Holanda. Dicionário Aurélio Básico da Língua 
Portuguesa. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1988, p. 214. 

15
 BOTTEGA, Clarissa. CAMPOS, Luiz Sávio Fernandes de. Considerações sobre eutanásia, 

distanásia e ortotanásia e a Bioética. Revista Jurídica da Universidade de Cuiabá, 
Cuiabá. v. 13. n.2. p.39/62. jul/dez. 2011, p. 47. 

16
 MARTIN, Leonard. Mistanásia. In: GOLDIM J. R. Disponível 

em:<http://www.bioetica.ufrgs.br/eutanasi.htm#mistan%C3%A1sia>. Acesso em: 08 jan. 2014. 



18 
 

  

segundo, os doentes que conseguem ser pacientes para, em seguida, se tornar 

vítimas de erro médico e, terceiro, os pacientes que acabam sendo vítimas de 

má-prática por motivos econômicos, científicos ou sociopolíticos. 

A mistanásia é uma categoria que demonstra claramente o fenômeno da 

maldade humana. Mistanásia resume-se, portanto em omissão de socorro 

estrutural, ausência ou precariedade do atendimento médico, erro médico. 

 

2.2.3 Ortotanásia 

 

Entre os extremos, surge o termo “ortonásia” ou “ortotanásia”. O prefixo 

grego “orto” significa correto, portanto, trata-se de uma atuação correta frente à 

morte. É a abordagem adequada diante de um paciente que está morrendo. A 

ortotanásia pode, desta forma, ser confundida com o significado inicialmente 

atribuído à palavra eutanásia. 

 A ortotanásia poderia ser associada, caso fosse um termo amplamente 

adotado, aos cuidados paliativos adequados prestados aos pacientes nos 

momentos finais de suas vidas. Sem abreviações ou prolongamentos, 

acompanhado de medidas paliativas para mitigação da dor, a fim de que o 

enfermo tenha uma morte sem dor. 

De acordo com Roxana Borges, a ortotonásia ocorre quando: 

 
 [...] o doente já se encontra em processo natural da morte, processo 
este que recebe uma contribuição do médico no sentido de deixar 
que esse estado se desenvolva no seu curso natural.

17
  

 
Na prática, o médico deixa de usar recursos e técnicas que só 

contribuiriam com a prolongação de um sofrimento, para que ocorra uma morte 

natural. Nesse procedimento, quando exauridas todas as possibilidades 

terapêuticas e não há nenhum indício de cura, abster-se de prorrogar o 

sofrimento por meio de métodos artificiais. Em geral, são utilizados 

medicamentos para alívio da dor, como os sedativos, que além do seu caráter 

analgésico, tornam mais amenos os sofrimentos experimentados no estágio 

final da vida do paciente.  

Diferentemente da eutanásia, a ortotanásia nunca foi considerada 

infração ética. Em 9 de novembro de 2006 foi aprovado, por unanimidade, pelo 

                                                           
17

 BORGES, op. cit., nota 11. 



19 
 

  

Conselho Federal de Medicina (CFM), com publicação no dia 28 daquele 

mesmo mês, uma resolução que regulamenta a prática  da ortotanásia no 

Brasil. A resolução possibilita aos médicos suspender os tratamentos que 

mantêm vivos artificialmente os pacientes portadores de doenças incuráveis e  

em estado terminal. 

Nota-se que tanto a ortotanásia, quanto a eutanásia passiva consistem 

num mesmo procedimento, ou seja, respeitar o momento natural da morte do 

paciente terminal, sem abreviar sua vida, nem prolongá-la 

desnecessariamente. Clarissa Bottega e Luiz Sávio Campos atentam à 

necessidade de reconhecimento da prática na sociedade ocidental: 

 
O conceito de ortotanásia permite ao doente, cuja doença ameaça 
gravemente sua vida ou que já entrou numa fase irreversível, e 
àqueles que o cercam, enfrentar a morte com certa tranquilidade 
porque, nessa perspectiva, a morte não é uma doença a curar, mas 
sim algo que faz parte da vida. Uma vez aceito esse fato que a 
cultura ocidental moderna tende a esconder e a negar, abre-se a 
possibilidade de trabalhar com as pessoas a distinção entre curar e 
cuidar, entre manter a vida quando esse é o procedimento correto e 

permitir que a pessoa morra quando sua hora chegou. 
18

 

 

Enfim, a ortotanásia seria deixar que a morte ocorresse em seu 

momento natural, cercada por cuidados médicos e familiares que deem ao 

paciente conforto, segurança e amor para realizar sua transição em paz, com 

todo respeito que merece a vida e a morte.  

 

2.2.4  Suicídio assistido 

 

O suicídio assistido ocorre quando uma pessoa solicita ajuda a outra 

para pôr fim à sua vida, por qualquer que seja o motivo, seja devido a uma 

debilidade, ou por conta de uma doença que lhe deixa incapaz de cometer por 

si só o suicídio. Ocorre que este terceiro não mata o enfermo, só lhe presta 

auxílio para alcançar o fim desejado, que é a morte, pois quem põe fim à sua 

vida é o próprio doente. 

José Roberto Goldim conceitua o suicídio assistido: 

 
O suicídio assistido é quando a pessoa não consegue concretizar 
sozinha sua intenção de morrer. A assistência ao suicídio de outra 
pessoa pode ser feita por atos, como a prescrição de doses 

                                                           
18

 BOTTEGA, op. cit., nota 15, p.49. 



20 
 

  

excessivamente altas de medicação e da indicação de seu uso, ou 
ainda, de forma passiva, por meio de persuasão ou de 
encorajamento. Em ambas as situações, alguém contribuiu para a 
morte de outra, por compactuar com a sua intenção de morrer. 
Independente do tipo de suicídio, todas são ações executadas pela 

própria pessoa e não por um terceiro.
19

 

 

O suicídio assistido seria a facilitação ao suicídio do paciente, onde o 

agente, normalmente parente próximo, põem ao alcance do enfermo terminal 

alguma droga fatal ou outro meio congênere. 

A morte no suicídio assistido se dá nas circunstâncias onde o paciente 

se encontra com uma enfermidade incurável ou quando seu quadro de 

diagnóstico não é favorável, ou seja, as circunstâncias são as mesmas 

apresentadas na eutanásia, entretanto, a diferença é que a morte é provocada 

pelo próprio enfermo, que pede auxílio para morrer e comete o suicídio 

mediante o uso de medicação ou outro meio similar. O suicídio assistido e a 

eutanásia se assemelham por resultar no mesmo fim, que é a antecipação da 

morte, porém, a forma pela qual o profissional contribui para isto, é o que difere 

entre as duas categorias. 

 

2.2.5 Outras concepções jurídicas 

 

Na gama de conceituações jurídicas, também somos capazes encontrar 

o instituto com outras diversas classificações, como: espontânea ou libertadora 

(quando o enfermo incurável provoca a morte por próprios meios), voluntária 

(quando a morte é provocada atendendo a uma vontade do paciente), 

involuntária (quando a morte é provocada contra a vontade do paciente), não 

voluntária (inexistência de manifestação da posição do paciente em relação a 

ela), criminal (eliminação de pessoas socialmente perigosas), experimental 

(assassínio de determinados indivíduos, com o fim experimental para o 

progresso da ciência), solidarística (assassínio indolor de seres humanos no 

escopo de salvar a vida de outrem), teológica (morte em estado de graça), 

                                                           
19

GOLDIM, José Roberto. Suicídio Assistido. Disponível em: 
<http://www.ufrgs.br/bioetica/suicass.htm>. Acesso em: 20 jan. 2014. 



21 
 

  

legal (regulamentada ou consentida pela lei) e homicídica (resulta da distinção 

entre aquela praticada por médico e aquela praticada por parente ou amigo)20. 

 

2.3 EUTANÁSIA NO DIREITO BRASILEIRO 

 

No atual diploma penal brasileiro, cuja parte especial não foi alvo da 

reforma, data de 1940, a Eutanásia não é tratada diretamente, mas é 

considerada homicídio privilegiado, passível da aplicação do art. 121, com a 

aplicação do §1º: 

 
Art. 121. Matar alguém: 
Pena – reclusão de seis a vinte anos. 
§1º. Se o agente comete o crime impelido por motivo de relevante 
valor social ou moral, ou sob o domínio de violenta emoção, logo em 
seguida a injusta provocação da vítima, o juiz pode reduzir a pena de 
um sexto a um terço.

21
 

 
Para tanto, o juiz deve observar o motivo, a razão da prática do crime, 

ou seja, deve determinar a relevância do ato. Apesar de o próprio código não 

listar a morte a pedido como crime privilegiado, a doutrina é pacífica ao 

entender que a prática da eutanásia já, per se, é um ato de relevante valor 

moral. 

O anteprojeto do Código Penal Vigente, que tinha o projeto de Sá 

Pereira, cedia ante a piedade em vista do sofrimento atroz do doente e as suas 

súplicas, permitindo que o homicídio praticado, nestas circunstâncias, tivesse o 

desconto de metade da pena, podendo ainda o juiz converter a reclusão em 

detenção22. Mas, o Projeto da subcomissão legislativa alterou o texto, 

mantendo apenas a atenuante genérica, presente no atual ordenamento. 

Quanto à ortotanásia, polêmicas existem a cerca da sua licitude, tendo 

em vista os diferentes posicionamentos relativos à prática da eutanásia, bem 

como o fato da lei não se manifestar concretamente acerca da sua licitude. 

Para Helena Pontual, a ortotanásia é “conduta atípica frente ao Código Penal, 

pois não é causa de morte da pessoa, uma vez que o processo de morte já 
                                                           
20

 CARNEIRO, Antônio Soares et al. Eutanásia e distanásia: a problemática da Bioética. 

Disponível em: <http://jus2.uol.com.br/doutrina/texto.asp?id=1862>. Acesso em: 10 jan. 2014. 

21 BRASIL. Decreto Lei N° 2848. Código Penal. Disponível em 
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/Decreto-Lei/Del2848.htm. Acesso em 10 jan. 2014. 

22
 SZKLAROWSKY, Leon Frejda. A eutanásia no Brasil. Disponível em: 

<http://jus2.uol.com.br/doutrina/texto.asp?id=3330>. Acesso em: 11 jan. 2014. 



22 
 

  

está instalado. Nesse caso, acrescenta o médico não é obrigado a prolongar a 

vida do paciente contra a sua vontade”23. 

Cabe salientar que na prática da ortotanásia não há resultado lesivo, 

visto que esse procedimento é um conjunto de ações que só beneficiarão o 

enfermo, de acordo também com a vontade deste. Porém, isso só ocorre 

quando não há omissão médica, logo, crime omissivo, para que a ortotanásia 

se dê na forma correta, sem violação da lei penal é necessário que: o enfermo 

possua a informação verdadeira sobre o estágio de sua doença; que seja 

assegurada a vontade deste juntamente com seus familiares; que não haja 

mais cura; e sejam aplicados de forma alternativa cuidados paliativos para 

aliviar a dor.  

A lei penal expressamente não regulariza a ortotanásia, mas a 

sociedade caminha para que isto ocorra, pois optar pela ortotanásia e aceitar a 

morte não se confunde com retirar a vida do indivíduo de forma inesperada, ou 

de forma cruel. Ao contrário, garante uma morte digna e decorrente da própria 

escolha do paciente. 

 

2.3.1 Resolução nº. 1.805/2006 do CFM 

 

A Resolução nº. 1.805/2006 do Conselho Federal de Medicina, que foi 

publicada no Diário Oficial da União em 28/11/06, trata acerca da ortotanásia, 

visando principalmente o combate a obstinação terapêutica, ou seja, contra a 

distanásia. 

Para a edição da resolução, o CFM destaca a importância dos arts. 1º, 

III da CF, que traz o princípio da dignidade da pessoa humana como um dos 

fundamentos da República Federativa do Brasil, e 5º, III, também da Carta 

Magna, que dispõe que “ninguém será submetido a tortura nem a tratamento 

desumano ou degradante”. O referido documento estabelece em seu art. 1º 

que “é permitido ao médico limitar ou suspender procedimentos e tratamentos 

que prolonguem a vida do doente em fase terminal, de enfermidade grave e 

incurável, respeitada a vontade da pessoa ou de seu representante legal”. 

                                                           
23

 PONTUAL, Helena Daltro. Ortotanásia. Senado Federal. Disponível em: 
<http://www12.senado.gov.br/noticias/entenda-o-assunto/ortotanasia>. Acessado em: 11 jan. 
2014. 



23 
 

  

Em sua exposição de motivos, a resolução aduz acerca da evolução 

tecnológica da medicina e o aumento do poder de intervenção do médico sem 

que houvesse um estudo sobre a mudança da qualidade de vida dos enfermos 

provocada por essa nova realidade. Foi abandonada a discussão ética acerca 

da vida e da morte, em que esta passou a ter caráter de derrota para os 

profissionais médicos. 

 
Despreparados para a questão (da morte), passamos a praticar uma 
medicina que subestima o conforto do enfermo com doença incurável 
em fase terminal, impondo-lhe longa e sofrida agonia. Adiamos a 
morte às custas de insensato e prolongado sofrimento para o doente 
e sua família. A terminalidade da vida é uma condição diagnosticada 
pelo médico diante de um enfermo com doença grave e incurável; 
portanto, entende-se que existe uma doença em fase terminal, e não 
um doente terminal. Nesse caso, a prioridade passa a ser a pessoa 
do doente e não mais o tratamento da doença

24
.  

 
Do ponto de vista jurídico, esta resolução é uma norma de nível inferior, 

não podendo revogar nenhum dispositivo do Código Penal, uma vez que a 

competência privativa para legislar sobre matéria penal é da União. Não sendo 

possível, desta forma, que uma resolução de um conselho profissional venha a 

instituir a ortotanásia no ordenamento jurídico brasileiro. 

Ademais esta norma, para ser considerada efetivamente como parte do 

corpo legislativo nacional, necessita de uma elaboração técnica mais 

cuidadosa, delimitando cuidadosamente os casos passíveis da prática do 

instituto, e não criando apenas uma norma geral. Mas ela é importante porque 

traz ao profissionalismo médico brasileiro uma nova forma de enxergar o tema, 

a partir de princípios éticos e constitucionais, colocando como ponto central a 

vontade do paciente: 

 
Torna-se vital que o médico reconheça a importância da necessidade 
da mudança do enfoque terapêutico diante de um enfermo portador 
de doença em fase terminal, para o qual a Organização Mundial de 
Saúde preconiza que sejam adotados os cuidados paliativos, ou seja, 
uma abordagem voltada para a qualidade de vida tanto dos pacientes 
quanto de seus familiares frente a problemas associados a doenças 
que põem em risco a vida. A atuação busca a prevenção e o alívio do 
sofrimento, através do reconhecimento precoce, de uma avaliação 
precisa e criteriosa e do tratamento da dor e de outros sintomas, seja 
de natureza física, psicossocial ou espiritual

25
. 

                                                           
24

 CONSELHO FEDERAL DE MEDICINA. Resolução CFM nº 1.805/2006. Disponível em: 
<http://www.portalmedico.org.br/resolucoes/cfm/2006/1805_2006.htm>. Acesso em: 12 jan. 
2014. 

25
 Ibid. 



24 
 

  

 

Ademais, este é um entendimento diverso do Código Brasileiro de Ética 

Médica de 1988, que pregava a distanásia, a morte prolongada, representando 

assim, um grande avanço no que tange a ética médica nacional e o respeito ao 

princípio da dignidade da pessoa humana. 

  



25 
 

  

 

3.  ÉTICA E EUTANASIA 

 

3.1 ÉTICA E MORAL 

 

Ao se aprofundar na compreensão da prática da eutanásia são 

fundamentais alguns apontamentos sobre os desdobramentos éticos que o 

procedimento suscita. Pois, para nos focarmos no cerne da questão, se faz 

necessário examinar os motivos daqueles indivíduos que se encontram nessa 

situação, bem como a responsabilização dos profissionais que a praticam. 

A Ética pode ser definida como uma filosofia das coisas humanas26. Ela 

é teoria ou ciência do comportamento moral dos homens em sociedade; ela é a 

ciência da moral, que é uma esfera do comportamento humano27. 

O objeto de estudo da ética é a moral, uma forma de comportamento 

humano que os homens julgam valioso, obrigatório e inescapável. Já a moral, 

esta não é ciência, mas um objeto da ciência, ela é estudada e investigada. 

Mas a ética não é a moral, não podendo assim, ser reduzida a um conjunto de 

normas e prescrições; sua missão é explicar a moral efetiva, podendo também 

influir na própria moral. 

A moral é um conjunto de normas e regras destinadas a regular as 

relações dos indivíduos em uma comunidade social, em que seu significado, 

função, validade e postulados variam historicamente e de acordo com cada 

sociedade. Logo, como a moral é um fato histórico-social, a ética não pode 

concebê-la como algo fixo, ela deve considerá-la como um aspecto da 

realidade humana mutável com o tempo e o espaço28. 

 
O ético transforma-se assim numa espécie de legislador do 
comportamento moral dos indivíduos ou da comunidade. Mas a 
função fundamental da ética é a mesma de toda teoria: explicar, 
esclarecer ou investigar uma determinada realidade, elaborando os 
conceitos correspondentes. Por outro lado  a realidade moral varia 
historicamente e, com ela, variam os seus princípios e as suas 
normas. A pretensão de formular princípios e normas universais, 

                                                           
26

 COMPARATO, Fábio Konder. Ética: direito, moral e religião no mundo moderno. São 
Paulo: Companhia da Letras, 2006, p. 99. 

27
 VÁSQUEZ, Adolfo Sánchez. Ética. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1978, p. 12-13. 

28
 Ibid., p. 25. 



26 
 

  

deixando de lado a existência histórica, afastaria da teoria 
precisamente a realidade que deveria explicar

29
.  

 
O vínculo existente entre a ética e o direito é de grande significância, 

uma vez que ambas as ciências possuem o comportamento humano como 

base de estudo. A ética foca-se na análise do imperativo moral, já o direito se 

solidifica a partir de uma norma imperativa atributiva. Flóscolo da Nóbrega e 

Adolfo Sánchez Vasquez asseguram: 

 
Quanto à moral, a nota característica é a unilateralidade das suas 
normas, em face da bilateralidade das normas jurídicas. A norma 
jurídica tem estrutura imperativo-atributiva, impõe deveres por um 
lado e por outro confere direitos; a norma moral é apenas imperativa, 
limita-se à mera imposição de deveres.

30
 

 
Toda ciência do comportamento humano, ou das relações entre os 
homens, pode trazer uma relação proveitosa para a ética como 
ciência da moral. Por isto, também a teoria do direito pode trazer 
semelhante contribuição, graças a sua estreita relação com a ética, 
visto que as duas disciplinas estudam o comportamento do homem 
como comportamento normativo. De fato, ambas as ciências abordam 
o comportamento humano  sujeito a normas, ainda que no campo do 
direito se trate de normas impostas com um caráter de obrigação 
exterior e, inclusive, de maneira coercitiva, ao passo que na esfera da 
moral as normas, embora obrigatórias, não são impostas 
coercitivamente

31
.  

 

Podemos afirmar, ainda, que a Dignidade da Pessoa Humana é o 

fundamento de toda vida ética, e a partir dela surgem normas universais de 

comportamento, que representam a expressão dessa dignidade em todos os 

tempos e lugares, e têm, por objetivo, preservá-la32. 

 

3.2. BIOÉTICA E BIODIREITO 

 

 O termo bioética foi criado a partir de outras duas palavras gregas, são 

elas: bios (vida) e ethiké (ética), mencionado pela primeira vez nos anos 70, 

por um médico oncologista e biólogo norte-americano Van Rensselder Potter, 

da Universidade de Wisconsin, em Madison, em sua obra Bioethics: bridge to 

the future. Para o mesmo, a bioética surgia como sendo uma ciência que 

garantiria a sobrevivência na Terra, assumindo um compromisso com a 

                                                           
29

 Ibid., p. 10. 
30

 NÓBREGA, J. Flóscolo da. Introdução ao Direito. São Paulo, Sugestões Literárias 1987, p. 
22. 

31
 VÁSQUEZ, Adolfo Sánchez. op. cit., p. 20. Nota 27. 

32
 COMPARATO, Fábio Konder. op. cit., p. 484. Nota 26. 



27 
 

  

preservação e equilíbrio da relação do ser humano para com o ecossistema e a 

manutenção da própria vida na Terra. 

 Maria Helena Diniz observa a mudança na delimitação conceitual do 

termo bioética no decorrer dos tempos a partir da definição do mesmo na 

Encyclopedia of bioethics que em 1978 definiu a bioética como “o estudo 

sistemático da conduta humana no campo das ciências da vida e da saúde, 

enquanto examinada à luz dos valores e princípios morais”33. 

 Na segunda edição, em 1995, deixando de fazer referência aos 

“valores e princípios morais”, passou a considerá-la como o “estudo sistemático 

das dimensões morais das ciências da vida e do cuidado da saúde, utilizando 

uma variedade de metodologias éticas num contexto multidisciplinar”. Com isso 

adaptou-se o pluralismo ético atual na área da bioética. 

O estudo da bioética é por demais multidisciplinar, pois envolve, além 

da deontologia médica, investigações, questões sociais, animais e ecológicas. 

Todas as formas de vida numa sociedade pluralista, secular, democrática e 

conflitiva. 

O surgimento da bioética se deu a partir do momento em que se tem a 

necessidade de disciplinar o comportamento do homem frente às novas 

tecnologias e avanços nos conhecimentos científicos. Os questionamentos a 

respeito dos aspectos bioéticos surgem com a perplexidade e o forte impacto 

social provocados por problemas éticos que nascem com o avanço das 

ciências tecnológicas e médicas no mundo atual, onde, o homem interfere cada 

vez mais nos processos de nascimento e morte. 

Já o Biodireito leva em conta os resultados externos da ação humana, 

avaliados por um ordenamento jurídico. Tendo como objeto de estudo o 

mesmo que o da Bioética. A Bioética, para ter eficácia completa, necessita da 

positivação do Biodireito. Com os constantes avanços bioéticos, torna-se 

indispensável que o direito formalize normas referentes a eles, prevendo-os, 

regulamentando-os e, mesmo, criando sanções34, podendo ser definido como o 

ramo do Direito que se ocupa de refletir acerca da teoria da produção 

legislativa e da jurisprudência referentes à prática médica e biológica. 

                                                           
33

 DINIZ, op. cit., p. 1m, nota 1, p.9 
34

COELHO, op. cit., nota 7. 



28 
 

  

Com uma nova perspectiva da Bioética, exige-se uma reformulação 

das próprias categorias jurídicas constitutivas; impulsionando uma teoria e uma 

prática dos seus pressupostos e procedimentos jurídicos para poder articular 

um Biodireito. 

Torna-se, desta maneira, imprescindível a composição de um 

Biodireito, que promova e defenda a igualdade e o respeito recíproco dos 

sujeitos de qualquer relação interpessoal na qual está implicada a vida 

humana. 

  

3.3 QUESTÕES DE ÉTICA MÉDICA 

 

A relação entre o médico e o paciente é muito mais do que apenas um 

vínculo contratual jurídico. A Ética exige, e a lei faz um dever legal. Neste 

contexto não pode ser esquecido o direito de autonomia da escolha do 

paciente que se encontra em um estado de grande sofrimento e também e sem 

perspectiva de remissão ou cura da doença. A medicina atual não trata mais as 

relações entre o médico e o paciente como apenas deveres do médico. Hoje 

também busca-se conhecer os desejos e asseios do enfermo que passa por 

uma situação onde o sofrimento não pode mais ser apaziguado. 

Devido ao apego a normas antigas e pré-estabelecidas, alguns médicos 

se posicionam contrariamente a qualquer tipo de procedimento que possa 

intervir de forma negativa na vida do paciente.35 Entretanto, outra parcela dos 

médicos atenta à necessidade de analisar as reais condições de vida do 

indivíduo e, até que ponto o médico teria o dever ou direito de prolongar o 

sofrimento do enfermo nos casos em que o se encontra paciente em morte 

encefálica ou é portador de alguma doença incurável. Assim sendo, a 

eutanásia não deve ser banalizada, por ser uma decisão extrema, esta só deve 

ser considerada e efetuada quando todos os meios terapêuticos aplicados 

forem infrutíferos e a condição do paciente seja insuportável. 

Toda a estrutura dos hospitais e equipe médica, especialmente as 

Unidades de Terapia Intensiva, é feita e treinada visando à garantia da 

                                                           
35

 MARTINS, Márcio Sampaio Mesquita. Direito à morte digna: Eutanásia e morte assistida. 
Disponível em: 
<http://www.ambitojuridico.com.br/site/index.php?n_link=revista_artigos_leitura&artigo_id=8
765>.  Acesso em: 25 jan. 2014. 



29 
 

  

manutenção da vida. Desta forma, o atendimento ao paciente terminal é 

sempre um desafio para a equipe que o acompanha, haja vista a formação 

acadêmica médica é toda direcionada almejando a cura como recompensa 

maior.   

Sobre o tratamento dos pacientes em estado terminal, Jefferson Piva 

aduz:  

 
A partir do momento em que o paciente é considerado em fase de 
morte inevitável, nas condutas posteriormente assumidas prevalece o 
princípio da não-maleficência. A atuação da equipe deve visar ao 
conforto do paciente e ao alívio do seu sofrimento, não devendo por 
isso capitular diante de possíveis sentimentos de incapacidade, 
incompetência ou omissão. Nesse momento, a equipe tem obrigação 
ética e moral de manter o suporte emocional e todas as medidas que 
visem a não-maleficência, questionando todas aquelas que possam 

ferir tal objetivo (tratamento fútil ou causador de sofrimento).
 36: 

 
Em um momento de grande avanços tecnológicos e re-humanização da 

medicina, a questão sobre a decisão da vida implica um esforço contínuo para 

os profissionais da saúde, sendo essencial que o ensino médico tenha uma 

forte incidência na dimensão humana das relações interpessoais. Desta forma, 

aprender a lidar com a vida e com a morte implica um novo paradigma em nível 

de formação médica, que deve sempre ter como norte o respeito profundo pela 

dignidade humana, buscando acima de tudo dar qualidade aos anos de vida do 

paciente e não apenas prolongá-los.  

 

3.4  EUTANÁSIA E AS GRANDES RELIGIÕES DO MUNDO 

 

Ao tratar de um tema diretamente ligado a morte é preciso considerar 

também os aspectos religiosos existentes sobre o assunto, visto que, além de 

ser um evento científico e orgânico, a morte é um evento moral, religioso e 

cultural, sobre o qual as diversas sociedades possuem entendimentos 

diferentes. A religião tem muita influência nos homens, pois aponta caminhos 

que levam a uma salvação, oferece saídas para situações de sofrimento e 

penúria, ensina formas para agir de acordo com seu deus ou seus deuses.   

                                                           
36

 PIVA, Jefferson Pedro. CARVALHO, Paulo Antonacci. Considerações Éticas nos 
Cuidados Médicos do Paciente Terminal. Disponível em: 
<http://www.medicinaintensiva.com.br/eutanasia1.htm.>. Acesso em: 25 jan. 2014.  



30 
 

  

A religião pode ser definida, dentre outras formas, como “relação entre o 

homem e o poder sobre-humano no qual ele acredita ou do qual se sente 

dependente. Essa relação se expressa em emoções especiais (confiança, 

medo), conceitos (crença) e ações (culto e ética)37”. Outros pontos de vista 

apresentam conceitos diferentes acerca do tema, como Schleiermacher, para o 

qual “a religião é um sentimento ou uma sensação de absoluta dependência38”. 

Para que se tenha uma visão mais ampla, veremos como a eutanásia é 

abordada pelas maiores religiões do mundo: o cristianismo, o judaísmo, o 

budismo e o islamismo. 

 

3.4.1 Cristianismo 

 

O Cristianismo possui cerca de 2 bilhões de seguidores espalhados por 

todo o mundo, a grande maioria concentrada no mundo ocidental, o que a faz 

ser, provavelmente, a religião com maior número de adeptos39. 

Em 1980, a Igreja Católica através de seu magistério, fez vir à tona, com 

a declaração de iura et bona, seu entender sobre a questão da eutanásia. Este 

documento traz um conceito claro mostrando que a intenção de favorecer o 

doente em sofrimento agônico é o ponto importante no ato praticado, a que se 

dá o nome de eutanásia. Portanto, assim a Declaração afirma "Por eutanásia, 

entendemos uma ação ou omissão que, por sua natureza ou nas intenções, 

provoca a morte a fim de eliminar toda a dor. A eutanásia situa-se, portanto, no 

nível das intenções e no nível dos métodos empregados”. O documento 

condena duramente a eutanásia como sendo uma violação da Lei divina, de 

uma ofensa à dignidade humana, de um crime contra a vida e de um atentado 

contra a humanidade.  A Igreja Católica vê a vida como um Dom do amor de 

Deus, que eles os seguidores da fé cristã tem a responsabilidade de conservar 

e fazer frutificar.  

Além da Igreja Católica Romana, citada aqui, grande parte das demais 

ramificações cristãs desaprova a prática da eutanásia, como os Batistas, 

                                                           
37

 SÁ, Maria de Fátima Freire de. Direito de Morrer – Eutanásia, Suicídio Assistido. Belo 
Horizonte: Del Rey, 2001, p.98. 

38
 Ibid., p.98. 

39
 SÁ, Maria de Fátima Freire de. op. cit., p. 109-110. Nota 37. 



31 
 

  

Ortodoxos Orientais, Episcopais, Luteranos, Presbiterianos, Pentecostais, 

Metodistas, etc.  

Apesar de serem contra a eutanásia, as seitas cristãs aceitam a prática 

da eutanásia passiva, a ortotanásia, que apesar de algumas divergências, 

possuem um ponto em comum: a não utilização de métodos extraordinários, 

que trariam apenas mais sofrimento; e a aceitação da morte como uma 

providência divina, que faz parte dos desígnios de Deus. Sobre a ortotanásia, a 

Igreja Católica também se pronunciou, sendo contrária à distanásia, conforme 

a já referida declaração de 1980 e a Encíclica Evangelium Vitae, de 1995: 

 
Ante a iminência de uma morte inevitável, apesar dos meios 
empregados, é lícito em consciência tomar a decisão de renunciar a 
alguns tratamentos que prolongariam precária e penosamente a 
existência, sem interromper, porém, os cuidados normais devidos ao 
enfermo em casos similares.

40
 

 
Ou seja, a Igreja Católica também prega o respeito à dignidade do 

paciente, pela não utilização de medidas miraculosas, se preocupando com 

cuidados paliativos e o controle da dor. 

 

3.4.2 Judaísmo 

 

O Judaísmo é baseado na fé de um único Deus e estabelece regras que 

se fundamentam nas interpretações da Escritura. A halakhah, lei judaica, 

tradição legal hebraica, uma combinação da lei oral e escrita. 

A doutrina judaica sempre se posicionou de forma contrária à eutanásia. 

O moribundo é uma pessoa viva, e deve ser tratado com a mesma 

consideração devida a toda e qualquer pessoa vivente. O médico que em seu 

agir causar a morte do paciente, é culpado de assassinato. O médico serve 

como um meio de Deus, que deve preservar a vida humana, não podendo 

decidir entre a vida e a morte de seus pacientes. 

Na halakhah, há a distinção entre o prolongamento da vida do paciente e 

o alongamento do sofrimento da agonia do paciente, em que aquele é 

obrigatório, este não o é. A partir desse pensamento, a pratica da Eutanásia 

Passiva é admitida. 

                                                           
40

PESSINI, op. cit., nota 2, p.299. 



32 
 

  

A religião judaica tem por tradição enfrentar diretamente a morte, ao 

contrário de muitas atitudes atuais, que encaram a morte como fenômeno não 

natural. Enxerga o último período da vida como o tempo em que o paciente 

deve ser encorajado, assistido e consolado.41 

Para o judaísmo, o homem não tem disponibilidade da vida e do próprio 

corpo, pertencentes a Deus, que é o árbitro supremo. A vida é considerada um 

dom de valor infinito e indivisível, inexistindo diferença moral entre a 

abreviatura desta em longos anos ou poucos minutos. O direito de morrer não 

é reconhecido, mas se é sensível ao sofrimento. 

 

3.4.3 Budismo 

 

O Budismo foi fundado na Índia, por Siddharatha Gautama, que com 35 

anos de idade foi iluminado, sendo chamado, então, de Budda, que significa: O 

Iluminado. No budismo, não existe a presença de um deus, Buda foi um 

homem, tratando-se, assim, de uma religião ateísta. Em virtude disso, muitos 

estudiosos classificam o Budismo como uma filosofia de vida, e não uma 

religião. O objetivo do budismo é a iluminação, o nirvana, um estado de espírito 

e perfeição moral que pode ser atingido por todos que seguirem os 

ensinamentos de Buda.  

Os budistas não veem na morte o fim da vida, mas sim uma simples 

transição, acreditando no karma e no renascimento. Os suicídios que foram 

cometidos por causa de enfermidades dolorosas e irreversíveis foram vistos 

por Buda com elogios em determinados casos. O mais importante é o fato de 

que o paciente esteja com a mente livre de egoísmo e de desejos, e já haviam 

atingido o nirvana no momento da morte, encontrando-se iluminados.42 

Ao resumirmos a perspectiva budista sobre o morrer com dignidade, 

podemos dizer que a vida é considerada preciosa, mas não é um dom divino e 

nem tampouco é controlada por Deus. A decisão pessoal sobre o tempo e a 

forma de morrer valoriza o homem que tem a mente em paz. Portanto, quando, 

de qualquer forma, tenta-se ludibriar a mente de quem está em estagio final da 

vida, impedindo-a de fazer a sua escolha, viola-se a moral dos princípios 

                                                           
41

 SÁ, Maria de Fátima Freire de. op. cit., p. 99. Nota 37. 
42

 COELHO, Milton Schmitt. op. cit. Nota 7. 



33 
 

  

budistas, pois, o estado de consciência e a paz, no momento da morte, são 

pontos cruciais no budismo. 

Desta forma, não existe uma oposição ferrenha contra a eutanásia ativa 

e passiva, mas elas podem ser aplicadas em numerosos casos, admitindo o 

budismo que a vida vegetativa seja abreviada ou facilitada43. 

 

3.4.4 Islamismo 

 

Para a unanimidade das quatro grandes escolas islâmicas, 

respectivamente fundadas por Abou Hassifa, Malek, Chaffei e Ahmed Ibm 

Handibal, a prática da eutanásia ativa é ilícita44.  

A vida é sagrada e inviolável, devendo ser protegida em todos os seus 

aspectos. A não ser em virtude de lei, nenhuma pessoa deve ser exposta a 

lesões ou a morte. A vida de uma única pessoa é tão valiosa quanto a vida de 

toda a espécie. 

O Islã permite a prática da ortotanásia, evitando a futilidade terapêutica, 

pois o médico não deve manter o paciente vivo, mas não pode intervir no 

processo de morte. Logo, podemos asseverar que o Islã condena o suicídio e a 

eutanásia ativa, mas admite a ortotanásia. 

 

  

                                                           
43

 CARNEIRO, Antônio Soares et al. op. cit. Nota 20. 
44

 Ibid. 



34 
 

  

4. DIGNIDADE DA PESSOA HUMANA: ALGUMAS CONSIDERAÇÕES 

 

4.1 DEFINIÇÃO DE DIGNIDADE HUMANA 

 

Segundo o pensamento Kantiano a dignidade humana é definida a partir 

da premissa que o indivíduo só possui autonomia devido ao seu caráter 

racional. Para o filósofo, o ser humano dotado de racionalidade, existe como 

um fim em si mesmo, e não como condutor de outras vontades.45 

Comparato expõe o pensamento de Kant, da seguinte forma: 

 
Toda vontade, diz ele (kant), dirige-se a um fim. Ora, o homem é o 
único ser no mundo que se apresenta, aos seus próprios olhos, como 
um fim em si mesmo. Todos os demais entes, ao contrário, podem 
ser, de alguma forma, utilizados como meio ou instrumento para a 
consecução de finalidades de outrem. De onde pode-se formular o 
imperativo categórico também nos seguintes termos: “Age de forma a 
tratar a humanidade, não só em tua própria pessoa, mas na pessoa 
de qualquer outro, ao mesmo tempo como uma finalidade e jamais 
simplesmente como um meio.” 
Por aí se vê que o homem é o único ser no mundo capaz de agir e 
comportar-se segundo as leis que ele próprio dita; ou, dito de outra 
forma, o ser humano, diferentemente dos demais seres vivos, vive 
segundo o princípio da autonomia da vontade. 
Ora, se os homens são fins em si mesmos, e não podem ser 
utilizados como meio para a obtenção de outros fins; se os homens 
são os únicos seres no mundo capazes de viver segundo as leis que 
eles próprios editam, daí se segue que só os homens têm dignidade; 
o que significa que eles não têm preço. O preço é o valor daquilo que 
pode ser substituído por outra coisa. Mas os homens em geral, e 
cada homem em particular, são propriamente insubstituíveis na 
vida.

46
  

 
Do exposto acima, pode-se notar que, para Kant, tudo é revestido de um 

preço ou uma dignidade. O que dispõe de preço pode ter seus valores 

relativizados. Entretanto, o que tem dignidade é indelegável, possui caráter 

absoluto, além de qualquer preço. Pelo fato do ser humano ser dotado de 

autonomia e racionalidade, não é concebível que o próprio, ou outro homem, o 

tratem como um simples meio de obtenção de alguma outra finalidade. O 

indivíduo deve ser respeitado como um fim em si mesmo. 

Desta forma, Kant fundamenta a dignidade humana na autonomia do 

homem, autonomia esta, que consiste na vontade racional que o ser humano 

                                                           
45

 CARVALHO, João Paulo Gavazza de Melo. Princípio Constitucional Penal da Dignidade 
da Pessoa Humana. In: SCHMITT, Ricardo Augusto (org). Princípios Penais 
Constitucionais. Salvador: Podivm, 2007. p. 278. 

46
 COMPARATO, Fábio Konder. op. cit., p. 297. Nota 26. 



35 
 

  

possui para estear-se pelas suas próprias regras. Kant defende a necessidade 

de cada ser humano ser respeitado individualmente, pois este é insubstituível47 

e dotado de um valor indelegável: a sua dignidade. 

Porém, por se tratar de um ponto de grande relevância para o Direito, 

bem como para a sociedade em geral, a definição de dignidade da pessoa 

humana não é pacificada. 

Existe uma doutrina que defende a dignidade humana como inerente ao 

homem. Ao nascer, o ser humano já é dotado de dignidade, sendo a ele 

intrínseca48.Isto posto, a Declaração dos Direitos do Homem e do Cidadão traz 

em seu artigo I, o seguinte texto49: “Todas as pessoas nascem livres e iguais 

em dignidade e direitos. São dotadas de razão  e consciência e devem agir em 

relação umas às outras com espírito de fraternidade”. 

Para este entendimento:  

 
[...] toda pessoa humana, pelo simples fato de existir, 
independentemente de sua situação social, traz na sua superioridade 
racional a dignidade de todo ser. Não admite discriminação, quer em 
razão do nascimento, da raça, inteligência, saúde mental, ou crença 
religiosa.

50
 

 

Dworkin assegura a dignidade pela indignidade, de acordo com a 

apuração daquela em razão ao tratamento digno dado a uma pessoa, acatando 

seus interesses críticos, por ele também considerados intrínsecos ao ser 

humano. O direito de um indivíduo ser tratado com dignidade é o direito a que 

os outros se conscientizem de seus interesses críticos. Sendo, para o autor, a 

dignidade a importância intrínseca da vida humana.51 

 
 O fato de entender que a dignidade significa reconhecer os 
interesses críticos de uma pessoa como coisa distinta de formentar 
esses interesses, nos proporciona uma leitura útil do princípio 
kantiano segundo o qual as pessoas devem ser tratados como fins, 
nunca simplesmente como meios. Assim compreendido, esse 
princípio não exige que as pessoas nunca sejam colocadas em 

                                                           
47

 COMAPRATO, Fábio Konder. op. cit., p. 459. Nota 26. 
48

 NUNES, Rizzatto. O Princípio Constitucional da Dignidade da Pessoa Humana – 

Doutrina e Jurisprudência. São Paulo: Saraiva, 2007, p. 49 
49

 DECLARAÇÃO UNIVERSAL DOS DIREITOS HUMANOS. Adotada e proclamada pela 

resolução 217 A (III) da Assembléia Geral das Nações Unidas em 10 de dezembro de 1948. 

Disponível na Biblioteca Virtual de Direitos Humanos da Universidade de São Paulo: 

<www.direitoshumanos.usp.br>. Acesso em: 15 de jan. 2014.  
50

   CAMARGO, Antônio Luiz Chaves. apud. NUNES, Rizzatto. op. cit., p. 50. Nota 48. 
51

 SÁ, Maria de Fátima Freire de. op. cit., p. 132-133. Nota 37. 

http://www.direitoshumanos.usp.br/


36 
 

  

desvantagem com objetivo de oferecer vantagens a outras, mas sim 
que nunca sejam tratadas de maneira que se negue a evidente 
importância de suas próprias vidas.

52
.  

 
Destarte, segundo Dworkin, quando um indivíduo compromete a 

dignidade humana de outrem, está diretamente negando o sentindo de si 

mesmo, que é possuidor de interesses críticos e do qual a vida é importante. O 

que significaria, assim, trair a si mesmo. A traição também ocorre quando este 

outrem tolera a indignidade, porque estaria aceitando o fato que não há 

importância crítica na sua própria vida, que o seu percurso é intrinsecamente 

menos relevante53. Para o autor, o respeito ao princípio da dignidade humana 

conecta-se rigorosamente com a integridade, pois os que atuam contra sua 

própria índole em busca de facilidades não possuem o menor respeito por si 

mesmo.54 

Porém, outras doutrinas, como as céticas e relativistas não conseguem 

aceitar plenamente a dignidade humana como algo inerente, com a concepção 

que cada ser humano tem o mesmo valor essencial. Afinal, por que toda e 

qualquer pessoa poderia receber a mesma consideração, independente das 

suas qualidades individuais, ou das suas conquistas meritocráticas? Seria justo 

conceder o mesmo respeito para quem não cumpre seu papel perante a 

sociedade? 

Deste modo, caso se parta da premissa que todos os seres humanos 

são universalmente dignos, se faz necessário distinguir essa dignidade das 

características peculiares de cada pessoa. O reconhecimento de que os 

homens possuem um valor não pode admitir gradação ou hierarquia. 

Como se pode observar, a definição de dignidade humana continua 

aberta a debates. Porém, é notável o fato de que, para qualquer corrente 

doutrinária, o princípio da dignidade humana deve ser resguardado e tutelado, 

como ocorre, no ordenamento constitucional pátrio, que ascendeu a dignidade 

da pessoa humana como princípio basilar da ordem jurídica nacional. 

 

4.2 VONTADE GERAL E VONTADE INDIVIDUAL 

                                                           
52

 DWORKIN, Ronald. Domínio da Vida – Aborto, Eutanásia e Liberdades Individuais. São 
Paulo: Martins Fontes, 2003, p. 339. 

53
 Ibid., p. 339. 

54
 Ibid., p. 290. 



37 
 

  

 

Um dos grandes debates sobre a legalização da Eutanásia tem foco na 

insegurança jurídica que esta poderia gerar na sociedade, dado que seria 

admissível uma prática que levasse diretamente a morte sem que haja punição 

de quem a pratica. Isto poderia induzir os pacientes em fase terminal a se 

sentirem coagidos a requerer a prática do procedimento, como enfoca Claus 

Roxin: 

 
Se o homicídio a pedido da vítima se tornar uma instituição quase 
normal, regulada pelo Estado, pode surgir nos doentes sem 
esperança a impressão de que sua família ou a sociedade esperam 
que ele renuncie à sua vida. 
[...] 
A legalização do homicídio ativo a pedido da vítima pode, ainda, 
prejudicar os esforços intensivos de acompanhamento daqueles que 
estão morrendo, bem como uma terapia eficiente contra a dor, uma 
vez que está aberta a cômoda saída do homicídio a pedido da 
vítima.

55
 

 

Um grande nome da defesa da vontade geral sobre a vontade individual 

foi Jean Jaques Rousseau, que segundo Fábio Comparato, assegurava que: 

 
A vontade geral distingue-se das vontades particulares não pela 
quantidade de sufrágios, mas pela qualidade de suas decisões. “Há 
sempre uma diferença entre a vontade de todos e vontade geral; 
esta só vê o interesse comum, enquanto a outra só enxerga o 
interesse privado” O que generaliza a vontade, portanto, é menos o 
número de votos que o interesse comum a uni-los. A vontade geral 
impõe, assim, a supremacia do bem público sobre o interesse 
privado. Mas essa supremacia é de direito, não de fato.

56
  

 

Seguindo, ainda o enfoque de Rousseau: 

 
Numa legislação perfeita, a vontade particular ou individual deve ser 
nula, a vontade coletiva, própria do Governo, muito subordinada; por 
conseguinte, a vontade geral ou soberana, sempre dominante, é a 
regra única de todas as outras. Segundo a ordem natural, ao 
contrário, essas diferentes vontades tornam-se mais ativas, na 
medida em que estas se concentram. Assim, a vontade geral é 
sempre mais fraca, a vontade coletiva vem em segundo lugar e a 
vontade particular é a primeira de todas: de modo que, no Governo, 
cada membro é antes de tudo ele mesmo, em seguida magistrado, e 
depois cidadão; gradação diretamente oposta à que exige a ordem 
social. 
[...] A vontade geral é sempre reta e tende sempre a utilidade 
pública: mas daí não se segue que as deliberações do povo tenham 
sempre a mesma retidão. As pessoas querem sempre o seu bem, 
mas nem sempre o percebem. O povo não é nunca corrupto, mas 

                                                           
55

 ROXIN, Claus. A Tutela Penal da Vida Humana. São Paulo: Damásio de Jesus, 2003, p. 
25. 

56
 COMAPRATO, Fábio Konder. op. cit., p. 252. Nota 26. 



38 
 

  

ele é frequentemente enganado; é somente então que ele parece 
querer o mal.

57
  

 

Conforme este raciocínio existe uma abdicação de vontades, ou seja, de 

direitos, em que esta abdicação não é feita em razão de terceiro, mas por cada 

um em favor de todos, desta forma, por cada ser humano para si mesmo, como 

participante de uma sociedade. Servindo, assim, como alicerce para o contrato 

social Rousseau, que era chamado por ele de contrato de alienação, em que 

este existe em favor de toda coletividade, ou do corpo político que se 

demonstra como a manifestação máxima a vontade geral, sendo esta, a 

vontade dos indivíduos anuentes ao contrato.  

 

4.3  PRINCÍPIO CONSTITUCIONAL DA DIGNIDADE DA PESSOA HUMANA 

 

A Constituição Federal do Brasil dispõe em seu artigo 1º, III, o princípio 

da dignidade humana como sustentáculo fundamental para a república: 

 
 Art. 1º A República Federativa do Brasil, formada pela união 
indissolúvel dos Estados e Municípios e do Distrito Federal, constitui-
se em Estado Democrático de Direito e tem como fundamentos: 
[...] III - a dignidade da pessoa humana.

58
 

 

Ora, a dignidade da pessoa humana ocupa um papel de suma 

importância no ordenamento pátrio, pois está disposta logo no primeiro artigo 

do diploma constitucional. “É ela, a dignidade, o primeiro fundamento de todo o 

sistema constitucional posto e o último arcabouço das guaridas dos direitos 

individuais”.59 Trazê-la no artigo no art. 1º, III, demonstra seu grande poder 

axiológico, de grande relevância normativa, atribuído de forte eficácia 

constitucional, repercutindo assim, sobre todo o sistema jurídico positivo.60   

A dignidade humana, por ser assegurada como um princípio é plena e 

absoluta, não devendo sofrer valorização ou relativização. Em decorrência aos 

aterrorizantes acontecimentos do nazismo, a dignidade humana começou a ter 

um papel de grande relevância nos ordenamentos jurídicos ocidentais. Como 

grande exemplo, menciona-se a já citada Declaração Universal dos Direitos do 
                                                           
57

 COMAPRATO, Fábio Konder. op. cit., p. 251 - 252. Nota 26. 
58

 BRASIL. Constituição Federal de 1988. Promulgada em 5 de outubro de 1988. Disponível 
em <http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituição.htm>. Acesso em 11 jan. 
2014 

59
 NUNES, Rizzatto. op. cit., p. 45. Nota 49. 

60
CARVALHO, João Paulo Gavazza de Melo. Op cit., p. 292. Nota 45. 



39 
 

  

Homem e do Cidadão, de 1948; a Constituição Italiana de 1947, que proclamou 

em seu art. 3º que “todos os cidadãos têm a mesma dignidade social e são 

iguais perante a lei”; a Constituição Portuguesa de 1976; a Constituição da 

Espanha; o Pacto de San José da Costa Rica, entre outros.61 

Também é imprescindível lembrar do art. 1.1 da Lei Fundamental de 

Bonn, que prescrevia que “o Povo Alemão reconhece, portanto, os direitos 

invioláveis e inadiáveis da pessoa humana como fundamentos de qualquer 

comunidade humana, da paz e da Justiça no mundo”. Assim como também 

dispõe o primeiro artigo da Constituição Federal da Alemanha Ocidental do 

pós-guerra, procurando afastar os fantasmas vivos do nazismo, que “A 

dignidade da pessoa humana é intangível. Respeitá-la e protegê-la é obrigação 

de todo o poder público”.62 

Por isso, a dignidade da pessoa humana: 

 
[...] é um verdadeiro supraprincípio constitucional que ilumina todos 
os demais princípios e normas constitucionais e infraconstitucionais. 
E por isso não pode o Princípio da Dignidade da Pessoa Humana ser 
desconsiderado em nenhum ato de interpretação, aplicação ou 
criação de normas jurídicas. 
[...] não só esse princípio é vivo, real, pleno e está em vigor como 
deve ser levado em conta sempre, em qualquer situação.

63
  

 

A dignidade da pessoa humana é o próprio fundamento da democracia, 

condição sine qua non de sua existência moral. Não seria possível se falar em 

uma democracia sem o Princípio da Dignidade da Pessoa Humana, e sim em 

uma tirania, ou uma ditadura, em que tivemos exemplos concretos do 

desrespeito a este princípio fundamental. 

Com efeito, quando há um conflito entre algum subprincípio e o Princípio 

da Dignidade da Pessoa Humana, este é o critério para a sua solução. A 

dignidade conduzirá o intérprete que busque resolver qualquer conflito 

principiológico, seja ele em um caso concreto como em um caso abstrato, já 

que ela é o valor máximo a ser respeitado. 

 

4.4 DEMAIS PRINCÍPIOS APLICADOS À EUTANÁSIA 

 

                                                           
61

 CARVALHO, João Paulo Gavazza de Melo. Op cit., p. 288-289. Nota 45. 
62

 NUNES, Rizzatto. op. cit., p. 48-49. Nota 48. 
63

 NUNES, Rizzatto. op. cit., p. 50-51. Nota 48. 



40 
 

  

Como já foi explanado, o princípio fundamental da convivência em 

sociedade é a Dignidade da Pessoa Humana, fundamento da existência 

democrática e essencial para a eutanásia. Porém, é indispensável apresentar 

outros princípios que baseiam a prática da eutanásia. 

 

4.4.1 Princípio da Autonomia 

 

O direito a autonomia pode ser vagamente conceituado como a aptidão 

que o ser humano possui em conduzir sua vida como melhor lhe convier64. 

Deste modo, esta é a condição inaugural imposta ao enfermo para que ele 

venha a tomar uma decisão sobre a eutanásia.65 

A filosofia kantiana outorga a autonomia à vontade moral, nesse caso, 

ou ela é autônoma ou não é moral, qualquer circunstância que determine a 

vontade de forma imposta, não autônoma, subtrai a vontade e a ação que 

deriva disso a qualidade moral.66 

Logo, os indivíduos não devem ser tratados como condutores para 

finalidades de outras pessoas, pois deve o ser humano ter direito ás suas 

escolhas autônomas, e, para a questão em debate, o profissional da medicina 

tem o dever de considerar e respeitar o desejo do enfermo, em consonância 

com suas crenças e valores morais. Contudo, é válido ressaltar que essa 

autonomia se encontra limitada quando envolve outros indivíduos, inclusive o 

próprio fisiologista.   

O Princípio da Autonomia questiona o paternalismo médico, fazendo 

com que o paciente não aceite mais ser entregue a um médico como uma 

criança a sua nova babá. Desta feita, o paciente requer uma participação ativa 

no prognóstico e diagnóstico, exigindo informações e explicações para que 

possa tomar uma correta decisão acerca do que é melhor para ele, criando, 

assim, a figura do consentimento informado – verdadeiro corolário da 

autonomia da vontade.67 

 

                                                           
64

 SÁ, Maria de Fátima Freire de. op. cit., p. 130. Nota 37. 
65

 PESSINI, Leo e BARCHIOFONTAINE, Christian Paul de. op. cit., p. 291. Nota 2. 
66

BOBBIO, Norberto. Direito e Estado no Pensamento de Emanuel Kant. Brasília: 
Universidade de Brasília, 1997. p. 62-63.  

67
 COELHO, Milton Schmitt. op. cit. Nota 7. 



41 
 

  

Apesar de acreditarmos freqüentemente que alguém cometeu um 
erro ao avaliar quais são seus interesses, a experiência nos ensina 
que, na maioria dos casos, nós é que erramos ao pensar assim. A 
longo prazo, portanto, é melhor reconhecer o direito geral à 
autonomia e respeitá-lo sempre, em vez de nos reservarmos o direito 
de interferir na vida de outras pessoas sempre que acreditamos que 
tenham cometido um erro.

68
  

 

Nesta perspectiva, podemos dizer o que perturba no suicídio, quer seja 

assistido, com divisão de tarefas ou sem ajuda, “não é que alguém destrua o 

bem de sua própria vida, mas que demonstre sua autonomia e, inclusive, 

desprezo pelas normas estatais”.69 

Mas, o que fazer quando o enfermo terminal estiver inconsciente. 

Primeiramente, é necessário levar em conta o bem estar do paciente através 

da utilização da medicina. “Mas quando ela já não puder prover esta situação 

de bem estar, temos como respeitar a autonomia do paciente inconsciente nos 

perguntando qual teria sido a decisão de tal pessoa em condições apropriadas, 

antes de se tornar incompetente”.70  

 
Isso pode parecer fácil quando o paciente assinou um testamento de 
vida determinado o que deve ser feito em tais circunstâncias, ou 
quando expressou seus desejos de modo menos formal, mas ainda 
assim, eloqüente. [...] Mesmo em tais casos, porém não há garantia 
de que não viria a mudar de idéia em algum momento posterior a 
última declaração formal ou informal, ou que não mudaria de idéia se 
tivesse voltado a refletir sobre a questão.Se uma pessoa não 
explicitou seus desejos, formal ou informalmente, então é certamente 
possível que nunca tenha pensado no assunto, nem tenha qualquer 
opinião sobre ele. Nesse caso, os parentes poderiam perguntar-se se 
tal pessoa teria desejado que lhe permitissem morrer, ou que a 
matasse, se tivesse pensado no assunto. Este é um juízo muito 
ardiloso, uma vez que tudo depende do contexto em que se imagine 
estar. 

71
 

 

 Trata-se de uma tarefa extremamente árdua, uma vez que se está 

fazendo juízos de valor para um terceiro, pois, por mais que se conheça ou 

tenha intimidade com este, nunca seria possível saber como ele se sentiria em 

tal situação, provavelmente nem mesmo ele, se consciente estivesse, saberia. 

É de bom alvitre salientar, também, que alguns adversários da eutanásia 

invocam a autonomia como princípios, pois para eles se a eutanásia for 

legalizada, diversas pessoas, que preferem ficar vivas venham a morrer, em 

                                                           
68

 DWORKIN, Ronald. op. cit., p. 317. Nota 52. 
69

 JAKOBS, Günther. Suicídio, Eutanásia e Direito Penal. Barueri: Manole, 2003, p.10. 
70

 DWORKIN, Ronald. op. cit., p. 269. Nota 52. 
71

DWORKIN, Ronald. op. cit., p. 269-270. Nota 52. 



42 
 

  

virtude de pressões externas e até mesmo psicológicas72. Poderia haver 

pressões especialmente às pessoas enfermas que causam elevados custos, 

para que solicitem sua morte73. Com isto, elas se sentiriam coagidas, 

moralmente e/ou por terceiros, a não serem um pesado fardo. 

 

4.4.2 Princípio da Beneficência 

 

O princípio da beneficência defende que a ação médica deve procurar 

maximizar o bem e minimizar o mal, agindo sempre em beneficio do paciente. 

Estabelece a obrigação moral de agir em beneficio dos outros. É uma 

obrigação em prezar o bem-estar dos outros, levando em conta os seus 

desejos, necessidades e os direitos. 

De acordo com o princípio da beneficência, “todos os homens devem ser 

respeitados e tratados igualmente, ainda que explicitamente renunciem a 

isso74”. Devem ser atendidos os interesses do paciente e devem ser evitados 

danos, pois qualquer tentativa de se fazer um bem à alguém, envolverá o risco 

em fazer um mal, pois, a ética, de qualquer atividade da área de saúde está 

estreitamente ligada à determinação do bem do enfermo. Se, por um lado, a 

autonomia está a serviço da beneficência, para que essa não seja 

desrespeitada, a beneficência está a serviço da autonomia, com o objetivo de 

chegar a um consentimento informado e competente75. 

Esse princípio pode ser encontrado incrustado no juramento hipocrático: 

“Usarei o poder para ajudar os doentes com melhor de minha habilidade e 

julgamento; abster-me-ei de causar danos ou de enganar a qualquer homem 

com ele”76.  

Do princípio da beneficência, é possível delinear outros três 

“subprincípios”. O primeiro deles é o princípio do duplo efeito, em que um ato 

causa dois resultados, um positivo e um negativo. Havendo, para a sua 

resolução, uma ponderação entre os dois efeitos, sempre buscando o mais 

positivo para o paciente; como o exemplo de amputar um membro de um 

                                                           
72

 Ibid, p. 268-269. 
73

 JAKOBS, Günther. op. cit., p. 27. Nota 69. 
74

 PESSINI, Léo e de BARCHIFONTAINE, Christian de Paul. op. Cit., p. 292. Nota 2. 
75

 COELHO, Milton Schmitt. op. cit. Nota 7. 
76

 CARNEIRO, Antônio Soares et al. op. cit. Nota 20. 



43 
 

  

paciente para que este viva, ou, para efeito do tema estudado, o caso da 

eutanásia indireta. 

Ressalta-se ainda, o princípio da totalidade, em que deve se dar 

preferência a uma totalidade de pessoas em virtude de uma pessoa individual, 

não estamos nos referindo à totalidade social, pois correríamos o risco de nos 

referirmos a uma eugenia. 

Por fim, o princípio do Mal Menor, em que qualquer ato médico causará 

um mal diferente. Deverá haver também uma ponderação entre os efeitos para 

então escolher aquele que tiver um menor resultado negativo. 

 

4.4.3 Princípio da Justiça 

 

Platão considera a Justiça como uma virtude voltada inteiramente para 

os outros e não para o próprio sujeito; em que o homem justo não pode, de 

forma alguma, prejudicar outrem, quer sejam amigos ou inimigos. 

Doutrinadores espirituais também asseveravam sobre a Justiça: Confúcio 

afirmava que “o que não quiseres que seja feito a ti, não o faças a outrem” e 

Jesus que “o que julgares odioso para ti, não o faças a outrem. Toda a Torah 

se resume a isto; o resto é comentário”77. 

Também é possível encontrar a justiça como determinante de alguns 

valores. Temos a justiça como solidariedade, em que cada um deve cumprir, 

na sociedade, a função que lhe incumbe; os ricos de socorrer os pobres, os 

sábios de educar os ignorantes. A Justiça como virtude perfeita, para a qual o 

homem justo é aquele que, além de não cometer injustiças, pratica ações 

justas. A justiça como equidade, que consiste na correção da generalidade da 

norma legal; a justiça do caso concreto. A Justiça como moderação, em que 

ela busca um balanceamento, busca fugir do excesso. Foi nesta última 

acepção que a deusa grega da Justiça, Tértis, foi imaginada, segurando uma 

balança, fazendo um equilíbrio de valores78. 

Mas, para Miguel Reale, 

 
[...] a Justiça não se identifica com qualquer desses valores, nem 
mesmo com aqueles que mais dignificam o homem. Ela é antes a 

                                                           
77

 COMPARATO, Fábio Konder. op. cit., p. 525-526. Nota 26. 
78

 Ibid., p. 526-529. 



44 
 

  

condição primeira de todos eles, a condição transcendental de sua 
possibilidade como atualização histórica. Ela vale para que todos os 
valores valham. Não é uma realidade acabada, nem um bem gratuito, 
mas é antes uma intenção radical vinculada às raízes do ser do 
homem, o único ente que, de maneira originária, é enquanto deve 
ser. Ela é, pois, tentativa renovada e incessante de harmonia entre as 
experiências axiológicas necessariamente plurais , distintas e 
complementares, sendo, ao mesmo tempo, a harmonia assim 
atingida

79
.  

 

Para o caso em tela, ainda, cabe dizer que o princípio da Justiça visa 

que todos tenham as mesmas condições de acesso a tratamentos e demais 

terapias pertinentes, assumindo um aspecto deontológico de igualdade e de 

imparcialidade80. Tratar as pessoas de acordo com suas necessidades, suas 

capacidades ou tomando em consideração tanto uma quanto outras81. 

Nota-se também que há uma prioridade da Justiça em relação à 

Autonomia, pois nada pode causar dano aos demais, mesmo no caso de ser 

pedido. Nisso é que consiste o princípio chamado de não-maleficência. “Não 

estamos obrigados a fazer o bem a uma pessoa contra sua vontade, porém 

não devemos fazer o mal, ainda que ela se oponha a isso. A Justiça é 

inseparável da não-maleficência, da mesma maneira que a autonomia é da 

beneficência”. 

 
Nossa sociedade está longe de cumprir as exigências mínimas 
requeridas tanto para o princípio de justiça como ao de não-
maleficência. Basta ver como nosso sistema de saúde marginaliza os 
enfermos crônicos irrecuperáveis, em favor dos agudos e 
recuperáveis. Por outro lado, a estrutura familiar de hoje não pode 
cuidar dos inválidos e anciãos. A “morte social” acontece muito antes 
da “morte física”, é uma espécie de “eutanásia social”, que muitos 

vivenciam como pior que a morte física.
 82 

 

É necessário rever a aplicabilidade desses conceitos, uma vez que 

aqueles que buscam a morte sem sofrimentos são obrigados a vida, e aqueles 

que buscam uma vida sem sofrimento, são relegados a morte, primeiramente 

social e posteriormente física. 

 

4.5 DIGNIDADE HUMANA E DISPONIBILIDADE DA VIDA 

 

                                                           
79

 REALE, Miguel. Lições Preliminares de Direito. São Paulo: Saraiva, 2002. p. 377. 
80

 COELHO, Milton Schmitt. op. cit. Nota 7. 
81

 CARNEIRO, Antônio Soares et al. op. cit. Nota 20. 
82

 PESSINI, Léo e de BARCHIFONTAINE, Christian de Paul. op. cit., p. 311. Nota 2. 



45 
 

  

A vida é o bem mais precioso do homem e ela deve ser preservada de 

todas as formas. Essas são duas assertivas bastante conhecidas, mas podem 

possuir interpretações diferentes, nem sempre chegando a uma mesma 

conclusão. Podemos lê-las por óticas religiosas ou cientificistas.83 

A partir da ética sacra tradicional é concebível entender a vida como 

uma propriedade de Deus, que foi dada ao homem para que ele possa 

administrá-la. Na qual o homem não possui direito algum sobre a sua própria 

vida ou sobre vida alheia: a vida é inviolável.84 

Já sobre a visão secular da vida, esta também pode ser tida como um 

dom, mas que fica a disposição daquele que a recebe, em que o homem é 

protagonista; devendo sempre prezar pela qualidade da vida85. 

Mas, atualmente, a teologia moderna não tem um entendimento de que 

o homem é um mero administrador da vida, entende-o como um protagonista, 

entrando em consonância com alguns pensamentos da ética cientificista. 

 
O moderno pensamento teológico defende que o próprio Deus delega 
o governo da vida à autodeterminação do ser humano e isso não fere 
e muito menos se traduz numa afronta a sua soberania. Dispor da 
vida humana e intervir nela não fere o senhorio de Deus, se essa 
ação não for arbitrária. A perspectiva é responsabilizar o ser humano 
de uma maneira mais forte diante da qualidade da vida. 

 

A vida também é um direito penalmente protegido, no Capítulo I, do 

Título I da Parte Especial do Código Penal: Dos crimes contra a vida. Além de 

ser também constitucionalmente garantido. O professor José Afonso da Silva 

afirma que a vida 

 
[...] não será considerada apenas no seu sentido biológico de 
incessante auto-atividade funcional, peculiar à matéria orgânica, mas 
na sua acepção biográfica mais compreensiva. Sua riqueza 
significativa é de difícil apreensão porque é algo dinâmico, que se 
transforma incessantemente sem perder sua própria identidade. É 
mais um processo (processo vital), que se instaura com a concepção 
(ou germinação vegetal), transforma-se, progride mantendo sua 
identidade, até que muda de qualidade, deixando então, de ser vida 
para ser morte.

86
 

 
Mas a vida, mesmo sendo um bem fundamental não pode ser absoluto. 

Pois o homem possui outras dimensões, possui sua liberdade e dignidade, que 

                                                           
83

 Ibid., p. 270-271. 
84

 PESSINI, Léo e de BARCHIFONTAINE, Christian de Paul. op. cit., p. 271. Nota 2. 
85

 Ibid., mesma página. 
86

 SILVA, José Afonso. apud. SÁ, Maria de Fátima Freire de. op. cit., p. 59. Nota 37. 



46 
 

  

não podem ser suprimidas em função da vida, sobe pena de o amor natural 

pela vida se transformar em mera idolatria. 

 
Se realizarmos uma enquête sobre a relação hierárquica entre o 
direito à dignidade e o direito à vida, possivelmente grande parte das 
respostas apontaria em primeiro lugar o direito à vida e abaixo deste 
o direito à dignidade. O argumento que aparenta ser decisivo é que 
sem vida não é possível a dignidade. Esta afirmação pode parecer de 
grande impacto, contudo é errônea. Implica uma transposição de 
lugares. De um ponto de vista biológico, é certo que não é concebível 
a dignidade em um ser inerte, em uma pedra, ou em um vegetal. 
Assim como se afirma que sem vida não há dignidade (o que 
aceitamos somente de um enfoque biológico), nos perguntamos se 
existe vida sem dignidade. Que vida é esta? Era a vida a dos 
escravos tratados como animais que servem para trabalhar e 
reproduzir-se? Biologicamente sim, mas eticamente não.

87
 

 

Com isso, o que se pretende evitar são situações em que os tratamentos 

médicos se tornam um fim em si mesmos, atentando diretamente os princípios 

da dignidade humana e da autonomia, e o ser humano passa a estar em 

segundo plano. A atenção tem seu foco no procedimento, na tecnologia, não 

na pessoa que padece88. 

Dessa forma, o prolongamento da vida só pode ser justificado se 

oferecer às pessoas algum benefício, desde que esse benefício não fira a 

dignidade do viver e do morrer89. Ou seja, Se trata, realmente, de prolongar a 

vida ou de prolongar a morte do paciente terminal90. 

 

4.5.1 Direito a Morrer com Dignidade 

 

Atualmente, é impossível se negar o avanço tecno-científico da 

medicina, e ela tem provocado não apenas benefícios à saúde das pessoas, 

mas, também, em alguns momentos, todo esse aparato tecnológico pode 

acabar afetando a dignidade da pessoa. Esses avanços abrangem, sobretudo, 

o controle do processo de morte.91 

Hoje se reivindica a reapropriação da morte pelo próprio doente. Há uma 

preocupação sobre a guarida da qualidade de vida da pessoa, mesmo na hora 

da morte. Reivindica-se uma morte digna. Desta maneira, o prolongamento 

                                                           
87

 EKMEKDJIAN, Miguel. apud. NUNES, Rizzatto. op. cit., p. 52. Nota 48. 
88

 BORGES, Roxana Cardoso Brasileiro. op. cit. Nota 11. 
89

 SÁ, Maria de Fátima Freire de. op. cit., p. 60. Nota 37. 
90

 BORGES, Roxana Cardoso Brasileiro. op. cit. Nota 11. 
91

 Ibid. 



47 
 

  

artificial do processo de morte é alienante, retira a subjetividade da pessoa e 

atenta contra sua dignidade enquanto sujeito de direitos.92 

O referido avanço tecnológico também provocou uma mudança na forma 

como a medicina vê a morte. Ela deixou de ser uma etapa natural da vida, o 

ponto final de uma existência normal, para ser vista como uma falha médica. A 

medicina elege a busca da saúde como seu único objetivo, encarando a morte 

como um resultado acidental de doenças previstas como evitáveis e 

inesperadas. A morte é o que acontece quando a medicina falha, logo estando 

fora de seu objeto científico.93 

A medicina deve se aproximar mais do enfermo terminal, se preocupar 

mais com a saúde física e também mental e espiritual do enfermo, ao invés de 

simplesmente tratar do enfermo. Ela deve se preocupar em curar tanto quanto 

em cuidar.94 

 
O paradigma de cuidar nos permite enfrentar realisticamente os 
limites de nossa mortalidade e do poder médico com atitude de 
serenidade. A medicina orientada para o alívio do sofrimento estará 
mais preocupada com a pessoa do doente do que com a doença da 
pessoa. Nessa perspectiva, cuidar não é o prêmio de consolação pela 
cura não obtida, mas parte integral do estilo e projeto de tratamento 
da pessoa a partir de uma visão integral. A relação médico-paciente 
adquire nesse sentido grande importância.

95 
 

Esta é uma distinção deveras importante, uma vez que, como todos 

sabemos, “vivemos toda a nossa vida à sombra da morte; [...] e morremos à 

sombra de toda nossa vida96”. Logo, não queremos que ela seja usurpada pela 

tecnologia médica, que, consequentemente, também tira a dignidade da já 

efêmera vida. 

 
A morte domina porque não é apenas o começo do nada, mas o fim 
de tudo, e o modo como pensamos e falamos sobre a morte – a 
ênfase que colocamos no “morrer com dignidade” – mostra como é 
importante que a vida termine apropriadamente, que a morte seja um 
reflexo do modo como desejamos ter vivido. 
[...] 
Preocupamo-nos com o efeito da última etapa de sua vida sobre o 
caráter de tal vida como um todo, do mesmo modo como poderíamos 
nos preocupar com o efeito da última cena de uma peça teatral, ou 

                                                           
92

 Ibid. 
93

 PESSINI, Léo e de BARCHIFONTAINE, Christian de Paul. op. cit., p. 266-267. Nota 2. 
94

 Ibid, p. 267-268. 
95

 Ibid, p. 268. 
96

 DWORKIN, Ronald. op. cit., 280. Nota 52. 



48 
 

  

com a última estrofe de um poema, sobre a totalidade do trabalho 
criativo.

97
 

 

Nesta feita, a morte deve representar os parâmetros que o enfermo teve 

durante a sua vida. Muitas pessoas não querem permanecer vivas por causa 

de dores atrozes, náuseas constantes, os horrores da entubação ou as 

confusões da sedação. Outras, porque não querem ser lembradas como um 

semi-vegetal repleto de tubos e sondas. Há ainda aqueles que consideram 

intolerável uma vida de tetraplegia, como o caso de atletas, que tiveram suas 

vidas voltadas para o corpo, pois, para estes, esse tipo de existência vai contra 

a própria concepção de suas vidas. Já outros podem ter concepções críticas 

completamente diferentes, como intelectuais, por exemplo, para os quais uma 

vida de paralisia pode ainda lhes atrair desde que possam ler ou discutir. Já 

outras preferem “lutar até o fim”98. Ou seja, cada pessoa possui diferentes 

interesses críticos, que são responsáveis por explicar a nossa visão de mundo, 

que dizem respeito ao que consideramos como uma vida boa. Representam 

juízos críticos acerca de como viver, sem os quais uma vida pode não valer a 

pena ser vivida99. 

 
Assim, as concepções das pessoas acerca de como viver dão cor as 
suas convicções sobre quando morrer, e o impacto se torna mais 
forte quando está em jogo o segundo sentido no qual se pensa que a 
morte é importante (o modo como morremos). Não há dúvida de que 
a maioria das pessoas atribui ao modo de morrer uma importância 
especial e simbólica: na medida do possível, querem que sua morte 
expresse e, ao fazê-lo, confirme vigorosamente os valores que 
acreditam ser os mais importantes para suas vidas.

100
  

 

4.5.2 Santidade e Valor Intrínseco da Vida 

 

Um dos mais importantes debates acerca da eutanásia gira em torno da 

santidade da vida. Como foi afirmado anteriormente, o pensamento religioso 

tradicional acredita que a vida é um dom do criador, levando a conclusão de 

que “a morte deliberada é um insulto selvagem ao valor intrínseco da vida, 

mesmo quando o paciente explicite sua vontade de morrer, constitui a parte 

mais profunda e importante da repulsa conservadora diante da eutanásia”. 

                                                           
97

 Ibid., p. 280-281. 
98

 Ibid., p. 296-298. 
99

 Ibid., p. 281-284. 
100

 Ibid., p. 298. 



49 
 

  

 
A intuição é central a muitas tradições religiosas. Em sua formulação 
mais simples, como vimos, o apelo à santidade da vida recorre à 
imagem da propriedade: a vida de uma pessoa não pertence a ela, 
mas a Deus. Contudo, alguns estudiosos e líderes religiosos 
colocaram a questão de modo mais formal: [...] estabeleceram uma 
distinção entre a pergunta sobre quando a decisão de manter uma 
pessoa viva é boa para ela e quando é boa porque respeita um valor 

que ela incorpora.
 101

 

 

Sobre essa questão, pode-se salientar a opinião da teóloga católica Lisa 

Sowle Cahill, que entende que a tradição cristã considera a vida um valor 

fundamental, mas não absoluto. 

 
Por isso, provocar a morte pode ser uma forma de respeitar a vida e 
particularmente a dignidade integral e o bem-estar da pessoa, que 
incluem aspectos espirituais e também físicos. Esta mesma tradição 
tem-se limitado a permitir a provocação da morte por meios indiretos, 
embora esse limite seja objeto de contínuas discussões entre os que 
consideram o alívio do sofrimento um dever de amor que, em casos 
excepcionais, pode prevalecer sobre o rígido dever de não destruir a 
vida diretamente. 

102
  

 

O doutrinador estadunidense Ronald Dworkin também traz a cabo o 

mesmo entendimento: 

 
Os que desejam uma morte prematura e serena para si mesmos ou 
para seus parentes não estão denegrindo ou rejeitando a santidade 
da vida; ao contrário, acreditam que uma morte mais rápida 
demonstra mais respeito para com a vida do que uma morte 
protelada. Uma vez mais, os dois lados do debate sobre a eutanásia 
compartilham uma preocupação com a santidade da vida; estão 
unidos por esse valor e só divergem sobre a melhor maneira de 
interpretá-lo e respeitá-lo.

103
  

 

O referido autor afirma que não é a santidade que deve dar lugar a 

outros valores para a prática da eutanásia, tais como a humanidade ou a 

compaixão, mas que ela deve ser compreendida e respeitada, ela refere-se ao 

valor intrínseco da vida humana.104 

Esse valor intrínseco representa um valor independente do que as 

pessoas gostam, ou querem, ou precisam, ou do que é bom para elas. Ou seja, 

representa um valor inestimável em função do tipo de investimento, natural ou 

cultural, necessário a elaboração de algo. Este entendimento vale para a vida 

                                                           
101

 Ibid., p. 303. 
102

 CAHILL, Lisa Sowle. apud. PESSINI, Léo e de BARCHIFONTAINE, Christian de Paul. op. 
cit., p. 299. Nota 2. 

103
 DWORKIN, Ronald. op. cit., p. 341. Nota 52. 

104
 Ibid., p. 306. 



50 
 

  

humana, pois, afinal de contas, ela é, simultaneamente, o resultado de um 

investimento natural e cultural. Por isso, julgamos que a vida e a morte de um 

homem não podem ser aquilatadas. 

Nesta feita, não é salutar, sensatamente, argumentar que uma pessoa 

deva sacrificar seus próprios interesses em respeito à inviolabilidade da vida 

humana, uma vez que a pessoa acha que morrer é a melhor maneira de 

respeitar esse valor.105 

Dessa forma, pode-se asseverar que; 

 
[...] existe tanto uma interpretação secular quanto uma interpretação 
religiosa da idéia de que a vida humana é sagrada.  Os ateus também 
podem sentir, instintivamente, que o suicídio e a eutanásia são 
problemáticos porque a vida humana tem valor intrínseco. Esses dois 
fatos – que os grupos religiosos se dividem quanto à eutanásia e que 
a santidade da vida tem uma dimensão secular – sugerem que a 
convicção que a vida humana é sagrada pode acabar fornecendo um 
argumento crucial em favor da eutanásia, e não contra ela.

106
  

 

Com o intuito de respeitar a dignidade e a santidade – esta entendida 

tanto no sentido sacro como no secular –, não se pretende impedir o curso 

natural da vida humana quando a medicina já se encontra impotente para curar 

a enfermidade. A luta terapêutica feita em nome do caráter sagrado da vida 

parece negar o que se tem de melhor na própria vida humana; ao contrário 

disto, cria-se um organismo de existência puramente biológica, que, cheio de 

artefatos plásticos, é às vezes prolongado em que apenas a sucção inspiratória 

e a química mantêm o coração batendo em um corpo inerte e sem mente, um 

coração que a própria natureza já teria feito calar-se. 

 

  

                                                           
105

 DWORKIN, Ronald. op. cit., p. 305. Nota 52. 
106 

Ibid, p. 276. 



51 
 

  

5. CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

A eutanásia vem sendo praticada pela humanidade desde os tempos 

mais longínquos pelos mais diversos povos e tradições culturais. Nos dias 

atuais, a eutanásia continua sendo prática comum em diversos países, como a 

Holanda, que possui legislação específica para o tema. Entretanto, a maioria 

dos países ocidentais considera o ato da morte piedosa ilegal. 

Dentre os casos mais famosos no mundo podemos citar o de Terri 

Schiavo, de 41 anos, ocorrido na Flórida, que morreu em uma casa de 

repouso, em abril de 2005, ao fim de duas semanas sem receber água e 

Comida. Terri viveu 15 anos sobre uma cama, em estado vegetativo 

considerado irreversível e sua eutanásia só foi permitida depois de uma batalha 

judicial entre os seus pais, que a queriam viva e o seu marido, que dizia que 

ela manifestava o desejo se não continuar daquele jeito. 

Outro caso semelhante, mas com desfecho diferente aconteceu na 

Espanha com Ramón Sampedro, que ficou tetraplégico aos 26 anos de idade, 

e assim permaneceu por 29 anos. A sua luta judicial demorou cinco anos, onde 

ele solicitava autorização para morrer, mas os juízes espanhóis não permitiram. 

Em 1998, Sampedro foi encontrado morto. Seus últimos momentos de vida 

foram gravados em vídeo onde se registra uma ação consciente de morte. 

Embora seja evidente que ele teve auxílio de amigos, ficou igualmente 

documentado que foi ele quem fez a ação e sugar o conteúdo do copo. 

Existem muitos outros casos como esses. E como é possível observar, 

há a possibilidade de se praticar a eutanásia de várias formas, seja por 

omissão, comissivamente e até mesmo indiretamente. 

O uso da eutanásia sempre gerou muita discussão, onde sempre são 

levantados diversos aspectos, como o legal, o moral, o religioso, o ético etc. 

Entretanto, a proposição fundamental de uma sociedade que tenha o homem 

como centro, deve ter o princípio da Dignidade da Pessoa Humana como fator 

orientador. Como pudemos ver, este é o princípio fundamental, a base 

suprema de uma sociedade democrática. 

É importante ressaltar que dentro da sociedade e do Direito, a Dignidade 

da Pessoa Humana encontra-se encravada como um Princípio, o que a torna 

muito mais importante do que qualquer regra, uma vez que estas devem estar 



52 
 

  

em conformidade e até mesmo subordinadas à Dignidade Humana. Nenhuma 

norma de conduta, nem mesmo outro princípio pode entrar em choque com a 

Dignidade da Pessoa Humana, uma vez que ela se encontra no patamar mais 

elevado da democracia. 

E exatamente a Dignidade da Pessoa Humana, aliada aos princípios da 

Justiça, da Beneficência e da Autonomia, que se busca com a prática da 

Eutanásia. Através da dignidade, procura-se evitar principalmente a distanásia, 

que é a obstinação terapêutica, assim como a mistanásia, ou seja, a morte 

miserável, causadora da desumanização da vida. 

Diante do que foi apresentado, ao proibir a eutanásia, o direito produz 

um resultado contraditório. Por um lado, as pessoas podem optar por morrer 

lenta e dolorosamente, mas são proibidas de escolher a morte rápida e indolor 

que poderia ser facilmente conseguida. 

Nietzsche, em seu livro Crepúsculo dos Ídolos, afirma que é uma 

indecência continuar vivendo em certas condições. Continuar vegetando depois 

que o significado e o direito à vida já se perderam, é uma atitude que deveria 

ser fortemente desprezada pela sociedade. Por fim, acrescenta que se deve 

morrer com orgulho quando não for mais possível viver com orgulho. 

O que está sendo proposto não é impor a eutanásia a todo aquele que 

esteja enfermo em estado terminal, e sim faculta-se a morte com dignidade 

àquele doente que já esteja cansado de viver, que a vida tenha se tornado um 

martírio ou uma tortura. O que se faculta é morrer com dignidade. O direito de 

ter a paz e não continuar lutando contra algo invencível. 

É preciso que passemos a focar na qualidade do tempo de vida das 

pessoas, e não apenas na quantidade. A medicina precisa trabalhar para 

oferecer qualidade na postergação dos anos de vida aos seus pacientes e não 

somente buscar acrescentar mais tempo indiscriminadamente. É uma mudança 

de paradigma, e o norte desta mudança passa pelo princípio fundamental da 

Dignidade da Pessoa Humana. 

  



53 
 

  

6. REFERÊNCIAS 

 
ÁVILA, Humberto. Teoria dos Princípios da definição à aplicação dos 
princípios jurídicos. 4ª ed. São Paulo: Malheiros, 2005. 
 
BOBBIO, Norberto. Direito e Estado no Pensamento de Emanuel Kant. 4ª 
ed. Brasília: Universidade de Brasília, 1997. 
 
BORGES, Roxana Cardoso Brasileiro. Eutanásia, Ortotanásia e Distanásia – 
breves considerações a partir do biodireito brasieleiro. Disponível em: 
<http://jus2.uol.com.br/doutrina/texto.asp?id=7571>. Acesso em: 10 jan. 2014. 
 
BRASIL. Código de Processo Civil. Disponível em: 
<http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/LEIS/L5869.htm>. Acesso em: 10 jan. 
2014. 
 
______. Código Penal. Disponível em: 
<http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/Decreto-Lei/Del2848.htm>. Acesso em: 10 
jan. 2014. 
 
_____. Constituição Federal. Disponível em: 
<http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/Constituicao/Constitui%E7ao.htm>. 
Acesso em: 11 jan. 2014. 
. 
______. Lei de Introdução ao Código Civil. Disponível em: 
<http://www.planalto.gov.br/CCIVIL/Decreto-Lei/Del4657.htm>. Acesso em: 10 
jan. 2014. 
 
CARNEIRO, Antônio Soares; CUNHA, Maria Edilma; MARINHO, Jeane Maria 
Rodrigues; SILVA, Alexandre Érico Alves da. Eutanásia e distanásia: a 
problemática da Bioética. Disponível em: 
<http://jus2.uol.com.br/doutrina/texto.asp?id=1862>. Acesso em: 20 jan. 2014. 
 
CARVALHO, João Paulo Gavazza de Mello. Princípio Constitucional Penal 
da Dignidade da Pessoa Humana. In: SCHMITT, Ricardo Augusto 
(Org). Princípios Penais Constitucionais. Salvador: Podivm, 2007. 
 
COELHO, Milton Schmitt. Eutanásia: uma análise a partir de princípios 
éticos e constitucionais. Disponível em: 
<http://jus2.uol.com.br/doutrina/texto.asp?id=2412>. Acesso em: 20 jan. 2014. 
 
COMPARATO, Fábio Konder. Ética: direito, moral e religião no mundo 
moderno. São Paulo: Companhia da Letras, 2006. 
 
CONSELHO FEDERAL DE MEDICINA. Resolução CFM nº 
1.805/2006. Disponível em: 
<http://www.portalmedico.org.br/resolucoes/cfm/2006/1805_2006.htm>. Acesso 
em: 10 jan. 2014. 
 



54 
 

  

DWORKIN, Ronald. Domínio da Vida – Aborto, Eutanásia e Liberdades 
Individuais. São Paulo: Martins Fontes, 2003. 
 
GOLDIM, José Roberto. Eutanásia no Brasil. Disponível em: 
www.ufrgs.br/bioetica/eutanbra.htm. Acesso em: 20 jan. 2014. 
 
DINIZ, Maria Helana. O Estado Atual da Biodireito. 6ª Edição, São Paulo: Ed. 
Saraiva, 2009. 
 
EXIT O Direito de Morrer. Direção: Fernand Melgar, Produção: Jean – March 
Henchoz. Suiça, 2005, DVD, 55 minutos. 
 
JAKOBS, Günther. Suicídio, Eutanásia e Direito Penal. Barueri: Manole, 
2003. 
 
JESUS, Damásio E. de. Direito Penal – Parte Especial. São Paulo: Saraiva, 
2003. 
 
MARCÃO, Renato. Homicídio eutanástico: eutanásia e ortotanásia no 
antiprojeto do Código Penal. Disponível em: 
<http://jus2.uol.com.br/texto.asp?id=2962>. Acesso em 12 jan. 2014. 
 
MELLO, Celso Antônio Bandeira de. Curso de Direito Administrativo. 15ª ed. 
São Paulo: Editora Malheiros, 2004. 
 
MIRABETE, Julio Fabbrini; FABBRINI, N. Renato. Código penal interpretado. 
6. ed. São Paulo: Atlas, 2008. 
 
NÓBREGA, J. Flóscolo da. Introdução ao Direito. São Paulo, Sugestões 
Literárias 1987. 
 
NOGUEIRA, Paulo Lúcio. Em Defesa da Vida. São Paulo: Saraiva, 1995. 
 
NUNES, Rizzatto. O Princípio Constitucional da Dignidade da Pessoa 
Humana – Doutrina e Jurisprudência. São Paulo: Saraiva, 2007. 
 
ORDEIG, Enrique Gimbernat. Vida e Morte no Direito Penal. Barueri: Manole, 
2004. 
 
PAGANELLI, Wilson. A Eutanásia. Disponível em: 
<http://jus2.uol.com.br/doutrina/texto.asp?id=1861>. Acesso em: 20 jan. 2014. 
 
PESSINI, Leo; BARCHIOFONTAINE, Christian Paul de. Problemas Atuais de 
Bioética. São Paulo: Edições Loyola, 2000. 
 
PIVA, Jefferson Pedro. CARVALHO, Paulo Antonacci. Considerações Éticas 
nos Cuidados Médicos do Paciente Terminal. Disponível em: 
<http://www.medicinaintensiva.com.br/eutanasia1.htm.>. Acesso em: 25 jan. 
2014. 
 



55 
 

  

PONTUAL, Helena Daltro. Ortotanásia. Senado Federal. Disponível em: 
<http://www12.senado.gov.br/noticias/entenda-o-assunto/ortotanasia>. 
Acessado em: 11 jan. 2014. 
 
REALE, Miguel. Lições Preliminares de Direito. 27ª ed. São Paulo: Saraiva, 
2002. 
 
ROXIN, Claus. A Tutela Penal da Vida Humana. São Paulo: Damásio de 
Jesus, 2003. 
 
SÁ, Maria de Fátima Freire de. Direito de Morrer – Eutanásia, Suicídio 
Assistido. Belo Horizonte: Del Rey, 2001. 
 
SÚA, L. Jimenéz de. Liberdade de Amar e Direito a Morrer – Tomo II: 
Eutanásia e Endocrinologia. Belo Horizonte: Mandamentos, 2003. 
 
SZKLAROWSKY, Leon Frejda. A eutanásia no Brasil. Disponível em: 
<http://jus2.uol.com.br/doutrina/texto.asp?id=3330>. Acesso em: 10 jan. 2014. 
. 
VÁSQUEZ, Adolfo Sánchez. Ética. 4ª ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 
1978. 
 
VOCÊ não conhece o Jack.  Direção: Barry Levinson, Produção: Scott 
Ferguson. Detroit(EUA): HBO, 2010, DVD, 134 minutos. 
 
WENDT, Wilson. Eutanásia. Disponível em 
<http://jus2.uol.com.br/doutrina/texto.asp?id=1864>. Acesso em: 11 jan. 2014. 
 


