
 
UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA 

CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES 
PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA 

 

 

 

 

MURILO CUNHA WANZELER 

 

 

 

O CUIDADO DE SI EM MICHEL FOUCAULT 

 

 

 

 

 

JOÃO PESSOA/PB – ABRIL DE 2011 



2 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA 

CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES 

 PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA 

 

Murilo Cunha Wanzeler 

O CUIDADO DE SI EM MICHEL FOUCAULT 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-Graduação 
em Filosofia da Universidade Federal da Paraíba como 
parte dos requisitos para a obtenção do título de Mestre 
em Filosofia. 

Linha de pesquisa: História da Filosofia Contemporânea. 

 

 

Orientador: Prof. Dr. Paulo Tarso Cabral Medeiros 

 



3 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 W251c   Wanzeler, Murilo Cunha. 

     O cuidado de si em Michel Foucault / Murilo Cunha Wanzeler. - -       
João Pessoa: [s.n.],  2011. 

   127f.  
      Orientador: Paulo Tarso Cabral Medeiros. 
                    Dissertação (Mestrado) – UFPB/CCHLA.       

       
            1. Filosofia.  2. Filosofia Francesa Contemporânea. 3. Ética. 4. 

Subjetividade e verdade. 5. Foucault, Michel. 
     

             
 

                  UFPB/BC     CDU: 1(043).   
     

             
  
 

             



4 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA 

CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES 

 PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA 

 



5 

 

 

 

 

 

 

 

Aos meus pais, pela bravura e espelho 

de dignidade vivida, e, em seus nomes, 

às minhas irmãs e irmãos e à minha 

família ampliada pelos amores 

existentes, em especial mulher-

companheira, filha e filhos. 



6 

 

AGRADECIMENTOS 

 

 

Ao meu orientador, Paulo de Tarso, pela distinção, competências e apoio nas horas certas. 

A Roseana Meira, Bárbara Meira Oliveira e Vitor Meira Wanzeler, pelo amor, companheirismo e 
tolerância carinhosa nos momentos de aspereza. 

Ao meu primeiro filho Felipe Costa Wanzeler, pelo amor e compreensão, mesmo em momentos geo 
distantes, que não impediram um afeto compartilhado. 

Aos meus amigos e amigas, pela força e pelos incentivos para a conclusão deste trabalho. 

A todos os meus docentes-mestres de saber que competentemente me transmitiram seus 
conhecimentos e formas éticas na docência. 

  



7 

 

RESUMO 

Este trabalho tem por objetivo apresentar um olhar sobre o modo como Michael Foucault 

alcança o conceito de cuidado de si num retorno aos gregos. O tema foi estudado por 

Foucault como um “princípio positivo matricial” relativo à moral rigorosa durante o 

período compreendido entre os séculos V a.C. e V d.C. Esse preceito viria a sofrer 

transformações profundas. Estas, no entanto ocorreram, em menor intensidade no campo 

dos princípios e mais fortemente no refinamento dos exercícios de existência, porém 

mediante certo obscurecimento. Neste trabalho, serão abordadas, a definição conceitual, as 

práticas de existência e a trajetória de uma hermenêutica das sujeições, conforme as 

descobertas de Foucault. A análise aqui desenvolvida fundamenta-se nessa discussão de 

Foucault e no que ele considera sobre o obscurecimento do preceito do cuidado de si. Nessa 

perspectiva, busca-se empreender um esforço prescritivo para identificar as razões que o 

levaram a considerar o que existe de perturbador no referido preceito. Em seu estudo sobre 

o cuidado de si, Foucault nos leva a refletir sobre a história do pensamento humano em sua 

lenta formação, que começa com a antiguidade clássica da filosofia, numa hermenêutica de 

si, discorrendo sobre uma história de jogos de subjetividade do verdadeiro e do falso. 

 

Palavras-chave: Ética. Subjetividade e verdade. Cuidado de si. 

  



8 

 

RÉSUMÉ 

Cet article vise à présenter un aperçu de la façon dont Michel Foucault atteint la notion de 

souci de soi dans un retour aux Grecs. Le thème a été étudié par Foucault comme un 

«principematrice positive" sur la morale stricte au cours de la période entre les siècles avant 

J.-C. et V. Ce précepte serait soumis à de profondes transformations. Ceux-ci, cependant, à 

un degré moindre par rapport aux principes et plus forte dans le raffinementd'années 

d'existence, mais par des faux-fuyants. Dans ce travail, s'adressera à la définition 

conceptuelle, les pratiques del'existence et la trajectoire d'une herméneutique de la sujétion, 

queles découvertes de Foucault. L'analyse développée ici est basée sur la discussion de 

Foucault et de ce qu'il considère commemasque sur le précepte de souci de soi. Dans cette 

perspective, prescriptive faire un effort pour identifier les raisons qui l'ont amené à 

considérer que troublant dans cette disposition. Dans leur étude sur le souci de soi, Foucault 

nous amène à réfléchir sur l'histoire de la pensée humaine dans sa formation lente, qui 

commence avec l'ancienne philosophie classique, une herméneutique du soi, parle d'une 

histoire des jeux de la vérité et de la subjectivité faux. 

 

 

Clue mots: Éthique. Subjectivité et vérité. Sousi de soi.  



9 

 

SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO ................................................................................................................. 10 

CAPÍTULO I: PENSAMENTOS SOBRE O SI ............................................................. 23 

1.1. Contexto do surgimento da noção de cuidado de si ......................................... 23   

1.2. O “eu” do ser em formação em Alcibíades ...................................................... 31 

 1.3. Da coextensividade à totalidade da existência ................................................. 45 

1.4. Eixo formador e corretivo ................................................................................ 50 

 1.5. Aproximação entre atividade médica e filosófica ............................................ 55 

CAPÍTULO II: PRÁTICAS DE SI ................................................................................. 64 

2.1. Momentos socrático-platônico, helenístico e ascético-cristão ....................... 64 

 2.2. Descrições filosóficas e médicas sobre as práticas do cuidado de si ................87 

CAPÍTULO III: LENTA FORMAÇÃO DE UMA HERMENÊUTICA DO SI ......... 91 

3.1. Subjetividade e existência pelo regime do exercício e da meditação .............. 91 

3.2. Constituição do sujeito enquanto homem de desejo e sua história ................ 105 

3.3. Obscurecimento da noção de cuidado de si e as sujeições identitárias .......... 108 

 3.4. A coragem da verdade e a possibilidade de liberdade ................................... 110 

CONSIDERAÇÕES FINAIS ..........………………………………................…........... 118 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS .....……………………………......................... 126 



10 

 

INTRODUÇÃO 

Michel Foucault, com o estudo do princípio do cuidado de si, procura contornar seu 

arcabouço filosófico no campo dos sistemas de pensamento, a partir da relação de 

subjetividade estabelecida entre sujeito e verdade. Nessa perspectiva, ancora sua pesquisa 

na referência da noção de epiméleia heautoû existente entre gregos, helênicos e romanos, 

estabelecendo um período que se estende entre o século V a.C. até o século II da nossa era. 

Segundo o próprio Foucault, trata-se de uma escolha um tanto quanto paradoxal, tendo em 

vista a pouca importância conferida a essa noção pela “historiografia da filosofia”. É, 

porém, pertinente, considerando a questão do sujeito, originalmente colocada em uma 

fórmula diferente pelo preceito délfico “conhece-te a ti mesmo”, na conduta de si por si e 

em sua relação com o outro. 

O conhecimento de si na referência délfica, segundo Foucault, não dizia respeito a 

nenhum fundamento da moral nem a qualquer princípio de uma relação com os deuses. Ao 

dirigir-se a Delfos, ao lado de outros preceitos de prudência, o indivíduo precisava 

continuamente lembrar-se de que, sendo mortal, deveria conhecer a si mesmo. Portanto, 

não devia “contar demais com sua própria força nem afrontar-se com as potências que são 

as da divindade“.  (FOUCAULT, 2006 (4), pp. 4-6). Do ponto de vista da história do 

pensamento filosófico, conforme lembra Foucault, coube a Sócrates estabelecer as bases 

para que a noção do cuidado de si ganhasse estatuto no âmbito do pensamento filosófico. 

Porém, o fez como missão conferida, mediante tarefa desinteressada e útil para a cidade. 

A noção do cuidado de si era fundamentada no grego pela ideia de epimeleia 

heautou. Era considerada uma atitude geral, uma forma de atenção ou de algumas ações 



11 

 

pelas quais nós, como seres humanos, nos assumimos, nos modificamos, nos purificamos, 

nos transformamos e nos transfiguramos. Tratava-se de um conjunto de preceitos e práticas 

que funcionavam como exercícios, definindo os destinos na história da cultura, da filosofia, 

da moral e da espiritualidade ocidentais. Para Foucault, exercício e meditação orientavam o 

sentido geral da noção de epiméleia heautou. Designavam certas práticas, tais como a 

memorização do passado, o exame de consciência e as representações conferidas ao 

espírito, para citar alguns exercícios estudados por Foucault referentes ao cuidado de si. 

Esse preceito funcionava como um fio condutor, que ia se realizando, no início, como 

“exercício filosófico”, chegando até as práticas ascéticas cristãs. 

Mas, para Foucault, havia algo de perturbador nesse preceito do cuidado de si. Sua 

observação diz respeito às investidas permanentes em se colocar essa noção na penumbra 

do conhecimento de si. Segundo esclarece, noutros momentos, o preceito do “conhece-te a 

ti mesmo” teria sido enquadrado pelo preceito do “cuidado de si”. Fundamenta sua 

assertiva, alegando que o conhecimento de si era considerado mais um suporte ao conjunto 

muito rico e denso de noções, práticas, maneiras de ser e formas de existência. Chamou sua 

atenção, especialmente, o privilégio conferido ao preceito do conhece-te a ti mesmo, o 

(gnothi seauton), termo cunhado entre os gregos, tão prestigiado em detrimento da 

expressão epimeleia heautou. Nessa análise, Foucault busca também compreender os temas 

abertos para os problemas de filiação política e de filiação catártica na relação entre sujeito 

e verdade. 

Com esse estudo, Foucault possibilita um olhar bastante enriquecedor sobre o tema 

subjetividade e verdade. Do ponto de vista epistemológico, o projeto foucaultiano para o 



12 

 

estudo do princípio do cuidado de si é desenvolvido com base na história como fenômeno 

cultural de conjunto, em face de sua aceitação geral em certas noções sobre o governo de si 

e do outro como forma de liberdade. A partir daí, busca apreender o momento em que esse 

fenômeno cultural, de dimensão determinada, pôde efetivamente se constituir na história do 

pensamento, de modo tão decisivo, chegando a comprometer, por conseguinte, nosso modo 

de ser sujeito moderno. 

Nesse contexto de experiência do estudo do conceito de cuidado de si, de modo 

geral, houve um terceiro deslocamento teórico, conforme admite o próprio Foucault. 

Buscou, então, analisar o que era designado como “sujeito de subjetividade”, ou seja, 

pesquisar “quais eram as formas e as modalidades da relação consigo mesmo, por meio das 

quais o indivíduo se constituía e se reconhecia como sujeito”. Para além das ciências 

empíricas dos séculos XVII e XVIII e dos jogos de verdade referidos nas relações de poder, 

Foucault pretendia estabelecer uma genealogia dos “jogos de verdade na relação consigo 

mesmo e na constituição de si próprio como sujeito, tomando por área de referência e 

campo de investigação o que se poderia chamar de história do homem de desejo” 

(FOUCAULT, 2006 (2), p. 195). 

Nessa primeira aproximação, Foucault busca problematizar o princípio do cuidado 

de si, discorrendo, de modo geral, sobre a subjetividade e a verdade. Este parece ser seu 

projeto acadêmico, ao menos desde o momento em que assumiu a cátedra no Cóllege de 

France, em 1971, ao estabelecer a relação entre saber, poder e sujeito de sexualidade. Ele 

segue o curso da crítica de si mesmo e opta por produzir um estudo em torno a uma “lenta 

formação, durante a antiguidade, de uma hermenêutica de si”. (ibid., p. 195), ao 



13 

 

empreender uma análise dos “jogos de verdade”, acerca do verdadeiro e do falso por meio 

dos quais o ser se constitui. 

Seu projeto sobre a história da sexualidade do homem ocidental passou a 

concretizar-se a partir de 1976, com a publicação do livro “História da sexualidade I – a 

vontade de saber”. Com isso, foi descobrindo novos horizontes, na medida em que se 

deslocou para um novo ponto de partida teórico: o princípio do cuidado de si e seu conjunto 

de práticas. no curso ministrado por Foucault, em 1981, no Collège de France, ele 

concentra sua pesquisa histórica sobre o tema das relações entre “subjetividade e verdade”. 

Neste sentido, aponta como exemplo privilegiado o regime dos aphrodisia, ou seja, os 

comportamentos e prazeres sexuais na Antiguidade, tais como ocorreram nos dois 

primeiros séculos de nossa era. É aí que encontra o “arcabouço fundamental” da moral 

sexual europeia moderna, contrariando o debate corrente de que ela possui raízes na moral 

denominada judaico-cristã. A esse respeito, constata que nosso código moral, seu rigor e 

pudor, teria sido elaborado precisamente pelo paganismo. 

Em sua análise, Foucault procura demonstrar certa relação positiva entre o “ocupar-

se consigo mesmo” e uma austeridade moral no mundo ocidental, não originária do 

cristianismo, mas sim dos estoicos, dos cínicos e, até certo ponto, também dos epicuristas. 

Porém, a partir desse pensamento filosófico do início de nossa era, ao considerar o mundo 

contemporâneo e ocidental, Foucault afirma: Temos, pois, “o paradoxo de um preceito do 

cuidado de si e que, para nós, mais significa egoísmo ou volta sobre si e que, durante tantos 

séculos, foi, ao contrário, um princípio positivo, princípio positivo matricial relativamente a 

morais extremamente rigorosas” (FOUCAULT, 2006 (4), p. 17). 



14 

 

No curso de 1982, Foucault buscou desprender-se desse exemplo específico do 

regime dos aphrodisia, mas sem perder a dimensão histórica na qual situava o problema 

das relações entre “subjetividade e verdade”. Fazia, assim, uma indagação mais ampla 

sobre a história do pensamento ocidental, considerando a forma histórica através da qual o 

Ocidente tramou as relações entre o “sujeito” e a “verdade”, de uma maneira ainda não 

suscitada pela prática ou pela análise histórica habitual. 

Numa certa reaclimatação, envolvendo a moral cristã e não-cristã moderna, essas 

regras austeras foram retomadas de modo diferente. Permaneceu a estrutura dos códigos, 

sendo, porém, transferida para o interior de um contexto, caracterizado por uma ética geral 

do não-egoísmo e pela forma cristã da renúncia de si mesmo ou ainda pela forma moderna 

de uma obrigação para com os outros: o outro, a coletividade, a classe, a pátria etc. De 

modo geral, Foucault pretendia demonstrar de que maneira esse princípio de “precisar 

ocupar-se consigo mesmo” estendeu-se por toda a conduta racional, numa relação entre 

vida filosófica e moral. Esse princípio partia efetivamente do personagem de Sócrates, 

aquele que incitava o outro a se ocupar consigo mesmo. Era o mestre do cuidado de si. 

A noção do cuidado de si, portanto, aparece aos olhos de Foucault como um 

preceito de base filosófica e moral, não só em Sócrates, mas em toda a moral filosófica 

antiga. Esse preceito não se limitou apenas ao seu surgimento no pensamento ou na 

existência do personagem de Sócrates. Oito séculos após, Foucault cita Gregório de Nissa e 

os primeiros textos cristãos, cujas reflexões giravam em torno da adoção de uma atitude 

geral na relação consigo mesmo, só que em meio a um conjunto de práticas de renúncia e 

de desprendimento dos prazeres. 



15 

 

Na visão de Foucault, a noção de cuidado de si percorreu toda a filosofia antiga e 

chegou até o início do cristianismo. Aqui devemos compreender uma trajetória que nasce 

com o personagem de Sócrates, evidenciando-se de modo explícito, a atividade de incitar o 

cuidado de si. Tal noção se constituiu num entorno para o cristianismo, isto é, em um tipo 

particular de cuidado, denominado por Foucault como “espiritualidade alexandrina”. 

Assim, o tema relativo ao cuidado de si nasce no século V a.C. chegando até o século V 

d.C. como uma formulação filosófica precoce na filosofia, assim como na espiritualidade 

cristã. Neste sentido, afirma Foucault (2006, p. 15): 

Enfim, com a noção de epimeleia heautou, tem-se todo um corpus 
definindo uma maneira de ser, uma atitude, formas de reflexão, 
práticas que constituem uma espécie de fenômeno extremamente 
importante, não somente na história das representações, nem somente 
na história das noções ou das teorias, mas na própria história da 
subjetividade ou, se quisermos, na história das práticas da 
subjetividade. (...) É a partir da noção de epimeleia heautou que, ao 
menos a título de hipótese de trabalho, pode-se retomar toda esta 
longa evolução milenar (século V a.C. – século V d.C.), evolução que 
conduziu das formas primeiras da atitude filosófica tal como se a vê 
surgir entre os gregos até as formas primeiras do ascetismo cristão. 

Em sua linha investigativa, Foucault busca compreender o sujeito e os atos operados 

livremente em si para chegar à verdade. Ele também, como crítico de si mesmo, 

compreende que faz parte desse território de existência. Portanto, buscou incessantemente 

identificar formas de liberdade capazes de arrefecer as relações de poder, na medida em que 

enfatizava só haver relações de poder entre sujeitos livres, pois, ao mesmo tempo, 

acontecem exercícios de resistência. Onde há poder em todo o campo social, há resistência, 

nos fala Foucault. 

O presente trabalho tem por objeto de estudo abordar o tema do cuidado de si em 

Foucault. Nessa perspectiva, busca identificar o sentido do si e o conjunto de práticas de si, 



16 

 

considerando aquelas mais significativas e citadas por Foucault. São também observadas as 

análises feitas por ele em termos de relações entre sujeito e verdade, suas influências, 

produção de desejo e efeitos de liberdade. Por fim, procura-se na noção do cuidado de si em 

Michel Foucault, indicativos de formação de resistência em face de sujeições identitárias 

dominantes e de formas de liberdade dispostas em jogos de verdade e poder. 

No decorrer desta abordagem, a investigação pretende atingir os seguintes 

objetivos: apresentar um entendimento sobre o tema do sujeito do cuidado de si em 

Foucault; descrever um conjunto de práticas (askesis), com o propósito de produzir 

discursos (logoi) verdadeiros e racionais; analisar o modo de vinculação entre verdade e 

sujeito em jogos praticados pelos sujeitos de ação; pontuar aspectos relevantes sobre o que 

Foucault pretende informar no conceito do cuidado de si, em termos dos jogos de verdade e 

da busca por liberdade. 

A noção de cuidado de si entre os gregos e romanos na leitura em Foucault deve ser 

compreendida como um dever, uma obrigação fundamental e um conjunto de 

procedimentos. Este é o problema central em torno do qual Foucault se coloca. Do ponto de 

vista filosófico, significa ter cuidados com a alma, com a verdade e com a razão. Nesse 

sentido, estuda princípios, práticas e relações do cuidado de si a partir de experiências. Em 

Platão, o cuidado de si apresenta-se como uma forma de preparação para a vida, quando o 

jovem passa para a fase adulta. Em Epicuro, aparece como forma de cuidados permanentes 

com a alma ao longo da vida. Sêneca considera os cuidados permanentes de si mesmo, 

afastando os vícios, combatendo e curando os males. Epiteto sugere combate às fragilidades 

da alma jovem por meio de correções e disciplinamento e da alma adulta com conselhos e 



17 

 

questionamentos sobre os modos de vida e como as pessoas adultas se ocupam consigo 

mesmas. 

Seu estudo, portanto, se desenvolve entre platônicos e neoplatônicos, epicuristas, 

estoicos e cínicos, em suas várias formas de pensamentos filosóficos. Envolve também 

Galeno, Plutarco, Marco Aurélio, Gregório de Nissa e Demétrius, dentre outros. O conjunto 

de expressões em torno da palavra epimeleia, (epimelesthai), na Grécia antiga, evoca 

significados como conhecer-se a si mesmo, provar-se a si mesmo e renunciar a si, 

intersectando-se em exercícios de controle da respiração, de abstinência, de privação, de 

resistência. Esses significados intersectam-se também em pensamento e pelo pensamento, 

como exercícios de premeditação de males e meditação sobre a morte, com especial ênfase 

à questão dos sonhos. 

A princípio, a base filosófica de Foucault se volta para um papel de engajamento, de 

luta para “tornar visível o que precisamente é visível”. A condição da filosofia, para ele, é 

deixar de “colocar a questão do poder em termos de bem ou de mal, mas sim em termos de 

existência”. O papel da filosofia é fazer ver aquilo que vemos (FOUCAULT, 2006, pp. 43-

44).  Projeto de estudo do cuidado de si em Foucault, a partir de certa revisão bibliográfica, 

leva acreditar que a origem do debate sobre o tema reside na constituição progressiva do 

sujeito em face de sujeições identitárias. Nesse sentido, busca “analisar as práticas através 

das quais os indivíduos foram levados a voltar a atenção para si mesmos, a decifrar-se, a 

reconhecer-se e a assumir-se como sujeitos de desejo, estabelecendo para consigo mesmo 

certa relação que lhes permite descobrir, no desejo, a verdade de seu ser, seja ele natural ou 

decaído” (FOUCAULT, 2006 (2), p. 195). 



18 

 

Segundo Foucault, houve no seu pensamento um deslocamento teórico necessário 

em relação às formas de análises filosóficas e científicas, denominadas por ele como o 

domínio do “progresso dos conhecimentos”. Por um lado, interroga “sobre as práticas 

discursivas que articulavam o saber” e, por outro, “sobre as relações múltiplas, as 

estratégias abertas e as técnicas racionais que articulam o exercício dos poderes”. Com o 

terceiro deslocamento, sua pesquisa se voltava para o sujeito sob o ponto de vista das 

“formas e modalidades da relação consigo mesmo, por meio das quais o indivíduo se 

constituía e se reconhecia como sujeito” (ibid., p. 195). 

Nessa esteira, está a conformação de sujeitos éticos em estados filosóficos. Segundo 

Foucault, “o Ocidente jamais experimentou o equivalente do confucionismo, ou seja, uma 

forma de pensamento que, refletindo a ordem do mundo ou estabelecendo-a, prescrevesse 

ao mesmo tempo a estrutura do Estado, a forma das relações sociais, as condutas 

individuais e as prescrevesse efetivamente na própria realidade da história” (ibid., p. 41). 

Foucault discorre sobre a filosofia e sua capacidade de se incorporar a uma prática 

política ou a uma prática moral de uma sociedade, no caso, a Europa dos séculos XVIII e 

XIX. Nesse aspecto, refere-se ao que denomina Estados-filosofia, isto é, “filosofias que são 

simultaneamente Estados, e Estados que pensam sobre si, que refletem sobre si mesmos, 

que se organizam e definem suas escolhas fundamentais a partir de proposições filosóficas, 

dentro de sistemas filosóficos e como a verdade filosófica da história” (FOUCAULT, 2006, 

pp. 41-42). 

Segundo Motta (2006, p. LII), o projeto de Foucault foca a lente para o estudo da 

“constituição do sujeito como objeto para ele próprio: a formação dos procedimentos pelos 



19 

 

quais o sujeito é levado a se observar, se analisar, se decifrar e se reconhecer como campo 

de saber possível. Trata-se em suma da história da subjetividade, se entendermos essa 

palavra como a maneira pela qual o sujeito faz a experiência de si mesmo em um jogo de 

verdade, no qual ele se relaciona consigo mesmo”. 

De modo geral, os autores que oferecem pistas sobre a trajetória da ação e os modos 

de pensar e enfrentar situações da vida, em Foucault, procuram fugir de qualquer rotulação 

categorial. Observam-no, por exemplo, como um homem em busca de liberdade, sendo este 

o fio condutor de sua reflexão e análise, de maneira cética. Referem-se, principalmente, ao 

ceticismo questionador dos dogmas do “antropologismo”, de modo a suspender as 

“narrativas universalistas” e a “segurança antropológica de uma liberdade abstrata”. 

Pregam a obtenção da liberdade por meios mais concretos, precisos e específicos, como por 

exemplo, “por uma ética do livre pensamento”, mantendo-o dentro de uma tradição 

denominada “bachelardiana geral na história da ciência” (RAJCHMAN, 1987, pp. 10-11). 

Segundo o citado autor, o estudo de Foucault foi dedicado à “história dos sistemas 

de pensamento”. Nesse estudo, refinou pontos de vista sobre a natureza dessa história e 

buscou na “genealogia” de Nietzsche um desenho de investigação. Acrescenta que, em 

“História da sexualidade”, Foucault reformula o mapa dos sistemas de pensamento. 

“resultado de uma mudança de seu pensamento”. Esse processo vem sendo esculpido desde 

o momento em que ele muda de atitude em relação ao “modernismo”, não mais se baseando 

na “linguagem” nem no “estruturalismo”. Como exemplo dessa ruptura, “descobriu uma 

loucura que não era uma doença mental e uma escrita que escapara ao paradigma 

representacional da linguagem” (ibid., p. 11). Nessa direção, ainda segundo o referido 



20 

 

autor, Foucault passou a buscar uma liberdade cética, apresentando-se como um infindável 

questionador da experiência vivida e um permanente crítico de si mesmo. 

A base da filosofia antiga, na perspectiva de Foucault, pode ser considerada como 

aquela em que o homem procura conhecer e distinguir a realidade a partir de perspectiva 

abstrata e racional, nas relações de poder, de si e com o outro, bem como nas relações de si 

para consigo. Compõe, assim, uma trama capaz de articular as questões da política e da 

ética, perpassando três esquemas ou modelos no âmbito da verdade do sujeito: o 

conhecimento de si, a arte de viver no dia-a-dia e a conversão ascético-monástica. 

O presente estudo foi sendo desenvolvido à medida em que o plano de trabalho ia se 

tornando, ao mesmo tempo, um instrumento norteador de caminhos no campo investigativo 

e a base para a conclusão do mestrado, em face dos objetivos propostos. O 

desenvolvimento do trabalho investigativo proporcionou formas de produção, com 

interfaces entre a vivência do pesquisador, aportes de orientação e demandas das estruturas 

formais, permitindo aprimorar o objeto de estudo. 

Seguiu-se, em certa medida, uma tendência pela alternativa do diferencial, 

observada na obra de Foucault. Em consequência, o plano de trabalho-investigação se 

organizou pela leitura, interpretação e destaque de elementos estruturantes ao conceito de 

cuidado de si em Michel Foucault, seus discursos e autores no tocante a problematização de 

sujeitos de práticas concretas e de formulações específicas, interessados em produzir 

relações de existência. O projeto, portanto, guardou relação cartográfica entre um sujeito-

investigador, situado e compreendendo os significados de sua prática cultural a partir de seu 

próprio interior e cuja “topologia carnal ou vital, longe de ser explicada pelo espaço, libera 



21 

 

um tempo que condensa o passado no lado de dentro, faz acontecer um futuro no lado de 

fora, e os confronta no limite do presente vivente” (DELEUZE, 2005, p. 127). Então certa 

limitação pelo modo de ver o mundo e de interpretar tais conceitos na visão atual do 

investigador situado e interessado são explicitados de modo significativo no modo como se 

apresenta a obra finalizada. 

O plano de trabalho investigativo tornou-se um instrumento de condução da 

pesquisa, com capacidade de reconstrução de modos de compreensão e realização dos 

passos para o estudo ora proposto, a partir da análise de obras de Foucault, de obras sobre 

Foucault e das instituições que divulgam estudos a respeito da obra de Foucault. As 

seguintes obras sobre Foucault foram utilizadas como meio de investigação: “A 

hermenêutica do sujeito”; “História da sexualidade” 3; “Ditos & escritos” V. Em segundo 

plano, foram utilizados os livros: “História da sexualidade” 1 e 2; “Ditos & escritos” II e 

IV; “Em defesa da sociedade”; “As palavras e as coisas” e “Vigiar e punir”. Os demais 

autores que discutem as ideias foucaultianas, produzem biografias sobre Foucault ou 

desenvolvem projetos de problemaização, divulgação e novos debates sobre a obra 

foucaultiana, estão citados nas referências bibliográficas, no corpo da escrita ou em notas 

de rodapé. 

Em consonância com as diretrizes do curso de mestrado, buscou-se desenvolver o 

conceito do cuidado de si, através da obra de Michel Foucault e, também, da utilização, 

como meio investigativo principal, da bibliografia citada. Além disso, utilizou-se a web 

como modo genérico de investigar os autores e suas correntes filosóficas, utilizados por 

Foucault em seus estudos genealógicos sobre a noção de cuidado de si. 



22 

 

Neste sentido, foram localizadas obras e biografias como “Alcibiades”, de Platão, e 

aquelas produzidas por Gregório de Nissa. Ambos os pensadores são demarcadores na 

constituição do princípio e na realização de modos de exercício do conceito do cuidado de 

si. Essa trajetória investigativa, ao analisar como Foucault desenvolveu o conceito do 

“cuidado de si” deverá também basear-se em leituras gerais e investigar as passagens 

importantes, sugeridas a partir da leitura da obra de Foucault. Além disso, será analisará a 

aplicação de certas técnicas de cuidado de si, como parte de uma filosofia da alma, em 

Filon de Alexandria, assim como em Epicuro, Sêneca, Plutarco, Epiteto e Marco Aurélio. 

Será abordada a constituição das “sujeições identitárias” inseridas no discurso de 

Foucault, segundo cada pensador, em seu domínio geral das correntes filosóficas 

consideradas: platonismo, filosofia helênico-romana e cristianismo antigo. Sob o ponto de 

vista da cronologia, fez-se agregação segundo os períodos de vida de cada pensador, 

tomando por base a influência do pensamento e o desenvolvimento de técnicas, dentre 

outros elementos de análise extraídos a partir das referências de Foucault, assim como das 

referências correlatas. 

As “sujeições identitárias” na constituição da prática do cuidado de si, em termos 

gerais, serão localizadas nos textos de Foucault, em face de suas descobertas genealógicas. 

Destaca-se, nesse aspecto, a prática do cuidado para consigo, mediante técnicas de exame 

de consciência, apropriação de discursos, poder de direção pastoral, etc. Essas análises 

serão articuladas aos objetivos propostos, buscando-se identificar os efeitos do uso 

sistemático de técnicas de existência, especificamente no campo ético-político e filosófico, 

este último como arte de existência e busca de liberdade.  



23 

 

CAPÍTULO I 

PENSAMENTOS SOBRE O SI 

1.1. Contexto do surgimento da noção do cuidado de si 

Foucault empreende a formulação do conceito do cuidado de si a partir dos gregos, 

considerando o sentido da expressão “eu do ser em formação“.  Nesse aspecto, faz a 

transição entre Alcibiades, no exemplo socrático, com as escolas epicurista, cínica, estoica, 

e depois com o cristianismo, ou, melhor, com os primeiros cristãos. 

Mas, antes de adentrar essas veredas operatórias para a constituição do conceito do 

cuidado de si, é preciso analisar inicialmente como Foucault procura esclarecer o contexto 

no qual o preceito do cuidado de si aparece. Este emerge como um preceito fundamental do 

ponto de vista filosófico, mas significa também uma continuidade técnica dessa temática 

sobre as “práticas de transformação do eu” na Grécia antiga. Segundo Foucault, para se 

obter um quadro de compreensão do preceito do cuidado de si, é necessário entender o que 

significa “ocupar-se consigo mesmo”. Além disso, é preciso saber que objeto é este com o 

qual é preciso ocupar-se. Ele se pergunta sobre o que é este “si” e o próprio “eu”. Indaga, 

também, em que consiste o cuidado de si. 

A fórmula do “ocupar-se consigo mesmo“, ou seja, o heautou epimeleisthai, foi 

muito utilizada, segundo Foucault, nos diálogos chamados socráticos, que ficaram 

conhecidos principalmente, com a obra de Platão1. Ele considera que havia uma paisagem 

política de um pequeno mundo de jovens aristocratas, cujo status lhes conferia o privilégio 

                                                           
1 Referência à aula de 3 de fevereiro de 1982, primeira hora, sobre o diálogo com Alcibiades 
(FOUCAULT, 2006 (2), pp.209-210). 



24 

 

de serem os “primeiros da cidade”, no caso Atenas, “destinados” a exercer certo poder 

sobre a cidade e os concidadãos. “Jovens que, desde a mocidade, são devorados pela 

ambição de prevalecer sobre os outros, sobre seus rivais na cidade, assim como sobre seus 

rivais de fora da cidade, em suma, de passar a uma política ativa, autoritária e triunfante” 

(FOUCAULT, 2006, p. 55). 

Sócrates problematizou, de modo arguto, a relação entre o status de “primeiros” e a 

capacidade de governar a cidade. A partir daí, faz Alcibíades refletir se esse status lhe 

confere autoridade e pertencimento ao meio aristocrático, dotando-o de capacidade para 

governar a cidade. Esse é o primeiro elemento de contexto. A interpelação que Sócrates faz 

em seu discurso filosófico, está vinculada à fórmula de ocupar-se consigo mesmo. Está 

vinculada ao exercício do poder, de início, como situação estatutária. Depois, aparece como 

condição para passar do privilégio estatutário de uma vontade política definida ao governo 

efetivo da cidade. A vontade do indivíduo em exercer o poder político sobre os outros a 

partir do “ocupar-se consigo” é uma decorrência dessa passagem. “Não se pode governar 

bem os outros, não se pode transformar os próprios privilégios em ação política sobre os 

outros em ação racional, se não se está ocupado consigo mesmo. Entre privilégio e ação 

política, este é, portanto, o ponto de emergência da noção de cuidado de si” (ibid., p. 49). 

Como segundo elemento de contexto, Foucault aponta o problema da pedagogia, o 

qual está diretamente relacionado ao primeiro. Ele enfatiza que a crítica à pedagogia 

praticada em Atenas era muito comum nos diálogos socráticos, nos quais eram destacadas 

duas falhas: escolar e amorosa. A prática educativa em Atenas, comparada àquela praticada 

em Esparta, segundo Foucault, apresenta diferenças importantes. Em Esparta, havia um 



25 

 

contínuo rigor e uma forte inserção de regras coletivas. Apesar de não muito usual nos 

diálogos socráticos sendo mais característicos nos últimos textos platônicos, fazia-se 

também comparação com a prática educativa dos persas, cuja sabedoria oriental ensinava 

aos jovens príncipes as quatro virtudes fundamentais: sabedoria, fortaleza, temperança e 

justiça. 

O outro aspecto da crítica à pedagogia diz respeito à maneira como se desenrola o 

amor entre os adultos e os rapazes2. A necessidade do “cuidado de si” inscreve-se no 

interior do déficit pedagógico de Alcibíades e da própria educação ateniense, sob o aspecto 

do amor, do eros. Os amantes de Alcibíades não se ocuparam com sua aprendizagem. Na 

análise de Foucault, desejaram apenas seu corpo. Dessa forma, não o estimularam a ocupar-

se consigo mesmo e o abandonaram na meia idade. O exercício da política pelos jovens, de 

modo algum, foi objeto de preocupação de seus mestres3. 

O assédio feito pelos homens adultos a Alcibíades tinha por objetivo o culto a seu 

corpo jovem, numa fase crítica, que é a passagem para a adolescência, em que necessitava 

de um “guia para se formar” nessa outra dimensão: a política, o governo dos outros. Este é 

o sentido da dupla falha pedagógica: escolar e, ao mesmo tempo, amorosa. Nesse sentido, 

ocupar-se consigo (epiméleia heautoû), vincula-se ao fato de não se ter sido suficiente e 

convenientemente governado. O “ser governado” é tema bastante enfatizado por Foucault, 

em função das práticas de poder pastoral correntes na igreja cristã. “Governar, ser 

governado, ocupar-se consigo, eis aí uma sequência cuja trajetória seria longa e complexa 

                                                           
2 Foucault se baseia nos estudos sobre a pederastia como educação. MARROU, H. I. Histoire de 

l’education das l’Antiquité, 1ª parte, cap. III, Paris, 1948. 
3 O papel do mestre e o desejo controlado, a exceção conferida a Sócrates na sua relação com Alcibíades 
são temas encontrados na obra de Foucault. 



26 

 

estendendo-se, até a instauração, nos séculos III e IV, do grande poder pastoral na igreja 

cristã” 4. Esse elemento de análise, em termos de técnicas exigidas no âmbito da confissão 

cristã, é de grande importância para Foucault que o aborda em diversos momentos, 

especialmente no curso de 19805. Discorre sobre a estrutura da relação diretor-dirigido, 

tanto em termos do poder pastoral, quanto no que diz respeito à relação que liga o sujeito a 

“atos de verdade”. 

O terceiro elemento do contexto cuida do surgimento do imperativo e da prescrição, 

para citar alguns termos utilizados por Foucault, quando analisa o “ocupar-te contigo 

mesmo”. Segundo ele, trata-se de elemento também familiar aos diálogos socráticos e 

refere-se à “ignorância”. Ignorância das coisas que Alcibíades deveria saber de si mesmo e 

sequer desconfia que as ignora. Ignora, portanto, o objeto e a natureza do objeto com que 

tem que ocupar-se. Ele quer ocupar-se com a cidade, tem segurança para fazê-lo por causa 

de seu status, mas não sabe como ocupar-se, constituindo-se no objeto do que há de ser sua 

atividade política: o bem estar e a concórdia dos cidadãos entre si. Deve também ocupar-se 

consigo mesmo, pois não sabe o objeto do bom governo e ignora saber que não sabe. 

Alcibíades é instigado por Sócrates, que o interpela sobre o que vem a ser um bom 

governo da cidade. Ele responde assegurando que é a concórdia entre os cidadãos. Mas se 

apercebe de que não sabe definir o que é concórdia e também ignora o que venha a ser esse 

bom governo. Este parece ser um elemento, de grande profundidade articulatória entre os 

                                                           
4 Foucault aborda esse tema mais profundamente, em 1978, na aula de 22 de fevereiro. Aborda o poder 
pastoral transformado de um tema pastoral hebraico, também apresentado no texto Omnes et 

singulatim: uma crítica da razão política, 1981, contido em Ditos & escritos IV, 2006. 
5 Refere-se ao curso denominado “O governo dos vivos” (1979 – 1980), ainda inédito, que trata, dentre 
outros temas, das práticas cristãs de confissão. Édipo-rei de Sófocles e a emergência nas instituições 
monásticas de novas técnicas exigidas ao sujeito. 



27 

 

dois já citados, sendo, ao mesmo tempo, crítico, pela sua emergência num momento 

delicado da vida de Alcibíades. 

Sua adolescência é enfatizada por Sócrates como um dado positivo a ser 

considerado. Dessa forma Alcibíades não deve se desesperar, pois assim ele ignoraria que 

ainda é jovem para cuidar de si mesmo. Não é o tempo de aprendizagem no sentido da 

sofística e suas técnicas de retórica, nem o de Górgias, que busca aprender a governar a 

cidade, prevalecendo sobre os adversários, convencendo o povo, num exercício de poder da 

retórica. 

Como fruto de sua compreensão do diálogo em Alcebíades, deve dispor de tempo 

não para aprender, mas para ocupar-se consigo. Foucault considera esse aspecto um 

desnível entre o “aprender” como consequência esperada de um raciocínio pedagógico 

compreendido como aprendizagem e o imperativo “ocupar-te contigo”. Trata-se de forma 

de cultura, de paideia. Esse tema “gira em torno do que se poderia chamar de cultura de si, 

formação de si, selbstbildung
6. É nesse desnível, nesse jogo, nessa proximidade, que vão 

precipitar-se certos problemas que tangenciam todo o jogo entre a filosofia e a 

espiritualidade no mundo antigo”. Nesse sentido, Foucault observa: 

A fórmula “ocupar-se consigo” emerge e aparece nos textos 
platônicos com Alcibíades, cuja data é uma questão a ser ainda 
recolocada. É neste diálogo (...) que há muito explicitamente uma 
interrogação acerca do que é ocupar-se consigo mesmo, interrogação 
bem sistemática, com dois segmentos: o que é “si mesmo”, o que é 
“ocupar-se”? É a primeira teoria e, pode-se mesmo dizer, entre todos 
os textos de Platão, a única teoria global do cuidado de si. Pode ser 
considerada como a primeira grande emergência teórica da epiméleia 

heautoû. Contudo, é preciso reter sempre na memória, que (...) o 
conjunto de práticas nas quais vai manifestar-se o cuidado de si 

                                                           
6 Existe aí uma diferenciação entre os termos bildung, que significa educação, aprendizagem, formação, 
e selbstbildung, que significa formação de si. Modelo de Goethe em “Os anos de aprendizagem de 
Wilhelm Meister”. 



28 

 

enraíza-se, de fato, em práticas muito antigas, maneiras de fazer, 
tipos e modalidades de experiência que constituíram o seu suporte 
histórico, e isto bem antes de Platão, bem antes de Sócrates” (ibd., 
2006, pp. 58-59). 

Na verdade, Foucault aborda um tema pré-filosófico sobre como se pode chegar à 

verdade. Para os pré-filósofos, só seria possível ter acesso à verdade mediante a realização 

de um conjunto de práticas específicas que transformam o modo de ser do sujeito, num 

movimento de transfiguração mediante procedimentos mais ou menos ritualizados. Essa 

temática vem sendo desenvolvida desde a Grécia arcaica e nas demais civilizações 

próximas. 

Convém lembrar que a preocupação de Foucault na sua tarefa de desvelar a história 

do pensamento do cuidado de si reside em poder “definir as condições nas quais o ser 

humano problematiza o que ele é, o que faz e o mundo em que vive”. Essa preocupação é o 

fio condutor para a problematização dos seguintes questionamentos: como, por quê e sob 

que forma a atividade sexual foi constituída como domínio moral? Por que esse cuidado 

ético é tão insistente? Ao colocar essa questão como fio condutor para a cultura greco-

latina, Foucault descobre que tal problematização estava ligada a um conjunto de práticas 

que tiveram importância crucial em todas as sociedades. Foram práticas de “artes da 

existência”, conforme seu próprio enunciado. 

Tais práticas devem ser entendidas, segundo Foucault, como “práticas racionais e 

voluntárias pelas quais os homens não apenas determinam para si mesmos regras de 

conduta, como também buscam transformar-se, modificar-se em seu ser singular, e fazer de 

sua vida uma obra que seja portadora de certos valores estéticos e que corresponda a certos 

critérios de estilo” (FOUCAULT, 2006 (2), pp. 198-199). Porém, essas práticas, ou técnicas 



29 

 

de existência, perderam parte de sua importância e de sua autonomia ao serem integradas 

ao cristianismo. Passaram a ser práticas no exercício de um poder pastoral e, mais adiante, 

práticas de natureza educativa, médica ou psicológica, na medida dos regimes e códigos. 

Para Foucault, a noção de epimeleia heautou ou cuidado de si criou a necessidade 

de conhecer-se a si mesmo (ghothi seauton). Este constitui-se em uma regra associada ao 

preceito mais geral do cuidado de si (epimeleia heautou). Surge como um princípio 

fundamental para caracterizar a base filosófica de quase toda a cultura grega, helenística e 

romana. Segundo Foucault7, a noção de epiméleia não se torna fundamental somente para 

os filósofos, constituindo-se também como um “fenômeno cultural de conjunto” 8 na 

sociedade helenística e romana e, além disso, no pensamento9. 

A expressão gnothi seauton, segundo Foucault, não tinha, na origem, o valor que 

lhe foi sendo conferido com o passar do tempo. “O que estava prescrito nessa fórmula não 

era o conhecimento de si, nem como fundamento da moral, nem como princípio de uma 

                                                           
7 Segundo nota 28 da aula de 06 de janeiro de 1982, primeira hora, Foucault trataria do aparecimento 
desse tema em Platão, especificamente, em Alcibíades. Tratou-o também em Epicuro, no Lettre à 
Ménécée, in Lettres et maximes. Therapeuein como cuidados médicos, terapia da alma entre os 
epicuristas; therapeuein como serviço que um servidor presta ao seu mestre; therapeuein como serviço 
do culto, “culto que se presta estatutária e regularmente a uma divindade ou a um poder divino”. 
Também entre os cínicos o cuidado de si tinha importância capital. Exemplo do livro de Demetrius, 
citado por Sêneca, o Dês bienfaits. Segundo Foucault, entre os cínicos, era inútil ocupar-se em especular 
sobre certos fenômenos naturais como, por exemplo, a origem dos tremores de terra, o que causa as 
tempestades, as razões do nascimento de gêmeos. Devia-se, “antes dirigir o olhar para coisas imediatas 
que concernem a nós mesmos e para certas regras pelas quais podemos nos conduzir e controlar o que 
fazemos”. Foucault trataria desse tema sobre os epicuristas na aula de 10 de fevereiro, segunda hora, 
em 1982. Entre os estóicos, também aparece tal noção de cuidado de si. Sêneca e a cura sui. Foucault 
também trata do cuidado de si em “História da sexualidade” III. Resgatando os epicuristas, afirma que, 
entre eles, todo homem, noite e dia, e ao longo de toda sua vida, deve ocupar-se com a própria alma. 
8 Conforme aula de 3 de fevereiro de 1982, primeira hora, para conceituação de cultura de si. 
9 O conceito de acontecimento é fundamental em Foucault. Referido em: DE II, nº 84, p. 136, a respeito 
das raízes nietzscheanas; DE II, nº 102, p. 260, no que diz respeito ao valor polêmico do acontecimento 
no pensamento, contra uma metáfora derridiana do originário; DE IV, nº 278, p. 23, como programa de 
“acontecimentalização” do saber histórico; DE IV, nº 341, p. 580, a propósito do princípio de 
singularidade da história do pensamento. Tudo isso conforme aula de 3 de fevereiro, primeira hora, em 
1982, para conceituação de cultura de si. 



30 

 

relação com os deuses”. Numa alusão a W. H. Roscher, Foucault explica que as referências 

délficas endereçavam-se àqueles que viessem se consultar com o deus, devendo ser 

interpretadas como três regras básicas: Se alguém devesse consultar o oráculo que não 

fizesse em demasia (meden agan); esse alguém não podia fazer promessas ou se 

comprometer com aquilo que não pudesse honrar (engye); as questões formuladas deviam 

ser bem examinadas por quem as formulou (gnothi seauton). 

A interpretação dos três preceitos délficos feitas por Defrades, na citação de 

Foucault, se mostra, noutro sentido, como “imperativos gerais de prudência”. No caso do 

preceito “conhecer a si mesmo”, seria um princípio de lembrança que assim se pode 

expressar: “É preciso continuamente lembrar-se de que, afinal, a pessoa, sendo mortal e não 

divina, não deve contar demais com sua própria força e nem afrontar-se com as potências 

da divindade”. Mas Foucault insiste sobre outro aspecto, qualquer que seja o sentido 

conferido ao gnothi seauton. O fato é que, quando ele surgiu no pensamento da filosofia, 

foi em torno do personagem de Sócrates, sendo assim, muitas vezes, atrelado ao princípio 

do “cuida de ti mesmo” (epimelou heautou). Noutros momentos, apareceu não como um 

acoplamento, mas como uma espécie de subordinação relativamente ao quadro mais geral 

do preceito do cuidado de si. 

A tarefa de Sócrates era “incitar os atenienses a se ocuparem consigo mesmos e com 

sua própria virtude”. Os atenienses eram lembrados constantemente a esse respeito: 

renúncia a uma vida tranquila; menos preocupação com o que possuíam e mais com a 

própria pessoa; excelência no que faziam e sensatez o quanto fosse possível; pensar menos 

nas coisas da cidade do que na própria cidade. 



31 

 

1.2. O “eu” do ser em formação em Alcibíades 

Até aqui foram feitas considerações sobre o aparecimento do contexto da noção 

quanto à necessidade de prestar atenção ao preceito do cuidado de si. Segundo Foucault 

essa necessidade era conhecida nos diálogos platônicos, em razão do exercício do poder 

político, da fragilidade da pedagogia e da ignorância ignorada. Volta-se agora ao ponto 

inicial deste capítulo no que diz respeito à questão do “eu” com o qual Alcibíades deve 

ocupar-se. Será analisada sua implicação para a noção do cuidado de si. 

Duas questões surgem para Foucault no que diz respeito à compreensão inicial da 

noção de cuidado de si: o que é esse “eu” e o que é esse “cuidado”. Estas questões, segundo 

ele, devem ser respondidas sob a forma de uma única interrogação. Foucault, então, se 

pergunta, no bojo da compreensão de Alcibíades: o que é este “eu” com o qual se deve 

ocupar. A resposta vem logo em seguida: o “eu” é a alma. A alma é então determinada 

como sujeito da ação. Ele observa a maneira como a questão se coloca. Aparece, como 

primeira referência, o oráculo de Delfos, Pítia, ao que ela diz que é preciso “conhecer a si 

mesmo” (Gnonai heauton). Numa segunda referência, faz-se uma interrogação de ordem 

metodológica, para a integralidade desse movimento, pois é preciso saber o que é o 

heauton. 

Não se trata de conhecer a capacidade da alma, nem se ela é imortal ou mortal. 

Também não se trata de considerar o “eu” como espécie animal, com natureza e 

composição dessa espécie de animal humano. É preciso saber qual é essa relação designada 

pelo pronome reflexivo heauton e o que é esse elemento que se revela idêntico tanto do 

lado do sujeito como do lado do objeto. Ocupar-se consigo mesmo é a mesma coisa que o 



32 

 

sujeito ocupar-se com o objeto de si mesmo (FOUCAULT, 2006 (5), p. 66). Portanto, não 

se trata de um simples conselho de prudência, como anteriormente visto, no momento em 

que Alcibíades deveria ao menos prestar um pouco de atenção à sua precária educação e à 

sua incapacidade. Segundo Foucault nesse momento, o termo heauton indica a necessidade 

de ocupar-se com a própria alma, ou seja, com a psykes epimeleteon, tema recorrente em 

outros diálogos10. 

Foucault enfatiza que o “eu” definido por Sócrates, com que Alcibíades deve se 

ocupar, é a alma. No entanto, conforme esclarece, bastante diferente da designação daquilo 

que se encontra nos diálogos anteriormente referidos. A definição de si como alma, no 

diálogo entre Sócrates e Alcibíades, é evidente. Quando se lhe pergunta “o que é meu eu”, a 

resposta dada é “sou minha alma”. Mas, quando Sócrates pergunta o que isso quer dizer, 

serve- se da linguagem para colocar a própria questão do sujeito. A pergunta que faz é: qual 

o sujeito que está suposto quando se evoca a atividade da palavra de Sócrates em relação a 

Alcibíades? Trata-se de uma espécie de fio distintivo entre o sujeito da ação e o conjunto de 

elementos (palavras, ruídos etc.) constitutivos da própria ação. 

Para Foucault, esse fio condutor colocado, de forma simples, pela questão socrática, 

permite distinguir o sujeito de todos os instrumentos, utensílios e meios técnicos que ele 

pode pôr em ação. Nesse sentido, surge a figura do instrumento ou do meio para uma ação, 

distinta do sujeito, o qual se serve desses meios para a realização da ação. Há, portanto, 

uma relação entre a arte de fazer, os instrumentos utilizados e aquele que os utiliza. Esse fio 

condutor faz a distinção entre o sujeito e o conjunto de instrumentos em dois tipos de ação: 

                                                           
10 É o caso de Apologia, 29e; Crátilo, 440c; Fedon, 107c; República LII, 368d e 369a, além de Alcibíades, 
132c. 



33 

 

ações que possuem mediações instrumentais e ações que comandam um ato que se passa no 

próprio corpo. A esse respeito, Foucault explica: “De modo geral, quando o corpo faz 

alguma coisa, há um elemento que se serve do corpo (...) evidentemente não é o próprio 

corpo: o corpo não pode servir-se de si. (...) Portanto, o sujeito de todas essas ações 

corporais, instrumentais e da linguagem é a alma: a alma enquanto se serve da linguagem, 

dos instrumentos e do corpo”. (ibid., 2006, pp. 69-70). Nada de alma prisioneira de Fedon, 

nem atrelada a cavalos do Fedro, nem aquela de instâncias harmonizáveis da República. 

É a alma sujeito da ação, aquela que realiza um trabalho servindo-se da linguagem, 

do corpo, dos instrumentos etc, o qual se alcança por meio do raciocínio. Alma que vem a 

“se servir”, tendo em vista a relação grega entre o verbo khresthai e o substantivo khresis. 

Sócrates chega a demarcar o heauton no sentido que tem com o outro, nas relações que se 

deve ter e fazer com ele o que se deve fazer, segundo regras existentes. Sobre esse assunto, 

esclarece Foucault (ibid., p. 71): 

Portanto, como vemos, quando Platão (ou Sócrates) se serve da 
noção de khresthai/khresis para chegar a demarcar o que é este 

heauton (e o que é por ele referido) na expressão “ocupar-se consigo 
mesmo”, quer designar, na realidade, não certa relação instrumental 
da alma com todo o resto ou com o corpo, mas, principalmente, a 
posição, de certo modo singular, transcendente, do sujeito em relação 
ao que o rodeia, aos objetos de que dispõe, como também aos outros 
com os quais se relaciona, ao seu próprio corpo e, enfim, a ele 
mesmo. Pode-se dizer que, quando Platão se serviu da noção de 
khresis para buscar qual é o eu com que nos devemos ocupar, não foi, 
absolutamente, a alma-substância que ele descobriu, foi a alma-
sujeito. 

A alma encontra-se numa posição, de certo modo singular, como forma 

transcendente do sujeito em relação ao que o rodeia, aos objetos de que dispõe, bem como 

aos outros com os quais se relaciona, ao seu próprio corpo, a ele mesmo (FOUCAULT, 

2006, p. 71). Para ele, a noção de khresis é encontrada ao longo de toda a história do 



34 

 

cuidado de si e de sua forma, inclusive em Aristóteles. Entre os estoicos, em Epiteto11, 

encontra-se a noção de “uso das representações” (khresis ton phantasiôn), faculdade que 

testemunha nossa filiação divina. É o bem supremo, o fim último a ser buscado, o 

fundamento essencial de nossa liberdade. 

Ocupar-se consigo significa ocupar-se enquanto se é “sujeito de certas situações”: 

sujeito da ação instrumental, sujeito de relações com o outro, sujeito de comportamentos e 

atitudes em geral, sujeito da própria relação consigo mesmo. É por ser sujeito que se deve 

estar atento consigo mesmo. “Com efeito, a partir do momento em que incide sobre a alma 

enquanto sujeito, o cuidado de si poderá distinguir-se muito claramente de três outros tipos 

de atividades que, também elas, podem passar, mas não o são cuidados de si: 

primeiramente a do médico, em segundo lugar a do dono da casa, em terceiro a do 

enamorado”. (ibid., p.72). 

É interessante observar essa passagem tendo em vista os deslocamentos da noção do 

cuidado de si que serão analisados mais adiante. Ao atuar na arte da medicina, o médico se 

ocupa do corpo e não da alma. Segundo Foucault, ao fazer um diagnóstico ou ao prescrever 

medicamentos, o médico se ocupa do corpo, com aquilo que lhe serve e não com ele 

mesmo. Então há uma diferença de finalidade, de objeto e de natureza entre tekhnes, (a do 

médico que aplica a si próprio seu saber) e a techne que permite ao indivíduo ocupar-se 

consigo mesmo. Esta é uma primeira distinção. No cuidado de si, o indivíduo ocupa-se com 

sua alma enquanto sujeito. O mesmo raciocínio pode ser feito em relação aos seguintes 

                                                           
11 Epiteto. Viveu entre os anos 55-126. Filósofo e ex escravo romano. Buscava como viver uma vida 
plena, uma vida feliz e de boas qualidades morais. Para ele, uma vida feliz e uma vida virtuosa são 
sinônimos. Felicidade e realização pessoal são consequências naturais de atitudes corretas 
(http://www.dec.ufcg.edu.br/biografias/Epicteto.htm). 



35 

 

exemplos: o dono de casa se ocupa de fazer prosperar o que possui sua família e não 

necessariamente com sua alma; os enamorados de Alcibiades se ocuparam com sua beleza, 

seu corpo. 

Três grandes linhas de reflexão são apresentadas por Foucault para frisar o tipo de 

cuidado de si que ele capta nos escritos de Platão, segundo o diálogo de Alcibíades. Ele fala 

do cuidado de si que incide sobre a alma, como sujeito de ação e daquele que se serve de 

seu corpo, de suas aptidões, de suas capacidades, residindo aí o papel do mestre. O mestre 

Sócrates cuida da maneira como Alcibíades vai cuidar de si mesmo. Este é o papel do 

mestre na epimeleia heautou que, de forma desinteressada, busca estimular Alcibíades a 

desenvolver, nele mesmo, maneiras de cuidar de sua alma, como sujeito de ação. 

Nesse sentido, Foucault esclarece que o cuidado de si tem sempre a necessidade de 

contar com o mestre, aquele que orienta o cuidado que outrem, guiado por ele, pode ter 

consigo mesmo. O mestre não cuida do corpo ou dos bens, nem de ensinar aptidões e 

capacidades, como os professores. Esses aspectos, principalmente referentes à dietética 

(medicina, corpo, regime), são bem distintos do cuidado de si, na ótica de Platão. Porém, 

segundo Foucault, na história do sujeito, na relação entre o cuidado de si e a dietética, há 

uma sobreposição, uma imbricação cada vez maior. Dessa forma, nos séculos I e II, na 

época romana, a dietética se tornaria uma das formas principais do cuidado de si, como 

regime geral de existência do corpo e da alma (FOUCAULT, 2006 (5), p.74). 

No que se refere à atividade econômica ou gestão familiar, ou seja, à atividade 

social dos deveres e interesses privados do pai, marido ou proprietário, Foucault esclarece 

que as escolas filosóficas dão respostas diferentes. Enquanto os epicuristas tendem a querer 



36 

 

desconectá-las o mais possível, entre os estoicos, ao contrário, estabelecia-se uma 

imbricação importante. No que diz respeito à erótica, ou seja, à relação amorosa, durante os 

séculos I e II de nossa era, também se verificou um longo trabalho de desconexão realizado, 

aos poucos, em toda a história da civilização grega, helenística e romana. 

Portanto essa epimeleia, esse dever de ocupar-se consigo, com sua alma, consiste, a 

partir da leitura de Alcibíades feita por Foucault, em simplesmente “conhecer-se a si 

mesmo”. Pela terceira vez, essa referência ao gnothi seauton aparece no texto de 

Alcibíades. Porém, com valor e significação diferentes das referências anteriores, que 

tratavam do conselho de prudência e aqueles referentes ao aspecto metodológico daquilo 

que vem a ser essa prudência.12 

Desta feita então, temos o gnothi seauton, por assim dizer, em todo o 
seu esplendor e em toda a sua plenitude: o cuidado de si deve 
constituir-se no conhecimento de si. Gnothi seauton no sentido pleno: 
aí está, seguramente, um dos momentos decisivos do texto; um dos 
momentos constitutivos, penso eu, do platonismo; e, justamente, um 
daqueles episódios essenciais na história das tecnologias de si, na 
longa história do cuidado de si, e que terá um forte peso ou, pelo 
menos efeitos consideráveis durante a civilização grega, helenística e 
romana (ibid., p.85). 

Segundo Foucault, embora Platão tenha em outros escritos, já citados, recuperado 

algumas técnicas arcaicas ou preexistentes, todo o movimento platônico a propósito do 

cuidado de si e de suas técnicas passou a consistir em dispô-las e subordiná-las ao grande 

princípio do “conhece-te a ti mesmo”. Acrescenta Foucault (ibid., p. 86) que para conhecer-

se a si mesmo é preciso “estabelecer a alma em uma fixidez imóvel que a desvincula de 

todos os acontecimentos exteriores”. Há assim, na visão de Foucault, uma reorganização 

                                                           
12 Temas tratados nas aulas ministradas por Foucault em 1982. Sobre os conselhos de prudência, 1ª 
hora, no dia 6 de janeiro, e sobre o “eu” com quem se deve ocupar, também na primeira hora da aula de 
13 de janeiro do mesmo ano. 



37 

 

geral em torno do “conhece-te a ti mesmo” afastando-se as técnicas arcaicas, abrindo-se o 

espaço do cuidado de si e definindo-se o “eu” como sendo a alma. Aparece aos olhos de 

Foucault o palco de certa rivalidade, de longo percurso histórico entre o gnothi seauton e a 

epimeleia heautou. O princípio do “conhece-te a ti mesmo” torna-se o preceito ordenador 

de todas as técnicas existentes, a partir de temas como concentração do pensamento, 

retraimento da alma em torno de seu eixo, retiro em si, resistência, nos quais serão tratados 

mais adiante. 

 A temática da sobreposição entre o gnothi seauton e a epimeleia heautu é deveras 

importante para Foucault. Ele identifica uma sobreposição dinâmica ou um apelo recíproco 

entre os dois princípios, que é característico em Platão. Já na história do pensamento grego, 

helenístico e romano, existia certo equilíbrio e relações diferentes nos diversos tipos de 

pensamento ali existente. 

 Sem negligenciar, em sua análise, um preceito em detrimento do outro, Foucault 

observa, no texto de Alcibíades, o aparecimento pela terceira vez do gnothi seauton, na 

medida em que Sócrates formula a pergunta sobre as condições do conhecimento e como a 

alma pode conhecer. Nesse sentido, Sócrates se utiliza da metáfora do olho13. Sabendo-se 

que é a alma que deve conhecer a si mesma, ela se apercebe disso quando sua própria 

imagem lhe é devolvida como num espelho. Mas um indivíduo que quer conhecer quem é 

vê a si mesmo não só na superfície do espelho. Na leitura de Foucault, Sócrates considera 

que o indivíduo vê a si mesmo quando se olha em outro olho, vendo-se no olho do outro. 

Nasce daí, segundo Foucault, uma identidade de natureza como condição para que o 

                                                           
13 Foucault analisa o texto das passagens 132d – 133c de Alcibíades. 



38 

 

indivíduo possa conhecer quem ele é. Portanto, ao perceber-se no olho do outro, isto é, no 

olho em geral, ele se vê no princípio da visão e não no particular do olho, que é a pupila. 

Assim sendo, “o olho se vê no princípio da visão”. Portanto, para Sócrates, “o ato 

da visão, que permite ao olho apreender a si mesmo, só pode efetuar-se em outro ato de 

visão, aquela que se encontra no olho do outro”. Esta comparação é aplicada à alma por 

Sócrates, conforme a seguinte análise empreendida por Foucault: 

A alma só se verá dirigindo seu olhar para um elemento que for da 
mesma natureza que ela, voltando seu olhar, aplicando-o ao próprio 
princípio que constitui a natureza da alma, isto é, o pensamento e o 
saber (to phronein, to eidenai). É voltando-se para este elemento 
assegurado no pensamento e no saber que a alma poderá ver-se. Ora, 
o que é este elemento? Pois bem, é o elemento divino. Portanto, é 
voltando-se para o divino que a alma poderá apreender a si mesma. 
Neste momento, então, coloca-se um problema que, deixo claro, sou 
incapaz de resolver, mas que é interessante, como veremos, 
relativamente aos ecos que poderá ter na história do pensamento: 
problema de uma passagem cuja autenticidade é contestada. (...) Ele 
faz do conhecimento do divino a condição do conhecimento de si. 
Suprimamos esta passagem, deixemos o resto do diálogo para se estar 
mais próximo de sua autenticidade, e teremos este princípio: para 
ocupar-se consigo mesmo, é preciso conhecer-se a si mesmo; para 
conhecer-se, é preciso olhar-se em um elemento que seja igual a si; é 
preciso olhar-se em um elemento que seja o próprio princípio do 
saber e do conhecimento; e este princípio do saber e do conhecimento 
é o elemento divino. Portanto, é preciso olhar-se no elemento divino 
para reconhecer-se: é preciso conhecer o divino para reconhecer a si 
mesmo (FOUCAULT, 2006 (6), pp.88-89). 

 Esse debate diz respeito à autenticidade de passagem, conforme alerta Foucault. A 

polêmica gira em meio à suposição de que Deus é o melhor espelho das coisas humanas 

para aquele que quiser julgar a qualidade da alma. Essa passagem de Alcibíades, forjada na 

tradição neoplatônica ou platônico-cristã, indica que em Deus podemos nos ver e nos 

conhecer. 

Os melhores espelhos são mais puros e mais luminosos que o próprio olho, 

conforme o discurso de Sócrates. Seguindo esse raciocínio, vemos melhor nossa alma se a 



39 

 

olharmos em um elemento mais luminoso e mais puro que ela, a saber, Deus. Se alguém 

quer conhecer a si mesmo, deve estar em contato com o divino. Sua alma então será dotada 

de sabedoria (sophrosyne). De posse dessa sophrosyne, o homem saberá governar, será 

justo e a cidade será mais feliz14. Trata-se de um movimento de ascensão ao divino e de 

descida, capaz de tornar aquele que o fizer um governante de qualidade para sua cidade. 

Portanto, essa é a promessa final de Alcibíades a Sócrates. Ele irá cuidar da justiça 

enquanto governar, apesar de não ter necessariamente conseguido cumprir tal promessa. 

Promete praticar a epimelesthai, ocupando-se com a justiça (dikaiosynes). 

 Como reflexão mais geral, segundo Foucault, Sócrates incita Alcibíades a ocupar-se 

com sua alma, voltando seu olhar ao princípio da sabedoria. Quando se olha na direção da 

essência da sabedoria, nesse momento, volta-se para o divino. O elemento divino é aquele 

que leva o indivíduo a se conhecer e a se reconhecer. É no elemento de identidade que o 

divino reflete o que cada um é. Portanto, ocupar-se consigo mesmo é ocupar-se com a 

justiça. Na compreensão abstraída da leitura de Foucault, o ser do “eu” é a alma sujeito de 

justiça, sabedoria e bondade, considerando o preceito socrático-platônico e o tratamento 

dado a esse tema, principalmente em Alcibíades. 

Com isso, considera-se um segundo aspecto de observação no que diz respeito a 

uma definição de cuidado de si. Apesar de certo tencionamento, nem tanto em termos de 

autenticidade15, destacam-se os seguintes aspectos: o estilo do diálogo socrático, a teoria 

                                                           
14 Foucault encontra essa passagem em Alcibíades, 135e. 
15 Para Foucault, segundo considerações de sala de aula no curso de 1982, alguns elementos indicam 
uma redação precoce de Alcibíades na obra de Platão, tendo em vista conter elementos socráticos dos 
primeiros diálogos. Por exemplo: o método aporético, o jovem aristocrata que quer governar, a 
insuficiência da pedagogia, o papel atribuído ao amor pelos rapazes, etc. No entanto, noutros 
momentos, certos elementos utilizados, como, por exemplo, o interesse pela Pérsia e dois extratos no 



40 

 

das quatro virtudes entre os persas, a metáfora da alma que se olha no espelho e a alma 

agente ou, na interpretação foucaultiana, como sujeito da khresis e não como prisioneira do 

corpo. Todos esses elementos indicam uma trajetória do próprio platonismo, não no seu 

eixo central, mas no essencial de sua curva. A partir desse ponto de vista, Foucault entende 

ser possível isolar alguns elementos que posicionam bem a base da epimeleia heautou, suas 

práticas e sua elaboração filosófica no pensamento grego, helenístico e romano. Nesse 

sentido, observa: 

Conhecer-se, conhecer o divino, reconhecer o divino em si mesmo, é 
fundamental, creio, na forma platônica e neoplatônica do cuidado de 
si. Não encontraremos estes elementos – em todo caso, não assim 
distribuídos e organizados – nas outras formas do cuidado de si, 
epicurista, estoica e mesmo pitagórica, a despeito de todas as 
interferências que possam depois ter ocorrido entre os movimentos 
neopitagóricos e neoplatônicos (FOUCAULT, 2006 (6), p.96). 

Porém, segundo Foucault, a política, a pedagogia e a erótica são formas estritamente 

platônicas e neoplatônicas, sempre presentes na história geral do cuidado de si, 

fundamentado como conhecimento de si. Por outro lado, igualmente característico da 

corrente platônica e neoplatônica, o elemento que permite o acesso à verdade para essas 

correntes de pensamento é o fato mesmo desse conhecimento de si como expressão maior e 

soberana do cuidado de si. É também o fato de que o acesso à verdade permite, ao mesmo 

tempo, reconhecer o que pode haver de divino em si. 

A partir dessa observação, Foucault aponta para o paradoxo do platonismo que, 

segundo ele, percorre a história do pensamento antigo e europeu pelo menos até o século 

                                                                                                                                                                                 
texto citado por Eusébio de Cesaréia, indicam uma datação mais tardia. Neste sentido, o que interessa 
ao propósito de Foucault é que, no referido diálogo, ele percebe um traçado que indica o percurso da 
filosofia de Platão, entre elementos socráticos ou até mesmo no neoplatonismo. Sobre Eusábio de 
Cesaréia (265-339) e suas reflexões teológicas, vide http://acasadoebook.blogspot.com/2009/03 
/download-historia-eclesiastica-eusebio.html. 



41 

 

XVII. Tal paradoxo indica, por um lado, a fermentação de diversos movimentos espirituais 

e gnósticos ao conceber o conhecimento e o acesso à verdade somente a partir de um 

conhecimento de si, que era reconhecimento do divino em si mesmo. Mas, ao mesmo 

tempo, o platonismo formara o clima de desenvolvimento do que ele chama de 

“racionalidade”, cujo ato de conhecimento, materializado no percurso e no método do 

conhecimento da verdade, vai de certa forma, absorver e reabsorver as exigências da 

espiritualidade. Assim sendo, ao longo do tempo, o platonismo desempenharia esse jogo 

duplo, na medida em que recoloca incessantemente as condições de espiritualidade 

necessárias ao acesso à verdade e, ao mesmo tempo, reabsorve a espiritualidade no 

movimento único do conhecimento: conhecimento de si, do divino, das essências (ibid., 

p.98). 

Porém esse contexto geral do preceito do cuidado de si, que Foucault analisa em 

Alcibíades, com o passar do tempo, experimenta deslocamentos importantes. Assim, 

período do alto império romano nos séculos I e II, é marcado por um ambiente filosófico 

epicurista e cínico, conformando força no estoicismo romano, de Musonius Rufus até 

Marco Aurélio16. É o período de renascimento da cultura clássica do helenismo, 

imediatamente antes da difusão do cristianismo e do aparecimento dos primeiros grandes 

pensadores cristãos, tais como Tertuliano e Clemente de Alexandria. Para Foucault, esse 

período representa uma verdadeira idade de ouro da história do cuidado de si, o qual passou 

a ser entendido como noção, como prática e como instituição. As três condições, em 

                                                           
16 César Marco Aurélio Antonino Augusto. Viveu entre os anos 121-180. Filósofo estoico. Foi imperador 
romano no período de 161-180. Ensinava que o ideal a ser buscado não era a felicidade, mas a 
tranqüilidade e o domínio das paixões e emoções (http://www.dec.ufcg.edu.br/biografias/ 
MarcuAAn.html). 



42 

 

Alcibíades, capazes de determinar a razão de ser e a forma do cuidado de si, iriam ser 

rompidas quando ele situa a época escolhida. 

Abordando o tema da transmutação do cuidado de si na idade de ouro, Foucault 

desenvolve um esquema capaz de analisar os mecanismos dessa mutação paulatina do 

sujeito, bem como a relação entre o acesso à verdade e a exigência de uma transformação 

do sujeito por ele mesmo. Indica, assim, um rompimento entre as condições capazes de 

justificar a razão de ser e a forma do cuidado de si, de Platão aos filósofos dos séculos I e II 

de nossa era. O rompimento ou deslocamento percebido por Foucault pode ser 

esquematizado, conforme quadro a seguir. 

Elementos de observação Em Alcibíades Séculos I e II 

Destino da prática 
A quem é destinado o exercício do 
poder. 

Prática autônoma conferida a 
todos. 

Finalidade 
Governar a cidade é a condição 
para salvar o outro, salvando-se. 

Autofinalizada como arte da 
vida e salvação pela conversão 
de si. 

Forma de apreensão Unicamente pelo conhecimento. Plural em suas apropriações. 

Fonte: Foucault, 2006 (2). 

As três condições que caracterizam a necessidade de cuidar de si em Alcibíades, a 

saber, o exercício do poder, a finalidade e o modo como se apreende o cuidado de si, no 

decorrer do tempo, sofreram modificações gradativas. Segundo Foucault, essa evolução já 

era captada no interior da própria obra de Platão. No entanto, nos séculos I e II, torna-se 

perceptível a presença de diferentes condições do cuidado de si em relação àquelas 

expostas em Alcibíades, até, aparentemente, desaparecer. No período referido, como 

portadores centrais dessas condições de cuidado de si, surgem as filosofias cínicas e 

epicuristas, estoica, as quais representam o cuidado de si como arte de viver. 



43 

 

Segundo Foucault, o que ocorre em relação ao preceito do cuidado de si é o fato de 

ter ele se tornado um princípio geral e incondicional, imperativo imposto a todos, durante 

todo o tempo, independentemente de status. Por outro lado, ocupar-se consigo é algo que 

passa a ter finalidade em si mesmo e deixando de ser utilizado apenas para a atividade 

particular que consiste no privilégio de governar a cidade. Estimulado por Sócrates, 

Alcibíades se interroga sobre a natureza do cuidado de si no seu próprio “eu”. Porém, a 

finalidade do cuidado de si era outra, era a cidade. 

Considerando tais experiências, identificadas nos estudos que Foucault empreende 

sobre os gregos e consolidadas nos séculos I e II, ter cuidado consigo mesmo passa a 

indicar fortemente a noção de alma e o exercício de duplo papel a desempenhar. Por um 

lado, passa a fixar para o corpo um regime que seja efetivamente determinado por sua 

própria natureza, suas tensões, bem como o estado e as circunstâncias em que se encontra. 

Porém, a alma só poderá fixar corretamente esse regime para o corpo, na medida em que 

tenha operado sobre si mesma um trabalho, eliminando os erros, reduzindo as imaginações 

e dominando os desejos que lhe fazem conhecer a “sóbria lei do corpo”. Foucault cita 

Ateneu17, cuja influência estoica define claramente esse labor da alma sobre ela própria, 

como condição para chegar a um bom regime somático (FOUCAULT, 1985, p. 132-134). 

A alma faz um trabalho racional, ao adotar as três dimensões citadas, as quais são 

bem conhecidas entre os médicos. Não se trata, como nos diálogos platônicos, de instaurar 

uma luta da alma contra o corpo, nem de estabelecer meios para a alma se defender do 

corpo. Segundo Foucault (ibid., p. 134), a alma deve corrigir-se para conduzir o corpo 

                                                           
17 Ateneu de Náucratis. Ateniense (cerca 200 dC ) é um escritor da Grécia antiga . Nascido e criado na 
cidade egípcia antiga de Náucratis. Pouco mais se sabe de sua vida (http://ca.encydia.com/es/Ateneu). 



44 

 

conforme a lei que é a do próprio corpo. Esse trabalho deve ser descrito pelo regime 

médico em três elementos, que podem arrebatar o sujeito para além das “necessidades 

atuais do organismo”: o movimento do desejo, a presença das imagens e o apego ao prazer. 

Por isso, o homem deve assumir um modelo de conduta que absorva o regime completo da 

alma e do corpo. 

Foucault cita Rufus de Éfesos, em seu “Tratado de satiríase”, para demonstrar a 

capacidade de redução das “solicitações do corpo”, enfatizando: “A submissão voluntária 

ao corpo deve ser compreendida enquanto escuta de uma razão que presidiu à ordem 

natural e que ordenou, para seus fins, a mecânica do corpo. É dessa razão natural que os 

doxai (opinião, brilho, fama) se arriscam a desviar a alma e a suscitar desejos excedentes”. 

Em vez de doxai, afirma que, no regime médico, por exemplo, estabelece-se uma ética do 

desejo moldada por uma física da excreção. Por conseguinte, purificada de todas as suas 

representações vãs, a alma só dirige a atenção para a “economia austera das evacuações 

orgânicas” (ibid., pp. 138-139). 

O segundo elemento levantado por Foucault, fortemente identificados, nos séculos I 

e II, como efeitos de cuidado de si, diz respeito à desconfiança aos elementos de imagem 

(phantasiai). Nesse caso, ele cita Galeno que enxerga perigos em imaginar ou em 

rememorar os aphrodisia com seus fenômenos de satiríase. Mas, para Foucault, há também 

perigo em perceber os aphrodisia, a partir de certo debate sobre a imagem, o olhar 

frequente, entre gregos e latinos. Olhar, imagem, claridade representavam perigo para o 

rigor dos costumes, operando-se uma luta constante contra imagens internas ou externas 

como condição e garantia de boa conduta sexual (ibid., p. 141). 



45 

 

Por fim, seguindo uma linha estoica, Foucault esclarece que o prazer é o 

acompanhamento do ato. No regime racional, o prazer tem sua importância somente 

quando não é um fim procurado. Por exemplo, no ato sexual, o homem deve “evacuar seu 

esperma” sem precisar buscar o prazer que acompanha essa emissão (ibdi., p. 142). Nesse 

sentido, esclarece que, com o florescimento da idade de ouro na cultura neoclássica, o “eu” 

aparece tanto como objeto do qual se cuida, quanto (e mais importante), como finalidade 

que se tem em vista ao cuidar de si mesmo. 

Nessa perspectiva, Foucault indica os três grandes domínios, remissivos entre si, 

com os quais se atualiza o cuidado de si na época estudada por ele, isto é, séculos I e II de 

nossa era. São eles: o corpo, na prática da dietética (medicina, alimentação, regime); os 

familiares e a casa, na prática da vida econômica; o amor, na prática da erótica. “É por 

cuidado com o regime e a dietética que se pratica a vida agrícola, que se fazem colheitas, 

etc., isto é, que se passa à econômica. E é no interior das relações de família, ou seja, no 

interior das relações que definem a econômica, que se encontrará a questão do amor” 

(FOUCAULT, 2006, p. 199). 

1.3. Da coextensividade à totalidade da existência 

Para Foucault, a forma reflexiva organiza não só a relação com o objeto – ocupar-se 

consigo como objeto – mas, igualmente, a relação com o objetivo buscado. Trata-se de uma 

espécie de “autofinalização” da relação consigo, não mais como preparação para governar a 

cidade, cujo “eu” era tanto objeto quanto finalidade. Porém, esta ocorria somente porque 

havia necessidade dessa mediação da cidade, de modo que, o mediador invocado é a 

autorrealização de si. Cuidar de si, conforme Foucault, não se determina mais na forma 



46 

 

única do conhecimento de si. Porém, essa forma não desaparece, sendo apenas atenuada, na 

medida em que se integrou em um conjunto bem mais vasto. Essa atenuação é atestada pelo 

uso de certos elementos de vocabulário e tipos de expressões descritas por ele como formas 

de atividade que vão para além do domínio circunscrito apenas pela atividade de 

conhecimento (FOUCAULT, 2006 (7), p.104). 

Para Foucault, o cuidado de si assume, no período da idade de ouro, um 

desenvolvimento que extrapola a simples atividade de conhecimento, envolvendo toda uma 

prática de si e não só a prática de conhecimento. Foucault define esse movimento como 

uma explosão do cuidado de si, que se efetiva numa transformação. Dá-se, assim, uma 

generalização do cuidado de si a partir de dois eixos. O primeiro foi a generalização da 

própria vida do indivíduo, tornando o cuidado de si extensivo à vida individual; o segundo 

fez com que essa generalização do cuidado de si fosse estendida a todos, não sem 

apresentar restrições importantes. Houve, portanto, um deslocamento cronológico do 

preceito do cuidado de si, agora, experimentado como extensivo à vida individual e 

coextensivo à arte de viver. Passou-se da coextensividade à totalidade da existência. 

Foucault reaproxima o tema da arte do fazer, desta vez como tekhne tou biou, ou 

seja, “arte da vida, arte da existência que desde Platão e, sobretudo nos movimentos 

neoplatônicos, tornar-se-á definição fundamental da filosofia. O cuidado de si tornou-se 

coextensivo à vida”. Não é o momento do kairos. Este, em certa medida, representa aquela 

ocasião evocada no sentido espacial, no exemplo do arqueiro que, ao apontar para o alvo 

por meio da mira, visa à precisão. Também não é aquele momento encontrado em 

Alcibíades, o momento da vida, da “estação da existência em que se deve ocupar consigo 



47 

 

mesmo”, refletida na imagem da idade crítica para a pedagogia, para a erótica e para a 

política. É o momento da khora, ou seja, o momento em que se ingressa na vida e se exerce 

o poder (ibid., p.107). 

O período estudado por Foucault, isto é, a idade de ouro do cuidado de si, é 

observado sob o aspecto de uma metamorfose. Diferentemente do período socrático-

platônico, o cuidado de si é modelado como uma obrigação permanente que deve durar a 

vida toda. Para que isso pudesse acontecer, Foucault esclarece que nem foi preciso chegar 

aos séculos I e II de nossa era. Ao escrever carta a Meneceu, Epicuro 18já afirmava que a 

filosofia deve ser praticada quando se é jovem e quando se é velho. Afirmava que nunca era 

demasiado cedo ou demasiado tarde para ter cuidados com a própria alma. Assim, filosofar, 

a todo momento, assemelha-se a alcançar a felicidade. 

O jovem deve preparar-se (paraskheue) para a vida. Este preceito aparece entre 

epicuristas e estoicos. O velho, por sua vez, filosofa para rejuvenescer, ou seja, para voltar 

no tempo ou, ao menos, para desprender-se dele pela atividade de memorização, a qual, 

entre os epicuristas, significava a rememorização dos momentos passados. A partir de sua 

leitura, Foucault afirma que, no período estudado, era corrente o entendimento de que, 

quando se é jovem, deve-se filosofar para ser firme diante do futuro e, quando se é velho, 

filosofa-se com o intuito de rejuvenescer no contato com o bem, para a lembrança dos dias 

passados. 

                                                           
18Epicuro de Samos (341-270 a.C.). Filósofo grego do período helenístico. A ética de Epicuro assegura 
aos homens que a felicidade é facilmente alcançável, desde que algumas poucas necessidades naturais 
sejam satisfeitas, pois a felicidade não é outra coisa que a ausência de dor física e um estado de ânimo 
livre de qualquer perturbação ou paixão. Assim, a felicidade, para Epicuro, se identifica com um prazer 
estável, que os gregos chamavam de ataraxia (http://educacao.uol.com.br/biografias/epicuro.jhtm). 



48 

 

Este é o debate apresentado por Foucault sobre o problema da inserção do adulto no 

interior das práticas de si. A inserção ocorre numa interação entre jovens, homens maduros 

e idosos que se iniciam, encorajam-se uns aos outros, empenham-se quer sozinhos, quer 

coletivamente na prática de si. Sêneca19 orienta pelo conselho, que é o médico da alma, de 

conversão. Esta acontece quando se age em sintonia com a “constância do sábio” e a 

“tranquilidade da alma”, afastando-se o perigo da “ociosidade”. São influências 

estabelecidas do epicurismo ao estoicismo.20 

Já Epiteto, falando para seus jovens alunos, busca dar conselhos e regras sobre a 

maneira de se conduzir na cidade, segundo suas atividades diárias. Já os adultos o 

procuravam em busca de conselhos de conduta. Entre os cínicos, havia interpelação a todos 

nas praças, ruas e até em festividades. Foucault fala de um discurso contendo o conceito de 

“retiro para fora do mundo ordenado”, sob a condição de logon apodidonai, ou seja, 

apercebendo-se permanentemente daquilo que se faz. São problemas de ascese, do retiro 

em si mesmo, da anakhoresis eis heauton, incluindo-se também o grupo dos terapeutas de 

Alexandria. Seu objetivo principal a epimeleia tes psykhes, ou seja, ter cuidado com a alma 

(ibid., pp.110-112). 

Para Foucault, essa é uma paisagem inteiramente diversa daquela desenvolvida em 

Alcibíades, cujo centro de gravidade ou o ponto sensível da prática de si se estabelecia 

entre pessoas jovens aristocratas. Tendo como objetivo governar a cidade, ocupavam-se 
                                                           
19 Lúcio Aneu Sêneca. Viveu entre 4 a.C. e 65 d. C.. Para ele, deve-se viver conforme a natureza, pois esta, 
em essência, é o logos divino, axioma fundamental para se viver de acordo com a razão. A razão é aquilo 
por meio do qual o homem se torna livre e feliz. O homem sábio não apreende o seu verdadeiro bem 
nos objetos externos, mas usando bem esses objetos através de uma sabedoria que se escraviza pelas 
paixões e pelas coisas externas (http://www.dec.ufcg.edu.br/biografias/LuciusAS.html). 
20 Foucault se baseia aqui numa trilogia da conversão, segundo referência em P. Veyne, o qual discorre 
sobre o problema de datação do tratado “Letras a Lucílio”. 



49 

 

com a alma no começo da vida até a passagem para a idade adulta. Nesse novo cenário, a 

noção de cuidado de si se combina por outros elementos. É um cenário composto por 

pessoas adultas, com família constituída. Essas pessoas ocupam-se com a própria alma no 

final da vida. Isso acontece na própria idade adulta ou na passagem da fase adulta para a 

velhice. Mas o cuidado de si assume uma forma geral para todos: jovens, adultos e velhos. 

Mas não sem críticas essa coextensividade das práticas de si são experimentadas no período 

estudado por Foucault. Ele cita Luciano que criticava o filósofo em leilão exposto num 

mercado de vidas procurando recrutar alunos que queriam adquirir seu próprio modo de 

vida. Cita também outra passagem de Luciano, em que critica Hermotímio que, aos 60 

anos, acreditava ainda ser possível aprender filosofia, a arte de viver, a felicidade 

(FOUCAULT, 1985, p. 55). 

Desde os gregos, e mais especificamente no período de ouro romano, o cuidado de 

si configurava-se como um “fenômeno cultural”, como princípio de toda conduta racional 

para aquele que quisesse obedecer ao princípio da racionalidade moral. Mas, não se deve 

ignorar esse princípio sofreu uma série de outras transformações no cristianismo primitivo, 

na idade média, no Renascimento e no século XVII. Portanto, esse deslocamento do 

preceito do cuidado de si do período da adolescência ao da maturidade acarreta 

conseqüências. Os dois deslocamentos principais analisados por Foucault dizem respeito à 

própria prática pedagógica e à questão da proximidade com a medicina, estabelecendo o 

eixo formador e corretivo, tema que será abordado a seguir. 

Segundo alerta Foucault, se quisermos entender o problema do sujeito em sua 

relação com a prática, é preciso antes compreender certos dispositivos de subjetividade que 



50 

 

vem se constituindo desde os gregos, helênicos e romanos. É preciso firmar o entendimento 

da constituição de um saber sobre o mundo como experiência espiritual do sujeito e deste 

como fim último para si mesmo, pelo exercício da verdade (FOUCAULT, 2006, p. 385). 

Entre os antigos gregos, esses elementos eram diferenciados. Já os dispositivos de 

subjetividade produzidos na atualidade, diferentemente do que ocorria entre gregos, 

helênicos e romanos, são vistos por Foucault como objetivação possível do sujeito em um 

campo de conhecimentos e submissão do sujeito à ordem da lei. Trata-se de uma 

heterogeneidade fundamental que deve servir de alerta para qualquer tipo de “projeção 

retrospectiva”. 

O que estava inscrito, segundo Foucault, no pensamento grego e na cultura da 

antiguidade, era “espiritualidade e saber”; “prática e exercício da verdade”. Ele estuda tais 

dispositivos por meio de askesis, ou seja, do tipo de trabalho cujas formas de práticas e 

cujos elementos de progressão sucessiva devem ser experienciados. Nesse contexto, os 

jogos de renúncias se tornam cada vez mais severos, tendo como alvo e no limite a renúncia 

a si. Foucault percebe que, na atualidade, os dispositivos de subjetividade sofrem grandes 

modificações. Em vez de espiritualidade e saber, “objetivação possível ou impossível do 

sujeito em um campo de conhecimentos”; em vez de prática e exercício da verdade, 

“sujeição do sujeito à ordem da lei”. (ibid., p. 385). Esses dois aspectos são analisados, de 

maneira específica, sendo bastante enfocados por Foucault. Pode-se dizer que, de modo 

geral, as formas de pedagogia e as práticas médicas, cada vez mais, se aproximam da noção 

de cuidado de si, tendo em vista a necessidade do corpo de arrefecer os desejos da alma. 

1.4. Eixo formador e corretivo 



51 

 

Sob o ponto de vista do elemento formador, Foucault enfatiza que a prática do 

cuidado de si passa a ser mais exigida. Segundo esclarece, nos séculos I e II o cuidado de si 

exige uma visão mais crítica, pois agora é uma atividade também desenvolvida entre 

pessoas adultas. Trata-se de uma atividade crítica em relação a si mesma, ao seu mundo 

cultural e à vida das pessoas. Nesse sentido, como eixo formador, a prática de si terá um 

papel corretivo. É que, agora, de modo especial, estando vinculado à prática da crítica, não 

acontece pela referência a um estado de ignorância, no qual se encontravam os indivíduos 

incitados por Sócrates. 

Na leitura de Foucault, Alcibíades ignora o objeto do cuidado. Além disso, não sabe 

que ignora nem o que fazer para governar bem. Alcibíades nada aprendera, e aquilo que 

acreditava ter aprendido não passava de vento. A prática de si se estabelece no fundo da 

ignorância que ignora a si mesma, a exemplo de Alcibíades. Mas agora, conforme alerta 

Foucault, “a prática de si impõe-se sobre o fundo dos erros, de maus hábitos, de formação e 

de dependências incrustadas e que se trata de abalar” (FOUCAULT, 2006 (7), p.116). 

Foucault descobre, em seus estudos, um tipo de pedagogia que nasce do exercício 

prático, mediante a “transmissão de uma verdade que tem por função dotar um sujeito 

qualquer de aptidões, capacidades, saberes etc., que ele antes não possuía e que deverá 

possuir no final dessa relação pedagógica”. Ele deve identificar a relação que consiste na 

“transmissão de uma verdade que não tem por função dotar um sujeito qualquer de aptidões 

(...), mas modificar o modo de ser do sujeito a quem nos endereçamos”. (FOUCAULT, 

2006, p. 493). 

Segundo Foucault, a pedagogia antiga, de modo geral desde os pitagóricos, era 



52 

 

cercada por significativas regras de silêncio. Esse tipo de silêncio é requerido em relação à 

escuta, pois se deve escutar bem, devendo-se também anotar o que se ouve. Mas, antes de 

tudo, não se deve falar nem interromper a palavra do mestre, nem tomar notas. Esse é um 

exercício praticado sob a forma de memória, consistindo assim, segundo Foucault, no 

aspecto positivo da interdição temporária de fala (ibid., p. 502). Calar e escutar são as duas 

coisas mais difíceis de aprender. Porém, nos primeiros séculos de nossa era, são ações 

indispensáveis para ser um bom ouvinte (akoustikoi). Na concepção, por exemplo, da 

escola pitagórica, a instrução é iniciada pelo silêncio (ekhemythia). Só depois é que se tinha 

o direito de falar. 

 O novo eixo formador considera o termo grego paraskheue, traduzido por Sêneca 

como instructio, uma espécie de armadura de proteção do indivíduo em face dos 

acontecimentos, não devendo se formar em função de um objetivo profissional 

determinado. O que acontece de mais importante para Foucault, é o fato de que o aspecto 

formador agora não mais se dissocia de um aspecto corretivo. Em Alcibíades, a prática de 

si se desenvolvia segundo o eixo formação-saber. No período em estudo, essa prática passa 

a ser exercida através da correção e liberação do mal interior. 

A ação da epimeleia não é apenas um exercício de solidão, mas também uma prática 

social. Para Foucault, este é um dos pontos mais importantes dessa atividade consagrada a 

si mesmo. Destaca, nesse aspecto, a carta 50 para Lucílio, na qual Sêneca afirma: “O mal 

não está fora de nós (extrinsecus), está em nosso interior (intra nos est). O mal está em 

nossas vísceras (in visceribus ipsis sedet)”. Nessa mesma linha, observa Foucault que é 

preciso buscar um mestre para orientar na dominação e expulsão desse mal interior, 



53 

 

libertando-nos dele. Na busca desse propósito, é melhor corrigir esse mal com o sujeito em 

idade tenra, ainda jovem, ou pouco tempo depois de ter sido por ele acometido. Mas, para 

Sêneca, essa correção também pode se dar na fase adulta do indivíduo (FOUCAULT, 1985, 

p. 57). 

Foucault toma a história dos procedimentos psicagógicos21 na antiguidade greco-

romana para afirmar que se operou, de modo geral, considerável transferência e 

considerável mutação entre a filosofia greco-romana e o cristianismo. Em primeiro lugar, 

pelo fato de a psicagogia greco-romana estar muito próxima da pedagogia, na medida em 

que é sobre quem aconselha – seja ele o mestre, o amigo, o diretor – que recai a 

necessidade de dizer a verdade. É a ele que cabe estabelecer as regras para se dizer a 

verdade e para que a verdade possa produzir seu efeito. (FOUCAULT, 2006, p. 493). 

Tratando da pedagogia da filosofia antiga, estendendo-se também para a psicagogia, 

Foucault afirma: “O mestre de certa forma detém a verdade, formula a verdade, formula-a 

como convém e segundo regras que são intrínsecas ao discurso verdadeiro que ele transmite 

(...). A psicagogia é também experimentada como uma paideia” 
22. Segundo Foucault, em 

busca dos conhecimentos úteis, Epicuro propôs, como oposição à noção de paideia, uma 

physiologia distinta em relação à outra, como equipagem, (paraskeue), ou seja, a 

preparação do sujeito e da alma (ibid., p. 494). 

                                                           
21 Significa evocação mágica das almas. Foucault se refere aos procedimentos da psicagogia como 
transmissão de uma verdade que tem por função modificar o modo de ser do sujeito e cujo peso 
essencial da verdade se coloca do lado de quem aconselha. 
22 A noção de paideia é desenvolvida por Foucault a partir da obra de W. Jaeger: Paideia: La formation 

de l’homme grec, Paris, 1964. O tomo II é dedicado particularmente ao estudo dessa noção em Sócrates 
e Platão. Baseia também em H. I. Marrou. Histoire de l’éducation das l’Antiquité. Mas fundamentalmente, 
no curso de 1982, ele estuda aspectos sobre a paideia e o combate feito por Epicuro ao rejeitar essa 
ideia de paideia como uma “cultura de fanfarrões, elaborada meramente por fabricantes de verbo, cuja 
única meta é fazer-se admirar pelas massas” (FOUCAULT, 2006, p. 292). 



54 

 

A partir dessa preparação, estariam o sujeito e a alma equipados, de maneira 

necessária e suficiente, para enfrentar todas as circunstâncias da vida que, porventura, 

possam surgir. Segundo Foucault, na interpretação de Epicuro23, “a paraskeue é 

precisamente o que permitirá resistir a todos os movimentos e solicitações que deverão 

advir do mundo exterior. (...) Atingir a meta e permanecer estável, fixado na meta, sem se 

deixar desviar por nada. Assim, a physiologia tem por função a paraskeuazein: dotar a alma 

do equipamento necessário para seu combate, seu objetivo e sua vitória. Em si, opõe-se à 

paideia (ibid., p. 293). 

Foucault aponta um aspecto fundamental para o tema da pedagogia e a prática do 

cuidado de si: aquele pelo qual o indivíduo torna-se o que nunca foi. Fazendo referência a 

Sêneca, destaca: “Mesmo na fase adulta, podemos nos corrigir. Mesmo se nos 

enrijecermos, existem meios de nos endireitarmos e de nos tornarmos o que poderíamos ter 

sido e nunca fomos”. (FOUCAULT, 2006 (7), p. 116). Nada vence o labor obstinado, o 

zelo perseverante e inteligente. Foucault acrescenta ainda que esse elemento é um dos mais 

fundamentais da prática de si, pelo fato de que Sêneca evoca o que se passa com os 

elementos físicos, os corpos físicos e alcança a alma, sendo esta capaz de endireitar o 

espírito humano. 

Segundo Foucault, Sêneca acredita que a razão do espírito humano, que é flexível, 

poderá ser endireitada, de forma a aprender as virtudes, desaprendendo os vícios. Essa 

fórmula era essencial para os cínicos os quais tratavam da noção de desaprendizagem, 

reencontrada entre os estoicos. Para estes, o conhecimento indispensável é aquele que evita 

                                                           
23 Foucault estuda a sentença 76 de Epicuro, in Lettres et maximes, p. 267. Aborda também a noção de 
paraskeue na aula de 24 de fevereiro, segunda hora, em 1982. 



55 

 

desaprender, ou seja, a to periaireen to apomanthanein
24 resulta do domínio, desde cedo, da 

separação entre conhecimentos úteis e conhecimentos inúteis. E evitando-se aprender estes 

últimos não se tem que desaprendê-los em seguida (ibid., p.117). No entanto, para ele, esse 

“modo de vida” (kata physin) dos cínicos leva a desaprender os costumes e outros 

conteúdos da paideia. Foucault observa que há críticas direcionadas também à primeira 

infância e às condições em que ela se desenrola no meio familiar, seus efeitos educativos e 

o conjunto de valores transmitidos e impostos25. 

1.5. Aproximação entre atividade médica e filosófica 

Outra consequência, apontada por Foucault, do deslocamento cronológico do 

cuidado de si, do final da adolescência à fase adulta, seria a nítida e demarcada 

aproximação entre a prática de si e a medicina. Nesse sentido, lembra que, para Platão, a 

arte do corpo era nitidamente distinta da arte da alma. E é por esse motivo que, em 

Alcibíades, a alma ficava bem específica como objeto do cuidado de si (FOUCAULT, 

2006, p. 132). A função precípua dessa aproximação, também observada nos séculos I e II, 

é a reintegração do corpo. O cuidado de si se dá, então, em função da necessidade de 

correção e de reparação, isto é, do restabelecimento de um estado que talvez nunca tenha 

existido, mas cujo princípio é indicado pela natureza. A aproximação privilegiada entre a 

filosofia e a medicina se transforma em relação de complementaridade. 

No entanto, Foucault observa que essa vinculação é antiga. Consta no corpus 

hipocrático, por exemplo, ser impossível saber medicina quando não se sabe o que é o 

                                                           
24 Foucault encontra essa referência em Diógenes Laërce. L’ascese cynique. 
25 Foucault refere a carta 32 de Sêneca a Lucílio. Este, em meio às pressões familiares, segundo Sêneca, 
deve colocar-se em segurança e reencontrar a si mesmo. Deve alcançar o desprezo generoso por todas 
as coisas almejadas por seus pais para ele. 



56 

 

homem. Só cura corretamente os doentes aquele que adquirir a ciência da filosofia. Trata-se 

de uma imbricação psíquica e corporal constitutiva do centro desse cuidado, discurso 

também encontrado desde Platão e na tradição pós-platônica. Nesse discurso filosófico de 

aproximação entre prática filosófica e prática médica, Foucault cita estudos de W. Jaeger, 

em Greek medicine as paideia, de 1945, e também de R. Joly, em Platon et la medicine
26. 

Lembra, além disso, a noção de Epicuro sobre o fato de que não se deve fingir que filosofa, 

mas filosofar realmente, com base na noção de ontos philosophein. Temos necessidade não 

de parecer, mas de estar verdadeiramente com boa saúde (kat aletheian hygiainein). Esta é 

a noção de cura segundo a verdade, isto é, cuidando-se27. 

A atenção, segundo Foucault, deve dirigir-se à saúde, ao regime, aos mal-estares e a 

todos os males e perturbações que podem circular entre corpo e alma, para citar as cartas 

55, 57, 78 de Sêneca. Ou então, a partir de correspondência de Marco Aurélio, em que 

Foucault analisa o debate sobre a morte de Frontão28, constituindo-se numa imbricação 

psíquica e corporal central neste cuidado (ibid., p. 134). Cita também Possidônio29, num 

certo retorno ao realismo moral de Platão30, dentro de uma visão estoica de que há uma 

assimilação da prática filosófica por uma espécie de prática médica. 

Possidônio defende a independência relativa das funções irracionais e 

concupiscentes da alma, ao afirmar: “Portanto, é preciso mais que um julgamento reto para 

                                                           
26 Este estudo consta no Bulletin de l’Association Guillhaume Budé. Revue de Etudes Greques, n° 83, de 
1960. 
27 Esta noção é extraída da Sentença Vaticana, 54. In Letres et maxims. 
28 Conforme aula de 27 de janeiro de 1982, no Collége de France. 
29 Referência em A. J. Voelke. L’Idée de volonté dans le estoïcisme. Paris, 1973. 
30 Cita nessa linha: E. R. Dodds. Les grecs et l’irrationnel. Saudações a um retorno do realismo moral de 
Platão por Possidônio. Cita também M. Laffranque. Poseidonis d’Apamée. Paris, 1964. Capítulo sobre 
L’anthropologie. 



57 

 

dominar as paixões, as quais se atêm ao corpo e aos seus equilíbrios: toda uma terapêutica e 

uma dietética são requeridas para dissipar as paixões, e não somente uma correção do 

pensamento”. Cita, ainda, Musonius, que afirmava ser necessário chamar o filósofo assim 

como se chama o médico em caso de doença. A ação daquele junto às almas é análoga à do 

médico junto aos corpos. Cita, por fim, Plutarco31, no que concerne aos preceitos de saúde. 

Medicina e filosofia são mia khora, ou seja, uma só região, num território único. E assim 

apresenta exemplos dessa ligação entre filosofia e medicina (FOUCAULT, 2006 (7), p. 

119). 

Seguindo esse pensamento sobre o cuidado de si, Foucault (1985, p. 59) acrescenta: 

“Aparece, portanto, intrinsecamente ligado a um serviço de alma que comporta a 

possibilidade de um jogo de trocas com o outro e de um sistema de obrigações recíprocas”. 

Para Foucault, esse vínculo entre medicina e cuidado de si, antigo, tradicional, bem 

estabelecido e sempre repetido, é marcado pela identidade do arcabouço conceitual entre 

medicina e filosofia, cujo centro é demarcado pela noção de pathos entre os epicuristas e 

principalmente entre os estoicos. Essa noção era entendida como paixão e como doença em 

seus diversos estágios. 

Esclarece Foucault (ibid., p. 60) que as metáforas médicas são muitas. Com isso, 

nos aproximamos da compreensão dos jogos de cuidados da alma e, ao mesmo tempo, 

fazemos uma aproximação progressiva com a pedagogia: “A melhoria, o aperfeiçoamento 

da alma que se busca na filosofia, a paideia que esta deve assegurar, é tingida cada vez 

                                                           
31 Plutarco de Queronéia. Viveu entre os anos 45-125 (?), no período greco-romano. Sua ética tem por 
base a convicção de que, para se alcançar a felicidade e a paz, é preciso controlar os impulsos das 
paixões, por meio da astúcia ética, tirando proveito do inimigo (http://www.dec.ufcg.edu.br/ 
biografias/Plutarco.html). 



58 

 

mais com as cores médicas. Formar-se e cuidar-se são atividades solidárias”. É nesse 

sentido que Epiteto recusa a ideia de que sua escola filosófica seja somente um lugar de 

formação. É, antes de tudo, um “dispensário da alma”, um “gabinete médico”, um iatreion. 

É também um lugar de sofrimento, pois seus discípulos devem adquirir a consciência de 

seu estado patológico pelos fluxos de humores e agitação do espírito. Portanto, devem ir à 

escola “não para se fazer cuidar pela therapeuthesomenoi, mas sim para retificar seus 

julgamentos e corrigi-los, como epanorthosontes”. Nessa perspectiva, orienta Epiteto32: 

“Quereis aprender os silogismos? Curai primeiro vossas feridas, estancai o fluxo de vossos 

humores, acalmai vossos espíritos” (FOUCAULT, 1985, p. 61). 

Galeno, além de querer curar os “grandes desvios do espírito”, buscava também 

cuidar das “paixões e dos erros”. Estas eram provocadas pelas energias desreguladas das 

almas, rebeldes à razão, ou pelas ideias nascidas de falsas opiniões. Segundo enfatiza 

Foucault, a atenção pelo corpo era bem diferente daquela dedicada à “valorização do vigor 

físico”, integrante da formação do homem “livre”. Lembra que a alma é demasiado 

importante, a ponto de eventos como a morte, a doença, ou mesmo o sofrimento físico não 

constituírem verdadeiros males. Nesse deslocamento, corpo e alma devem se comunicar e 

intercambiar seus males. Esse é o ponto destacado por Foucault no que diz respeito à 

atenção dirigida aos problemas que gravitam entre o corpo e a alma. A esse respeito, 

esclarece: 

A inquietação dirige-se, sobretudo, ao ponto de passagem das 
agitações e das perturbações, tendo em conta o fato de que convém 
corrigir a alma se se quer que o corpo não prevaleça sobre ela, e 
retificar o corpo se se quer que a alma mantenha o completo domínio 
sobre si própria. É a esse ponto de contato, enquanto ponto de 

                                                           
32 Entretiens, III. Citado na nota 55, p. 61, conforme referência bibliográfica integrante deste trabalho. 



59 

 

fraqueza do indivíduo, que se dirige a atenção que se concede aos 
males, mal-estares e sofrimentos físicos. O corpo, com o qual o 
adulto tem que se ocupar quando cuida dele mesmo, não é mais o 
corpo jovem que se tratava de formar pela ginástica; é um corpo 
frágil, ameaçado, minado de pequenas misérias e que, em troca, 
ameaça a alma  menos por suas exigências demasiado vigorosas do 
que por suas próprias fraquezas” (ibid., p. 62). 

Nessa aproximação entre medicina e moral, segundo Foucault, o mais importante a 

observar é a ideia de reconhecer-se como doente ou ameaçado pela doença. O homem deve 

reconhecer-se como indivíduo imperfeito, ignorante e que precisa ser corrigido, formado e 

instruído. Deve reconhecer-se também como indivíduo que sofre certos males e que está em 

estado de necessidade, podendo receber medicação e socorro (ibid., p. 63). No que diz 

respeito à questão da sexualidade, Foucault aponta também correlações entre o ato sexual e 

o corpo. Não se trata somente de um maior cuidado pelo corpo, mas pelo temor à atividade 

sexual, considerando suas proximidades com as doenças. Do lado da mulher, deve-se 

valorizar o vínculo conjugal e a relação dual que se constitui pela justa conduta e 

temperança do marido (ibid., p. 233). 

Nesse movimento de deslocamento do preceito do cuidado de si, este devendo estar 

presente em todas as fases da vida, o próprio sentido de velhice é observado por Foucault 

com um novo tipo de privilégio. Privilégio para além daquele já conferido à velhice na 

cultura grega tradicional, em face de seu valor e reconhecimento, mas pouco desejável. A 

velhice torna-se o coroamento, o período de recompensa do cuidado de si, sua mais alta 

forma, abrandando o problema da morte. Foucault cita a liberação experimentada pela 

velhice em relação aos desejos físicos, às ambições políticas e individuais e à aquisição de 

experiência. Esse estágio torna o idoso soberano de si mesmo e capaz de satisfazer-se 



60 

 

inteiramente consigo33. 

A velhice, nessa nova ética do cuidado de si, estudada entre gregos e romanos nos 

séculos I e II, tem como consequência principal ser uma meta positiva de existência pela 

liberação. Por conseguinte, deve-se colocar em um estado tal que se viva a vida como se já 

estivesse consumada. Com base em Sêneca e outros, Foucault destaca a ideia de que se 

deve organizar a vida para ser velho. A questão da morte deve ser entendida pela 

meditação. Viver a vida como se fosse o derradeiro dia traz um tipo de satisfação e de 

prazer que se pode ter consigo. Trata-se de um aspecto muito importante da relação entre 

velhice e imortalidade, na medida em que a velhice está em correlação com os temas da 

imortalidade e da sobrevida pessoal (FOUCAULT, 2006, p. 137-138). A meditação sobre a 

morte (melete thanatou) mantém-se como o  “topos da filosofia”, aparecendo em Platão34 e 

também entre os pitagóricos. Portanto, não aparece inicialmente no interior da prática de si 

definida e organizada no período helenístico e romano. É uma prática milenar. 

O cuidado de si, no período estudado por Foucault, isto é, entre os séculos I e II, não 

é mais somente uma recomendação reservada a alguns indivíduos. Ele se destina a todos, 

num jogo metodológico, envolto em uma cultura exercida em práticas, ou formada em 

instituições e em grupos, perfeitamente distintos entre si. Frequentemente, esses grupos 

eram fechados uns aos outros e, em grande parte, havia uma relação de exclusão dos 

demais. 

                                                           
33 Foucault desenvolve esse assunto na aula de 20 de janeiro de 1982, segunda hora, conforme 
referência neste trabalho. 
34 Segundo nota 1, p. 592, a melete thanatou aparece em Fedon, 67e, e 81a. São destacadas suas raízes 
arcaicas, segundo o artigo de J. P. Vernant. “Le fleuve amelês”. In Mythe et pensée chez lês grecs; pp. 108-
123. 



61 

 

Todavia, Foucault afirma que o cuidado de si possuía uma amplidão, um leque 

muito diversificado, podendo ser encontrado não só nos meios aristocráticos ou entre 

pessoas cultas, como aquelas do século XIX na Europa, mas também nos meios menos 

privilegiados. Existia também nas classes menos favorecidas, cujas práticas eram 

fortemente ligadas à existência de grupos religiosos, claramente institucionalizados e 

organizados em torno de cultos definidos e procedimentos ritualizados (FOUCAULT, 

2006, pp. 140-141). O cuidado de si, portanto, sempre existiu no interior de grupos 

determinados e distintos uns dos outros, combinando entre o terapêutico e o saber, mas de 

forma variável, conforme o grupo, os meios e os casos. Sobre a base do controle de si 

(enkrateian) podem ser edificadas virtudes da alma (FOUCAULT, 2006 (2), p. 153). 

Não é demasiado destacar que o grupo dos terapeutas é, por diversas vezes, referido 

por Foucault, principalmente pelo aspecto da relação corpo e alma. Em face de diversas 

formas de cuidados em grupo, destinava-se o sétimo dia, após o cuidado da alma (ten tes 

psykhes epimeleian) aquele dia em que alguns indivíduos faziam fricção do corpo com 

óleo. Segundo Foucault, a maioria desses grupos não assumia as diferenças de status, a 

exemplo de Alcibíades. Esclarece, por exemplo, que, entre os epicuristas e os estoicos, não 

era aceito qualquer tipo de diferenciação de status, em termos de distinção entre rico e 

pobre, escravo e livre etc. Para ser livre, entendiam eles, a pessoa deve se liberar de todos 

os vícios, paixões, dependências etc. a que estivesse presa (FOUCAULT, 2006, p. 146). 

O auge desse deslocamento da noção de cuidado de si, segundo Foucault, ocorreu 

nos séculos I e II de nossa era. O princípio de ocupar-se consigo, conforme a base 

filosófica, coloca em evidência a amplitude de efeito, a repetição generalizada e a 



62 

 

possibilidade de alcance para todos. Porém, em face da escuta e da fala, da leitura e da 

escrita, bem como da inteligência e seus territórios de existência, a efetivação dessa prática 

pode ser frágil. Com isso, Foucault reconhece a afirmação de que “o princípio é dado a 

todos, mas poucos são os que podem escutá-lo”. Para ele, ali se expressa a “grande forma 

da voz que a todos se dirige e poucos ouvem”. Esse presságio funciona paulatinamente 

como a grande forma do apelo universal que só para poucos garante a salvação (ibid., p. 

148). 

A ideia de salvação é central na prática de si. Salvar-se é realizar a própria salvação. 

A ela Foucault direciona sua análise do cuidado de si. Observa então que o deslocamento 

cronológico que levou o cuidado de si na adolescência ao cuidado de si na fase adulta e na 

velhice instaura o problema de conhecer o objetivo e a meta desse cuidado de si. A questão 

é saber em que se pode ser salvo. É também saber se a relação entre medicina e prática de si 

leva o indivíduo a salvar-se e a realizar a própria a salvação. É ainda saber o que é ter boa 

saúde, escapar de doenças, estar se conduzindo à morte e, ao mesmo tempo, procurar livrar-

se dela (ibid., p. 149). 

Desse modo o eu do si no cuidado e em que este cuidado consiste, passa a fazer 

parte em certa medida de uma cultura entre gregos e romanos envolvida em uma 

pedagogia, uma econômica e uma erotica. Uma cultura de si. Termo utilizado por Foucault, 

com muitas reservas, buscando não utilizá-lo em sentido vago. Assim sendo, ele considera 

“cultura de si” (entre aspas) a predisposição a certas condições, isto é, a um conjunto de 

valores que têm entre si um mínimo de coordenação, de subordinação e de hierarquia. 

Cultura de si deve atender também à condição de que esses valores sejam dados como 



63 

 

universais, mas não acessíveis a qualquer um. Deve ainda atender a condição de que, para 

se atingir tais valores, são necessárias certas condutas preestabelecidas. Além disso, é 

preciso fazer esforços e sacrifícios durante toda a vida para obtê-los. Por fim, cultura de si 

exige que o acesso a esses valores condiciona-se a procedimentos mais ou menos regrados, 

que tenham sido elaborados, validados, transmitidos e ensinados, estando também 

associados a todo um conjunto de saber (ibid., p. 220-221). 

  



64 

 

CAPÍTULO II 

PRÁTICAS DE SI 

2.1. Momentos socrático-platônico, helenístico e ascético-cristão 

Foucault aponta como práticas de si, no período de estudo do conceito do cuidado 

de si, os mecanismos de existência experimentados pelos sujeitos em sociedade. Essas 

práticas estão envoltas em certa “cultura de si”, cujos jogos entre o verdadeiro e o falso vão 

conformando o ser e oferecendo discursos de existência. Estes se constituem historicamente 

como experiência, podendo e devendo ser pensados para sua realização. (FOUCAULT, 

2006 (2), p. 194). 

Seu objeto de interrogação busca investigar, em meio a um terceiro deslocamento 

teórico necessário em sua vida filosófica, as formas e modalidades da relação do indivíduo 

consigo mesmo, por meio das quais ele se constitui e se reconhece como sujeito. Esse 

deslocamento complementa-se com outros elementos de investigação desenvolvidos por 

Foucault em tempos anteriores, sobre as formas de práticas discursivas que articulam o 

saber e sobre as relações múltiplas, as estratégias abertas e as técnicas racionais que 

articulam o exercício do poder. 

Foucault articula ao conhecimento de diversas práticas um conjunto de práticas 

experimentadas entre subjetividades, em meio a uma cultura, conformando-se em técnicas 

de si. Os domínios de remissão da dietética à dimensão econômica e desta à erótica são 

temas encontrados em Alcibíades, porém indicando uma tendência à desconexão do 

preceito do cuidado de si. Agora, segundo Foucault, esses domínios são reintegrados como 



65 

 

“superfície de reflexão, ou seja, ocasião, de certo modo, para o próprio eu se experimentar, 

se exercer, desenvolver a prática de si mesmo, que é sua regra de existência e seu objeto. A 

dietética, a econômica e a erótica aparecem como domínios de aplicação da prática de si” 

(ibid., p. 200). 

Para Foucault, as artes de existência ou práticas de si devem ser entendidas como as 

“práticas racionais e voluntárias pelas quais os homens não apenas determinam para si 

mesmos regras de conduta, como também buscam transformar-se em seu singular, e fazer 

de sua vida uma obra que seja portadora de certos valores estéticos e que corresponda a 

certos critérios de estilo” (ibid., pp. 198-199). 

Para Foucault, essas técnicas de si, ou artes de existência, ao se integrarem ao 

cristianismo, perderam certa importância e autonomia, em face do exercício de um poder 

pastoral e, mais tarde, das práticas do tipo educativo, médico ou psicológico. “Práticas 

refletidas e voluntárias através das quais os homens não somente se fixam regras de 

conduta, como também procuram se transformar, modificar-se em seu ser singular e fazer 

de sua vida uma obra” 35 (ibid., p. 77). 

Os momentos sugeridos por Foucault, referentes ao surgimento da epimeleia 

heautou na reflexão filosófica, como já visto no capítulo anterior, são o socrático e o 

platônico. O primeiro marca o “surgimento da epimeleia heautou”, cuja prática volta-se 

para a passagem da adolescência à fase adulta, caracterizando-se como o momento da idade 

de ouro da “cultura de si mesmo”. Marca, portanto, o cuidado de si mesmo como co-

extensão da vida, nos primeiros séculos de nossa era, e depois uma passagem pelos séculos 

                                                           
35 Fonte: nota 5. Segundo a referida nota, essa definição encontra-se também na introdução do vol. II do 
livro O uso dos prazeres, da História da sexualidade, p. 15, conforme referência contida neste trabalho.  



66 

 

IV e V, estabelecendo o momento de passagem de uma ascese filosófica pagã para o 

“ascetismo cristão” (FOUCAULT, 2006 (4), p. 41). 

Neste capítulo, são demonstradas, de forma descritiva, algumas práticas de si 

analisadas por Foucault no âmbito das escolas filosóficas. Lança-se um olhar sobre os tipos 

de práticas, seu contexto e em que consistem em termos de implicações relativas ao estudo 

da noção de cuidado de si. Trata-se de um conjunto de práticas nas quais o cuidado de si se 

manifesta. Elas são consideradas por Foucault em forma de exercícios ou técnicas que vão 

do “exercício filosófico” ao “ascetismo cristão”, durante cerca de mil anos de evolução. 

Segundo Foucault, o objetivo comum dessas práticas é a conversão a si, cujo plano 

remete ao problema da constituição de domínios de si, como combinação de virtude e com 

grande diferenciação entre culturas durante sua trajetória de existência. Nesse sentido, 

esclarece: “Se um grego devia obedecer, ele o fazia porque era a lei ou a vontade da cidade. 

Se lhe acontecia seguir a vontade de alguém em particular (médico, orador, pedagogo), é 

porque essa pessoa o persuadiria racionalmente a fazê-lo. E isso devia estar em desígnio 

estritamente determinado: curar-se, adquirir uma competência, fazer a melhor escolha 

(FOUCAULT, 2006 (8), p. 367). 

Foucault enfatiza que a necessidade de pôr em prática uma tecnologia de si tem por 

objetivo o acesso à verdade. Foi implementada na Grécia arcaica e, depois, em várias outras 

civilizações, através de certo número de práticas (FOUCAULT, 2006 (2), p. 59) 36. A partir 

                                                           
36 A história das técnicas de si na Grécia arcaica já havia sido abordada antes dos estudos de Foucault 
realizados nos anos oitenta. Dentre os autores citados por Foucault, destacam-se: J. P. Vernant. “Mythe 

et pensée chez lês grecs”, Paris, Masperos, 1965; L. Gernet. “Anthropologie de la Grèce antique”, Paris, 
Maspero, 1968. Ambos referem a uma técnica espiritual que consiste em controlar a respiração a fim de 
permitir a concentração da alma a tal ponto de se liberar do corpo para viagens ao além. M. Détienne, 



67 

 

de uma visão retrospectiva, as práticas de existência podem ser assim descritas. 

Primeiramente, existiam aquelas realizadas por meio de ritos de purificação, conforme 

explica Foucault: “A prática da purificação, enquanto rito necessário e prévio ao contato 

não apenas com os deuses, mas com aquilo que os deuses podem nos dizer como 

verdadeiro, é um tema extremamente corrente, conhecido e atestado desde muito já na 

Grécia clássica, na Grécia helenística e, finalmente, em todo o mundo romano. Sem 

purificação não há relação com a verdade detida pelos deuses” (ibid., p. 59). 

Havia também as técnicas de concentração da alma, da “alma que se recolhe, que se 

reúne”, buscando preservar seu pneuma, ou seja, seu sopro de vida. A esse respeito, 

enfatiza Foucault: “A alma é algo de móvel. A alma, o sopro, é algo que pode ser agitado, 

atingível pelo exterior. É preciso evitar que a alma, este sopro, este pneûma se disperse. É 

preciso evitar que se exponha ao perigo exterior, que alguma coisa ou alguém do exterior o 

atinja. É preciso evitar que no momento da morte ele seja assim dissipado. É preciso, pois, 

concentrar este pneuma, a alma, reconhecê-lo, reuni-lo, fazê-lo refluir sobre si mesmo, a 

fim de conferir-lhe um modo de existência, uma solidez que lhe permitirá permanecer, 

durar, resistir ao longo de toda a vida, e não dissipar-se quando o momento da morte 

chegar”. (ibid., pp. 59-62). 

Discorrendo sobre os pitagóricos, Foucault afirma que estes praticavam uma ascese 

de preparação purificadora para o sonho, destacando sua crença: “Sonhar enquanto se 

                                                                                                                                                                                 
em “Maître de la verité dans la Grèce archaïque”, Paris, Maspero, 1967, analisa a mesma temática 
desenvolvida pelos autores citados. E. R. Dodds, em “Les grecs et l’irrationnel”, 1959, segue também a 
mesma linha já descrita, conforme capítulo sobre lês chamans grecs et lês origines du puritanisme. H. 
Joly, em “Le renversement platonicien logos-epistemê-polis”, Paris, Vrin, 1974, discorre sobre o 
ressurgimento dessas práticas espirituais no discurso platônico e no ideal socrático. Por fim, P. Hadot, 
em “Exercices spirituels et philosophie antique”, Paris, Études augustiniennes, 1981, considera as 
técnicas de si a chave essencial de leitura da filosofia antiga. (FOUCAULT, 2006 (2), pp. 77-78). 



68 

 

dorme é estar em contato com um mundo divino, o da imortalidade, o do além da morte, 

que é também o da verdade. Devemos nos preparar para o sonho. (...) Assim, antes do sono, 

devemos nos entregar a algumas práticas rituais que vão purificar a alma e torná-la capaz, 

consequentemente, de entrar em contato com o mundo divino, compreender suas 

significações, mensagens e verdades, reveladas sob uma forma mais ou menos ambígua”. 

(ibid., p. 61). Artemidoro abordou a prática da onirocricia
37, em um livro intitulado A 

chave dos sonhos, escrito no século II de nossa era, provavelmente no ano 150. Segundo 

Foucault, trata-se de um compêndio de onirocricia único e completo, contendo cinco livros. 

Ao analisar a obra de Artemidoro, Foucault faz uma relação entre sonho e ato. 

Esclarece que a análise dos sonhos, naquela época, fazia parte das técnicas de existência, 

cujas imagens, em sua maioria, eram consideradas como “signos de realidade ou 

mensagens do futuro”. Mais do que evitar o “inevitável destino”, nas palavras de Aquiles 

Tácio, citado por Foucault, a decifração dos sonhos visava suportar mais facilmente o 

sofrimento, porventura surgido. 

Não aquele que chega de forma brusca e “desorganiza o espírito sob a brutalidade 

do golpe e o submerge, ao passo que aquilo que foi esperado antes de ser sofrido pode, por 

meio do exercício gradual, atenuar a dor” (FOUCAULT, 1985, p. 14).  Na antiguidade, os 

sonhos eram considerados como uma prática passível de interpretação por todos38. Foucault 

faz referência à interpretação de sonhos aponta, por exemplo, para a presença de um 
                                                           
37 Do grego oneirokrisia. Significa, na antiguidade greco-romana, o poder de adivinhação por meio da 
interpretação dos sonhos. 
38 Dentre as muitas práticas de onirocricia, sua função era determinar, por meio dos sonhos, se os 
acontecimentos que iriam ocorrer eram favoráveis ou não. Mas a pretensão de Artemidoro era mais do 
que demonstrar tais práticas. Ele pretendia, segundo Foucault, propor um instrumento aos analistas. 
Queria ajudar aqueles que faziam a análise dos sonhos para que não se afastassem dessa prática 
deveras importante para aquela tradição. 



69 

 

oráculo que habita em nós mesmos ou de um conselheiro silencioso e pessoal que nos 

acompanha para qualquer lugar. 

Artemidoro direcionava sua escrita para a chave dos sonhos, como instrumento de 

“presságios oníricos confirmados pela realidade”. Porém, seu maior mérito, segundo 

Foucault, foi ter empreendido uma “obra de método”. Realizava suas análises mediante um 

procedimento de decomposição em elementos capazes de estabelecer um diagnóstico. Fazia 

a interpretação do todo a partir desses elementos, buscando decifrar cada uma das partes. 

“Trata-se, portanto, de um tratado para interpretar. Quase que inteiramente centrada, não 

nas maravilhas proféticas dos sonhos, mas na techne
39 que permite fazê-los falar 

corretamente, a obra se dirige a várias categorias de leitores” (ibid., p. 15). 

Do ponto de vista do cuidado de si, Foucault indica que o texto de Artemidoro se 

dirige ao indivíduo sonhador do sexo masculino. Dirigia-se geralmente a um homem com 

família e posses, cujos “cuidados principais dizem respeito, além de sua saúde, à vida e à 

morte de seus próximos, ao sucesso de seus empreendimentos, seu enriquecimento, seu 

empobrecimento, o casamento de seus filhos e os encargos a serem eventualmente 

exercidos na cidade” (Ibid., p. 16). 

A importância atribuída por Foucault ao texto de Artemidoro está no modo como 

ele expõe suas certezas como verdade, “por meio de procedimento refletido de inquérito e 

através de uma discussão de método”. Esse inquérito era realizado com “amplitude” e 

“variedade”, com base em inúmeras obras de onirocricia colecionadas de autores que 

escreveram algo sobre os sonhos, para elogiar ou contestar. Fundamentalmente, eram 
                                                           
39 No sentido de conformidade às regras e práticas que possibilitam uma ação a atingir seus objetivos. 



70 

 

inquéritos forjados nos espaços onde se formam as experiências (peira). Para Foucault “é 

preciso entender que ele controlará as informações às quais se refere por meio de 

aproximações com outras fontes, por meio de um confronto com sua própria prática e do 

trabalho do raciocínio e da demonstração” (Ibid., p. 17). 

Dessa forma, Foucault identifica na obra de Artemidoro uma ampla reflexão 

elaborada com base em uma vasta documentação tradicional e procedimentos de inquérito, 

formas de controle e de verificação existentes na época, sob influência do pensamento 

cético e mediante coletas do saber efetuadas no campo da história natural ou da medicina 

(ibid., p. 17). Quanto à questão da “conduta sexual”, Foucault esclarece que o texto de 

Artemidoro não trata de formulação acerca de julgamentos de valor e de conteúdos de 

moral austera ou de novas exigências nessa matéria.  Na verdade, ele sugere indicativos 

sobre “modos de apreciação corrente e atitudes geralmente aceitas”. 

Para Foucault, as referências filosóficas dizem respeito a “procedimentos de 

decifração” e ao “método de análise”, conferindo ao texto certo “testemunho sobre uma 

tradição moral bastante difundida e, sem dúvida, bastante ancorada na antiguidade”. Do 

ponto de vista do prazer sexual, explicita “diferentes atos e relações sexuais possíveis”. Na 

medida em que não se presta a formular “juízos de valor” sobre os atos e relações, “é 

somente de modo indireto que se pode ver, através da decifração dos sonhos, as apreciações 

que são feitas sobre os cenários e os atos que neles são representados” (ibid., p. 18). 

Segundo Foucault, os princípios de uma moral não são propostos por eles mesmos. 

Tais princípios só podem ser reconhecidos através do próprio desenvolvimento da análise, 

isto é, quando se interpretam as interpretações. Nesse sentido, Foucault se atém a dois 



71 

 

aspectos utilizados por Artemidoro na decifração do sonho: os “procedimentos de 

decifração empregados” e a “decifração da moral subjacente às análises dos sonhos 

sexuais”. O quadro abaixo apresenta os elementos do primeiro aspecto: 

Nas almas 
virtuosas 

 

Sonhos de estado (predizem o 
real da alma em seu estado atual). 
Da palavra enupnia: traduz os 
afetos atuais do sujeito. Atribui 
diagnóstico simples, por 
manifestar ao sujeito que dorme 
seu próprio estado, na esfera do 
corpo individual, como falta ou 
excesso, e, na esfera da alma, 
como medo ou desejo. 

Sonhos de acontecimento 
(predizem o futuro do acontecimento 
na ordem do mundo). Da palavra 
oneiroi: diz respeito ao que já é 
encadeado no tempo, devendo ser 
produzido como acontecimento 
futuro mais ou menos próximo. Ao 
modificar a alma, o sonho coloca-a 
em disposições, provocando nela 
movimentos que correspondem ao 
que lhe é mostrado. Por fim, é 
portador de mensagens que foram 
confiadas ao sonhador, a exemplo de 
Iros de Ítaca. 

Diretos: 
Presença 
reconhecível 
do objeto do 
sonho. 

Por sinais: 
Parentesco mais 
ou menos 
longínquo com o 
objeto do sonho. 

Teoremáticos: 
Designam 
diretamente o 
que já existe no 
campo futuro. 

Alegóricos: 
Relação inversa 
da imagem com o 
acontecimento 
futuro. 

Nunca ocorrem. Se ocorrerem, é 
como manifestações de afeto. 
Domínio sobre os movimentos 
irracionais, do indivíduo, sem 
perturbação. 

Com maior 
frequência. 

 

Nas almas 
comuns 

Peritas  
Com maior 
frequência. 

 
 

Não 
peritas 

Com maior 
frequência. 

 
Com maior 
frequência. 

Fonte: Foucault, 1985. 

Conforme análise de Foucault, os sonhos de acontecimento especificamente 

alegóricos experimentados pelas almas comuns pertencem ao campo do onirocrítico. A 

interpretação se torna possível porque, segundo ele, não há nesse campo “transparência de 

visão”, mas sim a “utilização de uma imagem para dizer outra”. Com isso, “a interpretação 

é útil já que ela permite preparar-se para um acontecimento que não é imediato” 



72 

 

(FOUCAULT, 1985, p. 22). 

O segundo aspecto cuida da decifração da moral subjacente às análises dos sonhos 

sexuais em Artemidoro. Segundo Foucault, a “decifração da alegoria onírica” é feita por 

meio de analogias. Nesse sentido, Artemidoro insiste no que considera “lei da semelhança”, 

uma operação feita por meio da “aproximação entre o semelhante e o semelhante”. Por um 

lado, faz “analogia de natureza” entre a imagem do sonho e os elementos do futuro que ela 

anuncia; por outro, realiza “analogia de valor”, na medida em que o onirocrítico determina 

se os acontecimentos serão favoráveis ou não. 

O campo do significado do sonho é marcado por uma divisão binária: bom ou mau, 

fausto ou nefasto, feliz ou infeliz. Em sua análise, Foucault faz algumas reflexões sobre o 

aspecto moral para entender como Artemidoro se propunha medir esse valor: por meio de 

conformidades com a natureza, com a lei, com os costumes, com a techne e com o tempo. 

O bom augúrio era um princípio geral, não universal, por conter exceções, em todas as 

conformidades. Já as visões contrárias eram funestas. 

Nesse caso, a exceção se apresentava em função da complexidade do campo 

proposto. Havia situações em que os valores eram invertidos, ou seja, sonhos “bons por 

dentro”, mas “maus por fora” ou vice-versa. O campo a ser definido, segundo Foucault, se 

tornava complexo, tendo em vista que se devia levar em conta “todos os aspectos da 

imagem sonhada assim, como a situação do sonhador”.  

Dessa forma, segundo Foucault, Artemidoro produzia um mecanismo de 

interpretação adotando um procedimento para analisar como as apreciações morais dos atos 



73 

 

sexuais surgiam com os sonhos. Nessa interpretação, ele não fazia juízo de valor sobre o 

ato sexual. Pelo contrário, a partir do citado presságio geral, levava o autor dos sonhos a ele 

mesmo interpretar se era bom ou mau, vantajoso ou temível. Esse mecanismo era dirigido 

não ao ato em si, mas ao autor do sonho, ou melhor, “ao ator sexual, na medida em que ele 

representa, no cenário onírico, o autor do sonho e que ele pressagia com isso o bem ou o 

mal que vai lhe acontecer”. 

Do ponto de vista do método de Artemidoro, como primeira regra onírica geral, o 

sonho diz o acontecimento, “diz o ser” e o diz em forma de analogia. Como segunda regra 

onírica geral, partia-se do modo de ser do sujeito, enquanto ator no ato sexual do sonho, 

revelador de uma ética do sujeito corrente na época de Artemidoro. Apresenta-se, a seguir, 

um esquema geral de análise de atos de sonho sexual em Artemidoro, segundo 

interpretação de Foucault. 

 

 

 

 

 

 

 



74 

 

 

Tipos de atos de 
sonho sexual 

Atos sonhados 
Anúncios de valor 

Sonhos favoráveis Sonhos desfavoráveis 

Conformes à lei 
(kata nomon) 

- Mistura coisas diferentes: o 
adultério, o casamento e a 
frequência a prostitutas; o 
recurso aos escravos da casa; a 
masturbação do serviçal. 
- Mulheres de encontro. 
- O que determina o sentido de 
prognóstico do sonho é a 
condição do parceiro ou da 
parceira e não a forma do ato. 
No sentido amplo, a condição 
do status social do parceiro, 
seu vínculo com o sonhador, o 
lugar onde este os encontra. 
- Se homem sonha com 
homem, o status relativo dos 
dois parceiros define valor 
relativo favorável ou 
desfavorável. 
- Comportam atos conjugais, 
relações com uma amante, 
relação ativa e passiva com 
outro homem, masturbação. 

- Com as esposas e 
amantes. 
- Com mulheres 
conhecidas, não 
casadas e ricas. Se for 
mulher, com homens 
conhecidos, não 
casados e ricos. 
- Encontros com 
mulheres mais novas, 
bem vestidas, com 
joias, com seu 
consentimento. 
- Com escravos e 
serviçais, sob 
condição de estar por 
cima. 
- Com homens mais 
velhos e ricos. 
- Ser masturbado pelo 
serviçal ou escravo. 

- Com as prostitutas. 
- Com mulher ou 
homem casado. 
- Encontros com 
mulheres mais velhas, 
feias e pobres, se não 
se oferecem por si 
mesmas. 
- Estar por baixo do 
escravo ou serviçal. 
- Ser passivo em face 
da inversão da 
hierarquia social e 
relações de força. 
- Ser possuído por um 
inimigo ou pelo 
próprio irmão mais 
velho ou mais novo. 
- Com homem mais 
novo e mais pobre do 
que o autor do sonho. 

Contrários à lei 
(para nomon) 

-Essencialmente constituídos 
pelo incesto, compreendido no 
sentido restrito da relação 
entre pais e filhos. 

  

Contrários à 
natureza (para 

phusin) 

- Configuram-se como 
relações com os deuses, com 
os animais, com os cadáveres, 
nas relações consigo mesmo e 
nas relações entre duas 
mulheres. 

 - Beijo dado no 
próprio sexo. 
- Absorção do sexo na 
boca. 

Fonte: Foucault, 1985. 

A interpretação realizada por Artemidoro para os sonhos sexuais ocupa quatro 

capítulos do seu compêndio, no entanto, segundo Foucault com imprecisões40 quanto aos 

                                                           
40 Segundo Foucault, não há definição dos termos, nem como as categorias se articulam. Por exemplo, se 
o “sobrenatural” é subdivisão do “contra a lei” ou não e o fato de alguns atos aparecerem em duas 
rubricas ao mesmo tempo. 



75 

 

conceitos aplicados aos atos. As interpretações foram feitas por meio de três tipos de 

distinções conceituais: atos “conformes à lei (kata nomon)”, atos “contrários à lei (para 

nomon)” e atos “contrários à natureza (para phusin)”. Em seus detalhes, eles apresentam 

certa intelegibilidade constitutiva de uma racionalidade do sujeito quanto aos atos de 

existência no cuidado de si. 

Foucault aborda também as técnicas de purificação descritas em termos de práticas 

como escutar música, aspirar perfumes etc. Destaca, especificamente, a prática do exame de 

consciência41 e as técnicas de provação. Segundo ele, o exame de consciência tornou-se 

uma prática pitagórica importante e muito difundida42. Consiste na reconstrução do dia, 

lembrado por ato de memória, quanto às faltas cometidas, expurgando-as, para que delas o 

indivíduo possa ser purificado. Já as técnicas de provação, também bastante difundidas, 

consistem em criar em torno de si uma situação que tenha potencial de tentação e passar 

pela prova para saber se é capaz de resistir. 

A prática de resistência, segundo Foucault, está vinculada à concentração da alma e 

ao retiro (anakhoresis) em si mesmo. Essa prática faz com que se consiga suportar as 

provocações dolorosas e difíceis, ou ainda, resistir às tentações que possam advir. Foucault 

cita uma passagem em Platão, na qual a resistência consiste em apertar a alma o mais 

próximo possível do corpo, para evitar sua dissipação, fazendo, a propósito, uma referência 

                                                           
41 Tema estudado por Foucault na aula de 24/03, 1ª hora, no curso do Collège de France, em 1982. 
42 Estudo mais detalhado pode ser encontrado nas aulas de 27/01, 1ª hora, e 24/03, 2ª hora, no curso 
do Collège de France, no ano de 1982. 



76 

 

ao temor expresso por Cebes de um desligamento da alma43 (FOUCAULT, 2006 (2), pp. 

60-61). 

Foucault analisa também as técnicas de retiro. Denominado anacorese 

(anakhoresis), o retiro teria um considerável valor em toda a espiritualidade ocidental. Nas 

técnicas arcaicas, era uma maneira de se desligar, de se ausentar, mas sem sair do lugar no 

qual se está situado. Tratava-se de uma “ausência visível”. A pessoa estava presente, mas 

ao mesmo tempo isolada. Dentro dessa mesma temática, aborda as práticas mais 

fundamentais, que são os exercícios de meditação, aparecendo como numa certa 

antecipação ao cristianismo. Era um tipo particular de cuidado de si, segundo referência de 

Foucault, o qual ele denomina “espiritualidade alexandrina” 44. Essas ações eram praticadas 

como exercícios de si para consigo. Eram exercícios práticos da técnica de renúncia, pois o 

indivíduo cuidava de si na medida em que estava atento ao que ele pensava e ao que se 

passava no pensamento. 

Em termos gerais, Foucault identifica a consolidação, no mundo estoico-romano, de 

dois grupos principais que ele considera a grande família dos exercícios da ascética 

filosófica, isto é, provações práticas completas da alma e do corpo. Esses exercícios eram 

                                                           
43 Foucault cita o Fedon, em 67c e em 70a. 
44 Fílon de Alexandria, ao abordar uma vida contemplativa. Tês psikhês epiméleian. Plotino, em Eneada 
II. Contemplar os mesmos objetos que a alma do universo. Epimeleiais. Basília de Cesaréia, em Método 

do Olimpo e o ascetismo cristão. Notas 36, aula de 6/1/82, primeira hora. Gregório de Nissa. A vida de 

Moisés, O cântico dos cânticos, Tratado das beatitudes, Tratado da virgindade. Nota 37, 38, 39, 40, aula de 
6/1/82, primeira hora. Nota 41, aula de 6/1/82, primeira hora, livro XIII. Os cuidados de si começam 
com a liberação do casamento. Foucault aborda a questão da virgindade em DE IV, nº 363, p. 787. Conf. 
Out. 82 e a parábola da dracma perdida. No livro A hermenêutica do sujeito, ele aborda temas sobre 
técnicas de meditação, em especial sobre a morte, nas aulas de 24/03, 2ª hora, de 24/02, 2ª hora, e de 
03/3, primeira hora. O tema exame de consciência é abordado na aula, de 24/03, 1ª hora. Sobre 
técnicas de filtragem das representações, refere Marco Aurélio, comparando-o ao exame das idéias em 
Cassiano, tema abordado na aula de 24/02, 1ª hora. 



77 

 

realizados em situação real (gymnazein) e executados através do pensamento (melete). 

Dentro da primeira família, destacavam-se as práticas de abstinências e os regimes das 

provas, de modo que a vida, em sua forma integral, deveria ser praticada como prova. A 

vida, que entre os gregos era objeto de uma tekhne, tornava-se agora uma espécie de grande 

ritual. 

Houve, assim, uma reelaboração da tekhne como prova, na medida em que passou a 

ser uma espécie de preparação permanente para uma prova que devia durar tanto quanto a 

vida. Essas técnicas de provação eram também encontradas entre os pitagóricos. Segundo 

Foucault, consistiam “em organizar em torno do si, em buscar alguma coisa, alguma 

situação que tenha força de tentação e passar pela prova para saber se se é capaz de resistir” 

(FOUCAULT, 2006 (2), p. 61). 

Já no final do século I e começo do século II de nossa era, Plutarco se declarou 

porta-voz dos pitagóricos. O texto o “Demônio de Sócrates” traz uma série de exercícios 

assim descritos por Foucault: “Começa-se a manhã com toda uma série de longos 

exercícios físicos, árduos, cansativos e que exaurem o estômago. Isso feito, manda-se 

servir, em mesas suntuosas, refeições extraordinariamente ricas, com os mais atraentes 

alimentos. Fica-se diante deles, olhando-os, meditando. Depois, chamam-se os escravos. 

Oferece-se-lhes esta alimentação e, para si, uma alimentação extraordinariamente frugal, a 

dos próprios escravos45 (ibid., pp. 61-62). 

A outra família dos exercícios ascéticos identificados por Foucault agrupa-se em 

                                                           
45 Referência em DE IV, n. 363, p. 801, edição francesa. Também em “O cuidado de si”, p. 64. Exames de 
técnicas de provação. Aulas de 13/03, 1ª hora, e de 17/03, 1ª hora, no curso do Collège de France em 
1982. 



78 

 

torno do sentido de meditação. Seu significado é, de maneira geral, idêntico ao que 

conhecemos na atualidade. Termos como melete, meletan, meditatio, meditari, meditação 

compõem a família dos exercícios do pensamento sobre o pensamento. Segundo Foucault 

em Platão e nas demais raízes filosóficas “arcaicas”, existe a melete thanautou como 

“preparação interior – preparação do pensamento sobre o pensamento, do pensamento pelo 

pensamento – preparando o indivíduo para falar em público, para improvisar” 46 (ibid., p. 

552). 

Ao estudar Alcibíades, em Platão, Foucault se pergunta sobre qual a importância e o 

sentido geral desses exercícios de meditação. Segundo ele, Alcibíades era interpelado para 

que se ocupasse consigo mesmo e procurasse entender o que vinha a ser tal cuidado. As 

interrogações fundamentais postas para Alcibíades expressam aquilo que define o que vem 

a ser esse cuidado e como ele deve cuidar de si mesmo. No caso de Alcibíades, a 

modalidade do cuidado de si, como prática fundamental, se expressa no exercício de um 

“olhar que incide sobre si mesmo”, no exercício do “olho que vê a si mesmo”. Do ponto de 

vista objetivo, seu valor consiste em saber como aprender a governar. Nesse ponto, na 

análise de Foucault, Sócrates define a modalidade fundamental desse cuidado de si. A esse 

respeito, esclarece: 

No essencial caracterizou a própria prática do cuidado de si como 
exercício de um olhar, olhar que incide precisamente sobre si mesmo. 
“É preciso cuidar de si”, era a tradução de blepteon heauton: é 
preciso olhar para si mesmo. Ora, cabe observar, creio, que a 
importância deste olhar – o que lhe atribuía valor, o que precisamente 
lhe permitia chegar ao próprio objetivo do diálogo, que consistia em 
saber como aprender a governar – estava precisamente no fato de que 

                                                           
46 As técnicas de meditação foram analisadas por Foucault nas aulas de 17/03, 1ª hora, e, de 24/03, 2ª 
hora. A temática, em especial, sobre a morte, foi objeto das aulas de 24/02, 2ª hora, de 24/03, 2ª hora e 
de 3/03, 1ª hora. 



79 

 

ele estabelecia uma relação do mesmo com o mesmo. Era 
precisamente esta relação, na forma geral da identidade, que conferia 
fecundidade a este olhar. A alma via a si mesma, e era precisamente 
nesta apreensão de si mesma que apreendia também o elemento 
divino, aquele elemento divino que constituía sua virtude própria. É 
porque se olhava no espelho de si mesma, espelho perfeitamente puro 
– pois era o próprio brilho divino – e é porque se via neste brilho 
divino, que reconhecia o elemento divino como seu próprio. Portanto, 
temos ao mesmo tempo uma relação de identidade, que é 
fundamental e que de certo modo é o motor do movimento e, no 
ponto de chegada, o reconhecimento de um elemento divino que terá 
dois efeitos (ibid., pp. 552-553). 

Foucault faz, então, uma incursão na forma geral da identidade da “alma que via a si 

mesma”, na medida em que apreendia o elemento divino como uma virtude própria. Isso 

acontece pelo efeito que faz suscitar o movimento da alma em direção ao alto, às realidades 

essenciais e, também, pelo efeito que abre o conhecimento do indivíduo em direção às 

realidades essenciais, permitindo-lhe assim, fundar na razão a ação política que poderá vir a 

exercer.  Para Foucault, a prática de Alcibíades consistia em que a alma conhecesse a 

própria natureza da alma e, a partir daí, tivesse acesso ao que lhe é co-natural47. Neste 

sentido, arremata: 

A alma conhece a si mesma e, neste movimento pelo qual conhece a 
si mesma, reconhece aquilo que, no fundo de sua memória, já 
conhecia. Consequentemente, (...) vemos que com esta modalidade 
do gnothi seauton não se está diante de um conhecimento de si em 
que a relação de si para consigo, o olhar sobre si mesmo abriria uma 
espécie de domínio de objetividade interior, de onde se poderia 
eventualmente inferir o que é a natureza da alma.Trata-se de um 
conhecimento que é nada mais e nada menos do que o conhecimento 
daquilo que a alma é em sua essência própria, em sua realidade 
própria; e é a apreensão desta essência própria da alma que dará 
abertura a uma verdade: não a verdade para a qual a alma seria um 
objeto a conhecer, mas uma verdade que é aquela que a alma já 
conhecia. Isto significa que a alma se apreende ao mesmo tempo na 
sua realidade essencial, e se apreende também como sujeito de um 
conhecimento, conhecimento que já fora o sujeito quando 
contemplou as essências do céu, no alto do céu onde fora colocada 
(ibid., p.553) 

É no elemento de identidade que se efetua o conhecimento de si, cuja realização 
                                                           
47 Aula sobre o olhar, em 13/01 de 1982, primeira hora, no Collège de France. 



80 

 

acontece por meio daquilo que se deve conhecer em si mesmo, expressa na máxima délfica 

do “conhece-te a ti mesmo” (gnothi seauton). O conhecimento de si é a chave para se 

chegar à verdade. A relação entre a reflexividade de si sobre si e o conhecimento da 

verdade se estabelece no campo da memória. Nessa prática, especialmente nos séculos I e 

II, o conhecimento do si vai para além da influência socrática. Conforme Foucault, 

desenvolve-se uma arte do conhecimento de si, cujas formas específicas de exames e 

exercícios, ainda que sejam inscritas em procedimentos de provação, visam adquirir 

virtudes e medir o ponto a que se chegou. Portanto, é uma provação de independência ao 

supérfluo. Entre os epicuristas, eram provas de privação e, entre estoicos, provas de 

comedimento. 

Nesse sentido, o exame de consciência compõe o grupo dos exercícios ascéticos 

pela melete. Havia o exame da manhã, como preparação para as tarefas e obrigações do dia, 

e o exame da noite, consagrado à memorização do dia transcorrido. De modo geral os 

exames se davam como segue abaixo. 

Verbalização das faltas e 
exploração de si 

Campo de 
exercício 

Instrumentos Objetivos 

Exame pitagórico-estoico 
que incide sobre a verdade 
das opiniões que 
acompanham as 
representações. 
Exame da verdade, que é a 
prova de si mesmo como 
sujeito de verdade. 

Exame da manhã. Que tarefas e obrigação 
tem-se para o dia? 

Preparação para as 
tarefas do dia. 

Exame da noite. Em que errei? O que fiz? 
O que omiti daquilo que 
devia fazer? 
- Purificação do 
pensamento antes do 
sono. 

Memorização do dia 
transcorrido. 
Refletir o erro e 
corrigir. 
Virtude divina. 

Fonte: Foucault, 1985. 

A respeito desses exames, transcreve-se a seguinte análise de Foucault (1985, pp. 

66-67), a partir da leitura do livro “De ira” de Sêneca: 



81 

 

A relação do sujeito consigo mesmo nesse exame não se estabelece 
tanto sob a forma de uma relação judiciária na qual o acusado se 
encontra em face do juiz; ela tem, ao contrário, o aspecto de uma 
ação de inspeção, onde o controlador quer apreciar um trabalho, uma 
missão realizada; o termo speculator (deve-se ser speculator sui) 
designa precisamente esse papel. Além disso, o exame assim 
praticamente não diz respeito, como se se tratasse uma imitação do 
processo judiciário, às “infrações”; ele não leva a uma sentença de 
culpabilidade ou a decisões de autopunição. No exemplo que Sêneca 
dá aqui, ele assinala ações como o fato de discutir muito vivamente 
com ignorantes que, de todo modo, não se pode convencer; ou de 
vexar, por meio de reprovações, um amigo que se desejaria fazer 
progredir. (...) O que está em jogo no exame não é, portanto, 
descobrir a própria culpa nas suas mínimas formas e nas suas raízes 
mais tenazes. Se “não se esconde nada de si mesmo”, se “não se 
deixa passar nada”, é para poder memorizar, para poder ter em mente, 
mais tarde, os fins legítimos, como também as regras de conduta que 
permitem atingi-los pela escolha de meios convenientes. 

 No texto transcrito, Foucault faz uma diferença muito significativa entre o exame 

estoico-romano e aquele que seria praticado entre os primeiros cristãos. Para estes, o exame 

teria um efeito mais de lembrança da falta para fixar a culpabilidade ou estimular o 

sentimento de remorso. Na ascética estoico-romana, o exame era reforçado mediante a 

constatação lembrada e refletida em fracasso, por exemplo, para que o campo racional 

pudesse assegurar uma conduta sóbria. 

Foucault também aborda outro tipo de prática sobre si, deveras importante. Nessa 

abordagem, ele destaca as técnicas de filtragem permanente das representações, num 

movimento de exame, controle e triagem minuciosos. Nessa técnica, o indivíduo assume 

uma atitude permanente em relação a si próprio. Foucault faz referência às metáforas 

empregadas por Epiteto, tais como “vigia noturno”, “agirônomo” etc., para designar o 

sentido de postura e de precaução, com relação a si próprio. Assim, o indivíduo não corre o 

risco de aceitar alguma coisa ou alguém sem estar seguro do seu valor (FOUCAULT, 1985, 

p. 68). 



82 

 

Portanto, o exame caracteriza-se como um movimento intensamente promovido nas 

práticas de si, desde Pitágoras, mas com formas diferenciadas entre épocas e entre seus 

praticantes. Por exemplo, para Foucault, o exame praticado pelo ensinamento socrático-

platônico pretendia manter a submissão a si próprio e aos outros, “com respeito à 

ignorância, ao saber e ao não-saber dessa ignorância”. Já o ensinamento estoico-romano, 

especialmente, em Epiteto, dizia respeito à representação com o objetivo de “fazer as 

provas”, “distingui-las” (diakrinein) umas das outras, evitando-se assim que se aceitasse a 

primeira que surgisse. Esta era uma tarefa essencial da filosofia encontrada, por exemplo, 

nos escritos de Marco Aurélio e nas ideias em Cassiano48 (ibid., pp. 65-68). 

Para Foucault, a relação entre a reflexividade de si sobre si e o conhecimento da 
verdade não se estabelecia de igual forma na ascese epicurista, estoica, dentre outras, em 
comparação à ascese socrático-platônica nem àquela verdade assumida pela ascese cristã. O 
olhar sobre a meditação, entre essas correntes filosóficas, segundo Foucault, era totalmente 
diverso, na medida em que a melete ou meditação partia da memória. Portanto, não era no 
elemento da identidade que se efetivava o conhecimento de si, conforme queriam os 
socrático-platônicos. 

O cuidado de si, conforme observa Foucault em Epiteto, se realiza por intermédio 

da faculdade da razão, porém numa espécie de duplicação interior, estabelecendo-se um 

certo desnível. É por meio da razão, nessa posição de controle e livre decisão sobre o uso 

das outras faculdades, que se deve realizar o cuidado de si. É a faculdade capaz de fazer o 

indivíduo saber se deve ou não praticar tal ato. É a faculdade do uso das outras faculdades, 

conforme assinala Foucault (2006, pp. 554-555). 

Cuidar de si mesmo não é servir-se das faculdades que se tem, mas 
servir-se delas somente quando determinamos este uso recorrendo 
àquela outra faculdade que determina a conveniência ou não deste 
uso. Assim, é neste desnível que vão efetuar-se o cuidado de si e o 
conhecimento de si, e não no reconhecimento da alma por ela mesma, 

                                                           
48 Conforme aula ministrada por Foucault em 24/02, 1ª hora, no curso de 1982 no Collége de France. 



83 

 

como em Platão. Desnível das faculdades, portanto, para situar, fixar, 
estabelecer a relação de si para consigo. 

Para Foucault, “quando uma representação surge na mente, o trabalho de 

discriminação, da (diakrisis) consiste em aplicar o famoso cânon estoico que marca a 

divisão entre o que não depende e o que depende de nós. As primeiras são inacessíveis e 

estão fora de nosso alcance. Portanto, não devem se tornar objeto de desejo, ou de aversão, 

de propensão, ou de repulsão. Já as segundas são objeto de controle, como prova de poder e 

garantia de liberdade, assegurando o não desvio em direção àquilo que não depende de nós 

e não é de nosso domínio. 

Analisando a obra de Gregório de Nissa49, escrita oito séculos após Sócrates, 

Foucault descobre uma nova base para o conceito de cuidado de si. “Ele designa com este 

termo o movimento de renúncia ao casamento, de desprendimento da carne e pelo qual, 

graças à virgindade do coração e do corpo, encontramos a imortalidade de que fomos 

destituídos”. Com ele, ganha status de poder, de modo que uma nova ética e novas 

“sujeições identitárias” ao cuidado de si já aparecem em evidência (FOUCAULT, 2006 (3), 

p. 589). 

Considerando-se, então, o regime das provas e a grande família dos exercícios 

característicos da ascética dos filósofos, observa-se que, no gymnazein ou treino em 

situação real, a vida é conduzida como grande ritual de preservação perpétua de provas. A 

vida, como no pensamento grego clássico, não é mais objeto de uma tekhne, visto que 

                                                           
49 Gregório de Nissa foi, dentre os padres capadócios, o que mais êxito teve na consagração do 
pensamento cristão. Em sua vasta obra, destacam-se: "A grande catequese"; "Diálogo com macrina sobre 

a alma e a imortalidade"; "Sobre a virgindade"; "Sobre a criação do homem"; "Comentário ao cântico dos 

cânticos e às oito bem-aventuranças"; "Sobre o amor dos pobres"; "Sobre a divindade do filho e do espírito 

santo"; "A vida de Moisés" (http://www.dec.ufcg.edu.br/biografias/GregNiss.html). 



84 

 

houve uma reelaboração da tekhne como prova. A tekhne é agora uma “espécie de 

preparação permanente para uma prova que dura tanto quanto a vida” (FOUCAULT, 2006 

(2), p. 551). 

A outra família dos exercícios ascéticos, agrupada em torno de termos como melete, 

meletan, meditatio, meditari (meditação), na ascética filosófica estoico-romana, não 

pertence apenas ao campo da memória, passando a ser também faculdade, para 

compreender as coisas e usá-las como método. Citando Epiteto (Entretiens, I, 16, 18), 

Foucault afirma que meditação é aquela faculdade que nos permite controlar e livremente 

decidir sobre o uso das outras faculdades. É a razão. É por meio dela que se deve realizar o 

cuidado de si. Cuidar de si mesmo não é servir-se das faculdades que se tem, mas servir-se 

delas somente quando se determina esse uso, recorrendo-se àquela outra faculdade que 

indica a conveniência ou não desse uso. 

Mas há outro tipo de prova, a meletai, que incide sobre o exame da verdade daquilo 

que se pensa. Assim, o indivíduo deve estar atento às representações, tais como elas 

acontecem no exame da verdade daquilo que se pensa (opiniões que acompanham as 

representações). Porém, aquelas que são prova do próprio indivíduo como sujeito de 

verdade e como exemplo de exercício principal, segundo Foucault, encontram-se na 

praemeditatio malorum, isto é, na premeditação dos males. 

Portanto, era o porvir que preocupava os gregos, helênicos e romanos, pois, para 

eles, o que se tinha diante dos olhos era coisa do passado. A desqualificação do porvir 

dava-se em função da oposição entre o valor negativo deste e o valor positivo da memória. 

Dava-se também em razão do vazio ontológico-ético do futuro, pois só se podia projetar 



85 

 

para o porvir uma imaginação que se assentava no nada. Assim, se ele preexiste, é por ser 

predeterminado e, portanto, nenhum domínio se pode ter sobre ele (ibid., p. 563). 

Foucault cita duas passagens de Plutarco, em De la tranquilité de lâme. A primeira 

consiste em que o homem, ao pensar no porvir não pensa no passado e, por conseguinte, 

não pensa no presente, voltando-se para o porvir que significa inexistência. Nessa análise, 

Foucault aponta para a oposição entre os homens voltados para o porvir (anoetoi) e aqueles 

voltados para o passado, que fazem uso da lembrança (phronimoi). O indivíduo que não se 

ocupa consigo mesmo é stultus ou anoetoi. A outra prática expressa a condenação do 

homem à descontinuidade, ao desaparecimento da matéria, ao despojamento e ao vazio 

(ibid., pp. 566-567). Essas noções encontram-se também em Sêneca, na obra De brevitate 

vitae, e na carta 99, de Marco Aurélio. Mas tudo gira em torno do exercício da memória e 

sobre o exercício do porvir. 

Portanto, o praemeditatio malorum, isto é, a premeditação dos infortúnios e dos 

males, numa visão estoica, segundo Foucault, tinha nos epicuristas uma oposição. Estes 

praticavam o exercício do avocatio, que consistia em afastar as representações ou os 

pensamentos sobre o infortúnio. Voltavam o pensamento para os prazeres possíveis e, 

depois, para o exercício do revocatio que os defendia dos infortúnios (ibid., p. 569). Mas o 

praemeditatio malorum não significava um pensamento imaginário sobre o porvir. Era 

antes uma anulação do porvir e uma redução do imaginário à simples e despojada realidade 

do mal para o qual os indivíduos estavam voltados. Obstruir o porvir pela simulação de sua 

atualidade e reduzir a realidade pelo despojamento do imaginário eram os objetivos da 

praemeditatio malorum. Era uma forma de paraskeue ou de preparação feita pela prova da 



86 

 

não-realidade daquilo que se atualizava nesse exercício de pensamento. 

Por fim, convém observar que, no conjunto das meditações, destacava-se aquela 

sobre a morte. Por meio desse dispositivo de existência, segundo Foucault, permite-se a 

retrospecção da vida (julgamento do presente) e a memorização valorativa da vida 

(valorização do pensamento). Resumia-se na meditação do indivíduo sobre si mesmo 

quando estava morrendo. A meditação sobre a morte, ou o exercício do último dia, continua 

sendo o “topos da filosofia”. Essa temática aparece em Platão50, entre os pitagóricos e 

percorre toda a história do pensamento humano. Portanto, ela não surge no interior da 

prática de si, definida e organizada no período helenístico e romano. É uma prática milenar. 

A análise de Foucault acerca da meditação sobre a morte consiste em compreender 

certa inflexão de sentido e de formas, que foram sendo conferidas à meditação sobre a 

morte no interior da prática de si, na filosofia helenística e romana. Nesse sentido, ele 

esclarece que a meditação sobre a morte é, de modo geral, isenta à presunção de males. Isto 

porque a morte é um acontecimento possível, mas antes de tudo um acontecimento 

necessário. Além disso, ela é uma verdade absoluta para o homem e pode ocorrer a 

qualquer momento. Portanto, o homem deve preparar-se pela melete thanatou, como 

exercício privilegiado, para esse infortúnio por excelência, que é a morte. “Exercício 

privilegiado, aquele no qual ou pelo qual precisamente faremos culminar a premeditação 

dos males” (FOUCAULT, 2006 (2), p. 580). 

Porém, na meditação sobre a morte, há algo específico que, segundo Foucault, não é 

                                                           
50 Segundo nota 1, p. 592. A melete thanatou aparece em Fedon, 67e e 81a, sob o ponto de vista de suas 
raízes arcaicas, segundo o artigo de J. P. Vernant, “Le Fleuve amelês” e a “meléte thanátou”. In Mythe et 

Pensée chez lês grecs, pp. 108-23. 



87 

 

encontrado nas outras formas de meditação ou de premeditação dos males. “Trata-se da 

possibilidade de certa forma de tomada de consciência de si mesmo, ou de certa forma de 

olhar que lançaremos sobre nós mesmos a partir do ponto de vista, por assim dizer, da 

morte, ou desta atualização da morte em nossa vida” (ibid., p. 580). 

2.2. Descrições filosóficas e médicas sobre as práticas do cuidado de si 

Feitas estas aproximações gerais do pensamento foucaultiano sobre as práticas de si, 

passa-se a apresentar algumas reflexões filosóficas, pedagógicas e médicas sobre as práticas 

do cuidado de si, a partir do estudo realizado por Foucault sobre as condições de 

problematização do que somos, o que fazemos e em que mundo vivemos. A primeira 

reflexão diz respeito à não-solidão. Segundo Foucault (1985, p. 57), “a atividade 

consagrada a si mesmo não constitui um exercício de solidão, mas sim uma verdadeira 

prática social”. Ela acontece em estreita sintonia com o pensamento e as práticas 

filosóficas, pedagógicas, médicas e políticas, cujo conhecimento de si ocupa lugar 

privilegiado, de modo que vão se modificando com o passar do tempo. 

A segunda refere-se à transformação ocorrida com o declínio das cidades-Estado, 

entre os três últimos séculos a. C. e os dois primeiros séculos da nossa era. A esse respeito, 

Foucault esclarece: “Enquanto a ética antiga implicava uma articulação bem estreita entre o 

poder sobre si e o poder sobre os outros e, portanto, devia referir-se a uma estética da vida 

em conformidade com o status, as novas regras do jogo político tornam mais difícil a 

definição das relações entre o que se é, o que se pode fazer e o que se é obrigado a realizar; 

a constituição de si mesmo enquanto sujeito ético de suas  próprias ações se torna mais 

problemática” (ibid., p. 91). 



88 

 

Portanto, no cuidado de si, o conhecimento de si se estabelece numa espécie de 

duplicação interior que se opera como um desnível, e não no reconhecimento da alma por 

ela mesma, conforme entendia Platão. O olhar dirigido a si mesmo indica, agora, “os 

movimentos que se dão no pensamento, as representações que nela aparecem, as opiniões e 

os julgamentos que acompanham estas representações, as paixões que agitam o corpo e a 

alma” (FOUCAULT, 2006 (2), p. 555). É um olhar voltado para baixo, que permite à razão, 

em seu livre arbítrio, observar, controlar, julgar e estimar o que se passa na sucessão das 

representações e das paixões. Este é o exercício de si. 

Foucault procurou fazer uma arquitetura da prática cristã entre a verbalização das 

faltas e a exploração de si, buscando estabelecer uma descontinuidade irredutível entre o 

exame pitagórico-estoico e o exame cristão, em três níveis: campo de exercício, 

instrumentos e objetivos. As práticas consubstanciadas no ascetismo cristão, por meio do 

aperfeiçoamento das técnicas de exame de si, especialmente a técnica do inquérito51, vão se 

tornando exercício do exame de consciência, mas fundamentalmente em atos destoantes de 

um sistema de disciplinamento e controle em sociedade, sancionado por um poder político 

de Estado. 

Assiste-se, então, ao longo processo evolutivo do que foi considerado por Foucault 

como formas de organização do corpo disciplinado em “sociedades disciplinares” 

produtoras, de modo generalizado, de relações de controle. Segundo Deleuze (2006, p. 

219), o “indivíduo não cessa de passar de um espaço fechado a outro, cada um com suas 

leis”. Somos, portanto, controlados ao sair de nossas casas. De modo geral, as práticas de 
                                                           
51 Inquérito, como dispositivo de olhar, observatório da multiplicidade humana. “Técnicas das 
vigilâncias múltiplas e entrecruzadas dos olhares que devem ver sem ser vistos” (FOUCAULT, 1986, p. 
154).  



89 

 

cuidado de si tendem a constituir-se por uma dimensão de produção de “esquemas de 

docilidade”, de modo que ao corpo, objeto de investimentos de poder, vão sendo impostas 

limitações, proibições ou obrigações. Essa técnica de existência foi sendo aperfeiçoada 

continuamente, consolidando-se por volta do século XVI. A partir daí, ela sofisticou-se no 

controle sobre o corpo físico e o corpo social, concomitantemente. 

Passou-se a trabalhar o corpo detalhadamente no sentido do exercício de um poder 

de coerção ininterrupta sobre as forças e sobre os sinais em processos de atividade. “A 

única cerimônia que realmente importa é a do exercício”, de modo a esquadrinhar-se o 

tempo, o espaço e os movimentos. É nesse contexto que Foucault produz o conceito de 

“disciplina” que, há muito tempo, vem se realizando como prática de si. “Esses métodos 

permitem o controle minucioso das operações do corpo, que realizam a sujeição constante 

de suas forças e lhes impõe uma relação de docilidade-utilidade” (FOUCAULT, 1986, p. 

126). 

Ao focar sua lente para os tempos clássicos do mundo greco-romano e, mais 

especificamente, para o princípio do cuidado de si, Foucault chega às questões das lutas e 

combates necessários para a produção da vida e “o que fazer” do “corpo disciplinado” 52. 

Ele encontra indícios desse processo em Sócrates, ao produzir uma crítica da verdade. 

                                                           
52 No livro Conversações, Deleuze afirma que novos tipos de acontecimentos são revelados com 
Foucault. “Mas as disciplinas, por sua vez, também conheceriam uma crise, em favor de novas forças 
que se instalavam lentamente e que se precipitariam depois da Segunda Guerra Mundial: sociedades 
disciplinares é o que já não éramos mais, o que deixávamos de ser”. Novas formas de dominação 
aparecem (DELEUZE, 2006, pp. 219-212). 



90 

 

Trata-se da verdade metafísica, reprodutora do homem idealizado, apolíneo, produtor de 

ações no palco da vida em simulacros53. 

Foucault então esclarece como a “disciplina” era exercitada. Realizava-se em 

corpos, num jogo de individualidades, controlado entre sujeições, com os seguintes 

recortes: celular (pelo jogo da divisão espacial do indivíduo), orgânico (pela codificação 

das atividades), genético (pela acumulação do tempo) e combinatório (pela composição de 

forças). Esse controle era também feito por meio de técnicas de existência de construção de 

quadros, de prescrição de manobras, de imposição de exercícios e, de organização e 

combinação de forças táticas. “O exercício, transformado em elemento de uma tecnologia 

política do corpo e da duração, não culmina num mundo além; mas tende para uma sujeição 

que nunca terminou de se completar” (ibid., p. 146). 

Pode-se dizer que a análise teórica empreendida por Foucault sobre o saber e o 

poder é articulada pela própria noção de subjetividade, desenvolvida em termos de jogos de 

verdade na relação do indivíduo consigo mesmo e a constituição de si próprio como sujeito, 

em uma “história do homem de desejo”, em torno de uma “lenta formação, durante a 

antiguidade, de uma hermenêutica de si”. A idade de ouro da cultura do si, sob a forma de 

uma nova estilística da existência, desenvolve práticas capazes de ser absorvidas de 

maneira tal que o ato de o indivíduo cuidar de si, de sua alma seria a condição para cuidar 

do outro. Esses atos se tornariam, no início da era cristã, uma obrigação de toda a 

existência.  

                                                           
53 Simulacro aqui entendido como imagem feita à semelhança de uma pessoa ou coisa, especialmente 
sagrada. Aquilo que a fantasia cria e que representa um objeto sem realidade; aparência sem realidade; 
espectro, fantasma. (http://educacao.uol.com.br/dicionarios/Michaelis). 



91 

 

CAPÍTULO III 

LENTA FORMAÇÃO DE UMA HERMENÊUTICA DO SI 

3.1. Subjetividade e existência pelo regime do exercício e da meditação 

A conversão a si, quando analisada por Foucault sob o ângulo do tipo de atividade 

ou prática operatória fora do conhecimento, a episteme theoretike, diz respeito ao que ele 

entende por ascese (askesis), enquanto exercício de si sobre si. A episteme praktike vai 

configurando o que ele denomina essa lenta formação de uma hermenêutica do si. A idéia 

de que a virtude se adquire por uma askesis, não menos indispensável que uma mathesis, é 

também muito antiga. Mas na época estudada, (séculos I e II) chegou-se a uma cultura do 

si. No mundo grego, a ascese não era uma maneira de submeter o sujeito à lei, quaisquer 

que fossem os efeitos de austeridade, de renúncia, de interdição, de prescrição detalhada e 

austera dessa ascese. Era uma maneira de ligar o sujeito à verdade (FOUCAULT, 2006 (2), 

pp. 282-283). 

Havia elementos de renúncia e austeridade na ascese antiga. Parte considerável do 

que significa renúncia cristã já existia na ascese antiga. Mas os meios ou as táticas para se 

alcançar o objetivo final da renúncia não eram propriamente uma renúncia, no mundo 

antigo. Ao contrário, era algo a ser adquirido pela askesis, “dotando-se de algo que não se 

tem em vez de renunciar a algum elemento que seríamos ou teríamos em nós mesmos” 

(FOUCAULT, 2006, p. 387). 

O algo a ser dotado era o objeto de preparação aberta e finalizada, ao mesmo tempo, 

do indivíduo para um futuro entre acontecimentos da vida em grande parte imprevistos. 



92 

 

Entre alguns desses acontecimentos, havia a possibilidade de se prever sua natureza, mas 

sem poder jamais saber-se quando se produziriam nem se seriam produzidos. Nesse 

sentido, esclarece Foucault (ibid., pp. 387-395): “Em duas palavras, a ascese antiga não 

reduz: ela equipa, ela dota. E aquilo de que ela equipa, aquilo de que ela dota, é o que em 

grego se chama paraskeue, que Sêneca traduz frequentemente em latim por instructio”. 

Foucault faz referência a algumas definições de paraskeue encontradas em Sêneca, 

no livro VII do De beneficiis. “Demétrius retoma um lugar-comum da filosofia cínica, da 

filosofia moral em geral e de todas as práticas de vida: a comparação da existência, e 

daquele que na existência quer chegar à sabedoria, como o atleta”. O caminho para a 

sabedoria é alcançável pela boa ascese, ou seja, por meio de aprendizagens de alguns 

movimentos elementares, necessários e suficientes para qualquer circunstância. “E a 

paraskeue não será mais do que o conjunto de movimentos necessários e suficientes, o 

conjunto de práticas necessárias e suficientes para permitir-nos ser mais fortes do que tudo 

que possa acontecer ao longo de nossa existência. É esta a formação atlética do sábio” 

(ibid., pp. 387-388). 

Em Marco Aurélio, Foucault enfatiza a arte de viver, ou seja, a biótica (he biotike), 

para demonstrar sua semelhança maior com a luta do que com a dança, no sentido de se 

estar sempre alerta aos golpes imprevistos que recaem sobre o indivíduo. Esse é o caráter 

da paraskeue, prescrevendo que tanto o atleta estoico e do mundo antigo, quanto o atleta 

cristão teriam que lutar. Mas o atleta da espiritualidade antiga devia estar pronto para uma 

luta, equipar-se para a luta na qual tinha por adversário tudo o que, advindo do mundo 

exterior, devia enfrentar: o acontecimento. O atleta antigo era um atleta do acontecimento. 



93 

 

Já o cristão passou a ser um atleta de si mesmo (ibid., p. 389). 

Em seguida, Foucault problematiza como é feito esse equipamento, esse paraskeue 

do qual devemos nos dotar. Essa questão permite-nos responder que esse equipamento deve 

ser sempre o necessário, e com os meios ao mesmo tempo mais simples e eficazes. É 

constituído pelos logoi, ou seja, os discursos de proposições, de princípios, de axiomas etc, 

que sejam verdadeiros. É preciso entender os discursos enquanto enunciados materialmente 

existentes, na medida em que são frases efetivamente pronunciadas, ouvidas e escritas. São 

frases que o próprio indivíduo incrustou no espírito, repetindo-as em sua memória por 

exercícios cotidianos ou escrevendo-as em notas, como o fez Marco Aurélio, por exemplo. 

São discursos fundados na razão, revelando-se, ao mesmo tempo, como razoáveis e 

verdadeiros e constituindo-se princípios aceitáveis de comportamento (ibid., p. 390). 

Na filosofia estoica, existiam os discursos de dogmata e os praecepta. Eram 

discursos dotados de uma racionalidade que, ao mesmo tempo, expressavam o verdadeiro e 

prescreviam o que era preciso fazer. Por fim, eram discursos persuasivos, na medida em 

que não só diziam o que era verdadeiro ou o que era preciso fazer, mas também orientavam 

os próprios atos. 

Em terceiro lugar, o logos que constitui a paraskeue deve funcionar também como 

um socorro. Para Foucault, é preciso que o logos seja boethos (socorro). Justificando: 

“Quando se apresenta uma circunstância, quando se produz um acontecimento que coloca 

em perigo o sujeito, o domínio do sujeito, é preciso que o logos possa responder assim que 

solicitado e que possa fazer ouvir sua voz, anunciando de algum modo ao sujeito que ele 

está presente, que traz socorro” (ibid., pp. 391-392). Segundo Foucault, o socorro busca 



94 

 

estimular o indivíduo, dizendo o que ele precisa fazer, ou melhor, orientando-o a fazer o 

que deve ser feito. O logos é metaforizado de diversas maneiras e em diversos espaços, por 

exemplo, a ideia de um logos-remédio ou logos pharmakon, conforme uma passagem de 

Plutarco em sua Consolation à Appollonios
54. 

A metáfora da pilotagem consta em Plutarco e também em Platão, cuja crítica 

encontra-se em Aristóteles, no De Anima. Por exemplo, manter a tripulação em seus postos, 

dizer-lhe o que fazer, sustentando a direção, comandando a manobra etc., são logoi que 

sempre devem estar ao alcance das mãos e utilizáveis (khrestikos). Para se tornar um bom 

piloto, é preciso que o logos esteja à mão (prokheiron), traduzido para o latim por ad 

manum. 

Marco Aurélio (Pensées, III) alerta que é preciso ter o logos à mão. Como os 

médicos têm sempre à mão (prokheira) seus instrumentos e estojos para os cuidados de 

urgência, assim também qualquer indivíduo deve dispor dos princípios (dogmata) graças 

aos quais poderá conhecer as coisas divinas e humanas55. Sobre essa noção de pilotagem 

Foucault acrescenta: 

Creio ser esta uma noção muito importante que permanece incluída 
na categoria – tão fundamental em todo o pensamento grego – da 
memória, introduzindo, porém, uma flexão particular. Digamos, com 
efeito, que a mneme (a memória, sob a forma arcaica) tinha 
essencialmente por função não apenas guardar, em seu ser, em seu 
valor, em seu brilho, o pensamento, a sentença que fora formulada 
pelo poeta, como certamente também, guardando assim o brilho da 
verdade, poder iluminar todos aqueles que novamente pronunciassem 
a sentença, pronunciando-a porque próprios participavam da mneme 
ou a escutavam, escutavam-na da boca do aedo ou do sábio que, por 
sua vez, participavam diretamente desta mneme

56 (FOUCAULT, 

                                                           
54  Citação 14 (FOUCAULT, 2006, p. 398).  
55 Ver nota 17. (FOUCAULT, 2006 (2), p. 398). 
56 Consultar J. P. Vernant. Aspects mythiques de la mémoire. In Mythe et pensée chez les grecs, pp. 80-107; 
M. Detiénne. La memoire du poete. In Les Maîtres de verité das la grèce archaïque.   



95 

 

2006 (2), p. 392). 

É preciso ter os logoi boethikoi, ou de socorro. Mas, neste caso, o brilho da verdade 

não está na memória daqueles que participam da mneme. Ela existe e é preciso tê-la à mão, 

mas de tal maneira que se possa reatualizá-la (paraskeue) imediata e prontamente, de forma 

automática. É preciso que seja uma memória de atividade, mais de ato que uma memória de 

canto (ibid., p. 392). A paraskeue é o elemento de transformação do logos em ethos. 

Transcreve-se a definição de askesis formulada por Foucault, após seus estudos 

sobre o assunto: “Será o conjunto, a sucessão regrada, calculada dos procedimentos que são 

aptos para que o indivíduo possa formar, fixar definitivamente, reativar periodicamente e 

reforçar quando necessário, a paraskeue. A askesis é o que permite que o dizer-verdadeiro 

– dizer-verdadeiro endereçado ao sujeito, dizer-verdadeiro que o sujeito endereça também a 

si mesmo – constitua-se como maneira de ser do sujeito.  A askesis faz do dizer-verdadeiro 

um modo de ser do sujeito” (ibid., p. 395). 

No cristianismo, o dizer-verdadeiro passaria a ser definido essencialmente a partir 

de uma revelação, de um texto e de uma relação de fé. Quanto à ascese, por sua vez, ela 

implicava um sacrifício: sacrifício de partes sucessivas de si mesmo e renúncia final a si 

mesmo.  Renúncia de si em função de uma palavra verdadeira, que foi dita por outro (ibid., 

p. 395). Portanto, o tema geral da conversão a si é abordado por Foucault em dois aspectos. 

O primeiro envolve os efeitos, no âmbito do conhecimento, resultando constituição de si 

como objeto e domínio de conhecimento. No âmbito da mathesis
57, significa instauração de 

certas formas de saber espiritual, a exemplo de Sêneca e de Marco Aurélio. O segundo 

                                                           
57 Mathesis significa conhecimento, ciência em base universal, em forma de razão. Na terminologia 
grega, não há diferença entre o universal, geral ou comum, porém as coisas mudaram nos tempos de 
Leibniz (http://www.ontology.co/mathesis-universalis.htm). 



96 

 

aspecto refere-se aos efeitos de práticas de si, conforme esquema abaixo. 

Elementos observáveis 
Askesis entre gregos, helênicos e 

romanos: ascese filosófica. 
Ascese na tradição cristã 

Objetivo último - Assegurar a subjetivação do 
discurso verdadeiro. Tornar-se 
sujeito de enunciação do discurso 
verdadeiro em uma prática e 
exercício de si mesmo. 
- Colocar-se como fim de sua 
própria existência, numa arte de 
viver. 

- Renunciar a si. Pela confissão, 
o sujeito objetiva-se a si mesmo 
em um discurso verdadeiro. 

Meio - Dotar-se de algo que não se possui 
por natureza. 
- Equipar-se da paraskeue para 
defender-se na vida. Sou eu 
efetivamente aquele que pensa essas 
coisas verdadeiras? Em caso 
afirmativo, sou eu quem age como 
quem conhece essas coisas 
verdadeiras? Sou eu o sujeito ético 
da verdade que conheço? 

- Disciplinar a ordem dos 
sacrifícios, das renúncias que se 
deve fazer de uma ou outra parte, 
de um ou outro aspecto do nosso 
ser. 

Princípio - Ligar o indivíduo à verdade.  - Submeter o indivíduo à lei. 
Fonte: Foucault, 2006. 

Considerando a forma inicial e indispensável de ascese concebida como 

subjetivação do discurso verdadeiro, Foucault afirma que há diferentes formas de exercícios 

ascéticos. São técnicas e práticas que dizem respeito à escuta, à leitura, à escrita e ao ato de 

falar. Técnicas de discursos verdadeiros. As falhas na prática de ouvir estão ligadas à teoria 

das sementes de virtude e dos efeitos do logos. 

Se a atenção estiver mal dirigida, a alma encontra-se passiva (pathetikos) em 

relação ao mundo exterior e de certa forma exposta a todos os acontecimentos. Por outro 

lado, tendo-se certa técnica ou certa maneira conveniente de escutar (logikos), então a 

escuta torna-se uma prática de ascese, entendida como subjetivação do verdadeiro. Mas a 

escuta possui uma natureza ambígua, alternando entre passividade e atividade, conforme 



97 

 

exemplos em Plutarco, segundo a carta 108 de Sêneca e o colóquio II, 23, de Epiteto 

(FOUCAULT, 2006 (2), pp. 402-403). 

Segundo Foucault, toda essa questão sobre a parcimônia do silêncio em relação à 

linguagem teve um marcante papel na espiritualidade e nos sistemas educativos. 

Destacavam-se, nesse aspecto, as regras ascéticas da escuta: o silêncio, a gestualidade 

precisa, a atitude geral do bom ouvinte e a atenção. Para tanto, a vinculação ao discurso e a 

subjetivação do discurso por um processo de memorização imediata era muito importante 

como garantia da moralidade, bem como da precisão e eficácia de quem fala (ibid., pp. 411-

414). 

Portanto, estabeleciam-se as condições para a boa escuta da palavra verdadeira, 

contrária à má qualidade moral e intelectual de quem agita o corpo o tempo todo e executa 

uma gestualidade incongruente. Não é outra coisa senão a versão física da stultitia, ou seja, 

aquela permanente agitação da alma, do espírito e da atenção, cuja versão moral encontra-

se na atitude do effeminatus, do homem efeminado, de maus costumes sexuais, passivo em 

relação a si mesmo, ou do homem impudicus, sem moralidade na ordem do ethos, incapaz 

de exercer sobre si a enkreteia, o domínio, a sabedoria. 

Mais do que a regulamentação do elemento abordado linhas atrás, Foucault 

esclarece que há também uma espécie de princípio amplo de compromisso de manifestação 

de vontade de escutar o discurso verdadeiro do mestre ou professor de filosofia. Nesse 

sentido, o aluno deve ser capaz de dar ao discurso verdadeiro uma atenção verdadeira e 

eficaz, numa manifestação que suscite e sustente o discurso do mestre (ibid., pp. 416-417). 

Por fim, segundo Foucault, há ainda um terceiro conjunto de regras da escuta, além 



98 

 

do silêncio e da atitude geral do corpo. São regras relativas à atenção propriamente dita. O 

bom ouvinte deve dirigir sua atenção para o referente, para aquilo que é chamado de to 

pragma. Ou seja, deve descartar todos os pontos de vista que não sejam pertinentes. Deve 

apreender a verdade que é dita pelo logos, o conselho, a prescrição moral, numa escuta 

“parenética”. Além disso, logo após ter ouvido a verdade prescrita ou aconselhada, o bom 

ouvinte deve saber memorizá-la, ou seja, apreender no espírito aquilo que foi dito de 

importante. A esse respeito, esclarece Foucault (ibid., p. 420). 

Daí toda uma série de conselhos tradicionalmente dados nesta ética 
da escuta: quando se ouvir alguém dizer alguma coisa de importante, 
não se colocar imediata e interminavelmente a discuti-la; procurar 
recolher-se, guardar o silêncio para melhor gravar o que se ouviu, e 
fazer um rápido exame de si mesmo após a lição que se ouviu ou a 
conversa que se acabou de ter; lançar um rápido olhar sobre si mesmo 
para ver como se está, para examinar se o que se ouviu e aprendeu 
constitui uma novidade em relação ao equipamento (a paraskeue) de 
que já se dispunha e ver, conseqüentemente, em que medida e até que 
ponto foi possível aperfeiçoar-se. 

O ouvir tem mais ligações com a razão (logikotera) do que com as paixões. Esse 

aspecto é muito importante em Plutarco, em Sêneca e na filosofia antiga como um todo. A 

correta escuta filosófica, segundo Foucault, deve atentar para o pragma, em que a asserção 

vale como prescrição. Por outro lado, por esse olhar lançado a si mesmo, o indivíduo por 

uma memorização e incrustação, deve aprender na alma o que ouviu, para saber e constatar 

como está em relação à verdade. 

Além da escuta, Foucault aborda o ponto da subjetivação do discurso verdadeiro, 

enquanto objetivo final e constante da ascese filosófica. Destaca, nesse aspecto, a leitura e a 

escrita, cujas regras práticas e indicação de sua finalidade podem propiciar uma 

oportunidade de meditação. Enfatiza que a melete/meditatio, como jogo do pensamento 

sobre o sujeito, uma noção antiga, mas que não tem o mesmo significado de meditação, 



99 

 

esclarecendo: “Por meditação usualmente entendemos: uma tentativa para pensar com 

intensidade particular em alguma coisa sem aprofundar seu sentido; ou então deixar o 

próprio pensamento desenvolver-se em uma ordem mais ou menos regrada a partir da coisa 

na qual se pensa” (ibid., pp. 428-429). 

Segundo Foucault, para os gregos, o significado da palavra meditatio ou melete, era 

outro, sendo apreendido sob dois aspectos: por um lado, é preciso apropriar-se de um 

pensamento e, por persuasão, acreditar que ele seja verdadeiro e então dizê-lo sempre que 

necessário; por outro, a meditatio consiste em fazer uma espécie de experiência de 

identificação, exemplificando-se novamente a meditação sobre a morte. 

Meditação sobre a morte é, de forma geral, isomorfa à presunção de males. A morte 

é um acontecimento previsível, mas antes de tudo um acontecimento necessário. Além 

disso, é uma verdade absoluta para o homem e pode ocorrer a qualquer momento. Portanto, 

o homem deve preparar-se, pela melete thanatou como exercício privilegiado, para esse 

acontecimento, infortúnio por excelência, que é a morte. “Exercício privilegiado, aquele no 

qual ou pelo qual precisamente faremos culminar a premeditação dos males” 

(FOUCAULT, 2006 (2), p. 580). Em consequência, o jogo da meditação não se aplica mais 

ao sujeito com seu próprio pensamento, transformando-se em um jogo efetuado pelo 

pensamento sobre o próprio sujeito. Nesse sentido, Foucault acrescenta: 

É fazer com que, pelo pensamento, nos tornemos alguém que está 
morrendo, ou na iminência de morrer. Compreendemos ademais que 
esta idéia da meditação, não como jogo do sujeito com seu 
pensamento mas como jogo do pensamento sobre o sujeito, é, no 
fundo, exatamente o que Decartes realizou nas Meditações, sendo 
este precisamente o sentido que ele deu à “meditação” (...) Decartes 
não pensa em tudo o que poderia ser duvidoso no mundo. Tão pouco 
pensa no que poderia ser indubitável. Digamos que este seria o 
exercício cético habitual. Decartes se põe na situação de sujeito que 



100 

 

duvida de tudo, sem de resto interrogar-se acerca de tudo que poderia 
ser dubitável ou tudo que se poderia duvidar. (...) É um exercício pelo 
qual o sujeito se põe, pelo pensamento, em uma determinada 
situação. Deslocamento do sujeito com relação ao que ele é  por 
efeito do pensamento: pois bem, é esta, no fundo, a função meditativa 
que deve ter a leitura filosófica tal como é entendida na época de que 
lhes falo. E é esta função meditativa como exercício do sujeito que se 
põe pelo pensamento em uma situação fictícia na qual se experimenta 
a si mesmo, é isto que explica que a leitura filosofia seja – se não 
totalmente, ao menos em boa parte – indiferente ao autor, indiferente 
ao contexto da frase ou da sentença (ibid., p. 430-431). 

Com isso, segundo Foucault, a leitura efetuada visa à constituição daquele sistema 

(paraskeue) de proposições verdadeiras para si, válidas como proposições e, ao mesmo 

tempo, como princípios de comportamento. Concebida como exercício para meditar, a 

leitura é imediatamente ligada à escrita. Esta funciona como um exercício físico de 

incorporação dos discursos e também como um elemento de meditação. Foucault cita o 

exemplo de Sêneca, na carta 84 a Lucílio, segundo o qual é preciso temperar a leitura com a 

escrita, de modo a ter-se um corpus de obra. Cita também Epiteto, no Entretiens III, o qual 

prescreve ser preciso meditar (meletan), escrever (graphein) e treinar (gymnazein). Leitura 

e escrita fazem parte da praemeditatio malorum, muito importante na escola estoica (ibid., 

pp. 431-433). 

Foucault se refere à noção de hypomnemata, isto é, aquelas anotações de lembrança, 

de rememoração das coisas lidas, conversadas. É como se fosse um diário íntimo, diário de 

vida, diário de bordo, e também de correspondência. Refere-se também à troca de 

correspondência, por exemplo, entre Sêneca e Lucílio, permitindo-lhe dar conselhos, 

lembrar verdades que oferta ao outro e das quais ele próprio tem necessidade para sua vida, 

mas no papel de servir como diretor de consciência. Pela correspondência, mantém-se em 

estado de autodireção, servindo-se de seus hypomnemata e do seu caderno de notas para 

relembrar as leituras importantes que fez e as ideias que encontrou. 



101 

 

Portanto, a hypomnemata é uma atividade de leitura, anotação e redação ou uma 

espécie de diário de bordo e correspondência em torno de preocupações éticas. Por meio 

das correspondências entre Plutarco e Lucílio, a descrição de si no desdobramento da 

própria vida intervém muito pouco. Desde o surgimento do cristianismo e, depois, com 

Santo Agostinho, fortalece-se o regime pelo qual a relação do sujeito com a verdade não 

seria comandada apenas pelo objetivo, ou seja, “como tornar-se um sujeito de veridicção”. 

Transforma-se e busca responder “como poder dizer a verdade sobre si mesmo”. A 

correspondência funciona como círculo de subjetivação e veridicção (ibid., p. 435). 

Por fim, ao abordar a ética da palavra, Foucault foca seu olhar na pastoral e na 

espiritualidade cristã, cuja arte de falar encontra-se do lado do mestre e do lado do dirigido. 

A arte de falar do lado do mestre, agora, é relativizada pela palavra fundamental, a da 

revelação, e pela escrita fundamental, a do texto, em torno dos quais o discurso verdadeiro 

do diretor será ordenado. Sobre essa alteração, Foucault afirma: “Ainda que referida a esta 

palavra fundamental, também é certo que a palavra do mestre será encontrada, na 

espiritualidade e na pastoral cristãs, sob diferentes formas e com uma multiplicidade de 

ramificações” (ibid., p. 436). São distintos papéis utilizados na instituição eclesiástica: 

ensino, pregação, confissão, direção de consciência, mestre de penitência e confessor. 

Após a fala do mestre, o dirigido também tem algo a dizer, que é a verdade de si 

mesmo, a confissão. Esse dizer verdadeiro sobre si mesmo é condição indispensável para a 

salvação. Neste ponto, Foucault faz a seguinte consideração: “O momento em que a tarefa 

do dizer verdadeiro sobre si mesmo foi inscrita nas técnicas de elaboração, de 

transformação do sujeito por si mesmo, quando esta obrigação foi instituída nas instituições 



102 

 

pastorais – pois bem, creio que este constitui um momento absolutamente fundamental na 

história da subjetividade no Ocidente, ou na história das relações entre sujeito e verdade” 

(ibid., p. 437). 

De modo algum, Foucault desvela a confissão como obrigação, como dizer-

verdadeiro sobre si mesmo ou exigência para a salvação. Essa prática já existia na 

antiguidade grega, helenística e romana. Por mais que o dirigido tivesse que ser conduzido 

à verdade pelo discurso do mestre, não tinha que dizer a verdade sobre si mesmo. Sequer 

tinha a obrigação de falar, podendo manter-se calado (ibid., p. 438). Para Foucault, o 

sistema de confissão, nos tempos gregos, helênicos e romanos, podia ser exercido pelo 

reconhecimento de faltas, pelo exame de consciência, pela prática de consulta, pela 

franqueza com um amigo. Mas não era “confissão” no sentido estrito, ou seja, como “um 

ato de verbal pelo qual o sujeito, em uma afirmação sobre o que ele é, liga-se a esta 

verdade, coloca-se em uma relação de dependência para com o outro e, ao mesmo tempo, 

modifica a relação que tem consigo mesmo”.58 

Na antiguidade greco-romana estudada por Foucault – e este era, para ele, um dos 

mais notáveis traços da prática de si naquela época – o sujeito devia tornar-se sujeito de 

verdade, devia ocupar-se com discursos verdadeiros. Era preciso, pois, que operasse uma 

subjetivação que se iniciava com a escuta dos discursos verdadeiros. Era preciso dizer o 

verdadeiro a si mesmo, mas não dizer a verdade de si mesmo. Na antiguidade, 

especialmente, de Sócrates à diatribe estoico-cínica, o dirigido devia falar, para tornar-se 

sujeito de verdade. Devia ocupar-se com discursos verdadeiros que operasse uma 

                                                           
58 Referência à nota 22, em que Foucault faz essa definição de confissão no curso do Collège de France 
em 1981 (FOUCAULT, 2006 (2), pp. 446-447). 



103 

 

subjetivação iniciada com a escuta dos discursos verdadeiros que lhe eram propostos. 

Porém, não era necessário e indispensável que ele dissesse a verdade sobre si mesmo, 

embora tivesse o direito de falar. De qualquer forma, era preciso testá-lo, colocá-lo à prova 

como “sujeito capaz do dizer-verdadeiro” (ibid., 439). 

Em seus estudos, Foucault observou profundamente a subjetividade humana pelo 

regime do exercício e da meditação, entre os gregos e romanos, e ainda entre os 

movimentos filosóficos importantes na antiguidade. Com isso, buscou desfazer mitos em 

relação à transição havida entre práticas políticas, domésticas e religiosas, incluindo-se a 

sexualidade. Convém lembrar que esses estudos envolveram os gregos clássicos da filosofia 

até antes de Sócrates, chegando aos séculos I e II de nossa era. 

Tal estudo de subjetividade não parece focar o debate no sentido de indagar se as 

práticas do si eram do domínio privado, individual egoísta ou outra comparação atual que 

possa ampliar o escopo dos exercícios minuciosos de representação.  Na verdade pretende 

demonstrar de que forma os gregos buscavam atingir e praticar o discurso verdadeiro, para 

além do discurso na memória pela escuta. 

O discurso verdadeiro era um modo de praticar um discurso assimilado e 

transformá-lo em ethos, a partir “da ativação na própria atividade do sujeito, isto é, 

tornando-o sujeito ativo de discursos verdadeiros”. Nesse sentido, Foucault evita empregar 

termos como “ascetismo” e “ascese”, para designar, como eixo principal, a escuta e a 

recepção do discurso verdadeiro. Com esse discurso, “o indivíduo espera perdão, 

purificação, salvação ou uma experiência espiritual qualquer”, por meio de atitudes de 

“renúncia, de mortificação” (ibid., p. 504). 



104 

 

Em sua análise, Foucault busca evidenciar o lado técnico do que ele denomina de 

ascética, adotando o seguinte conceito: “Conjunto mais ou menos coordenado de exercícios 

disponíveis, recomendados, até mesmo obrigatórios, ou pelo menos utilizáveis pelos 

indivíduos em um sistema moral, filosófico e religioso, a fim de atingirem um objetivo 

espiritual definido. Entendo por objetivo espiritual uma certa mutação, uma certa 

transfiguração deles mesmos enquanto sujeitos, enquanto sujeitos de ação e enquanto 

sujeitos de conhecimentos verdadeiros” (ibid., p. 505). 

Com base nessa premissa, e em meio ao problema de origem xamânica dos próprios 

exercícios espirituais, Foucault esclarece: “Desde a época clássica, parece-me, o problema 

estava em definir uma certa técnica da existência. E, como lembramos, foi no interior desta 

questão geral que se formulou o princípio ocupar-se consigo mesmo (ibid., p. 542). 

O ato de ocupar-se consigo mesmo, como a tekhne tou biou, foi inscrito na cultura 

grega clássica, segundo Foucault, em face do vazio deixado pela cidade, pela lei e pela 

religião, no tocante à organização da vida: “Para um grego, a liberdade humana encontra 

sua obrigação não tanto ou não apenas na cidade, não tanto ou não apenas na lei, tampouco 

na religião, mas na arte de si que nós mesmos praticamos” (ibid., p. 543). 

A prática de assumir-se a vida como uma prova diferenciou-se da fórmula 

tradicional socrático-platônica na qual a ocupação consigo mesmo era condição para viver 

melhor, para viver mais racionalmente e para governar adequadamente os outros. Com o 

deslocamento, agora, vive-se “para si”. Nessa perspectiva, a técnica da vida se inscreve por 

inteiro em relação ao cuidado de si. Precisamente o sentido, o objetivo da vida continua 

sendo formar o “eu”, mas devendo-se viver de modo que se tenha consigo a melhor relação 



105 

 

possível. 

Finalmente, resume-se tudo numa expressão: vive-se “para si”. Para Foucault, dessa 

prova deve resultar não a reconciliação com os deuses em termos gerais, mas “a pureza, 

pureza do eu, do eu entendido como aquele sobre o qual se exerce vigilância, guarda, 

proteção e domínio” (ibid., p. 544). 

3.2. Constituição do sujeito enquanto homem de desejo e sua história 

 Tais práticas de existência vão se conformando em certa cultura de si e guardando 

relação entre o homem de desejo e sua história. Foucault demonstra a importância das 

práticas confessionais – tais como na pedagogia e nos procedimentos médicos – revelados 

pelo enorme crescimento do interesse na psique em todos os âmbitos da vida. Mas a 

emergência da confissão, especificamente a sexual pelo estudo de Foucault, cada vez mais 

vai sendo relacionada como prática de dominação social, mais fortemente estabelecida no 

cristianismo. 

Foucault desvela práticas totalizantes, seguindo duas dimensões estratégicas, ou 

seja, de produção e de preservação do homem como sujeito e objeto. Com o passar do 

tempo, tomando o período estudado por Foucault como apresentado neste trabalho, tais 

práticas tendem à busca obcecada e objetivada pela interpretação ou exegese, pela 

linguagem e pelo significado, em modos de representação. Aparece o desafio do 

pensamento ocidental como discurso e como tradição: de que modo aquilo que se oferece 

como objeto de saber articulado pelo domínio da tekhne pode ser ao mesmo tempo o lugar 

em que se manifesta, em que se experimenta e onde dificilmente se realiza a verdade do 

sujeito? Buscando-se responder a esse questionamento, faz-se, a seguir, uma 



106 

 

esquematização sobre a relação de um indivíduo consigo mesmo e certa datação, a partir do 

corpus foucaultiano, com base no exemplo da sexualidade estudada por Foucault. 

Aspectos relacionados 

Práticas de si segundo certo domínio de escolas filosóficas e no cotidiano 
Desde o século V a.C. Até o século V d.C. e na atualidade 
Momento socrático-
platônico 

Idade de ouro da cultura do si. 
Séculos I e II. 

Ascetismo cristão 

Substância ética. 
Onto-epistemologia 
entre o que na pessoa 
(em mim) é relacionado 
à conduta moral. Atos 
permitidos/atos 
proibidos; códigos 
segundo alto ou baixo 
valor positivo / alto ou 
baixo valor negativo. 

Aphrodisia. Atos 
relativos a prazer e 
desejo. O belo 
indivíduo governando 
a cidade. 
Regimes disciplinares 
no sentido do bem 
fazer. 

Aphrodisia. Concupiscência da 
carne pecaminosa: desejo, 
intenção. 
Métodos disciplinares morais. 

Sexualidade exterior, 
anônima. Sentimento, 
intenção e desejo. 

Sujeições identitárias. 
Formas de chamamento 
das pessoas a 
reconhecerem suas 
obrigações. Códigos e 
atos. 
Forma de vida em que a 
mesma regra aceita 
entre dois seres é 
operada, política e 
esteticamente, de 
modos diferentes. 

Busca pela forma de 
vida (existência) bela, 
reunida num certo 
movimento. 
Problema da razão de 
escolha pessoal 
político-estética. 
Autoexame sob a 
forma de provação. 
Se sou tenho que 
demonstrar minha 
capacidade de 
governar a mim 
mesmo. 

Seres racionais, membros 
universais da comunidade 
humana. 
Obrigação de ser fiel. Estoicos. 
Problema da obrigação de fazer 
pelo fato de ser racional. 
Tipo de juridicialidade interna 
da lei religiosa judaico-cristã. 
Estética da existência como 
comando de si mesmo para 
poder comandar aos outros, 
demanda fidelidade àquilo ou a 
quem se compromete: à esposa 
ou ao governo da cidade. 

Lei divina. 
Regras de comportamento 
sexual 
justificadas pela religião. 
Problema das obrigações 
do tipo legal. Religião se 
esvanece e fica o aspecto 
jurídico. Pós-século 
XVIII. 
Competição entre uma 
abordagem médica ou 
científica e uma estrutura 
jurídica. 

Tipos de práticas de 
si. Meios pelos quais 
nos tornamos sujeitos 
éticos. 

Corpo das leis. 
Moderação dos atos. 
Decifração do que 
somos pela 
interpretação dos 
sonhos. 
Mestres de si. 
Importar-se consigo 
mesmo e com o outro. 

Arrefecimento dos desejos. 
Autoexame sob a forma de 
autodecifração. 
Movimento de reflexão moral e 
médico-filosófica, conformando 
certo estilo diferente do anterior. 
Importar-se consigo mesmo, 
somente. Afinal todos devem se 
cuidar e poucos se “salvam”. 
O ato sexual, por exemplo, não é 
um mal em si. “A atividade 
sexual se aparenta ao mal por 
sua forma e seus efeitos”. 

Usar nosso desejo sexual 
para alcançar objetivos. 

Objetivos/teleologia. 
Qual tipo de ser 
aspiramos quando nos 
comportamos como 
sujeito teleológico. 

Homens puros ou 
imortais. Livres. 
Mestres de nós 
mesmos, do nosso 
comportamento com a 
cidade.  

Ser racional relacionado a outras 
pessoas que também são mestres 
de si mesmas. 

Ser imortal (telos). Pureza 
da alma. 

Fonte: Foucault, 2006 (2). 



107 

 

O esquema apresenta certa argumentação em favor dos quatro caminhos 

apresentados por Foucault, para a prática do conceito do cuidado de si, sob os aspectos 

analítico e temporal-histórico: como substância ética, como modo de sujeição, como formas 

de ascese e como teleologia. Porém, esses caminhos referem-se aos tipos de práticas de si e 

à datação, presentes em autores estudados por Foucault, em especial Sêneca, Epiteto, 

Plutarco e Marco Aurélio. Acrescente-se a isso a transversalidade do pensamento de 

socrático-platônico e aristotélico e de Gregório de Nissa. Porém, para efeitos deste trabalho, 

focaremos nas sujeições identitárias, ou seja, aquelas formas de chamamento das pessoas a 

reconhecerem suas obrigações em termos de respeito a códigos e atos extremamente 

comedidos. 

Entre os gregos Foucault apresentou certas formas de vida em que a mesma regra 

aceita entre dois seres é operada, política e esteticamente, de modos diferentes. Forma de 

vida pela existência bela, reunida num certo movimento de razão. Ali, o problema residia 

na razão de escolha pessoal político-estética, no autoexame sob a forma de provação. Se 

assim sou tenho que demonstrar minha capacidade de governar a mim mesmo. Na idade de 

ouro da cultura de si, os homens devem ser racionais, membros universais da comunidade 

humana. O problema residia na obrigação de ser fiel aos entendimentos pela obrigação de 

fazer e pelo fato de ser racional. Digamos que há uma embrionamento de um tipo de 

juridicialidade interna da lei religiosa judaico-cristã, cuja estética da existência aparece 

como o comando de si mesmo para poder comandar aos outros em face da fidelidade àquilo 

ou a quem se compromete: à esposa ou ao governo da cidade. No ascetismo cristão, pode-

se dizer que o sentido de lei divina é primordial. As regras de comportamento sexual são 

justificadas pela religião, pela medicina, pela pedagogia. O problema consiste nas 



108 

 

obrigações do tipo legal. A religião se esvanece, mas fica o aspecto jurídico, cujas 

sujeições, após o século XVIII, por exemplo, concorrem entre abordagens médica ou 

científica e uma estrutura jurídica. Foucault, portanto, em meio a sua hermenêutica da 

suspeição e cético a si mesmo, aos seus próprios pensamentos e ações, considera a ética do 

cuidado de si como uma prática de liberdade, mas ao mesmo tempo, como prática que 

busca desenvolver estratégias globalizantes entre saber, poder e sujeição. 

3.3. O obscurecimento da noção de cuidado de si e as sujeições identitárias 

Mas, a despeito da intensa aplicação da noção do cuidado de si no período estudado 

por Foucault até a idade de ouro entre os séculos I e II d.C., houve certo obscurecimento, 

sob o pano de fundo do debate em relação à escolha político-estética e ao modo de sujeição 

identitária experimentado num determinado momento. As práticas de ascese, tomadas como 

estética de existência, sofreram entre os romanos um abandono das interrogações sobre a 

verdade e sobre o poder político, deslocando o foco para as questões da moral. Adotada 

também como confissão e interdições externas, entre greco-romanos até o séc. II d.C., a 

ascese seria retomada com o cristianismo, de modo mais intenso, após o século IV d.C. 

Apesar dessas transformações, sua gênese, de modo geral, sempre constituiu um discurso 

mediado entre concepções de verdade, de política e de conduta individual. 

A verdade seria produzida por estéticas de existências internamente questionadas 

por seus realizadores, não como norma, mas em face do justo, do belo e do bem. Sem 

perder de vista esses princípios, com o passar do tempo, foram se estabelecendo relações 

entre verdades úteis. Mas o tema da ética e do poder político foi sendo abandonado como 

exercício de verdades justas, conforme os estudos produzidos por Foucault sobre a 



109 

 

hermenêutica do sujeito e sua história da sexualidade. Eram tendências preocupantes, na 

medida em que tais metamorfoses, se não forem vistas em forma de problematização das 

liberdades, serão direcionadas a forças que emergem de forma inédita, para além do 

controle e da disciplina. 

Há como que um retorno à questão da missão política conferida ou por vontade 

própria, à tarefa desinteressada, bem como às relações com o conhecimento de si, para a 

percepção do sujeito do cuidado de si e seus deslocamentos cronológicos e ético-estéticos. 

Estes têm sido elementos fundamentais para a permanente reconstrução das práticas de 

transformação do “eu” desde a Grécia antiga. Como pistas iniciais, Foucault parte da noção 

do cuidado de si, revelador de como o sujeito passa de uma moral cuja base fora a “busca 

por uma ética pessoal”, para uma moral com base na “obediência a um sistema de regras” 

(MOTTA, 2006, p. LII). 

A partir do conceito do cuidado de si, Foucault procura mostrar as técnicas, os 

procedimentos e as finalidades históricas segundo as quais, em uma relação consigo, um 

sujeito ético se constitui. “Portanto, as lutas de hoje não se processam somente contra as 

dominações políticas, contra as explorações econômicas, mas, também e mais importante, 

contra sujeições identitárias”. (FOUCAULT, 2006 (4), pp. 11-15).  Essas sujeições 

identitárias denotam “procedimentos que, sem dúvida, existem em toda civilização, 

propostos ou prescritos aos indivíduos para fixar sua identidade, mantê-la ou transformá-la 

em função de determinados fins, e isto graças a relações de domínio de si sobre si ou de 

conhecimento de si por si” (ibid., p. 16). 

 De forma geral, Foucault propõe uma história dos modos de subjetivação, mediante 



110 

 

o reconhecimento de certas formas de moralidade, evoluindo entre gregos e romanos. Nas 

sociedades cristãs após o século IV d.C. e, sobretudo após o século XVII na Europa 

ocidental, essas formas tomam dimensões legais e suporte institucional, mediante atos de 

austeridade praticados de modo coercitivo e com validade mais geral. Refere-se a um 

mundo entre “sujeições identitárias”, conformando-se como saber-poder em relações 

produtoras de técnicas de existência e práticas de si, de modo a acentuar o individualismo 

por meio de formas privadas na constituição ética de sujeitos. De modo geral, essa 

referência aparece como uma crítica ao sentido empírico das práticas cotidianas contido nas 

abordagens representativas e interpretativas do domínio da organização das atividades 

humanas capturado em certa cultura da normalização do indivíduo por meios 

racionalizadores. Foucault transita, portanto, numa maneira como o poder usa a ilusão do 

sentido para se favorecer e, portanto, o interesse pelos efeitos sociais do saber, do poder e 

das sujeições. 

3.4. A coragem da verdade e a possibilidade de liberdade 

Analisando a importância do desenvolvimento da noção de parrhesia, no que diz 

respeito ao falar franco, Foucault (2006 (2), p. 440) destaca: 

A parrhesia é, no fundo, o que corresponde, do lado do mestre, à 
obrigação do silêncio do lado do discípulo. Assim como o discípulo 
deve calar-se para operar a subjetivação do seu discurso, o mestre, 
por sua vez, deve manter um discurso que obedece ao princípio da 
parrhesia, desde que pretenda que o que ele diz de verdadeiro torne-
se enfim, ao termo de sua ação e direção, o discurso verdadeiro 
subjetivado do discípulo. Etimologicamente, parrhesia é o fato de 
tudo dizer (franqueza, abertura de coração, abertura de palavra, 
abertura de linguagem, liberdade de palavra). Os latinos traduzem 
geralmente parrhesia por libertas. 

Para Foucault, a parrhesia tem significação técnica muito precisa no que concerne 



111 

 

ao papel da linguagem e da palavra na ascese espiritual dos filósofos, cintando como 

exemplos os diálogos de Epicteto, escritos por Arrianus sob a forma de hypomnemata 

(escutar, tomar notas de coisas ditas). A palavra escutada será transformada depois, 

buscando constituir uma paraskeue (um equipamento) capaz de usar tudo aquilo quando a 

ocasião se apresentar (ibid., p. 441). O que constitui a parrhesia, a libertas são as regras da 

formulação do discurso de verdade, vistas do lado do mestre. Segundo a “noção de cultura” 

existente nos séculos I e II, em particular, ao falar do problema da escuta e da relação entre 

mestre e discípulo, observa Foucault que há sempre a necessidade de um guia 

(denominado, de preferência, kethegetes). Destaca também o princípio da amizade e do 

falar franco entre diretor e dirigido, conforme as análise do peri parrhesias, de Filodemo. 

Foucault considera também o texto de Galeno “Tratado da cura das paixões”. 

Diferentemente do que encontrou no texto de Filodemo, em Galeno não há uma parrhesia, 

mas sim elementos indicativos do que deve ser o falar franco. Os elementos são os 

seguintes: a) necessidade do diretor; b) o diretor não é um técnico da alma, mas deve ter 

qualidades morais (exercício do falar franco, homem já idoso, desconhecido); c) no texto de 

Sêneca a Lucílio (cartas 40, 38, 29, 75), há indicações sobre a libertas. Diferentemente do 

que foi encontrado em Filodemo, a libertas não é uma técnica, nem uma arte (ibid., p. 484). 

A relação entre quem dirige e quem é dirigido deve ser verdadeira. Sêneca é 

contrário aos oradores populares (cínico-estoicos) por representarem certo movimento de 

predicação popular e direção coletiva. A eloquência popular não tem relação com a 

verdade, pois apenas quer comover a multidão, surpreendendo os ouvintes sem julgamento. 

Sêneca destaca os direitos e a riqueza específicos do que pode e deve ser uma relação 



112 

 

individual de homem cultivado a homem cultivado (ibid., p. 485). 

Foucault cita Sêneca na carta 75, na qual enfatiza a importância do pensamento: 

“Gostaria de deixar-te meus pensamentos mais que traduzi-los pela linguagem. Dizer o que 

se pensa, pensar o que se diz; fazer com que a linguagem esteja de acordo com a conduta”. 

(ibid., p. 487). Portanto, o sentido de pilotagem, medicina e governo vai ganhando vigor e 

direcionando-se a uma inteligência estocástica. Mas, segundo Foucault, a despeito dessas 

sujeições identitárias, cuja ética volta-se para um individualismo exacerbado, o princípio do 

cuidado de si, por suas características de relação com o saber e o poder, possui 

potencialidade para produzir contrastes ao “corpo disciplinado”, por exemplo, podendo ser 

considerado também como uma forma de resistência59. 

O poder nos remete a uma micropolítica de afetos, estabilizada em mecanismos de 

desterritorialização por múltiplas integrações concatenadas, alinhadas, homogeneizadas, 

convergentes e divergentes. Essa micropolítica é criada em instituições, tais como o Estado, 

a família, a religião, a economia, a arte, a moral etc. São formas instituintes-instituidas 

compreendidas como práticas ou mecanismos operatórios que não explicam o poder, pois 

elas mesmas integram relações de força entre si e com outras, alterando-se conforme os 

diversos estratos. São constituídas de dois pólos entre “aparelhos” e “regras” organizadas 

                                                           
59 Apontamentos surgidos de debates em sala de aula, do curso de Mestrado de Filosofia da UFPB, 
especificamente, na disciplina ministrada pelo prof. Paulo de Tarso, intitulada “Tópicos especiais em 
filosofia IV”. 



113 

 

nas relações “poder-governo”, bem como nas relações “moleculares” ou micropolíticas, em 

torno de uma instância “molar” 60 (DELEUZE, 2005, pp. 83-84). 

Foucault nos instiga a compreender, de forma sistemática, a maneira pela qual o 

indivíduo pode se constituir enquanto sujeito moral de suas práticas. Para tanto, deve 

esforçar-se para constituir-se de passagens do tempo, em seus modos singulares de poder, 

enfrentar-se e ultrapassar-se, exercendo resistência, em acontecimentos ou eventos 

revolucionários. Suas subjetivações devem ser exercidas em busca de uma ética 

comunitária e não por obediência cega a regras ou controles pastorais nem pela busca 

daquela ética pessoal heroica. Nesse sentido, deve compreender o sentido de pahresia. 

A coragem da verdade se revela, não pela busca de assimilar o que convém 

conhecer, mas pela curiosidade que permite desprender-se de si mesmo. A curiosidade está 

envolta em uma prática crítica de si mesma. Para além de códigos e condutas morais como 

comportamento efetivo da pessoa e a relação consigo mesmo, ela deve basear-se numa 

genealogia do sujeito de ações éticas. Foucault refere-se a um amplo e potente 

equipamento, em forma de prática discursiva, capaz de abrir muitos caminhos para aqueles 

que não buscam a salvação em si, mas querem viver a vida entre a filosofia, a arte e a 

ciência. Para isso, é fundamental apreendermos, mais ainda, os discursos sobre a coragem 

da verdade e a possibilidade de liberdade. Na base do pensamento em Foucault, para além 

das ideias e representações, encontra-se a problematização sobre “como um saber pode se 

constituir”. O pensamento, enquanto tem relação com a verdade, pode ter também uma 

                                                           
60 Para Deleuze, essa instância molar é o soberano ou a lei, no Estado; o pai, na família; o dinheiro e seu 
uso, no mercado; Deus, na religião; o sexo, na relação sexual. Já o elemento molecular refere-se ao jogo 
ínfimo, mas capaz de efeito de transformação molar.  



114 

 

história? Para responder tal interrogação, Foucault focaliza seu olhar precisamente para o 

nascimento de uma moral que é uma reflexão sobre a sexualidade, sobre o desejo, o prazer 

(FOUCAULT, 2006 (9), p.241). 

A verdade, no mundo ocidental, assume a forma de sujeição, de objetivação,  para 

ficarmos na delimitação do estudo foucaultiano ora empreendido e nas limitações que 

cabem no momento, por meio de uma tekhne na vida. Porém, Foucault insiste em atribuir 

importância à noção de problematização, diferentemente da noção de representação de um 

objeto preexistente ou da criação, pelo discurso, de um objeto que não existe. “É o conjunto 

das práticas discursivas ou não discursivas que faz alguma coisa entrar no jogo do 

verdadeiro e do falso e o constitui como objeto para o pensamento, sob a forma da reflexão 

moral, do conhecimento científico, da análise política etc. Pode-se, por exemplo, 

problematizar a saúde e o uso das práticas profissionais e médicas em especial (ibid., 242). 

Ao estudar o problema de “como governar a si mesmo”, Foucault demonstra 

preocupação quanto ao aspecto de se poder ser capaz de governar o outro e a si. Preocupa-

se também com o fato de serem enfrentadas em sujeições identitárias capazes de ampliar os 

espaços de liberdade por meio de relações autênticas e na medida do falar franco e agir, 

comedindo-se no pensar franco. Esse conflito pode levar o indivíduo a fechar-se em copas, 

num mundo de verdades ideais e representacionais, ou mesmo, num mundo de jogo 

unilateral pela força física e ou na covardia da presunção. 

Mas é justamente aí onde reside o questionamento empreendido neste trabalho, com 

base no corpus foucaultiano estudado sobre o conceito do cuidado de si, O cuidado de si é 

acionado como demonstrativo de subversão na medida em que se estabelece técnicas 



115 

 

capazes de representação e simplificação da vida e capazes de governo de si e dos outros, 

capazes de ciência. Ou então, devemos radicalizar, adotando uma hermenêutica da suspeita 

do si e dirigir-se a subjetivações transversais aos meios ambientes abertos, aos grandes 

agenciamentos sociais e institucionais e, simetricamente, no seio das paisagens e dos 

fantasmas que habitam as mais íntimas esferas do indivíduo. Por meio dessa hermenêutica, 

busca-se operar no presente posição de decifração das práticas sociais numa inteligibilidade 

radicalmente diferente daquela em que aos atores cabe a ,percepção do sentido implícito 

das práticas cotidianas, ou seja, decifrando os perigos e as necessidades das práticas 

interpretativas e formulando a questão política de enfrentamento e subversão das sujeições 

identitárias e não só do reconhecimento das formas de dominação e interesses econômicos 

dominantes. 

No rastro de Guattari, Foucault talvez concordasse com essa afirmativa: “A 

reconquista de um grau de autonomia criativa num campo particular invoca outras 

reconquistas em outros campos. Assim, toda uma catálise da retomada de confiança da 

humanidade em si mesma está para ser forjada passo a passo e, às vezes, a partir dos meios 

os mais minúsculos. Tal como esse ensaio que quereria, por pouco que fosse, tolher a falta 

de graça e a passividade ambiente” (GUATTARRI, 2004, pp. 54-55). 

Ao relacionar os fenômenos analisados à ação política, Foucault revela-se um 

pensador que busca valorizar as minorias por diversas formas de liberdade. Para Foucault, 

somos todos seres que vivemos, pensamos e agimos ao mesmo tempo. “A maneira como as 

pessoas agem e reagem está ligada a uma maneira de pensar, e essa maneira de pensar está, 

naturalmente, ligada à tradição” (FOUCAULT, 2006 (10), p. 299). 



116 

 

O fenômeno do cuidado de si, a exemplo dos demais fenômenos estudados por 

Foucault, é muito complexo. Por esse motivo, em uma lenta hermenêutica do si, as pessoas 

passaram a reagir diferentemente em relação às noções de alma, corpo e sexualidade. 

Tomavam por base estratégias de saber, poder e subjetividade de si, consubstanciadas nas 

provas, exercícios e outras práticas em relação às sujeições identitárias, assumidas ou não, e 

suas lutas para a conquista de novas formas de viver, num sistema de liberdade e controle 

em comunidade. 

As ideias de modelo de humanidade formada através dessas diferentes práticas (por 

exemplo, médicas, educativas, penitenciárias), segundo Foucault, atualmente, foram 

tornadas normativas quase que universais. Mas de qual humanismo se está falando? Será 

que teremos que definir um modelo tal como aqueles já muito decantados na história de 

marxistas, liberais, nazistas, cristãos etc, em busca dos direitos da pessoa e da liberdade? 

Devemos estar inscritos dentro de certas fronteiras? O humanismo é válido para qualquer 

tipo de liberdade? A esse respeito, Foucault (ibid., p. 300) dispara: “Penso que nosso futuro 

comporta mais segredos, liberdades possíveis e invenções do que o humanismo nos permite 

imaginar, na representação dogmática que fazem dele os diferentes componentes do 

espectro político: a esquerda, o centro e a direita”. 

Portanto, ficamos com a sensação de uma infindável busca. A busca sobre que 

relações devemos manter com a verdade através do saber científico. Dentro dessa busca, 

podemos perguntar: Quais são as nossas relações como esses jogos de verdade tão 

importantes na civilização, nos quais somos simultaneamente sujeitos e objetos? Que 

relações devemos manter com os outros, através dessas estranhas estratégias e relações de 



117 

 

poder? Quais são as relações entre verdade, poder e o próprio indivíduo? 

Neste sentido interpreto a lenta formação de uma hermenêutica do si, proposta por 

Foucault, na medida em que o sujeito de práticas vai se problematizando, em função de um 

passado acumulado do lado de dentro e de um porvir pensado, este se experimentado no 

presente da relação com o outro. É o presente que interessa pela história que vamos 

construindo a cada momento. Nela nos expomos não em nossa identidade, pois Foucault 

não quer que digamos quem somos, mas, em nossa ação que dissipa o lado de dentro em 

proveito daquilo que estamos por fazer.  

  



118 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Ao assumir-se as significações e as instituições sociais na forma da humanidade e 

realizadas em jogos sociais e históricos, pode-se perguntar quais as forças que impulsionam 

a existência humana a partir do pensamento foucaultiano e de que forma um saber pode ser 

constituído. Buscando responder a estes questionamentos, conforme foi visto neste 

trabalho, Foucault toma por base a filosofia antiga em que o homem exercia as seguintes 

práticas: 

a) Procurava conhecer e distinguir a realidade a partir da perspectiva abstrata e 

racional; 

b) Estabelecia relações de saber-poder no governo de si e do outro, bem como nas 

relações de si para consigo, compondo uma cadeia, uma trama, capaz de articular as 

questões da política e da ética; 

c) Desenvolvia três esquemas ou modelos na busca da verdade do sujeito, 

associados ao conhecimento de si, à arte de viver no dia-a-dia e à conversão a si no modelo 

ascético-monástico. 

Nessa perspectiva, o estudo de Foucault torna-se muito preciso ao buscar 

estabelecer a conformação do saber e do poder em nosso meio, numa relação com a 

verdade e em constituição de singularidade histórica. Aborda a história de uma moral por 

meio da reflexão sobre a sexualidade, o desejo e o prazer. Conforme demonstra, os gregos 

desenvolveram o sentido de virtude como uma forma que se expressa por meio de regras ou 



119 

 

princípios racionais, ou seja, como códigos. Essas bases foram desenvolvidas numa 

dimensão epistemológica, como alma do conhecimento (logos). Nesse método, a virtude 

pressupõe a presença da reta razão ou sabedoria nos assuntos práticos. 

Mas, creio que ao mesmo tempo, desenvolveu ou tornou embrionário uma forma de 

poder tão poderosa que chegou em nosso tempo a aprisionar o sujeito sob sujeições 

aparentemente externas aos seus atos, encapsuladas sob a forma de racionalidades 

“fetichizantes” e cuja prestação de contas de seus atos será realizada noutra vida por conta 

de um Deus universal, ao menos no mundo ocidental cristão, expresso por uma forma de 

salvação da alma e na medida do perdão das faltas. Mas Foucault apontou outras formas de 

liberdade sempre existente na natureza humana. 

Entre os gregos, a alma empresta qualidade à razão humana, tendo em vista ser o 

homem racional e virtuoso, como ser em busca da verdade pelo conhecimento. Sócrates 

tinha grande interesse pela compreensão da natureza do homem de sua época, tanto na 

relação consigo mesmo, como na relação com os outros e com o mundo. Na ética do 

homem grego, à época de Platão e de Aristóteles, a preocupação central era com a conduta 

moral, sua relação consigo mesmo e com os outros. Essa preocupação projetava-se para 

além dos problemas religiosos, como vida após a morte, quem eram os deuses, e quais as 

intervenções dos deuses na vida. 

Os gregos e romanos, em confluência com aspectos da cultura helênica, 

desenvolveram uma estética de existência, na procura de uma ética tolerante, apesar de 

aceitar e compreender-se numa situação de escravidão. A maioria desses temas, embora 

com algumas diferenças, está presente na austeridade cristã, mas de outro modo. O 



120 

 

problema não residia mais na aceitação ou não de regras de autoridade que, de modo geral, 

deviam ser seguidas entre gregos e romanos mediante a utilização de técnicas de si  como 

forma de existência. 

O foco da questão entre gregos e romanos estava na opção pela leitura e pela escrita, 

pela alimentação, e pelo ato sexual, de modo que a experiência ética implicou numa 

conexão muito forte entre prazer e desejo. Tratava-se da “arte de viver” (techne tou biou), 

cuja questão central era sobre qual técnica utilizar para viver da melhor maneira possível na 

cidade. Entre os cristãos, passou a significar renunciar a si mesmo em sujeições identitárias 

abstratas e externas. 

Neste estudo sobre o conceito do cuidado de si na obra de Foucault, percebe-se que 

Sócrates defendia a posição de que as pessoas deviam se ocupar menos com suas riquezas, 

bens, propriedades e se dedicar mais a si mesmas, pois só assim poderiam ter acesso à 

verdade. Não qualquer verdade, mas aquela capaz de transformá-las em seu próprio destino 

de ser em uma prática de autoconhecimento. O indivíduo devia conhecer a si mesmo para 

saber como modificar sua relação consigo mesmo e com os outros, numa busca incessante 

pela verdade. 

Mas a busca de acesso à verdade ente gregos e romanos não era puramente 

intelectual. Mais do que isso, exigia uma ascese, ou seja, um trabalho de si para consigo, 

em que o indivíduo era o próprio responsável por um longo labor de transformação 

progressiva para efetivamente ter acesso à verdade. A ascese exigia renúncia a certas 

coisas, meditação, bem como prática dialógica e exercícios capazes de alcançar a 

transcendência do próprio ser. Essa transformação seria produto da prática, acompanhada 



121 

 

de reflexão contínua sobre as atitudes realizadas e sobre o que poderia ser diferente em 

vista ao belo e à excelência, na busca de uma pessoa melhor. A vida devia ser vivida como 

uma obra de arte em que cada um ia se aperfeiçoando em sua existência. 

A razão humana, no mundo grego estudado neste trabalho, essencialmente a partir 

de Foucault, despertou-me para a questão filosófica de “como ter acesso à verdade”, 

apresentando uma solução voltada para o conhecimento, no mundo grego e romano, 

segundo o período estudado por ele. Este cconhecimento avançando progressivamente 

técnica de passagem alcançando de certa forma uma arte de ensinar uma normativa, em 

forma de conhecimento como reta razão, numa consciência de necessidade de 

esclarecimento e correção. Este conhecimento no Alcibíades não podia ser passível de 

objeto de ensinamento, visto que, como fruto da cultura do esclarecimento, alguém jamais 

pode ser dissuadido por força da argumentação, mas sim reconhecer, tal qual a lembrança 

de algo conhecido. Sua progressão, entre romanos ganha sentido de correção a 

conformidades explicitadas. 

Portanto, nesse deslocamento do conhecimento como cuidado de si não era preciso 

haver alguém para “ensinar”, apesar da importância do mestre. A pessoa ia se dando conta 

de cada passo, positivo ou negativo, demonstrando uma espécie de representação do 

conhecimento de si e produzindo uma espécie de arte mimética, conforme o meio 

bioexistente. Mas essa arte mimética, por ser adaptável, ia se mesclando com novas formas 

de existência adotadas ao longo do tempo. Num certo refinamento contínuo, passou então a 

significar a própria arte de existência para toda a vida em meio a formas de saber-poder e 

subjetividades consentidas nas formas de sujeição pela lei e pelos costumes parciais. Os 



122 

 

séculos I e II de nossa era, estudado por Foucault, apresenta-se como um período 

efervescente na cultura de si e do conhecimento de si ao mesmo tempo em que ganha força 

uma forma de poder diferente em meio a formas de resistência modificadas, numa ascese 

cristã em formas de poder pastoral, o que não será objeto de aprofundamento neste 

trabalho. 

A ascese cristã introduziu a noção de salvação após a morte, produzindo um 

desequilíbrio perturbador na temática do cuidado de si. Embora a salvação buscada fosse 

realmente o cuidado de si, o indivíduo passa a operar renunciando a si, como movimento de 

desejo de morte. Esse elemento perturbador que entrou no conceito de cuidado de si residia 

no fato de poder o indivíduo ser capaz de formação política para governar, ao mesmo 

tempo em que podia ser aprisionante em si mesmo ou aprisionar-se aos sistemas ou 

territórios de outrem. Foucault dá a entender que o cuidado de si é ético em si mesmo, mas 

implica relações complexas com os outros. 

No estudo feito em Foucault, cuidar de si e cuidar do outro são práticas que podem 

ser exercidas em meio a ethos de liberdade, esta era a tônica entre gregos e romanos. 

Porém, ao mesmo tempo, o indivíduo deve saber conduzir as relações entre outras pessoas. 

Assim, o cuidado de si permite que o indivíduo possa ocupar o lugar conveniente para o 

exercício de organização ou relações de amizade, de matrimônio etc. 

A nosso ver, o que está em jogo com a noção de cuidado de si, trazida por Foucault, 

é o problema da objetividade como “forma de reflexividade” no mundo ocidental. Nesse 

sentido, Foucault admite que o pensamento do indivíduo sobre si próprio constitua um 

domínio sucessivo da prática e do exercício da filosofia ocidental ou da vida como 



123 

 

filosofia. São exercícios de memória, de meditação e de método, capazes de mobilizar a 

ação. Foucault discute a forma de objetividade própria do pensamento ocidental, desde os 

gregos, a partir de “um mundo como correlato de uma tekhne”. No estudo da ética, é o 

exercício prático que leva à efetiva realização da virtude, à plenitude da vida moral, à 

liberdade como um modo de austeridade. Esse exercício é capaz de obter ampla 

generalização, fundado no conhecimento de si, conformando-se cotidianamente entre 

pessoas, em compromissos consigo mesmas, na condução de formas de humanidade em 

vida e na medida da preservação da memória garantidora de ações no presente. 

O modo como o homem ocidental concebe a liberdade é um tema de extrema 

importância. No pensamento de Foucault, a liberdade se constituiria numa ética: a da 

liberdade para além da liberação como um fim, e para além do acúmulo de coisas que cada 

um individualmente adquire na vida. Entre os gregos, o cuidado de si tinha, eticamente, 

prioridade, pois o poder sobre si é que iria regular o poder sobre os outros. Porém, segundo 

enfatiza Foucault, só há relações de poder em situação de liberdade, em que cada um 

procura dirigir sua conduta em relação ao outro, em sua mobilidade e reversibilidade. 

Portanto, o que está em jogo são as subjetivações do homem no mundo e, por isso, há 

possibilidade de resistência na medida da compreensão e do cuidado em evitar as formas 

narcísicas reverberadas no espelho do conhecimento, pela intolerância, o preconceito etc. 

Conforme entendimento em Foucault, os estados de dominação, oriundos das 

relações de saber-poder, são problematizados em suas formas de resistência. Onde há poder 

há espaço de liberdade pela resistência. Então qual o limite entre a negociação e o conflito 

na constituição do sujeito ético? Que tipo de resistências é operado em face de estruturas de 



124 

 

verdade sem espaço para dúvidas e saber alcançável pelo pensamento? De que forma, no 

campo da obrigação de verdade, são produzidos os jogos de verdade? Para Foucault, o 

problema é estabelecer regras de direito, técnicas de gestão e também a moral, o ethos, na 

prática de si. Tais elementos permitirão, nesses jogos de poder, jogar com o mínimo 

possível de dominação. 

O panorama geral sobre a noção de cuidado de si, seu significado, seu conjunto de 

práticas, e em termos de problematização sobre as relações entre sujeito e verdade, suas 

influências, produção de desejo e efeitos de liberdade, numa perspectiva foucaultiana da 

crítica de si mesmo, é apresentada neste trabalho de modo esquemático e em primeira 

aproximação. Sob o ponto de vista do conhecimento de si pode-se dizer que tal princípio 

torna-se a regra de ouro, digamos assim, do cuidado de si na medida do próprio significado 

de sabedoria estabelecer-se filosoficamente, e ao mesmo tempo, em face da metáfora do 

espelho, o conhecimento de si mesmo pode significar permanecer prisioneiro da própria 

imagem. Tal panorama incide sobre novos indicativos de problematização e novos formatos 

investigativos, sobre formas de resistência às sujeições identitárias e seus modos de 

organização e de dominação, expressas em perspectivas constantes de encontros de 

liberdade dispostos em jogos de verdade e poder. 

Por fim, convém enfatizar que o tema estudado nesta dissertação, por sua 

complexidade e magnitude, deve ser abordado em outros trabalhos, de modo a ser 

aprofundado, cada vez mais, esse vasto campo.  



125 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

BARAQUIN, Noëlla. Dicionário universitário dos filósofos. 1 ed., São Paulo: Martins 

Fontes, 2007. 

DELEUZE, Gilles. Conversações. 5 ed., São Paulo: Editora 34, 2006. 

___________________. Foucault. 5 ed., São Paulo: Editora Brasiliense, 2005. 

DREYFUS, Hubert L. Michael Foucault, uma trajetória filosófica: Para além do 

estruturalismo e da hermenêutica. 1 ed., Rio de Janeiro: Forense Universitária, 1995. 

ERIBON, Didier. Michel Foucault, 1926-1984. São Paulo: Companhia das Letras, 1990. 

FOUCAULT, Michel. A filosofia analítica da política. In: MOTTA, M. B. (org.). Ética, 

sexualidade, política. 2 ed., Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2006. 

_____________________. O retorno da moral. In: MOTTA, M. B. (org.). Ética, 

sexualidade, política. 2 ed., Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2006 (1). 

_____________________. O uso dos prazeres e as técnicas de si. In: MOTTA, M. B. 

(org.). Ética, sexualidade, política. 2 ed., Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2006 (2). 

_____________________. Resumo do curso. In EVALD, F. et al. (org.). A hermenêutica 

do sujeito. 2 ed., São Paulo: Martins Fontes, 2006 (3). 

______________________. Aula de 6 de janeiro de 1982, primeira e segunda horas. In: 

EVALD, F. et al. (org.). A hermenêutica do sujeito. 2 ed., São Paulo: Martins Fontes,  

2006 (4). 



126 

 

______________________. Aula de 13 de janeiro de 1982, primeira hora. In: EVALD, F. 

et al. (org.). A hermenêutica do sujeito. 2 ed., São Paulo: Martins Fontes, 2006 (5). 

______________________. Aula de 13 de janeiro de 1982, segunda hora. In: EVALD, F. 

et al. (org.). A hermenêutica do sujeito. 2 ed., São Paulo: Martins Fontes, 2006 (6). 

______________________. Aula de 20 de janeiro de 1982, primeira hora. In: EVALD, F. 

et al. (org.). A hermenêutica do sujeito. 2 ed., São Paulo: Martins Fontes, 2006 (7). 

______________________. Omnes et singulatim: uma crítica da razão política. In: 

MOTTA, M. B. (org.). Estratégia, poder-saber. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 

2006 (8). 

______________________. O cuidado com a verdade. In: MOTTA, M. B. (org.). Ética, 

sexualidade, política. 2 ed., Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2006 (9). 

______________________. Verdade, poder e si mesmo. In: MOTTA, M. B. (org.). Ética, 

sexualidade, política. 2 ed., Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2006 (10). 

_______________________. Ética do cuidado de si como prática de liberdade. In: 

MOTTA, M. B. (org.). Ética, sexualidade, política. 2 ed., Rio de Janeiro: Forense 

Universitária, 2006 (10). 

_______________________. Vigiar e punir. 4 ed., Petrópolis: Vozes, 1986.  

_______________________. História da sexualidade 3: o cuidado de si. 5 ed., Rio de 

Janeiro: Edições Graal, 1985. 



127 

 

_______________________. Microfísica do poder. In: MACHADO, Roberto (org). Rio 

de Janeiro: Edições Graal, 1978. 

GROS, Frédéric. Situação do Curso. In: EWALD, F. et al. A hermenêutica do sujeito. 2 

ed., São Paulo: Martins Fontes, 2006. 

GUATTARI, Félix. As três ecologias. 11 ed., Campinas: Papirus editora, 1990. 

OUELLET, Chrystian. Une interpretation du theme foucaldien du souci de soi. 

Dissertação de mestrado apresentada na Université Du Québec à Montréal. Disponível em: 

http://pt.scribd.com/doc/ SDU-522 -Rév.01-2006. 2009.  

RAJCHMAN, John. Foucault: a liberdade da filosofia. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1987. 

VEYNE, Paul. O último Foucault e sua moral.  Disponível em: 

http://www.unb.br/fe/tef/filoesco/foucault/. Acesso em 17 nov. 2008. 

_________________. Foucault revoluciona a história. Brasília: Editora da UNB, 1982. 

SÓ BIOGRAFIAS. Disponível em http://www.dec.ufcg.edu.br/biografias/ 

index.html?submit =Home+Page/ Acesso em abr. 2011. 

CLÁSSICOS EDIPRO. Fedon (ou da alma). In, Diálogos III: (Socráticos): Fedro (ou o 

belo); Eutifron (ou da religiosidade); Apologia de Sócrates; Criton (ou do dever); 

Fedon (ou da alma) / Platão. Bauru: Edipro, 2008. 


