UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAIBA
CENTRO DE CIENCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES
PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM FILOSOFIA

MURILO CUNHA WANZELER

O CUIDADO DE SI EM MICHEL FOUCAULT

JOAO PESSOA/PB - ABRIL DE 2011




UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAIBA
CENTRO DE CIENCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES
PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM FILOSOFIA

Murilo Cunha Wanzeler

O CUIDADO DE SI EM MICHEL FOUCAULT

Dissertacdo apresentada ao Programa de Pés-Graduacdo
em Filosofia da Universidade Federal da Paraiba como
parte dos requisitos para a obtencdo do titulo de Mestre
em Filosofia.

Linha de pesquisa: Histéria da Filosofia Contemporanea.

Orientador: Prof. Dr. Paulo Tarso Cabral Medeiros



W251c Wanzeler, Murilo Cunha.
O cuidado de si em Michel Foucault / Murilo Cunha Wanzeler. - -
Jodo Pessoa: [s.n.], 2011.
127f.
Orientador: Paulo Tarso Cabral Medeiros.
Dissertagdo (Mestrado) — UFPB/CCHLA.

1. Filosofia. 2. Filosofia Francesa Contemporénea. 3. Etica. 4.
Subjetividade e verdade. 5. Foucault, Michel.

UFPB/BC CDU: 1(043).




UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAIBA
CENTRO DE CIENCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES
PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM FILOSOFIA

A DA REIINIAO DA SESSAN PITRIICA DA DEFESA DE DISSERTACAO
AL 228 ADUNIAY DA SDOSSAY ruUDLaLA DA DJDDISA D5 DISSIN I ALAU
DADA ADRTONOAAN My AR ATT ME MEQTRE EM LTIT NQNETA NN CANNDINATO
FARA UDIENUAY DU URAaU DD MEPOSIRE DVl Dl Joulin DUV CAINDIIUALY
MURILO CUNHA WANZE

oy
=
o
ot
cl
o
=
3=
=
o

a

do mestrando Murilo Cunha Wanzeler, candidato ao grau de Mestre de Filosofia.
banca foi constituida pelos professores: Dr. Paulo de Tarso C. Medeiros
(Presidente/UFPB), Dra. Marcela Zamboni (membro/UFPB) e Dr. Marcelo Pelizzoli
(membro/UFPE). Dando inicio 2 sessio o Professor Dr. Paulo de Tarso C. Medeiros, na

;
nalidade de nrecidente da hanca pvaminnﬂnrﬂ fez a anregentacio dos demais m
ailgade Qe presigente ga danca examinadora, Iz a apresent a

g n, TOS
qu H g, Xamiry s A ACAl

A o st P mnlacren an mactranda Aarila Tanhkha Wanzalar nara m e

c, CllL bcgulud, dehuu a Pﬂldvld au 11ICSLALIUY IVIULLIU ullila vy allouvdvel, paia DO

T B7aY TITY AT ™ QT WAL

oraimenie a exposicio de sua dissertagio infitulada: “0O CUIDADO DE SI EM
MICHEL FOUCAULT”. Apés a exposi¢do do candidato, o mesmo foi sucessivamente
argiiido por cada um dos membros da banca. Terminadas as argiiicoes a banca retirou-se
para deliberar acerca do trabalho apresentado. Anos um breve intervalo, a banca
. Paulo de Tarso C. Medeiros,

wn
s
ey
@
=
"D
o
]
=]
)
D
=

1n ADROWVATIA a
s

2 amou APROVADA a
CUIDADO DE SI EM MICHEL FOUCAULT”, tendo declarado que seu
autor Murilo Cunha Wanzeler, faz jus ao titulo de Mestre em Filosofia, devendo a
Universidade Federal da Paraiba, de acordo com o Regulamento Geral de Pds-
Graduacio pronunciar-se no sentido da expediciio do diploma de Mestre. Nada mais

havendo a tratar, foi encerrada a reunido tendo eun, Francisco da Costa Almeida, lavrado
a mraganta afa Ana card nccinada nar mim o nelag damaic mamhrae Tndn Pecena. (Y7 de
a presente ata que serd assinada por mim e pelos demais membros. Jodc Pessoa, (07 de
Si_21 1_ N"AN11
daUIll AC £LUll.
4 =
/A /// .-
LA
Franciscoffa Costa Almeida
Seéretério/PPGF
- - = B W
P Lo s pus 0 $0R 4a o%
= O o O < R
Prof. Dr. Paulo de Tarso C. Medeiros
Presidente/UFPB A PARAIBA- Y-
LenoinbDE r'-U";N“'U ,‘umseﬁ\ﬂe:"
" INWVERSE " ancias Humanas: =y o cofia
)/ B Cenlio 8° ¥ pos-Graduasd =o
_ A amas de cog - Paraibd
s I r\]L “11?,’.%:"‘:/%..‘::4_ \ Pl?g(’\d e |- J030 PBSQG:J_ ~ 7ANE
rroid. b vidIQCld £dINDOIL \ W Lditipue 81\ R
Membro/URPB N\ Tel/Fan: (00021
Membro/ t\l" 2. \
\ N — N VN
4 ! o\ \ oA N WA
RN AN R R YA AN AN
A \ r:lF Wﬂr 1n 9\77111? =N
 Brgf. DriMarcelo Pelizzoh
WA il M TEDR
IVICINIDIO/ UL 1S



Aos meus pais, pela bravura e espelho
de dignidade vivida, e, em seus nomes,
as minhas irmds e irmdos e a minha
familia  ampliada  pelos  amores
existentes, em  especial  mulher-

companheira, filha e filhos.



AGRADECIMENTOS

Ao meu orientador, Paulo de Tarso, pela distingdo, competéncias e apoio nas horas certas.

A Roseana Meira, Barbara Meira Oliveira e Vitor Meira Wanzeler, pelo amor, companheirismo e
tolerancia carinhosa nos momentos de aspereza.

Ao meu primeiro filho Felipe Costa Wanzeler, pelo amor e compreensido, mesmo em momentos geo
distantes, que nao impediram um afeto compartilhado.

Aos meus amigos e amigas, pela forga e pelos incentivos para a conclusdo deste trabalho.

A todos os meus docentes-mestres de saber que competentemente me transmitiram seus
conhecimentos e formas éticas na docéncia.



RESUMO

Este trabalho tem por objetivo apresentar um olhar sobre 0 modo como Michael Foucault
alcangca o conceito de cuidado de si num retorno aos gregos. O tema foi estudado por
Foucault como um “principio positivo matricial” relativo a moral rigorosa durante o
periodo compreendido entre os séculos V a.C. e V d.C. Esse preceito viria a sofrer
transformacdes profundas. Estas, no entanto ocorreram, em menor intensidade no campo
dos principios e mais fortemente no refinamento dos exercicios de existéncia, porém
mediante certo obscurecimento. Neste trabalho, serdo abordadas, a definicdo conceitual, as
praticas de existéncia e a trajetéria de uma hermenéutica das sujeicdes, conforme as
descobertas de Foucault. A andlise aqui desenvolvida fundamenta-se nessa discussdo de
Foucault e no que ele considera sobre o obscurecimento do preceito do cuidado de si. Nessa
perspectiva, busca-se empreender um esforco prescritivo para identificar as razdes que o
levaram a considerar o que existe de perturbador no referido preceito. Em seu estudo sobre
o cuidado de si, Foucault nos leva a refletir sobre a histéria do pensamento humano em sua
lenta formacao, que comeca com a antiguidade cléssica da filosofia, numa hermenéutica de

si, discorrendo sobre uma histdria de jogos de subjetividade do verdadeiro e do falso.

Palavras-chave: Etica. Subjetividade e verdade. Cuidado de si.



RESUME

Cet article vise a présenter un apercu de la facon dont Michel Foucault atteint la notion de
souci de soi dans un retour aux Grecs. Le theme a été étudié par Foucault comme un
«principematrice positive" sur la morale stricte au cours de la période entre les siecles avant
J.-C. et V. Ce précepte serait soumis a de profondes transformations. Ceux-ci, cependant, a
un degré moindre par rapport aux principes et plus forte dans le raffinementd'années
d'existence, mais par des faux-fuyants. Dans ce travail, s'adressera a la définition
conceptuelle, les pratiques del'existence et la trajectoire d'une herméneutique de la sujétion,
queles découvertes de Foucault. L'analyse développée ici est basée sur la discussion de
Foucault et de ce qu'il considére commemasque sur le précepte de souci de soi. Dans cette
perspective, prescriptive faire un effort pour identifier les raisons qui l'ont amené a
considérer que troublant dans cette disposition. Dans leur étude sur le souci de soi, Foucault
nous amene a réfléchir sur l'histoire de la pensée humaine dans sa formation lente, qui
commence avec l'ancienne philosophie classique, une herméneutique du soi, parle d'une

histoire des jeux de la vérité et de la subjectivité faux.

Clue mots: Ethique. Subjectivité et vérité. Sousi de soi.



SUMARIO

INTRODUGAO ......coooooeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e 10
CAPITULO I: PENSAMENTOS SOBRE O SI ..........cooooviiviiviieieeeeeeeeeereeeesnnneen: 23
1.1. Contexto do surgimento da no¢do de cuidado de Si .......cccceeevveerieeriieeesieeennen. 23
1.2. O “eu” do ser em formagao em Alcibiades .........ccocceeevieeviirniiieniieeeie e 31
1.3. Da coextensividade a totalidade da eXiSteNCia .........cccueevveeerieeniernieeniieenieens 45
1.4. EiX0 fOrmador € COITELIVO ......eevuiiirieeniiieeiieiiteeite ettt et 50
1.5. Aproximacgao entre atividade médica e filosofica ........cevvveevvvieiiienieiniienen. 55
CAPITULO II: PRATICAS DE ST ......oooovvviiirnrreeienenseeeenssessssssssseessssssssssssssssssns 64
2.1. Momentos socrdtico-platonico, helenistico e ascético-cristao .............o........ 64
2.2. Descrigdes filosdficas e médicas sobre as praticas do cuidado de si ................ 87
CAPITULO III: LENTA FORMACAO DE UMA HERMENEUTICA DO SI ......... 91
3.1. Subjetividade e existéncia pelo regime do exercicio e da meditacdo .............. 91
3.2. Constituicao do sujeito enquanto homem de desejo e sua historia ................ 105
3.3. Obscurecimento da no¢do de cuidado de si e as sujeicOes identitarias .......... 108
3.4. A coragem da verdade e a possibilidade de liberdade ...........cccceevveeneernnnnen. 110

CONSIDERACOES FINAIS .............ooooiiiiiiiiiiieieee e, 118

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS ..o 126



INTRODUCAO

Michel Foucault, com o estudo do principio do cuidado de si, procura contornar seu
arcaboucgo filoséfico no campo dos sistemas de pensamento, a partir da relacdo de
subjetividade estabelecida entre sujeito e verdade. Nessa perspectiva, ancora sua pesquisa
na referéncia da nocdo de epiméleia heautoii existente entre gregos, helénicos e romanos,
estabelecendo um periodo que se estende entre o século V a.C. até o século II da nossa era.
Segundo o préprio Foucault, trata-se de uma escolha um tanto quanto paradoxal, tendo em
vista a pouca importancia conferida a essa nogdo pela “historiografia da filosofia”. E,
porém, pertinente, considerando a questdo do sujeito, originalmente colocada em uma
férmula diferente pelo preceito délfico “conhece-te a ti mesmo”, na conduta de si por si e

em sua relagdo com o outro.

O conhecimento de si na referéncia délfica, segundo Foucault, ndo dizia respeito a
nenhum fundamento da moral nem a qualquer principio de uma relacdo com os deuses. Ao
dirigir-se a Delfos, ao lado de outros preceitos de prudéncia, o individuo precisava
continuamente lembrar-se de que, sendo mortal, deveria conhecer a si mesmo. Portanto,
nao devia “contar demais com sua propria forca nem afrontar-se com as poténcias que sao
as da divindade“. (FOUCAULT, 2006 (4), pp. 4-6). Do ponto de vista da histéria do
pensamento filoséfico, conforme lembra Foucault, coube a Sdcrates estabelecer as bases
para que a no¢do do cuidado de si ganhasse estatuto no ambito do pensamento filoséfico.

Porém, o fez como missdo conferida, mediante tarefa desinteressada e util para a cidade.

A nocdo do cuidado de si era fundamentada no grego pela ideia de epimeleia

heautou. Era considerada uma atitude geral, uma forma de atencdo ou de algumas acdes
10



pelas quais nds, como seres humanos, nos assumimos, nos modificamos, nos purificamos,
nos transformamos e nos transfiguramos. Tratava-se de um conjunto de preceitos e praticas
que funcionavam como exercicios, definindo os destinos na historia da cultura, da filosofia,
da moral e da espiritualidade ocidentais. Para Foucault, exercicio e meditacdo orientavam o
sentido geral da nocdo de epiméleia heautou. Designavam certas praticas, tais como a
memorizacdo do passado, o exame de consciéncia e as representacdes conferidas ao
espirito, para citar alguns exercicios estudados por Foucault referentes ao cuidado de si.
Esse preceito funcionava como um fio condutor, que ia se realizando, no inicio, como

“exercicio filos6fico”, chegando até as praticas ascéticas cristas.

Mas, para Foucault, havia algo de perturbador nesse preceito do cuidado de si. Sua
observacdo diz respeito as investidas permanentes em se colocar essa no¢ao na penumbra
do conhecimento de si. Segundo esclarece, noutros momentos, o preceito do “conhece-te a
ti mesmo” teria sido enquadrado pelo preceito do “cuidado de si”. Fundamenta sua
assertiva, alegando que o conhecimento de si era considerado mais um suporte ao conjunto
muito rico e denso de no¢des, praticas, maneiras de ser e formas de existéncia. Chamou sua
atenc¢do, especialmente, o privilégio conferido ao preceito do conhece-te a ti mesmo, o
(gnothi seauton), termo cunhado entre os gregos, tdo prestigiado em detrimento da
expressao epimeleia heautou. Nessa andlise, Foucault busca também compreender os temas
abertos para os problemas de filiacdo politica e de filiagdo catdrtica na relacdo entre sujeito

e verdade.

Com esse estudo, Foucault possibilita um olhar bastante enriquecedor sobre o tema
subjetividade e verdade. Do ponto de vista epistemoldgico, o projeto foucaultiano para o

11



estudo do principio do cuidado de si € desenvolvido com base na histéria como fendmeno
cultural de conjunto, em face de sua aceita¢do geral em certas no¢des sobre o governo de si
e do outro como forma de liberdade. A partir dai, busca apreender o momento em que esse
fendmeno cultural, de dimensao determinada, pode efetivamente se constituir na histéria do
pensamento, de modo tdo decisivo, chegando a comprometer, por conseguinte, nosso modo

de ser sujeito moderno.

Nesse contexto de experiéncia do estudo do conceito de cuidado de si, de modo
geral, houve um terceiro deslocamento tedrico, conforme admite o préprio Foucault.
Buscou, entdo, analisar o que era designado como ‘“‘sujeito de subjetividade”, ou seja,
pesquisar “quais eram as formas e as modalidades da relagdo consigo mesmo, por meio das
quais o individuo se constituia e se reconhecia como sujeito”. Para além das ciéncias
empiricas dos séculos XVII e XVIII e dos jogos de verdade referidos nas relagdes de poder,
Foucault pretendia estabelecer uma genealogia dos “jogos de verdade na relacdo consigo
mesmo e na constituicdo de si préprio como sujeito, tomando por drea de referéncia e
campo de investigacdo o que se poderia chamar de histéria do homem de desejo”

(FOUCAULT, 2006 (2), p. 195).

Nessa primeira aproximacdo, Foucault busca problematizar o principio do cuidado
de si, discorrendo, de modo geral, sobre a subjetividade e a verdade. Este parece ser seu
projeto académico, ao menos desde 0 momento em que assumiu a citedra no Cdllege de
France, em 1971, ao estabelecer a relagdo entre saber, poder e sujeito de sexualidade. Ele
segue o curso da critica de si mesmo e opta por produzir um estudo em torno a uma “lenta
formacdo, durante a antiguidade, de uma hermenéutica de si”. (ibid., p. 195), ao

12



empreender uma andlise dos “jogos de verdade”, acerca do verdadeiro e do falso por meio

dos quais o ser se constitui.

Seu projeto sobre a histéria da sexualidade do homem ocidental passou a
concretizar-se a partir de 1976, com a publicacdo do livro “Histéria da sexualidade I — a
vontade de saber”. Com isso, foi descobrindo novos horizontes, na medida em que se
deslocou para um novo ponto de partida tedrico: o principio do cuidado de si e seu conjunto
de préticas. no curso ministrado por Foucault, em 1981, no College de France, ele
concentra sua pesquisa histdrica sobre o tema das relagdes entre “subjetividade e verdade”.
Neste sentido, aponta como exemplo privilegiado o regime dos aphrodisia, ou seja, 0s
comportamentos e prazeres sexuais na Antiguidade, tais como ocorreram nos dois
primeiros séculos de nossa era. E af que encontra o “arcabouco fundamental” da moral
sexual europeia moderna, contrariando o debate corrente de que ela possui raizes na moral

denominada judaico-cristd. A esse respeito, constata que nosso c6digo moral, seu rigor e

pudor, teria sido elaborado precisamente pelo paganismo.

Em sua anélise, Foucault procura demonstrar certa relacdo positiva entre o “ocupar-
se consigo mesmo” e uma austeridade moral no mundo ocidental, ndo origindria do
cristianismo, mas sim dos estoicos, dos cinicos e, até certo ponto, também dos epicuristas.
Porém, a partir desse pensamento filoséfico do inicio de nossa era, ao considerar o mundo
contemporaneo e ocidental, Foucault afirma: Temos, pois, “o paradoxo de um preceito do
cuidado de si e que, para nds, mais significa egoismo ou volta sobre si e que, durante tantos
séculos, foi, ao contrdrio, um principio positivo, principio positivo matricial relativamente a
morais extremamente rigorosas” (FOUCAULT, 2006 (4), p. 17).

13



No curso de 1982, Foucault buscou desprender-se desse exemplo especifico do
regime dos aphrodisia, mas sem perder a dimensdo histérica na qual situava o problema
das relagdes entre ‘“subjetividade e verdade”. Fazia, assim, uma indagacdo mais ampla
sobre a historia do pensamento ocidental, considerando a forma histérica através da qual o
Ocidente tramou as relacdes entre o “sujeito” e a “verdade”, de uma maneira ainda nio

suscitada pela pratica ou pela andlise histdrica habitual.

Numa certa reaclimatagio, envolvendo a moral cristd e ndo-cristd moderna, essas
regras austeras foram retomadas de modo diferente. Permaneceu a estrutura dos cédigos,
sendo, porém, transferida para o interior de um contexto, caracterizado por uma ética geral
do ndo-egoismo e pela forma cristd da rentincia de si mesmo ou ainda pela forma moderna
de uma obrigacdo para com os outros: o outro, a coletividade, a classe, a patria etc. De
modo geral, Foucault pretendia demonstrar de que maneira esse principio de “precisar
ocupar-se consigo mesmo” estendeu-se por toda a conduta racional, numa relacdo entre
vida filosofica e moral. Esse principio partia efetivamente do personagem de Socrates,

aquele que incitava o outro a se ocupar consigo mesmo. Era o mestre do cuidado de si.

A noc¢do do cuidado de si, portanto, aparece aos olhos de Foucault como um
preceito de base filos6fica e moral, ndo sé em Soécrates, mas em toda a moral filoséfica
antiga. Esse preceito ndo se limitou apenas ao seu surgimento no pensamento ou na
existéncia do personagem de Socrates. Oito séculos apos, Foucault cita Gregdrio de Nissa e
0s primeiros textos cristdos, cujas reflexdes giravam em torno da ado¢do de uma atitude
geral na relacdo consigo mesmo, s6 que em meio a um conjunto de praticas de rendncia e
de desprendimento dos prazeres.

14



Na visdo de Foucault, a no¢do de cuidado de si percorreu toda a filosofia antiga e

chegou até o inicio do cristianismo. Aqui devemos compreender uma trajetéria que nasce

com o personagem de Socrates, evidenciando-se de modo explicito, a atividade de incitar o

cuidado de si. Tal no¢do se constituiu num entorno para o cristianismo, isto €, em um tipo

particular de cuidado, denominado por Foucault como “espiritualidade alexandrina”.

Assim, o tema relativo ao cuidado de si nasce no século V a.C. chegando até o século V

d.C. como uma formulacao filoséfica precoce na filosofia, assim como na espiritualidade

cristd. Neste sentido, afirma Foucault (2006, p. 15):

Enfim, com a nocdo de epimeleia heautou, tem-se todo um corpus
definindo uma maneira de ser, uma atitude, formas de reflexdo,
priticas que constituem uma espécie de fendmeno extremamente
importante, ndo somente na histéria das representacdes, nem somente
na histéria das nocdes ou das teorias, mas na prépria histéria da
subjetividade ou, se quisermos, na histéria das praticas da
subjetividade. (...) E a partir da nogdo de epimeleia heautou que, ao
menos a titulo de hipétese de trabalho, pode-se retomar toda esta
longa evolucdo milenar (século V a.C. — século V d.C.), evolucdo que
conduziu das formas primeiras da atitude filoséfica tal como se a vé
surgir entre os gregos até as formas primeiras do ascetismo cristao.

Em sua linha investigativa, Foucault busca compreender o sujeito e os atos operados

livremente em si para chegar a verdade. Ele também, como critico de si mesmo,

compreende que faz parte desse territorio de existéncia. Portanto, buscou incessantemente

identificar formas de liberdade capazes de arrefecer as relagdes de poder, na medida em que

enfatizava s6 haver relacdes de poder entre sujeitos livres, pois, a0 mesmo tempo,

acontecem exercicios de resisténcia. Onde hd poder em todo o campo social, hd resisténcia,

nos fala Foucault.

O presente trabalho tem por objeto de estudo abordar o tema do cuidado de si em

Foucault. Nessa perspectiva, busca identificar o sentido do si e o conjunto de préticas de si,

15



considerando aquelas mais significativas e citadas por Foucault. Sdo também observadas as
andlises feitas por ele em termos de relacdes entre sujeito e verdade, suas influéncias,
producdo de desejo e efeitos de liberdade. Por fim, procura-se na no¢do do cuidado de si em
Michel Foucault, indicativos de formagdo de resisténcia em face de sujei¢Oes identitdrias

dominantes e de formas de liberdade dispostas em jogos de verdade e poder.

No decorrer desta abordagem, a investigacdo pretende atingir os seguintes
objetivos: apresentar um entendimento sobre o tema do sujeito do cuidado de si em
Foucault; descrever um conjunto de praticas (askesis), com o proposito de produzir
discursos (logoi) verdadeiros e racionais; analisar o modo de vinculag@o entre verdade e
sujeito em jogos praticados pelos sujeitos de acdo; pontuar aspectos relevantes sobre o que
Foucault pretende informar no conceito do cuidado de si, em termos dos jogos de verdade e

da busca por liberdade.

A nogdo de cuidado de si entre os gregos e romanos na leitura em Foucault deve ser
compreendida como um dever, uma obrigacio fundamental e um conjunto de
procedimentos. Este é o problema central em torno do qual Foucault se coloca. Do ponto de
vista filosofico, significa ter cuidados com a alma, com a verdade e com a razdo. Nesse
sentido, estuda principios, praticas e relacdes do cuidado de si a partir de experiéncias. Em
Platdo, o cuidado de si apresenta-se como uma forma de preparacio para a vida, quando o
jovem passa para a fase adulta. Em Epicuro, aparece como forma de cuidados permanentes
com a alma ao longo da vida. Séneca considera os cuidados permanentes de si mesmo,
afastando os vicios, combatendo e curando os males. Epiteto sugere combate as fragilidades

da alma jovem por meio de correcdes e disciplinamento e da alma adulta com conselhos e

16



questionamentos sobre os modos de vida e como as pessoas adultas se ocupam consigo

mesmas.

Seu estudo, portanto, se desenvolve entre platdnicos e neoplatonicos, epicuristas,
estoicos e cinicos, em suas vdrias formas de pensamentos filos6ficos. Envolve também
Galeno, Plutarco, Marco Aurélio, Gregério de Nissa e Demétrius, dentre outros. O conjunto
de expressdes em torno da palavra epimeleia, (epimelesthai), na Grécia antiga, evoca
significados como conhecer-se a si mesmo, provar-se a Si mesmo € renunciar a Ssi,
intersectando-se em exercicios de controle da respiracdo, de abstinéncia, de privagdo, de
resisténcia. Esses significados intersectam-se também em pensamento e pelo pensamento,
como exercicios de premeditacido de males e meditagdo sobre a morte, com especial énfase

a questdo dos sonhos.

A principio, a base filos6fica de Foucault se volta para um papel de engajamento, de
luta para “tornar visivel o que precisamente € visivel”. A condi¢do da filosofia, para ele, é
deixar de “colocar a questdao do poder em termos de bem ou de mal, mas sim em termos de
existéncia”. O papel da filosofia € fazer ver aquilo que vemos (FOUCAULT, 2006, pp. 43-
44). Projeto de estudo do cuidado de si em Foucault, a partir de certa revisdo bibliografica,
leva acreditar que a origem do debate sobre o tema reside na constitui¢do progressiva do
sujeito em face de sujei¢Oes identitarias. Nesse sentido, busca “analisar as préticas através
das quais os individuos foram levados a voltar a aten¢do para si mesmos, a decifrar-se, a
reconhecer-se e a assumir-se como sujeitos de desejo, estabelecendo para consigo mesmo
certa relacio que lhes permite descobrir, no desejo, a verdade de seu ser, seja ele natural ou

decaido” (FOUCAULT, 2006 (2), p. 195).

17



Segundo Foucault, houve no seu pensamento um deslocamento tedrico necessario
em relacdo as formas de andlises filosoficas e cientificas, denominadas por ele como o
dominio do “progresso dos conhecimentos”. Por um lado, interroga ‘“sobre as praticas
discursivas que articulavam o saber” e, por outro, ‘“sobre as relagdes mudltiplas, as
estratégias abertas e as técnicas racionais que articulam o exercicio dos poderes”. Com o
terceiro deslocamento, sua pesquisa se voltava para o sujeito sob o ponto de vista das
“formas e modalidades da relacdo consigo mesmo, por meio das quais o individuo se

constituia e se reconhecia como sujeito” (ibid., p. 195).

Nessa esteira, estd a conformagao de sujeitos éticos em estados filoséficos. Segundo
Foucault, “o Ocidente jamais experimentou o equivalente do confucionismo, ou seja, uma
forma de pensamento que, refletindo a ordem do mundo ou estabelecendo-a, prescrevesse
ao mesmo tempo a estrutura do Estado, a forma das relagdes sociais, as condutas

individuais e as prescrevesse efetivamente na propria realidade da histéria” (ibid., p. 41).

Foucault discorre sobre a filosofia e sua capacidade de se incorporar a uma pratica
politica ou a uma prética moral de uma sociedade, no caso, a Europa dos séculos XVIII e
XIX. Nesse aspecto, refere-se ao que denomina Estados-filosofia, isto €, “filosofias que sao
simultaneamente Estados, e Estados que pensam sobre si, que refletem sobre si mesmos,
que se organizam e definem suas escolhas fundamentais a partir de proposicdes filosoficas,
dentro de sistemas filoséficos e como a verdade filoséfica da historia” (FOUCAULT, 2006,

pp. 41-42).

Segundo Motta (2006, p. LII), o projeto de Foucault foca a lente para o estudo da

“constituicdo do sujeito como objeto para ele proprio: a formagdo dos procedimentos pelos
18



quais o sujeito € levado a se observar, se analisar, se decifrar e se reconhecer como campo
de saber possivel. Trata-se em suma da histéria da subjetividade, se entendermos essa
palavra como a maneira pela qual o sujeito faz a experiéncia de si mesmo em um jogo de

verdade, no qual ele se relaciona consigo mesmo”.

De modo geral, os autores que oferecem pistas sobre a trajetéria da acdo e os modos
de pensar e enfrentar situacdes da vida, em Foucault, procuram fugir de qualquer rotulagdo
categorial. Observam-no, por exemplo, como um homem em busca de liberdade, sendo este
o fio condutor de sua reflexdo e andlise, de maneira cética. Referem-se, principalmente, ao
ceticismo questionador dos dogmas do “antropologismo”, de modo a suspender as
“narrativas universalistas” e a “seguranca antropoldgica de uma liberdade abstrata”.
Pregam a obtencdo da liberdade por meios mais concretos, precisos e especificos, como por
exemplo, “por uma ética do livre pensamento”, mantendo-o dentro de uma tradicdo

denominada “bachelardiana geral na histéria da ciéncia” (RAJCHMAN, 1987, pp. 10-11).

Segundo o citado autor, o estudo de Foucault foi dedicado a “histdria dos sistemas
de pensamento”. Nesse estudo, refinou pontos de vista sobre a natureza dessa histéria e
buscou na “genealogia” de Nietzsche um desenho de investigacdo. Acrescenta que, em
“Historia da sexualidade”, Foucault reformula o mapa dos sistemas de pensamento.
“resultado de uma mudanca de seu pensamento”. Esse processo vem sendo esculpido desde
o momento em que ele muda de atitude em relac@o ao “modernismo”, ndo mais se baseando
na “linguagem” nem no “estruturalismo”. Como exemplo dessa ruptura, “descobriu uma
loucura que ndo era uma doenca mental e uma escrita que escapara ao paradigma
representacional da linguagem” (ibid., p. 11). Nessa direcdo, ainda segundo o referido

19



autor, Foucault passou a buscar uma liberdade cética, apresentando-se como um infindavel

questionador da experiéncia vivida e um permanente critico de si mesmo.

A base da filosofia antiga, na perspectiva de Foucault, pode ser considerada como
aquela em que o homem procura conhecer e distinguir a realidade a partir de perspectiva
abstrata e racional, nas relacdes de poder, de si e com o outro, bem como nas relagdes de si
para consigo. Compde, assim, uma trama capaz de articular as questdes da politica e da
ética, perpassando trés esquemas ou modelos no ambito da verdade do sujeito: o

conhecimento de si, a arte de viver no dia-a-dia e a conversao ascético-monastica.

O presente estudo foi sendo desenvolvido a medida em que o plano de trabalho ia se
tornando, a0 mesmo tempo, um instrumento norteador de caminhos no campo investigativo
e a base para a conclusio do mestrado, em face dos objetivos propostos. O
desenvolvimento do trabalho investigativo proporcionou formas de producido, com
interfaces entre a vivéncia do pesquisador, aportes de orientacdo e demandas das estruturas

formais, permitindo aprimorar o objeto de estudo.

Seguiu-se, em certa medida, uma tendéncia pela alternativa do diferencial,
observada na obra de Foucault. Em consequéncia, o plano de trabalho-investigacdo se
organizou pela leitura, interpretacdo e destaque de elementos estruturantes ao conceito de
cuidado de si em Michel Foucault, seus discursos e autores no tocante a problematizacdo de
sujeitos de prdticas concretas e de formulagdes especificas, interessados em produzir
relacdes de existéncia. O projeto, portanto, guardou relacdo cartogrédfica entre um sujeito-
investigador, situado e compreendendo os significados de sua prética cultural a partir de seu

proprio interior e cuja “topologia carnal ou vital, longe de ser explicada pelo espaco, libera
20



um tempo que condensa o passado no lado de dentro, faz acontecer um futuro no lado de
fora, e os confronta no limite do presente vivente” (DELEUZE, 2005, p. 127). Entao certa
limitagdo pelo modo de ver o mundo e de interpretar tais conceitos na visdo atual do
investigador situado e interessado sdo explicitados de modo significativo no modo como se

apresenta a obra finalizada.

O plano de trabalho investigativo tornou-se um instrumento de conducdo da
pesquisa, com capacidade de reconstru¢do de modos de compreensdo e realizagdo dos
passos para o estudo ora proposto, a partir da andlise de obras de Foucault, de obras sobre
Foucault e das instituicdes que divulgam estudos a respeito da obra de Foucault. As
seguintes obras sobre Foucault foram utilizadas como meio de investigacdo: “A
hermenéutica do sujeito”; “Historia da sexualidade” 3; “Ditos & escritos” V. Em segundo
plano, foram utilizados os livros: “Histdria da sexualidade” 1 e 2; “Ditos & escritos” 1I e
IV; “Em defesa da sociedade”; “As palavras e as coisas” e “Vigiar e punir’. Os demais
autores que discutem as ideias foucaultianas, produzem biografias sobre Foucault ou
desenvolvem projetos de problemaizagdo, divulgacdo e novos debates sobre a obra
foucaultiana, estdo citados nas referéncias bibliogréficas, no corpo da escrita ou em notas

de rodapé.

Em consonancia com as diretrizes do curso de mestrado, buscou-se desenvolver o
conceito do cuidado de si, através da obra de Michel Foucault e, também, da utilizacdo,
como meio investigativo principal, da bibliografia citada. Além disso, utilizou-se a web
como modo genérico de investigar os autores e suas correntes filoséficas, utilizados por
Foucault em seus estudos genealdgicos sobre a nocao de cuidado de si.

21



Neste sentido, foram localizadas obras e biografias como “Alcibiades”, de Platdo, e
aquelas produzidas por Gregério de Nissa. Ambos os pensadores sdo demarcadores na
constituicao do principio e na realizacdo de modos de exercicio do conceito do cuidado de
si. Essa trajetoria investigativa, ao analisar como Foucault desenvolveu o conceito do
“cuidado de si” deverd também basear-se em leituras gerais e investigar as passagens
importantes, sugeridas a partir da leitura da obra de Foucault. Além disso, serd analisard a
aplicacdo de certas técnicas de cuidado de si, como parte de uma filosofia da alma, em

Filon de Alexandria, assim como em Epicuro, S€neca, Plutarco, Epiteto e Marco Aurélio.

Serd abordada a constituicdo das ‘“‘sujei¢des identitdrias” inseridas no discurso de
Foucault, segundo cada pensador, em seu dominio geral das correntes filoséficas
consideradas: platonismo, filosofia helénico-romana e cristianismo antigo. Sob o ponto de
vista da cronologia, fez-se agregacdo segundo os periodos de vida de cada pensador,
tomando por base a influéncia do pensamento e o desenvolvimento de técnicas, dentre
outros elementos de andlise extraidos a partir das referéncias de Foucault, assim como das

referéncias correlatas.

As “sujeicoes identitdrias” na constituicdo da pratica do cuidado de si, em termos
gerais, serdo localizadas nos textos de Foucault, em face de suas descobertas genealdgicas.
Destaca-se, nesse aspecto, a pratica do cuidado para consigo, mediante técnicas de exame
de consciéncia, apropriagdo de discursos, poder de direcdo pastoral, etc. Essas andlises
serdo articuladas aos objetivos propostos, buscando-se identificar os efeitos do uso
sistemdtico de técnicas de existéncia, especificamente no campo ético-politico e filosoéfico,
este ultimo como arte de existéncia e busca de liberdade.

22



CAPITULOI
PENSAMENTOS SOBRE O SI
1.1.  Contexto do surgimento da no¢ao do cuidado de si

Foucault empreende a formulag@o do conceito do cuidado de si a partir dos gregos,
considerando o sentido da expressdo “eu do ser em formagdo®“. Nesse aspecto, faz a
transicdo entre Alcibiades, no exemplo socratico, com as escolas epicurista, cinica, estoica,

e depois com o cristianismo, ou, melhor, com 0s primeiros cristaos.

Mas, antes de adentrar essas veredas operatdrias para a constituicdo do conceito do
cuidado de si, € preciso analisar inicialmente como Foucault procura esclarecer o contexto
no qual o preceito do cuidado de si aparece. Este emerge como um preceito fundamental do
ponto de vista filoséfico, mas significa também uma continuidade técnica dessa temdtica
sobre as “praticas de transformacgdo do eu” na Grécia antiga. Segundo Foucault, para se
obter um quadro de compreensdo do preceito do cuidado de si, € necessério entender o que
significa “ocupar-se consigo mesmo”. Além disso, € preciso saber que objeto € este com o
qual € preciso ocupar-se. Ele se pergunta sobre o que € este “si” e o proprio “eu”. Indaga,

também, em que consiste o cuidado de si.

A formula do “ocupar-se consigo mesmo®, ou seja, o heautou epimeleisthai, foi
muito utilizada, segundo Foucault, nos didlogos chamados socrdticos, que ficaram
conhecidos principalmente, com a obra de Platdo'. Ele considera que havia uma paisagem

politica de um pequeno mundo de jovens aristocratas, cujo status lhes conferia o privilégio

1 Referéncia a aula de 3 de fevereiro de 1982, primeira hora, sobre o didlogo com Alcibiades
(FOUCAULT, 2006 (2), pp.209-210).
23



de serem os “primeiros da cidade”, no caso Atenas, “destinados” a exercer certo poder
sobre a cidade e os concidaddos. “Jovens que, desde a mocidade, sdo devorados pela
ambic¢do de prevalecer sobre os outros, sobre seus rivais na cidade, assim como sobre seus
rivais de fora da cidade, em suma, de passar a uma politica ativa, autoritdria e triunfante”

(FOUCAULT, 2006, p. 55).

Socrates problematizou, de modo arguto, a relagc@o entre o status de “primeiros” e a
capacidade de governar a cidade. A partir dai, faz Alcibiades refletir se esse status lhe
confere autoridade e pertencimento ao meio aristocratico, dotando-o de capacidade para
governar a cidade. Esse € o primeiro elemento de contexto. A interpelacdo que Soécrates faz
em seu discurso filoséfico, estd vinculada a férmula de ocupar-se consigo mesmo. Estd
vinculada ao exercicio do poder, de inicio, como situacdo estatutdria. Depois, aparece como
condicdo para passar do privilégio estatutdrio de uma vontade politica definida ao governo
efetivo da cidade. A vontade do individuo em exercer o poder politico sobre os outros a
partir do “ocupar-se consigo” € uma decorréncia dessa passagem. “Nao se pode governar
bem os outros, ndo se pode transformar os préoprios privilégios em agdo politica sobre os
outros em ac¢do racional, se ndo se estd ocupado consigo mesmo. Entre privilégio e acdo

politica, este €, portanto, o ponto de emergéncia da nocao de cuidado de si” (ibid., p. 49).

Como segundo elemento de contexto, Foucault aponta o problema da pedagogia, o
qual estd diretamente relacionado ao primeiro. Ele enfatiza que a critica a pedagogia
praticada em Atenas era muito comum nos didlogos socraticos, nos quais eram destacadas
duas falhas: escolar e amorosa. A pratica educativa em Atenas, comparada aquela praticada

em Esparta, segundo Foucault, apresenta diferengas importantes. Em Esparta, havia um

24



continuo rigor e uma forte insercdo de regras coletivas. Apesar de ndo muito usual nos
didlogos socrdticos sendo mais caracteristicos nos ultimos textos platonicos, fazia-se
também comparacdo com a pratica educativa dos persas, cuja sabedoria oriental ensinava
aos jovens principes as quatro virtudes fundamentais: sabedoria, fortaleza, temperanca e

justica.

O outro aspecto da critica a pedagogia diz respeito a maneira como se desenrola o
amor entre os adultos e os rapazes®. A necessidade do “cuidado de si” inscreve-se no
interior do déficit pedagdgico de Alcibiades e da prépria educacao ateniense, sob o aspecto
do amor, do eros. Os amantes de Alcibiades ndo se ocuparam com sua aprendizagem. Na
analise de Foucault, desejaram apenas seu corpo. Dessa forma, ndo o estimularam a ocupar-
se consigo mesmo e o abandonaram na meia idade. O exercicio da politica pelos jovens, de

modo algum, foi objeto de preocupacio de seus mestres”.

O assédio feito pelos homens adultos a Alcibiades tinha por objetivo o culto a seu
corpo jovem, numa fase critica, que € a passagem para a adolescéncia, em que necessitava
de um “guia para se formar” nessa outra dimensdo: a politica, o governo dos outros. Este é
o sentido da dupla falha pedagdgica: escolar e, a0 mesmo tempo, amorosa. Nesse sentido,
ocupar-se consigo (epiméleia heautoii), vincula-se ao fato de ndo se ter sido suficiente e
convenientemente governado. O “ser governado” € tema bastante enfatizado por Foucault,
em funcdo das praticas de poder pastoral correntes na igreja cristd. “Governar, ser

governado, ocupar-se consigo, eis ai uma sequéncia cuja trajetdria seria longa e complexa

z Foucault se baseia nos estudos sobre a pederastia como educacdo. MARROU, H. I. Histoire de
I'education das I'Antiquité, 12 parte, cap. 11, Paris, 1948.
3 0 papel do mestre e o desejo controlado, a exce¢do conferida a Socrates na sua relagdo com Alcibiades
sdo temas encontrados na obra de Foucault.

25



estendendo-se, até a instauracdo, nos séculos III e IV, do grande poder pastoral na igreja
crista” *. Esse elemento de analise, em termos de técnicas exigidas no ambito da confissdo
cristd, € de grande importancia para Foucault que o aborda em diversos momentos,
especialmente no curso de 1980°. Discorre sobre a estrutura da relagio diretor-dirigido,
tanto em termos do poder pastoral, quanto no que diz respeito a relacdo que liga o sujeito a

“atos de verdade”.

O terceiro elemento do contexto cuida do surgimento do imperativo e da prescri¢do,
para citar alguns termos utilizados por Foucault, quando analisa o “ocupar-te contigo
mesmo”. Segundo ele, trata-se de elemento também familiar aos didlogos socréticos e
refere-se a “ignorancia”. Ignorancia das coisas que Alcibiades deveria saber de si mesmo e
sequer desconfia que as ignora. Ignora, portanto, o objeto e a natureza do objeto com que
tem que ocupar-se. Ele quer ocupar-se com a cidade, tem seguranga para fazé-lo por causa
de seu status, mas ndo sabe como ocupar-se, constituindo-se no objeto do que ha de ser sua
atividade politica: o bem estar e a concérdia dos cidaddos entre si. Deve também ocupar-se

consigo mesmo, pois ndo sabe o objeto do bom governo e ignora saber que nao sabe.

Alcibiades € instigado por Sécrates, que o interpela sobre o que vem a ser um bom
governo da cidade. Ele responde assegurando que € a concdrdia entre os cidaddos. Mas se
apercebe de que ndo sabe definir o que é concordia e também ignora o que venha a ser esse

bom governo. Este parece ser um elemento, de grande profundidade articulatdria entre os

4 Foucault aborda esse tema mais profundamente, em 1978, na aula de 22 de fevereiro. Aborda o poder
pastoral transformado de um tema pastoral hebraico, também apresentado no texto Omnes et
singulatim: uma critica da razdo politica, 1981, contido em Ditos & escritos IV, 2006.
5 Refere-se ao curso denominado “O governo dos vivos” (1979 - 1980), ainda inédito, que trata, dentre
outros temas, das praticas cristds de confissio. Edipo-rei de Séfocles e a emergéncia nas instituices
monasticas de novas técnicas exigidas ao sujeito.

26



dois j4 citados, sendo, a0 mesmo tempo, critico, pela sua emergéncia num momento

delicado da vida de Alcibiades.

7z

Sua adolescéncia € enfatizada por Sdécrates como um dado positivo a ser
considerado. Dessa forma Alcibiades ndo deve se desesperar, pois assim ele ignoraria que
ainda € jovem para cuidar de si mesmo. Nao é o tempo de aprendizagem no sentido da
sofistica e suas técnicas de retdrica, nem o de Gorgias, que busca aprender a governar a
cidade, prevalecendo sobre os adversdrios, convencendo o povo, num exercicio de poder da

retorica.

Como fruto de sua compreensdo do didlogo em Alcebiades, deve dispor de tempo
ndo para aprender, mas para ocupar-se consigo. Foucault considera esse aspecto um
desnivel entre o ‘“aprender” como consequéncia esperada de um raciocinio pedagdgico
compreendido como aprendizagem e o imperativo “ocupar-te contigo”. Trata-se de forma
de cultura, de paideia. Esse tema “gira em torno do que se poderia chamar de cultura de si,
formacdo de si, selbstbildung’. E nesse desnivel, nesse jogo, nessa proximidade, que vio
precipitar-se certos problemas que tangenciam todo o jogo entre a filosofia e a

espiritualidade no mundo antigo”. Nesse sentido, Foucault observa:

A férmula “ocupar-se consigo” emerge e aparece nos textos
platonicos com Alcibiades, cuja data € uma questdo a ser ainda
recolocada. E neste didlogo (...) que ha muito explicitamente uma
interrogagdo acerca do que € ocupar-se consigo mesmo, interrogaciao
bem sistematica, com dois segmentos: o que € “si mesmo”, o que é
“ocupar-se”? E a primeira teoria e, pode-se mesmo dizer, entre todos
os textos de Platdo, a unica teoria global do cuidado de si. Pode ser
considerada como a primeira grande emergéncia tedrica da epiméleia
heautoii. Contudo, é preciso reter sempre na memoria, que (...) 0

conjunto de préticas nas quais vai manifestar-se o cuidado de si

6 Existe ai uma diferenciacido entre os termos bildung, que significa educacdo, aprendizagem, formacao,
e selbstbildung, que significa formacdo de si. Modelo de Goethe em “Os anos de aprendizagem de
Wilhelm Meister”.

27



enraiza-se, de fato, em praticas muito antigas, maneiras de fazer,
tipos e modalidades de experiéncia que constituiram o seu suporte
histdrico, e isto bem antes de Platdo, bem antes de Socrates” (ibd.,
2006, pp. 58-59).

Na verdade, Foucault aborda um tema pré-filoséfico sobre como se pode chegar a
verdade. Para os pré-fildsofos, sé seria possivel ter acesso a verdade mediante a realizacao
de um conjunto de praticas especificas que transformam o modo de ser do sujeito, num
movimento de transfiguracio mediante procedimentos mais ou menos ritualizados. Essa
tematica vem sendo desenvolvida desde a Grécia arcaica e nas demais civilizagOes

proximas.

Convém lembrar que a preocupacdo de Foucault na sua tarefa de desvelar a histéria
do pensamento do cuidado de si reside em poder “definir as condi¢des nas quais o ser
humano problematiza o que ele €, o que faz e o mundo em que vive”. Essa preocupacgdo € o
fio condutor para a problematizacdo dos seguintes questionamentos: como, por qué e sob
que forma a atividade sexual foi constituida como dominio moral? Por que esse cuidado
ético € tao insistente? Ao colocar essa questdo como fio condutor para a cultura greco-
latina, Foucault descobre que tal problematiza¢do estava ligada a um conjunto de praticas
que tiveram importancia crucial em todas as sociedades. Foram préticas de “artes da

existéncia”, conforme seu proprio enunciado.

Tais praticas devem ser entendidas, segundo Foucault, como “préticas racionais e
voluntérias pelas quais os homens ndo apenas determinam para si mesmos regras de
conduta, como também buscam transformar-se, modificar-se em seu ser singular, e fazer de
sua vida uma obra que seja portadora de certos valores estéticos e que corresponda a certos

critérios de estilo” (FOUCAULT, 2006 (2), pp. 198-199). Porém, essas préticas, ou técnicas

28



de existéncia, perderam parte de sua importancia e de sua autonomia ao serem integradas
ao cristianismo. Passaram a ser praticas no exercicio de um poder pastoral e, mais adiante,

praticas de natureza educativa, médica ou psicoldgica, na medida dos regimes e codigos.

Para Foucault, a nocdo de epimeleia heautou ou cuidado de si criou a necessidade
de conhecer-se a si mesmo (ghothi seauton). Este constitui-se em uma regra associada ao
preceito mais geral do cuidado de si (epimeleia heautou). Surge como um principio
fundamental para caracterizar a base filoséfica de quase toda a cultura grega, helenistica e

7 ~ o
romana. Segundo Foucault’, a nocdo de epiméleia nao se torna fundamental somente para
8

os filésofos, constituindo-se também como um “fendmeno cultural de conjunto” ° na

sociedade helenistica e romana e, além disso, no pensamentog.

A expressdo gnothi seauton, segundo Foucault, ndo tinha, na origem, o valor que
lhe foi sendo conferido com o passar do tempo. “O que estava prescrito nessa férmula ndo

era o conhecimento de si, nem como fundamento da moral, nem como principio de uma

7 Segundo nota 28 da aula de 06 de janeiro de 1982, primeira hora, Foucault trataria do aparecimento
desse tema em Platdo, especificamente, em Alcibiades. Tratou-o também em Epicuro, no Lettre a
Ménécée, in Lettres et maximes. Therapeuein como cuidados médicos, terapia da alma entre os
epicuristas; therapeuein como servi¢o que um servidor presta ao seu mestre; therapeuein como servico
do culto, “culto que se presta estatutdria e regularmente a uma divindade ou a um poder divino”.
Também entre os cinicos o cuidado de si tinha importancia capital. Exemplo do livro de Demetrius,
citado por Séneca, o Dés bienfaits. Segundo Foucault, entre os cinicos, era inttil ocupar-se em especular
sobre certos fendmenos naturais como, por exemplo, a origem dos tremores de terra, o que causa as
tempestades, as razdes do nascimento de gémeos. Devia-se, “antes dirigir o olhar para coisas imediatas
que concernem a nés mesmos e para certas regras pelas quais podemos nos conduzir e controlar o que
fazemos”. Foucault trataria desse tema sobre os epicuristas na aula de 10 de fevereiro, segunda hora,
em 1982. Entre os estéicos, também aparece tal no¢do de cuidado de si. Séneca e a cura sui. Foucault
também trata do cuidado de si em “Histdria da sexualidade” 111. Resgatando os epicuristas, afirma que,
entre eles, todo homem, noite e dia, e ao longo de toda sua vida, deve ocupar-se com a prépria alma.
8 Conforme aula de 3 de fevereiro de 1982, primeira hora, para conceituagdo de cultura de si.
9 0 conceito de acontecimento é fundamental em Foucault. Referido em: DE II, n? 84, p. 136, a respeito
das raizes nietzscheanas; DE II, n® 102, p. 260, no que diz respeito ao valor polémico do acontecimento
no pensamento, contra uma metafora derridiana do originario; DE IV, n2 278, p. 23, como programa de
“acontecimentalizacdo” do saber histérico; DE IV, n2 341, p. 580, a propdsito do principio de
singularidade da histéria do pensamento. Tudo isso conforme aula de 3 de fevereiro, primeira hora, em
1982, para conceituagio de cultura de si.

29



relacdo com os deuses”. Numa alusdo a W. H. Roscher, Foucault explica que as referéncias
délficas enderecavam-se aqueles que viessem se consultar com o deus, devendo ser
interpretadas como trés regras bdasicas: Se alguém devesse consultar o ordculo que ndo
fizesse em demasia (meden agan); esse alguém ndo podia fazer promessas ou se
comprometer com aquilo que ndo pudesse honrar (engye); as questdes formuladas deviam

ser bem examinadas por quem as formulou (gnothi seauton).

A interpretacdo dos trés preceitos délficos feitas por Defrades, na citacdo de
Foucault, se mostra, noutro sentido, como “imperativos gerais de prudéncia”. No caso do
preceito ‘“conhecer a si mesmo”, seria um principio de lembranca que assim se pode
expressar: “B preciso continuamente lembrar-se de que, afinal, a pessoa, sendo mortal e ndo
divina, ndo deve contar demais com sua prépria for¢a e nem afrontar-se com as poténcias
da divindade”. Mas Foucault insiste sobre outro aspecto, qualquer que seja o sentido
conferido ao gnothi seauton. O fato é que, quando ele surgiu no pensamento da filosofia,
foi em torno do personagem de Sdcrates, sendo assim, muitas vezes, atrelado ao principio
do “cuida de ti mesmo” (epimelou heautou). Noutros momentos, apareceu nado como um
acoplamento, mas como uma espécie de subordinacio relativamente ao quadro mais geral

do preceito do cuidado de si.

A tarefa de Socrates era “incitar os atenienses a se ocuparem consigo mesmos € com
sua propria virtude”. Os atenienses eram lembrados constantemente a esse respeito:
renuncia a uma vida tranquila; menos preocupa¢do com o que possuiam € mais com a
propria pessoa; exceléncia no que faziam e sensatez o quanto fosse possivel; pensar menos

nas coisas da cidade do que na prépria cidade.

30



1.2. O “‘eu” do ser em formacao em Alcibiades

Até aqui foram feitas consideracdes sobre o aparecimento do contexto da nog¢ao
quanto a necessidade de prestar aten¢do ao preceito do cuidado de si. Segundo Foucault
essa necessidade era conhecida nos didlogos platonicos, em razdo do exercicio do poder
politico, da fragilidade da pedagogia e da ignorancia ignorada. Volta-se agora ao ponto
inicial deste capitulo no que diz respeito a questdo do “eu” com o qual Alcibiades deve

ocupar-se. Serd analisada sua implicacdo para a nogdo do cuidado de si.

Duas questdes surgem para Foucault no que diz respeito a compreensao inicial da
nog¢do de cuidado de si: o que € esse “eu” e o que € esse “cuidado”. Estas questdes, segundo
ele, devem ser respondidas sob a forma de uma unica interrogagcdo. Foucault, entdo, se
pergunta, no bojo da compreensdo de Alcibiades: o que € este “eu” com o qual se deve
ocupar. A resposta vem logo em seguida: o “eu” € a alma. A alma € entdo determinada
como sujeito da acdo. Ele observa a maneira como a questdo se coloca. Aparece, como
primeira referéncia, o ordculo de Delfos, Pitia, ao que ela diz que é preciso “conhecer a si
mesmo” (Gnonai heauton). Numa segunda referéncia, faz-se uma interrogacdo de ordem
metodoldgica, para a integralidade desse movimento, pois € preciso saber o que € o

heauton.

Nao se trata de conhecer a capacidade da alma, nem se ela é imortal ou mortal.
Também ndo se trata de considerar o “eu” como espécie animal, com natureza e
composicdo dessa espécie de animal humano. E preciso saber qual € essa relacdo designada

pelo pronome reflexivo heauton e o que € esse elemento que se revela idéntico tanto do

lado do sujeito como do lado do objeto. Ocupar-se consigo mesmo € a mesma coisa que o

31



sujeito ocupar-se com o objeto de si mesmo (FOUCAULT, 2006 (5), p. 66). Portanto, ndo
se trata de um simples conselho de prudéncia, como anteriormente visto, no momento em
que Alcibiades deveria a0 menos prestar um pouco de atencdo a sua precdria educagdo e a
sua incapacidade. Segundo Foucault nesse momento, o termo heauton indica a necessidade
de ocupar-se com a prépria alma, ou seja, com a psykes epimeleteon, tema recorrente em

outros diélogoslo.

Foucault enfatiza que o “eu” definido por Sdcrates, com que Alcibiades deve se
ocupar, ¢ a alma. No entanto, conforme esclarece, bastante diferente da designac@o daquilo
que se encontra nos didlogos anteriormente referidos. A defini¢cdo de si como alma, no
didlogo entre Sdcrates e Alcibiades, € evidente. Quando se lhe pergunta “o que € meu eu”, a
resposta dada € “sou minha alma”. Mas, quando Sdcrates pergunta o que isso quer dizer,
serve- se da linguagem para colocar a propria questao do sujeito. A pergunta que faz é: qual
0 sujeito que estd suposto quando se evoca a atividade da palavra de Socrates em relacdo a
Alcibiades? Trata-se de uma espécie de fio distintivo entre o sujeito da ac@o e o conjunto de

elementos (palavras, ruidos etc.) constitutivos da propria agao.

Para Foucault, esse fio condutor colocado, de forma simples, pela questdo socratica,
permite distinguir o sujeito de todos os instrumentos, utensilios e meios técnicos que ele
pode por em ac¢do. Nesse sentido, surge a figura do instrumento ou do meio para uma agao,
distinta do sujeito, o qual se serve desses meios para a realizacdo da acdo. H4, portanto,
uma relagdo entre a arte de fazer, os instrumentos utilizados e aquele que os utiliza. Esse fio

condutor faz a distin¢do entre o sujeito e o conjunto de instrumentos em dois tipos de agdo:

10 £ o caso de Apologia, 29¢; Cratilo, 440c; Fedon, 107c; Republica LII, 368d e 369a, além de Alcibiades,
132c.
32



acoes que possuem mediagdes instrumentais € acdes que comandam um ato que se passa no

proprio corpo. A esse respeito,

Foucault explica: “De modo geral, quando o corpo faz

alguma coisa, hd um elemento que se serve do corpo (...) evidentemente ndo € o proprio

corpo: o corpo ndo pode servir-se de si. (...) Portanto, o sujeito de todas essas acdes

corporais, instrumentais e da linguagem ¢é a alma: a alma enquanto se serve da linguagem,

dos instrumentos e do corpo”. (ibid., 2006, pp. 69-70). Nada de alma prisioneira de Fedon,

nem atrelada a cavalos do Fedro, nem aquela de instincias harmonizéveis da Repuiblica.

2

E a alma sujeito da acdo, aquela que realiza um trabalho servindo-se da linguagem,

do corpo, dos instrumentos etc, o qual se alcanga por meio do raciocinio. Alma que vem a

“se servir’, tendo em vista a relacdo grega entre o verbo khresthai e o substantivo khresis.

Sdcrates chega a demarcar o heauton no sentido que tem com o outro, nas relacdes que se

deve ter e fazer com ele o que se deve fazer, segundo regras existentes. Sobre esse assunto,

esclarece Foucault (ibid., p. 71):

Portanto, como vemos, quando Platdo (ou Soécrates) se serve da
nogdo de khresthai/khresis para chegar a demarcar o que € este
heauton (e o que é por ele referido) na expressao “ocupar-se consigo
mesmo”, quer designar, na realidade, ndo certa relacdo instrumental
da alma com todo o resto ou com o corpo, mas, principalmente, a
posicdo, de certo modo singular, transcendente, do sujeito em relacio
ao que o rodeia, aos objetos de que dispde, como também aos outros
com os quais se relaciona, ao seu proprio corpo e, enfim, a ele
mesmo. Pode-se dizer que, quando Platdo se serviu da nocdo de
khresis para buscar qual é o eu com que nos devemos ocupar, nao foi,
absolutamente, a alma-substincia que ele descobriu, foi a alma-
sujeito.

A alma encontra-se numa posicdo, de certo modo singular, como forma

transcendente do sujeito em relacdo ao que o rodeia, aos objetos de que dispde, bem como

aos outros com o0s quais se relaciona, ao seu proprio corpo, a ele mesmo (FOUCAULT,

2006, p. 71). Para ele, a no¢do de khresis € encontrada ao longo de toda a histéria do

33



. . . . . . o1
cuidado de si e de sua forma, inclusive em Aristoteles. Entre os estoicos, em Epiteto
encontra-se a no¢do de “uso das representagcdes” (khresis ton phantasion), faculdade que
testemunha nossa filiacdo divina. E o bem supremo, o fim ultimo a ser buscado, o

fundamento essencial de nossa liberdade.

Ocupar-se consigo significa ocupar-se enquanto se € “sujeito de certas situacdes’:
sujeito da acd@o instrumental, sujeito de relacdes com o outro, sujeito de comportamentos e
atitudes em geral, sujeito da prépria relagdo consigo mesmo. E por ser sujeito que se deve
estar atento consigo mesmo. “Com efeito, a partir do momento em que incide sobre a alma
enquanto sujeito, o cuidado de si podera distinguir-se muito claramente de trés outros tipos
de atividades que, também elas, podem passar, mas ndo o sdo cuidados de si:

primeiramente a do médico, em segundo lugar a do dono da casa, em terceiro a do

enamorado”. (ibid., p.72).

E interessante observar essa passagem tendo em vista os deslocamentos da nogdo do
cuidado de si que serdo analisados mais adiante. Ao atuar na arte da medicina, o médico se
ocupa do corpo e ndo da alma. Segundo Foucault, ao fazer um diagndstico ou ao prescrever
medicamentos, o0 médico se ocupa do corpo, com aquilo que lhe serve e ndo com ele
mesmo. Entdo hd uma diferenca de finalidade, de objeto e de natureza entre tekhnes, (a do
médico que aplica a si proprio seu saber) e a techne que permite ao individuo ocupar-se
consigo mesmo. Esta € uma primeira distin¢do. No cuidado de si, o individuo ocupa-se com

sua alma enquanto sujeito. O mesmo raciocinio pode ser feito em relacdo aos seguintes

11 Epiteto. Viveu entre os anos 55-126. Fildsofo e ex escravo romano. Buscava como viver uma vida
plena, uma vida feliz e de boas qualidades morais. Para ele, uma vida feliz e uma vida virtuosa sao
sindnimos. Felicidade e realizagio pessoal sdo consequéncias naturais de atitudes corretas
(http://www.dec.ufcg.edu.br /biografias/Epicteto.htm).

34



exemplos: o dono de casa se ocupa de fazer prosperar o que possui sua familia e ndo
necessariamente com sua alma; os enamorados de Alcibiades se ocuparam com sua beleza,

seu corpo.

Trés grandes linhas de reflex@o sdo apresentadas por Foucault para frisar o tipo de
cuidado de si que ele capta nos escritos de Platdao, segundo o didlogo de Alcibiades. Ele fala
do cuidado de si que incide sobre a alma, como sujeito de acdo e daquele que se serve de
seu corpo, de suas aptiddes, de suas capacidades, residindo ai o papel do mestre. O mestre
Socrates cuida da maneira como Alcibiades vai cuidar de si mesmo. Este € o papel do
mestre na epimeleia heautou que, de forma desinteressada, busca estimular Alcibiades a

desenvolver, nele mesmo, maneiras de cuidar de sua alma, como sujeito de acao.

Nesse sentido, Foucault esclarece que o cuidado de si tem sempre a necessidade de
contar com o mestre, aquele que orienta o cuidado que outrem, guiado por ele, pode ter
consigo mesmo. O mestre ndo cuida do corpo ou dos bens, nem de ensinar aptidoes e
capacidades, como os professores. Esses aspectos, principalmente referentes a dietética
(medicina, corpo, regime), sdo bem distintos do cuidado de si, na ética de Platdo. Porém,
segundo Foucault, na histéria do sujeito, na relagdo entre o cuidado de si e a dietética, hd
uma sobreposicdo, uma imbricacdo cada vez maior. Dessa forma, nos séculos I e II, na
época romana, a dietética se tornaria uma das formas principais do cuidado de si, como

regime geral de existéncia do corpo e da alma (FOUCAULT, 2006 (5), p.74).

No que se refere a atividade econdmica ou gestdo familiar, ou seja, a atividade
social dos deveres e interesses privados do pai, marido ou proprietdrio, Foucault esclarece

que as escolas filoséficas dao respostas diferentes. Enquanto os epicuristas tendem a querer

35



desconectd-las o mais possivel, entre os estoicos, ao contrdrio, estabelecia-se uma
imbricacdo importante. No que diz respeito a erética, ou seja, a relacdo amorosa, durante os
séculos I e II de nossa era, também se verificou um longo trabalho de desconexao realizado,

aos poucos, em toda a histdria da civilizagdo grega, helenistica e romana.

Portanto essa epimeleia, esse dever de ocupar-se consigo, com sua alma, consiste, a
partir da leitura de Alcibiades feita por Foucault, em simplesmente “conhecer-se a si
mesmo”. Pela terceira vez, essa referéncia ao gnothi seauton aparece no texto de
Alcibiades. Porém, com valor e significacdo diferentes das referéncias anteriores, que
tratavam do conselho de prudéncia e aqueles referentes ao aspecto metodoldgico daquilo

que vem a ser essa prudéncia.'?

Desta feita entdo, temos o gnothi seauton, por assim dizer, em todo o
seu esplendor e em toda a sua plenitude: o cuidado de si deve
constituir-se no conhecimento de si. Gnothi seauton no sentido pleno:
af estd, seguramente, um dos momentos decisivos do texto; um dos
momentos constitutivos, penso eu, do platonismo; e, justamente, um
daqueles episddios essenciais na histéria das tecnologias de si, na
longa histéria do cuidado de si, e que terd um forte peso ou, pelo
menos efeitos consideraveis durante a civilizacdo grega, helenistica e
romana (ibid., p.85).

Segundo Foucault, embora Platdo tenha em outros escritos, ja citados, recuperado
algumas técnicas arcaicas ou preexistentes, todo o movimento platonico a propédsito do
cuidado de si e de suas técnicas passou a consistir em dispd-las e subordind-las ao grande
principio do “conhece-te a ti mesmo”. Acrescenta Foucault (ibid., p. 86) que para conhecer-
se a si mesmo € preciso “estabelecer a alma em uma fixidez imével que a desvincula de

todos os acontecimentos exteriores”. H4 assim, na visdo de Foucault, uma reorganizagao

12 Temas tratados nas aulas ministradas por Foucault em 1982. Sobre os conselhos de prudéncia, 12
hora, no dia 6 de janeiro, e sobre o “eu” com quem se deve ocupar, também na primeira hora da aula de
13 de janeiro do mesmo ano.

36



geral em torno do “conhece-te a ti mesmo” afastando-se as técnicas arcaicas, abrindo-se o
espaco do cuidado de si e definindo-se o “eu” como sendo a alma. Aparece aos olhos de
Foucault o palco de certa rivalidade, de longo percurso histérico entre o gnothi seauton e a
epimeleia heautou. O principio do “conhece-te a ti mesmo” torna-se o preceito ordenador
de todas as técnicas existentes, a partir de temas como concentracio do pensamento,
retraimento da alma em torno de seu eixo, retiro em si, resisténcia, nos quais serdo tratados

mais adiante.

A temdtica da sobreposi¢cdo entre o gnothi seauton e a epimeleia heautu é deveras
importante para Foucault. Ele identifica uma sobreposicao dindmica ou um apelo reciproco
entre os dois principios, que € caracteristico em Platdo. J4 na histdéria do pensamento grego,
helenistico e romano, existia certo equilibrio e relacdes diferentes nos diversos tipos de

pensamento ali existente.

Sem negligenciar, em sua andlise, um preceito em detrimento do outro, Foucault
observa, no texto de Alcibiades, o aparecimento pela terceira vez do gnothi seauton, na
medida em que Sécrates formula a pergunta sobre as condi¢des do conhecimento e como a
alma pode conhecer. Nesse sentido, Sécrates se utiliza da metifora do olho'’. Sabendo-se
que é a alma que deve conhecer a si mesma, ela se apercebe disso quando sua prépria
imagem lhe € devolvida como num espelho. Mas um individuo que quer conhecer quem é
vé a si mesmo ndo sO na superficie do espelho. Na leitura de Foucault, Socrates considera
que o individuo v€ a si mesmo quando se olha em outro olho, vendo-se no olho do outro.

Nasce dai, segundo Foucault, uma identidade de natureza como condi¢do para que o

13 Foucault analisa o texto das passagens 132d - 133c de Alcibiades.
37



individuo possa conhecer quem ele €. Portanto, ao perceber-se no olho do outro, isto €, no

olho em geral, ele se vé no principio da visdo e ndo no particular do olho, que € a pupila.

Assim sendo, “o olho se vé no principio da visdo”. Portanto, para Sécrates, “o ato
da visdo, que permite ao olho apreender a si mesmo, s6 pode efetuar-se em outro ato de
visdo, aquela que se encontra no olho do outro”. Esta comparacdo € aplicada a alma por

Sdcrates, conforme a seguinte anélise empreendida por Foucault:

A alma s6 se verd dirigindo seu olhar para um elemento que for da
mesma natureza que ela, voltando seu olhar, aplicando-o ao préprio
principio que constitui a natureza da alma, isto €, o pensamento e o
saber (fo phronein, to eidenai). E voltando-se para este elemento
assegurado no pensamento e no saber que a alma poderd ver-se. Ora,
o que € este elemento? Pois bem, é o elemento divino. Portanto, é
voltando-se para o divino que a alma poderd apreender a si mesma.
Neste momento, entdo, coloca-se um problema que, deixo claro, sou
incapaz de resolver, mas que ¢ interessante, COmo veremos,
relativamente aos ecos que poderd ter na histéria do pensamento:
problema de uma passagem cuja autenticidade € contestada. (...) Ele
faz do conhecimento do divino a condi¢do do conhecimento de si.
Suprimamos esta passagem, deixemos o resto do didlogo para se estar
mais proximo de sua autenticidade, e teremos este principio: para
ocupar-se consigo mesmo, é preciso conhecer-se a si mesmo; para
conhecer-se, € preciso olhar-se em um elemento que seja igual a si; é
preciso olhar-se em um elemento que seja o préprio principio do
saber e do conhecimento; e este principio do saber e do conhecimento
€ o elemento divino. Portanto, € preciso olhar-se no elemento divino
para reconhecer-se: € preciso conhecer o divino para reconhecer a si

mesmo (FOUCAULT, 2006 (6), pp.88-89).

Esse debate diz respeito a autenticidade de passagem, conforme alerta Foucault. A
polémica gira em meio a suposicdo de que Deus € o melhor espelho das coisas humanas
para aquele que quiser julgar a qualidade da alma. Essa passagem de Alcibiades, forjada na
tradicdo neoplatdnica ou platdonico-cristd, indica que em Deus podemos nos ver e nos

conhecer.

Os melhores espelhos sdo mais puros e mais luminosos que o préprio olho,

conforme o discurso de Socrates. Seguindo esse raciocinio, vemos melhor nossa alma se a

38



olharmos em um elemento mais luminoso e mais puro que ela, a saber, Deus. Se alguém
quer conhecer a si mesmo, deve estar em contato com o divino. Sua alma entdo serd dotada
de sabedoria (sophrosyne). De posse dessa sophrosyne, o homem saberd governar, serd
justo e a cidade serd mais feliz'*. Trata-se de um movimento de ascensdo ao divino e de
descida, capaz de tornar aquele que o fizer um governante de qualidade para sua cidade.
Portanto, essa é a promessa final de Alcibiades a Socrates. Ele ird cuidar da justica
enquanto governar, apesar de ndo ter necessariamente conseguido cumprir tal promessa.

Promete praticar a epimelesthai, ocupando-se com a justica (dikaiosynes).

Como reflexdo mais geral, segundo Foucault, Sécrates incita Alcibiades a ocupar-se
com sua alma, voltando seu olhar ao principio da sabedoria. Quando se olha na direcdo da
esséncia da sabedoria, nesse momento, volta-se para o divino. O elemento divino € aquele
que leva o individuo a se conhecer e a se reconhecer. E no elemento de identidade que o
divino reflete o que cada um é. Portanto, ocupar-se consigo mesmo € ocupar-se com a
justica. Na compreensdo abstraida da leitura de Foucault, o ser do “eu” € a alma sujeito de
justica, sabedoria e bondade, considerando o preceito socratico-platdnico e o tratamento

dado a esse tema, principalmente em Alcibiades.

Com isso, considera-se um segundo aspecto de observacdo no que diz respeito a
uma defini¢do de cuidado de si. Apesar de certo tencionamento, nem tanto em termos de

. . 15 . . ., L. .
autenticidade ~, destacam-se os seguintes aspectos: o estilo do didlogo socratico, a teoria

14 Foucault encontra essa passagem em Alcibiades, 135e.

15 Para Foucault, segundo consideracdes de sala de aula no curso de 1982, alguns elementos indicam

uma redacdo precoce de Alcibiades na obra de Platdo, tendo em vista conter elementos socraticos dos

primeiros didlogos. Por exemplo: o método aporético, o jovem aristocrata que quer governar, a

insuficiéncia da pedagogia, o papel atribuido ao amor pelos rapazes, etc. No entanto, noutros

momentos, certos elementos utilizados, como, por exemplo, o interesse pela Pérsia e dois extratos no
39



das quatro virtudes entre os persas, a metdfora da alma que se olha no espelho e a alma
agente ou, na interpretacdo foucaultiana, como sujeito da khresis e ndo como prisioneira do
corpo. Todos esses elementos indicam uma trajetéria do proprio platonismo, ndo no seu
eixo central, mas no essencial de sua curva. A partir desse ponto de vista, Foucault entende
ser possivel isolar alguns elementos que posicionam bem a base da epimeleia heautou, suas
praticas e sua elaboracdo filoséfica no pensamento grego, helenistico e romano. Nesse

sentido, observa:

Conhecer-se, conhecer o divino, reconhecer o divino em si mesmo, €
fundamental, creio, na forma platonica e neoplatonica do cuidado de
si. Ndo encontraremos estes elementos — em todo caso, ndo assim
distribuidos e organizados — nas outras formas do cuidado de si,
epicurista, estoica e mesmo pitagérica, a despeito de todas as
interferéncias que possam depois ter ocorrido entre 0os movimentos
neopitagdricos e neoplatdnicos (FOUCAULT, 2006 (6), p.96).

Porém, segundo Foucault, a politica, a pedagogia e a erdtica sdo formas estritamente
platonicas e neoplatonicas, sempre presentes na histéria geral do cuidado de si,
fundamentado como conhecimento de si. Por outro lado, igualmente caracteristico da
corrente platonica e neoplatonica, o elemento que permite o acesso a verdade para essas
correntes de pensamento € o fato mesmo desse conhecimento de si como expressao maior e
soberana do cuidado de si. E também o fato de que o acesso i verdade permite, a0 mesmo

tempo, reconhecer o que pode haver de divino em si.

A partir dessa observagdo, Foucault aponta para o paradoxo do platonismo que,

segundo ele, percorre a historia do pensamento antigo e europeu pelo menos até o século

texto citado por Eusébio de Cesaréia, indicam uma datacdo mais tardia. Neste sentido, o que interessa
ao propdsito de Foucault é que, no referido didlogo, ele percebe um tracado que indica o percurso da
filosofia de Platdo, entre elementos socraticos ou até mesmo no neoplatonismo. Sobre Eusabio de
Cesaréia (265-339) e suas reflexdes teoldgicas, vide http://acasadoebook.blogspot.com/2009/03
/download-historia-eclesiastica-eusebio.html.

40



XVII Tal paradoxo indica, por um lado, a fermentagdo de diversos movimentos espirituais
e gnosticos ao conceber o conhecimento € o acesso a verdade somente a partir de um
conhecimento de si, que era reconhecimento do divino em si mesmo. Mas, a0 mesmo
tempo, o platonismo formara o clima de desenvolvimento do que ele chama de
“racionalidade”, cujo ato de conhecimento, materializado no percurso e no método do
conhecimento da verdade, vai de certa forma, absorver e reabsorver as exigéncias da
espiritualidade. Assim sendo, ao longo do tempo, o platonismo desempenharia esse jogo
duplo, na medida em que recoloca incessantemente as condi¢cdes de espiritualidade
necessdrias ao acesso a verdade e, ao mesmo tempo, reabsorve a espiritualidade no
movimento unico do conhecimento: conhecimento de si, do divino, das esséncias (ibid.,

p.98).

Porém esse contexto geral do preceito do cuidado de si, que Foucault analisa em
Alcibfades, com o passar do tempo, experimenta deslocamentos importantes. Assim,
periodo do alto império romano nos séculos I e II, € marcado por um ambiente filos6fico
epicurista e cinico, conformando forca no estoicismo romano, de Musonius Rufus até
Marco Aurélio®. E o periodo de renascimento da cultura cldssica do helenismo,
imediatamente antes da difusdo do cristianismo e do aparecimento dos primeiros grandes
pensadores cristdos, tais como Tertuliano e Clemente de Alexandria. Para Foucault, esse
periodo representa uma verdadeira idade de ouro da histéria do cuidado de si, o qual passou

a ser entendido como noc¢do, como pritica e como instituicdo. As trés condigdes, em

16 César Marco Aurélio Antonino Augusto. Viveu entre os anos 121-180. Filésofo estoico. Foi imperador
romano no periodo de 161-180. Ensinava que o ideal a ser buscado nido era a felicidade, mas a
tranqiiilidade e o dominio das paixdes e emogdes (http://www.dec.ufcg.edu.br/biografias/
MarcuAAn.html).

41



Alcibiades, capazes de determinar a razdo de ser e a forma do cuidado de si, iriam ser

rompidas quando ele situa a época escolhida.

Abordando o tema da transmutacdo do cuidado de si na idade de ouro, Foucault
desenvolve um esquema capaz de analisar os mecanismos dessa mutacdo paulatina do
sujeito, bem como a relac@o entre o acesso a verdade e a exigéncia de uma transformacao
do sujeito por ele mesmo. Indica, assim, um rompimento entre as condi¢des capazes de
justificar a razdo de ser e a forma do cuidado de si, de Platdo aos fil6sofos dos séculos I e II
de nossa era. O rompimento ou deslocamento percebido por Foucault pode ser

esquematizado, conforme quadro a seguir.

Elementos de observagdo Em Alcibiades SéculosI eIl

A quem ¢ destinado o exercicio do | Pritica autdbnoma conferida a

Destino da pratica
! p poder. todos.

. . . .| Autofinalizada como arte da
Governar a cidade é a condicio

Finalidade vida e salvacdo pela conversdo
para salvar o outro, salvando-se. .
de si.
Forma de apreensio Unicamente pelo conhecimento. Plural em suas apropriacgdes.

Fonte: Foucault, 2006 (2).

As trés condigdes que caracterizam a necessidade de cuidar de si em Alcibiades, a
saber, o exercicio do poder, a finalidade e 0 modo como se apreende o cuidado de si, no
decorrer do tempo, sofreram modificacdes gradativas. Segundo Foucault, essa evolugdo ja
era captada no interior da prdpria obra de Platdo. No entanto, nos séculos I e II, torna-se
perceptivel a presenca de diferentes condi¢des do cuidado de si em relacdo aquelas
expostas em Alcibiades, até, aparentemente, desaparecer. No periodo referido, como
portadores centrais dessas condicdes de cuidado de si, surgem as filosofias cinicas e

epicuristas, estoica, as quais representam o cuidado de si como arte de viver.

42




Segundo Foucault, o que ocorre em relacdo ao preceito do cuidado de si € o fato de
ter ele se tornado um principio geral e incondicional, imperativo imposto a todos, durante
todo o tempo, independentemente de status. Por outro lado, ocupar-se consigo € algo que
passa a ter finalidade em si mesmo e deixando de ser utilizado apenas para a atividade
particular que consiste no privilégio de governar a cidade. Estimulado por Sdcrates,
Alcibiades se interroga sobre a natureza do cuidado de si no seu préprio “eu”. Porém, a

finalidade do cuidado de si era outra, era a cidade.

Considerando tais experiéncias, identificadas nos estudos que Foucault empreende
sobre os gregos e consolidadas nos séculos I e I, ter cuidado consigo mesmo passa a
indicar fortemente a nocdo de alma e o exercicio de duplo papel a desempenhar. Por um
lado, passa a fixar para o corpo um regime que seja efetivamente determinado por sua
prépria natureza, suas tensoes, bem como o estado e as circunstancias em que se encontra.
Porém, a alma s6 podera fixar corretamente esse regime para o corpo, na medida em que
tenha operado sobre si mesma um trabalho, eliminando os erros, reduzindo as imaginacoes
e dominando os desejos que lhe fazem conhecer a “sébria lei do corpo”. Foucault cita
Ateneu'’, cuja influéncia estoica define claramente esse labor da alma sobre ela prépria,

como condicdo para chegar a um bom regime soméatico (FOUCAULT, 1985, p. 132-134).

A alma faz um trabalho racional, ao adotar as trés dimensoes citadas, as quais sdo
bem conhecidas entre os médicos. Nao se trata, como nos didlogos platonicos, de instaurar
uma luta da alma contra o corpo, nem de estabelecer meios para a alma se defender do

corpo. Segundo Foucault (ibid., p. 134), a alma deve corrigir-se para conduzir o corpo

17 Ateneu de Naucratis. Ateniense (cerca 200 dC) é um escritor da Grécia antiga . Nascido e criado na
cidade egipcia antiga de Naucratis. Pouco mais se sabe de sua vida (http://ca.encydia.com/es/Ateneu).
43



conforme a let que € a do proprio corpo. Esse trabalho deve ser descrito pelo regime
médico em trés elementos, que podem arrebatar o sujeito para além das “necessidades
atuais do organismo”: o movimento do desejo, a presenca das imagens € 0 apego ao prazer.
Por isso, 0 homem deve assumir um modelo de conduta que absorva o regime completo da

alma e do corpo.

Foucault cita Rufus de Efesos, em seu “Tratado de satiriase”, para demonstrar a
capacidade de redugdo das “solicitagdes do corpo”, enfatizando: “A submissdo voluntdria
ao corpo deve ser compreendida enquanto escuta de uma razdo que presidiu a ordem
natural e que ordenou, para seus fins, a mecanica do corpo. E dessa razdo natural que os
doxai (opinido, brilho, fama) se arriscam a desviar a alma e a suscitar desejos excedentes’.
Em vez de doxai, afirma que, no regime médico, por exemplo, estabelece-se uma ética do
desejo moldada por uma fisica da excrecdo. Por conseguinte, purificada de todas as suas
representacdes vas, a alma s6 dirige a atencdo para a “economia austera das evacuagdes

organicas” (ibid., pp. 138-139).

O segundo elemento levantado por Foucault, fortemente identificados, nos séculos I
e II, como efeitos de cuidado de si, diz respeito a desconfianga aos elementos de imagem
(phantasiai). Nesse caso, ele cita Galeno que enxerga perigos em imaginar ou em
rememorar os aphrodisia com seus fendmenos de satiriase. Mas, para Foucault, hd também
perigo em perceber os aphrodisia, a partir de certo debate sobre a imagem, o olhar
frequente, entre gregos e latinos. Olhar, imagem, claridade representavam perigo para o
rigor dos costumes, operando-se uma luta constante contra imagens internas ou externas

como condicdo e garantia de boa conduta sexual (ibid., p. 141).

44



Por fim, seguindo uma linha estoica, Foucault esclarece que o prazer é o
acompanhamento do ato. No regime racional, o prazer tem sua importancia somente
quando ndo € um fim procurado. Por exemplo, no ato sexual, o homem deve “evacuar seu
esperma’ sem precisar buscar o prazer que acompanha essa emissao (ibdi., p. 142). Nesse
sentido, esclarece que, com o florescimento da idade de ouro na cultura neocléssica, o “eu”
aparece tanto como objeto do qual se cuida, quanto (e mais importante), como finalidade

que se tem em vista ao cuidar de si mesmo.

Nessa perspectiva, Foucault indica os trés grandes dominios, remissivos entre si,
com os quais se atualiza o cuidado de si na época estudada por ele, isto &, séculos I e II de
nossa era. Sao eles: o corpo, na pratica da dietética (medicina, alimentagdo, regime); os
familiares e a casa, na pratica da vida econdmica; o amor, na prética da erética. “E por
cuidado com o regime e a dietética que se pratica a vida agricola, que se fazem colheitas,
etc., isto €, que se passa a econdmica. E € no interior das relacdes de familia, ou seja, no
interior das relagdes que definem a econdmica, que se encontrard a questdo do amor”

(FOUCAULT, 2006, p. 199).

1.3. Da coextensividade a totalidade da existéncia

Para Foucault, a forma reflexiva organiza nao s6 a relagdo com o objeto — ocupar-se
consigo como objeto — mas, igualmente, a relacdo com o objetivo buscado. Trata-se de uma
espécie de “autofinalizacdo” da relag@o consigo, ndo mais como preparacao para governar a
cidade, cujo “eu” era tanto objeto quanto finalidade. Porém, esta ocorria somente porque
havia necessidade dessa mediacdo da cidade, de modo que, o mediador invocado é a

autorrealizacdo de si. Cuidar de si, conforme Foucault, ndo se determina mais na forma
45



unica do conhecimento de si. Porém, essa forma nao desaparece, sendo apenas atenuada, na
medida em que se integrou em um conjunto bem mais vasto. Essa atenuacdo € atestada pelo
uso de certos elementos de vocabuldrio e tipos de expressoes descritas por ele como formas
de atividade que va@o para além do dominio circunscrito apenas pela atividade de

conhecimento (FOUCAULT, 2006 (7), p.104).

Para Foucault, o cuidado de si assume, no periodo da idade de ouro, um
desenvolvimento que extrapola a simples atividade de conhecimento, envolvendo toda uma
pratica de si e ndo s6 a prética de conhecimento. Foucault define esse movimento como
uma explosdo do cuidado de si, que se efetiva numa transformacdo. Da-se, assim, uma
generalizacdo do cuidado de si a partir de dois eixos. O primeiro foi a generalizacdo da
prépria vida do individuo, tornando o cuidado de si extensivo a vida individual; o segundo
fez com que essa generalizacdo do cuidado de si fosse estendida a todos, ndo sem
apresentar restricoes importantes. Houve, portanto, um deslocamento cronolégico do
preceito do cuidado de si, agora, experimentado como extensivo a vida individual e

coextensivo a arte de viver. Passou-se da coextensividade a totalidade da existéncia.

Foucault reaproxima o tema da arte do fazer, desta vez como tekhne tou biou, ou
seja, “arte da vida, arte da existéncia que desde Platdo e, sobretudo nos movimentos
neoplatonicos, tornar-se-4 defini¢do fundamental da filosofia. O cuidado de si tornou-se
coextensivo a vida”. Ndo € o momento do kairos. Este, em certa medida, representa aquela
ocasido evocada no sentido espacial, no exemplo do arqueiro que, ao apontar para o alvo
por meio da mira, visa a precisdo. Também ndo € aquele momento encontrado em
Alcibiades, o momento da vida, da “estacdo da existéncia em que se deve ocupar consigo

46



mesmo”, refletida na imagem da idade critica para a pedagogia, para a erdtica e para a
politica. E o momento da khora, ou seja, 0 momento em que se ingressa na vida e se exerce

o poder (ibid., p.107).

O periodo estudado por Foucault, isto é, a idade de ouro do cuidado de si, é
observado sob o aspecto de uma metamorfose. Diferentemente do periodo socratico-
platonico, o cuidado de si € modelado como uma obriga¢do permanente que deve durar a
vida toda. Para que isso pudesse acontecer, Foucault esclarece que nem foi preciso chegar
aos séculos I e II de nossa era. Ao escrever carta a Meneceu, Epicuro '*jd afirmava que a
filosofia deve ser praticada quando se € jovem e quando se € velho. Afirmava que nunca era
demasiado cedo ou demasiado tarde para ter cuidados com a prépria alma. Assim, filosofar,

a todo momento, assemelha-se a alcancar a felicidade.

O jovem deve preparar-se (paraskheue) para a vida. Este preceito aparece entre
epicuristas e estoicos. O velho, por sua vez, filosofa para rejuvenescer, ou seja, para voltar
no tempo ou, ao menos, para desprender-se dele pela atividade de memorizacdo, a qual,
entre os epicuristas, significava a rememoriza¢do dos momentos passados. A partir de sua
leitura, Foucault afirma que, no periodo estudado, era corrente o entendimento de que,
quando se € jovem, deve-se filosofar para ser firme diante do futuro e, quando se é velho,
filosofa-se com o intuito de rejuvenescer no contato com o bem, para a lembranca dos dias

passados.

18Epicuro de Samos (341-270 a.C.). Filésofo grego do periodo helenistico. A ética de Epicuro assegura
aos homens que a felicidade é facilmente alcancavel, desde que algumas poucas necessidades naturais
sejam satisfeitas, pois a felicidade ndo é outra coisa que a auséncia de dor fisica e um estado de animo
livre de qualquer perturbagdo ou paixdo. Assim, a felicidade, para Epicuro, se identifica com um prazer
estavel, que os gregos chamavam de ataraxia (http://educacao.uol.com.br/biografias/epicuro.jhtm).

47



Este é o debate apresentado por Foucault sobre o problema da inser¢do do adulto no
interior das praticas de si. A insercdo ocorre numa interagdo entre jovens, homens maduros
e 1dosos que se iniciam, encorajam-se uns aos outros, empenham-se quer sozinhos, quer
coletivamente na pratica de si. Séneca'® orienta pelo conselho, que é o médico da alma, de
conversdo. Esta acontece quando se age em sintonia com a ‘“constdncia do sdbio” e a
“tranquilidade da alma”, afastando-se o perigo da “ociosidade”. Sao influéncias

. L . 20
estabelecidas do epicurismo ao estoicismo.

Ja Epiteto, falando para seus jovens alunos, busca dar conselhos e regras sobre a
maneira de se conduzir na cidade, segundo suas atividades didrias. J4 os adultos o
procuravam em busca de conselhos de conduta. Entre os cinicos, havia interpelacdo a todos
nas pracas, ruas e até em festividades. Foucault fala de um discurso contendo o conceito de
“retiro para fora do mundo ordenado”, sob a condi¢do de logon apodidonai, ou seja,
apercebendo-se permanentemente daquilo que se faz. Sdo problemas de ascese, do retiro
em si mesmo, da anakhoresis eis heauton, incluindo-se também o grupo dos terapeutas de
Alexandria. Seu objetivo principal a epimeleia tes psykhes, ou seja, ter cuidado com a alma

(ibid., pp.110-112).

Para Foucault, essa é uma paisagem inteiramente diversa daquela desenvolvida em
Alcibiades, cujo centro de gravidade ou o ponto sensivel da pratica de si se estabelecia

entre pessoas jovens aristocratas. Tendo como objetivo governar a cidade, ocupavam-se

19 Licio Aneu Séneca. Viveu entre 4 a.C. e 65 d. C.. Para ele, deve-se viver conforme a natureza, pois esta,
em esséncia, é o logos divino, axioma fundamental para se viver de acordo com a razdo. A razio é aquilo
por meio do qual o homem se torna livre e feliz. 0 homem sdbio ndo apreende o seu verdadeiro bem
nos objetos externos, mas usando bem esses objetos através de uma sabedoria que se escraviza pelas
paixdes e pelas coisas externas (http://www.dec.ufcg.edu.br/biografias/LuciusAS.html).

20 Foucault se baseia aqui numa trilogia da conversio, segundo referéncia em P. Veyne, o qual discorre
sobre o problema de datagdo do tratado “Letras a Lucilio”.

48



com a alma no comeco da vida até a passagem para a idade adulta. Nesse novo cendrio, a
no¢io de cuidado de si se combina por outros elementos. E um cendrio composto por
pessoas adultas, com familia constituida. Essas pessoas ocupam-se com a propria alma no
final da vida. Isso acontece na propria idade adulta ou na passagem da fase adulta para a
velhice. Mas o cuidado de si assume uma forma geral para todos: jovens, adultos e velhos.
Mas ndo sem criticas essa coextensividade das praticas de si sdo experimentadas no periodo
estudado por Foucault. Ele cita Luciano que criticava o filésofo em leildo exposto num
mercado de vidas procurando recrutar alunos que queriam adquirir seu proprio modo de
vida. Cita também outra passagem de Luciano, em que critica Hermotimio que, aos 60

anos, acreditava ainda ser possivel aprender filosofia, a arte de viver, a felicidade

(FOUCAULT, 1985, p. 59).

Desde os gregos, e mais especificamente no periodo de ouro romano, o cuidado de
si configurava-se como um “fendmeno cultural”, como principio de toda conduta racional
para aquele que quisesse obedecer ao principio da racionalidade moral. Mas, ndo se deve
ignorar esse principio sofreu uma série de outras transformac¢des no cristianismo primitivo,
na idade média, no Renascimento e no século XVII. Portanto, esse deslocamento do
preceito do cuidado de si do periodo da adolescéncia ao da maturidade acarreta
conseqiiéncias. Os dois deslocamentos principais analisados por Foucault dizem respeito a
prépria prética pedagdgica e a questdo da proximidade com a medicina, estabelecendo o

eixo formador e corretivo, tema que serd abordado a seguir.

Segundo alerta Foucault, se quisermos entender o problema do sujeito em sua

relacdo com a pratica, € preciso antes compreender certos dispositivos de subjetividade que

49



vem se constituindo desde os gregos, helénicos e romanos. E preciso firmar o entendimento
da constituicdo de um saber sobre o mundo como experiéncia espiritual do sujeito e deste
como fim udltimo para si mesmo, pelo exercicio da verdade (FOUCAULT, 2006, p. 385).
Entre os antigos gregos, esses elementos eram diferenciados. Ja os dispositivos de
subjetividade produzidos na atualidade, diferentemente do que ocorria entre gregos,
helénicos e romanos, sdo vistos por Foucault como objetivagcdo possivel do sujeito em um
campo de conhecimentos e submissdo do sujeito a ordem da lei. Trata-se de uma
heterogeneidade fundamental que deve servir de alerta para qualquer tipo de “projecdo

retrospectiva”.

O que estava inscrito, segundo Foucault, no pensamento grego e na cultura da
antiguidade, era “espiritualidade e saber”; “prética e exercicio da verdade”. Ele estuda tais
dispositivos por meio de askesis, ou seja, do tipo de trabalho cujas formas de préticas e
cujos elementos de progressdo sucessiva devem ser experienciados. Nesse contexto, os
jogos de rentincias se tornam cada vez mais severos, tendo como alvo e no limite a rentincia
a si. Foucault percebe que, na atualidade, os dispositivos de subjetividade sofrem grandes
modificacdes. Em vez de espiritualidade e saber, “objetivacdo possivel ou impossivel do
sujeito em um campo de conhecimentos”; em vez de pritica e exercicio da verdade,
“sujeicdo do sujeito a ordem da lei”. (ibid., p. 385). Esses dois aspectos sdo analisados, de
maneira especifica, sendo bastante enfocados por Foucault. Pode-se dizer que, de modo
geral, as formas de pedagogia e as praticas médicas, cada vez mais, se aproximam da nocao

de cuidado de si, tendo em vista a necessidade do corpo de arrefecer os desejos da alma.

1.4. Eixo formador e corretivo

50



Sob o ponto de vista do elemento formador, Foucault enfatiza que a prética do
cuidado de si passa a ser mais exigida. Segundo esclarece, nos séculos I e II o cuidado de si
exige uma visdo mais critica, pois agora ¢ uma atividade também desenvolvida entre
pessoas adultas. Trata-se de uma atividade critica em relagdo a si mesma, ao seu mundo
cultural e a vida das pessoas. Nesse sentido, como eixo formador, a prética de si terd um
papel corretivo. E que, agora, de modo especial, estando vinculado 2 pratica da critica, ndo
acontece pela referéncia a um estado de ignorancia, no qual se encontravam os individuos

incitados por Sdcrates.

Na leitura de Foucault, Alcibiades ignora o objeto do cuidado. Além disso, ndo sabe
que ignora nem o que fazer para governar bem. Alcibiades nada aprendera, e aquilo que
acreditava ter aprendido ndo passava de vento. A prética de si se estabelece no fundo da
ignorancia que ignora a si mesma, a exemplo de Alcibiades. Mas agora, conforme alerta
Foucault, “a prética de si impde-se sobre o fundo dos erros, de maus hébitos, de formagdo e

de dependéncias incrustadas e que se trata de abalar” (FOUCAULT, 2006 (7), p.116).

Foucault descobre, em seus estudos, um tipo de pedagogia que nasce do exercicio
pratico, mediante a “transmissdo de uma verdade que tem por fungdo dotar um sujeito
qualquer de aptiddes, capacidades, saberes etc., que ele antes ndo possuia e que deverd
possuir no final dessa relagdo pedagdgica”. Ele deve identificar a relacdo que consiste na
“transmissdo de uma verdade que ndo tem por funcio dotar um sujeito qualquer de aptidoes
(...), mas modificar o modo de ser do sujeito a quem nos enderecamos”. (FOUCAULT,
2006, p. 493).

Segundo Foucault, a pedagogia antiga, de modo geral desde os pitagoricos, era
51



cercada por significativas regras de siléncio. Esse tipo de siléncio € requerido em relacdo a
escuta, pois se deve escutar bem, devendo-se também anotar o que se ouve. Mas, antes de
tudo, ndo se deve falar nem interromper a palavra do mestre, nem tomar notas. Esse € um
exercicio praticado sob a forma de memoria, consistindo assim, segundo Foucault, no
aspecto positivo da interdi¢do tempordria de fala (ibid., p. 502). Calar e escutar sdo as duas
coisas mais dificeis de aprender. Porém, nos primeiros séculos de nossa era, sao acdes
indispensdveis para ser um bom ouvinte (akoustikoi). Na concep¢do, por exemplo, da
escola pitagdrica, a instrugdo € iniciada pelo siléncio (ekhemythia). S6 depois € que se tinha

o direito de falar.

O novo eixo formador considera o termo grego paraskheue, traduzido por Séneca
como instructio, uma espécie de armadura de protecdo do individuo em face dos
acontecimentos, ndo devendo se formar em fun¢do de um objetivo profissional
determinado. O que acontece de mais importante para Foucault, é o fato de que o aspecto
formador agora nao mais se dissocia de um aspecto corretivo. Em Alcibiades, a pratica de
si se desenvolvia segundo o eixo formagdo-saber. No periodo em estudo, essa pratica passa

a ser exercida através da corre¢do e liberagdo do mal interior.

A acdo da epimeleia nao é apenas um exercicio de soliddo, mas também uma pratica
social. Para Foucault, este € um dos pontos mais importantes dessa atividade consagrada a
st mesmo. Destaca, nesse aspecto, a carta 50 para Lucilio, na qual Séneca afirma: “O mal
nao estad fora de nds (extrinsecus), estd em nosso interior (intra nos est). O mal esta em
nossas visceras (in visceribus ipsis sedet)”’. Nessa mesma linha, observa Foucault que é

preciso buscar um mestre para orientar na dominacdo e expulsdo desse mal interior,

52



libertando-nos dele. Na busca desse propdsito, € melhor corrigir esse mal com o sujeito em
idade tenra, ainda jovem, ou pouco tempo depois de ter sido por ele acometido. Mas, para
Séneca, essa correcao também pode se dar na fase adulta do individuo (FOUCAULT, 1985,

p. 57).

Foucault toma a histéria dos procedimentos psicagégicosﬂ na antiguidade greco-
romana para afirmar que se operou, de modo geral, considerdvel transferéncia e
considerdvel mutacdo entre a filosofia greco-romana e o cristianismo. Em primeiro lugar,
pelo fato de a psicagogia greco-romana estar muito proxima da pedagogia, na medida em
que é sobre quem aconselha — seja ele o mestre, o amigo, o diretor — que recai a
necessidade de dizer a verdade. E a ele que cabe estabelecer as regras para se dizer a

verdade e para que a verdade possa produzir seu efeito. (FOUCAULT, 2006, p. 493).

Tratando da pedagogia da filosofia antiga, estendendo-se também para a psicagogia,
Foucault afirma: “O mestre de certa forma detém a verdade, formula a verdade, formula-a
como convém e segundo regras que sao intrinsecas ao discurso verdadeiro que ele transmite
(...). A psicagogia é também experimentada como uma paideia” **. Segundo Foucault, em
busca dos conhecimentos tteis, Epicuro propds, como oposi¢do a no¢do de paideia, uma
physiologia distinta em relagdo a outra, como equipagem, (paraskeue), ou seja, a

preparacdo do sujeito e da alma (ibid., p. 494).

21 Significa evocacdo magica das almas. Foucault se refere aos procedimentos da psicagogia como
transmissdo de uma verdade que tem por fun¢do modificar o modo de ser do sujeito e cujo peso
essencial da verdade se coloca do lado de quem aconselha.

22 A nocgdo de paideia é desenvolvida por Foucault a partir da obra de W. Jaeger: Paideia: La formation
de 'homme grec, Paris, 1964. O tomo II é dedicado particularmente ao estudo dessa no¢do em Socrates
e Platdo. Baseia também em H. I. Marrou. Histoire de I'éducation das I'’Antiquité. Mas fundamentalmente,
no curso de 1982, ele estuda aspectos sobre a paideia e o combate feito por Epicuro ao rejeitar essa
ideia de paideia como uma “cultura de fanfarrdes, elaborada meramente por fabricantes de verbo, cuja
Unica meta é fazer-se admirar pelas massas” (FOUCAULT, 2006, p. 292).

53



A partir dessa preparacdo, estariam o sujeito e a alma equipados, de maneira
necessdria e suficiente, para enfrentar todas as circunstancias da vida que, porventura,

possam surgir. Segundo Foucault, na interpretacdo de Epicuro23

, “a paraskeue ¢é
precisamente o que permitird resistir a todos os movimentos e solicitacdes que deverdao
advir do mundo exterior. (...) Atingir a meta e permanecer estavel, fixado na meta, sem se
deixar desviar por nada. Assim, a physiologia tem por funcio a paraskeuazein: dotar a alma

do equipamento necessdrio para seu combate, seu objetivo e sua vitéria. Em si, opde-se a

paideia (ibid., p. 293).

Foucault aponta um aspecto fundamental para o tema da pedagogia e a pratica do
cuidado de si: aquele pelo qual o individuo torna-se o que nunca foi. Fazendo referéncia a
Séneca, destaca: “Mesmo na fase adulta, podemos nos corrigir. Mesmo se nos
enrijecermos, existem meios de nos endireitarmos e de nos tornarmos o que poderiamos ter
sido e nunca fomos”. (FOUCAULT, 2006 (7), p. 116). Nada vence o labor obstinado, o
zelo perseverante e inteligente. Foucault acrescenta ainda que esse elemento € um dos mais
fundamentais da pratica de si, pelo fato de que Séneca evoca o que se passa com OS
elementos fisicos, os corpos fisicos e alcanca a alma, sendo esta capaz de endireitar o

espirito humano.

Segundo Foucault, Séneca acredita que a razdo do espirito humano, que € flexivel,
poderd ser endireitada, de forma a aprender as virtudes, desaprendendo os vicios. Essa
formula era essencial para os cinicos os quais tratavam da no¢do de desaprendizagem,

reencontrada entre os estoicos. Para estes, o conhecimento indispensédvel é aquele que evita

23 Foucault estuda a sentenca 76 de Epicuro, in Lettres et maximes, p. 267. Aborda também a nogdo de
paraskeue na aula de 24 de fevereiro, segunda hora, em 1982.
54



desaprender, ou seja, a fo periaireen to apomanthanein®* resulta do dominio, desde cedo, da
separacdo entre conhecimentos tteis e conhecimentos inuteis. E evitando-se aprender estes
ultimos ndo se tem que desaprendé-los em seguida (ibid., p.117). No entanto, para ele, esse
“modo de vida” (kata physin) dos cinicos leva a desaprender os costumes € outros
conteidos da paideia. Foucault observa que ha criticas direcionadas também a primeira
infancia e as condi¢des em que ela se desenrola no meio familiar, seus efeitos educativos e

o conjunto de valores transmitidos e impostoszs.
1.5. Aproximacio entre atividade médica e filosofica

Outra consequéncia, apontada por Foucault, do deslocamento cronolégico do
cuidado de si, do final da adolescéncia a fase adulta, seria a nitida e demarcada
aproximagdo entre a pratica de si e a medicina. Nesse sentido, lembra que, para Platdo, a
arte do corpo era nitidamente distinta da arte da alma. E € por esse motivo que, em
Alcibiades, a alma ficava bem especifica como objeto do cuidado de si (FOUCAULT,
2006, p. 132). A funcdo precipua dessa aproximagdo, também observada nos séculos I e 1I,
¢ a reintegracdo do corpo. O cuidado de si se dd, entdo, em funcdo da necessidade de
corre¢do e de reparacdo, isto €, do restabelecimento de um estado que talvez nunca tenha
existido, mas cujo principio € indicado pela natureza. A aproximacdo privilegiada entre a

filosofia e a medicina se transforma em relacdo de complementaridade.

7z

No entanto, Foucault observa que essa vinculacdo é antiga. Consta no corpus

hipocratico, por exemplo, ser impossivel saber medicina quando ndo se sabe o que é o

24 Foucault encontra essa referéncia em Didgenes Laérce. L’ascese cynique.

25 Foucault refere a carta 32 de Séneca a Lucilio. Este, em meio as pressdes familiares, segundo Séneca,
deve colocar-se em seguranga e reencontrar a si mesmo. Deve alcancar o desprezo generoso por todas
as coisas almejadas por seus pais para ele.

55



homem. S6 cura corretamente os doentes aquele que adquirir a ciéncia da filosofia. Trata-se
de uma imbrica¢do psiquica e corporal constitutiva do centro desse cuidado, discurso
também encontrado desde Platdo e na tradi¢do pds-platonica. Nesse discurso filoséfico de
aproximagdo entre pratica filos6fica e pratica médica, Foucault cita estudos de W. Jaeger,
em Greek medicine as paideia, de 1945, e também de R. Joly, em Platon et la medicine®.
Lembra, além disso, a no¢do de Epicuro sobre o fato de que nao se deve fingir que filosofa,
mas filosofar realmente, com base na no¢do de ontos philosophein. Temos necessidade ndo

de parecer, mas de estar verdadeiramente com boa satde (kat aletheian hygiainein). Esta é

_ S 27
a nocao de cura segundo a verdade, isto €, cuidando-se”’.

A atengdo, segundo Foucault, deve dirigir-se a saide, ao regime, aos mal-estares e a
todos os males e perturbagdes que podem circular entre corpo e alma, para citar as cartas
55, 57, 78 de Séneca. Ou entdo, a partir de correspondéncia de Marco Aurélio, em que
Foucault analisa o debate sobre a morte de Frontdo”, constituindo-se numa imbricacio
psiquica e corporal central neste cuidado (ibid., p. 134). Cita também Possidénio”, num
certo retorno ao realismo moral de Platﬁo30, dentro de uma visdo estoica de que hd uma

assimilacdo da prética filoséfica por uma espécie de pratica médica.

Possidonio defende a independéncia relativa das func¢des irracionais e

concupiscentes da alma, ao afirmar: “Portanto, € preciso mais que um julgamento reto para

26 Este estudo consta no Bulletin de I’Association Guillhaume Budé. Revue de Etudes Greques, n° 83, de
1960.
27 Esta nogdo é extraida da Sentenga Vaticana, 54. In Letres et maxims.
28 Conforme aula de 27 de janeiro de 1982, no Collége de France.
29 Referéncia em A. ]. Voelke. L’Idée de volonté dans le estoicisme. Paris, 1973.
30 Cita nessa linha: E. R. Dodds. Les grecs et l'irrationnel. Saudag¢des a um retorno do realismo moral de
Platdo por Possidonio. Cita também M. Laffranque. Poseidonis d’Apamée. Paris, 1964. Capitulo sobre
L’anthropologie.

56



dominar as paixdes, as quais se at€ém ao corpo e aos seus equilibrios: toda uma terapéutica e
uma dietética sdo requeridas para dissipar as paixdes, € ndo somente uma corre¢do do
pensamento”. Cita, ainda, Musonius, que afirmava ser necessdrio chamar o filésofo assim
como se chama o médico em caso de doenga. A a¢do daquele junto as almas € andloga a do
s 9 . . . 31 . ,
médico junto aos corpos. Cita, por fim, Plutarco™, no que concerne aos preceitos de saide.
Medicina e filosofia sdo mia khora, ou seja, uma sé regido, num territério tnico. E assim
apresenta exemplos dessa ligacdo entre filosofia e medicina (FOUCAULT, 2006 (7), p.

119).

Seguindo esse pensamento sobre o cuidado de si, Foucault (1985, p. 59) acrescenta:
“Aparece, portanto, intrinsecamente ligado a um servico de alma que comporta a
possibilidade de um jogo de trocas com o outro e de um sistema de obrigacdes reciprocas”.
Para Foucault, esse vinculo entre medicina e cuidado de si, antigo, tradicional, bem
estabelecido e sempre repetido, € marcado pela identidade do arcabouco conceitual entre
medicina e filosofia, cujo centro € demarcado pela nocdo de pathos entre os epicuristas e
principalmente entre os estoicos. Essa nog¢ao era entendida como paixdo e como doenca em

seus diversos estagios.

Esclarece Foucault (ibid., p. 60) que as metdforas médicas sdo muitas. Com isso,
nos aproximamos da compreensdao dos jogos de cuidados da alma e, a0 mesmo tempo,
fazemos uma aproximacdo progressiva com a pedagogia: “A melhoria, o aperfeicoamento

da alma que se busca na filosofia, a paideia que esta deve assegurar, € tingida cada vez

31 Plutarco de Queronéia. Viveu entre os anos 45-125 (?), no periodo greco-romano. Sua ética tem por
base a convicgdo de que, para se alcangar a felicidade e a paz, é preciso controlar os impulsos das
paixdes, por meio da asticia ética, tirando proveito do inimigo (http://www.dec.ufcg.edu.br/
biografias/Plutarco.html).

57



mais com as cores médicas. Formar-se e cuidar-se sdo atividades soliddrias”. E nesse
sentido que Epiteto recusa a ideia de que sua escola filoséfica seja somente um lugar de
formagao. E, antes de tudo, um “dispensdrio da alma”, um “gabinete médico”, um iatreion.
E também um lugar de sofrimento, pois seus discipulos devem adquirir a consciéncia de
seu estado patoldgico pelos fluxos de humores e agitacdo do espirito. Portanto, devem ir a
escola “ndo para se fazer cuidar pela therapeuthesomenoi, mas sim para retificar seus
julgamentos e corrigi-los, como epanorthosontes”. Nessa perspectiva, orienta Epiteto™”:
“Quereis aprender os silogismos? Curai primeiro vossas feridas, estancai o fluxo de vossos

humores, acalmai vossos espiritos” (FOUCAULT, 1985, p. 61).

Galeno, além de querer curar os “grandes desvios do espirito”, buscava também
cuidar das “paixOes e dos erros”. Estas eram provocadas pelas energias desreguladas das
almas, rebeldes a razdo, ou pelas ideias nascidas de falsas opinides. Segundo enfatiza
Foucault, a atencdo pelo corpo era bem diferente daquela dedicada a “valorizacdo do vigor
fisico”, integrante da formac¢do do homem “livre”. Lembra que a alma é demasiado
importante, a ponto de eventos como a morte, a doenga, ou mesmo o sofrimento fisico ndao
constituirem verdadeiros males. Nesse deslocamento, corpo e alma devem se comunicar e
intercambiar seus males. Esse € o ponto destacado por Foucault no que diz respeito a
atencdo dirigida aos problemas que gravitam entre o corpo e a alma. A esse respeito,

esclarece:

A inquietacdo dirige-se, sobretudo, ao ponto de passagem das
agitacdes e das perturbagdes, tendo em conta o fato de que convém
corrigir a alma se se quer que o corpo ndo prevaleca sobre ela, e
retificar o corpo se se quer que a alma mantenha o completo dominio
sobre si prépria. E a esse ponto de contato, enquanto ponto de

32 Entretiens, III. Citado na nota 55, p. 61, conforme referéncia bibliografica integrante deste trabalho.
58



fraqueza do individuo, que se dirige a atencdo que se concede aos
males, mal-estares e sofrimentos fisicos. O corpo, com o qual o
adulto tem que se ocupar quando cuida dele mesmo, ndo € mais o
corpo jovem que se tratava de formar pela gindstica; é um corpo
fragil, ameacado, minado de pequenas misérias e que, em troca,
ameaca a alma menos por suas exigéncias demasiado vigorosas do
que por suas proprias fraquezas” (ibid., p. 62).

Nessa aproximacgao entre medicina e moral, segundo Foucault, o0 mais importante a
observar € a ideia de reconhecer-se como doente ou ameacado pela doenca. O homem deve
reconhecer-se como individuo imperfeito, ignorante e que precisa ser corrigido, formado e
instruido. Deve reconhecer-se também como individuo que sofre certos males e que estd em
estado de necessidade, podendo receber medicacdo e socorro (ibid., p. 63). No que diz
respeito a questdo da sexualidade, Foucault aponta também correlacdes entre o ato sexual e
o corpo. Nao se trata somente de um maior cuidado pelo corpo, mas pelo temor a atividade
sexual, considerando suas proximidades com as doencas. Do lado da mulher, deve-se
valorizar o vinculo conjugal e a relacio dual que se constitui pela justa conduta e

temperanca do marido (ibid., p. 233).

Nesse movimento de deslocamento do preceito do cuidado de si, este devendo estar
presente em todas as fases da vida, o proprio sentido de velhice € observado por Foucault
com um novo tipo de privilégio. Privilégio para além daquele ja conferido a velhice na
cultura grega tradicional, em face de seu valor e reconhecimento, mas pouco desejavel. A
velhice torna-se o coroamento, o periodo de recompensa do cuidado de si, sua mais alta
forma, abrandando o problema da morte. Foucault cita a liberacdo experimentada pela
velhice em relagdo aos desejos fisicos, as ambicdes politicas e individuais e a aquisicao de

experiéncia. Esse estdgio torna o idoso soberano de si mesmo e capaz de satisfazer-se

59



. . .33
Inteiramente consigo .

A velhice, nessa nova ética do cuidado de si, estudada entre gregos € romanos nos
séculos I e II, tem como consequéncia principal ser uma meta positiva de existéncia pela
liberacdo. Por conseguinte, deve-se colocar em um estado tal que se viva a vida como se ja
estivesse consumada. Com base em Séneca e outros, Foucault destaca a ideia de que se
deve organizar a vida para ser velho. A questdo da morte deve ser entendida pela
meditacdo. Viver a vida como se fosse o derradeiro dia traz um tipo de satisfacdo e de
prazer que se pode ter consigo. Trata-se de um aspecto muito importante da relacdo entre
velhice e imortalidade, na medida em que a velhice estd em correlagdo com os temas da
imortalidade e da sobrevida pessoal (FOUCAULT, 2006, p. 137-138). A meditacdo sobre a
morte (melete thanatou) mantém-se como o “fopos da filosofia”, aparecendo em Platao®* e
também entre os pitagoricos. Portanto, ndo aparece inicialmente no interior da pratica de si

definida e organizada no periodo helenistico e romano. E uma pratica milenar.

O cuidado de si, no periodo estudado por Foucault, isto é, entre os séculos I e II, ndo
¢ mais somente uma recomendacdo reservada a alguns individuos. Ele se destina a todos,
num jogo metodoldgico, envolto em uma cultura exercida em préaticas, ou formada em
instituicOes e em grupos, perfeitamente distintos entre si. Frequentemente, esses grupos
eram fechados uns aos outros e, em grande parte, havia uma relacdo de exclusdao dos

demais.

33 Foucault desenvolve esse assunto na aula de 20 de janeiro de 1982, segunda hora, conforme
referéncia neste trabalho.
34 Segundo nota 1, p. 592, a melete thanatou aparece em Fedon, 67¢, e 81a. Sdo destacadas suas raizes
arcaicas, segundo o artigo de J. P. Vernant. “Le fleuve amelés”. In Mythe et pensée chez lés grecs; pp. 108-
123.

60



Todavia, Foucault afirma que o cuidado de si possuia uma ampliddo, um leque
muito diversificado, podendo ser encontrado ndo s6 nos meios aristocraticos ou entre
pessoas cultas, como aquelas do século XIX na Europa, mas também nos meios menos
privilegiados. Existia também nas classes menos favorecidas, cujas praticas eram
fortemente ligadas a existéncia de grupos religiosos, claramente institucionalizados e
organizados em torno de cultos definidos e procedimentos ritualizados (FOUCAULT,
2006, pp. 140-141). O cuidado de si, portanto, sempre existiu no interior de grupos
determinados e distintos uns dos outros, combinando entre o terapéutico e o saber, mas de

forma varidvel, conforme o grupo, os meios e os casos. Sobre a base do controle de si

(enkrateian) podem ser edificadas virtudes da alma (FOUCAULT, 2006 (2), p. 153).

Nao é demasiado destacar que o grupo dos terapeutas €, por diversas vezes, referido
por Foucault, principalmente pelo aspecto da relacdo corpo e alma. Em face de diversas
formas de cuidados em grupo, destinava-se o sétimo dia, apos o cuidado da alma (ten tes
psykhes epimeleian) aquele dia em que alguns individuos faziam fric¢do do corpo com
6leo. Segundo Foucault, a maioria desses grupos ndo assumia as diferencas de status, a
exemplo de Alcibiades. Esclarece, por exemplo, que, entre os epicuristas e 0s estoicos, nao
era aceito qualquer tipo de diferenciacdo de status, em termos de distingdo entre rico e
pobre, escravo e livre etc. Para ser livre, entendiam eles, a pessoa deve se liberar de todos

os vicios, paixdes, dependéncias etc. a que estivesse presa (FOUCAULT, 2006, p. 146).

O auge desse deslocamento da no¢do de cuidado de si, segundo Foucault, ocorreu
nos séculos I e II de nossa era. O principio de ocupar-se consigo, conforme a base

filosofica, coloca em evidéncia a amplitude de efeito, a repeticdo generalizada e a

61



possibilidade de alcance para todos. Porém, em face da escuta e da fala, da leitura e da
escrita, bem como da inteligéncia e seus territorios de existéncia, a efetivacio dessa prética
pode ser fragil. Com isso, Foucault reconhece a afirmagdo de que “o principio € dado a
todos, mas poucos sdao os que podem escutd-lo”. Para ele, ali se expressa a “grande forma
da voz que a todos se dirige e poucos ouvem”. Esse pressdgio funciona paulatinamente
como a grande forma do apelo universal que s6 para poucos garante a salvacdo (ibid., p.

148).

A ideia de salvagdo € central na pratica de si. Salvar-se € realizar a prépria salvagdo.
A ela Foucault direciona sua andlise do cuidado de si. Observa entdao que o deslocamento
cronoldgico que levou o cuidado de si na adolescéncia ao cuidado de si na fase adulta e na
velhice instaura o problema de conhecer o objetivo e a meta desse cuidado de si. A questdo
é saber em que se pode ser salvo. E também saber se a relagio entre medicina e pratica de si
leva o individuo a salvar-se e a realizar a prépria a salvacdo. E ainda saber o que é ter boa
saude, escapar de doencas, estar se conduzindo a morte e, a0 mesmo tempo, procurar livrar-

se dela (ibid., p. 149).

Desse modo o eu do si no cuidado e em que este cuidado consiste, passa a fazer
parte em certa medida de uma cultura entre gregos e romanos envolvida em uma
pedagogia, uma econdmica e uma erotica. Uma cultura de si. Termo utilizado por Foucault,
com muitas reservas, buscando ndo utilizd-lo em sentido vago. Assim sendo, ele considera
“cultura de si” (entre aspas) a predisposicdo a certas condicdes, isto €, a um conjunto de
valores que tém entre si um minimo de coordena¢do, de subordinagcdo e de hierarquia.

Cultura de si deve atender também a condi¢do de que esses valores sejam dados como

62



universais, mas ndo acessiveis a qualquer um. Deve ainda atender a condi¢do de que, para
se atingir tais valores, sdo necessdrias certas condutas preestabelecidas. Além disso, é
preciso fazer esforcos e sacrificios durante toda a vida para obté-los. Por fim, cultura de si
exige que o acesso a esses valores condiciona-se a procedimentos mais ou menos regrados,
que tenham sido elaborados, validados, transmitidos e ensinados, estando também

associados a todo um conjunto de saber (ibid., p. 220-221).

63



CAPITULO I

PRATICAS DE SI

2.1. Momentos socratico-platonico, helenistico e ascético-cristao

Foucault aponta como praticas de si, no periodo de estudo do conceito do cuidado
de si, os mecanismos de existéncia experimentados pelos sujeitos em sociedade. Essas
préticas estdo envoltas em certa “cultura de si”, cujos jogos entre o verdadeiro e o falso vao
conformando o ser e oferecendo discursos de existéncia. Estes se constituem historicamente
como experiéncia, podendo e devendo ser pensados para sua realizacdo. (FOUCAULT,

2006 (2), p. 194).

Seu objeto de interrogacdo busca investigar, em meio a um terceiro deslocamento
tedrico necessario em sua vida filoséfica, as formas e modalidades da relacdo do individuo
consigo mesmo, por meio das quais ele se constitui e se reconhece como sujeito. Esse
deslocamento complementa-se com outros elementos de investigacdo desenvolvidos por
Foucault em tempos anteriores, sobre as formas de préticas discursivas que articulam o
saber e sobre as relacOes multiplas, as estratégias abertas e as técnicas racionais que

articulam o exercicio do poder.

Foucault articula ao conhecimento de diversas priticas um conjunto de préticas
experimentadas entre subjetividades, em meio a uma cultura, conformando-se em técnicas
de si. Os dominios de remissdo da dietética a dimensdo econdmica e desta a erdtica sdo
temas encontrados em Alcibiades, porém indicando uma tendéncia a desconexdo do

preceito do cuidado de si. Agora, segundo Foucault, esses dominios sdo reintegrados como

64



“superficie de reflexdo, ou seja, ocasido, de certo modo, para o proprio eu se experimentar,
se exercer, desenvolver a pritica de si mesmo, que € sua regra de existéncia e seu objeto. A
dietética, a econdmica e a erdtica aparecem como dominios de aplicacdo da pratica de si”

(ibid., p. 200).

Para Foucault, as artes de existéncia ou praticas de si devem ser entendidas como as
“préticas racionais e voluntdrias pelas quais os homens ndo apenas determinam para si
mesmos regras de conduta, como também buscam transformar-se em seu singular, e fazer
de sua vida uma obra que seja portadora de certos valores estéticos e que corresponda a

certos critérios de estilo” (ibid., pp. 198-199).

Para Foucault, essas técnicas de si, ou artes de existéncia, ao se integrarem ao
cristianismo, perderam certa importancia e autonomia, em face do exercicio de um poder
pastoral e, mais tarde, das praticas do tipo educativo, médico ou psicoldgico. “Préticas
refletidas e voluntdrias através das quais os homens ndo somente se fixam regras de
conduta, como também procuram se transformar, modificar-se em seu ser singular e fazer

de sua vida uma obra” ¥ (ibid., p. 77).

Os momentos sugeridos por Foucault, referentes ao surgimento da epimeleia
heautou na reflexdo filoséfica, como ja visto no capitulo anterior, sd3o o socritico e o
platonico. O primeiro marca o “surgimento da epimeleia heautou”, cuja pratica volta-se
para a passagem da adolescéncia a fase adulta, caracterizando-se como o momento da idade
de ouro da “cultura de si mesmo”. Marca, portanto, o cuidado de si mesmo como co-

extensdo da vida, nos primeiros séculos de nossa era, e depois uma passagem pelos séculos

35 Fonte: nota 5. Segundo a referida nota, essa definicdo encontra-se também na introduc¢éo do vol. I do
livro O uso dos prazeres, da Histéria da sexualidade, p. 15, conforme referéncia contida neste trabalho.
65



IV e V, estabelecendo o momento de passagem de uma ascese filoséfica pagd para o

“ascetismo cristao” (FOUCAULT, 2006 (4), p. 41).

Neste capitulo, sdo demonstradas, de forma descritiva, algumas praticas de si
analisadas por Foucault no ambito das escolas filoséficas. Langa-se um olhar sobre os tipos
de préticas, seu contexto e em que consistem em termos de implicacdes relativas ao estudo
da nocdo de cuidado de si. Trata-se de um conjunto de préticas nas quais o cuidado de si se
manifesta. Elas s@o consideradas por Foucault em forma de exercicios ou técnicas que vao

~ 00

do “exercicio filos6fico” ao “ascetismo cristao”, durante cerca de mil anos de evolugdo.

Segundo Foucault, o objetivo comum dessas praticas € a conversao a si, cujo plano
remete ao problema da constituicdo de dominios de si, como combinag¢do de virtude e com
grande diferenciacdo entre culturas durante sua trajetéria de existéncia. Nesse sentido,
esclarece: “Se um grego devia obedecer, ele o fazia porque era a lei ou a vontade da cidade.
Se lhe acontecia seguir a vontade de alguém em particular (médico, orador, pedagogo), é
porque essa pessoa o persuadiria racionalmente a fazé-lo. E isso devia estar em designio
estritamente determinado: curar-se, adquirir uma competéncia, fazer a melhor escolha

(FOUCAULT, 2006 (8), p. 367).

Foucault enfatiza que a necessidade de pdr em pratica uma tecnologia de si tem por
objetivo o acesso a verdade. Foi implementada na Grécia arcaica e, depois, em vdrias outras

civilizagdes, através de certo niimero de praticas (FOUCAULT, 2006 (2), p. 59) *°. A partir

36 A histoéria das técnicas de si na Grécia arcaica ja havia sido abordada antes dos estudos de Foucault

realizados nos anos oitenta. Dentre os autores citados por Foucault, destacam-se: ]. P. Vernant. “Mythe

et pensée chez Iés grecs”, Paris, Masperos, 1965; L. Gernet. “Anthropologie de la Gréce antique”, Paris,

Maspero, 1968. Ambos referem a uma técnica espiritual que consiste em controlar a respiragdo a fim de

permitir a concentracdo da alma a tal ponto de se liberar do corpo para viagens ao além. M. Détienne,
66



de uma visdo retrospectiva, as praticas de existéncia podem ser assim descritas.
Primeiramente, existiam aquelas realizadas por meio de ritos de purificagdo, conforme
explica Foucault: “A pratica da purificacdo, enquanto rito necessdrio e prévio ao contato
ndo apenas com os deuses, mas com aquilo que os deuses podem nos dizer como
verdadeiro, ¢ um tema extremamente corrente, conhecido e atestado desde muito ja na

Grécia classica, na Grécia helenistica e, finalmente, em todo o mundo romano. Sem

purificagdo ndo hé relacdo com a verdade detida pelos deuses” (ibid., p. 59).

Havia também as técnicas de concentracdo da alma, da “alma que se recolhe, que se
retine”, buscando preservar seu pneuma, ou seja, seu sopro de vida. A esse respeito,
enfatiza Foucault: “A alma € algo de mdvel. A alma, o sopro, € algo que pode ser agitado,
atingivel pelo exterior. E preciso evitar que a alma, este sopro, este pneiima se disperse. E
preciso evitar que se exponha ao perigo exterior, que alguma coisa ou alguém do exterior o
atinja. E preciso evitar que no momento da morte ele seja assim dissipado. E preciso, pois,
concentrar este pneuma, a alma, reconhecé-lo, reuni-lo, fazé-lo refluir sobre si mesmo, a
fim de conferir-lhe um modo de existéncia, uma solidez que lhe permitird permanecer,
durar, resistir ao longo de toda a vida, e ndo dissipar-se quando o momento da morte

chegar”. (ibid., pp. 59-62).

Discorrendo sobre os pitagoricos, Foucault afirma que estes praticavam uma ascese

de preparacdo purificadora para o sonho, destacando sua crenca: “Sonhar enquanto se

em “Maitre de la verité dans la Gréce archaique”, Paris, Maspero, 1967, analisa a mesma tematica
desenvolvida pelos autores citados. E. R. Dodds, em “Les grecs et l'irrationnel”, 1959, segue também a
mesma linha ja descrita, conforme capitulo sobre lés chamans grecs et 1€s origines du puritanisme. H.
Joly, em “Le renversement platonicien logos-epistemé-polis”, Paris, Vrin, 1974, discorre sobre o
ressurgimento dessas praticas espirituais no discurso platdnico e no ideal socratico. Por fim, P. Hadot,
em “Exercices spirituels et philosophie antique”, Paris, Etudes augustiniennes, 1981, considera as
técnicas de si a chave essencial de leitura da filosofia antiga. (FOUCAULT, 2006 (2), pp. 77-78).
67



dorme € estar em contato com um mundo divino, o da imortalidade, o do além da morte,
que € também o da verdade. Devemos nos preparar para o sonho. (...) Assim, antes do sono,
devemos nos entregar a algumas praticas rituais que vao purificar a alma e torna-la capaz,
consequentemente, de entrar em contato com o mundo divino, compreender suas
significacdes, mensagens e verdades, reveladas sob uma forma mais ou menos ambigua”.
(ibid., p. 61). Artemidoro abordou a prética da om'rocricia37, em um livro intitulado A
chave dos sonhos, escrito no século II de nossa era, provavelmente no ano 150. Segundo

Foucault, trata-se de um compéndio de onirocricia tinico e completo, contendo cinco livros.

Ao analisar a obra de Artemidoro, Foucault faz uma rela¢do entre sonho e ato.
Esclarece que a andlise dos sonhos, naquela época, fazia parte das técnicas de existéncia,
cujas imagens, em sua maioria, eram consideradas como ‘“signos de realidade ou
mensagens do futuro”. Mais do que evitar o “inevitdvel destino”, nas palavras de Aquiles
Técio, citado por Foucault, a decifracdo dos sonhos visava suportar mais facilmente o

sofrimento, porventura surgido.

Nao aquele que chega de forma brusca e “desorganiza o espirito sob a brutalidade
do golpe e o submerge, ao passo que aquilo que foi esperado antes de ser sofrido pode, por
meio do exercicio gradual, atenuar a dor” (FOUCAULT, 1985, p. 14). Na antiguidade, os
sonhos eram considerados como uma pratica passivel de interpretacdo por todos™®. Foucault

faz referéncia a interpretacdo de sonhos aponta, por exemplo, para a presenga de um

37 Do grego oneirokrisia. Significa, na antiguidade greco-romana, o poder de adivinha¢do por meio da
interpreta¢do dos sonhos.

38 Dentre as muitas praticas de onirocricia, sua fungdo era determinar, por meio dos sonhos, se os
acontecimentos que iriam ocorrer eram favoraveis ou ndo. Mas a pretensdo de Artemidoro era mais do
que demonstrar tais praticas. Ele pretendia, segundo Foucault, propor um instrumento aos analistas.
Queria ajudar aqueles que faziam a analise dos sonhos para que ndo se afastassem dessa pratica
deveras importante para aquela tradicao.

68



ordculo que habita em nds mesmos ou de um conselheiro silencioso e pessoal que nos

acompanha para qualquer lugar.

Artemidoro direcionava sua escrita para a chave dos sonhos, como instrumento de
“pressdgios oniricos confirmados pela realidade”. Porém, seu maior mérito, segundo
Foucault, foi ter empreendido uma “obra de método”. Realizava suas andlises mediante um
procedimento de decomposi¢do em elementos capazes de estabelecer um diagnéstico. Fazia
a interpretacdo do todo a partir desses elementos, buscando decifrar cada uma das partes.
“Trata-se, portanto, de um tratado para interpretar. Quase que inteiramente centrada, ndo
nas maravilhas proféticas dos sonhos, mas na fechne’® que permite fazé-los falar

corretamente, a obra se dirige a vdrias categorias de leitores” (ibid., p. 15).

Do ponto de vista do cuidado de si, Foucault indica que o texto de Artemidoro se
dirige ao individuo sonhador do sexo masculino. Dirigia-se geralmente a um homem com
familia e posses, cujos “cuidados principais dizem respeito, além de sua satde, a vida e a
morte de seus proximos, ao sucesso de seus empreendimentos, seu enriquecimento, seu
empobrecimento, o casamento de seus filhos e os encargos a serem eventualmente

exercidos na cidade” (Ibid., p. 16).

A importancia atribuida por Foucault ao texto de Artemidoro estd no modo como
ele expde suas certezas como verdade, “por meio de procedimento refletido de inquérito e
através de uma discussdo de método”. Esse inquérito era realizado com “amplitude” e
“variedade”, com base em intimeras obras de onirocricia colecionadas de autores que

escreveram algo sobre os sonhos, para elogiar ou contestar. Fundamentalmente, eram

39 No sentido de conformidade as regras e praticas que possibilitam uma a¢ao a atingir seus objetivos.
69



inquéritos forjados nos espagos onde se formam as experiéncias (peira). Para Foucault “é
preciso entender que ele controlard as informacdes as quais se refere por meio de
aproximagdes com outras fontes, por meio de um confronto com sua propria prética e do

trabalho do raciocinio e da demonstragdao” (Ibid., p. 17).

Dessa forma, Foucault identifica na obra de Artemidoro uma ampla reflexdao
elaborada com base em uma vasta documentacgao tradicional e procedimentos de inquérito,
formas de controle e de verificacdo existentes na época, sob influéncia do pensamento
cético e mediante coletas do saber efetuadas no campo da histéria natural ou da medicina
(ibid., p. 17). Quanto a questdo da ‘“conduta sexual”, Foucault esclarece que o texto de
Artemidoro ndo trata de formulagdo acerca de julgamentos de valor e de contetidos de
moral austera ou de novas exigéncias nessa matéria. Na verdade, ele sugere indicativos

sobre “modos de apreciacdo corrente e atitudes geralmente aceitas”.

Para Foucault, as referéncias filoséficas dizem respeito a “procedimentos de
decifracdao” e ao “método de andlise”, conferindo ao texto certo “testemunho sobre uma
tradicdo moral bastante difundida e, sem divida, bastante ancorada na antiguidade”. Do
ponto de vista do prazer sexual, explicita “diferentes atos e relacdes sexuais possiveis”. Na
medida em que ndo se presta a formular “juizos de valor” sobre os atos e relagdes, “é

somente de modo indireto que se pode ver, através da decifracdo dos sonhos, as apreciacoes

que sdo feitas sobre os cendrios e os atos que neles sdo representados” (ibid., p. 18).

Segundo Foucault, os principios de uma moral ndo sdo propostos por eles mesmos.
Tais principios s6 podem ser reconhecidos através do préprio desenvolvimento da andlise,

isto €, quando se interpretam as interpretacdoes. Nesse sentido, Foucault se atém a dois
70



aspectos utilizados por Artemidoro na decifracdio do sonho: os “procedimentos de

decifragdo empregados” e a “decifracio da moral subjacente as andlises dos sonhos

sexuais”. O quadro abaixo apresenta os elementos do primeiro aspecto:

Sonhos de estado (predizem o
real da alma em seu estado atual).
Da palavra enupnia: traduz os
afetos atuais do sujeito. Atribui
diagnéstico simples, por
manifestar ao sujeito que dorme
seu préprio estado, na esfera do
corpo individual, como falta ou
excesso, e, na esfera da alma,

Sonhos de acontecimento
(predizem o futuro do acontecimento
na ordem do mundo). Da palavra
oneiroi: diz respeito ao que ja é
encadeado no tempo, devendo ser
produzido como acontecimento
futuro mais ou menos préximo. Ao
modificar a alma, o sonho coloca-a
em disposi¢des, provocando nela
movimentos que correspondem ao
que lhe é mostrado. Por fim, ¢é

Nas almas como medo ou desejo. portador de mensagens que foram
virtuosas confiadas ao sonhador, a exemplo de
Iros de Itaca.
Diretos: Por sinais: | Teorematicos: | Alegéricos:
Presenca Parentesco mais | Designam Relagdo inversa
reconhecivel | ou menos | diretamente o | da imagem com o
do objeto do | longinquo com o | que ja existe no | acontecimento
sonho. objeto do sonho. | campo futuro. futuro.
Nunca ocorrem. Se ocorrerem, €
como manifestacdes de afeto. .
.. . Com maior
Dominio sobre os movimentos A .
N S frequéncia.
irracionais, do individuo, sem
perturbagao.
. Com maior
Peritas a .
Nas almas frequéncia.
comuns Nao Com maior Com maior
peritas frequéncia. frequéncia.

Fonte: Foucault, 1985.

Conforme andlise de Foucault, os sonhos de acontecimento especificamente

alegdricos experimentados pelas almas comuns pertencem ao campo do onirocritico. A

interpretacdo se torna possivel porque, segundo ele, ndo ha nesse campo “transparéncia de

visdo”, mas sim a “utilizacdo de uma imagem para dizer outra”. Com isso, “a interpretacdo

¢ util j& que ela permite preparar-se para um acontecimento que ndo ¢é imediato”

71




(FOUCAULT, 1985, p. 22).

O segundo aspecto cuida da decifracdo da moral subjacente as andlises dos sonhos
sexuais em Artemidoro. Segundo Foucault, a “decifracdo da alegoria onirica” é feita por
meio de analogias. Nesse sentido, Artemidoro insiste no que considera “lei da semelhancga”,
uma operagdo feita por meio da “aproximacdo entre o semelhante e o semelhante”. Por um
lado, faz “analogia de natureza” entre a imagem do sonho e os elementos do futuro que ela
anuncia; por outro, realiza “analogia de valor”, na medida em que o onirocritico determina

se 0s acontecimentos serdao favoraveis ou ndo.

O campo do significado do sonho é marcado por uma divisdo bindria: bom ou mau,
fausto ou nefasto, feliz ou infeliz. Em sua andlise, Foucault faz algumas reflexdes sobre o
aspecto moral para entender como Artemidoro se propunha medir esse valor: por meio de
conformidades com a natureza, com a lei, com os costumes, com a fechne € com 0 tempo.
O bom augurio era um principio geral, ndo universal, por conter exce¢des, em todas as

conformidades. Ja as visOes contrarias eram funestas.

Nesse caso, a excecdo se apresentava em funcdo da complexidade do campo
proposto. Havia situagdes em que os valores eram invertidos, ou seja, sonhos “bons por
dentro”, mas “maus por fora” ou vice-versa. O campo a ser definido, segundo Foucault, se
tornava complexo, tendo em vista que se devia levar em conta “todos os aspectos da

imagem sonhada assim, como a situagdo do sonhador”.

Dessa forma, segundo Foucault, Artemidoro produzia um mecanismo de
interpretagdo adotando um procedimento para analisar como as apreciagdes morais dos atos

72



sexuais surgiam com os sonhos. Nessa interpretacio, ele ndo fazia juizo de valor sobre o
ato sexual. Pelo contrario, a partir do citado pressdgio geral, levava o autor dos sonhos a ele
mesmo interpretar se era bom ou mau, vantajoso ou temivel. Esse mecanismo era dirigido
ndo ao ato em si, mas ao autor do sonho, ou melhor, “ao ator sexual, na medida em que ele
representa, no cendrio onirico, o autor do sonho e que ele pressagia com isso o bem ou o

mal que vai lhe acontecer”.

Do ponto de vista do método de Artemidoro, como primeira regra onirica geral, o
sonho diz o acontecimento, “diz o ser” e o diz em forma de analogia. Como segunda regra
onirica geral, partia-se do modo de ser do sujeito, enquanto ator no ato sexual do sonho,
revelador de uma ética do sujeito corrente na época de Artemidoro. Apresenta-se, a seguir,
um esquema geral de andlise de atos de sonho sexual em Artemidoro, segundo

interpretagdo de Foucault.

73



Tipos de atos de
sonho sexual

Atos sonhados

Anuncios de valor

Sonhos favoraveis

Sonhos desfavoraveis

Conformes a lei
(kata nomon)

- Mistura coisas diferentes:
adultério, o casamento e
frequéncia a prostitutas;

recurso aos escravos da casa;
masturbagdo do servigal.

- Mulheres de encontro.

- O que determina o sentido de
progndstico do sonho é a
condicdo do parceiro ou da
parceira e ndo a forma do ato.
No sentido amplo, a condi¢do
do status social do parceiro,
seu vinculo com o sonhador, o
lugar onde este os encontra.

- Se homem sonha com
homem, o status relativo dos
dois parceiros define valor
relativo favoravel ou
desfavoravel.

- Comportam atos conjugais,
relacdes com uma amante,
relacdo ativa e passiva com
outro homem, masturbago.

O
a
()
a

- Com as esposas e
amantes.

- Com mulheres
conhecidas, nao
casadas e ricas. Se for
mulher, com homens

conhecidos, nao
casados e ricos.
- Encontros com

mulheres mais novas,

bem vestidas, com
joias, com seu
consentimento.

- Com escravos e
servigais, sob

condi¢do de estar por
cima.

- Com homens mais
velhos e ricos.

- Ser masturbado pelo
servical ou escravo.

- Com as prostitutas.

- Com mulher ou
homem casado.

- Encontros com
mulheres mais velhas,
feias e pobres, se ndo
se oferecem por si
mesmas.

- Estar por baixo do
escravo ou servigal.

- Ser passivo em face
da inversao da
hierarquia social e
relacdes de forga.

- Ser possuido por um
inimigo ou  pelo
préprio irmdo mais
velho ou mais novo.

- Com homem mais
novo e mais pobre do
que o autor do sonho.

Contrarios a lei

-Essencialmente  constituidos
pelo incesto, compreendido no

(para nomon) sentido restrito da relacdo
entre pais e filhos.
- Configuram-se como - Beijo dado no

Contrérios a
natureza (para
phusin)

relacdes com os deuses, com
0s animais, com os cadaveres,
nas relacdes consigo mesmo e
nas relagdes entre duas
mulheres.

proprio sexo.
- Absorcdo do sexo na
boca.

Fonte: Foucault, 1985.

A interpretacdo realizada por Artemidoro para os sonhos sexuais ocupa quatro

, NPT . .~ 40
capitulos do seu compéndio, no entanto, segundo Foucault com imprecisdes  quanto aos

40 Segundo Foucault, ndo ha definicdo dos termos, nem como as categorias se articulam. Por exemplo, se
0 “sobrenatural” é subdivisdo do “contra a lei” ou ndo e o fato de alguns atos aparecerem em duas
rubricas ao mesmo tempo.

74




conceitos aplicados aos atos. As interpretacdes foram feitas por meio de trés tipos de
distingdes conceituais: atos “conformes a lei (kata nomon)”, atos ‘“contrarios a lei (para
nomon)” € atos “contrdrios a natureza (para phusin)”’. Em seus detalhes, eles apresentam
certa intelegibilidade constitutiva de uma racionalidade do sujeito quanto aos atos de

existéncia no cuidado de si.

Foucault aborda também as técnicas de purificacdo descritas em termos de préticas
como escutar musica, aspirar perfumes etc. Destaca, especificamente, a pratica do exame de
consciéncia®' e as técnicas de provacdo. Segundo ele, o exame de consciéncia tornou-se
uma pratica pitagérica importante e muito difundida*. Consiste na reconstrucdo do dia,
lembrado por ato de memdria, quanto as faltas cometidas, expurgando-as, para que delas o
individuo possa ser purificado. Ja as técnicas de provagdo, também bastante difundidas,
consistem em criar em torno de si uma situagdo que tenha potencial de tentacdo e passar

pela prova para saber se € capaz de resistir.

A prética de resisténcia, segundo Foucault, estd vinculada a concentracdo da alma e
ao retiro (anakhoresis) em si mesmo. Essa pritica faz com que se consiga suportar as
provocagdes dolorosas e dificeis, ou ainda, resistir as tentacdes que possam advir. Foucault
cita uma passagem em Platdo, na qual a resisténcia consiste em apertar a alma o mais

préximo possivel do corpo, para evitar sua dissipacdo, fazendo, a proposito, uma referéncia

41 Tema estudado por Foucault na aula de 24/03, 12 hora, no curso do College de France, em 1982.

42 Estudo mais detalhado pode ser encontrado nas aulas de 27/01, 12 hora, e 24/03, 22 hora, no curso
do Collége de France, no ano de 1982.
75



ao temor expresso por Cebes de um desligamento da alma® (FOUCAULT, 2006 (2), pp-

60-61).

Foucault analisa também as técnicas de retiro. Denominado anacorese
(anakhoresis), o retiro teria um considerdvel valor em toda a espiritualidade ocidental. Nas
técnicas arcaicas, era uma maneira de se desligar, de se ausentar, mas sem sair do lugar no
qual se estd situado. Tratava-se de uma ‘“‘auséncia visivel”. A pessoa estava presente, mas
ao mesmo tempo isolada. Dentro dessa mesma temadtica, aborda as prdticas mais
fundamentais, que sdo os exercicios de meditacdo, aparecendo como numa certa
antecipagdo ao cristianismo. Era um tipo particular de cuidado de si, segundo referéncia de

. .. . . 44
Foucault, o qual ele denomina “espiritualidade alexandrina”

. Essas a¢des eram praticadas
como exercicios de si para consigo. Eram exercicios praticos da técnica de renuncia, pois o

individuo cuidava de si na medida em que estava atento ao que ele pensava e ao que se

passava no pensamento.

Em termos gerais, Foucault identifica a consolidacdo, no mundo estoico-romano, de
dois grupos principais que ele considera a grande familia dos exercicios da ascética

filosofica, isto €, provacdes praticas completas da alma e do corpo. Esses exercicios eram

43 Foucault cita o Fedon, em 67c e em 70a.

44 Filon de Alexandria, ao abordar uma vida contemplativa. Tés psikhés epiméleian. Plotino, em Eneada
[I. Contemplar os mesmos objetos que a alma do universo. Epimeleiais. Basilia de Cesaréia, em Método
do Olimpo e o ascetismo cristdo. Notas 36, aula de 6/1/82, primeira hora. Gregério de Nissa. A vida de
Moisés, O cdntico dos cdnticos, Tratado das beatitudes, Tratado da virgindade. Nota 37, 38, 39, 40, aula de
6/1/82, primeira hora. Nota 41, aula de 6/1/82, primeira hora, livro XIII. Os cuidados de si comegam
com a liberagdo do casamento. Foucault aborda a questdo da virgindade em DE IV, n? 363, p. 787. Conf.
Out. 82 e a parabola da dracma perdida. No livro A hermenéutica do sujeito, ele aborda temas sobre
técnicas de meditagdo, em especial sobre a morte, nas aulas de 24/03, 22 hora, de 24/02, 22 hora, e de
03/3, primeira hora. O tema exame de consciéncia é abordado na aula, de 24/03, 12 hora. Sobre
técnicas de filtragem das representagdes, refere Marco Aurélio, comparando-o ao exame das idéias em
Cassiano, tema abordado na aula de 24/02, 12 hora.

76



realizados em situagdo real (gymnazein) e executados através do pensamento (melete).
Dentro da primeira familia, destacavam-se as prdticas de abstinéncias e os regimes das
provas, de modo que a vida, em sua forma integral, deveria ser praticada como prova. A
vida, que entre os gregos era objeto de uma tekhne, tornava-se agora uma espécie de grande

ritual.

Houve, assim, uma reelaboragdo da tekhne como prova, na medida em que passou a
ser uma espécie de preparacdo permanente para uma prova que devia durar tanto quanto a
vida. Essas técnicas de provagdo eram também encontradas entre os pitagéricos. Segundo
Foucault, consistiam “em organizar em torno do si, em buscar alguma coisa, alguma
situacdo que tenha forca de tentac@o e passar pela prova para saber se se € capaz de resistir”

(FOUCAULT, 2006 (2), p. 61).

Ja no final do século I e comeco do século II de nossa era, Plutarco se declarou
porta-voz dos pitagoricos. O texto o “Demonio de Socrates” traz uma série de exercicios
assim descritos por Foucault: “Comeca-se a manhd com toda uma série de longos
exercicios fisicos, arduos, cansativos e que exaurem o estomago. Isso feito, manda-se
servir, em mesas suntuosas, refeicdes extraordinariamente ricas, com os mais atraentes
alimentos. Fica-se diante deles, olhando-os, meditando. Depois, chamam-se os escravos.
Oferece-se-lhes esta alimentacdo e, para si, uma alimentacdo extraordinariamente frugal, a

dos préprios escravos® (ibid., pp. 61-62).

A outra familia dos exercicios ascéticos identificados por Foucault agrupa-se em

45 Referéncia em DE IV, n. 363, p. 801, edicdo francesa. Também em “O cuidado de si”, p. 64. Exames de
técnicas de provacdo. Aulas de 13/03, 12 hora, e de 17/03, 12 hora, no curso do College de France em
1982.

77



torno do sentido de meditagdo. Seu significado €, de maneira geral, idéntico ao que
conhecemos na atualidade. Termos como melete, meletan, meditatio, meditari, medita¢do
compdem a familia dos exercicios do pensamento sobre o pensamento. Segundo Foucault
em Platdo e nas demais raizes filosoficas “arcaicas”, existe a melete thanautou como
“preparagdo interior — preparacdo do pensamento sobre o pensamento, do pensamento pelo
pensamento — preparando o individuo para falar em publico, para improvisar” *° (ibid., p.

552).

Ao estudar Alcibiades, em Platdo, Foucault se pergunta sobre qual a importancia e o
sentido geral desses exercicios de meditacdo. Segundo ele, Alcibiades era interpelado para
que se ocupasse consigo mesmo e procurasse entender o que vinha a ser tal cuidado. As
interrogacoes fundamentais postas para Alcibiades expressam aquilo que define o que vem
a ser esse cuidado e como ele deve cuidar de si mesmo. No caso de Alcibiades, a
modalidade do cuidado de si, como prética fundamental, se expressa no exercicio de um
“olhar que incide sobre si mesmo”, no exercicio do “olho que vé a si mesmo”. Do ponto de
vista objetivo, seu valor consiste em saber como aprender a governar. Nesse ponto, na
analise de Foucault, Socrates define a modalidade fundamental desse cuidado de si. A esse

respeito, esclarece:

No essencial caracterizou a prépria préatica do cuidado de si como
exercicio de um olhar, olhar que incide precisamente sobre si mesmo.
“E preciso cuidar de si”, era a traducdo de blepteon heauton: é
preciso olhar para si mesmo. Ora, cabe observar, creio, que a
importancia deste olhar — o que lhe atribuia valor, o que precisamente
lhe permitia chegar ao préprio objetivo do didlogo, que consistia em
saber como aprender a governar — estava precisamente no fato de que

46 As técnicas de meditagdo foram analisadas por Foucault nas aulas de 17/03, 12 hora, e, de 24/03, 22
hora. A tematica, em especial, sobre a morte, foi objeto das aulas de 24/02, 22 hora, de 24/03, 22 hora e
de 3/03, 12 hora.

78



ele estabelecia uma relacio do mesmo com o mesmo. Era
precisamente esta relacdo, na forma geral da identidade, que conferia
fecundidade a este olhar. A alma via a si mesma, e era precisamente
nesta apreensdo de si mesma que apreendia também o elemento
divino, aquele elemento divino que constituia sua virtude prépria. E
porque se olhava no espelho de si mesma, espelho perfeitamente puro
— pois era o préprio brilho divino — e é porque se via neste brilho
divino, que reconhecia o elemento divino como seu préprio. Portanto,
temos ao mesmo tempo uma relacdo de identidade, que ¢€
fundamental e que de certo modo € o motor do movimento e, no
ponto de chegada, o reconhecimento de um elemento divino que terd
dois efeitos (ibid., pp. 552-553).

Foucault faz, entdao, uma incursao na forma geral da identidade da “alma que via a si
mesma”, na medida em que apreendia o elemento divino como uma virtude prépria. Isso
acontece pelo efeito que faz suscitar o movimento da alma em direcdo ao alto, as realidades
essenciais e, também, pelo efeito que abre o conhecimento do individuo em direcdo as
realidades essenciais, permitindo-lhe assim, fundar na razao a acdo politica que poderd vir a
exercer. Para Foucault, a préitica de Alcibiades consistia em que a alma conhecesse a

L. . L. , 47
propria natureza da alma e, a partir dai, tivesse acesso ao que lhe € co-natural™’. Neste

sentido, arremata:

A alma conhece a si mesma e, neste movimento pelo qual conhece a
si mesma, reconhece aquilo que, no fundo de sua memoria, ja
conhecia. Consequentemente, (...) vemos que com esta modalidade
do gnothi seauton ndo se esta diante de um conhecimento de si em
que a relagdo de si para consigo, o olhar sobre si mesmo abriria uma
espécie de dominio de objetividade interior, de onde se poderia
eventualmente inferir o que € a natureza da alma.Trata-se de um
conhecimento que é nada mais e nada menos do que o conhecimento
daquilo que a alma é em sua esséncia propria, em sua realidade
propria; e € a apreensdo desta esséncia propria da alma que dard
abertura a uma verdade: ndo a verdade para a qual a alma seria um
objeto a conhecer, mas uma verdade que € aquela que a alma ja
conhecia. Isto significa que a alma se apreende a0 mesmo tempo na
sua realidade essencial, e se apreende também como sujeito de um
conhecimento, conhecimento que ja fora o sujeito quando
contemplou as esséncias do céu, no alto do céu onde fora colocada
(ibid., p.553)

-

E no elemento de identidade que se efetua o conhecimento de si, cuja realiza¢dao

47 Aula sobre o olhar, em 13/01 de 1982, primeira hora, no Collége de France.
79



acontece por meio daquilo que se deve conhecer em si mesmo, expressa na maxima délfica
do “conhece-te a ti mesmo” (gnothi seauton). O conhecimento de si é a chave para se
chegar a verdade. A relacdo entre a reflexividade de si sobre si e o conhecimento da
verdade se estabelece no campo da memoria. Nessa prética, especialmente nos séculos I e
II, o conhecimento do si vai para além da influéncia socritica. Conforme Foucault,
desenvolve-se uma arte do conhecimento de si, cujas formas especificas de exames e
exercicios, ainda que sejam inscritas em procedimentos de provacdo, visam adquirir
virtudes e medir o ponto a que se chegou. Portanto, € uma provagdo de independéncia ao
supérfluo. Entre os epicuristas, eram provas de privagdo e, entre estoicos, provas de

comedimento.

Nesse sentido, o exame de consciéncia compde o grupo dos exercicios ascéticos
pela melete. Havia o exame da manh3, como preparacdo para as tarefas e obrigacoes do dia,
e o exame da noite, consagrado a memorizacdo do dia transcorrido. De modo geral os

exames se davam como segue abaixo.

Verbalizacdo das faltas e Campo de -
~ . . Instrumentos Objetivos
exploracdo de si exercicio

Exame pitagérico-estoico | Exame da manha. | Que tarefas e obrigacdo | Preparacdo para as
que incide sobre a verdade tem-se para o dia? tarefas do dia.
das opinides que | Exame da noite. Em que errei? O que fiz? | Memorizag¢do do dia
acompanham as O que omiti daquilo que | transcorrido.
representagoes. devia fazer? Refletir o erro e
Exame da verdade, que € a - Purificacdo do | corrigir.
prova de si mesmo como pensamento antes do | Virtude divina.
sujeito de verdade. Sono.

Fonte: Foucault, 1985.

A respeito desses exames, transcreve-se a seguinte andlise de Foucault (1985, pp.

66-67), a partir da leitura do livro “De ira” de Séneca:

80




A relagdo do sujeito consigo mesmo nesse exame nao se estabelece
tanto sob a forma de uma relacdo judicidria na qual o acusado se
encontra em face do juiz; ela tem, ao contrdrio, o aspecto de uma
acdo de inspecdo, onde o controlador quer apreciar um trabalho, uma
missdo realizada; o termo speculator (deve-se ser speculator sui)
designa precisamente esse papel. Além disso, o exame assim
praticamente ndo diz respeito, como se se tratasse uma imitacdo do
processo judicidrio, as “infragdes”; ele ndo leva a uma sentenga de
culpabilidade ou a decisdes de autopuni¢do. No exemplo que Séneca
da aqui, ele assinala a¢des como o fato de discutir muito vivamente
com ignorantes que, de todo modo, ndo se pode convencer; ou de
vexar, por meio de reprovacdes, um amigo que se desejaria fazer
progredir. (...) O que estd em jogo no exame ndo &, portanto,
descobrir a propria culpa nas suas minimas formas e nas suas raizes
mais tenazes. Se “ndo se esconde nada de si mesmo”, se “nio se
deixa passar nada”, é para poder memorizar, para poder ter em mente,
mais tarde, os fins legitimos, como também as regras de conduta que
permitem atingi-los pela escolha de meios convenientes.

No texto transcrito, Foucault faz uma diferenca muito significativa entre o exame
estoico-romano e aquele que seria praticado entre os primeiros cristaos. Para estes, o exame
teria um efeito mais de lembranca da falta para fixar a culpabilidade ou estimular o
sentimento de remorso. Na ascética estoico-romana, o exame era reforcado mediante a
constatacdo lembrada e refletida em fracasso, por exemplo, para que o campo racional

pudesse assegurar uma conduta sébria.

Foucault também aborda outro tipo de prética sobre si, deveras importante. Nessa
abordagem, ele destaca as técnicas de filtragem permanente das representacdes, num
movimento de exame, controle e triagem minuciosos. Nessa técnica, o individuo assume
uma atitude permanente em relacdo a si proprio. Foucault faz referéncia as metédforas
empregadas por Epiteto, tais como ‘“vigia noturno”, “agirdbnomo” etc., para designar o
sentido de postura e de precaucdo, com relagdo a si proprio. Assim, o individuo ndo corre o
risco de aceitar alguma coisa ou alguém sem estar seguro do seu valor (FOUCAULT, 1985,

p. 68).

81



Portanto, o exame caracteriza-se como um movimento intensamente promovido nas
praticas de si, desde Pitdgoras, mas com formas diferenciadas entre €pocas e entre seus
praticantes. Por exemplo, para Foucault, o exame praticado pelo ensinamento socratico-
platonico pretendia manter a submissdo a si proprio e aos outros, “com respeito a
ignorancia, ao saber e ao nio-saber dessa ignordncia”. J4 o ensinamento estoico-romano,
especialmente, em Epiteto, dizia respeito a representagcdo com o objetivo de “fazer as
provas”, “distingui-las” (diakrinein) umas das outras, evitando-se assim que se aceitasse a
primeira que surgisse. Esta era uma tarefa essencial da filosofia encontrada, por exemplo,

. P Sy . . 48 ,eq -
nos escritos de Marco Aurélio e nas ideias em Cassiano " (ibid., pp. 65-68).

Para Foucault, a relacdo entre a reflexividade de si sobre si e o conhecimento da
verdade ndo se estabelecia de igual forma na ascese epicurista, estoica, dentre outras, em
comparacao a ascese socratico-platonica nem aquela verdade assumida pela ascese cristd. O
olhar sobre a meditacdo, entre essas correntes filosoficas, segundo Foucault, era totalmente
diverso, na medida em que a melete ou meditagdo partia da memoria. Portanto, ndo era no
elemento da identidade que se efetivava o conhecimento de si, conforme queriam os
socratico-platonicos.

O cuidado de si, conforme observa Foucault em Epiteto, se realiza por intermédio
da faculdade da razdo, porém numa espécie de duplicac@o interior, estabelecendo-se um
certo desnivel. E por meio da razdo, nessa posicao de controle e livre decisdo sobre o uso
das outras faculdades, que se deve realizar o cuidado de si. E a faculdade capaz de fazer o

individuo saber se deve ou ndo praticar tal ato. E a faculdade do uso das outras faculdades,

conforme assinala Foucault (2006, pp. 554-555).

Cuidar de si mesmo nao ¢é servir-se das faculdades que se tem, mas
servir-se delas somente quando determinamos este uso recorrendo
aquela outra faculdade que determina a conveni€ncia ou ndo deste
uso. Assim, € neste desnivel que vao efetuar-se o cuidado de si e o
conhecimento de si, e ndo no reconhecimento da alma por ela mesma,

48 Conforme aula ministrada por Foucault em 24/02, 12 hora, no curso de 1982 no Collége de France.
82



como em Platdo. Desnivel das faculdades, portanto, para situar, fixar,
estabelecer a relacio de si para consigo.

Para Foucault, “quando uma representacdo surge na mente, o trabalho de
discriminagdo, da (diakrisis) consiste em aplicar o famoso canon estoico que marca a
divisdo entre o que ndo depende e o que depende de nds. As primeiras sdo inacessiveis e
estdo fora de nosso alcance. Portanto, ndo devem se tornar objeto de desejo, ou de aversdo,
de propensdo, ou de repulsdo. J4 as segundas sdo objeto de controle, como prova de poder e
garantia de liberdade, assegurando o ndo desvio em direcdo aquilo que nao depende de nds

€ ndo ¢ de nosso dominio.

Analisando a obra de Gregorio de Nissa49, escrita oito séculos apds Socrates,
Foucault descobre uma nova base para o conceito de cuidado de si. “Ele designa com este
termo o movimento de rendncia ao casamento, de desprendimento da carne e pelo qual,
gracas a virgindade do coragdo e do corpo, encontramos a imortalidade de que fomos
destituidos”. Com ele, ganha status de poder, de modo que uma nova ética e novas
“sujeicoes identitarias” ao cuidado de si ja aparecem em evidéncia (FOUCAULT, 2006 (3),

p. 589).

Considerando-se, entdo, o regime das provas e a grande familia dos exercicios
caracteristicos da ascética dos filésofos, observa-se que, no gymnazein ou treino em
situacdo real, a vida é conduzida como grande ritual de preservagdo perpétua de provas. A

vida, como no pensamento grego cldssico, ndo € mais objeto de uma tekhne, visto que

49 Gregorio de Nissa foi, dentre os padres capadocios, o que mais éxito teve na consagracido do
pensamento cristdo. Em sua vasta obra, destacam-se: "A grande catequese"; "Didlogo com macrina sobre
a alma e a imortalidade”; "Sobre a virgindade"; "Sobre a criagdo do homem"; "Comentdrio ao cdntico dos
cdnticos e as oito bem-aventurangas”; "Sobre o amor dos pobres”; "Sobre a divindade do filho e do espirito
santo"; "A vida de Moisés" (http://www.dec.ufcg.edu.br/biografias/GregNiss.html).

83



houve uma reelaboracdo da tekhne como prova. A tekhne € agora uma “espécie de
preparacdo permanente para uma prova que dura tanto quanto a vida” (FOUCAULT, 2006

), p. 551).

A outra familia dos exercicios ascéticos, agrupada em torno de termos como melete,
meletan, meditatio, meditari (meditacdo), na ascética filoséfica estoico-romana, ndo
pertence apenas ao campo da memodria, passando a ser também faculdade, para
compreender as coisas e usd-las como método. Citando Epiteto (Entretiens, I, 16, 18),
Foucault afirma que meditacdo € aquela faculdade que nos permite controlar e livremente
decidir sobre o uso das outras faculdades. E a razdo. E por meio dela que se deve realizar o
cuidado de si. Cuidar de si mesmo ndo € servir-se das faculdades que se tem, mas servir-se
delas somente quando se determina esse uso, recorrendo-se aquela outra faculdade que

indica a conveniéncia ou nao desse uso.

Mas ha outro tipo de prova, a meletai, que incide sobre o exame da verdade daquilo
que se pensa. Assim, o individuo deve estar atento as representacdes, tais como elas
acontecem no exame da verdade daquilo que se pensa (opinides que acompanham as
representacdes). Porém, aquelas que sdo prova do proprio individuo como sujeito de
verdade e como exemplo de exercicio principal, segundo Foucault, encontram-se na

praemeditatio malorum, isto €, na premeditacdo dos males.

Portanto, era o porvir que preocupava os gregos, helénicos e romanos, pois, para
eles, o que se tinha diante dos olhos era coisa do passado. A desqualificacdo do porvir
dava-se em fun¢do da oposi¢do entre o valor negativo deste e o valor positivo da memdria.

Dava-se também em razdo do vazio ontoldgico-ético do futuro, pois s6 se podia projetar

84



para o porvir uma imaginacio que se assentava no nada. Assim, se ele preexiste, € por ser

predeterminado e, portanto, nenhum dominio se pode ter sobre ele (ibid., p. 563).

Foucault cita duas passagens de Plutarco, em De la tranquilité de lame. A primeira
consiste em que o homem, ao pensar no porvir ndo pensa no passado e, por conseguinte,
ndo pensa no presente, voltando-se para o porvir que significa inexisténcia. Nessa andlise,
Foucault aponta para a oposi¢@o entre os homens voltados para o porvir (anoetoi) e aqueles
voltados para o passado, que fazem uso da lembranca (phronimoi). O individuo que nao se
ocupa consigo mesmo € stultus ou anoetoi. A outra pratica expressa a condenacdo do
homem a descontinuidade, ao desaparecimento da matéria, ao despojamento e ao vazio
(ibid., pp. 566-567). Essas noc¢des encontram-se também em Séneca, na obra De brevitate
vitae, e na carta 99, de Marco Aurélio. Mas tudo gira em torno do exercicio da memoria e

sobre o exercicio do porvir.

Portanto, o praemeditatio malorum, isto €, a premeditacdo dos infortinios e dos
males, numa visdo estoica, segundo Foucault, tinha nos epicuristas uma oposicdo. Estes
praticavam o exercicio do avocatio, que consistia em afastar as representagdes ou 0s
pensamentos sobre o infortunio. Voltavam o pensamento para os prazeres possiveis e,
depois, para o exercicio do revocatio que os defendia dos infortinios (ibid., p. 569). Mas o
praemeditatio malorum ndo significava um pensamento imagindrio sobre o porvir. Era
antes uma anulacdo do porvir e uma redu¢do do imagindrio a simples e despojada realidade
do mal para o qual os individuos estavam voltados. Obstruir o porvir pela simulagdo de sua
atualidade e reduzir a realidade pelo despojamento do imagindrio eram os objetivos da

praemeditatio malorum. Era uma forma de paraskeue ou de preparagdo feita pela prova da

85



nao-realidade daquilo que se atualizava nesse exercicio de pensamento.

Por fim, convém observar que, no conjunto das meditacOes, destacava-se aquela
sobre a morte. Por meio desse dispositivo de existéncia, segundo Foucault, permite-se a
retrospeccdo da vida (julgamento do presente) e a memorizagdo valorativa da vida
(valorizacdo do pensamento). Resumia-se na meditacio do individuo sobre si mesmo
quando estava morrendo. A medita¢do sobre a morte, ou o exercicio do ultimo dia, continua
sendo o “fopos da filosofia”. Essa temdtica aparece em Platdo™, entre os pitagéricos e
percorre toda a histéria do pensamento humano. Portanto, ela ndo surge no interior da

prética de si, definida e organizada no periodo helenistico e romano. E uma prética milenar.

A anélise de Foucault acerca da medita¢do sobre a morte consiste em compreender
certa inflexdo de sentido e de formas, que foram sendo conferidas a meditacdo sobre a
morte no interior da pratica de si, na filosofia helenistica e romana. Nesse sentido, ele
esclarece que a meditacao sobre a morte €, de modo geral, isenta a presuncao de males. Isto
porque a morte ¢ um acontecimento possivel, mas antes de tudo um acontecimento
necessario. Além disso, ela é uma verdade absoluta para o homem e pode ocorrer a
qualquer momento. Portanto, o homem deve preparar-se pela melete thanatou, como
exercicio privilegiado, para esse infortinio por exceléncia, que € a morte. “Exercicio

privilegiado, aquele no qual ou pelo qual precisamente faremos culminar a premeditacdo

dos males” (FOUCAULT, 2006 (2), p. 580).

Porém, na meditac@o sobre a morte, ha algo especifico que, segundo Foucault, ndo é

50 Segundo nota 1, p. 592. A melete thanatou aparece em Fedon, 67e e 81a, sob o ponto de vista de suas
raizes arcaicas, segundo o artigo de ]. P. Vernant, “Le Fleuve amelés” e a “meléte thanatou”. In Mythe et
Pensée chez Iés grecs, pp. 108-23.

86



encontrado nas outras formas de meditagdo ou de premeditacdo dos males. “Trata-se da
possibilidade de certa forma de tomada de consciéncia de si mesmo, ou de certa forma de
olhar que langaremos sobre nés mesmos a partir do ponto de vista, por assim dizer, da

morte, ou desta atualizacdo da morte em nossa vida” (ibid., p. 580).

2.2. Descricoes filoséficas e médicas sobre as praticas do cuidado de si

Feitas estas aproximacdes gerais do pensamento foucaultiano sobre as praticas de si,
passa-se a apresentar algumas reflexdes filosoficas, pedagogicas e médicas sobre as praticas
do cuidado de si, a partir do estudo realizado por Foucault sobre as condi¢des de
problematizacdo do que somos, o que fazemos e em que mundo vivemos. A primeira
reflexdo diz respeito & ndo-soliddo. Segundo Foucault (1985, p. 57), “a atividade
consagrada a si mesmo ndo constitui um exercicio de soliddo, mas sim uma verdadeira
pratica social”. Ela acontece em estreita sintonia com O pensamento e as praticas
filosoficas, pedagdgicas, médicas e politicas, cujo conhecimento de si ocupa lugar

privilegiado, de modo que vao se modificando com o passar do tempo.

A segunda refere-se a transformacgio ocorrida com o declinio das cidades-Estado,
entre os trés ultimos séculos a. C. e os dois primeiros séculos da nossa era. A esse respeito,
Foucault esclarece: “Enquanto a ética antiga implicava uma articulagdo bem estreita entre o
poder sobre si e o poder sobre os outros e, portanto, devia referir-se a uma estética da vida
em conformidade com o status, as novas regras do jogo politico tornam mais dificil a
defini¢cdo das relagdes entre o que se é, o que se pode fazer e o que se € obrigado a realizar;
a constituicdo de si mesmo enquanto sujeito ético de suas proprias acdes se torna mais
problematica” (ibid., p. 91).

87



Portanto, no cuidado de si, o conhecimento de si se estabelece numa espécie de
duplicacdo interior que se opera como um desnivel, € ndo no reconhecimento da alma por
ela mesma, conforme entendia Platdo. O olhar dirigido a si mesmo indica, agora, “os
movimentos que se ddo no pensamento, as representacdes que nela aparecem, as opinides e
os julgamentos que acompanham estas representagdes, as paixdes que agitam o corpo e a
alma” (FOUCAULT, 2006 (2), p. 555). E um olhar voltado para baixo, que permite a razio,

em seu livre arbitrio, observar, controlar, julgar e estimar o que se passa na sucessao das

representagdes e das paixodes. Este € o exercicio de si.

Foucault procurou fazer uma arquitetura da pratica crista entre a verbalizacdo das
faltas e a exploracdo de si, buscando estabelecer uma descontinuidade irredutivel entre o
exame pitagorico-estoico € o exame cristdo, em trés niveis: campo de exercicio,
instrumentos e objetivos. As préticas consubstanciadas no ascetismo cristdo, por meio do
aperfeicoamento das técnicas de exame de si, especialmente a técnica do inquéritoSI, vao se
tornando exercicio do exame de consciéncia, mas fundamentalmente em atos destoantes de
um sistema de disciplinamento e controle em sociedade, sancionado por um poder politico

de Estado.

Assiste-se, entdo, ao longo processo evolutivo do que foi considerado por Foucault
como formas de organizacio do corpo disciplinado em “sociedades disciplinares”
produtoras, de modo generalizado, de relagdes de controle. Segundo Deleuze (2006, p.
219), o “individuo ndo cessa de passar de um espacgo fechado a outro, cada um com suas

leis”. Somos, portanto, controlados ao sair de nossas casas. De modo geral, as praticas de

51 Inquérito, como dispositivo de olhar, observatério da multiplicidade humana. “Técnicas das
vigilancias multiplas e entrecruzadas dos olhares que devem ver sem ser vistos” (FOUCAULT, 1986, p.
154).

88



cuidado de si tendem a constituir-se por uma dimensdo de producido de ‘“esquemas de
docilidade”, de modo que ao corpo, objeto de investimentos de poder, vao sendo impostas
limitagdes, proibicdes ou obrigacdes. Essa técnica de existéncia foi sendo aperfeicoada
continuamente, consolidando-se por volta do século XVI. A partir dai, ela sofisticou-se no

controle sobre o corpo fisico e o corpo social, concomitantemente.

Passou-se a trabalhar o corpo detalhadamente no sentido do exercicio de um poder
de coercdo ininterrupta sobre as forcas e sobre os sinais em processos de atividade. “A
tnica cerimOnia que realmente importa ¢ a do exercicio”, de modo a esquadrinhar-se o
tempo, o espago e os movimentos. E nesse contexto que Foucault produz o conceito de
“disciplina” que, hd muito tempo, vem se realizando como pratica de si. “Esses métodos
permitem o controle minucioso das operacdes do corpo, que realizam a sujeicdo constante

de suas forcas e lhes impde uma relacdo de docilidade-utilidade” (FOUCAULT, 1986, p.

126).

Ao focar sua lente para os tempos cldssicos do mundo greco-romano e, mais
especificamente, para o principio do cuidado de si, Foucault chega as questdes das lutas e
» 52

combates necessarios para a produgdo da vida e “o que fazer” do “corpo disciplinado

Ele encontra indicios desse processo em Sdcrates, ao produzir uma critica da verdade.

52 No livro Conversagdes, Deleuze afirma que novos tipos de acontecimentos sdo revelados com
Foucault. “Mas as disciplinas, por sua vez, também conheceriam uma crise, em favor de novas forgas
que se instalavam lentamente e que se precipitariam depois da Segunda Guerra Mundial: sociedades
disciplinares é o que ja ndo éramos mais, o que deixdvamos de ser”. Novas formas de dominacio
aparecem (DELEUZE, 2006, pp. 219-212).

89



Trata-se da verdade metafisica, reprodutora do homem idealizado, apolineo, produtor de

- . . 3
acOes no palco da vida em simulacros™.

Foucault entdo esclarece como a “disciplina” era exercitada. Realizava-se em
corpos, num jogo de individualidades, controlado entre sujei¢des, com os seguintes
recortes: celular (pelo jogo da divisdo espacial do individuo), organico (pela codificacdo
das atividades), genético (pela acumulag¢do do tempo) e combinatério (pela composicdo de
forcas). Esse controle era também feito por meio de técnicas de existéncia de construgdo de
quadros, de prescricdo de manobras, de imposicdo de exercicios e, de organizagdo e
combinacdo de forgas taticas. “O exercicio, transformado em elemento de uma tecnologia
politica do corpo e da durag¢do, ndo culmina num mundo além; mas tende para uma sujei¢ao

que nunca terminou de se completar” (ibid., p. 146).

Pode-se dizer que a andlise tedrica empreendida por Foucault sobre o saber e o
poder € articulada pela propria no¢do de subjetividade, desenvolvida em termos de jogos de
verdade na relagdo do individuo consigo mesmo e a constituicao de si préprio como sujeito,
em uma ‘“histéria do homem de desejo”, em torno de uma “lenta formacgdao, durante a
antiguidade, de uma hermenéutica de si”’. A idade de ouro da cultura do si, sob a forma de
uma nova estilistica da existéncia, desenvolve praticas capazes de ser absorvidas de
maneira tal que o ato de o individuo cuidar de si, de sua alma seria a condi¢do para cuidar
do outro. Esses atos se tornariam, no inicio da era cristd, uma obrigacdo de toda a

existéncia.

53 Simulacro aqui entendido como imagem feita a semelhan¢a de uma pessoa ou coisa, especialmente
sagrada. Aquilo que a fantasia cria e que representa um objeto sem realidade; aparéncia sem realidade;
espectro, fantasma. (http://educacao.uol.com.br/dicionarios/Michaelis).

90



CAPITULO III
LENTA FORMACAO DE UMA HERMENEUTICA DO SI
3.1. Subjetividade e existéncia pelo regime do exercicio e da meditacao

A conversdo a si, quando analisada por Foucault sob o angulo do tipo de atividade
ou prética operatéria fora do conhecimento, a episteme theoretike, diz respeito ao que ele
entende por ascese (askesis), enquanto exercicio de si sobre si. A episteme praktike vai
configurando o que ele denomina essa lenta formagdo de uma hermenéutica do si. A idéia
de que a virtude se adquire por uma askesis, ndo menos indispensavel que uma mathesis, é
também muito antiga. Mas na época estudada, (séculos I e II) chegou-se a uma cultura do
si. No mundo grego, a ascese ndo era uma maneira de submeter o sujeito a lei, quaisquer
que fossem os efeitos de austeridade, de renuncia, de interdi¢do, de prescricdo detalhada e
austera dessa ascese. Era uma maneira de ligar o sujeito a verdade (FOUCAULT, 2006 (2),

pp. 282-283).

Havia elementos de rentncia e austeridade na ascese antiga. Parte considerdavel do
que significa rendncia cristd ja existia na ascese antiga. Mas os meios ou as taticas para se
alcancar o objetivo final da renincia ndo eram propriamente uma renuncia, no mundo
antigo. Ao contrdrio, era algo a ser adquirido pela askesis, “dotando-se de algo que ndo se
tem em vez de renunciar a algum elemento que seriamos ou terfamos em nds mesmos”

(FOUCAULT, 2006, p. 387).

O algo a ser dotado era o objeto de preparagdo aberta e finalizada, a0 mesmo tempo,

do individuo para um futuro entre acontecimentos da vida em grande parte imprevistos.

91



Entre alguns desses acontecimentos, havia a possibilidade de se prever sua natureza, mas
sem poder jamais saber-se quando se produziriam nem se seriam produzidos. Nesse
sentido, esclarece Foucault (ibid., pp. 387-395): “Em duas palavras, a ascese antiga nio
reduz: ela equipa, ela dota. E aquilo de que ela equipa, aquilo de que ela dota, é o que em

grego se chama paraskeue, que Séneca traduz frequentemente em latim por instructio”.

Foucault faz referéncia a algumas definicdes de paraskeue encontradas em Séneca,
no livro VII do De beneficiis. “Demétrius retoma um lugar-comum da filosofia cinica, da
filosofia moral em geral e de todas as praticas de vida: a comparacdo da existéncia, e
daquele que na existéncia quer chegar a sabedoria, como o atleta”. O caminho para a
sabedoria € alcancdvel pela boa ascese, ou seja, por meio de aprendizagens de alguns
movimentos elementares, necessdrios e suficientes para qualquer circunstancia. “E a
paraskeue ndo serd mais do que o conjunto de movimentos necessdrios e suficientes, o
conjunto de praticas necessdrias e suficientes para permitir-nos ser mais fortes do que tudo

que possa acontecer ao longo de nossa existéncia. E esta a formacgdo atlética do sébio”

(ibid., pp. 387-388).

Em Marco Aurélio, Foucault enfatiza a arte de viver, ou seja, a bidtica (he biotike),
para demonstrar sua semelhanca maior com a luta do que com a danga, no sentido de se
estar sempre alerta aos golpes imprevistos que recaem sobre o individuo. Esse € o cardter
da paraskeue, prescrevendo que tanto o atleta estoico e do mundo antigo, quanto o atleta
cristdo teriam que lutar. Mas o atleta da espiritualidade antiga devia estar pronto para uma
luta, equipar-se para a luta na qual tinha por adversdrio tudo o que, advindo do mundo

exterior, devia enfrentar: o acontecimento. O atleta antigo era um atleta do acontecimento.

92



Ja o cristdo passou a ser um atleta de si mesmo (ibid., p. 389).

Em seguida, Foucault problematiza como € feito esse equipamento, esse paraskeue
do qual devemos nos dotar. Essa questdo permite-nos responder que esse equipamento deve
ser sempre O necessirio, € com os meios a0 mesmo tempo mais simples e eficazes. E
constituido pelos logoi, ou seja, os discursos de proposi¢des, de principios, de axiomas etc,
que sejam verdadeiros. E preciso entender os discursos enquanto enunciados materialmente
existentes, na medida em que sdo frases efetivamente pronunciadas, ouvidas e escritas. Sao
frases que o proprio individuo incrustou no espirito, repetindo-as em sua memoria por
exercicios cotidianos ou escrevendo-as em notas, como o fez Marco Aurélio, por exemplo.

Sdo discursos fundados na razdo, revelando-se, a0 mesmo tempo, como razodveis e

verdadeiros e constituindo-se principios aceitdveis de comportamento (ibid., p. 390).

Na filosofia estoica, existiam os discursos de dogmata e os praecepta. Eram
discursos dotados de uma racionalidade que, a0 mesmo tempo, expressavam o verdadeiro e
prescreviam o que era preciso fazer. Por fim, eram discursos persuasivos, na medida em
que ndo s6 diziam o que era verdadeiro ou o que era preciso fazer, mas também orientavam

0s proprios atos.

Em terceiro lugar, o logos que constitui a paraskeue deve funcionar também como
um socorro. Para Foucault, € preciso que o logos seja boethos (socorro). Justificando:
“Quando se apresenta uma circunstancia, quando se produz um acontecimento que coloca
em perigo o sujeito, o dominio do sujeito, € preciso que o logos possa responder assim que
solicitado e que possa fazer ouvir sua voz, anunciando de algum modo ao sujeito que ele

estd presente, que traz socorro” (ibid., pp. 391-392). Segundo Foucault, o socorro busca

93



estimular o individuo, dizendo o que ele precisa fazer, ou melhor, orientando-o a fazer o
que deve ser feito. O logos é metaforizado de diversas maneiras e em diversos espacos, por
exemplo, a ideia de um logos-remédio ou logos pharmakon, conforme uma passagem de

Plutarco em sua Consolation a Appolloni0s54.

A metédfora da pilotagem consta em Plutarco e também em Platdo, cuja critica
encontra-se em Aristoteles, no De Anima. Por exemplo, manter a tripulacdo em seus postos,
dizer-lhe o que fazer, sustentando a dire¢do, comandando a manobra etc., sdo logoi que
sempre devem estar ao alcance das maos e utilizaveis (khrestikos). Para se tornar um bom
piloto, é preciso que o logos esteja a mao (prokheiron), traduzido para o latim por ad

manumi.

Marco Aurélio (Pensées, IIl) alerta que € preciso ter o logos a mao. Como 0s
médicos t€m sempre a mao (prokheira) seus instrumentos e estojos para os cuidados de
urgéncia, assim também qualquer individuo deve dispor dos principios (dogmata) gragas
aos quais poderd conhecer as coisas divinas e humanas®. Sobre essa nogdo de pilotagem

Foucault acrescenta:

Creio ser esta uma no¢do muito importante que permanece incluida
na categoria — tdo fundamental em todo o pensamento grego — da
memdria, introduzindo, porém, uma flexdo particular. Digamos, com
efeito, que a mneme (a memoria, sob a forma arcaica) tinha
essencialmente por funcdo ndo apenas guardar, em seu ser, em seu
valor, em seu brilho, o pensamento, a sentenca que fora formulada
pelo poeta, como certamente também, guardando assim o brilho da
verdade, poder iluminar todos aqueles que novamente pronunciassem
a sentenga, pronunciando-a porque proprios participavam da mneme
ou a escutavam, escutavam-na da boca do aedo ou do sabio que, por
sua vez, participavam diretamente desta mneme® (FOUCAULT,

54 Citagdo 14 (FOUCAULT, 2006, p. 398).
55 Ver nota 17. (FOUCAULT, 2006 (2), p. 398).
56 Consultar J. P. Vernant. Aspects mythiques de la mémoire. In Mythe et pensée chez les grecs, pp. 80-107;
M. Detiénne. La memoire du poete. In Les Maitres de verité das la gréce archaique.
94



2006 (2), p- 392).

E preciso ter os logoi boethikoi, ou de socorro. Mas, neste caso, o brilho da verdade
ndo estd na memoria daqueles que participam da mneme. Ela existe e € preciso té-la a mao,
mas de tal maneira que se possa reatualiza-la (paraskeue) imediata e prontamente, de forma
automdtica. E preciso que seja uma meméria de atividade, mais de ato que uma meméria de

canto (ibid., p. 392). A paraskeue é o elemento de transformacdo do logos em ethos.

Transcreve-se a definicdo de askesis formulada por Foucault, apés seus estudos
sobre o assunto: “Serd o conjunto, a sucessao regrada, calculada dos procedimentos que sao
aptos para que o individuo possa formar, fixar definitivamente, reativar periodicamente e
reforcar quando necessdrio, a paraskeue. A askesis € o que permite que o dizer-verdadeiro
— dizer-verdadeiro enderecado ao sujeito, dizer-verdadeiro que o sujeito endereca também a
si mesmo — constitua-se como maneira de ser do sujeito. A askesis faz do dizer-verdadeiro

um modo de ser do sujeito” (ibid., p. 395).

No cristianismo, o dizer-verdadeiro passaria a ser definido essencialmente a partir
de uma revelacdo, de um texto e de uma relacdo de fé. Quanto a ascese, por sua vez, ela
implicava um sacrificio: sacrificio de partes sucessivas de si mesmo e rentincia final a si
mesmo. Rentncia de si em func@o de uma palavra verdadeira, que foi dita por outro (ibid.,
p- 395). Portanto, o tema geral da conversao a si é abordado por Foucault em dois aspectos.
O primeiro envolve os efeitos, no ambito do conhecimento, resultando constitui¢do de si
como objeto e dominio de conhecimento. No ambito da mathesis”’, significa instauracio de

certas formas de saber espiritual, a exemplo de Séneca e de Marco Aurélio. O segundo

57 Mathesis significa conhecimento, ciéncia em base universal, em forma de razdo. Na terminologia
grega, ndo ha diferenca entre o universal, geral ou comum, porém as coisas mudaram nos tempos de
Leibniz (http://www.ontology.co/mathesis-universalis.htm).

95



aspecto refere-se aos efeitos de praticas de si, conforme esquema abaixo.

Askesis entre gregos, helénicos e

Elementos observaveis o
romanos: ascese filoséfica.

Ascese na tradi¢ao crista

Objetivo ultimo - Assegurar a subjetivacdo do | - Renunciar a si. Pela confissio,
discurso  verdadeiro.  Tornar-se | o sujeito objetiva-se a si mesmo
sujeito de enunciacdo do discurso | em um discurso verdadeiro.
verdadeiro em uma pritica e
exercicio de si mesmo.

- Colocar-se como fim de sua
propria existéncia, numa arte de

viver.
Meio - Dotar-se de algo que ndo se possui | - Disciplinar a ordem dos
por natureza. sacrificios, das rendncias que se

- Equipar-se da paraskeue para | deve fazer de uma ou outra parte,
defender-se na vida. Sou eu | de um ou outro aspecto do nosso
efetivamente aquele que pensa essas | ser.

coisas  verdadeiras? Em caso
afirmativo, sou eu quem age como
quem conhece essas  coisas
verdadeiras? Sou eu o sujeito ético
da verdade que conheco?

Principio - Ligar o individuo a verdade. - Submeter o individuo a lei.

Fonte: Foucault, 2006.

Considerando a forma inicial e indispensdvel de ascese concebida como
subjetivacdo do discurso verdadeiro, Foucault afirma que hd diferentes formas de exercicios
ascéticos. Sdo técnicas e praticas que dizem respeito a escuta, a leitura, a escrita e ao ato de
falar. Técnicas de discursos verdadeiros. As falhas na prética de ouvir estdo ligadas a teoria

das sementes de virtude e dos efeitos do logos.

Se a atencdo estiver mal dirigida, a alma encontra-se passiva (pathetikos) em
relacdo ao mundo exterior e de certa forma exposta a todos os acontecimentos. Por outro
lado, tendo-se certa técnica ou certa maneira conveniente de escutar (logikos), entdo a
escuta torna-se uma pratica de ascese, entendida como subjetivacdo do verdadeiro. Mas a

escuta possui uma natureza ambigua, alternando entre passividade e atividade, conforme

96




exemplos em Plutarco, segundo a carta 108 de Séneca e o coléquio II, 23, de Epiteto

(FOUCAULT, 2006 (2), pp. 402-403).

Segundo Foucault, toda essa questdao sobre a parcimdnia do siléncio em relagc@o a
linguagem teve um marcante papel na espiritualidade e nos sistemas educativos.
Destacavam-se, nesse aspecto, as regras ascéticas da escuta: o siléncio, a gestualidade
precisa, a atitude geral do bom ouvinte e a aten¢do. Para tanto, a vinculag@o ao discurso e a
subjetivacdo do discurso por um processo de memorizagdo imediata era muito importante
como garantia da moralidade, bem como da precisdo e eficicia de quem fala (ibid., pp. 411-

414).

Portanto, estabeleciam-se as condi¢des para a boa escuta da palavra verdadeira,
contraria a mé qualidade moral e intelectual de quem agita o corpo o tempo todo e executa
uma gestualidade incongruente. Nao € outra coisa sendo a versao fisica da stultitia, ou seja,
aquela permanente agitagdo da alma, do espirito e da atengdo, cuja versao moral encontra-
se na atitude do effeminatus, do homem efeminado, de maus costumes sexuais, passivo em
relacdo a si mesmo, ou do homem impudicus, sem moralidade na ordem do ethos, incapaz

de exercer sobre si a enkreteia, o dominio, a sabedoria.

Mais do que a regulamentacdo do elemento abordado linhas atrds, Foucault
esclarece que hd também uma espécie de principio amplo de compromisso de manifestacao
de vontade de escutar o discurso verdadeiro do mestre ou professor de filosofia. Nesse
sentido, o aluno deve ser capaz de dar ao discurso verdadeiro uma atenc¢do verdadeira e

eficaz, numa manifestacao que suscite e sustente o discurso do mestre (ibid., pp. 416-417).

Por fim, segundo Foucault, h4 ainda um terceiro conjunto de regras da escuta, além
97



do siléncio e da atitude geral do corpo. Sdo regras relativas a ateng¢do propriamente dita. O
bom ouvinte deve dirigir sua atencdo para o referente, para aquilo que € chamado de to
pragma. Ou seja, deve descartar todos os pontos de vista que nao sejam pertinentes. Deve
apreender a verdade que € dita pelo logos, o conselho, a prescricdo moral, numa escuta
“parenética’. Além disso, logo apds ter ouvido a verdade prescrita ou aconselhada, o bom
ouvinte deve saber memoriza-la, ou seja, apreender no espirito aquilo que foi dito de

importante. A esse respeito, esclarece Foucault (ibid., p. 420).

Dai toda uma série de conselhos tradicionalmente dados nesta ética
da escuta: quando se ouvir alguém dizer alguma coisa de importante,
ndo se colocar imediata e interminavelmente a discuti-la; procurar
recolher-se, guardar o siléncio para melhor gravar o que se ouviu, e
fazer um rdpido exame de si mesmo apds a ligdo que se ouviu ou a
conversa que se acabou de ter; lancar um rapido olhar sobre si mesmo
para ver como se estd, para examinar se 0 que se ouviu e aprendeu
constitui uma novidade em relacido ao equipamento (a paraskeue) de
que ja se dispunha e ver, conseqiientemente, em que medida e até que
ponto foi possivel aperfeicoar-se.

O ouvir tem mais ligacdes com a razdo (logikotera) do que com as paixdes. Esse
aspecto € muito importante em Plutarco, em Séneca e na filosofia antiga como um todo. A
correta escuta filoséfica, segundo Foucault, deve atentar para o pragma, em que a assercao
vale como prescri¢do. Por outro lado, por esse olhar lancado a si mesmo, o individuo por
uma memorizagdo e incrustacdo, deve aprender na alma o que ouviu, para saber e constatar

como estd em relacdo a verdade.

Além da escuta, Foucault aborda o ponto da subjetivacdo do discurso verdadeiro,
enquanto objetivo final e constante da ascese filoséfica. Destaca, nesse aspecto, a leitura e a
escrita, cujas regras prdticas e indicacdo de sua finalidade podem propiciar uma
oportunidade de meditacdo. Enfatiza que a melete/meditatio, como jogo do pensamento

sobre o sujeito, uma nog¢do antiga, mas que ndo tem o mesmo significado de meditagao,

98



esclarecendo: “Por meditacdo usualmente entendemos: uma tentativa para pensar com
intensidade particular em alguma coisa sem aprofundar seu sentido; ou entdo deixar o
proprio pensamento desenvolver-se em uma ordem mais ou menos regrada a partir da coisa

na qual se pensa” (ibid., pp. 428-429).

Segundo Foucault, para os gregos, o significado da palavra meditatio ou melete, era
outro, sendo apreendido sob dois aspectos: por um lado, é preciso apropriar-se de um
pensamento e, por persuasdo, acreditar que ele seja verdadeiro e entdo dizé-lo sempre que
necessario; por outro, a meditatio consiste em fazer uma espécie de experiéncia de

identifica¢do, exemplificando-se novamente a meditacdo sobre a morte.

Meditacdo sobre a morte €, de forma geral, isomorfa a presun¢do de males. A morte
¢ um acontecimento previsivel, mas antes de tudo um acontecimento necessario. Além
disso, € uma verdade absoluta para o homem e pode ocorrer a qualquer momento. Portanto,
o homem deve preparar-se, pela melete thanatou como exercicio privilegiado, para esse
acontecimento, infortiinio por exceléncia, que € a morte. “Exercicio privilegiado, aquele no
qual ou pelo qual precisamente faremos culminar a premeditagio dos males”
(FOUCAULT, 2006 (2), p.- 580). Em consequéncia, o jogo da meditacdo ndo se aplica mais
ao sujeito com seu proprio pensamento, transformando-se em um jogo efetuado pelo

pensamento sobre o préprio sujeito. Nesse sentido, Foucault acrescenta:

E fazer com que, pelo pensamento, nos tornemos alguém que estd
morrendo, ou na iminéncia de morrer. Compreendemos ademais que
esta idéia da meditacdo, ndo como jogo do sujeito com seu
pensamento mas como jogo do pensamento sobre o sujeito, €, no
fundo, exatamente o que Decartes realizou nas Meditagdes, sendo
este precisamente o sentido que ele deu a “meditacdo” (...) Decartes
ndo pensa em tudo o que poderia ser duvidoso no mundo. Tao pouco
pensa no que poderia ser indubitdvel. Digamos que este seria o
exercicio cético habitual. Decartes se pde na situagcdo de sujeito que

99



duvida de tudo, sem de resto interrogar-se acerca de tudo que poderia
ser dubitével ou tudo que se poderia duvidar. (...) E um exercicio pelo
qual o sujeito se pde, pelo pensamento, em uma determinada
situacdo. Deslocamento do sujeito com relagdo ao que ele é por
efeito do pensamento: pois bem, € esta, no fundo, a fun¢do meditativa
que deve ter a leitura filoséfica tal como € entendida na época de que
lhes falo. E € esta func@o meditativa como exercicio do sujeito que se
poe pelo pensamento em uma situacdo ficticia na qual se experimenta
a si mesmo, € isto que explica que a leitura filosofia seja — se ndo
totalmente, a0 menos em boa parte — indiferente ao autor, indiferente
ao contexto da frase ou da sentenca (ibid., p. 430-431).

Com isso, segundo Foucault, a leitura efetuada visa a constitui¢do daquele sistema
(paraskeue) de proposi¢des verdadeiras para si, vdlidas como proposi¢cdes €, a0 mesmo
tempo, como principios de comportamento. Concebida como exercicio para meditar, a
leitura € imediatamente ligada a escrita. Esta funciona como um exercicio fisico de
incorporagdo dos discursos e também como um elemento de meditagdo. Foucault cita o
exemplo de Séneca, na carta 84 a Lucilio, segundo o qual € preciso temperar a leitura com a
escrita, de modo a ter-se um corpus de obra. Cita também Epiteto, no Entretiens III, o qual
prescreve ser preciso meditar (meletan), escrever (graphein) e treinar (gymnazein). Leitura
e escrita fazem parte da praemeditatio malorum, muito importante na escola estoica (ibid.,

pp. 431-433).

Foucault se refere a no¢ao de hypomnemata, isto €, aquelas anotacdes de lembranca,
de rememoracgdo das coisas lidas, conversadas. E como se fosse um digrio intimo, dirio de
vida, didrio de bordo, e também de correspondéncia. Refere-se também a troca de
correspondéncia, por exemplo, entre Séneca e Lucilio, permitindo-lhe dar conselhos,
lembrar verdades que oferta ao outro e das quais ele proprio tem necessidade para sua vida,
mas no papel de servir como diretor de consciéncia. Pela correspondéncia, mantém-se em
estado de autodirecdo, servindo-se de seus hypomnemata e do seu caderno de notas para

relembrar as leituras importantes que fez e as ideias que encontrou.
100



Portanto, a hypomnemata é uma atividade de leitura, anota¢do e redacdo ou uma
espécie de didrio de bordo e correspondéncia em torno de preocupagdes éticas. Por meio
das correspondéncias entre Plutarco e Lucilio, a descri¢do de si no desdobramento da
prépria vida intervém muito pouco. Desde o surgimento do cristianismo e, depois, com
Santo Agostinho, fortalece-se o regime pelo qual a relacdo do sujeito com a verdade nao
seria comandada apenas pelo objetivo, ou seja, “como tornar-se um sujeito de veridic¢cao”.
Transforma-se e busca responder “como poder dizer a verdade sobre si mesmo”. A

correspondéncia funciona como circulo de subjetivacio e veridic¢do (ibid., p. 435).

Por fim, ao abordar a ética da palavra, Foucault foca seu olhar na pastoral e na
espiritualidade cristd, cuja arte de falar encontra-se do lado do mestre e do lado do dirigido.
A arte de falar do lado do mestre, agora, € relativizada pela palavra fundamental, a da
revelacdo, e pela escrita fundamental, a do texto, em torno dos quais o discurso verdadeiro
do diretor serd ordenado. Sobre essa alteragdo, Foucault afirma: “Ainda que referida a esta
palavra fundamental, também € certo que a palavra do mestre serd encontrada, na
espiritualidade e na pastoral cristds, sob diferentes formas e com uma multiplicidade de
ramificagdes” (ibid., p. 436). Sao distintos papéis utilizados na institui¢cdo eclesidstica:

ensino, pregacdo, confissdo, direcdo de consciéncia, mestre de peniténcia e confessor.

Ap6s a fala do mestre, o dirigido também tem algo a dizer, que € a verdade de si
mesmo, a confissdo. Esse dizer verdadeiro sobre si mesmo € condi¢@o indispensével para a
salvacdo. Neste ponto, Foucault faz a seguinte consideracdo: “O momento em que a tarefa
do dizer verdadeiro sobre si mesmo foi inscrita nas técnicas de elaboracdo, de

transformacao do sujeito por si mesmo, quando esta obrigacao foi instituida nas institui¢oes

101



pastorais — pois bem, creio que este constitui um momento absolutamente fundamental na
histéria da subjetividade no Ocidente, ou na histdria das relagdes entre sujeito e verdade”

(ibid., p. 437).

De modo algum, Foucault desvela a confissdo como obrigacdo, como dizer-
verdadeiro sobre si mesmo ou exigéncia para a salvacdo. Essa pritica ja existia na
antiguidade grega, helenistica e romana. Por mais que o dirigido tivesse que ser conduzido
a verdade pelo discurso do mestre, ndo tinha que dizer a verdade sobre si mesmo. Sequer
tinha a obrigacdo de falar, podendo manter-se calado (ibid., p. 438). Para Foucault, o
sistema de confissdo, nos tempos gregos, helénicos e romanos, podia ser exercido pelo
reconhecimento de faltas, pelo exame de consciéncia, pela pratica de consulta, pela
franqueza com um amigo. Mas ndo era “confissdo” no sentido estrito, ou seja, como ‘“um
ato de verbal pelo qual o sujeito, em uma afirmacdo sobre o que ele €, liga-se a esta
verdade, coloca-se em uma relagdo de dependéncia para com o outro e, a0 mesmo tempo,

modifica a relagdo que tem consigo mesmo”.>®

Na antiguidade greco-romana estudada por Foucault — e este era, para ele, um dos
mais notdveis tracos da pratica de si naquela época — o sujeito devia tornar-se sujeito de
verdade, devia ocupar-se com discursos verdadeiros. Era preciso, pois, que operasse uma
subjetivagdo que se iniciava com a escuta dos discursos verdadeiros. Era preciso dizer o
verdadeiro a si mesmo, mas ndo dizer a verdade de si mesmo. Na antiguidade,
especialmente, de Socrates a diatribe estoico-cinica, o dirigido devia falar, para tornar-se

sujeito de verdade. Devia ocupar-se com discursos verdadeiros que operasse uma

58 Referéncia a nota 22, em que Foucault faz essa defini¢do de confissdo no curso do College de France
em 1981 (FOUCAULT, 2006 (2), pp. 446-447).
102



subjetivacdo iniciada com a escuta dos discursos verdadeiros que lhe eram propostos.
Porém, ndo era necessdrio e indispensdvel que ele dissesse a verdade sobre si mesmo,
embora tivesse o direito de falar. De qualquer forma, era preciso testd-lo, colocd-lo a prova

como “sujeito capaz do dizer-verdadeiro” (ibid., 439).

Em seus estudos, Foucault observou profundamente a subjetividade humana pelo
regime do exercicio e da meditacdo, entre os gregos e romanos, € ainda entre oOs
movimentos filoséficos importantes na antiguidade. Com isso, buscou desfazer mitos em
relacdo a transicdo havida entre praticas politicas, domésticas e religiosas, incluindo-se a
sexualidade. Convém lembrar que esses estudos envolveram os gregos cldssicos da filosofia

até antes de Sdcrates, chegando aos séculos I e II de nossa era.

Tal estudo de subjetividade ndo parece focar o debate no sentido de indagar se as
praticas do si eram do dominio privado, individual egoista ou outra comparagao atual que
possa ampliar o escopo dos exercicios minuciosos de representacdo. Na verdade pretende
demonstrar de que forma os gregos buscavam atingir e praticar o discurso verdadeiro, para

além do discurso na memoria pela escuta.

O discurso verdadeiro era um modo de praticar um discurso assimilado e
transforma-lo em ethos, a partir “da ativacdo na prépria atividade do sujeito, isto é,
tornando-o sujeito ativo de discursos verdadeiros”. Nesse sentido, Foucault evita empregar
termos como “ascetismo” e “ascese”, para designar, como eixo principal, a escuta e a
recep¢do do discurso verdadeiro. Com esse discurso, “o individuo espera perdao,
purificagcdo, salvacdo ou uma experiéncia espiritual qualquer”, por meio de atitudes de
“renuncia, de mortificacdo” (ibid., p. 504).

103



Em sua andlise, Foucault busca evidenciar o lado técnico do que ele denomina de
ascética, adotando o seguinte conceito: “Conjunto mais ou menos coordenado de exercicios
disponiveis, recomendados, até mesmo obrigatérios, ou pelo menos utilizdveis pelos
individuos em um sistema moral, filoséfico e religioso, a fim de atingirem um objetivo
espiritual definido. Entendo por objetivo espiritual uma certa mutacdo, uma certa
transfiguracdo deles mesmos enquanto sujeitos, enquanto sujeitos de ac¢do e enquanto

sujeitos de conhecimentos verdadeiros” (ibid., p. 505).

Com base nessa premissa, € em meio ao problema de origem xaméanica dos proprios
exercicios espirituais, Foucault esclarece: “Desde a época cldssica, parece-me, o problema
estava em definir uma certa técnica da existéncia. E, como lembramos, foi no interior desta

questdo geral que se formulou o principio ocupar-se consigo mesmo (ibid., p. 542).

O ato de ocupar-se consigo mesmo, como a tekhne tou biou, foi inscrito na cultura
grega cldssica, segundo Foucault, em face do vazio deixado pela cidade, pela lei e pela
religido, no tocante a organizagdo da vida: “Para um grego, a liberdade humana encontra
sua obrigacdo ndo tanto ou ndo apenas na cidade, nao tanto ou ndo apenas na lei, tampouco

na religido, mas na arte de si que nés mesmos praticamos” (ibid., p. 543).

A pratica de assumir-se a vida como uma prova diferenciou-se da foérmula
tradicional socratico-platdnica na qual a ocupacio consigo mesmo era condi¢do para viver
melhor, para viver mais racionalmente e para governar adequadamente os outros. Com o
deslocamento, agora, vive-se “para si”’. Nessa perspectiva, a técnica da vida se inscreve por
inteiro em relagdo ao cuidado de si. Precisamente o sentido, o objetivo da vida continua

sendo formar o “eu”, mas devendo-se viver de modo que se tenha consigo a melhor relagdo

104



possivel.

Finalmente, resume-se tudo numa expressdo: vive-se “para si”. Para Foucault, dessa
prova deve resultar ndo a reconciliacdo com os deuses em termos gerais, mas ‘“a pureza,
pureza do eu, do eu entendido como aquele sobre o qual se exerce vigilancia, guarda,

protecdo e dominio” (ibid., p. 544).

3.2. Constituicao do sujeito enquanto homem de desejo e sua historia

Tais praticas de existéncia vao se conformando em certa cultura de si e guardando
relacdo entre o0 homem de desejo e sua histéria. Foucault demonstra a importancia das
praticas confessionais — tais como na pedagogia e nos procedimentos médicos — revelados
pelo enorme crescimento do interesse na psique em todos os ambitos da vida. Mas a
emergéncia da confissdo, especificamente a sexual pelo estudo de Foucault, cada vez mais
vai sendo relacionada como prética de dominagdo social, mais fortemente estabelecida no

cristianismo.

Foucault desvela préticas totalizantes, seguindo duas dimensdes estratégicas, ou
seja, de producdo e de preservacdo do homem como sujeito e objeto. Com o passar do
tempo, tomando o periodo estudado por Foucault como apresentado neste trabalho, tais
praticas tendem a busca obcecada e objetivada pela interpretagdo ou exegese, pela
linguagem e pelo significado, em modos de representacdo. Aparece o desafio do
pensamento ocidental como discurso e como tradi¢do: de que modo aquilo que se oferece
como objeto de saber articulado pelo dominio da tekhne pode ser ao mesmo tempo o lugar
em que se manifesta, em que se experimenta e onde dificilmente se realiza a verdade do

sujeito? Buscando-se responder a esse questionamento, faz-se, a seguir, uma
105



esquematizacdo sobre a relacdo de um individuo consigo mesmo e certa datacao, a partir do

corpus foucaultiano,

com base no exemplo da sexualidade estudada por Foucault.

Aspectos relacionados

Praticas de si segundo certo dominio de escolas filos6ficas e no cotidiano

Desde o século V a.C.

Até o século V d.C. e na atualidade

Momento socratico-

Idade de ouro da cultura do si.

Ascetismo cristao

platonico Séculos I e II.
Substiancia ética. | Aphrodisia. Atos | Aphrodisia. Concupiscéncia da | Sexualidade exterior,
Onto-epistemologia relativos a prazer e|carne pecaminosa:  desejo, | andnima. Sentimento,
entre 0 que na pessoa | desejo. (0] belo | intengao. inten¢do e desejo.

(em mim) é relacionado
a conduta moral. Atos
permitidos/atos
proibidos; codigos
segundo alto ou baixo
valor positivo / alto ou
baixo valor negativo.

individuo governando
a cidade.

Regimes disciplinares
no sentido do bem
fazer.

Métodos disciplinares morais.

Sujeicoes identitarias.
Formas de chamamento
das pessoas a
reconhecerem suas
obrigacdes. Cddigos e
atos.

Forma de vida em que a

Busca pela forma de
vida (existéncia) bela,
reunida num certo
movimento.

Problema da razao de
escolha pessoal
politico-estética.

Seres racionais, membros
universais da comunidade
humana.

Obrigacdo de ser fiel. Estoicos.
Problema da obrigacdo de fazer
pelo fato de ser racional.

Tipo de juridicialidade interna

Lei divina.

Regras de comportamento
sexual

justificadas pela religido.
Problema das obrigacdes
do tipo legal. Religido se
esvanece e fica o aspecto

mesma regra aceita | Autoexame sob a|da lei religiosa judaico-crista. juridico. Pos-século
entre dois seres ¢é|forma de provagao. Estética da existéncia como | XVIIL
operada, politica e|Se sou tenho que|comando de si mesmo para|Competicio entre uma
esteticamente, de | demonstrar minha | poder comandar aos outros, |abordagem médica ou
modos diferentes. capacidade de | demanda fidelidade aquilo ou a | cientifica e uma estrutura

governar a  mim | quem se compromete: a esposa | juridica.

mesmo. ou ao governo da cidade.
Tipos de praticas de | Corpo das leis. Arrefecimento  dos  desejos. | Usar nosso desejo sexual
si. Meios pelos quais | Moderacdo dos atos.|Autoexame sob a forma de |para alcancar objetivos.
nos tornamos sujeitos | Decifracio do que | autodecifracio.
éticos. somos pela | Movimento de reflexdao moral e

interpretacio dos | médico-filoséfica, conformando

sonhos. certo estilo diferente do anterior.

Mestres de si. | Importar-se  consigo mesmo,

Importar-se  consigo | somente. Afinal todos devem se

mesmo € com O outro.

cuidar e poucos se “salvam”.

O ato sexual, por exemplo, ndo é
um mal em si. “A atividade
sexual se aparenta ao mal por
sua forma e seus efeitos”.

Objetivos/teleologia.
Qual tipo de ser
aspiramos quando nos
comportamos como
sujeito teleoldgico.

Homens puros ou
imortais. Livres.

Mestres de nos
mesmos, do nosso

comportamento com a
cidade.

Ser racional relacionado a outras
pessoas que também sdo mestres
de si mesmas.

Ser imortal (telos). Pureza
da alma.

Fonte: Foucault, 2006 (2).

106




O esquema apresenta certa argumentacdo em favor dos quatro caminhos
apresentados por Foucault, para a pratica do conceito do cuidado de si, sob os aspectos
analitico e temporal-histdrico: como substancia ética, como modo de sujei¢do, como formas
de ascese e como teleologia. Porém, esses caminhos referem-se aos tipos de praticas de si e
a datacdo, presentes em autores estudados por Foucault, em especial Séneca, Epiteto,
Plutarco e Marco Aurélio. Acrescente-se a isso a transversalidade do pensamento de
socratico-platdnico e aristotélico e de Gregorio de Nissa. Porém, para efeitos deste trabalho,
focaremos nas sujei¢des identitdrias, ou seja, aquelas formas de chamamento das pessoas a
reconhecerem suas obrigacdes em termos de respeito a codigos e atos extremamente

comedidos.

Entre os gregos Foucault apresentou certas formas de vida em que a mesma regra
aceita entre dois seres € operada, politica e esteticamente, de modos diferentes. Forma de
vida pela existéncia bela, reunida num certo movimento de razdo. Ali, o problema residia
na razdo de escolha pessoal politico-estética, no autoexame sob a forma de provacdo. Se
assim sou tenho que demonstrar minha capacidade de governar a mim mesmo. Na idade de
ouro da cultura de si, os homens devem ser racionais, membros universais da comunidade
humana. O problema residia na obrigacdo de ser fiel aos entendimentos pela obrigacdo de
fazer e pelo fato de ser racional. Digamos que hd uma embrionamento de um tipo de
juridicialidade interna da lei religiosa judaico-cristd, cuja estética da existéncia aparece
como o comando de si mesmo para poder comandar aos outros em face da fidelidade aquilo
ou a quem se compromete: a esposa ou ao governo da cidade. No ascetismo cristdao, pode-
se dizer que o sentido de lei divina € primordial. As regras de comportamento sexual sdo

justificadas pela religido, pela medicina, pela pedagogia. O problema consiste nas
107



obrigacdes do tipo legal. A religido se esvanece, mas fica o aspecto juridico, cujas
sujeicOes, apOs o século XVIII, por exemplo, concorrem entre abordagens médica ou
cientifica ¢ uma estrutura juridica. Foucault, portanto, em meio a sua hermenéutica da
suspeicao e cético a si mesmo, aos seus proprios pensamentos e acdes, considera a ética do
cuidado de si como uma pratica de liberdade, mas ao mesmo tempo, como pratica que

busca desenvolver estratégias globalizantes entre saber, poder e sujei¢ao.

3.3. O obscurecimento da noc¢io de cuidado de si e as sujeicoes identitarias

Mas, a despeito da intensa aplicag@o da nocao do cuidado de si no periodo estudado
por Foucault até a idade de ouro entre os séculos I e II d.C., houve certo obscurecimento,
sob o pano de fundo do debate em relacdo a escolha politico-estética e ao modo de sujeicio
identitaria experimentado num determinado momento. As préticas de ascese, tomadas como
estética de existéncia, sofreram entre os romanos um abandono das interrogacdes sobre a
verdade e sobre o poder politico, deslocando o foco para as questdes da moral. Adotada
também como confissdo e interdicdes externas, entre greco-romanos até o séc. II d.C., a
ascese seria retomada com o cristianismo, de modo mais intenso, apds o século IV d.C.
Apesar dessas transformacoes, sua génese, de modo geral, sempre constituiu um discurso

mediado entre concepgdes de verdade, de politica e de conduta individual.

A verdade seria produzida por estéticas de existéncias internamente questionadas
por seus realizadores, ndo como norma, mas em face do justo, do belo e do bem. Sem
perder de vista esses principios, com o passar do tempo, foram se estabelecendo relacdes
entre verdades tteis. Mas o tema da ética e do poder politico foi sendo abandonado como

exercicio de verdades justas, conforme os estudos produzidos por Foucault sobre a

108



hermenéutica do sujeito e sua histéria da sexualidade. Eram tendéncias preocupantes, na
medida em que tais metamorfoses, se ndo forem vistas em forma de problematizacdo das
liberdades, serdo direcionadas a forcas que emergem de forma inédita, para além do

controle e da disciplina.

Héa como que um retorno a questdo da missdo politica conferida ou por vontade
prépria, a tarefa desinteressada, bem como as relagdes com o conhecimento de si, para a
percepc¢ao do sujeito do cuidado de si e seus deslocamentos cronoldgicos e ético-estéticos.
Estes tém sido elementos fundamentais para a permanente reconstrucdo das praticas de
transformacao do “eu” desde a Grécia antiga. Como pistas iniciais, Foucault parte da noc¢ao
do cuidado de si, revelador de como o sujeito passa de uma moral cuja base fora a “busca
por uma ética pessoal”, para uma moral com base na “obediéncia a um sistema de regras”

(MOTTA, 2006, p. LII).

A partir do conceito do cuidado de si, Foucault procura mostrar as técnicas, os
procedimentos e as finalidades histéricas segundo as quais, em uma relacdo consigo, um
sujeito ético se constitui. “Portanto, as lutas de hoje ndo se processam somente contra as
dominagdes politicas, contra as exploracdes econdmicas, mas, também e mais importante,
contra sujei¢des identitarias”. (FOUCAULT, 2006 (4), pp. 11-15). Essas sujeicdes
identitdrias denotam “procedimentos que, sem duvida, existem em toda civilizacdo,
propostos ou prescritos aos individuos para fixar sua identidade, manté-la ou transforma-la
em funcdo de determinados fins, e isto gracas a relacdes de dominio de si sobre si ou de

conhecimento de si por si” (ibid., p. 16).

De forma geral, Foucault propde uma historia dos modos de subjetivagdo, mediante
109



o reconhecimento de certas formas de moralidade, evoluindo entre gregos e romanos. Nas
sociedades cristds apos o século IV d.C. e, sobretudo apds o século XVII na Europa
ocidental, essas formas tomam dimensdes legais e suporte institucional, mediante atos de
austeridade praticados de modo coercitivo e com validade mais geral. Refere-se a um
mundo entre ‘“‘sujei¢des identitdrias”, conformando-se como saber-poder em relacdes
produtoras de técnicas de existéncia e praticas de si, de modo a acentuar o individualismo
por meio de formas privadas na constituicdo ética de sujeitos. De modo geral, essa
referéncia aparece como uma critica ao sentido empirico das praticas cotidianas contido nas
abordagens representativas e interpretativas do dominio da organizacdo das atividades
humanas capturado em certa cultura da normalizacio do individuo por meios
racionalizadores. Foucault transita, portanto, numa maneira como o poder usa a ilusdao do
sentido para se favorecer e, portanto, o interesse pelos efeitos sociais do saber, do poder e

das sujeigoes.

3.4. A coragem da verdade e a possibilidade de liberdade

Analisando a importancia do desenvolvimento da no¢@o de parrhesia, no que diz

respeito ao falar franco, Foucault (2006 (2), p. 440) destaca:

A parrhesia é, no fundo, o que corresponde, do lado do mestre, a
obrigacdo do siléncio do lado do discipulo. Assim como o discipulo
deve calar-se para operar a subjetivagdo do seu discurso, o mestre,
por sua vez, deve manter um discurso que obedece ao principio da
parrhesia, desde que pretenda que o que ele diz de verdadeiro torne-
se enfim, ao termo de sua acdo e dire¢do, o discurso verdadeiro
subjetivado do discipulo. Etimologicamente, parrhesia é o fato de
tudo dizer (franqueza, abertura de coragdo, abertura de palavra,
abertura de linguagem, liberdade de palavra). Os latinos traduzem
geralmente parrhesia por libertas.

Para Foucault, a parrhesia tem significacdo técnica muito precisa no que concerne

110



ao papel da linguagem e da palavra na ascese espiritual dos filosofos, cintando como
exemplos os didlogos de Epicteto, escritos por Arrianus sob a forma de hypomnemata
(escutar, tomar notas de coisas ditas). A palavra escutada serd transformada depois,
buscando constituir uma paraskeue (um equipamento) capaz de usar tudo aquilo quando a
ocasido se apresentar (ibid., p. 441). O que constitui a parrhesia, a libertas sao as regras da
formulacdo do discurso de verdade, vistas do lado do mestre. Segundo a “nog¢ado de cultura”
existente nos séculos I e II, em particular, ao falar do problema da escuta e da relacdo entre
mestre e discipulo, observa Foucault que hd sempre a necessidade de um guia
(denominado, de preferéncia, kethegetes). Destaca também o principio da amizade e do

falar franco entre diretor e dirigido, conforme as andlise do peri parrhesias, de Filodemo.

Foucault considera também o texto de Galeno “Tratado da cura das paixdes”.
Diferentemente do que encontrou no texto de Filodemo, em Galeno nio hd uma parrhesia,
mas sim elementos indicativos do que deve ser o falar franco. Os elementos sdo os
seguintes: a) necessidade do diretor; b) o diretor ndo € um técnico da alma, mas deve ter
qualidades morais (exercicio do falar franco, homem ja idoso, desconhecido); ¢) no texto de
Séneca a Lucilio (cartas 40, 38, 29, 75), ha indicacdes sobre a libertas. Diferentemente do

que foi encontrado em Filodemo, a libertas ndo € uma técnica, nem uma arte (ibid., p. 484).

A relacdo entre quem dirige e quem € dirigido deve ser verdadeira. Séneca €
contrdrio aos oradores populares (cinico-estoicos) por representarem certo movimento de
predicagdo popular e direcdo coletiva. A eloquéncia popular ndo tem relacio com a
verdade, pois apenas quer comover a multiddo, surpreendendo os ouvintes sem julgamento.

Séneca destaca os direitos e a riqueza especificos do que pode e deve ser uma relacio

111



individual de homem cultivado a homem cultivado (ibid., p. 485).

Foucault cita Séneca na carta 75, na qual enfatiza a importancia do pensamento:
“Gostaria de deixar-te meus pensamentos mais que traduzi-los pela linguagem. Dizer o que
se pensa, pensar o que se diz; fazer com que a linguagem esteja de acordo com a conduta”.
(ibid., p. 487). Portanto, o sentido de pilotagem, medicina e governo vai ganhando vigor e
direcionando-se a uma inteligéncia estocdstica. Mas, segundo Foucault, a despeito dessas
sujeicOes identitdrias, cuja ética volta-se para um individualismo exacerbado, o principio do
cuidado de si, por suas caracteristicas de relacio com o saber e o poder, possui
potencialidade para produzir contrastes ao “corpo disciplinado”, por exemplo, podendo ser

considerado também como uma forma de resisténcia™ .

O poder nos remete a uma micropolitica de afetos, estabilizada em mecanismos de
desterritorializacdo por multiplas integracdes concatenadas, alinhadas, homogeneizadas,
convergentes e divergentes. Essa micropolitica € criada em institui¢des, tais como o Estado,
a familia, a religido, a economia, a arte, a moral etc. Sdo formas instituintes-instituidas
compreendidas como praticas ou mecanismos operatérios que nio explicam o poder, pois
elas mesmas integram relacOes de forca entre si € com outras, alterando-se conforme os

diversos estratos. Sao constituidas de dois polos entre “aparelhos” e “regras” organizadas

59 Apontamentos surgidos de debates em sala de aula, do curso de Mestrado de Filosofia da UFPB,
especificamente, na disciplina ministrada pelo prof. Paulo de Tarso, intitulada “Tépicos especiais em
filosofia IV”.

112



nas relagdes “poder-governo”, bem como nas relacdes “moleculares” ou micropoliticas, em

torno de uma instancia “molar” ® (DELEUZE, 2005, pp. 83-84).

Foucault nos instiga a compreender, de forma sistemdtica, a maneira pela qual o
individuo pode se constituir enquanto sujeito moral de suas praticas. Para tanto, deve
esforcar-se para constituir-se de passagens do tempo, em seus modos singulares de poder,
enfrentar-se e ultrapassar-se, exercendo resisténcia, em acontecimentos ou eventos
revoluciondrios. Suas subjetivagdes devem ser exercidas em busca de uma ética
comunitdria e ndo por obediéncia cega a regras ou controles pastorais nem pela busca

daquela ética pessoal heroica. Nesse sentido, deve compreender o sentido de pahresia.

A coragem da verdade se revela, ndo pela busca de assimilar o que convém
conhecer, mas pela curiosidade que permite desprender-se de si mesmo. A curiosidade esta
envolta em uma prética critica de si mesma. Para além de cédigos e condutas morais como
comportamento efetivo da pessoa e a relagdo consigo mesmo, ela deve basear-se numa
genealogia do sujeito de agdes éticas. Foucault refere-se a um amplo e potente
equipamento, em forma de prética discursiva, capaz de abrir muitos caminhos para aqueles
que ndo buscam a salvacdo em si, mas querem viver a vida entre a filosofia, a arte e a
ciéncia. Para isso, ¢ fundamental apreendermos, mais ainda, os discursos sobre a coragem
da verdade e a possibilidade de liberdade. Na base do pensamento em Foucault, para além
das ideias e representagdes, encontra-se a problematizacdo sobre “como um saber pode se

constituir’. O pensamento, enquanto tem relacdo com a verdade, pode ter também uma

60 Para Deleuze, essa instancia molar é o soberano ou a lei, no Estado; o pai, na familia; o dinheiro e seu
uso, no mercado; Deus, na religido; o sexo, na relagio sexual. J4 o elemento molecular refere-se ao jogo
infimo, mas capaz de efeito de transformagdo molar.

113



histéria? Para responder tal interrogacdo, Foucault focaliza seu olhar precisamente para o
nascimento de uma moral que € uma reflexdo sobre a sexualidade, sobre o desejo, o prazer

(FOUCAULT, 2006 (9), p.241).

A verdade, no mundo ocidental, assume a forma de sujei¢do, de objetivacdo, para
ficarmos na delimitacdo do estudo foucaultiano ora empreendido e nas limitagdes que
cabem no momento, por meio de uma fekhne na vida. Porém, Foucault insiste em atribuir
importancia a nocao de problematizacdo, diferentemente da noc¢io de representacdo de um
objeto preexistente ou da criacio, pelo discurso, de um objeto que ndo existe. “E o conjunto
das praticas discursivas ou ndo discursivas que faz alguma coisa entrar no jogo do
verdadeiro e do falso e o constitui como objeto para o pensamento, sob a forma da reflexdo
moral, do conhecimento cientifico, da andlise politica etc. Pode-se, por exemplo,

problematizar a sadde e o uso das préticas profissionais e médicas em especial (ibid., 242).

Ao estudar o problema de “como governar a si mesmo”, Foucault demonstra
preocupacdo quanto ao aspecto de se poder ser capaz de governar o outro e a si. Preocupa-
se também com o fato de serem enfrentadas em sujeicOes identitdrias capazes de ampliar os
espacos de liberdade por meio de relacdes auténticas e na medida do falar franco e agir,
comedindo-se no pensar franco. Esse conflito pode levar o individuo a fechar-se em copas,
num mundo de verdades ideais e representacionais, ou mesmo, num mundo de jogo

unilateral pela for¢a fisica e ou na covardia da presuncao.

Mas € justamente ai onde reside o questionamento empreendido neste trabalho, com
base no corpus foucaultiano estudado sobre o conceito do cuidado de si, O cuidado de si é

acionado como demonstrativo de subversdao na medida em que se estabelece técnicas

114



capazes de representacdo e simplificacdo da vida e capazes de governo de si e dos outros,
capazes de ciéncia. Ou entdo, devemos radicalizar, adotando uma hermenéutica da suspeita
do si e dirigir-se a subjetivagdes transversais aos meios ambientes abertos, aos grandes
agenciamentos sociais e institucionais e, simetricamente, no seio das paisagens e dos
fantasmas que habitam as mais intimas esferas do individuo. Por meio dessa hermenéutica,
busca-se operar no presente posicao de decifracdo das praticas sociais numa inteligibilidade
radicalmente diferente daquela em que aos atores cabe a ,percep¢do do sentido implicito
das préticas cotidianas, ou seja, decifrando os perigos e as necessidades das praticas
interpretativas e formulando a quest@o politica de enfrentamento e subversdo das sujeicoes
identitdrias e ndo s6 do reconhecimento das formas de dominagdo e interesses econdomicos

dominantes.

No rastro de Guattari, Foucault talvez concordasse com essa afirmativa: “A
reconquista de um grau de autonomia criativa num campo particular invoca outras
reconquistas em outros campos. Assim, toda uma catdlise da retomada de confianga da
humanidade em si mesma estd para ser forjada passo a passo e, as vezes, a partir dos meios
os mais mindsculos. Tal como esse ensaio que quereria, por pouco que fosse, tolher a falta

de graca e a passividade ambiente” (GUATTARRI, 2004, pp. 54-55).

Ao relacionar os fendmenos analisados a acdo politica, Foucault revela-se um
pensador que busca valorizar as minorias por diversas formas de liberdade. Para Foucault,
somos todos seres que vivemos, pensamos € agimos a0 mesmo tempo. “A maneira como as
pessoas agem e reagem estd ligada a uma maneira de pensar, e essa maneira de pensar estd,

naturalmente, ligada a tradicao” (FOUCAULT, 2006 (10), p. 299).

115



O fendmeno do cuidado de si, a exemplo dos demais fendmenos estudados por
Foucault, € muito complexo. Por esse motivo, em uma lenta hermenéutica do si, as pessoas
passaram a reagir diferentemente em relacdo as nocdes de alma, corpo e sexualidade.
Tomavam por base estratégias de saber, poder e subjetividade de si, consubstanciadas nas
provas, exercicios e outras praticas em relacdo as sujei¢des identitdrias, assumidas ou ndo, e
suas lutas para a conquista de novas formas de viver, num sistema de liberdade e controle

em comunidade.

As ideias de modelo de humanidade formada através dessas diferentes préticas (por
exemplo, médicas, educativas, penitencidrias), segundo Foucault, atualmente, foram
tornadas normativas quase que universais. Mas de qual humanismo se estd falando? Serd
que teremos que definir um modelo tal como aqueles ja muito decantados na histéria de
marxistas, liberais, nazistas, cristdos etc, em busca dos direitos da pessoa e da liberdade?
Devemos estar inscritos dentro de certas fronteiras? O humanismo € valido para qualquer
tipo de liberdade? A esse respeito, Foucault (ibid., p. 300) dispara: “Penso que nosso futuro
comporta mais segredos, liberdades possiveis e inven¢des do que o humanismo nos permite
imaginar, na representacdo dogmadtica que fazem dele os diferentes componentes do

espectro politico: a esquerda, o centro e a direita”.

Portanto, ficamos com a sensacdo de uma infinddvel busca. A busca sobre que
relagcdes devemos manter com a verdade através do saber cientifico. Dentro dessa busca,
podemos perguntar: Quais sdao as nossas relacdes como esses jogos de verdade tdo
importantes na civiliza¢do, nos quais somos simultaneamente sujeitos e objetos? Que

relacdes devemos manter com os outros, através dessas estranhas estratégias e relacdes de

116



poder? Quais sdo as relagdes entre verdade, poder e o préprio individuo?

Neste sentido interpreto a lenta formagdo de uma hermenéutica do si, proposta por
Foucault, na medida em que o sujeito de praticas vai se problematizando, em funcdo de um
passado acumulado do lado de dentro e de um porvir pensado, este se experimentado no
presente da relagio com o outro. E o presente que interessa pela histéria que vamos
construindo a cada momento. Nela nos expomos ndo em nossa identidade, pois Foucault

ndo quer que digamos quem somos, mas, em nossa acdo que dissipa o lado de dentro em

proveito daquilo que estamos por fazer.

117



CONSIDERA COES FINAIS

Ao assumir-se as significacdes e as instituicOes sociais na forma da humanidade e
realizadas em jogos sociais e historicos, pode-se perguntar quais as forcas que impulsionam
a existéncia humana a partir do pensamento foucaultiano e de que forma um saber pode ser
constituido. Buscando responder a estes questionamentos, conforme foi visto neste
trabalho, Foucault toma por base a filosofia antiga em que o homem exercia as seguintes

praticas:

a) Procurava conhecer e distinguir a realidade a partir da perspectiva abstrata e

racional;

b) Estabelecia relacdes de saber-poder no governo de si e do outro, bem como nas
relacdes de si para consigo, compondo uma cadeia, uma trama, capaz de articular as

questdes da politica e da ética;

c) Desenvolvia trés esquemas ou modelos na busca da verdade do sujeito,
associados ao conhecimento de si, a arte de viver no dia-a-dia e a conversdo a si no modelo

ascético-monastico.

Nessa perspectiva, o estudo de Foucault torna-se muito preciso ao buscar
estabelecer a conformacdo do saber e do poder em nosso meio, numa relacio com a
verdade e em constituicdo de singularidade histérica. Aborda a histéria de uma moral por
meio da reflex@o sobre a sexualidade, o desejo e o prazer. Conforme demonstra, os gregos

desenvolveram o sentido de virtude como uma forma que se expressa por meio de regras ou

118



principios racionais, ou seja, como codigos. Essas bases foram desenvolvidas numa
dimensdo epistemoldgica, como alma do conhecimento (logos). Nesse método, a virtude

pressupde a presenca da reta razdo ou sabedoria nos assuntos praticos.

Mas, creio que a0 mesmo tempo, desenvolveu ou tornou embriondrio uma forma de
poder tdo poderosa que chegou em nosso tempo a aprisionar o sujeito sob sujeigcdes
aparentemente externas aos seus atos, encapsuladas sob a forma de racionalidades
“fetichizantes” e cuja prestacdo de contas de seus atos serd realizada noutra vida por conta
de um Deus universal, a0 menos no mundo ocidental cristdo, expresso por uma forma de
salvacdo da alma e na medida do perdao das faltas. Mas Foucault apontou outras formas de

liberdade sempre existente na natureza humana.

Entre os gregos, a alma empresta qualidade a razdo humana, tendo em vista ser o
homem racional e virtuoso, como ser em busca da verdade pelo conhecimento. Sdcrates
tinha grande interesse pela compreensdo da natureza do homem de sua época, tanto na
relacdo consigo mesmo, como na relagdo com os outros e com o mundo. Na ética do
homem grego, a época de Platdo e de Aristételes, a preocupagio central era com a conduta
moral, sua relacdo consigo mesmo e com os outros. Essa preocupacdo projetava-se para
além dos problemas religiosos, como vida apds a morte, quem eram os deuses, e quais as

intervencdes dos deuses na vida.

Os gregos e romanos, em confluéncia com aspectos da cultura helénica,
desenvolveram uma estética de existéncia, na procura de uma ética tolerante, apesar de
aceitar e compreender-se numa situacdo de escraviddo. A maioria desses temas, embora

com algumas diferencgas, estd presente na austeridade cristd, mas de outro modo. O
119



problema ndo residia mais na aceitacdo ou ndo de regras de autoridade que, de modo geral,
deviam ser seguidas entre gregos e romanos mediante a utilizagcdo de técnicas de si como

forma de existéncia.

O foco da questdo entre gregos e romanos estava na opcao pela leitura e pela escrita,
pela alimentacdo, e pelo ato sexual, de modo que a experiéncia ética implicou numa
conexao muito forte entre prazer e desejo. Tratava-se da “arte de viver” (techne tou biou),
cuja questdo central era sobre qual técnica utilizar para viver da melhor maneira possivel na
cidade. Entre os cristdos, passou a significar renunciar a si mesmo em sujeicoes identitdrias

abstratas e externas.

Neste estudo sobre o conceito do cuidado de si na obra de Foucault, percebe-se que
Sdcrates defendia a posicdo de que as pessoas deviam se ocupar menos com suas riquezas,
bens, propriedades e se dedicar mais a si mesmas, pois sO assim poderiam ter acesso a
verdade. Ndo qualquer verdade, mas aquela capaz de transformd-las em seu proprio destino
de ser em uma pratica de autoconhecimento. O individuo devia conhecer a si mesmo para
saber como modificar sua relagcdo consigo mesmo e com 0s outros, numa busca incessante

pela verdade.

Mas a busca de acesso a verdade ente gregos e romanos ndo era puramente
intelectual. Mais do que isso, exigia uma ascese, ou seja, um trabalho de si para consigo,
em que o individuo era o proprio responsdvel por um longo labor de transformacdo
progressiva para efetivamente ter acesso a verdade. A ascese exigia renuncia a certas
coisas, meditacdo, bem como pratica dialégica e exercicios capazes de alcangar a

transcendéncia do proprio ser. Essa transformacdo seria produto da pritica, acompanhada
120



de reflexdo continua sobre as atitudes realizadas e sobre o que poderia ser diferente em
vista ao belo e a exceléncia, na busca de uma pessoa melhor. A vida devia ser vivida como

uma obra de arte em que cada um ia se aperfeicoando em sua existéncia.

A razdo humana, no mundo grego estudado neste trabalho, essencialmente a partir
de Foucault, despertou-me para a questdo filoséfica de “como ter acesso a verdade”,
apresentando uma solu¢do voltada para o conhecimento, no mundo grego e romano,
segundo o periodo estudado por ele. Este cconhecimento avancando progressivamente
técnica de passagem alcancando de certa forma uma arte de ensinar uma normativa, em
forma de conhecimento como reta razao, numa consciéncia de necessidade de
esclarecimento e correcdo. Este conhecimento no Alcibiades ndo podia ser passivel de
objeto de ensinamento, visto que, como fruto da cultura do esclarecimento, alguém jamais
pode ser dissuadido por forca da argumentacdo, mas sim reconhecer, tal qual a lembranca

de algo conhecido. Sua progressdo, entre romanos ganha sentido de correcdo a

conformidades explicitadas.

Portanto, nesse deslocamento do conhecimento como cuidado de si ndo era preciso
haver alguém para “ensinar”, apesar da importancia do mestre. A pessoa ia se dando conta
de cada passo, positivo ou negativo, demonstrando uma espécie de representacdo do
conhecimento de si e produzindo uma espécie de arte mimética, conforme o meio
bioexistente. Mas essa arte mimética, por ser adaptdvel, ia se mesclando com novas formas
de existéncia adotadas ao longo do tempo. Num certo refinamento continuo, passou entdo a
significar a propria arte de existéncia para toda a vida em meio a formas de saber-poder e
subjetividades consentidas nas formas de sujei¢do pela lei e pelos costumes parciais. Os

121



séculos I e II de nossa era, estudado por Foucault, apresenta-se como um periodo
efervescente na cultura de si e do conhecimento de si a0 mesmo tempo em que ganha forca
uma forma de poder diferente em meio a formas de resisténcia modificadas, numa ascese
cristd em formas de poder pastoral, o que ndo serd objeto de aprofundamento neste

trabalho.

A ascese cristd introduziu a no¢do de salvacdo apds a morte, produzindo um
desequilibrio perturbador na tematica do cuidado de si. Embora a salvacdo buscada fosse
realmente o cuidado de si, o individuo passa a operar renunciando a si, como movimento de
desejo de morte. Esse elemento perturbador que entrou no conceito de cuidado de si residia
no fato de poder o individuo ser capaz de formagdo politica para governar, a0 mesmo
tempo em que podia ser aprisionante em Si mesmo ou aprisionar-se aos sistemas ou
territorios de outrem. Foucault d4 a entender que o cuidado de si € ético em si mesmo, mas

implica relagdes complexas com 0s outros.

No estudo feito em Foucault, cuidar de si e cuidar do outro sdo priticas que podem
ser exercidas em meio a ethos de liberdade, esta era a tOnica entre gregos € romanos.
Porém, ao mesmo tempo, o individuo deve saber conduzir as relagdes entre outras pessoas.
Assim, o cuidado de si permite que o individuo possa ocupar o lugar conveniente para o

exercicio de organizacdo ou relagdes de amizade, de matrimonio etc.

A nosso ver, o que estd em jogo com a no¢do de cuidado de si, trazida por Foucault,
€ o problema da objetividade como “forma de reflexividade” no mundo ocidental. Nesse
sentido, Foucault admite que o pensamento do individuo sobre si proprio constitua um

dominio sucessivo da pritica e do exercicio da filosofia ocidental ou da vida como
122



filosofia. Sdo exercicios de memoria, de meditacdo e de método, capazes de mobilizar a
acdo. Foucault discute a forma de objetividade prépria do pensamento ocidental, desde os
gregos, a partir de “um mundo como correlato de uma fekhne”. No estudo da ética, € o
exercicio pratico que leva a efetiva realizagdo da virtude, a plenitude da vida moral, a
liberdade como um modo de austeridade. Esse exercicio é capaz de obter ampla
generalizacdo, fundado no conhecimento de si, conformando-se cotidianamente entre

pessoas, em compromissos consigo mesmas, na conducido de formas de humanidade em

vida e na medida da preservagdo da memdria garantidora de agcdes no presente.

O modo como o homem ocidental concebe a liberdade é um tema de extrema
importancia. No pensamento de Foucault, a liberdade se constituiria numa ética: a da
liberdade para além da liberacdo como um fim, e para além do acimulo de coisas que cada
um individualmente adquire na vida. Entre os gregos, o cuidado de si tinha, eticamente,
prioridade, pois o poder sobre si € que iria regular o poder sobre os outros. Porém, segundo
enfatiza Foucault, s6 ha relacdes de poder em situacdo de liberdade, em que cada um
procura dirigir sua conduta em relacdo ao outro, em sua mobilidade e reversibilidade.
Portanto, o que estd em jogo sdo as subjetivacdes do homem no mundo e, por isso, hd
possibilidade de resisténcia na medida da compreensdo e do cuidado em evitar as formas

narcisicas reverberadas no espelho do conhecimento, pela intolerancia, o preconceito etc.

Conforme entendimento em Foucault, os estados de dominagdo, oriundos das
relacOes de saber-poder, sdo problematizados em suas formas de resisténcia. Onde hé poder
hd espago de liberdade pela resisténcia. Entdo qual o limite entre a negociagdo e o conflito
na constitui¢do do sujeito ético? Que tipo de resisténcias € operado em face de estruturas de

123



verdade sem espaco para duvidas e saber alcangédvel pelo pensamento? De que forma, no
campo da obrigacdo de verdade, sdo produzidos os jogos de verdade? Para Foucault, o
problema € estabelecer regras de direito, técnicas de gestdo e também a moral, o ethos, na
pratica de si. Tais elementos permitirdo, nesses jogos de poder, jogar com o minimo

possivel de dominacao.

O panorama geral sobre a nocao de cuidado de si, seu significado, seu conjunto de
préticas, e em termos de problematizacdo sobre as relagdes entre sujeito e verdade, suas
influéncias, producdo de desejo e efeitos de liberdade, numa perspectiva foucaultiana da
critica de si mesmo, é apresentada neste trabalho de modo esquemadtico e em primeira
aproximag¢do. Sob o ponto de vista do conhecimento de si pode-se dizer que tal principio
torna-se a regra de ouro, digamos assim, do cuidado de si na medida do proprio significado
de sabedoria estabelecer-se filosoficamente, € a0 mesmo tempo, em face da metdfora do
espelho, o conhecimento de si mesmo pode significar permanecer prisioneiro da propria
imagem. Tal panorama incide sobre novos indicativos de problematiza¢io e novos formatos
investigativos, sobre formas de resisténcia as sujei¢Oes identitirias e seus modos de
organizacdo e de dominacdo, expressas em perspectivas constantes de encontros de

liberdade dispostos em jogos de verdade e poder.

Por fim, convém enfatizar que o tema estudado nesta dissertacdo, por sua
complexidade e magnitude, deve ser abordado em outros trabalhos, de modo a ser

aprofundado, cada vez mais, esse vasto campo.

124



REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

BARAQUIN, Noélla. Dicionario universitario dos filosofos. 1 ed., Sao Paulo: Martins

Fontes, 2007.

DELEUZE, Gilles. Conversacoes. 5 ed., Sdo Paulo: Editora 34, 2006.

. Foucault. 5 ed., Sao Paulo: Editora Brasiliense, 2005.

DREYFUS, Hubert L. Michael Foucault, uma trajetoria filosofica: Para além do

estruturalismo e da hermenéutica. 1 ed., Rio de Janeiro: Forense Universitaria, 1995.
ERIBON, Didier. Michel Foucault, 1926-1984. Sao Paulo: Companhia das Letras, 1990.

FOUCAULT, Michel. A filosofia analitica da politica. In: MOTTA, M. B. (org.). Etica,

sexualidade, politica. 2 ed., Rio de Janeiro: Forense Universitaria, 2000.

. O retorno da moral. In: MOTTA, M. B. (org.). Etica,

sexualidade, politica. 2 ed., Rio de Janeiro: Forense Universitaria, 2006 (1).

. O uso dos prazeres e as técnicas de si. In: MOTTA, M. B.

(org.). Etica, sexualidade, politica. 2 ed., Rio de Janeiro: Forense Universitéria, 2006 (2).

. Resumo do curso. In EVALD, F. et al. (org.). A hermenéutica

do sujeito. 2 ed., Sdo Paulo: Martins Fontes, 2006 (3).

. Aula de 6 de janeiro de 1982, primeira e segunda horas. In:

EVALD, F. et al. (org.). A hermenéutica do sujeito. 2 ed., Sdo Paulo: Martins Fontes,

2006 (4).

125



. Aula de 13 de janeiro de 1982, primeira hora. In: EVALD, F.

et al. (org.). A hermenéutica do sujeito. 2 ed., Sdo Paulo: Martins Fontes, 2006 (5).

. Aula de 13 de janeiro de 1982, segunda hora. In: EVALD, F.

et al. (org.). A hermenéutica do sujeito. 2 ed., Sdo Paulo: Martins Fontes, 2006 (6).

. Aula de 20 de janeiro de 1982, primeira hora. In: EVALD, F.

et al. (org.). A hermenéutica do sujeito. 2 ed., Sdo Paulo: Martins Fontes, 2006 (7).

. Omnes et singulatim: uma critica da razdo politica. In:

MOTTA, M. B. (org.). Estratégia, poder-saber. Rio de Janeiro: Forense Universitdria,

2006 (8).

. O cuidado com a verdade. In: MOTTA, M. B. (org.). Etica,

sexualidade, politica. 2 ed., Rio de Janeiro: Forense Universitaria, 2006 (9).

. Verdade, poder e si mesmo. In: MOTTA, M. B. (org.). Etica,

sexualidade, politica. 2 ed., Rio de Janeiro: Forense Universitaria, 2006 (10).

. Etica do cuidado de si como pritica de liberdade. In:

MOTTA, M. B. (org.). Etica, sexualidade, politica. 2 ed., Rio de Janeiro: Forense

Universitaria, 2006 (10).

. Vigiar e punir. 4 ed., Petr6polis: Vozes, 1986.

. Historia da sexualidade 3: o cuidado de si. 5 ed., Rio de

Janeiro: Edicdes Graal, 1985.

126



. Microfisica do poder. In: MACHADO, Roberto (org). Rio

de Janeiro: Edi¢oes Graal, 1978.

GROS, Frédéric. Situagdo do Curso. In: EWALD, F. et al. A hermenéutica do sujeito. 2

ed., Sao Paulo: Martins Fontes, 2006.

GUATTARI, Félix. As trés ecologias. 11 ed., Campinas: Papirus editora, 1990.

OUELLET, Chrystian. Une interpretation du theme foucaldien du souci de soi.
Dissertacdo de mestrado apresentada na Université Du Québec a Montréal. Disponivel em:

http://pt.scribd.com/doc/ SDU-522 -Rév.01-2006. 2009.

RAJCHMAN, John. Foucault: a liberdade da filosofia. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1987.

VEYNE, Paul. O ltimo Foucault e sua moral Disponivel em:

http://www.unb.br/fe/tef/filoesco/foucault/. Acesso em 17 nov. 2008.

. Foucault revoluciona a histéria. Brasilia: Editora da UNB, 1982.

SO BIOGRAFIAS. Disponivel em http://www.dec.ufcg.edu.br/biografias/

index.html?submit =Home+Page/ Acesso em abr. 2011.

CLASSICOS EDIPRO. Fedon (ou da alma). In, Dialogos III: (Socraticos): Fedro (ou o
belo); Eutifron (ou da religiosidade); Apologia de Socrates; Criton (ou do dever);

Fedon (ou da alma) / Platao. Bauru: Edipro, 2008.

127



