UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAIBA — UFPB
CENTRO DE CIENCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES — CCHLA
PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM FILOSOFIA — PPGFIL

GILMARA COUTINHO PEREIRA

A COMPAIXAO COMO VIA DE NEGACAO DA VONTADE EM
SCHOPENHAUER

Jodo Pessoa — PB

2011



GILMARA COUTINHO PEREIRA

A compaixdo como via de negacéo da Vontade em Schopenhauer

Dissertacédo de mestrado apresentada ao Programa de
Pds-graduacdo em Filosofia da Universidade Federal
da Paraiba, como pré-requisito parcial para obtencéo
do titulo de mestre em filosofia, sob a orientacdo do
Prof. Dr. Deyve Redyson.

CCHLA — UFPB
Jodo Pessoa — PB — Brasil

Abril, 2011



P436c Pereira, Gilmara Coutinho.

A compaixdo como via de negacdo da Vontade em
Schopenhauer / Gilmara Coutinho Pereira.-- Jodo Pessoa,
2011.

69f.

Orientador: Deyve Redyson

Dissertacdo (Mestrado) — UFPB/CCHLA

1. Shopenhauer (O Mundo como Vontade e
Representacdo) — Critica e interpretacao. 2. Filosofia.
3. Vontade. 4. Moral. 5. Negac¢&o. 6. Compaixao.

UFPB/BC CDU: 1(043)




Nome: PEREIRA, Gilmara Coutinho

Titulo: A compaix&o como via de negagdo da VVontade em Schopenhauer

Dissertagdo de mestrado apresentada ao Programa de
Pds-graduacdo em Filosofia da Universidade Federal
da Paraiba, como pré-requisito parcial para obtencao
do titulo de mestre em filosofia, sob a orientacdo do
Prof. Dr. Deyve Redyson.

Aprovada em 26 de abril de 2011

Banca examinadora:
Prof. Dr. Deyve Redyson (orientador)
Prof. Dr. Robson Costa Cordeiro (examinador interno)

Prof. Dr. Kleverton Bacelar (examinador externo — UFBA)

Abril, 2011



Dedico amorosamente esta dissertacdo & minha mae, Elida Maria Coutinho, que me

ensinou, com a forca do exemplo, o exercicio da justica, da ética e da compaixao.

Dedico também, a memoria de meu avo, Joaquim Coutinho e de meu tio, Joanilton de
Alencar Coutinho, eles que, mesmo na simplicidade, souberam viver uma vida rica de

criatividade, alegria e sabedoria.



AGRADECIMENTOS

Aos professores Abrahdo Costa Andrade, Juan Adolfo Bonaccini e Jaimir Conte, meus
orientadores no periodo de graduacdo na UFRN, pela confianca depositada, bem como
por tudo 0 que me ensinaram, N0 compromisso assumido por cada um com 0 exercicio

filosofico-académico.

Agradeco especialmente ao Professor Deyve Redyson, meu orientador no mestrado,
pela paciéncia e engajamento em apontar a direcdo mais certa para o enriquecimento de

minhas pesquisas.

Agradeco aos meus amigos, 0s antigos e os recém-chegados, que, de uma forma ou de
outra, deram sua contribui¢do ao meu trabalho, ainda que fosse me fazendo “esquecer”
dele por alguns instantes. Como, felizmente, sou afortunada de amigos, creio que a

tarefa de citar nomes seja um tanto arriscada.

Agradeco ainda a Coordenacdo de Aperfeicoamento de Pessoal de Nivel Superior,
CAPES, pelo apoio financeiro.



“Suficientemente feliz € quem ainda tem algo a desejar, pelo qual se empenha, pois
assim o jogo da passagem continua entre o desejo e a satisfacédo e entre esta e um
novo desejo — cujo transcurso, quando € rapido, se chama felicidade, e quando é
lento se chama sofrimento — é mantido, evitando-se aquela lassidao que se mostra
como tédio terrivel, paralisante, apatia cinza sem objeto definido, langor
mortifero. [...] A Vontade sempre sabe 0 que quer aqui e agora, mas nunca 0 que

quer em geral.”

Schopenhauer

“Enquanto querer individual, o ser humano é uma necessidade que nenhum objeto

satisfaz.”

Lefranc

“Que ndo te baste nunca uma aparéncia do real...”

Caio Fernando Abreu



RESUMO

A proposta dessa investigacdo € analisar como a compaixd pode ser uma via de
negacdo da Vontade, causadora de todo o sofrimento que ha no mundo. A presente
pesquisa ndo se limitou a leitura da obra principal de Schopenhauer, O mundo como
vontade e como representacdo, na qual se fundamenta a construcdo do capitulo I,
considerando que ali se faz uma apresentacdo do mundo como Vontade e como
representacdo, tema recorrente em toda a obra schopenhaueriana, mas também estimou
a leitura de seus textos Sobre a liberdade da Vontade, bem como Sobre o fundamento
da moral, no intuito de fundamentar os capitulos Il e Ill, que versam sobre as amarras
do individuo e a liberdade da Vontade, e a moral da compaixdo como via de negacao da
Vontade. O nosso problema ndo é, assim como também ndo foi o interesse de
Schopenhauer, apontar qual o melhor caminho a ser seguido para uma vida menos
desgracada, ndo é julgar qual é a melhor saida, se a de herdi, que aceita a vida com
todos os seus infortinios ou a de asceta, que abnega o proprio corpo, negando assim a
objetivacdo da Vontade. Nosso objetivo é analisar a compaixdo, fundamento da moral

schopenhaueriana, como uma via de negacao da VVontade.

Palavras-chave: Vontade — Moral — Negac¢do — Compaix&o



ABSTRACT

The objective of this dissertation is to analyze how compassion can be a way of
negation the Will, causing all the suffering in the world. The present research was not
limited to reading the main work of Schopenhauer, The World as Will and
Representation, which the construction of Chapter | is based on, considering that
chapter presents the world as Will and Representation, a recurrent subject throughout
the Schopenhauer’s work, but it also estimated reading his texts On the Freedom of the
Will, as well as On the Basis of Morality, in order to substantiate the chapters Il and |11,
which focus on the ties of the individual and freedom of Will, and morality of
compassion as a way to negation the Will. We do not intend to indicate the best way of
living a less miserable life - as well as it was not Schopenhauer’s interest -, we do not
intend to judge what is the best way out, neither the one of the hero who accepts life
with all its woes nor the one of the ascetics, who renounce their own body, thus
negating the objectification of Will. Our goal is to analyze compassion, moral

foundation of Schopenhauer as a way to negation the Will.

Key-words: Will — Morality — Negation - Compassion



SUMARIO

INTRODUGAD. ..ottt sttt sttt as st ss st en e 01
1-VONTADE E REPRESENTAC}AO .................................................................. 06
1. 1. Homem-Mundo: Sujeito-ODbjJeto.........ccueiveiiiiieiieiecie e 07
1.2. Estética Transcendental: O grande mérito de Kant...........ccccooeveviiineniinciennns 09
1.3. A Lei de Causalidade...........ccouiiriiiiiiiiciec e 14

1.5. Ailuséo da intuicéo, o erro da razdo: Principio de razéo suficiente, Conhecimento

(o111 a1 (1 i ToTc FRURU T U T U U T T TR U U PR RRRRURPPPPI 21

2 - SCHOPENHAUER E O PROBLEMA DA LIBERDADE DA VONTADE....25

2.1. Contextualizacdo de um problema sem resposta final...........c.ccccoevvveiverincnnnne, 25
2.2. A triparticdo do conceito de liberdade...........cccooeieiiiinininiice 28
2.3. Causa, eXCitaCao € MOLIVAGAD..........ccveieeieiireeite et sne e 30

2.4. Carater individual, empirico e adquirido, responsabilidade e imputabilidade..33

2.5. Objecdes a negacao do livre-arbitrio.........coceeevierieiiiiesiieieee e 37
2.6. Ao sofrimento da vida a “vinganca da sabedoria”............cccoceveninininieincnenn, 38
3 - A COMPAIXAO COMO FUNDAMENTO DA MORAL........cccoovvvriinnen. 41

3.1, AS AOIES O MUNAOD. ..o e ettt e e e e et e e e e e e e e e, 41



3.2. 0 eg0iSMO raCIONAL.........ccveiiiieiiee e 47
3.3. UM mMOral SEM DRUS.........cciiiiiiiiieieiie st 49
3.4. A arte COMO NEYJAGAD. ......cuveererirreeieesireesteeaeeesteesseeesseesseeesteesseeesseesseeessesns 52
3.5. A moral da compaix&o como via de negagédo da VVontade..............c........ 55
CONCLUSAO. ...ttt 64

REFERENCIAS. ..o ettt e et ee e ee e at e 66

10



11

INTRODUCAO

A tese central da obra de Arthur Schopenhauer (1788-1860) é a compreensdo da
\Vontade como fonte inesgotavel de sofrimento a toda forma de vida que ndo passa de
representacdo. Os escritos desse grande filésofo promovem o encontro do homem com a
natureza, da qual faz parte; mostram como natureza vegetal, animal e humana sdo uma
sO enquanto representacdo, Vontade objetivada. Considerando que habitamos um mundo
onde os conflitos humanos sdo cada vez mais constantes, a natureza esta em estado
avancado de degradacdo, e o consumismo parece ser a fuga fugaz para todos os
tormentos. Mais do que nunca parece ser esse um momento para refletir se é preciso
mesmo se desesperancar e aceitar esses tormentos como necessarios aos fendmenos de
uma Vontade impiedosa, ou se h&a uma escapatoria para a representacdo, se é possivel se
desprender da propria esséncia.

A idéia central da obra e da vida de Schopenhauer ndo é outra coisa sendo a
busca da verdade; o que justifica a unidade de seu pensamento. Ele ndao entendia como a
filosofia poderia ser usada para outro fim, como ferramenta a beneficiar o estado ou
como um meio de sobrevivéncia; o que talvez tenha sido um obstaculo em sua frustrada
carreira académica. Também ndo concordava que a verdadeira apresentacdo dessa busca
pela verdade devesse se da de forma incompreensivel que, no fim das contas, nédo
passasse de um aglomerado de palavras dificeis, vazias de sentido.

No primeiro capitulo, ao pensar no mundo como Vontade e como representacao,
Schopenhauer nos faz compreender que ele é algo além do que percebemos; logo,
precisamos conhecer qual € a natureza do mundo, decifrar seu enigma. Para conhecer
essa hatureza, diz nosso autor, é preciso que o investigador seja 0 “puro sujeito que
conhece”; o sujeito do conhecimento, enraizado no mundo, ¢ um individuo mediante
sua identidade com o corpo: “todo ato verdadeiro de sua vontade € simultanea e
inevitavelmente também um movimento de seu corpo. Ele ndo pode realmente querer o
ato sem ao mesmo tempo perceber que este aparece como movimento corporal”t. O
corpo é, pois, objetivacdo da Vontade tornada representacdo. Muito embora seja preciso
entender que o corpo, a representacdo ndo é a propria Vontade, mas é sua objetidade;
precisamos entender também que sempre que o corpo sofre alguma acdo, da mesma

forma a Vontade também sofre. Qualquer coisa que contrarie a Vontade é sentida em

! Cf. SCHOPENHAUER, Arthur. O mundo como vontade e como representagdo. Traducao, apresentagéo,
notas e indices de Jair Barboza. — Séo Paulo: UNESP, 2005: 157, § 1 18.



12

nosso corpo como dor, sofrimento; assim como tudo o que é conforme a Vontade nds
também sentimos como uma sensacdo de bem-estar. Prazer e desprazer ndo sao
representacdes, mas afeccGes imediatas da Vontade em seu fenémeno.

A Vontade é o fundamento de toda representacao e, ndo obstante, € uma natureza
desconhecida em sua esséncia. Isto porque tudo o que conhecemos, fendmenos, s6 nos é
acessivel através das formas do principio de razdo, a saber: espaco, tempo e causalidade.
A Vontade é completamente livre das formas do fenbmeno; estas ndo pertencem mais do

gue a objetidade da Vontade:

O conceito de Vontade [...] € o Unico dentre todos 0s conceitos possiveis que
NAO tem sua origem no fendmeno, NAO a tem na mera representacio
intuitiva, mas antes provém da interioridade, da consciéncia imediata do
préprio individuo, na qual este se conhece de maneira direta, conforme sua
esséncia, destituido de todas as formas, mesmo as de sujeito e objeto, visto que

. o . L2
aqui quem conhece coincide com o que e conhecido.

No segundo capitulo, compreendendo bem essas palavras para que ndo caiamos,
como fendmeno, na ilusdo de que somos livres, de que podemos mudar o decurso de
vida, de que podemos mudar 0 que somos, sermos outros, mostraremos que apenas a
\ontade é livre; livre e constantemente ativa. Ela ndo age apenas nos homens, seres
dotados de conhecimento, mas também em toda a natureza; ainda assim, sua a¢do no
homem pode se dar independente do conhecimento, como nos exemplos dados pelo
nosso autor das funcbes do corpo, como digestdo, secrecdo, crescimento etc.; numa
pessoa que se encontra, em estado vegetativo, por exemplo, ali também esta atuando a
\ontade.

Assim como as idéias de Platdo que seriam esséncias eternas e imutaveis
refletidas no mundo fenoménico, a Vontade tem seus graus de objetivagdo, sendo o
homem o grau mais alto dessa objetidade. O que explica sua individualidade
contrastante com a falta dela nos outros animais, como veremos no primeiro capitulo
desta dissertacdo. Nas palavras de Schopenhauer, permanece nos outros animais a
“fisionomia da espécie”. Diferentemente dos outros animais, ndo é facil apontar uma
coisa que agrade a todos os homens, pois cada individuo é dotado de uma
particularidade e, como diria nosso filésofo: “com a faculdade de razdo, entra em cena a
3

possibilidade da dissimulacdo” No entanto, € preciso entender que essas

% Ibid., pp. 170-171, § 1 133.
* Ibid., p. 193, § | 156.



13

particularidades ndo s&o determinadas pelos motivos, acdes externas; elas ndo
determinam o carater do homem, mas apenas o fenémeno desse carater. O carater € o
fendmeno imediato da Vontade: “o carater é algo absolutamente inexplicavel” *. Ainda
sobre isso, Schopenhauer apresenta trés tipos de carater: inteligivel, empirico e
adquirido — o carater inteligivel deve ser considerado um ato extratemporal, indivisivel
e imutavel da Vontade, enquanto o carater empirico da-se no tempo, no espaco, enfim,
em todas as formas do principio de razao; ja o carater adquirido, se obtém na vida pela
convivéncia com o mundo. N&o se pode esquecer, contudo, que, embora a variedade de
representacOes, em todas se manifesta uma Unica e mesma Vontade; mesmo porque, a
pluralidade atinge apenas o fendmeno dela. Muito se ilude 0 homem em acreditar-se
livre para escolher mesmo quando se lhe afiguram op¢6es: muito embora a ilusdo da

escolha, Ihe é necessario que faca uma escolha,

a decisdo da prépria Vontade é indeterminada s6 ao seu espectador, o préprio
intelecto, ao sujeito do conhecer, portanto relativa e subjetivamente; por outro
lado, em si mesma e objetivamente, a decisdo é de imediato e necessariamente
determinada em face de cada escolha que se apresenta. [...] O intelecto nada pode
fazer sendo clarear a natureza dos motivos em todos 0s seus aspectos, porém sem
ter condicdes de ele mesmo determinar a Vontade, pois esta lhe é completamente

inacessivel, sim, até mesmo, como vimos, insondavel. ~.

Uma acdo contingente da parte do homem implicaria em dizer que a Vontade
muda — um absurdo —, ndo obstante, s6 ha mudanca no tempo e, nem a Vontade é um
fendmeno nem o tempo uma determinagédo da Vontade.

Se se perguntasse a cada homem por que em geral ele quer, ou por que em geral
ele quer existir, ele consideraria tal pergunta um disparate, visto ele estar tdo confundido
com sua esséncia, que é a Vontade, que nada mais € sendo querer. Além disso, como diz
Schopenhauer vérias vezes, “a vontade de vida a vida é certa”; logo, existir ja € uma
afirmacdo da Vontade sobre a qual ndo se costuma questionar; onde existir Vontade
existira vida, mundo. Essa Vontade se manifesta na matéria como um querer insaciavel:
“0 esfor¢o da matéria [...] pode apenas ser travado, jamais concluido ou satisfeito. [...]
Cada fim alcancado é por sua vez inicio de um novo decurso, e assim ao infinito” ®. A
\Vontade € como um péndulo entre o tédio (causado pelo desejo alcancado) e o
sofrimento (espera pela supressdo do desejo). E a humanidade serve de joguete ao

* Ibid., p. 201, § 1 165.
> Ibid., pp. 376-377, § | 343-344.
® Ibid., pp. 230-231, § | 195.



14

querer da Vontade, saindo sempre como a perdedora nessa disputa da Vontade consigo
mesma.

O terceiro capitulo, parte da analise de que, no livro IV de O Mundo,
Schopenhauer, com sua metafisica da ética, bem como em seus outros escritos que
abordam o tema, ndo tem por objetivo lancar luz sobre a humanidade e apontar uma
direcdo a seguir para uma vida melhor, mais suportavel; ele ndo quer fazer uma
apresentacdo do caminho certo a ser seguido; como ele mesmo disse, seu intuito ndo é
“prescrever regras”, “conduzir a acdo”, “moldar o carater”, pregar uma “doutrina do
dever”; coisas que outras filosofias se destinaram a fazer’. Tudo isso por levar em conta
que o pano de fundo, a natureza de tudo ¢ uma Vontade que ndo pode ser moldada;
mesmo porque ela é a esséncia, o fundamento de tudo. No entanto, neste capitulo,
analisaremos a compaix&o, fundamento da moral schopenhaueriana, como uma via de
negacéo da Vontade dilaceradora e, caminho para uma vida menos infeliz.

Alguns podem até querer classificar o livro IV de O mundo como um livro de
filosofia pratica, talvez ndo sé pelo seu conteddo, mas também pelo proprio subtitulo —
Alcancando o conhecimento de si, afirmacdo ou negacdo da Vontade de vida—;
contudo, seu autor ndo consegue conceber uma filosofia que ndo seja teorica, ainda que
seu livro possa vir a ter alguma utilidade na vida préatica; como ele mesmo diz, a tltima
parte de seu livro “concerne as a¢Ges do homem, objeto que afeta de maneira imediata
cada um de nés e a ninguém pode ser algo alheio ou indiferente” 8. Schopenhauer
também ndo concorda que o valor ou a auséncia de valor da existéncia, sua salvacdo ou
sua perdicdo estejam predeterminados no homem: “por conseguinte, seria tdo tolo
esperar que nossos sistemas morais e eticos criassem caracteres virtuosos, nobres e
santos, quanto que nossas estéticas produzissem poetas, artistas plasticos e musicos” °.
Seria mesmo um absurdo prescrever leis a Vontade, que é livre. Tudo o que existe
provém da Vontade, que é todo-poderosa.

Segundo Schopenhauer, 0 homem, como fendmeno da Vontade, é apenas
presente, ndo futuro ou passado. Nisso, vemos que ndo ha porque se lamentar do que
deixaremos depois da morte e com o que deixaremos de viver — vivemos apenas no

presente. Como o individuo é Vontade de vida objetivada, todo o seu ser acaba por se

” Aqui poderiamos mencionar a prépria filosofia moral kantiana, que prescrevia regras para o bem agir
através do imperativo categorico: “devo proceder sempre de maneira que eu possa querer também que a
minha maxima se torne uma lei universal”. Cf. KANT, Immanuel. Fundamentacgéo da metafisica dos
costumes. Traducdo de Paulo Quintela. In. Col. Os Pensadores. S&o Paulo: Abril Cultural, 1974, p. 209.

8 Cf. 2005, p. 353, § | 319.

® Ibid., p. 354, § 1 320.



15

insurgir contra a morte. A vida do nosso corpo € um morrer continuamente evitado.
Todas as acOes de nosso corpo (respiracao, alimentagéo, repouso, aquecimento corporeo
etc.) sdo defesas contra a morte. Contudo, 0 homem que enxerga essa luta como
desnecesséria, em vao, encontra no conhecimento de si, enquanto fenémeno, uma arma
para superar com indiferenga o medo da morte. Ai 0 homem percebe que ele mesmo é
\ontade, e desta 0 mundo é apenas representacdo. Quando munido dessa arma, o
homem acaba por se libertar'®.

Schopenhauer explica que a Vontade é a geradora de todo o sofrimento presente
no mundo. O sofrimento ndo cessa — ndo ha uma felicidade duradoura. A satisfacdo
ndo passa de um ponto de partida para um novo esforco. Tanto a causa de nosso
sofrimento, como a causa de nossa alegria, reside em pensamentos abstratos — nao esta
na realidade. As dores fisicas, por exemplo, ndo alcangam nem de longe a dor espiritual.
Sofremos bem mais com o “jogo do pensamento”, do que com a realidade da dor —
“ndo sdo as coisas que provocam distirbio nos homens, mas as opinides sobre elas” **.
E impossivel, segundo a teoria de Schopenhauer, que ndo soframos. Ele diz que, ao
observarmos as minucias da vida humana pode-se chegar a conclusdo de que somos
como “marionetes” no “jogo da Vontade”; que nossa vida ndo passa de uma comédia
que, ndo obstante, quando observada como um todo, toma ares mesmo de uma tragédia.
A \Vontade de vida joga conosco, nos momentos de dor e alegria. Isto levaria um
homem, no final de sua vida, — caso fosse sincero e prudente —, refletindo sobre sua
existéncia, a dizer que preferiria ndo ter existido. Em vista disso, devemos considerar,
com regozijo, a morte como o melhor momento de nossa vida. Aceitar a morte é aceitar
que h& um todo maior que o individuo, um todo que € a natureza; € entender que somos
\ontade objetivada e quando morrermos voltaremos ao nada que éramos. Como
dissemos mais acima que Schopenhauer ndo tinha por objetivo prescrever nenhuma
regra e, pelo contrario, o que ele fazia era apontar caminhos para a afirmagdo ou
negacdo da Vontade, no ultimo capitulo falaremos sobre a compaixao, uma das vias de
negacdo da Vontade, sentimento que faz 0 homem abrir mao de si para sofrer com a dor

do outro, eliminado assim o principio de individuacao.

1%L ibertar-se como fendmeno; pois, livre mesmo, s6 a Vontade. Entenda-se que o conceito de liberdade,
na doutrina de Schopenhauer, é negativo, pois é a negacao da necessidade. Liberdade, aqui, significa a
negacdo da Vontade de vida.

" Ibid., p. 387, § 1 353.



16
1 — VONTADE E REPRESENTACAO

O titulo da obra maior de Arthur Schopenhauer, O Mundo Como Vontade e Como
Representacao, ja traz em si a constatacdo de que o mundo possui duas faces: a0 mesmo
tempo ele é Vontade e representacédo. O livro I, que abre O Mundo..., apresenta 0 mundo
como representagdo: "O mundo é minha representacdo™*? é sua primeira frase e ja diz
muito sobre a tese do filésofo. Essa verdade é valida para todo o ser vivente (animais,
plantas, seres inorganicos), muito embora, apenas o0 homem possa ter consciéncia disso,
visto que sé ele é capaz de abstrair, de criar conceitos. O subtitulo do livro | € "A
representacdo submetida ao principio de razdo: objeto da experiéncia e da ciéncia".
Quando Schopenhauer fala em principio de razéo ele esta se referindo as formas pelas
quais percebemos o mundo: espaco, tempo e causalidade. O principio de razéo é a
"forma comum de todas as classes, unicamente sob a qual é em geral possivel pensar
qualquer tipo de representacdo, abstrata ou intuitiva, pura ou empirica™*.

Levando-se em conta que, como diz o proprio Schopenhauer, sua obra se constitui
mais que um sistema de pensamentos, mas, um edificio, um pensamento Unico,
saibamos sobre 0 qué trata esse pensamento Unico. Toda sua obra se fundamenta sobre a
teoria do mundo como Vontade e o mundo como representacdo. E comum encontrar
na historia da filosofia, como por exemplo em filésofos como Platdo e Kant, a idéia de
que ha o mundo real (idéia, coisa-em-si, nouméno) e o mundo das aparéncias (forma,
fendmeno, representacdo). Em Schopenhauer ndo é muito diferente: temos, de um lado,
o0 mundo como Vontade (coisa-em-si) e, do outro lado, 0 mundo como representacdo
(fendmeno da Vontade regido pelo principio de razdo, também chamado principio de
individuacdo). A representacdo da Vontade, por mais que possa lhe ser semelhante,
jamais deixa que esta se mostre; isto porque ela é livre, ndo esta submetida ao principio
de razdo, sendo, no entanto o fundamento de tudo, do fenémeno mais simples ao mais

complexo.

Né&o sdo coincidéncias, portanto, as analogias entre a VVontade schopenhaueriana e a

coisa-em-si kantiana. O proprio Schopenhauer compara a Vontade a coisa-em-si,

2 bid., p. 43, 81 3.

3 bid., p. 43, 81 3.

14 Grafamos Vontade com “V” maiusculo, seguindo a traducio de O Mundo... feita por Jair Barboza, para
que se fique claro que estamos falando dela como coisa-em-si e ndo como vontade individual, com “v”
minuGsculo. Cf. 2005; 169, nota 8, do tradutor.



17

dizendo que dela podemos ter o0 mesmo entendimento: de que é o fundamento de toda
representacdo e que, ndo obstante, € uma natureza desconhecida em sua esséncia. Isto
porgue, tudo o que conhecemos, fenbmenos, s6 nos é acessivel através das formas do
principio de razdo, a saber: espaco, tempo e causalidade. Contudo, a incognoscibilidade
da coisa-em-si s6 se aplica a Vontade enquanto o homem procura conhecé-la a partir de
sua finitude, empiricamente. Outra analogia que se pode encontrar esta nos graus de
objetivacdo da Vontade com as Id€ias platdnicas, que sdo esséncias eternas e imutaveis,
refletidas no mundo fenoménico, que se apresenta em graus; uns mais proximos, outros
mais distantes do mundo inteligivel. Pois bem, a Vontade também tem seus graus de

objetivacdo, sendo o homem, o grau mais alto dessa objetidade.

A redacdo de O Mundo Como Vontade e Como Representacéo se deu entre 0s anos
de 1814 e 1818. Schopenhauer, nascido no ano de 1788, em Dantzig, s6 veio ter o
devido e tdo esperado reconhecimento de sua obra nos ultimos anos de vida; ele faleceu
em 1860. Schopenhauer sempre declarou o que movia suas pesquisas, seus escritos: a

busca da verdade. Ele ndo aceitava que um fil6sofo pudesse ter outro ideal se ndo este.
1.1. Homem-Mundo: Sujeito-Objeto

"O mundo é minha representacdo” porque ndo existe um mundo fora de minha
capacidade cognitiva; o mundo inteiro existe para o conhecimento. A relagdo homem-
mundo é, pois, a relacdo sujeito-objeto; €, portanto, "intuicdo de quem intui". Nessa
relacdo, o sujeito é aquele que tudo conhece e que, no entanto, ndo é conhecido por
nada. Ao mesmo tempo, ndo € possivel conceber o objeto separado do sujeito nem seu
contrério, pois eles sdo dependentes um do outro. Se deixar de existir o sujeito, 0 mundo
inteiro desaparecera. Quando falamos em relacdo homem-mundo, ndo queremos dizer
gue o homem ndo seja representacdo, como 0s demais seres, mas, que sé a ele é dado
conhecer os dois lados do mundo, pois apesar de seu corpo também ser representacao,
ele é um objeto imediato. O que difere 0 homem dos outros animais é a posse da
faculdade da razdo, presente apenas nele, que independe mesmo do conhecimento dos
objetos, devida sua aprioridade: espaco, tempo e causalidade habitam nossa consciéncia
antes mesmo de conhecermos os objetos: “ a verdadeira diferenga entre 0 homem e o

animal ndo reside na posse da inteligéncia, mas na da razdo, faculdade das



18

representaces abstratas, esse apanagio do homerm, esse privilégio perigoso™. S4o as

intuicdes puras a priori, como diz Kant.

A divisdo entre sujeito e objeto é a forma primeira mais universal e mais essencial
da representacéo. E, portanto, anterior a experiéncia, precedendo mesmo do principio de
razdo, que € sua forma. Segundo Schopenhauer, ndo se pode pressupor uma relacdo de
fundamento e conseqliéncia entre eles por causa de sua interdependéncia. Se se retira o
sujeito do mundo, tudo o que é objeto desaparece: “séis e planetas sem um olho que 0s
veja e um entendimento que 0s conhega, até se pode dizé-los em palavras, mas estas sao
para a representacdo um sideroxylon”®. Por conseguinte, nossa faculdade cognitiva se
apresenta por meio da sensibilidade, da inteligéncia e da razdo e, principalmente, na
composi¢do sujeito-objeto. O objeto que aparece ao sujeito é representacdo, assim
como, toda representacdo é objeto para o sujeito. As representacdes podem ser intuitivas
ou abstratas. Ao primeiro grupo correspondem as representacfes concretas, empiricas, a
elas correspondem os dados sensoriais por assim dizer, aquelas ndo conceituais; das
representacOes abstratas, totais, participa, além da matéria do fenémeno, o conceito, a
forma. As formas desta Ultima classe de representacdes sdo as leis de tempo, espaco e
causalidade, donde, por fim, provém a inteligéncia: “o que esta unido cria € a
inteligéncia, que, por meio de sua funcdo caracteristica, relaciona aquelas formas
heterogéneas da percepcdo sensivel, de modo que, por sua mutua compenetracdo, se
forma como por si mesma a realidade empirica™’.

Como vimos, Schopenhauer divide, pois, as representacbes em duas classes:
representacfes intuitivas (tudo o que é aparente, visivel, os objetos da experiéncia) e
representacfes abstratas (conceitos). Enquanto o tempo é sucessdo, 0 espago €
simultaneo. Espaco e tempo, apesar de serem representacdes, sdo vazias de conteddo. A

matéria que serve de estofo as intuicGes puras surge da causa e do efeito, do fazer-

1> PERNIN, Marie-José. Schopenhauer: Decifrando o enigma do mundo. Traduciode Lucy Magalhées.
— Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 1995, pp. 62-63.

16 Neologismo de Schopenhauer, feito a partir de duas palavras gregas, ferro-madeira, para expressar uma
flagrante contradicdo de termos. Cf. 2005, nota 16, do tradutor, p. 75. No site Wikipédia, temos:
“polémico termo frequentemente utilizado na filoséfica da retérica para descrever a impossibilidade de
um argumento de oposicao. O termo é um alemé&o proverbial oximoro, que sintetiza o conceito de
“madeira”, que é organico, com o conceito de “ferro”, que é inorganico.

" Traducdo livre do trecho: “Lo que esta union crea es la inteligencia, que, por medio de su funcién
caracteristica, relaciona aquellas formas heterogéneas de la percepcion sensible, de modo que, por su
mutua compenetracion, se forma como por si misma la realidad empirica”. Cf. SCHOPENHAUER,
Arthur. La cuadruple raiz del principio de razén suficiente. Traducéo de Eduardo Ovejero y Maury.
Buenos Aires: Libreria “El Ateneo” Editorial, 1950, pp. 54-55.



19

efeito, da unido das intuicdes espaco-temporais: “Aquilo que em cada um é por si
impossivel, ela tem de unir em si, portanto o fluxo continuo do tempo com a
permanéncia rigida e imutavel do espaco. Quanto a indivisibilidade infinita, ela a possui
de ambos™*®. O sujeito carrega em si essas formas de intuicdo, espaco e tempo, antes

mesmo de entrar em contato com o objeto a ser intuido, ele as traz no intelecto.
1.2. Estética Transcendental: O grande mérito de Kant

Impossivel ndo levar em conta o grande apreco de Schopenhauer pelo filésofo
Immanuel Kant (1724-1804), ainda que aquele tenha dedicado a este um apéndice em
sua obra maxima dedicado a, e denominado, Critica da Filosofia Kantiana, justamente
no inicio desse apéndice, Schopenhauer chega a chamé-lo de "espirito gigante”*®. Nosso
filésofo desconhece que algo de interessante tenha acontecido na Filosofia desde Kant
até ele. E reconhece como o maior merito de seu antecessor a distin¢éo entre fenémeno
e coisa-em-si, "com base na demonstracdo de que entre as coisas e nds sempre ainda
estd o INTELECTO, pelo que elas ndo podem ser conhecidas conforme seriam em si
mesmas”?. Outro ponto de concordancia que ele encontra em Kant é a idéia de que o
em-si do mundo ndo precisa ser procurado fora do mundo, mas dentro de n6s mesmos.
Para Kant, se se retira 0 "sujeito pensante” do mundo, tudo o que ha nele deixaria de
existir. Schopenhauer expressa claramente a analogia existente entre a VVontade e a
representacdo com a coisa-em-si e o fendbmeno: "Kant retne, em 'um sé fio', espaco,
tempo e causalidade, para tecer com eles 0 mundo da representagdo”®. Enquanto
encontramos uma exposi¢cdo do espaco e do tempo na Estética Transcendental, é na
Analitica Transcendental que encontramos uma exposi¢do sobre a causalidade. O erro
que ele encontra em Kant, foi ndo ter reconhecido a Vontade como a coisa-em-si do
mundo. A coisa-em-si, para Kant, limitava o uso da razédo, estava para além dela. ndo
podendo ser conhecida, na medida em que s6 é passivel de conhecimento, segundo ele,

0 que esta dado na experiéncia; podendo, no entanto, ser pensada.

O fato de Schopenhauer ter retido de Kant mais sua Estética Transcendental, que
qualquer outra parte do edificio kantiano, vendo nela uma obra tdo extraordinariamente

meritoria que, sozinha, ja teria sido o suficiente para eternizar o nome de Kant, pois é la

18 Cf. 2005, p. 51, § 1 11.
Y lbid., p. 524, § 1 492.
2% |bid., 526, § 1 494.

21 Cf. 1995, p. 23.



20

que se encontra a distincdo fundamental entre fenémeno e coisa-em-si, base do
Idealismo Transcendental e, também base de toda a obra schopenhaueriana, nos leva, a

seguir, a apresentar o que diz exatamente Kant, em sua Estética.

Na Estética Transcendental, primeira parte da obra magna de Immanuel Kant, A
Critica da Razao Pura, alicerce da filosofia critica e transcendental, encontramos o que
ele diz a respeito do espaco e do tempo, intuicdes puras a priori. Kant, logo no inicio
da Estética, diz que a intui¢do é o Unico meio que o conhecimento tem de se relacionar,
imediatamente, com os objetos; portanto, é o conhecimento ao qual o préprio objeto
esta diretamente presente. E o fim para o qual tende todo o pensamento. Ou seja, 0
pensamento refere-se aos objetos da experiéncia mediante a intuicdo (que recebe a
priori e d& forma a matéria das sensac¢des). Logo, o pensamento ndo se refere a objetos
de modo imediato (isto é, ndo é intuitivo, mas discursivo). A intuicdo sensivel, de que
Kant trata, s6 se pode verificar na medida em que o objeto nos for dado. Para tal, é
preciso que o espirito se sinta afetado pelo objeto. Sendo assim, s por via da
sensibilidade que podemos ter intuicdes de objetos, isto €, representacdes imediatas de
objetos. Diferentemente do entendimento, que por ser uma faculdade ndo sensivel do
conhecimento, ndo é, portanto, uma faculdade da intuicdo: "o conhecimento de todo o
entendimento, pelo menos do entendimento humano, é um conhecimento por conceitos,
que ndo é intuitivo, mas discursivo™?,

A primeira seccdo da Estética se destina & exposicdo do conceito de espaco®.
Nela, Kant faz, primeiro, uma exposicdo metafisica seguida de uma exposicao

transcendental®*

— explicacdo de um conceito considerado como um principio, a partir
do qual se pode entender a possibilidade de outros conhecimentos sintéticos a priori
deste conceito. Na primeira exposicdo vemos que € impossivel o espago ser intuido
como se fora algo de interior, pois, nesse caso, seria objeto do sentido interno: "por

intermédio do sentido externo (de uma propriedade do nosso espirito) temos a

22 KANT, Immanuel. Critica da razéo pura. Traducdo de Manuela Pinto dos Santos e Alexandre
Fradique Morujdo. — 5 ed. Lisboa: Edi¢do Fundacdo Calouste Gulbenkian, 2001, p. 102, B 93.

2% Entenda-se por conceito, representacdes universais compostas pela reflex&o a partir de caracteristicas
comuns — representacdo do que € comum a muitos objetos, diferentemente da intuicdo, que é uniforme,
ndo composta; um todo que precede suas partes.

2" Uma exposicéo metafisica é uma exposicao clara que contém o que representa o conceito enquanto
dado a priori. Uma exposigdo transcendental se ocupa do nosso modo de conhecer 0s objetos, enquanto é
possivel a priori; logo, uma exposicdo ndo do que esta para além da experiéncia, mas, do que antecede
toda experiéncia, muito embora seja destinado a tornar possivel o conhecimento empirico.



21

representacdo de objetos como exteriores a nés e situados todos no espaco"®. E
importante ndo confundir sentido externo com as experiéncias externas que Sao
percebidas por meio dele; pois, 0 espaco ndo € um conceito empirico, extraido de
experiéncias externas, visto que essas s0 sdo possiveis gracas a nocdo de espaco. Ele é,
portanto, uma representacdo necessaria que fundamenta todas as intui¢cdes externas — o
que justifica a aprioridade do espago. Embora ndo se possa pensar objeto algum sem a
nocdo de espaco, € perfeitamente possivel pensar um espaco vazio de objetos. O espaco
é condicdo e, por conseguinte, ndo dependente dos fendmenos. Também se pode dizer
do espaco que ele é uno: ainda que falemos de varios espacos, a verdade € que estamos
falando das partes de um sé e mesmo espaco. Ele é pensado como se encerrasse em si
uma infinidade de representacdes: "todas as partes do espago existem simultaneamente

no espago infinito"?®

. Quanto a exposicao transcendental, Kant reafirma o espa¢o como
uma intuicdo pura e ndo empirica, visto que deve encontrar-se em nds a priori e ser
anterior a toda nossa percepcdo de qualquer objeto. N&o obstante, embora o espago
abranja todas as coisas que nos possam aparecer exteriormente, € importante saber que
ele ndo abrange as coisas-em-si mesmas?’. O espaco é uma forma pura de intuicio que
sO tem importancia na condicao subjetiva, ou seja, na possibilidade de sermos afetados
pelos objetos. Por conseguinte, ndo existe a intuicdo espacial se deixarmos de lado a
possibilidade de toda a experiéncia ou dela esperarmos o conhecimento das coisas-em-si
mesmas. Nada do que é intuido pelo espaco é uma coisa-em-si, pois 0s objetos
exteriores intuidos no espaco sdo apenas simples representacfes da nossa sensibilidade.
Em vista disso, a condigdo subjetiva de todos os fendmenos externos ndo pode ser
comparada a nenhuma outra, pois, as qualidades que atribuimos aos fendmenos nao séo

as qualidades das coisas-em-si, mas modifica¢Ges subjetivas.

Quanto ao tempo, assim como 0 espaco, ele ndo é um conceito empirico que derive
de uma experiéncia qualquer: "nem a simultaneidade nem a sucessdo surgiriam na
percepcao se a representacio do tempo néo fosse seu fundamento a priori“?%. O tempo é,
portanto, uma representacdo necessaria; fundamento de todas as intuicGes. Também €

possivel abstrair todos os fendbmenos do tempo sem que ele deixe de existir; 0 que ndo

% |bid., p. 63, B 37.

% |bid., p.66, B 40.

%" Esse é, pois, 0 argumento central da tese kantiana do Idealismo Transcendental: a incognoscibilidade
das coisas-em-si mesmas.

% |bid., p. 70, B 46.



22

se pode é fazer o inverso, pois, sendo o tempo® dado a priori, ele é condicdo de
possibilidade dos fendmenos. Devemos ver estes principios (espago e tempo) como
formas que possibilitam as experiéncias. O fato de terem vigorosa universalidade e
serem certezas apoditicas (implicam a consciéncia de sua necessidade) se deve a serem
principios dados a priori. Assim como o espago, 0 tempo também ndo € um conceito
discursivo, mas uma forma pura da intuicdo sensivel. Segundo Kant, a representacdo
originaria do tempo tera de ser dada como ilimitada, pois, "a infinitude do tempo nada
mais significa que qualquer grandeza determinada de tempo é somente possivel por

limitages de um tempo Gnico, que lhe serve de fundamento"®.

Na exposicao
transcendental do conceito, Kant acrescenta a importancia do conceito de mudanca, bem
como, o de movimento, visto que € impossivel uma ligacdo de predicados
contraditoriamente opostos num sé e mesmo objeto (como imaginar um recipiente pleno
e vazio a0 mesmo tempo — isto s6 pode se dar sucessivamente). Em suma, o tempo,
assim como o espaco, é uma intuicdo pura dada a priori. Com a ressalva de que, ao

contrario do espaco (intuicao externa), o tempo é uma intuigéo interna.

Kant diz ainda que o tempo ndo é algo que exista em-si (como uma coisa ou
propriedade de uma coisa-em-si) — 0 tempo existe realmente, a saber, como condicdo
objetiva dos fendmenos. Também ndo € algo que seja inerente as coisas (pois, se assim
fosse, néo seria condicdo dos objetos nem seria conhecido a priori). Vemos, entdo, que
o tempo é “a forma do sentido interno, isto é, da intuicdo de ndés mesmos e do nosso

estado interior"!

, 0 que determina a relacéo das representacdes do nosso estado interno.
Enquanto o espaco, como forma pura de toda intuicdo externa, é condicdo a priori dos
fendmenos externos, o tempo é condicdo a priori dos fendmenos tanto externos quanto
internos, pois constitui o fundamento de todas as intui¢des. Contudo, sé tem validade
objetiva em relacdo aos fendmenos, considerando que ja os admitimos como objetos dos
nossos sentidos. O tempo deixa de ser necessario se passamos a considerar 0s objetos
como eles podem ser em-si mesmos; 0 que € impossivel, dada tese da

incognoscibilidade das coisas-em-si mesmas®*: "tais propriedades, que pertencem as

2 Ao contrario dos espacos, que sio simultaneos (ndo sucessivos), 0 tempo tem apenas uma dimenso.
Tempos diferentes sdo sucessivos (ndo simultaneos).

0 |bid., p. 71, B 47.

3 bid., p. 73, B 49.

32 A coisa-em-si compartilha com o noumeno e as idéias transcendentes a qualidade negativa de limitar o
emprego da razdo ao que pode ser um objeto de intuicdo, e a qualidade positiva de caracterizar um espaco
problematico para além desses limites. Contudo, embora ndo possa ser conhecida (pois esta para além dos
limites da experiéncia), nada impede que a coisa-em-si possa ser pensada.



23

coisas-em-si, nunca nos podem ser dadas através dos sentidos"**. N&o se entenda com
iSsO que 0 tempo ndo é uma intuicdo real, "o tempo é, sem dlvida, algo real, a saber, a
forma real da intuicdo interna; tem, pois, realidade subjetiva, relativamente a
experiéncia interna, isto €, tenho realmente a representagdo do tempo e das minhas
determinacdes nele"®*. A realidade do tempo é uma realidade subjetiva, relativa a

experiéncia interna; o que lhe falta é a realidade absoluta (ser real em-si mesmo).
Portanto, vemos que as intui¢des ndo existem sem nds:

A nossa intuicdo nada mais € do que a representacdo do fenémeno; [...] as
coisas que intuimos ndo sdo em si mesmas constituidas como nos aparecem;
e que, se fizermos abstracbes do nosso sujeito ou mesmo apenas da
constituicdo subjetiva dos sentidos em geral, toda a maneira de ser, todas as
relacbes dos objetos no espaco e no tempo, e ainda 0 espaco e o tempo
desapareceriam; pois, como fenémenos, ndo podem existir em si, mas

unicamente em nés.*

Kant reconhece por fim que, o0 modo peculiar de perceber os fendmenos pode ser
proprio apenas ao homem, desconhecendo se também o é aos outros animais. Sendo
espaco e tempo as formas puras desse modo de perceber, sdo chamados de intui¢des
puras pelo fato de s6 poderem ser conhecidos a priori. S0 essas intuigdes, formas
absoluta e necessariamente inerentes a nossa sensibilidade. Por mais que nos
esforcassemos em elevar nossa intuicdo ao grau mais elevado de clareza, ndo nos
aproximariamos dos objetos em-si. Sé 0 que podemos conhecer perfeitamente é a nossa

sensibilidade, nosso modo de intuicdo e, também os objetos do mundo, da experiéncia.

Com a tese da incognoscibilidade, Kant tenta resolver o problema da metafisica
tradicional, que confunde a representacdo do objeto com o objeto da representacdo. Ora,
ndo podemos comparar a imagem a coisa mesma, como original, ainda que, para nos, a
imagem seja original no sentido de que é tudo o que podemos conhecer. Para
representar uma coisa-em-si seria preciso que o objeto aparecesse a consciéncia sem a
forma da representacdo; o que é, destarte, impossivel. Logo, é impossivel representar
uma coisa-em-si. A coisa-em-si, no sentido légico, tem sua possibilidade e origem

desenvolvidas na teoria da faculdade cognitiva: "a coisa-em-si ndo é passivel de ser

% Ibid., p. 74, B 52.
* Ibid., p. 75, B 53-54.
% Ibid., p. 78-79, B 59.



24

representada em particular, mas temos um conceito ldgico dela em geral"*. N&o se pode
abrir méo, contudo, da possibilidade de pensar as coisas-em-si como reais, pois, seria
absurdo pensar que haja aparicdo (fendmeno) que parta do nada, que ndo tenha uma
referéncia a algo que realmente apareca. Portanto, para que o Idealismo Transcendental,
ou seja, a distincdo entre fendmeno (“objetos” passiveis de serem conhecidos por seres
racionais finitos) e coisa-em-si (objeto de pensamento, quica objeto de conhecimento de
um ser infinito) tenha éxito, é preciso ter em conta o que foi exposto: afirmar espaco e
tempo como intui¢Oes puras, formas da sensibilidade, na medida em gque temos nelas a
possibilidade de um conhecimento a priori e, segundo elas, podemos perceber os
objetos, fendmenos espago-temporais, e nao as coisas-em-si mesmas. O objeto da
Critica da Razdo Pura ndo consiste, pois, na natureza das coisas, mas no entendimento
qgue julga sobre a natureza das coisas; este, por sua vez, s6 no tocante ao seu

conhecimento a priori.
1.3. A Lei de Causalidade

José Thomaz Brum, em seu livro O Pessimismo e Suas Vontades: Schopenhauer
e Nietzsche, fala, em uma nota de rodapé, sobre a reducéo feita por Schopenhauer das
doze categorias por meio das quais, segundo Kant, nds percebemos o mundo: “ele
restringe todo o conjunto kantiano das categorias & nocdo de causalidade™’. No
apéndice Critica da Filosofia Kantiana chega mesmo a dizer:

Sempre que Kant deseja dar um exemplo em vista de um esclarecimento
mais apurado, quase sempre se serve da categoria de causalidade, quando
entdo o que € dito se apresenta de maneira correta, justamente porque a lei de
causalidade é a real, mas também a Unica forma do entendimento, e as

restantes onze categorias sdo apenas janelas cegas.38
Em sua tese doutoral Sobre a Quédrupla Raiz do Principio de Razéo Suficiente,
defendida em 1813, base, segundo Schopenhauer, para uma boa compreenséo de todo o

seu edificio filosofico, temos uma apresentacdo das nossas faculdades cognitivas,

% Cf. BONACCINI, Juan. Kant e o problema da coisa em si no Idealismo Alemao: sua atualidade e
relevancia para a compreensdo do problema da filosofia. — Rio de Janeiro: Relume Dumard, 2003, p.
61.

37 Cf. BRUM, José Thomaz. O pessimismo e suas vontades: Schopenhauer e Nietzsche. Rio de janeiro:
Rocco, 1998, p. 21.

38 Cf. 2005, p. 560, § 1 529.



25

baseadas no principio de razédo suficiente: espago, tempo e causalidade. N’A Quadrupla
Raiz..., ao evidenciar a importancia da categoria kantiana de causalidade, diz que “esta é
a forma Udnica, universal, da funcdo da inteligéncia, de modo algum a complicada
engrenagem das doze categorias kantianas”®. Em sua tese, ele diz que a causalidade
aparece manifesta na natureza sob trés formas distintas: causa, excitacdo ou estimulo, e
motivo. Na variedade dessas formas que se manifesta a diferenca existente na natureza
entre: reino inorganico, vegetal, animal e humano e, ndo nos formatos que estes
adquirem. A causa é responsavel por produzir variages no reino inorgénico; a
excitacdo rege a vida organica (vegetais, plantas, e ainda a parte inconsciente da vida
animal/ vida vegetativa); e o motivo é responsavel pela vida animal, a atividade, as
acOes conscientes — “O médium do motivo é o conhecimento; a receptividade do
motivo implica, por conseguinte, uma inteligéncia. Dai que a verdadeira caracteristica
do animal seja conhecer, a representacdo™. Schopenhauer, segundo Brum, ambiciona
desvendar o "enigma do mundo”, mas reconhece que, diferentemente do mundo
fenoménico, a esséncia do mundo néo € regida pela lei de causalidade. Esse em-si do
mundo leva Schopenhauer a objetivacdo maxima da VVontade, onde a Vontade se mostra
em seu mais alto grau: "essa existéncia enigmatica, subterrdnea do mundo deve ser
descoberta por uma 'via subterranea’, por uma 'espécie de trai¢cdo'. Essa 'via subterranea’
Schopenhauer a denomina o corpo™!. Sobre essa relacdo entre corpo e Vontade,

falaremos mais adiante.

As acles que ocorrem na natureza podem advir de motivos ou estimulos. Os
estimulos estdo presentes em todas as formas de vida, dos vegetais ao homem, enquanto
que os motivos se ddo apenas nos animais. No reino vegetal a VVontade se objetiva
conforme excitagdes, Vontade destituida de conhecimento. No caso do homem, em que
ela se manifesta por motivos, estes podem ser de dois tipos: perceptuais ou racionais,
estes, investidos de razdo. Donde concluimos que a objetivacdo da Vontade possui

infinitas gradacGes: "como a existente entre a mais débil luz crepuscular e a mais

% Tradug#o livre do trecho: “Pues ésta es la forma Gnica, universal de la funcién de la inteligencia, en
modo alguno el complicado engrenaje de las doce categorias kantianas” . Cf.1950, p. 98.

40 Traducdo livre do trecho: “El medium del motivo es el conocimiento; la receptividad del motivo
implica, por consiguiente, una inteligencia. De aqui que la verdadera caracteristica del animal sea el
conocer, la representacion”. Cf. 1950, p. 70.

*! Cf. 1998, pp. 22-23.



26

brilhante luz solar, entre o tom mais elevado e o eco mais baixo™*. A Vontade est4
presente na mais imperceptivel bactéria assim como no homem, diferindo apenas na
gradacdo. Por ser o grau mais alto de objetidade da VVontade, vemos aparecer no homem
a individualidade, expressa numa fisionomia individual que abarca toda a corporizagao,

0 que ndo podemos perceber em outros animais:

As ac¢Bes humanas ndo sdo menos necessarias que os atos dos animais,
contudo, a espécie de motivacdo prdpria do homem, enquanto consiste em
pensamentos que tornam possivel a decisdo (isto é, o conflito consciente de
motivos), substitui os meros impulsos por acles, propdsitos, reflexdes,
maximas, em correspondéncia uns com os outros, etc., o que faz com que a
vida do homem seja tao artistica, tdo rica em emogcdes e tao terrivel, que neste
Ocidente, em que é branqueada sua pele, e onde ndo podem seguir as antigas,
profundas e verdadeiras religides primitivas de sua patria, ja ndo conhece
seus irmaos, e cré que os animais sdo algo fundamentalmente distinto dele; e
para afirmar-se em tal crenga, os chama de bestas, e aplica nomes injuriosos a
todas as funcdes vitais que com ele tém de comum, as declara fora da lei e
protesta energicamente contra a evidente identidade de esséncia entre

ambos™®.

E possivel saber o que esperar do comportamento dos animais observando apenas
a espécie, em vez de cada animal em particular; enquanto no homem, é preciso observar
cada individuo por si mesmo e, ainda assim, é possivel ao homem dissimular seu
comportamento. De acordo com Schopenhauer, os animais também sdo dotados de
inteligéncia, eles também tém conhecimento da lei de causalidade, em grau menor que
0s seres humanos, certamente, mas a possuem, pois ela é necessaria para a percepcao de
seus sentidos, “pois sensacdo, sem inteligéncia, seria, ndo s6 uma coisa inutil, sendo um

cruel dom da natureza™*.

%2 Cf. 2005, p. 189, § 1 152,

*® Traducéo livre do trecho: “las acciones humanas no son menos necesarias que los actos de los
animales, sin embargo, la especie de motivacion propia del hombre, en cuanto consiste en pensamientos
que hacen posible la decision (esto es, el conflicto consciente de motivos) sustituye los meros impulsos
por acciones, propositos, reflexiones, maximas, en correspondencia unos con otros, etc., lo que hace que
la vida del hombre sea tan rica en emociones y tan terrible, que en este Occidente, que le ha blanqueado
su cutis, y donde no la han podido seguir las antiguas, profundas y verdaderas religiones primitrivas de su
patria, ya no conoce a sus hermanaos, y cree que los animales son algo fundamentalmente distinto de el; y
para afirmarse en esta creencia, les llama bestias, y aplica nombres injuriosos a todas las funciones vitales
que con el tiene de comdn, las declara fuera de la ley y protesta enérgicamente contra la evidente
identidad de esencia entre ambos”. Cf. 1950, pp. 117-118.

* Traducéo livre do trecho: “Pues sensacion, sin inteligencia, serfa, no solo una cosa indtil, sino un cruel
don de la Naturaleza”. Cf. 1950, p. 97.



27

1.4. Objetidades da Vontade (O corpo humano como chave de acesso ao “enigma

do mundo™)

Contar com o que estd no campo de nossas possibilidades e, ndo com o que esta fora
de nosso alcance, nos priva de muitos sofrimentos e, s6 nos é possivel gracas ao
intelecto. Considerando que viver é sofrer, nos diz Schopenhauer em seu livro Sobre a
liberdade da vontade, ndo devemos por isso agir de forma resignada. Na obra citada, o
autor fala em trés tipos de liberdade e, uma delas é a liberdade intelectual. Sobre o
problema da liberdade, na obra de Schopenhauer, falaremos no capitulo seguinte,
procurando deixar claro que livre mesmo sé a VVontade o é; o que chamamaos “ato livre
do homem” ndo é nada mais do que sua esséncia mesma. O que diferencia 0 homem
dos outros animais, o conhecimento, o intelecto, lhe é dado justamente por sua
fragilidade. O homem, "um ser complicado, multifacetado, pléstico, altamente
necessitado e indefeso"*. E para a conservacdo do individuo, da espécie humana, que

existe o conhecimento.

Em vista disso, entendemos que, por mais que o homem se compreenda como o
apice de uma piramide formada pelos reinos da natureza, ele ndo pode esquecer que "a
nocdo de vontade-de-vida tem o efeito de negar a humanidade qualquer status especial
distinto do resto da natureza*®. Ndo se pode ignorar que o conhecimento sempre sera
servil a Vontade. O conhecimento, segundo Schopenhauer, ndo passa de uma funcéo
bioldgica; sendo os estados da mente, estados do cérebro "massa carnosa que ocupa o
cranio"’. Para ele, portanto, o conhecimento ndo é mais valioso que qualquer outro
orgdo do corpo. Os dérgdos de nosso corpo nao tém outro propdsito sendo propagar a
vida: "A vontade-de-saber, objetivamente percebida, é o cérebro, tal como a vontade-
de-andar, objetivamente percebida, € o pé; a vontade-de-pegar, a mao; a vontade-de-
digerir, o estdbmago; a vontade-de-procriar, 0s 6rgdos genitais e assim por diante™*.
Logo, o sujeito cognoscente, assim como todos 0s outros animais e também 0s vegetais
e mesmo 0s seres inorganicos, é subserviente a Vontade, com excecdo dos santos e dos
génios. Schopenhauer pretende derrubar a divisdo tradicional entre mundo mental e

mundo fisico e substitui-la por outra: Vontade e intelecto. Nessa divisdo, 0 corpo teria

*® Cf. 2005, p. 216, § | 180.

“® Cf. JANAWAY, Christopher. Schopenhauer. Tradugdo de Adail Ubirajara Sobral. In Colegdo Mestres
do pensar. S&o Paulo: Editora Loyola, 2003, pp. 61-62.

" Ibid., p. 65.

*8 Cf. Texto citado por Janaway, 2003, p. 65, extraido do segundo tomo de O Mundo....



28

referéncia a VVontade, enquanto que o intelecto, a razéo, a representacdo. Nao ha, pois,
nada em nosso corpo e, em parte alguma do universo que exista com outra funcao que
ndo seja satisfazer a Vontade. Schopenhauer também distingue entendimento de
conhecimento. O ultimo, concernente a razdo, pertence apenas ao homem, enquanto que
0 primeiro, irracional, est4 presente nos demais seres: “a razdo sempre pode apenas
SABER; unicamente ao entendimento, livre de toda influéncia da razéo, € permitido
intuir*®®. A faculdade de conhecimento reflexiva, tnica capaz de diferenciar o querer do
agir, e que difere 0 homem de seus irméos irracionais, faz, pois, com que o homem 0s
supere ndo s6 em poder, mas também em sofrimento. O conhecimento acorrenta o
homem também ao passado e ao futuro, enquanto que 0s outros animais vivem apenas o
agora. Essa vivéncia do passado e do futuro leva o homem a sofrer de angustia pelo
desejo ndo suprido, pelo arrependimento do que fez ou que deixou de fazer que ndo saiu
do seu agrado, pela ansiedade do que possa Ihe esperar mais adiante. Contudo, é certo
que tanto o homem quanto os outros animais, bem como a natureza inteira querem,
variando a forma de expressdo desse querer, que no homem se dé através da linguagem

— “primeiro produto e instrumento necessario da razo™.

No livro Il de O Mundo..., em que Schopenhauer apresenta 0 mundo como
Vontade, e fala sobre a objetivacdo da Vontade, ele aponta o corpo humano como o
grau mais alto dessa objetivacdo. O homem, sujeito que conhece, muito embora seja um
fendmeno como todos os outros (animais, vegetais, seres inorganicos), encontra-se no
mundo como individuo, isto porque seu conhecimento é determinado por um corpo que
tem como ponto de partida a intuicdo do mundo, suas afec¢Bes. O corpo humano € o
Unico objeto do qual podemos conhecer mais de um lado: além do lado da
representacdo, podemos conhecer também o lado da Vontade. E dado ao sujeito que
conhece a palavra do enigma do mundo, a Vontade: "esta, e tdo somente esta, fornece-
Ihe a chave para seu proprio fenébmeno, manifesta-lhe a engrenagem interior de seu ser,
de seu agir, de seus movimentos">. O corpo é dado ao sujeito cognoscente de duas
maneiras: como representacdo na intuicdo do entendimento, submetido ao espago,
tempo e causalidade; e como aquilo conhecido de forma direta por cada um e indicado
pela palavra Vontade. Tudo o que acontece a Vontade é simultaneamente sentido como

um movimento do corpo, isto porque, ambos, ato da VVontade e acdo do corpo, sdo uma

9 Cf. 2005, p. 69, § 1 30.
% lbid., p. 83, § | 44.
*! Ibid., pp. 156-157, § 1 119.



29

sO coisa. Portanto, se a VVontade for contrariada, € manifestado no corpo o sentimento de
dor, de desconforto; se for satisfeita, a sensacao é de bem-estar, de prazer. Dor e prazer
ndo sao representacdes, mas, de forma geral, sdo afeccdes imediatas da VVontade em seu
fendmeno: "Todo movimento excessivo e veemente da VVontade, isto é, cada afeto, abala
imediatamente 0 corpo e sua engrenagem interior, perturbando o curso de suas fungcdes
vitais"®?. Apesar dessa relacdo imediata do corpo com a Vontade, é preciso néo esquecer
que aquele ndo é outra coisa sendo fendmeno, representacdo cujo substrato é a Vontade.
Assim como o0 que acontece ao ato de Vontade acontece também ao corpo, toda acao
sobre o corpo é simultanea e imediatamente acdo sobre a VVontade. Schopenhauer ilustra

bem essa relacdo dos atos da VVontade com as relagdes do corpo dizendo o seguinte:

As partes do corpo tém de corresponder perfeitamente as principais
solicitagdes pelas quais a Vontade se manifesta, tém de ser a sua expressdo
visivel. Dentes, esofago, canal intestinal sdo a fome objetivada. Os genitais
sdo o impulso sexual objetivado; as maos que agarram e 0s pés velozes ja

correspondem ao empenho mais indireto da VVontade que eles expﬁem.53

As acdes do corpo humano sdo guiadas por motivos que determinam o querer do
corpo em certo tempo, determinado lugar, determinadas circunstancias. Que se entenda
claramente que apenas o corpo é determinado pela lei de motivacdo, ndo a Vontade
mesma. A Vontade, como ja foi dito anteriormente, é sem-fundamento, enquanto que o
fendbmeno ¢é submetido ao principio de razdo. A Vontade é algo conhecido por inteiro,
imediatamente, e, no entanto, ndo se origina no fendmeno, é coisa-em-si, presente na
consciéncia imediata do proprio individuo. Ao voltar-se ao conhecimento de sua
esséncia, 0 sujeito passa a se conhecer de maneira direta; ndo ha mais formas espaco-
temporais, ndo hd mais sujeito e objeto: "quem conhece coincide com o que é

n54

conhecido™". O sujeito, através do corpo, tudo conhece, mas, ndo é conhecido por nada:

todos os corpos animais sdo objetos imediatos, isto é, pontos de partida da
intuicdo do mundo para o sujeito, que tudo conhece e, justamente por isso,
nunca é conhecido. O conhecer, junto com 0 mover-se por motivos
condicionados por ele, & por conseguinte, o CARATER DA
ANIMALIDADE, assim como 0 movimento por excitagdo € o carater da

planta55.

52 Ibid., p. 159, § 1 121.
% Ibid., p. 167, § 1 129.
* Ibid., p. 171, § 1 133.

> |bid., p. 64, § | 24,



30

A Vontade ndo pode ser conhecida através das formas espaco-temporais dado que
nelas o que é essencialmente uno e igual aparece como uma pluralidade de coisas que
coexistem e se sucedem. Espaco, tempo e causalidade s6 podem ser formas do
conhecimento, formas fenoménicas, "mera superficie sob a qual espreita a forca motriz
de nossa natureza"®®. A Vontade ndo atua no corpo apenas nas formas que podemos
perceber, como num passo que damos, numa fruta que pegamos, mas também atua ela
em todas as funcdes ndo guiadas por conhecimento; usando as palavras de
Schopenhauer: "em todos 0s seus processos vitais e vegetativos: digestdo, circulagéo
sangiiinea, secrecdo, crescimento, reproducéo™’.

Existe entre os fenbmenos uma espécie de conflito permanente, uma infindavel e
irreconciliavel luta, que resulta em fendmenos mais elevados. Temos essa luta presente

em nosso préprio corpo, como no caso da digestao, por exemplo:

A digestdo deprime todas as funcfes animais, pois exige toda a forga vital
para dominar as for¢as quimicas da natureza pela assimilacdo. Dai em geral o
fardo da vida fisica, a necessidade do sono e, por fim, a morte; pois,
finalmente, por circunstancias favoraveis, as forcas naturais subjugadas
reconquistam a matéria que lhes foi arrebatada pelo organismo, agora
cansado até mesmo pelas constantes vitorias, e alcangam sem obstaculos a

exposi¢do de sua natureza.”®
Vemos assim que em toda natureza ha conflito, luta — discordia essencial da
Vontade consigo mesma. A Vontade aparece nessa luta travada entre a pluralidade dos
fendmenos, mas ela mesma € una e indivisa. E é esse conflito o que provoca o
sofrimento no mundo. A luta comeca desde o nascimento de cada animal, o brotar de
cada planta; e ndo cessa com sua morte, pois a espécie continua. E possivel observar,
entdo, que ha uma teleologia na natureza, muito embora, seja a Vontade mesma sem

fundamento:

Poais, se o instinto é como se fosse um agir conforme um conceito de fim, no
entanto, completamente destituido dele, assim também todos os quadros da
natureza se assemelham aos feitos conforme a um conceito de fim e, no
entanto completamente destituidos dele. [...] Aquilo que temos de pensar
como meio e fim é, em toda parte, apenas 0 FENOMENO DA UNIDADE
DA VONTADE EM CONCORDANCIA CONSIGO MESMA, que

. 59
aparecem no espago e no tempo para 0 Nosso modo de conhecimento.

%0 Cf. 2003, p. 64.

>’ Cf. 2005, p. 174, § 1 136-137.
% Ibid., p. 210, § 1 174.

% lbid., p.227, § 1 192.



31

Na verdade, a luta independe do individuo: ainda que um determinado individuo
morra, a roda da VVontade ndo cessa de girar; a Vontade ¢ um esforco sem fim. Contudo,
apesar dessa luta, todas as partes da natureza acabam por se encaixar: "O solo se adapta
a alimentagdo das plantas, estas a alimentacdo dos animais, estes & alimentagcdo dos
predadores, e todos aquele primeiro"®; pois, sdo partes de uma mesma Vontade que s6
é, por assim dizer, dividida, no mundo da representacdo. A atuacdo cega da Vontade se
contrapde a acdo iluminada pelo conhecimento. A clareza de consciéncia pertencente ao
homem e que o distingue dos outros animais, permitindo orientar seus passos, ponderar

suas ag0es, “organizar” o passado e “programar” o futuro.

15. A ilusdo da intuicdo, o erro da razdo: Principio de razdo suficiente,

Conhecimento cientifico

A intuicdo, presente ndo s6 no homem, mas também em outros seres, ndo é
passivel de falsidade, pois na intuicdo, a coisa se mostra de forma mais imediata, ao
contrério do que se passa com 0 conhecimento abstrato, com a razdo; dela advém a
davida, o erro: “Se na representacdo intuitiva a ILUSAO distorce por momentos a
realidade, na representacdo abstrata 0 ERRO pode imperar por séculos, impondo seu
jugo férreo a povos inteiros, sufocando as mais nobres disposicdes, e, mesmo quem nao
é por ele enganado, é acorrentado por seus escravos ludibriados”®’. Entenda-se que
Schopenhauer ndo diminui 0 peso que tem a ilusdo oriunda também da intuicdo; a
espera da felicidade por um desejo satisfeito, por exemplo, nem sempre é duradoura e,
logo em seguida sobrevém o sofrimento: “alegria e dor, portanto, nascem de um
conhecimento falho”®. N&o obstante, a confianca de Schopenhauer na forca da verdade,
0 leva a lutar incansavelmente por ela, na certeza de seu triunfo final. A grande
importancia, pois, do conhecimento abstrato estd na possibilidade da comunicacdo, na
fixacdo e conservacdo de conceitos: “os conceitos formam uma classe particular de
representacOes, encontrada apenas no espirito do homem [...]. Ndo podemos, por isso,

jamais alcangar um conhecimento evidente de sua esséncia, mas tdo-somente um

% |bid., p. 226, § 1 191.

®! Ibid., p. 81, § | 42.
®2 Ibid., pp. 144-145, § | 105.



32

conhecimento abstrato e discursivo”®. Para o artista, por exemplo, o conhecimento ja
ndo tem tanta importancia: “caso o cantor ou o virtuose realize o seu recital por
reflexdo, este permanece morto. O mesmo vale para compositores, pintores, sim, para
poetas. O conceito é sempre infrutifero na arte; apenas a parte técnica desta pode ser por
ele conduzida. O dominio do conceito é a ciéncia™®. No caso dos santos e virtuosos
também ndo é diferente do que se passa com os artistas, quanto a independéncia da
reflexdo, pois para eles importa a vivéncia das coisas reais, 0 modo de acao guiado pela

intuicdo, ndo por uma teoria ética, mas por uma ética pratica.

O conhecimento cientifico é um sistema de conhecimentos organizados,
diferentemente de um aglomerado aleatério de intuigcdes, organizado pelo principio de

razao:

com efeito: o que distingue uma ciéncia de um mero agregado, € que suas
verdades nascem umas das outras como de seu proprio principio. [...] E como
0 principio, suposto por nés a priori, de que tudo tem uma razao, nos autoriza
a perguntar em todas as coisas 0 ‘por qué’, dai que este ‘por qué’ possa

considerar-se como a mée de todas as ciéncias .

Logo, para nosso filosofo, o principio de razdo suficiente € o fundamento de todas
as ciéncias. Ele usa, para esse principio, a formula Wolffiana: “nada existe sem uma
razéo de ser”®®. Segundo Schopenhauer, Leibniz foi o primeiro a formular esse principio
como fundamento de todas as ciéncias, de todos os conhecimentos. Contudo, antes
mesmo de Leibniz, ja dizia Aristételes, distinguindo causa de razdo de conhecimento:
“0 saber e demonstrar que uma coisa €, difere muito do saber e demonstrar por qué é
uma coisa, chamando a este ultimo, conhecimento da causa, e ao primeiro, principio de

conhecimento™®’.

Ao homem, “agraciado” pelo conhecimento, sdo concedidas trés vantagens: a
linguagem, a acdo planejada e a ciéncia. O pensar cientifico € um pensar sistematico,

que vai do universal ao particular, s é possivel gracas a razdo. A ponte feita entre o

% Ibid., p. 86, § | 46.

% Ibid., p. 107, § 1 68.

% Traducdo livre do trecho: “En efecto: lo que distingue a una ciencia de un mero agregado, es que sus
verdades nacen unas de otras como de su propio principio. [...] Y como el principio, supuesto por
nosostros a priori, de que todo tiene una razén, nos autoriza a preguntar en todas las cosas el ‘por qué’, de
ahi que este ‘por qué’ pueda considerarse como la madre de todas las ciencias”. Cf. 1950, p. 30.

% Tradug#o livre do trecho: “Nada existe sin una razon de ser”. Cf. 1950, p. 30.

®” Traducdo livre do trecho: “El saber y demonstrar por qué es una cosa, llamando a este Gltimo,
conocimiento de la causa, y a | primero, principio de conocimiento”. Cf. 1950, p. 32.



33

entendimento e a razdo é a faculdade de juizo, que transfere os dados apreendidos por

meio da intuicdo para o conhecimento reflexivo:

Os juizos hauridos e fundamentados imediatamente na intui¢do, em vez de
qualquer demonstracéo, sdo na ciéncia o que o sol é para 0 mundo: pois deles
provém toda luz, a qual, refletida, faz os outros juizos iluminarem-se
novamente. Fundamentar imediatamente na intuicdo a verdade de tais
primeiros juizos, destacar tais pedras-base da ciéncia a partir da imensa
multiddo de coisas reais, é a obra da FACULDADE DO JUIZO, este poder
de transmitir correta e exatamente para a consciéncia abstrata o que foi

conhecido intuitivamente ®.

O que mostra como ndo se deve dissociar as ciéncias do conhecimento intuitivo.
Schopenhauer fala em razdo de conhecimento e razdo de ser. A razdo de
conhecimento permite conhecer a superficie do objeto, saber o que é o objeto, ndo o
porqué do objeto; enquanto que a razdo de ser, somente conhecida através da intuicao,
nos fornece o conhecimento do porqué do objeto. O conhecimento do qué é mundo,
Schopenhauer diz que todos 0 possuimos, como sujeitos do conhecimento que somos.
Ora, o0 mundo é nossa representacdo e, por conseguinte, nada mais natural do que
sabermos, por via da intuicdo, o que é o mundo. Todavia, elaborar conceitos que

atestem isso, 0 qué e o porqué do mundo ¢é tarefa destinada a filosofia:

A minha filosofia, a0 menos, de modo algum investiga DE ONDE veio o
mundo e PARA QUE existe. O por que estd aqui subordinado ao qué, pois o
primeiro j& pertence ao mundo e surge exclusivamente da razao, e s assim
possui significacdo e validade. Poder-se-ia até dizer que cada um, sem ajuda
de ninguém, sabe o qué é o mundo. De fato, cada um €é o préprio sujeito do
conhecimento cuja representacdo ¢ o mundo [...]. Mas tal conhecimento é
intuitivo, é conhecimento in concreto. Reproduzi-lo in abstracto, ou seja,
elevar as intui¢bes sucessivas que se modificam, bem como tudo o que o
vasto conceito de SENTIMENTO abrange e meramente indica como saber
negativo, ndo abstrato, obscuro, a um saber permanente — eis a tarefa da

filosofia.®®
E esse conhecimento in abstracto que permite ao homem, vivendo o presente,
habitar também o passado e ter os olhos e pensamentos voltados para o futuro. Segundo
Schopenhauer, 0 homem vive uma “vida dupla”: ora uma vida in abstracto, ora uma
vida in concreto. Ao viver a primeira, 0 homem se coloca na posicdo de um mero
observador do mundo, como se fora dele estivesse; vivendo a segunda o homem néo s6

estd mergulhado no mundo como também interage com ele.

%8 Cf. 2005, p. 116, § 1 77.
% Ibid., p. 137, § 1 98.



34

Encontramos no livro de Marie-José Pernin, Schopenhauer: Decifrando o
enigma do mundo, uma férmula concisa, para definir o que é a Vontade: "a Vontade é
porque ela quer, e quer porque ela é"’°. Ou seja, a Vontade é o real. Tudo o que existe
no mundo € visibilidade dela. Para Schopenhauer, nenhuma filosofia até seus dias
conseguiu e, possivelmente ndo conseguird decifrar o enigma do mundo. Contudo, a
partir da obra desse fildsofo, podemos saber que essa forca que rege o mundo, essa
Vontade livre, irracional, dilaceradora, todo-poderosa, misteriosa, ¢ UNA e
INDIVISIVEL; portanto, por mais que haja uma diferenca aparente entre os fendmenos,
todos dividem o mesmo EM-SI. Diz M.-J. Pernin, acerca da filosofia de Schopenhauer:
"Sua filosofia considera o real como um sonho [...], 0 desejo como uma dor e a alegria
como negativa, a contemplacéo estética como uma permuta dos lugares do sujeito e do
objeto, 0 amor dos outros como pena, até a troca final do Ser e do Nada, por ocasido da

rentincia"’*

. A esséncia do mundo, permanece, pois, um mistério, mesmo ao homem,
com toda a sua intelec¢do. Ela ndo se deixa revelar pelo principio de raz&o, como
acontece com seus fenébmenos. S6 hd um jeito de decifrar esse enigma e, ndo esta no

mundo esse jeito, mas no mergulho do sujeito no proprio sujeito.

0 Cf. 1995, p. 22.
™ Ibid., p. 28.



35

2 — SCHOPENHAUER E O PROBLEMA DA LIBERDADE DA VONTADE

A Vontade, como ja foi dito, é uma fonte autodiscordante, fonte inesgotavel de
sofrimento a toda forma de vida. Entre os fenbmenos ha uma espécie de conflitos que
resulta em fendmenos mais elevados. Em toda natureza h& conflito, luta: é a discordia
essencial da Vontade consigo mesma. Muito embora apareca nessa luta travada entre a
pluralidade dos fen6menos, ela mesma é una e indivisa. O individuo ndo € dono do seu
préprio destino, mas vitima da Vontade, esta sim, livre. Liberdade, para Schopenhauer,
é portanto um conceito negativo, pois quer dizer a auséncia de qualquer impedimento. A
Vontade é livre por estar, ao contrario de nos, fenémenos, livre do principio de

individuacao.

2.1. Contextualizacdo de um problema sem resposta final

Sobre a Liberdade da Vontade, editado em 1841 em Os Dois Problemas
Fundamentais da Etica, foi escrito em 1839, com o objetivo de participar do concurso
realizado pela Sociedade Real de Ciéncias da Noruega, tendo saido premiado. A
dissertacdo integra a filosofia ética de Schopenhauer, pois, pode-se dizer que a filosofia
deste se divide em epistemologia, filosofia da natureza, estética e ética, ambas
interagindo de modo a formar um todo, pois, diz Alexis Philonenko, em uma nota citada
por Angel Gabilondo na introducéo feita a traducéo espanhola de Sobre a Liberdade da
Vontade, feita por Eugenio Imaz: “Schopenhauer é o homem de um so livro, escrito
varias vezes”; fazendo mencdo a O Mundo Como Vontade e Como Representacdo. O
outro escrito que compde Os Dois Problemas... € Sobre o Fundamento da Moral, nele
mergulharemos mais no capitulo seguinte, quando formos falar na compaixao como o
fundamento da moral schopenhaueriana. Muito embora a autonomia de Sobre a
Liberdade... em relagdo a outra dissertacdo com a qual divide a obra Os Dois
Problemas..., ndo se pode desvincula-la de todo o edificio erguido por Schopenhauer,
pois, como foi dito um pouco antes e, afirmado diversas vezes por ele mesmo, sua obra
é Unica.

A questdo proposta pelo concurso, se se pode demonstrar a liberdade da vontade
humana pela autoconsciéncia, Schopenhauer responde que ndo ha deveras uma
liberdade da vontade humana, que apenas e tdo somente a Vontade é livre, e ndo o

homem. O ser humano ndo passa de manifestacdo da Vontade, como ja dissemos no



36

capitulo anterior. Portanto, ele ndo pode ser diferente daquilo que é. Nao se deve
procurar a liberdade nos atos humanos, mas apenas em sua esséncia: “o que havera de
ser pensado como ato livre do homem € seu ser e esséncia totais; dai, do que somos se
desprender nossos atos” ’2. N&o existe, portanto, a liberdade, como pensa 0 senso-
comum, em escolher isso ou aquilo outro, agir desta ou daquela maneira. Todas as
nossas acgoes e escolhas sdo decididas de acordo com nossa esséncia, ou seja, ndo sao
passiveis de mudanca, ndo podem se dar de outra forma. “A responsabilidade € a do que

somos. E do que somos se segue 0 que fazemos””?

. O que aponta, segundo seu
comentador Christopher Janaway, para uma visdo determinista, muito embora, néo
retire do homem a responsabilidade que este deva ter para com seus atos: “a verdade
do determinismo ndo faz que nos sintamos menos inclinados a ser responsaveis pelas
nossa acdes” ’*. Ora, entdo o homem se engana ao considerar-se livre para escolher; o
que ele “escolhe” ndo poderia ser outra coisa sendo o que ja é determinado pela sua
esséncia, esta sim, livre. Dai, para fundamentar um juizo acerca de alguém, basta que se
observe o historico de seus atos e, entdo, se verificara a esséncia do mesmo. Para
Schopenhauer, o problema néo é o de uma auto-afirmacdo, mas o de uma auto-aceitagdo
de si, tendo em vista que o ser humano age de acordo com o que é. Talvez, a questdo a
ser proposta pela Sociedade Real de Ciéncias da Noruega devesse ser: “podes querer o
que queres?”, pois, “eu sou livre, desde que possa fazer aquilo que quero; mas estas
palavras ‘o que quero’ pressupdem ja a existéncia da liberdade moral” ”>.

A liberdade como um problema filosofico, segundo Schopenhauer, estd presente
tanto na filosofia medieval quanto na moderna: “a questdo da liberdade e da necessidade
é preliminar a afirmacdo e a negacdo do querer-viver e a toda determinacdo do valor
ético das acBes” ’°. Schopenhauer cita, inclusive, alguns religiosos e fildsofos que
deram sua contribuicdo a discussao do tema: Jeremias (nasceu entre 650 a. C. e 640 a.

C. e morreu em 580 a. C.), Aristoteles (384 a.C. -322 a. C.), Lutero (1483-1546),

"2 Tradug#o livre do trecho “Lo que habré de ser pensado como acto libre del hombre es su ser y esencia
totales; de ahi, de lo que somos se desprender nuestros actos”. Cf. Introdugéo feita por Angel Gabilondo a
Sobre a Liberdade da Vontade, trad. Herederos de Eugenio imaz. — Madri: Alianza Editorial, 2000, p. 15.
" Traducgo livre do trecho “La responsabilidad es la de lo que somos. Y de lo que somos se sigue lo que
hacemos”. Cf. 2000, p. 17.

7 Cf. 2003, p. 113.

" REDYSON, Deyve. Dossié Schopenhauer. — Sdo Paulo: Universo dos Livros, 2009, p. 85.

® ¢, CACCIOLA, Maria Lucia Mello e Oliveira. Schopenhauer e a questdo do dogmatismo. — Sao
Paulo: Editora da Universidade de S&o Paulo, 1994, pp. 155-156.



37

Agostinho (354-430), Hobbes (1588-1679), Spinoza (1632-1677), Hume (1711-1776),
Kant (1724-1804), entre outros. Apesar de muitos destes ndo coincidirem com o
pensamento schopenhaueriano, como ele mesmo cita Aristoteles: para este, o carater
deriva da acdo, enquanto que, para nosso filésofo, a acdo é que deriva do carater, como
veremos mais adiante. No Dossié Schopenhauer, Deyve Redyson diz que “a esséncia do
que Schopenhauer quer dizer em ‘Sobre a Liberdade da Vontade’ é na verdade uma
critica ao sentido de liberdade presente em todas as doutrinas filosoficas, de Santo
Agostinho a Immanuel Kant” ”’. J4 o tedlogo Clemente de Alexandria, também citado
por Schopenhauer, diz o seguinte: “nem os elogios, nem as reprovacdes, nem as honras,
nem os suplicios sdo justos, se a alma ndo tem livre forca de desejar e de absterse, sendo
que o vicio é involuntario. [...] De maneira que Deus certamente ndo é a causa de nosso
vicio” "%, Pois bem, Deus também entra em cena, no que se pode questionar sobre a
onipoténcia e onibenevoléncia divina, quando se pensa que é dado o “livre arbitrio” ao
homem e, este, provoca o mal. Haveria uma contradi¢cdo nesse Deus a quem se atribui
onipoténcia, onisapiéncia e onibenevoléncia. A citacdo feita por Schopenhauer de
Clemente, nos faz entender que virtude e vicio estdo além dos poderes divinos, assim
como sdo involuntarios. No entanto, Hobbes é citado como o primeiro filésofo a ir
diretamente a raiz do problema, bem como é o que mais se aproxima do pensamento

schopenhaueriano:

Nada comega por si mesmo, sendo tudo por efeito de outra causa imediata
qualquer, fora dele, por isto, se um homem deseja ou quer algo que no
momento anterior ndo queria nem desejava, a causa de seu querer ndo pode
ser este mesmo querer, sendo outra coisa que ndo dependa dele. Por
conseguinte, como a vontade é, indubitavelmente, a causa necessaria das
acles voluntarias e como, a conseqliéncia do dito, a vontade é concausada
necessariamente por outras coisas independentes dela, se segue que toda acao
voluntaria tem uma causa necessaria, esta, portanto, necessitada.”®

Portanto, uma *“causa suficiente” é também uma “causa necessaria”. Logo,

aquelas acdes que praticamos julgando serem voluntarias, obedecem também elas ao

7' Cf. 2009, p. 83.

"8 Traduc#o livre do trecho “Ni los elogios, ni los reproches, ni los honores, ni los suplicios son justos, si
el alma no tiene libre potestad de desear y de abstenerse, sino que el vicio es involuntario. [...] De manera
gue Dios ciertamente no es la causa de nuestro vicio”. Cf. 2000, P. 118.

" Traducdo livre do trecho “Nada empieza por si mismo, sino todo por efecto de otra causa inmediata
cualquiera, fuera de el, por esto, si un hombre desea o quiere algo que en el momento anterior ni queria ni
deseaba, la causa de su querer no puede ser este mismo querer, sino outra cosa que no dependa de el. Por
conseguiente, como la voluntad es, sin disputa, la causa necesaria de las acciones voluntarias y como, a
consecuencia de lo dicho, la voluntad es concausada necesariamente por otras cosas independientes de
ella, se sigue que toda accion voluntaria tiene una causa necesaria, esta, por lo tanto, necesitada’. Cf.
2000, p. 129.



38

carater de necessidade: ndo ha nenhuma acdo que seja, de fato, livre. Aqui um problema
recorrente a filosofia: o da necessidade versus a liberdade. Segundo Schopenhauer, Kant

considera a vontade livre, no que se refere a causa inteligivel de nossa vontade;

Porque no que se refere aos fendmenos de suas manifestagdes, isto &, as
acles, nao poderemos explica-las mais que a base de uma maxima
fundamental e inviolavel, sem auxilio da qual ndo poderiamos utilizar nossa

razdo no empirico; ndo poderemos explica-las sendo igualmente aos demais

fendmenos da natureza, a saber, segundo leis inviolaveis” .

Spinoza também esta de acordo com a idéia de ndo existéncia da liberdade humana,
tdo certa ao senso comum: “quem cré que fala ou cala ou faz qualquer outra coisa por
livre decisdo do espirito, sonha com os olhos abertos” ®'. Segundo Spinoza, 0os homens
podem até saber 0 que querem, mas desconhecem a causa que determina o seu querer.
N&o nos deteremos numa maior explanacdo das idéias dos pensadores aqui citados,
dado tamanho do empreendimento, ficando a possibilidade e mesmo o dever de um
estudo mais aprofundado para uma dissertacéo futura.

2.2. A tripartigéo do conceito de liberdade

Schopenhauer apresenta uma triparticdo do conceito de liberdade, que, para ele,
€ um conceito negativo, pois, em resumo, seria a auséncia de qualquer embaraco, seja
ele fisico, intelectual ou moral; visto que ele fala em liberdade fisica, liberdade
intelectual e liberdade moral. A liberdade fisica obedece ao conceito popular de
vontade, por tratar-se de uma liberdade primitiva, imediata, percebida empiricamente:
“chamamos livre aos animais e aos homens quando suas a¢des nao estdo impedidas por
ligaduras, pris@es, incapacidades, isto é, por nenhum obstaculo fisico, material, sendo
que essas acdes decorrem ao teor de sua vontade” %2, Ja as outras formas de liberdade,

intelectual e moral, sdo de abordagem filosofica. Sendo sobre a liberdade moral que

8 Traduc#o livre do trecho “porque en lo que se refiere a los fendmenos de sus manifestaciones, esto es, 0
las acciones, no podremos explicarlas mas que a base de una maxima fundamental e inviolable, sin
auxilio de la cual no podriamos utilizar nuestra razén en lo empirico; no podremos explicarlas sino al
igual que los demas fendmenos de la naturaleza, a saber, segin leyes invariables”. Cf. 2000, P. 138-139.
81 Traducdo livre do trecho “Quien cree que habla o calla o hace cualquier outra cosa por libre decision
del espiritu, suefia com los ojos abiertos”. Cf. 2000, p. 132.

82 Tradug#o livre do trecho “llamamos libre a los animales y a los hombres cuando sus acciones no estan
impedidas por ligaduras, prisiones, incapacidades, esto es, por ningn obstaculo fisico, material, sino que
esas acciones discurren a tenor de su voluntad”. Cf. 2000, p. 46.



39

versa sua dissertagdo. Schopenhauer acredita que a questdo a que se deva responder
seja: “podes querer 0 que queres?”.

A Vontade livre, segundo Schopenhauer, ndo obedece a lei de causalidade, nada
a determina. Ao contrario, “é necessario o que é consequéncia de uma razao suficiente
dada” ®. A auséncia de necessidade é, portanto, uma caracteristica do que é livre. Note-
se que, para ele, existe a liberdade da Vontade e a liberdade da acdo. Sendo esta
ultima a que da a sensacao, presente no senso comum, de capacidade de fazer aquilo
que se queira, voluntariamente. E a liberdade negativa que “pode ser removida por
obstaculos externos a acdo, por motivos restritivos, leis ou ameacas que tém varias
conseqiéncias se agirmos, ou por danos as capacidades cognitivas do sujeito” ®*. O
grande equivoco do senso comum esta, pois, na confusdo que se faz entre o querer e 0
desejar que, para ele, sdo a mesma coisa. 1sso levaria a crer que podemos querer  duas
coisas distintas, ao mesmo tempo: impossivel. Podemos até desejar duas coisas
distintas a0 mesmo tempo, mas s6 podemos querer uma. Podes desejar A e B, ao
mesmo tempo, mas querer, s6 podes a A ou a B e, necessariamente, 0 que queres nao
poderias querer diferente, pois, serias outro.

Se se pergunta a Schopenhauer o que é a autoconsciéncia, esse responde que é “a
consciéncia de um mesmo, em oposi¢do a consciéncia de outras coisas, que é no que
consiste a faculdade cognoscitiva” #. As formas do principio de razdo, espago, tempo e
causalidade, apesar de residirem em nds, como fenémenos, ndo pertencem a
autoconsciéncia, pois sdo apenas as formas de conhecimento, a consciéncia do que nos €
externo. A consciéncia de si mesmo, autoconsciéncia, s se adquire quando se concebe
a si como algo que quer. Eis o que caracteriza o fenébmeno da Vontade, em seu maior
grau de objetivacdo, ou seja, 0 homem: um ser que quer. Por conseguinte, o “ato de
vontade” é igual ao “objeto da autoconsciéncia”, que difere da “consciéncia das demais
coisas”: “eu posso querer, e quando quiser uma acdo, 0s membros mdveis de meu corpo
a executardo em seguida, tdo logo como queira, inevitavelmente. Mais brevemente:

posso fazer o que quero” ®.

8 Traduc#o livre do trecho “es necesario lo que es consecuencia de uma razén suficiente dada”. Cf. 2000,
p. 50.

8 Cf. 2003, p. 113.

8 Traducdo livre do trecho “la consciéncia de uno mismo, en oposicién a la consciéncia de otras cosas,
que es en lo que consiste la facultad cognoscitiva”. Cf. 2000, p. 52.

8 Traducdo livre do trecho “yo puedo querer, y cuando quiera una accion, los miembros movibles de mi
cuerpo la ejecutaran enseguida, tan pronto como quiera, sin remédio. Mas brevemente: Puedo hacer lo
que quiero”. Cf. 2000, p. 60.



40

Muito embora se confunda, querer ndo € o mesmo que desejar. Enquanto
podemos desejar mais de uma coisa, inclusive coisas contrarias, s6 podemos querer uma
Unica coisa. E é por meio desta coisa que queremos €, da acdo que praticamos, que se
pode inferir quem somos. Contudo, os motivos que determinardo nossa agdo, se
encontram fora de nossa autoconsciéncia, na “faculdade cognoscitiva”. E a lei de
causalidade, forma do principio de razdo que move os fendmenos: “todas as mudancas
que se produzem nos objetos do mundo exterior real objetivo, se acham submetidos,
portanto, a lei de causalidade, e se apresentam, sempre, como necessarias e
irremissiveis” ¥’

A resposta dada por Schopenhauer a Sociedade Real de Ciéncias da Noruega
seria, portanto, que a liberdade da vontade ndo esté relacionada a autoconsciéncia: s
destacando o livre-arbitrio e deixando de buscar a liberdade nas ac¢des individuais é que
se pode, pois, chegar a concepcdo da natureza do homem como um ato livre. A
liberdade est4, pois, no ser (Esse), e ndo na acdo individual (operari)” . Segundo

Cacciola, o que o fil6sofo faz é deslocar a liberdade para o “dominio transcendental”.

2.3. Causa, excitacdo e motivacao

O homem esta no “pico da piramide” do reino organico, com relacdo aos graus
de objetivacdo de Vontade, sendo ele movido por motivagdes, enquanto 0s vegetais séo
movidos, assim como as funcdes dos corpos animais, por excitagdo, e 0s seres
inorganicos, por uma causa que manipula os movimentos mecanicos, fisicos e quimicos

dos objetos da experiéncia:

Duas notas lhe caracterizam [a causa], sendo na primeira onde se encontra a
aplicacdo da terceira lei de Newton, “ a agdo é igual a reagdo’, quer dizer, que
o0 estado precedente, que chamamos causa, experimenta a mesma mudanca
que o estado que lhe segue, chamado efeito; a segunda é que, de acordo com
a segunda lei de Newton, sempre o grau do efeito se corresponde exatamente
com o grau da causa e que, conseguintemente, um reforco desta provoca um
reforco daquela de tal modo que se conhecemos o tipo de acdo, poderemos
saber, medir a calcular imediatamente, pelo grau da causa, o grau do efeito e

vice-versa”. ¥

8 Traducdo livre do trecho “Todos los cambios que se producen en los objetos del mundo exterior real
objetivo, se hallan sometidos, por tanto, a la ley de causalidad, y se presentan, siempre, como necesarios
e irremisibles”. Cf. 2000, p. 73.

88 Cf. 1994, p. 169.

8 Traducdo livre do trecho “dos notas le caracterizan [a causa], siendo la primera que en ella es donde
encuentra su aplicacion la tercera ley fundamental de Newton, ‘la accién es igual a la reaccion’, es decir,
que el estado precedente, que llamamos causa, experimenta el mismo cambio que el estado que le sigue,



41

Quanto a excitacédo, como forca vital, responsavel pelo reino vegetal e animal,
podemos dizer que ela é uma causa que nao sofre nenhuma reacdo proporcional a acéo;
ou seja, ao contrario da causa que move o mundo inorganico, ndao se pode determinar o
efeito de acordo com a causa: “um incremento da excitacdo pode provocar um aumento
muito grande do efeito, ou, pelo contrario, eliminar por completo a agdo primeira, e até
provocar uma agio contraria” *°. Ja os animais em geral e, especialmente o homem, séo
movidos pela motivacéo, segundo Cacciola, “uma espécie de causalidade interna”:

Aguela causalidade que ativa através do conhecimento. [...] nos seres desta
classe, em lugar da mera receptividade para as excitag@es, e do movimento
enquanto tal, se apresenta a receptividade para os motivos, isto €, uma
faculdade representativa, um intelecto, com inumeraveis graus de perfeicéo, e
que materialmente se nos oferece como sistema nervoso e cérebro, e com ele
a consciéncia. [...] E a forca motriz interna, cuja manifestacdo separada €

provocada pelo motivo, se da a conhecer a autoconsciéncia presente como
aquilo que nds designamos com o nome de vontade.”

Portanto, o objeto que atua como motivo precisa apenas ser conhecido. Nao
obstante, muito embora seja a motivacdo responsavel tanto pelos animais quanto pelo
homem, ha algo que os difere: 0 homem, diferentemente dos outros animais, é dotado
da faculdade de razdo. O homem, além da intuicdo externa, também é capaz de criar
conceitos a partir de sua intuicdo do mundo; suas acGes sao determinadas nao sé pela
intuicdo sensivel, mas também pela reflexdo, pelas ideias. Logo, 0os motivos que afetam
o homem podem ser sensiveis ou abstratos, o que quer dizer que, quanto mais
inteligente for o animal, menos imediatas serdo suas a¢des: “0 motivo se separa mais
claramente da acdo que provoca, de tal modo que se poderia utilizar esta diferenca

enquanto a distancia entre motivo e acdo para medir a inteligéncia dos animais. No

llamado efecto; la segunda es que, con arreglo a la segunda ley de Newton, siempre el grado del efecto se
corresponde exactamente con el grado de la causa y que, consiguientemente, un refuerzo de ésta provoca
un refuerzo de aquélla de tal modo que si conocemos el tipo de accidén, podremos saber, medir y calcular
inmediatamente, por el grado de la causa, el grado del efecto, y viceversa”. Cf. 2000, p. 75.

% Traduc#o livre do trecho “un incremento de la excitacion puede provocar un aumento muy grande del
efecto, o, por el contrario, eliminar por completo la accién primera, y hasta provocar una accién
contraria.” Cf. 2000, p. 76.

o Traducdo livre do trecho “aquella causalidad que activa a través del conocimiento. [...] en los seres de
esta clase, em lugar de la mera receptividad para las excitaciones y del movimiento en cuanto tal, se
presenta la receptividad para los motivos, esto es, una facultad representativa, un intelecto, con
innumerables grados de perfeccién, y que materialmente se nos ofrece como sistema nervioso y cerebro, y
con él la conciencia. [...] Y la fuerza motriz interna, cuya manifestacion aislada es provocada por el
motivo, se da a conocer a la autoconciencia presente como aquello que nosotros designamos con el
nombre de voluntad”. Cf. 2000, pp. 77-78.



42

homem, esta distancia é incomensuravel” °2. A motivacdo representa uma classe de
causalidade que atua através do conhecimento.

A capacidade de criar conceitos, que faz do homem um *“animal racional”, o
conduz a crenca de um “livre-arbitrio”, que, segundo nosso filésofo, ndo existe. Por
mais possibilidades que acredite o homem ter, de escolher entre uma coisa ou outra,
uma acdo ou outra, ele é determinado a fazer esta escolha e ndo aquela outra: “ele
mesmo é como quer, e quer como é” °*. O individuo ndo passa, pois, de um “escravo do
desejo e da Vontade”, visto que ele mesmo ndo pode escolher seu préprio caminho:
“como um sujeito moribundo o homem vaga dirigido por seus impulsos inconscientes
fruto apenas de seus desejos”. Esse determinismo assinala o carater pessimista da
filosofia de Schopenhauer, que tem por esséncia uma Vontade cega e irracional, livre
para manipular todas as ac¢6es dos individuos, uma esséncia devoradora que se satisfaz
em fazer querer e, nunca contentar-se: “a partir dessa imagem do carater maquinal da
vontade de viver, Schopenhauer concebe sua posicdo pessimista face a existéncia em
geral: a condicdo do mundo é insatisfacdo e miséria” >°. Contudo, Leandro Chevitarese,
estudioso da obra de Schopenhauer, ao fazer uma analogia da compreensao que se tem
do pessimismo como um “copo vazio”, em contraposicdo ao otimismo “copo quase

cheio”, diz o seguinte:

o0 pessimismo do filésofo ndo é um ponto de chegada, mas, sim, um ponto de
partida para considerar que ‘possibilidades nos restam’. [...] Em contraste, o
pessimismo ndo espera, de modo algum, que ‘haja algo no copo’, e por isso
pode se admirar do que nele surge, abrindo outras possibilidades ao
pensamento. *®

Se ndo se altera a representacdo da realidade de determinado individuo que, nada
mais é do que a soma de seu carater e dos seus motivos, ele ndo podera desejar algo
diferente do que desejou. E, basta uma pausa para refletir sobre a acdo praticada e logo

ele vera que ndo poderia ter agido de forma distinta. Schopenhauer é claro ao dizer que

% Traduc#o livre do trecho “el motivo se separa mas claramente de la accién que provoca, de tal modo
que se podria utilizar esta diferencia en cuanto a la distancia entre motivo y accién para medir la
inteligencia de los animales. En el hombre, esta distancia es inconmensurable”. Cf. 2000, p. 87.

% Traducdo livre do trecho “él mismo es como quiere, y quiere como es”. Cf. 2000, p. 66.

% Cf. 2009, p. 84.

% Cf. 1998, p. 31.

% Cf. CHEVITARESE, Leandro. “A Eudemonologia empirica de Schopenhauer: “a liberdade que nos
resta’ para a pratica da vida”. In: Arthur Schopenhauer no Brasil: em meméria dos 150 anos da morte de
Schopenhauer (org.)/ Deyve Redyson. — Jodo Pessoa: Ideia, 2010, p. 146.



43

a “liberdade da Vontade” ndo vale como um “dado da consciéncia”. Nao sou eu, 0 ser

dotado de razéo, que determinarei meu agir, mas o que ha de mais essencial em mim: a

Vontade. No homem, apds uma luta travada entre as idéias, a mais potente da o impulso
a acdo que ele vem a praticar:

N&do é metafora nem hipérbole, sendo a pura verdade, dizer que, do

mesmo modo que é impossivel que uma bola de bilhar se mova sem que

receba antes um golpe, assim também é impossivel que um homem se levante

da cadeira sem um motivo que Ihe empurre ou leve; com o que seu levantar é
algo téo necessario como o rodar da bola depois do choque.”’

A Vontade é, pois, o principio de qualquer explicacdo dos atos humanos. Sem
estar, no entanto, submetida ao principio de causalidade, é ela a causa de tudo. Essa
Vontade nds podemos conhecé-la através de um olhar interno, da autoconsciéncia. “O
homem existe apenas, aos olhos de Schopenhauer, na medida em que € um fendmeno
da Vontade, uma objetivacdo da coisa-em-si do mundo, isto é, da Vontade” *. S6 se
verifica o individuo a partir das formas do principio de razdo suficientes, a saber:

espaco, tempo e causalidade.

2.4. Carater individual, empirico e adquirido, responsabilidade e
imputabilidade

O que faz com que nossa acdo seja necessariamente esta e ndo aquela é
determinado por nosso carater. Segundo Schopenhauer, existe o carater inteligivel, o
carater empirico, e o carater adquirido, inteligivel. O primeiro é distinto, particular
de cada um; o segundo, podemos conhecé-lo com o passar do tempo, através da
experiéncia; o terceiro, é o resultado da soma do que se é ao que se constrdi de si.
Contudo, o caréter, vale salientar, é constante: “o homem n&o muda nunca” *°. Ainda
assim, deixando de lado o conformismo que a sentenga schopenhaueriana possa causar,
através do conhecimento, o0 homem pode melhorar seu carater. Um mergulho dentro de
si pode fazer 0 homem conhecer seu carater individual, fonte de suas virtudes e de seus

vicios. A posteriori descobrimos quem somos. Assim também como uma observacao

o7 Traducdo livre do trecho “No es metéfora ni hipérbole, sino la pura verdad, decir que, del mismo modo
que es imposible que una bola de billar se mueva sin que reciba antes un golpe, asi también es imposible
que un hombre se levante de la silla sin un motivo que le empuje o lleve; con lo que su levantarse es algo
tan necesario e inevitable como el rodar de la bola después del choque”. Cf. 2000, p. 93.

% Cf. 1998, p. 21.

% Traduc#o livre do trecho “El hombre no cambia nunca”. Cf. 2000, p. 99.



44

atenta a vida de um homem nos daré a conhecer seu carater: “toda acdo de um homem é
0 produto necessario de seu carater e do motivo atuante. [...] Todo ser, qualquer classe
que seja, reagira de acordo com a sua prépria natureza por motivo das causas atuantes”
1% 0 homem s6 age de acordo com o que é. Em uma nota de rodapé, Cacciola diz que a
distingdo feita entre o carater inteligivel e o empirico ndo se sustenta, pois, 0 que ha ndo
séo dois eus, mas, duas formas de apreensédo do mesmo eu: “dada a identificagdo com a
Vontade, as acdes humanas s&o ao mesmo tempo livres e condicionadas” *°*. A
compaixao seria 0 momento em que coincidiriam carater inteligivel e empirico, o ato de
negacao da Vontade; seria um ato livre do carater inteligivel, portanto, uma contradicéo
do fenémeno, sua autonegacéo.

Aceitar que ndo se pode ser outra coisa que nao aquilo que se é, bem como, que ndo
se pode agir de forma a contradizer a propria esséncia, € o que Schopenhauer chama de
“fonte de consolo e sossego”: “mediante o que fazemos, nos inteiramos na realidade do
que somos™'%%. E perda de tempo e ganho de sofrimento lamentar uma ac&o nossa que
venhamos a *“discordar”, ou, desejar que ela ndo tenha acontecido: “temos que
contemplar os acontecimentos com 0s mesmos olhos que as letras impressas, das que
sabemos que j& estavam ali antes que nds puséssemos os olhos nelas” ', Ainda assim,
conforme foi dito mais atras, é possivel fazer algo para melhorar nosso carater, fazer
com que a liberdade seja mais que um conceito negativo. Isto porque, ha outro dado da
consciéncia atestado por Schopenhauer: o sentimento de responsabilidade para com
nossas acoes, bem como o problema da imputabilidade das agdes. Esses dados sdo
deveras confusos, para uma filosofia que nega o “livre arbitrio”, pois, ela considera que
0 homem é dotado de um carater imutavel, que vive em um determinado momento, de
modo que ndo haveria como refletir e agir de forma diferente, mais ou menos
responsavel, assim como também ndo ha como imputar alguém por um ato, se ele ndo
poderia agir de forma diferente, sem que se seja outro, em outra situacdo. A

responsabilidade, segundo Schopenhauer, € “o Unico dado que nos autoriza concluir

199 Traduco livre do trecho “toda accién de un hombre es el producto necesario de su caracter y del
motivo actuante. [...] Todo ser, de cualquier clase que sea, reaccionara con arreglo a su propia naturaleza
con ocasion de las causas actuantes”. Cf. 2000, pp. 107-108.

101 Cf, 1994, p. 149.

192 Traducdo livre do trecho “mediante lo que hacemos, nos enteramos en realidad de lo que somos”. Cf.
2000, pp. 111-112.

193 Tradugdo livre do trecho “Tenemos que contemplar los acontecimentos con los mismos ojos que las
letras impresas, de las que sabemos que ya estaban alli antes de que nosotros, pusieramos los 0jos en
ellas”. Cf. 2000, p. 113.



45

uma liberdade moral”*®*

. Quem bem apresentou a relacdo entre liberdade e necessidade,

segundo Schopenhauer, foi Kant, com a relacdo entre carater inteligivel (“liberdade

transcendental’”) e carater empirico (“necessidade empirica”), outro aspecto da distin¢ao

entre a coisa-em-si e 0 fendmeno, presente na Estética Transcendental, apresentada no

primeiro capitulo de nossa dissertacdo. Ele casou o rigor da necessidade das acdes com
a liberdade demonstrada pelo sentimento de responsabilidade.

A vontade é livre, mas s6 em si mesma e mais além do fen6meno,

enquanto que neste se nos oferece ja um carater determinado, ao qual se terdo

de adequar necessariamente seus atos, 0s que, ao ser determinados com maior

proximidade mediante os motivos adventicios, tem que produzisse desta e
n&o de outra maneira.'*

A natureza do homem se manifesta em seus atos (operari), que ndo sdo sendo
determinados pela esséncia (esse) desse homem. “A liberdade repousa no ser [...] 0 ‘que
se €’ constitui um ato inteiramente livre. [...] Cada individuo ‘é assim porque de uma
vez por todas assim quer ser’”” . Segundo Cacciola, “Kant destroi o erro que situava
a liberdade nas acOes e a necessidade no ser. Transpondo a liberdade das acGes para o
ser, Kant teria posto um fim ao liberum arbitrium indiferentiae” . Contudo, ela
aponta em Kant o erro de dar razdo ao que deve acontecer, diferentemente de
Schopenhauer, que considera o que, de fato, acontece: “todo deve s6 tem sentido
quando referido a ameaca de um castigo ou promessa de recompensa. Se houver algum
imperativo, este sera apenas hipotético, pois uma lei incondicionada seria incapaz de
mover a Vontade” '%,

Ao procurar dizer como 0 mundo se apresenta, em vez de querer dizer o que € 0
mundo, Schopenhauer afirma que sua investigacdo € de carater cosmologico e nédo

teol6gico'®:

104 Traducdo livre do trecho “el Gnico dato que nos autoriza concluir una libertad moral”. Cf. 2000, p.
153.

195 Traduc#o livre do trecho “la voluntad es libre, pero solo en si mismay mas alla del fenémeno,
mientras que en este se nos ofrece ya con un caracter determinado, al cual se tendran que adecuar
necesariamente sus actos, los que, al ser determinados con maior proximidad mediante los motivos
adventicios, tienen que producirse de ésta y no de outra manera”. Cf. 2000, p. 156.

106 As citages feitas por Chevitarese sdo extraidas dos Parerga e Paralipomena, de Schopenhauer. Cf.
2010, p. 130.

197 Cf. 1994, p. 144.

19 Cf. 1994, 153.

109 Cf. SIQUEIRA, Eduardo Gomes, “Sobre o senso de realidade brutal (rude e apurado) de
Schopenhauer: Wittgenstein, a verdade do solipsismo e a falsidade do livre-arbitrio”, in Arthur
Schopenhauer no Brasil: em meméria dos 150 anos da morte de Schopenhauer. (org.)/ Deyve Redyson. —
Jodo Pessoa: Ideia, 2010. No artigo, ele fala sobre em um solipsismo schopenhaueriano, quando este diz,
logo no inicio de sua obra magna: “o mundo € minha representagao”.



46

A delimitacdo a priori do mundo como vontade e como representacdo
visa, antes de tudo, inviabilizar qualquer recurso a explica¢Bes transcendentes
que lancem méo dos poderes de uma ‘inteligéncia ordenadora’ do mundo. O
objeto da filosofia é tdo somente ‘o0 mundo’, tal como é, todo ele e nada mais.
A totalidade dos fatos, dos fendmenos, € o mundo — visto como

representacéo **°.

Cacciola diz que, para Schopenhauer, a “ordem moral do mundo” esta para a
Vontade e ndo para a representacdo; pois, a Vontade é a forca motriz do mundo.
Portanto, ele faz uma distin¢do entre “justica eterna”, esta correspondente a moral e,
“justica temporal”, correspondente ao teismo, por este sO se referir a ordem fisica na
natureza:

Na justica eterna, transgressdo e castigo constituem um todo. Assim, se o
mundo é o espelho da Vontade, se sua existéncia so exprime o que a VVontade

quer, o sofrimento que nele se apresenta provém tdo s6 da Vontade. Para
saber o que valem moralmente os homens, basta considerar seu destino de

dor e sofrimento, ou seja, ‘o tribunal do mundo é o préprio mundo. ***

O objetivo de Schopenhauer em Sobre a Liberdade da Vontade, bem como em
toda sua obra ndo € outro sendo a busca pela verdade, independentemente do que ja
esteja estabelecido pelos orgdos vigentes, sejam eles estatais, religiosos, ou mesmo

académicos:

Porque é tdo grande o enlace das verdades em cada dominio do saber que,
quem possua com certeza absoluta uma Unica verdade, pode guardar a
esperanca de, com ela, poder conquistar o todo. [...]  Dai que todo aquele
que ndo possa nos oferecer um testemunho firme, cientifico, tem que ceder,
onde quer que tropece com ela, a uma verdade tdo solidamente fundada, e
ndo ao contréario; e de maneira alguma aceitard acomodos e restricbes que
tornem possivel sua convivéncia com afirmacfes ndo demonstradas e acaso
erroneas.'*

Sobre a Liberdade de Vontade evidencia o que o autor ja havia dito no livro 1V
de O Mundo..., deixando claro que ndo pretende “prescrever regras”, com sua filosofia
dos costumes — Schopenhauer repudia a “moral do dever”. Ele também pretende
encontrar uma “significacdo moral da vida”: “a moral adquire seu pleno direito quando

0 homem é visto como o seu proprio autor, ndo tendo, pois, sua origem na obra de um

10 ¢f, 2010, p. 166.

11 Cf, 1994, pp. 140-141.

12 Tradugdo livre do trecho “Porque es tan grande el enlace de las verdades en cada dominio del saber
que, quien posea con certeza absoluta una Unica verdad, puede albergar la esperanza de, con ella, poder
conquistar el todo. [...] De aqui que todo aquello que no pueda ofrecernos un testimonio firme, cientifico,
tiene que ceder, dondequiera que tropiece com ella, a una verdad tan sélidamente fundada, y no al revés;
y en manera alguna aceptara acomodos Yy restricciones que hagan posible su convivencia con
afirmaciones no demostradas y acaso erréneas”. Cf. 2000, p.150.



47

ser diferente dele, caso em que a responsabilidade de suas a¢Ges ndo recairia sobre ele”
13 Se ndo ha o livre arbitrio e, também n&o ha valores — do nada viemos e a ele
voltaremos; e, mais ainda, considerando que vivemos em um mundo habitado por

“individuos solipsistas (egoistas perfeitos)” ***

, €, pois, preciso dar um sentido a esta
vivéncia, fundamentar a moral. Sendo, por fim, a superacdo do principio de
individuacdo o fundamento dessa moral schopenhaueriana.

N&o h4, por fim, o liberum arbitrium indifferentiae, aquela liberdade absoluta do
agir ou ndo agir. Mas ha uma responsabilidade que deve ser imputada ao homem pelos

seus atos:

A idéia é bastante simples: se ndo posso escapar a necessidade causal por ser
parte da realidade empirica, um aspecto de mim que esta além da realidade
empirica pode. [...] Ele [Schopenhauer] sugere que tenho de ser responsavel
pelo que sou — meu carater inteligivel que se oculta sob as aparéncias, do
qual vém todas as minhas agdes. A liberdade nédo é eliminada, mas é retirada

do dominio empirico. **°

2.5. Objecdes a negacao do livre-arbitrio

Encontramos, entre os comentadores da obra de Schopenhauer, algumas
objecdes a sua teoria da ndo existéncia do livre-arbitrio. Um deles, apontado por
Janaway, é a questdo da responsabilidade: como se pode imputar alguém, por qualquer
que seja o ato, se o carater € inato e inalteravel? Outro problema é o da indivisibilidade
da coisa-em-si: como ela ndo se divide em individuos, o eu desaparece do “mundo-em-
si”: “*Minha vontade como coisa-em-si’, meu carater inteligivel, ndo deve ser separado
do mundo como um todo; desse modo, é dificil ver como posso ser julgado responsével
por aquilo ‘que sou propriamente’”. *°. Essas questdes ndo s&o respondidas a contento
pela obra de Schopenhauer, pois, ele mesmo acreditava ser a liberdade, um dos mais
profundos problemas da VVontade; um problema longe de ser resolvido pelos filésofos.
Ha&, inclusive, quem considere sua filosofia uma sucessdo moderna do ‘“obscuro”
Heréclito, “com seus dizeres tanto incompreensiveis quanto algo macabro” '
Chevitarese também aponta a ddvida gerada pelo paradoxo de se buscar uma vida
“estrategicamente pensada e exercitada” e “um destino predefinido pela Vontade”; e
responde que o préprio Schopenhauer chega a acrescentar que, ndo se podendo chegar a

13 Cf, 1994, p. 139.
14 Cf. 2010, p. 166.
15 Cf. 2003, pp. 116-117.
16 Cf, 2003, p.117.
17.Cf, 2010, p. 154.



48

uma conclusdo final, a questdo pode ser “meramente especulativa” **%. Cacciola aponta
para o paradoxo da importancia apenas do ato individual para a moral, ja que o
fundamento desta é justamente a supressao do individuo. Ou seja, “o reconhecimento da

esséncia como uma e mesma para todos os seres” '*?

. Que moral é esta que considera
tanto o ato individual, quando seu fundamento € justamente a supressdo do individuo, é

questionamento de Cacciola.

2.6. Ao sofrimento da vida a “vinganca da sabedoria”

No interessante e ja citado artigo de Chevitarese publicado em, Arthur
Schopenhauer no Brasil, livro que presta uma homenagem ao filésofo nos seus 150
anos de morte, organizado por Deyve Redyson, composto de varios e instigantes artigos
de producdo nacional e internacional, temos a apresentacdo de seis pontos que
sustentam o pessimismo schopenhaueriano: 1) “Na esséncia do mundo, encontra-se uma
vontade cega e faminta”; 2) “o individuo deseja sempre, sendo este seu mais intimo
ser”; 3) “a vida é sofrimento”; 4) “o carater é imutavel, ninguém pode deixar de ser o
que é”; 5) “ndo ha livre-arbitrio”; 6) “toda esperanca em um porvir redentor é uma
ilusdo”. E de se notar que o tema abordado em Sobre a Liberdade da Vontade engloba
alguns desses pontos: a imutabilidade do caréater, a ndo existéncia do livre arbitrio e a
desesperanca em um porvir redentor e, a bem da verdade, nas entrelinhas, os demais
pontos. Mas, parece que temos em Chevitarese um autor que compartilha da ideia de um
“otimismo pratico”, em Schopenhauer; pois, ele compreende que a partir da constatagdo
feita de que a vida é sofrimento, haveria uma possibilidade de uma “orientacdo
eudemonoldgica” para enfrentar melhor esse sofrimento: “trata-se de recomendar o
exercicio de uma postura positiva diante da existéncia: a conquista de uma ‘sabedoria
de vida’ *?°. Chevitarese também considera conflitante como se pode recomendar tal
postura dada inexisténcia do livre-arbitrio. A “sabedoria de vida” a qual se refere, no
entanto, ndo implica em mudanca de caréater, pois, como ja dissemos diversas vezes, 0

carater ndo muda; mas, quer dizer uma “lucidez positiva” de enfrentamento da

18 Cf. 2010, p. 137.
19.Cf. 1994, p. 142.
120 ¢f. 2010, p. 127.



49

existéncia: “se a vida é sofrimento, a vinganca da sabedoria € viver da melhor maneira
possivel” ',

Ora, a orientacdo schopenhaueriana ndo poderia ser outra, pois, sua ética ndo
prescreve regras, ja que a VVontade, o fundamento de sua filosofia, € indeterminavel. O
proprio fundamento da moral schopenhaueriana, a compaixao, nao pode ser produzido
voluntariamente: “[a compaixdo] quando se faz presente, surge sempre como uma
‘graca’. Toda acdo compassiva é misteriosa, uma ‘mistica pratica’” **2. O que, no
sentido de aceitacdo, paciéncia para com os sofrimentos, alguns podem chamar de uma
postura resignada.

As virtudes, assim como 0s vicios, ndo sdo passiveis de serem aprendidas.
Aqueles que percebemos em nds e nos outros, nos acompanham desde sempre.
Contudo, quando Schopenhauer faz a classificacdo de cardter inteligivel (“ato de
vontade propriamente dito, ndo submetido ao principio de individuagdo™) e carater
empirico (“manifestacdo da vontade em condi¢cdes espaco-temporais, segundo a lei de
causalidade”), ele também fala em carater adquirido. Este, consiste no aprendizado e,
pode nos conduzir a uma vida menos sofrida. Se conhecermos bem quem nds somos e 0
que queremos e como queremos, como se da esse querer, pode ser bem menos sofrivel
lidar com o que somos. Isto, contudo, sO se da na experiéncia — carater adquirido.

Basta uma olhada para o passado e logo apreendemos nossa esséncia, pois,
nossos atos atestam nosso ser. Ndo podemos agir, como ja foi dito, de forma distinta do
que somos: “a idéia de uma existéncia sem esséncia é inconcebivel, pois como poderia
algo existir sem nada ser? [...] Cada uma de nossas a¢es leva, inexoravelmente, nossa
marca” %>,

Chevitarese faz uma analogia da relacéo entre o fenbmeno e a Vontade usando a
alegoria do espetaculo teatral:

Como espectador do teatro da vontade, o intelecto pode conhecer o drama

que ela encena. Este ‘autoconhecimento’ que é atributo do carater adquirido,

ou seja, 0 conhecimento pela experiéncia de nosso querer, pode,

efetivamente, modificar nosso encaminhamento na vida. [...] Conquistar a

‘sabedoria teatral” significa ser um bom ator do papel que lhe cabe. [...]
fazendo arte do que lhe ¢ inevitavel. 2.

121 Cf. 2010, pp. 127-128.
122 Cf. Ibid., p. 128.
123 Cf. Ibid., p. 131.
124 Cf. Ibid., pp. 132-145.



50

Ou seja, o dramaturgo desse espetaculo é a VVontade; o autoconhecimento que o
ator possa ter do papel que esta interpretando, muito embora ndo possa mudar a cena
final da peca, pode leva-lo a interpretar de diversas formas seu personagem. Enfim, é o
intelecto que proporciona esse autoconhecimento que nos permite melhorar ou ndo
nossa conduta. Chevitarese cita outras alegorias do prdéprio Schopenhauer, presentes em
Aforismos para Sabedoria de Vida, texto que integra os Parerga e Paralipomena,
acerca do “destino”. Dentre as que ele cita, achamos interessante aqui mencionar a do
jogo:

as condicOes iniciais da vida (do jogo) sdo determinadas pelo destino
(quem embaralha), a partir dai, é possivel tentar fazer o melhor jogo possivel
com as cartas que se tém. Se as cartas sdo muito inadequadas, as chances sdo
minimas, embora, por outro lado, ha quem faca um péssimo jogo mesmo com
as cartas mais favoraveis. Tudo depende da habilidade do jogador — algo
que s se aprende com a pratica '*°.

O destino ndo passaria, portanto, de um “jogo” de sorte ou azar; apenas as jogadas
dependem de n6s**.

A ética schopenhaueriana ndo é uma “ética da felicidade”, assim como também
ndo é uma “ética prescritiva”, mas seria sim uma “ética do consolo”, do “qual a melhor
forma para ser menos infeliz”: “seu valor €, portanto, condicional, pois sua meta, se
tomada positivamente, ndo passa de quimera” **’. Para Schopenhauer, se a vida é um
péndulo que oscila entre a dor e o tedio, a felicidade assume o carater negativo de
cessacdo de um extremo ou outro:

perseguir a ‘felicidade positiva’ é como se langar indefinidamente ao deserto,
na esperanca de chegar a miragem produzida pela insolagdo. [...] O otimismo

tedrico mostra entdo sua face perversa: a crueldade de nos fazer perseguir
‘castelos no ar’, fomentando intimeras desgracas. 2

O termo usado por Chevitarese no titulo de seu artigo, “eudemonologia
empirica”, corresponde, pois, a uma “ética da melhoria”; a “ética da liberdade que nos
resta”. Aproveitar essa “liberdade” da melhor forma, depende de nés.

125 Cf. Ibid., p. 139.
126 Cf. Ibid., p. 140.
127 Cf. Ibid., p. 133.
128 Cf. Ibid, p. 135.



51

3 - A COMPAIXAO COMO FUNDAMENTO DA MORAL

Ao sondar o enigma do mundo, Schopenhauer vé que o que ha por tras de tudo, a
esséncia do universo, outra coisa ndo é sendo sofrimento, gerado pela oscilagdo entre
dor e tédio. Para nosso filésofo, vivemos no pior dos mundos possiveis e, nosso desejo
deve ser apenas um: de que esse mundo, tal como ele existe, nunca tivesse existido. A
humanidade serve de joguete ao querer da Vontade saindo sempre como perdedora
nessa disputa dela consigo mesma. O sofrimento gerado pela Vontade ndo cessa, é
eterno. N&o obstante, nos iludimos as vezes em acreditar na felicidade. Ndo h&
felicidade duradoura A satisfagdo ndo passa de um ponto de partida para um novo
esforco. Tanto a causa de nosso sofrimento quanto a causa de nossa alegria reside em

pensamentos abstratos, ndo na realidade dos acontecimentos.

Neste capitulo veremos como podemos escapar dos sofrimentos oriundos da
Vontade, negando-a. Tanto a afirmagdo quanto a negacdo da Vontade consiste no
conhecimento de si. Quando o homem toma consciéncia de si enquanto fendmeno, ele
se torna claro e distinto a si mesmo, livre de qualquer ilusdo. Assim ele dird que aceita a
tensdo entre o querer o que ndo tem e o entediar-se com 0 que possui, ou, do contrério,
negaréd a VVontade, suprimindo o querer. Essa negacao pode se da através da arte, quando
nos consolamos dos tormentos impostos pela tensdo da Vontade onipresente: no
momento que se fundem homem e objeto artistico, ambos deixam de existir separados e
passam a ser uma mesma coisa; ou, através da compaixdo, que é quando tomamos
consciéncia de que somos: uma unidade e, passamos a perceber o outro como parte
nossa. Passamos a visar ndo o bem particular, mola impulsora do egoismo, mas o bem-

estar coletivo, que restaura a unido do homem com os demais seres.
3.1. As dores do mundo

Segundo Schopenhauer, a esperteza permite ao homem dissimular seus
sentimentos mais baixos, como a inveja, a crueldade. N&o e possivel medir exatamente
0 grau de compaixao ou de maldade presente nos individuos, pois a diferenca existente
entre 0s homens é “inavaliavelmente grande” *. Somos tdo diferentes quanto as
disposi¢des morais inatas, que medir com precisdo o carater bom ou mau de alguém

constitui-se um verdadeiro mistério. De forma que poderia nos assustar um

129 Cf. SCHOPENHAUER, Arthur. Parerga e Paralipomena. Tradugéo de Wolfgang Leo Maar. In
Colecéo Os Pensadores. — S&o Paulo: Abril Cultural, 1980, p. 194.



52

conhecimento mais intimo do nosso ser ou do ser do outro. Schopenhauer atribui a isso
0 surgimento da amizade entre os homens e 0s quadrupedes, pois estes sdo mais
transparentes e fiéis. O proprio Schopenhauer teve como melhor amigo, em boa parte de
sua vida, um poodle que atendia por Atma (palavra que em sanscrito significa a alma do

mundo):

[...] francamente, como se restabelecer da infinita dissimulagdo, falsidade e
malicia dos homens, se ndo houvesse os cdes, em cuja face honesta podemos
mirar sem desconfian¢a? Nosso mundo civilizado ndo passa de uma imensa
mascarada. Ali encontramos cavaleiros, padres, soldados, doutores,
advogados, sacerdotes, filésofos, e 0 que ndo mais! Porém estes ndo sdo o
que representam: sdo simples mascaras, sob as quais, via de regra, se situam
especuladores financeiros (moneymakers). [...] Portanto, que mesmo o jovem
ja seja informado que nesta mascarada as magas sdo de cera, as flores de
seda, 0s peixes de papeldo, e que tudo, tudo € futilidade e brincadeira: e que,
daqueles dois, vistos ali a negociar tdo seriamente, um fornece somente

. . 130
mercadoria falsa, e outro paga com meras fichas™ .

Aqui todo o pessimismo schopenhaueriano denunciando um mundo de falsidade,
maya (ilusdo), em que cada um interpreta um personagem sempre a fim de ludibriar o
outro e, por vezes, a si mesmo. Aqui também a inclusdo de outros seres, ndo sO 0s
humanos, numa abordagem ética da existéncia; o que da um carater diferenciado a ética
schopenhaueriana frente as outras, que se ocupavam apenas da dignidade humana, que
colocava o homem num pedestal em relacdo aos outros seres da natureza. Nao fosse
vivermos de maneira “domesticada”, “mascarada”, no dizer de Schopenhauer, enfim,
civilizada, sabe-se 1& que tipo de aberracBes presenciariamos da parte dos outros ou
mesmo nossa! “Onde e quando a trava e a cadeia da ordem juridica se rompem, e se
instaura a anarquia, se revela o que se é” .

Ha duas formas de apreendermos nossa propria existéncia. A primeira diz
respeito a “intuicdo empirica”, apreendendo o fenémeno através do principio de
individuacdo; e a segunda se da por um mergulho em si mesmo, este nos permite um
contato com nossa esséncia, a coisa-em-si. Isto pode parecer estranho, dada a
incognoscibilidade da coisa-em-si, mas aqui nos referimos, quando falamos de coisa-
em-si, a Vontade e, esta é cognoscivel através do mergulho do homem em si mesmo,
ele, o corpo humano que é onde se d& o maior grau de objetivacdo da Vontade, ndo

desconsiderando que a VVontade se faz presente em tudo o que ha no mundo:

Pois a coisa-em-si, 0 querer viver esta em todo ser, inclusive o mais infimo,
totalmente e individido, tdo perfeito como em todos que jamais existiram,
existem existirdo, tomados em conjunto. [...] E, na verdade, se todos os

130 Cf, 1980, p. 195.
3L Cf. Ibid., p. 195.



53

outros seres desaparecessem, neste um que sobrou existiria todo o ser em si
do mundo, sem mécula e diminuicdo, rindo deste desaparecimento como de

. 132
uma charlatanice ~".

O pessimismo de Schopenhauer ndo da espacgo para a espera por mundo melhor,
como pensam os cristdos; uma esperancga que, de certa forma, serve como um estimulo
para suportar as dores deste mundo — n&o ha um além mundo no qual receberemos
uma recompensa por bom comportamento ou, uma punicao as nossas maldades e nossas
fraquezas. O biblico “juizo final” é aqui e agora, da-se neste mundo — o tribunal do
mundo é o proprio mundo.

O capitulo XII dos Parerga e Paralipomena, fala que toda nossa vida esta
voltada para o sofrimento e, que seria 0 maior contra-senso negar isto. Basta uma olhada
na historia e, veremos os grandes relatos de guerras, infortinios, permeados por “entre-
atos” de paz. Na filosofia de Schopenhauer, a dor tem caréater positivo, pois €, de fato, o
que existe, a felicidade é negativa, pois é apenas um momento em que a dor cessa, ou se
atinge um desejo; diga-se de passagem — a infelicidade é a regra. Nos aborrece mais
um desconforto insignificante do que a fluidez da totalidade de nossos interesses.
Notemos o qudo felizes ficamos diante de uma conquista, comparando ao quéo triste
ficamos diante de um fracasso; a segunda experiéncia é sempre mais marcante. A idéia
comum de que nos tornamos menos insatisfeitos com nossas dores quando encontramos
alguém em situacdo pior que a nossa, € confirmada por Schopenhauer como “o consolo
mais eficaz em toda infelicidade” **. Travamos uma luta néo sé contra a necessidade e
0 tédio, mas também, contra os outros. Sofrimentos oriundos de uma Vontade cega,
poderosa, inescrupulosa:

Parecemos carneiros a brincar sobre a relva, enquanto o agougueiro ja esta a

escolher um ou outro com os olhos, pois em nossos bons tempos ndo
sabemos que infelicidade justamente agora o destino nos prepara —, doenca,

- . o . 134
perseguicdo, empobrecimento, mutilagdo, cegueira, loucura, morte, etc.

O homem busca 0 mesmo que os demais animais: salde, alimentacdo, protecdo
do frio e da umidade e satisfacdo sexual; contudo, no homem, quando estas
necessidades basicas ndo sdo satisfeitas, o desastre € bem maior, bem como os ardis

para consegui-los:

132 Cf. Ibid., p. 202.
133 Cf. Ibid., p. 217.
134 Cf. Ibid., p. 217.



54

Isto se deve em primeiro lugar ao fato de nele tudo sofrer um poderoso
acréscimo mediante o pensar no ausente e futuro, através do qual
preocupacdo, temor, esperanca, adquirem existéncia, apés o que contudo
atuam sobre ele com muito mais intensidade do que possivel a realidade
presente dos prazeres ou dos sofrimentos a que esta restrito o animal. A este
falta, com a reflexdo, o condensador das alegrias e dos sofrimentos, que
destarte ndo sdo passiveis de acumulagdo, como sucede no homem, por meio
da meméria e da previsao: no animal, o sofrimento do presente, mesmo retido
vezes inumeraveis, sempre permanece apenas como da primeira vez, sem
conseguir se adicionar. Dai a inegéavel despreocupacdo e tranqiilidade dos

. .1
animals 3

No entanto, diz Schopenhauer, que seria do homem néo fosse ocupar seu tempo
correndo atras da satisfacdo de seus desejos ou tentando escapar do sofrimento?! E
possivel que ele, 0 homem, explodisse em sua petuléncia, € o que diz o filésofo. Num
mundo idealmente perfeito — o melhor dos mundos possiveis — € provavel que o
homem desse um jeito de promover as desgracas que a natureza ndo lhe impés, na
tentativa de, assim, escapar ao tédio: “para uma tal espécie, como a humana, nenhum
outro palco se presta, nenhuma outra existéncia” *.

A morte € um acréscimo de dor e angustia conferido ao homem, pois, s6 ele
espera pela morte, tem consciéncia de sua existéncia. Nascimento e morte sdo pélos da
vida de todo fendmeno. Futuro e passado sdo abstracdes do intelecto — o que existe
deveras € apenas o presente. N&o ha, portanto, por que se lamentar com o que deixamos
de viver ou com o que vivemos de ruim, quando a morte sobrevir. Como o individuo
nada mais é que vontade de vida, todo o seu ser acaba por se insurgir contra a morte. A
vida de nosso corpo é um morrer continuamente evitado. Todas as a¢des de nosso corpo
(respiracdo, alimentacdo, repouso, aquecimento corpéreo, etc.) sdo defesas contra a
morte. O homem que percebe essa luta como desnecessaria, encontra no conhecimento
de si uma arma para superar com indiferenca 0 medo da morte. Mesmo porque,
considerando que vivemos no pior dos mundos possiveis, a morte pode mesmo vir a ser
pensada como um balsamo: “Por que me inquietar com a perda desta individualidade,
eu que trago em mim a possibilidade de individualidades sem conta?” **". “[...] a morte
ndo atinge o ser vivo no proprio ndcleo do seu ser, no seu querer-viver. A consciéncia
individual, que desaparece, estava ligada ao fendmeno espacio-temporal do mundo da

representacdo” *®. O apego a vida surge do que ha de mais profundo em nés, o querer:

135 Cf. Ibid., p. 218.

136 Cf. Ibid., p. 217.

37 Aqui, Lefranc cita uma passagem de O mundo...., Cf. LEFRANC, Jean. Compreender Schopenhauer.
Tradugdo de Ephraim Ferreira Alves. — Rio de janeiro: Vozes, 2005, p. 142.

138 Cf. LEFRANC, 2005, p. 139.



55

“é a parte imortal do nosso ser que faz a morte temivel; e é a parte mortal que, na
verdade, ndo a teme” **°,
Ao contrario do homem, o animal irracional consegue desfrutar da serenidade da
nédo preocupacao com o futuro, vivem o presente:
O animal é o presente corporificado, a tranqlilidade visivel de que assim se
investe, muitas vezes envergonha nosso estado, frequentemente intranqilo e
insatisfeito a causa de pensamentos e preocupacdes. [...] O animal por sua
vez permanece livre deste prazer antecipado, e também desta deducdo
posterior, gozando assim o presente e real por inteiro e sem alteragdo. E da

mesma forma, os males oprimem este Gltimo somente com seu peso real e
préprio, enquanto para n6s o temor e a previsdo [...] frequentemente o

. 140
decuplicam = .

Talvez seja essa serenidade o que desperta a inveja e a crueldade de alguns
homens que maltratam os animais, 0s enjaulando e chicoteando, dentre outras
perversidades. A maldade é tdo inata a natureza humana, que sua maior necessidade que
€ 0 ato de procriacdo, resulta em dar continuidade a espécie, carregada de sofrimento —

“0 ato da geracdo forma o né do mundo” **,

A necessidade sexual é ainda mais fundamental que a fome pelo fato de ligar
cada individuo a espécie. Pela sexualidade o prdprio querer-viver se afirma
no individuo por intermédio da espécie, ou mais exatamente na espécie por
intermédio do individuo e além da existéncia individual. ‘Ele é em todo o
mundo tacitamente suposto como necessario, e ndo é como 0s outros desejos
(wiinsche) questdo de gosto e de humor: pois é ele o desejo que constitui 0

_ ,142
préprio ser do homem’™ ™,

Por mais que dissimulem, o “instinto sexual” é matéria corrente no pensamento
de todos os homens: “E no ato procriador que o querer-viver se manifesta do modo mais
direto sem intervencéo do conhecimento, ou seja, como coisa-em-si, distinta da voli¢do
consciente” **3. Diz Lefranc, citando os Suplementos de Schopenhauer: “O homem é um
instinto sexual que toma corpo” '**. Com isto, ndo quer dizer que Schopenhauer
desconsidera o valor e a existéncia da paixdo que pode surgir entre as pessoas; 0S
romances, muitas vezes extraidos de historias reais, bem como cada homem ou mulher
podem atestar sua existéncia. Contudo, a paixao se distingue do instinto sexual, segundo

nosso filésofo, apenas quanto a “individualizagdo da escolha amorosa”: “a tragédia da

139 Cf. Ibid., p. 140.
140 cf, 1980, p. 220.
141 Cf. 1980, p. 230.
142 Cf. LEFRANC, 2005, p. 133.
143 Cf. Ibid., p. 135.
144 Cf. Ibid., p. 134.



56

paixdo amorosa esta na sua individualizacdo, isto €, na exasperacdo do conflito do
individuo e da espécie” . A existéncia da humanidade futura depende dos instintos
sexuais, bem como sua esséncia depende da “escolha” feita por cada um em vista de sua
satisfagdo pessoal; pois, segundo Schopenhauer, do pai, herda-se o carater e, da mae, o
intelecto. O homem, ao escolher uma moca para desposar, leva em consideracéo se esta
traz em si uma boa constituicao fisica capaz de gerar uma crian¢a saudavel; assim como
a mulher, ao escolher um homem para contrair matriménio, verifica se este seria um
bom provedor de alimento e tudo o mais que se faz necessario para o desenvolvimento
de uma crianca. O fim, portanto, ndo é outro sendo a conservacdo da espécie: “Podemos
dizer que 0 mundo como vontade ¢ igualmente 0 mundo como Eros” *°.

Se agissem de forma compassiva, considerando o caos que é viver, os homens
logo optariam por ndo dar continuidade a humanidade, de modo que esta logo
desapareceria: “o mundo constitui o inferno, e os homens formam em parte 0s
atormentados, e noutra, os demdnios” **’. Para quem deseja uma outra perspectiva do
mundo, menos pessimista e desesperada, Schopenhauer sugere que procure uma igreja;
la encontrardo otimismo de sobra! Ainda assim, aproveita do antigo testamento a idéia
do “pecado original” como justificativa para tanta miséria, visto que desde nosso
nascimento ja somos assolados por tantas desgracas. “Poder-se-ia pensar que 0
tratamento apropriado entre os homens, em lugar de Monsieur, Sir, etc., deveria ser
companheiro de infortanio, soci malorum, compagnon de miséres, my fellow-sufferer”
148 satiriza Schopenhauer.

A causa do sofrimento do mundo é o querer insaciavel que, a cada satisfacéo,
encontra um novo desejo; de modo a nunca estar plenamente satisfeito. E, quando se
tem a impressdo dessa plena satisfacdo, assalta-nos o tédio: “Nenhum sentimento revela
mais diretamente do que o tédio o radical absurdo da existéncia humana: querer sem
nada querer” *°. Por isso Schopenhauer considera a felicidade como algo negativo: se
tudo o que ha é sofrimento, apenas na auséncia deste é que se da a alegria, a felicidade
que, por sua vez, ndo passa de uma visitante apressada — “o ser humano € uma

necessidade que nenhum objeto satisfaz” **°.

15 Cf. Ibid., p. 137.
146 Cf. Ibid., p. 136.
17.Cf. 1980, p. 223.
148 Cf. 1980, p. 225.
9 Cf. LEFRANC, 2005, pp. 167-168.
150 Cf. Ibid., p. 166.



57

3.2. O egoismo racional

Em contraposicdo ao fundamento da etica, temos a poténcia antimoral do
egoismo (selbstsucht = amor préprio). Embora ndo seja o egoismo a Unica motivagao
antimoral, é a primeira que deve ser combatida pela motivacdo moral da compaixdo
(mitleid). Enquanto a maxima da compaixdo € “ajude a todos, sempre”, a do egoismo é
“ndo ajudes a ninguém, mas prejudica todos, se acaso fores levado a isso”; e ha ainda a
maxima da maldade, que € “prejudica a todos que puderes”. Segundo Schopenhauer, ha
trés motivacdes fundamentais de nossas acdes: 0 egoismo, que tem por fim apenas o
proprio bem; a maldade, que s6 quer o mal alheio; e a compaixao que, ao contrario, s6
quer o bem do outro. Curioso que na filosofia de Schopenhauer o positivo é a dor,
enquanto o negativo é o contentamento, o prazer; pois estes ndo passam de supressao da
dor.

Como leitor assiduo dos noticiarios tanto locais quanto internacionais,
Schopenhauer sempre citava exemplos concretos da perversidade humana, de modo a
justificar na prética sua teoria**. Nenhum animal irracional é capaz de um ato maligno.
Se um animal ataca o outro, € por defesa; se devora o outro, € por fome. S6 o homem ¢
capaz de acGes malignas apenas pelo desejo de ver a dor do outro; o que d&d ao homem
um carater demoniaco™?. O que poderia justificar, entdo, este “carater demonfaco”,
segundo nosso filésofo, € vivermos uma existéncia sofrida — o pior dos mundos
possiveis; a ilusdo de que, causando dor ao outro teriamos a nossa diminuida, como um
escape da dor; poderia ser este 0 motor da maldade. Contudo, o deleite pela desgraca
alheia é ainda mais funesto do que um ato provocado por inveja, pois, além de ser
demasiadamente humano, o invejoso ainda encontra alguma justificativa para sua acao,
enguanto que aquele que faz mal ao outro apenas pela promocédo do sofrimento deste €,
como foi dito mais acima, demoniaco.

S6 uma criatura demasiadamente vil para acreditar que seus sofrimentos sdo
maiores que os do outro. O homem compassivo sempre vera que ha dores bem maiores
que as suas, de forma que ndo passara a vida apenas a lamentar sua ma sorte. A histéria

da testemunhos de alguns homens que, mesmo tendo nascido em familias abastadas,

131 «“Tornou-se conhecido no ano de 1848 que na Inglaterra, ndo uma vez, mas, em curto espaco de tempo,
talvez cem vezes, um cénjuge envenenou o outro, ou ambos em comum os filhos, um apés o outro, ou
entdo os levou a morte pela fome e maus tratos, unicamente para obter das sociedades funerarias (burial
clubs) os custos do enterro assegurados em caso de morte; para cujo fim haviam registrado uma crianga
em muitas, até vinte, destas sociedades simultaneamente”. Cf. 1980, p. 196.

152 Cf. 1980, p. 197.



58

optaram, diante do sofrimento do mundo, por largar tudo, ndo-querer; atravancando
assim a roda da Vontade: Francisco de Assis e Buda, por exemplo: “Quem, mediante
tais consideragfes, torna presente qudo necessarios para nossa salvacdo sdo na maior
parte das vezes a necessidade e o sofrimento, reconhecerd que nods outros nao
deveriamos invejar a sorte, mas a desgraca” ***. Contrariamente ao homem est6ico, o
compassivo deve se envolver no sofrimento do outro; ele ndo pode passar pelo mundo
como “envolto numa grossa casca pétrea” **. O paragrafo 172 dos Parerga, mostra um
didlogo entre um homem e o espirito do mundo; nele 0 homem mostra ndo compreender
a existéncia do sofrimento e do tédio como pagamento para a tarefa da existéncia, ao
que o espirito do mundo responde: “deveria eu lhe dizer que o valor da vida consiste
precisamente em que ela lhe ensina a ndo querer?! A esta mais alta consagracdo, a

prépria vida deve preparé-lo primeiro” .

Ao justificar que sua ética possui
fundamento, utilidade e objetivo, frente as que lhe antecederam, Schopenhauer diz o
seguinte:

em primeiro lugar mostra teoricamente o fundamento metafisico da justica e
do amor humano, e em seguida também aponta o objetivo a que estes,
quando realizados com perfeicdo, devem conduzir. Ao mesmo tempo
confessa sinceramente a indignidade do mundo, apontando para a negacgdo da

. a1
vontade como caminho para sua salvacéo

Ora, ha filosofia mais crista?!

Ha de se perguntar se, no pior dos mundos possiveis, haveria espaco, no coracdo
egoista do homem, para 0 nobre sentimento da compaixdo: “Entrincheirado em sua
subjetividade, separado de todo outro ser humano por um fosso, cada um é para si
mesmo seu préprio mundo e da continuidade a esta guerra de todos contra todos que
caracteriza a vida social” **’. Schopenhauer responde que sim, o homem se constitui de
dois mdveis: a maldade, que o torna capaz das piores vilezas contra seu proximo; e a
bondade, capaz de fazé-lo tomar a dor do outro como fosse sua. Quando tomado pela
maldade, o homem se distancia mais ainda dos outros animais, pois so ele é capaz de
acOes diabdlicas; como dissemos antes, 0s animais irracionais s6 “agridem” o outro no
intuito de se defender ou se alimentar. Portanto, se, assim como é constituido pelo

movel da maldade também € o homem constituido pelo movel da bondade, ele é capaz

153 Cf. Ibid., p. 233.
154 Cf. Ibid., p. 233.
155 Cf. Ibid., p. 234.
1% Cf. Ibid., p. 229.
137 Cf. LEFRANC, 2005, p. 154.



59

de agir moralmente: “O pessimismo do pior dos mundos possiveis ndo exclui que um
homem possa agir por pura bondade, ou seja, que o motivo moral possa algumas vezes
contrabalancar a forca dos méveis antimorais” *°. Esses “méveis antimorais” sdo o
egoismo e a maldade, enquanto que 0s mdveis morais sdo a bondade, a generosidade, a
magnanimidade. Os sentimentos compassivos devem ser estendidos ndo s6 aos homens,
seres racionais, mas também a tudo o que € vivo e capaz de sentir dor, sofrimento. A
ética de Schopenhauer ndo exclui os animais, as plantas, muito pelo contréario, evidencia
que eles também sdo dignos de nossa compaixdo, de nossa piedade; assim se contrapde
as éticas que, considerando a existéncia de uma alma como elemento distintivo do
homem com relacéo aos outros seres, confere apenas ao primeiro o direito a piedade. O
imperativo categérico kantiano, valido apenas para 0s “seres racionais”, esta, por
conseguinte, em desacordo com a moral schopenhaueriana. Citando um trecho de Sobre
o Fundamento da Moral, Lefranc diz: “A piedade ilimitada por todos 0s seres vivos é a
garantia mais solida para uma conduta moralmente boa, e ndo necessita de nenhuma
1 159

casuistica

3.3. Uma moral sem Deus

Contrariamente a academia, que sempre procurou fundamentar as acles
moralmente boas apenas teoricamente, sem se ocupar com 0 mundo empirico, onde as
acOes sdo praticadas, Schopenhauer justifica sua pesquisa ndo s6 metafisicamente, mas
também empiricamente. Ele também néo concorda inteiramente com a fundamentacéo
da moral dada pela teologia, que vé na vontade manifesta de Deus a base para as acdes
moralmente boas: “A linguagem em que Kant se exprime tem ressonancias biblicas, e,
para 0 ateu Schopenhauer, a propria idéia de uma ordem absoluta, ou quer introduzir
subrepticiamente a suposicéo de um ser absoluto capaz de emiti-la ou é infundada™.
Para ele, uma acdo moral praticada com base na ameaca de um possivel castigo ou na
visualizagdo de uma recompensa (a promessa de um céu ou de um inferno, por
exemplo), ndo é uma acdo verdadeiramente boa, mas egoista. A ética de Schopenhauer
se distingue da de Kant porque, em vez de pautar-se no “idealmente racional”, nos
principios cognosciveis a priori, parte das atitudes dos individuos, de uma observacéo
empirica. A racionalidade louvada por Kant, ndo é capaz de tornar alguém uma pessoa

boa; pode até mesmo, ao contrario, potencializar seu poder destruidor, ao somar-se a

158 Cf. Ibid., p. 155.
159 Cf. Ibid., p. 156.
160 cf. 2003, p. 110.



60

maldade inata a racionalidade. Nosso fildsofo repudia essa moral da racionalidade, que
considera 0 homem como fim em si mesmo, que confere ao homem uma dignidade tal
que, diante dele, o animal irracional ndo passa de uma “coisa”, um meio para se atingir
um fim: “Que vergonha essa moral... que n&o reconhece a esséncia eterna que existe em
toda coisa viva e que se irradia com inescrutavel significacdo a partir de todos os olhos
que véem o sol1” %,

Schopenhauer critica a ética de seu tempo dizendo que ela “repousa no
confortavel encosto que Kant ajeitou sob ela: no imperativo categorico da razdo pratica”
192 Para ele, a ética de Kant carece de um fundamento sélido. Kant ocupou-se muito
com o “dever ser” e se esqueceu de voltar os olhos para a vida humana. E preciso que se
deixe de lado as abstracGes e que se fundamente uma ética valida também para o

homem simples; este fundamento

tem, antes, de ser algo que exija pouca reflexdo, ainda menos abstragdo e
combinacéo, algo que, sendo independente da cultura do intelecto, fale a todo
homem, mesmo ao mais tosco, repousando meramente na apreensdo intuitiva

e impondo-se imediatamente a partir da realidade das coisas ™.

A moral de Schopenhauer ¢ uma moral sem Deus. Jamais lhe interessou
prescrever regras de conduta; para ele, a filosofia é e deve permanecer apenas teorica,
especulativa. Ao criticar a moral kantiana, pensa ele: “O que vem a ser uma moral do
imperativo categoérico, sendo na prdpria forma uma submissdo ao mandamento de Deus?
Restara, entdo, um dever cumprido s6 por dever, 0 que € contrario a toda experiéncia
moral da humanidade” ***. Seria o que ele chama de “moral de escravo”. Contrariando a
moral kantiana, no sentido de ndo limitar a moral apenas aos seres racionais, €is 0
pensamento de Schopenhauer, tdo bem exposto pelo pesquisador Jean Lefranc:

sabe todo 0 mundo que vai muita distancia de um comportamento racional a
um comportamento virtuoso, e que uma a¢do moralmente admiravel pode ser

irrefletida e ndo racional: hd muitos exemplos e sdo irrefutaveis. Sabe-o Kant
tdo bem, que admite que nenhuma acdo humana, talvez, tenha sido e nem

. . 165
sera jamais cumprida por puro dever = .

Mais longe ainda vai Kant, em sua racionalizacdo da moral, ao prescrever o

imperativo categdrico ndo s6 aos homens, mas a todos 0s seres racionais existentes.

161 Janaway citando um trecho de Sobre o Fundamento da Moral. Cf. 2003, pp. 112-113.

162 cf. SCHOPENHAUER, Arthur. Sobre o fundamento da moral. Trad. Maria Licia Mello Oliveira
Cacciola. — 2 ed. — S80 Paulo: Martins Fontes, 2001, pp. 15-16.

163 Cf. 2001, p.108.

164 Cf. LEFRANC, 2005, p. 144.

165 Cf. LEFRANC, 2005, pp. 146-147.



61

Como se houvesse outro ser racional que ndo o homem; ora, se ha, ainda ndo o
conhecemos! Schopenhauer ironiza, dizendo que € provavel que Kant estivesse se
referindo a “anjinhos”, como se neles acreditassem ele e seus leitores. Schopenhauer
trabalha com uma razao teorica, que procura dizer como sdo as coisas, como se ddo as
acoes; e ndo com uma razdo legisladora, que dita regras, que promove uma moral
imperativa.

Mais do que uma ciéncia do como devem agir, a ética tem a ver com 0 como
agem os homens: “o conceito de dever, a forma imperativa da ética s6 sdo validos na
moral teolégica [...] perdem todo o sentido e significacdo fora dela” **°. S6 através da
investigacao, pelo caminho empirico, que podemos verificar se ha, em geral, acbes de
auténtico valor moral, “acGes de justica espontdnea, pura caridade e generosidade
efetiva” '°’. Reconhecendo qual o impulso que move o homem a acdes deste tipo, se
pode chegar ao fundamento da ética.

Todos os atos de um homem decorrem do que ele €. No querer ele reafirma sua
existéncia e, dessa existéncia surgem os atos: “a liberdade esta no ser e a necessidade no
ato” . Como dissemos no capitulo anterior, Schopenhauer ndo nega a liberdade,
apenas a relaciona a Vontade como ser-em-si. Dai a critica que Schopenhauer faz de
uma “educacdo moral”, pois o querer, promovido pela Vontade ndo pode ser mudado;
apenas podemos conhecer melhor os motivos que nos levaram a praticar determinada
acao, e mesmo tentar mudar as circunstancias em que surgem os motivos: “Sabemos
gue ndao é no formalismo de uma pretensa razdo pratica que se deve buscar o

fundamento da moral, mas no ‘coragdo’” °°.

N&o entenda-se, contudo, que
Schopenhauer se negue a formular um principio da moral, muito pelo contrario: “nédo
prejudiques ninguém, ao contrario, ajuda a todos, quanto puderes”, € o principio
formulado por ele e, decerto valido para todos os tipos de moral. Nao seria correto
classificar esse principio moral como um imperativo no sentido de que nosso autor ndo
tem por intencdo prescrever regras, erigir leis. Tanto que, logo no inicio do livro 1V de
O mundo..., ele diz: “Tornar-se pratica, conduzir a acdo, moldar o carater: eis ai
pretensdes antigas que uma intelec¢do mais perspicaz fara por fim a filosofia abandona-

las” 1"°. Além do que, as agdes virtuosas podem estar para além da razdo: “A virtude é

166 Cf. 2001, p. 119.

1e7.Cf. 2001, p.119.

168 Cf. LEFRANC, 2005, p. 149.

109 Cf. Ibid., p. 153.

170 cf. SCHOPENHAUER, 2005, p. 353, § | 319.



62

tdo pouco ensinada quanto o génio; sim, para ela o conceito é tdo infrutifero quanto para

a arte e em ambos 0s casos deve ser usado apenas como instrumento” .

3.4. A arte como negacéao

Antes de apresentarmos a compaixdo como via de negacdo da Vontade, matéria
deste capitulo, falaremos brevemente sobre a arte, uma outra forma de negacdo da
\Vontade. Consideremos entdo o que seja a afirmacdo e a negacdo da Vontade de vida,
ponto central do livro IV de O mundo. A afirmacdo da Vontade de vida esta
precisamente relacionada com o conhecimento, que faz os homens, enquanto fenémenos
que sdo, tornarem-se claros e distintos a si mesmos; como diria Schopenhauer, livres de
quaisquer ilusdes. Ou seja, 0 homem que decide afirmar a Vontade é aquele que diz:
“tudo bem, vivo nesta tensdo entre querer o que nao tenho e entediar-me com o que
possuo; ainda assim, quero essa vida; pago esse pre¢o”. Este homem afirma a Vontade e,
em certa medida, pode até viver melhor do que um outro que vive a ilusdo de que um
dia terd seus desejos satisfeitos e seguird, portanto, feliz; ou, entdo, entediar-se-a4 ao
saber que viverd frustrado com a consciéncia de que todo o pano de fundo de sua
existéncia é um querer motivador do sofrimento; que nédo héa alegria mais duradoura do
gue um instante, ou, tédio mais passageiro do que a eternidade.

Por outro lado, a negacdo da Vontade de vida também estd ligada ao
conhecimento. Isto acontece quando o conhecimento leva a supressdo do querer; quando
ele deixa de ser um motivo e passa a ser um quietivo. Este conhecimento apresentado
como quietivo acontece quando o homem deixa de querer, para de tentar responder a
Vontade, objetivada no corpo®’?. Portanto, como foi dito, tanto a afirmagdo quanto a
negacdo da Vontade de vida surgem pelo conhecimento: “ndo um conhecimento
abstrato, expresso em palavras, mas sim um conhecimento vivido e independente de
dogmas, expresso exclusivamente em atos e condutas, que, aqui, no entanto, como

» 173

conhecimento abstrato, concerne a razdo” *'°. Que fique claro aqui que ndo ha intencao

alguma, da parte de nosso fildsofo, de dizer qual dos dois caminhos devemos escolher:

171 Cf. Ibid., p. 353, § 1 320.

172 A ascese seria uma forma de negacéo da Vontade, quica a Gnica. Diz Schopenhauer: “nasce uma
repulsa pela Vontade de vida, nicleo e esséncia de um mundo reconhecido como povoado de pendrias
(Cf. 2005: 482, § 68), isto € 0 que ele chama de ascese. A maior manifestacdo de ascese é a negagéo do
impulso sexual: “A castidade, assim, nega a afirmacdo da Vontade que vai além da vida individual, e
anuncia que, com a vida deste corpo, também a Vontade, da qual o corpo é fenémeno, se suprime” (Cf.
2005: 483, § 68).

17 cf. SCHOPENHAUER, 2005, p. 370.



63

0 da aceitagdo ou o da renuncia. Ele deixa claro também que por mais que o homem
consiga se “libertar” da Vontade, através do ascetismo, ele ndo elimina a Vontade, pois
essa é livre e, como coisa-em-si, independe do fenémeno.

Uma forma de diminuigdo — entenda-se que aqui ndo se fala em cessagdo — do
sofrimento causado pelo querer desenfreado é a arte. Segundo Schopenhauer, a
contemplacdo estética pode nos ajudar a viver melhor, a encarar os sofrimentos
causados pela Vontade irrefreavel, pelo desejo insaciavel que consterna todos os
homens. No livro I1l, de O Mundo, o autor diz que podemos nos considerar, como ja
dissemos antes, joguetes da Vontade: vivemos numa tensdo em que de um lado se
encontra a necessidade, a caréncia de algo que provoca o desejo, por conseguinte, 0
sofrimento; e de outro lado, quando saciamos nosso desejo, nos assalta uma sensacgéo de
vazio, de tédio. Schopenhauer via na contemplacdo estética (extatica) uma forma de nos
consolarmos dos tormentos causados pela “tensdo da \ontade onipresente”. No
momento em que se fundem homem (artista) e objeto artistico, ambos deixam de existir
em separado e passam a Ser uma e mesma coisa. Para isso, € preciso que o0 sujeito
cognoscente abandone seu status de individuo, rompa com a Vontade, se liberte dela.
Em outras palavras, quando o sujeito consegue abrir mdo de si mesmo através da
contemplacéo, ele passa a ser todas as coisas e a0 mesmo tempo nao precisa de mais
nada, pois rompeu com a Vontade autora do desejo.

O que Schopenhauer apresenta no livro 111, mais que uma estética ou teoria da arte,
é uma “metafisica do belo”. Ao falar em arte, ele ndo considera que em primeiro lugar
esteja 0 componente técnico da obra de arte, pelo contrério, ele prioriza a contemplacéo
do artista. Tanto que muitas vezes ele mostra o fildsofo como um verdadeiro artista. Isto
justifica o fato de nosso fil6sofo considerar a visdo como, dos sentidos, 0 mais capaz de
direta e imediatamente, realizar a contemplacéo estética. Trata-se de “uma representacao
intuitiva e pura, na qual ndo intervém o entendimento discursivo nem a razéo, sempre
conceitual” . Através da viso, o artista, 0 “contemplador”, se torna espelho do objeto
contemplado. Seria uma “concepg¢do sem conceitos”; concepc¢do que dispensa a técnica,
0S preparativos que passam pelo conceito. Assim como o artista ndo faz uso de
conceitos no momento em que contempla um objeto artistico, também ndo se deve
esperar dele que preste contas da intencé@o ou da finalidade de seu fazer artistico; mesmo

porque, € bem possivel que ele ndo o pudesse expressar de outra maneira sendo na

174 Cf. Ibid., p. 108.



64

propria obra produzida. O sujeito que contempla encontra-se livre da Vontade, da dor,
do tempo: “quem saboreia a esséncia intemporal das coisas ¢ também ele intemporal”.
Quanto a essa intemporalidade, também ¢ dificil saber o tempo certo em que uma obra
de arte recebera seu devido reconhecimento; esse tempo nem sempre € justo ou esta em
consonancia com o tempo do autor: “é preciso esperar 0 espaco de uma geracdo para
que se anule o sucesso artificial das obras mediocres, convencionais e servis”. Atraves
da arte é possivel atingir o universo da ldéia, que é superior aos fendmenos. Ela é
indiferente aos individuos: é preciso deixar de ser individuo para alcancar a Idéia. Pode-
se entender essa transcedentalidade da Ideia, em Schopenhauer, também antes da
pluralizacdo da Vontade em individuos, mediante o principio de razdo:
Compreende-se a existéncia dos minerais, plantas, animais e homens sobre a
face da Terra a partir da objetivacdo da Vontade em diversos graus
ideacionais eternos, a cada um correspondendo uma espécie natural. [...] A
humanidade mesma em sua globalidade é uma Idéia eterna, inalteravel,

embora os seus fendmenos, os muitos individuos, sejam passageiros. [...] A
Vontade ndo é a causa das Idéias (e suas posteriores aparéncias), mas se

‘manifesta’ nelas, as quais, por sua vez, pluralizam-se em fenébmenos.

Quando se atinge esse patamar das ldéias, quando o contemplador se mistura ao
contemplado, como dissemos antes, da-se a libertacdo do desejo, € um encontro com a
felicidade. N&o obstante, apesar da libertacdo do desejo nos salvar da dor, o prazer
resultante ndo consegue suprimir essa dor para sempre, isto porque o desejo sempre
renasce; renasce no tédio, que é tdo doloroso quanto o estado anterior a contemplacéo.
Seria preciso deter a roda do desejo, para abrir caminho para a salvagdo. A
contemplacdo estética verdadeira da-se de forma desinteressada: € preciso saber
contemplar o que nédo nos desperta interesse, considerar que “tudo € belo”. Quanto ao
artista, esse sujeito capaz de atingir as Idéias, de escapar, ainda que momentaneamente,
das garras da Vontade, Schopenhauer chama esse sujeito de génio. E ele que abandona
todo o interesse pessoal para perseguir um fim objetivo; é um eleito acima do bem e do
mal. Ao contrario do que apregoa 0 senso-comum, 0 génio é destituido de toda a
subjetividade; ele € pura objetividade do conhecimento. Sua ligacdo a contemplacdo da
Idéia se da de forma direta, justamente por ele conseguir se dissociar das garras da
subjetividade. O génio é superior aos outros homens, pois consegue, através da arte,

consolar-se da melancolia que nos acompanha freqiientemente: “Ele €, por definicéo,

175 Cf. BARBOZA, Jair. Schopenhauer: a decifracdo do enigma do mundo. — S&o Paulo: Moderna, 1997,
pp. 53-54.



65

aquele em quem reside um excedente de forga cognitiva em relagdo ao que exige o
servico de uma Vontade individual” *®. O génio também experimenta emoces mais
intensas: ama mais, sofre mais, ri mais, chora mais. Essa intensidade chega mesmo a ser
confundida com loucura. Tanto o louco quanto o génio desconhecem a ligagéo e as
relacbes dos fatos — ambos tém seu “status excepcional”, diferentemente do homem
comum. Contudo, o génio se eleva acima do principio de razdo suficiente para ter
acesso a ldéia, enquanto o louco permanece abaixo. “Os génios sdo verdadeiramente
eleitos, arrancados ao destino comum, investidos de uma missdo redentora que eles
realizam, facilitando aos outros homens o acesso a Idéia pela realizacdo de uma obra de
arte que materializa a sua visdo” *"’. Apesar de serem “eleitos” e “destinados” a uma
missdo tdo honrosa, esses homens geniais muitas vezes demoram a ser reconhecidos,
morrem no anonimato, além de serem ultrajados, desprezados, marginalizados durante
suas vidas apenas por terem um comportamento diverso dos homens vulgares. Ainda
sobre 0 génio, é preciso observar que ele ndo é necessariamente um criador; pelo que ja
foi dito, concluimos que “o artista segue uma visdo intuitiva instantanea, que recebeu
independentemente da sua vontade*™®” *°. O que explica o fato de Schopenhauer ndo
ver diferenca entre a beleza natural e a beleza artistica “pois o artista exprime no

exterior o interior da natureza, a sua significagdo. O Livro é Gnico.” ¥,

3.5. A moral da compaixdo como via de negacdo da Vontade

Na dissertacdo publicada em 1841, Sobre o fundamento da moral, que tinha por
finalidade, ao ser escrita, participar do concurso da Sociedade Real Dinamarquesa de
Ciéncias, cuja questdo era: “a fonte e o fundamento da filosofia moral devem ser
buscados numa idéia de moralidade contida na consciéncia imediata e em outras noc¢oes
181

fundamentais que dela derivam ou em outro principio do conhecimento?”

Schopenhauer apresenta a compaixao como o fundamento da moral. Apesar de ser o

176 Cf. 2005, p. 118.

177 Cf. 2005, p. 120.

78\/ontade aqui é escrita com “v” mintsculo dado se tratar da vontade individual; diferentemente de
quando usamos Vontade com “V” maiusculo, para se referir a Vontade como coisa-em-si.

179 Cf. 2005, p. 120.

180 Cf. 2005, p. 122.

181 cf, SCHOPENHAUER, Arthur. Sobre o fundamento da moral. Trad. Maria Lucia Mello Oliveira
Cacciola. — 2 ed. — S8o Paulo: Martins Fontes, 2001. Ver o Apéndice, p. 225.



66

Unico concorrente e de ter respondido a uma questdo tdo discutida entre os filésofos sem
que tenham chegado a uma resposta satisfatoria, Schopenhauer ndo teve éxito no
concurso. Em concordancia com Kant, Schopenhauer afirma que uma acdo moral € uma
acdo sem motivacOes egoistas. Logo, é moral uma a¢do motivada por compaixao, que é
a fonte e toda bondade; dela procedem virtudes tais como a justica e a caridade. O
homem tomado de compaixdo transforma o sofrimento alheio em seu proprio
sofrimento. A compaixdo é tdo propria da consciéncia humana que independe de
conceitos, dogmas, religides, mitos, cultura, manifestando-se em todos 0s povos, em
varias épocas distintas.
Segundo Lefranc, Schopenhauer apresenta, pois, dois tipos de moral: a da justica
(“ndo facas mal a ninguém”) e a da caridade (“ajuda a todos se o puderes”). Sendo o
primeiro tipo negativo, pois trata-se apenas da auséncia da injustica, é nesta segunda
forma de moral, que se manifesta com maior nitidez a compaixao:
A negatividade essencial da justica prepara e possibilita 0 desdobramento da
piedade na virtude de caridade ou de amor a humanidade. Esta dltima
expressdo ndo implica referéncia alguma a universalidade de uma maxima,

mas a um sentimento interior, a uma espontaneidade ndo reflexa, ou
relativamente pouco argumentada. Somente a participagéo direta de um eu no

. , . .. . 182
sofrimento do outro pode superar o egoismo individual ou coletivo =",

Eis porque Schopenhauer diz que o fundamento de sua moral é misterioso: de
forma ndo reflexiva, 0 homem, genuinamente egoista, é arrebatado pela nobreza da
compaixdo, pondo-se no lugar do outro que sofre, tomando suas dores. Através da
compaixdo, negamos a Vontade, voltando ao mistério em que todos, antes divididos,
individualizados, voltamos a ser um sé e, os papéis se invertem, se confundem:
“carrasco e condenado sdo um s (ser)”, diz Lefranc citando O mundo %2,

H4& ainda um terceiro grau da vida ética, além da justica (grau negativo, sendo a
auséncia da injustica) e da caridade: a santidade. Ai a Vontade é realmente suprimida:

a participacdo no sofrimento do outro sé encontra o seu fim na libertagdo do
sofrimento do mundo pela abolicdo do querer-viver. Além da justica e da
caridade, e dando sentido a toda a vida ética, é a santidade que encontra sua

perfeicdo na rendncia do desejo. Temos portanto ‘trés morais’ ou, dizendo
mais exatamente, trés graus da vida ética quando se eleva do determinismo

. 184
dos atos a liberdade do ser

182 Cf. LEFRANC, 2005, p. 163.
183 Cf. Ibid., p. 163.
184 Cf. Ibid., p. 164.



67

Ora, ndo ha como mudar o que se é, ndo obstante, conhecer o que de fato somos
é tarefa dificil, quica impossivel, pois s6 nos conhecemos superficialmente; somos
como um enigma indecifravel. E no espaco e no tempo, formas puras dos fenémenos,
que se d& essa multiplicidade e diferenca dos homens. No entanto, na compaixao o
individuo se reconhece a si proprio no outro, de forma imediata: TAT-TVAM-ASI
(expressdo sanscrita que quer dizer: “isto és tu”). A compaixao nos faz ver que somos
todos uma Unica e mesma esséncia, vemos que “ha uma unidade césmica comum a
todos, e a agressdo ao outro na verdade é um auto-agressao”*®>. Agir moralmente &,
pois, ter a convicgdo de que, ndo obstante o “principio de individuacdo”, apesar de toda
a multiplicidade e separabilidade dos individuos, hd uma unidade deles que é
verdadeiramente existente.

Nosso fildsofo ndo vé como idénticas as acdes justas e legais as a¢cBes morais.
Aqui lembramos novamente Kant, com sua “agéo conforme o dever” e “a¢do por amor

ao dever” 1%

, Ou seja, realmente moral. Honestidade e integridade nédo sdo, portanto,
frutos de convengbes. Como foi dito anteriormente, ndo se pode chamar de moral uma
acao cometida por medo de algum prejuizo, visando alguma recompensa, como
honrarias, por exemplo. Dado que Schopenhauer parte da experiéncia para fundamentar
sua teoria, podemos dar varios exemplos de acgdes praticadas por caridade
desinteressada e por justica espontanea. Vez por outra, os noticiarios divulgam casos de
pessoas muito pobres que encontraram uma soma muito grande de dinheiro e acabaram
indo até a policia devolver, independentemente de saberem quem era o dono do
dinheiro. Mais recentemente, foi divulgado o caso de uma jovem que partiu em defesa
de uma crianca gque estava sendo molestada por um homem em um terreno baldio: antes
de pensar em sua prépria seguranga, mesmo sem conhecer quem era a crianca, a jovem
foi em sua defesa. Com estes exemplos, vemos como é possivel ilustrar as palavras de
nosso filésofo: “ha pessoas verdadeiramente honestas, como h& também trevos de
quatro folhas” **’.

Algumas premissas que podem valer como axiomas para a fundamentacdao da
moral, dizem que egoismo e valor moral excluem-se um ao outro. S6 quando estabeleco
uma relagdo com outros, visando seu bem-estar, é que minha acdo é deveras moral; ou,

se for o contrario, minha acéo visar o mal-estar alheio, apenas 0 meu proprio proveito,

185 Cf. 1997. p.87.
186 Cf. Fundamentac&o da Metafisica dos Costumes, de Immanuel Kant.
187 Cf. 2001, p.115.



68

esta acdo sera condendvel moralmente. Portanto, uma acdo para ser moralmente valida
precisa que seu agente se esqueca de si mesmo, mergulhando no sofrimento do outro e
fazendo de tudo para que este se sinta melhor, aliviado: “isto exige que eu me
identifiqgue com ele, quer dizer, que aquela diferenca total entre mim e o outro, sobre a
qual repousa justamente meu egoismo, seja suprimida pelo menos num certo grau” .
Pois bem, esse é 0 processo da compaixao: esquecendo de mim, tanto a dor quanto a
alegria do outro passa a ser a minha dor, a minha alegria. Derruba-se 0 muro que separa
0 eu do ndo-eu — ambos sdo um so.

Na filosofia schopenhaueriana, em que a Vontade impera majestosa como
esséncia, coisa-em-si, causa de todo o sofrimento existente no mundo, a compaixao
aparece como uma via de negacdo dessa Vontade, pois, ao esquecer de mim,
mergulhando no outro, voltamos a ser uma mesma coisa. E preciso que se entenda que
sentir compaixao pela dor do outro nada tem a ver com transformar a dor alheia num
espetaculo para nosso deleite (“contemplacdo sadica” da dor alheia); mas é sofrer
pondo-se no lugar do outro. Jair Barboza, estudioso da obra de Schopenhauer,
retomando alguns exemplos dados pelo proprio filésofo, fala em Jesus Cristo e Séo
Francisco de Assis como pessoas tomadas por esse amor compassivo (4gape)™®. Para
Schopenhauer, portanto, todo amor auténtico é compaixdo: “o amor-caridade, o amor-
compaixao, agape, [...] € metafisicamente superior [ao amor-erético], pois procura evitar
o sofrer, neutralizando as dores da existéncia (como ocorria no caso da contemplacao do
belo na natureza e nas artes) em vez de perpetua-los” **°. A compaixao €, pois, um
sentimento que anula o eu de cada um, eliminando o principio de individuagdo, nao
visando o bem-estar particular, que € mola impulsora do egoismo. Temos nos santos
bons exemplos de acdes movidas pela compaixdo; ao sentirem que ndo vale a pena
afirmar uma vida t&o cheia de sofrimentos, eles a doam ao préximo, para diminuir a dor
dos outros. Observando essas palavras, podemos questionar se é valida mesmo a
alcunha que se impds a Schopenhauer de “expoente maior do pessimismo”. J. Barboza
bem o diz: “na verdade, pelo fundamento de sua ética, ele faz o elogio do amor
universal a espécie humana, aos animais, a natureza. A compaixao possibilita a protecéo

do mundo e de seus habitantes, mediante o amor desinteressado™*®*,

188 Cf. 2001, pp. 135-136.
189 Cf. 1997, p. 84.
190 Cf. Ibid., p. 85.
191 Cf. Ibid., p. 86.



69

Para Schopenhauer, ao mundo cabe ndo s6 uma significacdo fisica, mas também
moral, isto mostra ter ele dedicado parte de seus escritos a abordagem da ética
(Aforismos para sabedoria de vida, Sobre o fundamento da moral, o livro IV de O
mundo como vontade e representacdo) e a busca de uma fundamentacdo da moral, que
para ele ndo é mais que a compaixao. A busca pela compaixdo faz desaparecer o édio e
0 desprezo que um ser humano possa ter por outro ser. Os seres humanos sdo
genuinamente dotados tanto de pensamentos perniciosos como de pensamentos

Virtuosos:

O primeiro ponto de discordancia das virtudes e dos vicios morais dos
homens é aquela oposicdo das mentalidades fundamentais em relagdo aos
outros, e que adota ou o carater da inveja ou, 0 da compaixdo. Pois todo
homem porta estas duas qualidades diametralmente opostas em seu interior,
enquanto provenientes da inevitavel comparagdo do seu proprio estado com o
do outro: conforme a atuagdo do resultado desta sobre seu carater individual,
uma ou outra qualidade se tornara sua mentalidade fundamental e fonte de
sua acdo. A inveja fortalece 0 muro entre tu e eu; para a compaixao, este se
torna delgado e transparente; ocasionalmente inclusive o derruba, quando

x s x 192
entdo a distincdo entre eu e ndo-eu desaparece™ .

Como vimos no capitulo anterior, o ser do homem € definido por suas obras;
observando o resultado da soma dos feitos de um homem, ao final de sua vida, podemos
dizer quem foi este homem. E € a relacdo estabelecida entre 0 homem e seu outro que
vai dar conta do grau de compaixdo de sua existéncia. Muito embora, como
representacdes, estejamos submetidos ao principio de individuagdo, como objetivagdo
da coisa-em-si que é a Vontade, no mundo como Vontade, portanto, o principio de
individuacdo some e passamos a ser um s6 com 0S outros.

A ética schopenhaueriana mostra que a moral se funda na expressao sanscrita tat
tvam asi (isto és tu), ou seja, na compaixao, no reconhecimento de que o homem, o
animal, os astros, a folha que cai, sdo uma sé e mesma coisa. A compaixdo &, portanto,
segundo Schopenhauer, um mistério, visto que vivemos como individuos, no mundo
como representacao. O principio de individuacdo, como dissemos antes, gera a ilusdo de
gue nossa vida nada tem a ver com a do outro, ou, com as dos demais seres. A

compaixdo é um mistério por derrubar 0 muro existente entre os individuos que, em

192 Cf. 1980, p. 190.



70

parte e, talvez em sua maior parte, sdo genuinamente maus. De onde surge esta forca
que faz ver a dor do outro como minha, € um enigma. “Assim toda caridade totalmente
desinteressada constitui uma acdo misteriosa, um mistério: por este motivo, a tentativa
de justifica-la foi obrigada a se refugiar em muitas ficcdes” '*°. Assim como dé
exemplos de pessoas que agiram de forma demoniaca, Schopenhauer também da
exemplos de pessoas que agiram movidas por compaixdo, como o caso do homem que,
certo de que estava prestes a ser fuzilado, se preocupa mais com o bem-estar de seu cédo
do que com o seu mesmo. A consciéncia, neste caso, de que a morte ndo é o fim de
tudo, mas apenas do fendmeno e, a visdo de que este tudo permanece no que fica, pode
justificar uma acdo compassiva como essa: “Pois, se assim ndo fosse, mas tivéssemos a
nossos olhos um ser efetivamente frente a seu fim, como poderia este demonstrar ainda,
pelo esfor¢o extremo de suas derradeiras forgas, uma participagdo tdo intima no bem-
estar e a sobrevivéncia de um outro?” ',

Ao mistério da compaixdo, Schopenhauer explica que esta, de modo algum
surge da reflexdo, do meio cultural, econémico, religioso, em que o sujeito esteja
inserido. O homem que age de forma compassiva esta imbuido deste sentimento de

forma inata. Seus atos, mesmo 0s mais insignificantes ddo testemunho de seu carater:

O que € admiravel é como a individualidade de toda pessoa [...] qual tintura
penetrante, determina todas as acles e pensamentos da mesma, até a mais
insignificante [...] Assim como um boténico conhece a planta inteira por uma
folha, e Cuvier construiu o animal inteiro por um 0sso, é possivel a partir de
uma agdo caracteristica de uma pessoa atingir um conhecimento correto de
seu carater, portanto construi-lo em certa medida a partir dai, inclusive
quando esta acdo se refere a algo insignificante; entéo freqlientemente até do

melhor modo, pois com coisas importantes as pessoas se cuidam; com

S x 195
insignificancias seguem, sem grande reflexdo, a sua natureza™ .

Seria, portanto, inutil prescrever regras de conduta com o intuito de modelar o
carter, esperar da razdo um guia para as a¢cdes. Como vimos no capitulo anterior, que
fala sobre a liberdade da Vontade bem como da ndo existéncia do livre-arbitrio, ndo
adianta ao homem querer se propor mudar suas acgdes, caso tivesse a oportunidade de

reviver determinada situacdo: ele agiria da mesma forma como agiu anteriormente,

193 Cf. Ibid., p. 201.
194 Cf. Ibid., p. 202.
%% Cf. Ibid., pp. 208-209.



71

repetindo 0 mesmo erro ou acerto. Pois seu carater, bem como o motivo que determina
sua acdo, sdo imutaveis:

o intelecto nada mais tem a fazer durante a agdo do que apresentar a vontade
0s motivos: mas entdo é obrigado a olhar, como simples espectador e
testemunha, como, a partir de seus efeitos sobre o carater dado, se configura
0 curso da vida, cuja totalidade de processos se instaura precisamente com a

. . , . 196
mesma necessidade, como 0s movimentos de um relégio

O que faz um homem ter o carater mais ou menos virtuoso que o0 outro, também
€ um mistério; assim como o € o fato de alguém nascer mais ou menos infeliz do que o
outro. A isto, Schopenhauer sugere, considerando a existéncia da justica, as explicacdes
do misticismo oriental que atribui aos feitos de uma existéncia anterior os males e as
alegrias da vida presente. O futuro, diz o filésofo, é “t4o alteravel quanto o passado” **’.

Quanto a negacdo da Vontade, ela se d& no que se d& a negacao do querer-viver.
Como submissos que somos a Vontade, que nada mais € do que um querer irrefreavel,
ao dizermos ndo a este querer, negamos também a Vontade, provedora de todo
sofrimento. Esta negacgéo, segundo Schopenhauer, significa uma passagem para o nada,
pois ndo sabemos o que esta para além do ndo-querer.

A “alegria” pode brotar de uma escolha consciente entre a afirmacédo da VVontade
ou a negacdo da Vontade. Se a afirmamos, podemos ser “felizes” através das ilusorias
satisfacOes de nossos desejos; se a negamos, a “felicidade” advém justamente de néo
haver mais desejo algum. A negagao total da Vontade corresponde o ascetismo, no que
se nega o proprio corpo, morada da Vontade. Negando o corpo e, negando assim a
sexualidade, impomos uma barreira a continuidade da VVontade, fazemos parar a roda de

Sansara.

Pela palavra ascetismo refiro-me, propriamente falando, ao aniquilamento
refletido do querer que se obtém pela renincia ao prazer e a busca do
desprazer, mediante uma vida de peniténcia e de expiacdo, escolhida
pessoalmente, para chegar a mortificacdo incessante da vontade. [...] A
prépria justica é o cilicio que aplica ao seu portador uma perpétua maceragao

da carne, e a caridade que priva do necessario é o jejum de todos 0s instantes
198

O intelecto sempre serd escravo da Vontade enquanto almejar pela felicidade.

Um dos maiores e mais difundidos erros da humanidade € o de acreditar que o homem

19 Cf. Ibid., p. 211.
197 Cf. Ibid., p. 212.
198 | efranc citando O mundo e os Suplementos, cf. 2005, p. 169.



72

nasceu para ser feliz. S6 negando a si mesmo que o fendmeno se liberta da escraviddo
da Vontade:

A libertagdo do querer-viver surge como uma abnegacdo do Eu pelo Eu, uma
extirpacdo do egoismo enraizado na individuacéo. [...] somente 0 egoismo

pode deter o egoismo, seja do exterior pelos mecanismos da repressao do

o s . . 199
Estado, ou do interior quando o querer individual se suprime a si mesmo = .

Algumas objecdes poderiam ser levantadas contra a idéia schopenhaueriana da
compaixdo como fundamento da moral. Aqui apresentamos algumas delas. Pode-se
objetar que esse sentimento ndo seja realmente desinteressado; o que implicaria em
dizer que quando sofremos com os males alheios estamos fazendo uma espécie de
investimento para que, quando estivermos em situacdo semelhante, aquele a quem
ajudamos anteriormente, haja conosco da mesma maneira, nos socorrendo. Pode-se
dizer também que a compaixdo surgiria de uma ilusdo momentanea da fantasia; ou seja,
ao nos colocarmos no lugar do outro que sofre, e usando a imaginacdo, pensamos nos
mesmos sofrermos sua dor em nossa pessoa; ndo estariamos, portanto, agindo
moralmente, pois, estariamos, por fim, pensando apenas em nds mesmos. Por fim, pode-
se perguntar por que alguns homens sdo motivados por compaixao enquanto outros séo
motivados por egoismo ou maldade.

A primeira objecdo, Schopenhauer responde que nio pensar a compaixdo como
um sentimento desinteressado seria, em Ultima instancia, indagar se jamais se praticara
uma agdo genuinamente compassiva, inspirada pela piedade. O que sabemos que néo,
pois podemos ver no dia-a-dia casos de pessoas que agiram movidas apenas pelo puro
sentimento de compaixdo. Quanto a segunda objecéo, ele diz que quando uma acao é
realmente moral, quando sofremos com a dor do outro estd claro que é na pessoa do
outro que sentimos a dor, ndo na nossa. Por fim, enquanto em alguns homens vemos
refletida a pratica de acGes morais e em outros ndo, ele responde que nao é possivel
mudar um homem de coracgdo duro e transformé-lo num homem compassivo; logo, “a
diferenca dos caracteres € inata e indelével. [...] Todas as coisas no mundo agem de
acordo com a natureza imutavel em que consiste seu ser, sua ‘essentia’, e também o
homem. Como alguém &, assim ser4, assim tem de agir”®®. O que se pode fazer é, por
meio de convencdes, de leis erigidas socialmente, levar os homens a agirem legalmente,

mas ndo moralmente: “pode-se transformar a agdo, mas ndo o préprio querer, ao qual

199 Cf. LEFRANC, 2005, p. 174.
290 Cf. 2001, pp. 190-195.



73

somente pertence o valor moral. [...] O ensinamento pode mudar a escolha dos meios,

mas ndo dos Ultimos fins gerais; cada vontade os pGe de acordo com sua natureza

originéria” %,

201 Cf. Ibid., p. 198.



74

CONCLUSAO

Ao sondar o enigma do mundo, Schopenhauer vé que o que ha por tras de tudo,
a esséncia do universo, outra coisa ndo é sendo sofrimento, gerado pela oscilagéo entre
dor e tédio. Para nosso fil6sofo, vivemos no pior dos mundos possiveis €, nosso desejo
deve ser apenas um: de que esse mundo, tal como ele é, nunca tivesse existido. A
Vontade ¢ como um péndulo entre o tédio (causado pelo desejo satisfeito) e o
sofrimento (espera pela supressdo do desejo). A humanidade serve de joguete ao
querer da Vontade, saindo sempre como perdedora nessa disputa dela consigo mesma.
O sofrimento gerado pela VVontade nédo cessa, é eterno. Nao obstante, nos iludimos as
vezes em acreditar na felicidade. N&o ha felicidade duradoura. A satisfacdo ndo passa
de um ponto de partida para um novo esfor¢o. Tanto a causa de nosso sofrimento
guanto a causa de nossa alegria, reside em pensamentos abstratos, ndo na realidade dos

acontecimentos.

Segundo Schopenhauer, toda acdo humana tem por finalidade a satisfacdo da
Vontade. Contudo, ha formas de se negar essa VVontade causadora de tanto sofrimento.
Além da contemplacéo artistica, Schopenhauer fala no amor como meio de suprimir a
Vontade. Contudo, ele ndo se refere ao amor erdtico, visto que a finalidade de todo
impulso sexual, de todo esforco feito pelo homem e pela mulher é a perpetuacéo da
espécie. Schopenhauer critica a idéia de um amor romantico, como mais elevado que o
amor erdtico; este tem, para ele, uma finalidade bem mais elevada. O que nos toma,
portanto, quando nos sentimos atraidos por alguém, é a preocupacdo com a espécie e,
ndo com o individuo. Quando Schopenhauer apresenta 0 amor como uma forma de
negar a Vontade, ele se refere a0 amor compassivo. No esquecimento de si,
mergulhando no outro, voltamos a ser uma mesma coisa. O que ndo consiste em
transformar a dor alheia num espetaculo para nosso deleite — “contemplacdo sadica
da dor alheia” —, mas em podr-se no lugar do outro, para com ele sentir a dor e tentar
trazer-lhe alivio. Todo amor auténtico € compaixdo. A compaixdo, por evitar o
sofrimento, procurar neutralizar as dores da existéncia, €, assim como a contemplacao
estética, um sentimento que anula o eu de cada um, eliminando o principio de
individuacdo; ndo visando o bem-estar particular, que é a mola impulsora do egoismo,

mas 0 bem-estar coletivo, que restaura a unido do homem com os demais seres.



75

A filosofia, dita pessimista, de Schopenhauer ndo deixa espaco para a
felicidade; todavia, aponta caminhos para a diminuigdo do sofrimento, inerente a toda
forma de vida: a completa comunhdo entre todas as coisas. Quando 0 sujeito
cognoscente abandona seu status de individuo, rompe com a Vontade, se liberta dela.
O sujeito que abre mao de si mesmo através da contemplagdo ou da compaixdo, passa
a ser todas as coisas e, a0 mesmo tempo, ndo precisa de mais nada, pois rompeu com a
Vontade, autora dos desejos. Tomar consciéncia do que somos e de que ndo ha como
mudar isso que somos, é tarefa dificil, visto que s6 nos conhecemos superficialmente,
como um enigma indecifravel. E no espaco e no tempo, formas puras da intuicio dos
fendmenos, que se da a multiplicidade e diferenca dos homens, que, contudo, ndo pode
indicar uma independéncia entre os fenbmenos, pois 0 que ha é uma unidade entre
eles, esta é verdadeiramente existente. O termo “filosofia do consolo” vai de encontro,
pois, ao pessimismo schopenhaueriano, que vé este como o pior dos mundos possiveis,
o0 qual seria melhor que nédo existisse; mundo movido por uma forga autodiscordante.
Uma leitura atenta as obras de Schopenhauer, nos mostrara um filésofo que diz que,
desde que tomemos consciéncia de nossa condicdo de seres frageis, finitos, podemos,
a partir dai, procurar uma fuga do sofrimento, ou, ainda que seja, um alivio
temporario. Para Schopenhauer, a arte e 0 amor compassivo seriam mecanismos de

distanciamento do sofrimento.

O resultado a que chegamos, que, mais que uma filosofia pessimista, podemos
verificar nos escritos de Schopenhauer uma “filosofia do consolo”, que parte do
reconhecimento de que, sendo a vida regida por leis imposta por uma Vontade
autodiscordante geradora de todo sofrimento presente no mundo, podemos adotar uma
postura negadora dessa VVontade, de modo que possamos viver de forma menos infeliz,
aponta para uma nova pesquisa, que pretendemos desenvolver mais adiante. Desse
modo nos ligando a corrente cada vez mais crescente de pesquisadores que apresentam
uma oscilacdo entre pessimismo metafisico e otimismo pratico, na obra de

Schopenhauer.



76
REFERENCIAS

BARBOZA, Jair. Schopenhauer: A decifragdo do enigma do mundo. — S&o Paulo:
Moderna, 1997.

BARBOZA, Jair. Schopenhauer. — Rio de Janeiro: Jorge Zahar editor, 2003.

BONACCINI, Juan Adolfo. Kant e o problema da coisa em si no Idealismo Alem&o:
sua atualidade e relevancia para a compreensao do problema da Filosofia. — Rio de

Janeiro: Relume Dumard, 2003.

BRUM, José Thomaz. O pessimismo e suas vontades: Schopenhauer e Nietzsche. —

Rio de Janeiro: Rocco, 1998.

CACCIOLA, Maria Luacia Mello e Oliveira. Schopenhauer e a questdo do
dogmatismo. — Séo Paulo: Editora da Universidade de S&o Paulo, 1994.

CAYGILL, Howard. Dicionario Kant. Traducio de Alvaro Cabral; revisdo técnica de
Valério Rohden. — Rio de janeiro: Jorge Zahar Ed., 2000.

DEBONA, Vilmar. Schopenhauer e as formas da razéo: o teorico, o pratico e o ético-

mistico. — Sé&o Paulo: Annablume, 2010.
FLICKINGER, Muriel Maia. A outra face do nada. Petropolis: Vozes, 1991.

JANAWAY, Christopher. Schopenhauer. Traducdo de Adail Ubirajara Sobral. In:
Colecdo Mestres do Pensar. Sdo Paulo: Editora Loyola, 2003.

KANT, Immanuel. Critica da razdo pura. Traducdo de Manuela Pinto dos Santos e
Alexandre Fradique Morujdo. — 5ed. Lisboa: Edigdo Fundacdo Calouste Gulbenkian,
2001.

KANT, Immanuel. Fundamentacdo da metafisica dos costumes. Traducdo de Paulo
Quintela. In. Col. Os Pensadores. Sdo Paulo: Abril Cultural, 1974.

LEFRANC, Jean. Compreender Schopenhauer. Tradugdo de Ephraim Ferreira Alves.
— Petrépolis, RJ: Vozes, 2005.



77

MAIA, Muriel Wanessa Torres. A outra face do nada — sobre o conhecimento

metafisico na estética de Schopenhauer. Petrdpolis: Vozes, 2001.

MANN, Thomas. O pensamento vivo de Schopenhauer. Traducdo de Pedro Ferraz do
Amaral. — S&o Paulo: Martins Editora, 1967.

MATTOS, Andréia Andrezza Lopes. Schopenhauer e a metafisica da dor. In:
Cadernos filoséficos. UECE, v. 5, n. 1. Fortaleza, 1990.

PERNIN, Marie-José. Schopenhauer: Decifrando o enigma do mundo. Traducgéo:

Lucy Magalh&es. — Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 1995.

REDYSON, Deyve. Schopenhauer e a metafisica do pessimismo. In: Revista
Principios/ UFRN, CCHLA. — Volume 15, n. 23. (Natal: jan.-jun. 2008).

REDYSON, Deyve. Arthur Schopenhauer no Brasil: em memoria dos 150 anos da

morte de Schopenhauer / Deyve Redyson (org.). — Jodo Pessoa: Ideia, 2010.

REDYSON, Deyve. Metafisica do sofrimento do mundo: O pensamento filosofico

pessimista. Jodo pessoa: Idéia, 20009.
REDYSON, Deyve. Dossié Schopenhauer. — S&o Paulo: Universo dos Livros, 2009.

ROSSET, Clément. Schopenhauer, filosofo do absurdo. Traducdo de Maria Marta
Guerra Husseine, In: Revista Principios/ UFRN, CCHLA. — Ano 1, n. 1 (Natal: Nov.
1994).

RUSSEL, Bertrand. Historia da filosofia ocidental. Livro IV. Trad. Brenno Silveira. 3
ed. Sdo Paulo: Companhia Editora Nacional, 1968.

SCHOPENHAUER, Arthur. La cuadruple raiz del principio de razén suficiente.
Traducdo: Eduardo Ovejero y Maury. Buenos Aires: Libreria “El Ateneo” Editorial,
1950.

SCHOPENHAUER, Arthur. O mundo como vontade e como representacdo. Tomo |;
traducdo, apresentacdo, notas e indices de Jair Barboza. — S&o Paulo: Editora
UNESP, 2005.



78

SCHOPENHAUER, Arthur. O mundo como vontade e como representacao, Il PT;
Critica da filosofia kantiana; Parerga e paralipomena, cap. V, VIII, XII, XIV;
traducBGes de Wolfgang Leo Maar e Maria Lucia Mello e Oliveira Cacciola. — S&o
Paulo: Abril Cultural, 1980.

SCHOPENHAUER, Arthur. Metafisica do amor, metafisica da morte. Traducdo de
Jair Barboza. — S&o Paulo: Martins Fontes, 2004. 2 ed.

SCHOPENHAUER, Arthur. A sabedoria da vida. Traducdo Jeanne Rangel. — Sao
Paulo: Golden Book, 2007.

SCHOPENHAUER, Arthur. Sobre o fundamento da moral. Tradugdo de Maria Lucia

Mello Oliveira Cacciola. — 2 ed. — S&o Paulo: Martins Fontes, 2001.

SCHOPENHAUER, Arthur. Sobre la libertad de la voluntad. Tradugdo de Eugenio
imaz. — Madrid: Alianza Editorial, 2000.

SILVA, Jodo Carlos Salles Pires. Schopenhauer e o idealismo aleméo / Jodo Carlos
Salles Silva (org.) — Salvador: Quarteto, 2004.



79



