
 

   

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAIBA 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

UNIVERSIDADE FEDERAL DO RIO GRANDE DO NORTE 

DOUTORADO INTEGRADO EM FILOSOFIA UFPB-UFPE-UFRN 

 

 

 

TESE 

 

O OLHAR COSMOPOLITA: 

A ATUALIDADE DA PROPOSTA KANTIANA PARA A PAZ 
PERPÉTUA 

 

 

 

 

 

 

Autor: Rita de Cássia Souza Tabosa Freitas 
Orientador: Profº Dr. Giuseppe Tosi 
 

 

João Pessoa, 

2011 



 

   

 

 RITA DE CÁSSIA SOUZA TABOSA FREITAS 

 

 

 

 

 

 

 

O OLHAR COSMOPOLITA: 

A ATUALIDADE DA PROPOSTA KANTIANA PARA A PAZ 
PERPÉTUA 

 

 

 

 

Tese submetida a apreciação da banca 
examinadora do Programa de Doutorado 
Integra do em Filosofia da 
UFPB/UFPE/UFRN como parte dos 
requisitos necessários para a obtenção do 
grau de Doutor em Filosofia. 

 
 
Orientador: Profº Dr. Giuseppe Tosi 
 

 

 

 

JOÃO PESSOA - PB 

2011. 

 

 



 

   

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
    F866o   Freitas, Rita de Cássia Souza Tabosa.         

                         O olhar cosmopolita: a atualidade da proposta kantiano 
para a paz perpétua / Rita de Cássia Souza Tabosa Freitas.-- 
João Pessoa, 2011. 
     263f. .                                  

             Orientador: Giuseppe Tosi 
                       Tese (Doutorado) – UFPB/CCHLA 

                    1. Kant, Immanuel  –  crítica e interpretação.  2. Filosofia.      
3. Cosmopolitismo. 4. Direitos humanos. 5. Realismo político.   

                          
  
 
UFPB/BC                                                                 CDU: 1(043) 

                                                   
  

 

 



 

   

 

 

RITA DE CÁSSIA SOUZA TABOSA FREITAS 

 

 

 

O OLHAR COSMOPOLITA: 

A ATUALIDADE DA PROPOSTA KANTIANA PARA A PAZ PERPÉTUA 

 

 

 

Tese julgada e aprovada em 01 de agosto de 2011 como parte dos requisitos necessários para a 
obtenção do título de Doutor em Filosofia no Programa de Pós-graduação em Filosofia das 
Universidades Federal da Paraíba, Universidade Federal de Pernambuco e Universidade Federal 
do Rio Grande do Norte. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

   

 

 

 

 
BANCA EXAMINADORA 

 

 

Profº. DSc. Giuseppe Tosi, UFPB 
Orientador 

 
Prof. DSc. Marconi Pimentel Pequeno, UFPB 

Examinador Interno 
 
 
 

Prof. DSc. Juan Bonaccini, UFPE 
Examinador Interno 

 
 
 

Prof. Dr. Evanildo Costeski 
Examinador Externo - UFCE 

 
 
 

Prof. Dr. José Maria Arruda 
Examinador externo - UFCE 

 

 



 

   

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

A Deus em agradecimento a todas as 
oportunidades mim concedidas. 

A espiritualidade amiga e protetora, que tanta 
paciência tem tido comigo nesta fase de minha 
trajetória evolutiva. 

Ao meu pai Tabosa e a minha mãe Marlene 
pela oportunidade do estudo e a meu marido, 
Antônio Romão, pela compreensão das horas 
que faltei para me dedicar aos estudos e a 
meus filhos, Gabriel e Bianca (Bia), que de 
alguma forma me construíram e continuam me 
construindo com seus ensinamentos do dia-a-
dia e pela paciência que tiveram, nas muitas 
noites e finais de semana e feriados que não 
pude estar junto – DEDICO. 

 
 

 

 

 

 

 



 

   

AGRADECIMENTOS 

A Deus, pela força que me deu durante a realização desse trabalho.  

Ao meu pai, que investiu em minha educação. 

A minha mãe, companheira de todas as horas. 

Ao meu marido Antônio, pelas madrugadas em que me levava a rodoviária, pelas noite 

mal dormidas, pelas despesas compartilhadas que foram fundamentais para que eu 

terminasse este doutorado. 

Ao Prof. Orientador Giuseppe Tosi, DSc. pela paciência e dedicação e por ter me 

iniciado na filosofia kantiana. 

Aos amigos e professores da UFPB, que proporcionaram momentos enriquecedores, 

durante o curso. 

Aos que fazem a FAVIP, pela compreensão em minhas ausências. 

Aos amigos e colegas de turma, em especial a Vinícius, Hermano, Nalfran, Francisco e 

Lucas, que enriqueceram as aulas com seus exemplos e experiências. 

Aos professores da UFPE e aos demais professores deste curso. 

Ao Prof. Marconi Pequeno, DSc. pelo incentivo e força para que eu tentasse o mestrado 

em Filosofia, o que foi o ponta pé inicial para este doutorado. 

Aos professores da banca, por aceitaram o convite para analisar o meu trabalho, bem 

como pelas reflexões, críticas e valiosas sugestões que contribuíram para enriquecer este 

trabalho. 

Ao pessoal de apoio do Pós Graduação em Filosofia, “Chico” e “Fátima”, pela 

constante disposição de ajuda. 

 

 



 

   

A todos, que de uma forma direta e indireta, contribuíram para conclusão do meu 

doutorado e deste trabalho específico.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Considerando que a liberdade, a 
justiça e a paz no mundo têm por 

base o reconhecimento da 
dignidade intrínseca e os direitos 
iguais e inalienáveis de todos os 

membros da família humana [...]”  

Declaração Universal dos Direitos Humanos  (1948)      

 

 

 

 

 

 

 



 

   

 

 

RESUMO 

 

Objetiva-se, neste trabalho de pesquisa, discutir a proposta cosmopolita kantiana de paz 
perpétua e a sua atualidade, duzentos anos depois de ter sido escrita. Durante o percurso 
da pesquisa identificamos pelo menos três grandes modelos de cosmopolitismo: o 
imperial, o messiânico, o republicano, ao qual Kant se filia. O cosmopolitismo encontra 
suas primeiras formulações na Antiguidade, na época dos Impérios helenísticos e 
romanos, que serão retomadas pelo cristianismo medieval, na versão messiânica.  É, 
porém na época moderna que o ideal cosmopolita reaparece com força, sobretudo no 
período iluminista, na obra de pensadores como o Abbè de Saint-Pierre, Rousseau, e 
Immanuel Kant, que lhe deu a formulação filosoficamente mais completa. Coube a Kant 
associar a temática cosmopolita ao problema da paz e à constitucionalização da 
legislação internacional através da proposta de uma Federação Mundial de Estados 
Livres, que promovesse a igualdade jurídica entre os diferentes povos que habitam a 
Terra, sob a égide de um novo direito internacional cosmopolítico. A atualização dessa 
discussão ocorreu no século XX, como uma possível solução para os imensos 
problemas de um mundo traumatizado por duas guerras mundiais e pelo terror atômico. 
A proposta cosmopolita se insere no processo de globalização das últimas décadas na 
esfera jurídica internacional, como um mecanismo eficaz para a construção de uma 
sociedade civil global de paz, bem como para preparar o caminho para uma Federação 
Mundial de Estados, prevista por Kant.  Filósofos do direito e da política como Kelsen, 
Habermas e Bobbio, procuram atualizar e reinterpretar a proposta kantiana á luz dos 
novos fenômenos da guerra e da paz na época da globalização; a eles se contrapõem os 
pensadores realistas, como Danilo Zolo, que questionam a validade teórica e a 
viabilidade prática deste projeto.  A tese que defendemos é que o cosmopolitismo não é 
uma utopia irrealizável, mas uma possibilidade realizável, pelo menos em uma 
abordagem filosófico-jurídica, ao nos depararmos com os desafios político-jurídicos da 
contemporaneidade das relações internacionais, uma vez que sejam criadas alguma 
condições para a sua implementação.     

Palavras-chave: Cosmopolitismo, paz, guerra, direitos humanos, realismo político.  

 

 

 

 

 

 



 

   

 

 

 

ABSTRACT 

 
Objective,  in  this  research work, discuss  the proposal cosmopolitan Kantian perpetual peace 
and  its  current  two  hundred  years  after  it  was  written.  During  the  course  of  the  study 
identified  at  least  three  major  models  of  cosmopolitanism:  the  Imperial,  the  messianic, 
Republican, to which Kant  joins. Cosmopolitanism  is his first formulations  in antiquity, at the 
time of  the Hellenistic and Roman empires, which will be  taken up by medieval Christianity, 
the messianic  version.  It  is however  in modern  times  that  the  cosmopolitan  ideal  reappear 
with strength, especially in the Enlightenment period in the work of thinkers such as Abbé de 
Saint‐Pierre,  Rousseau,  and  Immanuel  Kant,  who  gave  the  most  complete  formulation 
philosophically. It fell to associate the theme cosmopolitan Kant to the problem of peace and 
the constitutionalization of  international  law by proposing a World Federation of Free States, 
which promoted legal equality between the different peoples who inhabit the earth, under the 
aegis of a new  international  law cosmopolitical. The update of this discussion occurred  in the 
twentieth century, as a possible solution to the immense problems of a world traumatized by 
two world wars and the atomic terror. The proposal  is part of the cosmopolitan globalization 
process  of  recent  decades  in  the  international  legal  sphere,  as  an  effective mechanism  for 
building  a  global  civil  society  of  peace,  and  to  prepare  the way  for  a World  Federation  of 
States, provided by Kant. Philosophers of  law and politics as Kelsen, Habermas and Bobbio, 
seeking to update and reinterpret the Kantian proposal in the light of the new phenomena of 
war and peace in the era of globalization, they oppose the realist thinkers such as Danilo Zolo, 
who question the theoretical validity and practical feasibility of this project. The thesis I defend 
is  that cosmopolitanism  is not an  impossible utopia, but a  realizable possibility, at  least  in a 
philosophical  and  legal  approach,  when  faced  with  political  and  legal  challenges  of 
contemporary  international  relations,  since  some  conditions  are  created  for  its 
implementation. 
 
  
Keywords: Cosmopolitanism, peace, war, human rights, political realism. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



 

   

 
 

 SUMÁRIO  
   
 Introdução..................................................................................................... 13 
  

CAPÍTULO 1. O COSMOPOLISMO ANTIGO E MEDIEVAL: OS  
MODELOS IMPERIAL E MESSIÂNICO............................................... 

 
 

20 
1 O cosmopolitismo estóico............................................................................ 20 

1.1.1 Antecedentes do ideal cosmopolita estóico................................................... 20 
1.1.2 O helenismo e a ideia de cosmópolis como império...................................... 25 
1.1.3 O cosmopolitismo estóico.............................................................................   30 
1.1.4 O cosmopolitismo republicando de Cícero...................................................  35 
1.1.5 O cosmopolitismo romano na época imperial................................................ 40 
1.2 O cosmopolitismo na Idade Média............................................................. 45 

1.2.1 O cosmopolitismo messiânico....................................................................... 45 
1.2.2 O cidadão do reino dos céus.......................................................................... 48 
1.3 Os modelos cosmopolitas antigos e o problema da paz............................ 54 

  
CAPÍTULO 2 O COSMOPOLITISMO ILUMINISTA.......................... 

 
59 
 

2.1 Antecedentes ao projeto kantiano de paz perpétua................................. 59 
2.1.1 O projeto do Abbé de Saint-Pierre................................................................ 61 
2.2 Rousseau e o projeto do Abbé de Saint-Pierre..............................................  75 
2.2a Proposta de Rousseau para a Paz Perpétua.................................................... 76 
2.3 O cosmopolitismo kantiano......................................................................... 86 

2.3.1 Do conceito de direito em Kant..................................................................... 90 
2.3.2 Direito natural e direito positivo, direito privado e direito público............... 110
2.3.3 O direito cosmopolítico kantiano como ápice do conceito de Direito........... 115
2.3.4 Da insociável sociabilidade à criação de um Estado Republicano................ 123
2.3.5 Da Constituição Republicana à Federação de Estados livres: À Paz 

Perpétua de Kant...........................................................................................   
 

135
2.3.5a Os artigos definitivos..................................................................................... 145
2.3.6 Relações entre cosmopolitismo e paz no projeto kantiano de paz perpétua.. 154

  
CAPÍTULO 3  A ATUALIDADE DO PROJETO KANTIANO DE 
PAZ PERPÉTUA......................................................................................... 

 
 
 

159
3.1 Defensores do cosmopolitismo jurídico...................................................... 160

3.1.1 Kelsen: a paz através do direito..................................................................... 160
3,1.2 Bobbio: o terceiro ausente............................................................................. 164
3.1.3 Habermas: o governo mundial....................................................................... 167
3.2 As condições de possibilidade do projeto cosmopolita............................. 171

3.2.1 O Estado Democrático de Direito na época da globalização........................ 173
3.2.2 Estado Mundial ou Federação Mundial de Estados Livres............................ 190
3.2.3 O Direito Cosmopolita................................................................................... 200
3.2.4 A sociedade civil global................................................................................. 204
3.2.5 A universalidade dos direitos humanos e da democracia.............................. 210
3.2.6 O problema da paz e da guerra....................................................................... 220

 



 

   

3.3 Zolo: as críticas realistas ao cosmopolitismo................................................. 236
3.4 Cosmopolitismo: uma proposta razoável................................................... 242

 CONCLUSÃO.............................................................................................. 249
 REFERÊNCIAS........................................................................................... 

 
256

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



13 

 

   

INTRODUÇÃO 

 

A presente pesquisa se propõe a discutir criticamente a atualidade da proposta 

cosmopolita kantiana na época da globalização, para viabilizar a paz nas relações 

internacionais entre os povos, respondendo a seguinte pergunta: será que o projeto 

cosmopolita kantiano ainda serve como meio de garantir a paz entre os povos na 

realidade internacional do século XXI?1  

Para responder a essa questão realizamos uma análise histórico-conceitual do 

cosmopolitismo, desde a Antiguidade até a contemporaneidade, identificando três 

principais modelos de cosmopolitismo: o antigo (ou imperial), o medieval (ou 

messiânico) e Iluminista (ou republicano); e relacionando esses modelos com o tema da 

paz. 

As origens do cosmopolitismo remetem ao pensamento estóico, nos idos 

helenísticos da história da filosofia, tratando-se de um ideal de cidade universal 

governada de forma una, de modo que a formação de um governo central garanta a paz 

pela unificação dos povos, do poder e das leis. Nesta concepção, o Império universal é o 

modelo político capaz de normatizar as relações internacionais de modo a evitar as 

guerras entre os Estados. Poderíamos chamar este modelo de cosmopolitismo imperial. 

Uma versão republicana deste modelo pode se encontrada em Cícero. 

Na Idade Média prevalece o modelo medieval da República christiana 

governada pelos dois poderes supremos, o do Papa e o do Imperador, que disputavam 

entre si a hegemonia política e ideológica sobre a cristandade contra os inimigos 

internos (hereges) e externos (infiéis). É sobre esses dois modelos de cosmopolitismos 

que dedicaremos o primeiro capítulo de nossa tese.   

Finalmente o cosmopolitismo reaparece na época Moderna com o Iluminismo, 

que propõe uma Federação de Estados republicanos como, por exemplo, em Kant. É  

neste momento, que se verifica a junção entre o ideal cosmopolítico, o governo 

republicano, os direitos humanos e  a paz2.  

                                                            
1 O interesse pela temática surgiu a partir da participação no grupo de pesquisa “Teoria e História dos 
direitos humanos e da democracia”, coordenado pelo professor Giuseppe Tosi, que trata da filosofia dos 
direitos humanos, vinculando os ideais de democracia e da paz ao ideal de Cosmópolis. 
2 No decorrer na nossa exposição, apresentaremos os três modelos de cosmopolitismo, mas desde já 
ressaltamos que será o cosmopolitismo kantiano o principal objeto de nosso estudo, pois é a partir dele 
que trataremos do cosmopolitismo jurídico atual. 

 



14 

 

   

Na perspectiva cosmopolita, o século XVIII tem uma grande importância, pois é 

nele que ocorreu a Revolução Francesa e, com ela, é promulgado um documento     ento 

importantíssimo para os direitos humanos: a Declaração dos Direitos do Homem e do 

Cidadão de 1789. É o período em que se discute a liberdade, a igualdade entre os 

homens, a fraternidade universal e o nascimento do Estado de Direito, que coloca a lei 

como limite ao exercício da soberania. A análise dessas primeiras discussões sobre a 

ideia de cosmopolitismo e a necessidade da paz, presente no pensamento iluminista  

constituirá a primeira parte do segundo capítulo de nossa tese.   

  O pensamento cosmopolítico kantiano, contido especialmente nas obras Ideia de 

uma história Universal do ponto de vista cosmopolita, À Paz Perpétua. A Metafísica 

dos Costumes (Doutrina do Direito) e o Conflito das Faculdades vai servir de base para 

discussões a respeito da dignidade do homem, do direito à cidadania e da possibilidade 

da construção de uma Federação de Estados que, utilizando as leis, consiga realizar a 

paz no mundo, através do jus cosmopoliticum.  

Criticando uma concepção meramente realista das relações internacionais, que 

considera os Estados como únicos sujeitos de direito na ordem internacional, Kant 

vislumbra, a partir da analogia com o direito interno (domestic analogy), a saída do 

estado de natureza entre os Estados e a criação de um direito internacional que garanta a 

cidadania mundial a todos os cidadãos do planeta e não apenas aos Estados. As teorias 

kantianas sobre o cosmopolitismo e a possibilidade de paz perpétua constituirão a 

segunda parte do segundo capítulo de nossa tese.  

Após um longo período de eclipse que perpassa praticamente todo o século XIX, 

dominado pelos nacionalismos, e vai até a I Guerra Mundial, as teorias kantianas 

reaparecem com força no cenário internacional, como no começo do século XX, e 

exercitam uma influência sempre crescente até os dias atuais.  Elas inspiraram o 

pensamento de autores como Hans Kelsen, na primeira metade do século XX, 

considerado o maior jurista internacionalista do século e, na atualidade, de Norberto 

Bobbio, John Rawls e Jürgen Habermas, entre outros. O pensamento de Kant inspirou a 

criação da ONU e da Comunidade Europeia, que foram baseadas  nos artigos de À Paz 

Perpétua para a sua constituição3.  

 

                                                            
3 BECCHI,  P. – CUNICO, G. – MEO, O (orgs).  Kant e l’ideia di Europa. Genova: Il melangolo, 2005. 

 



15 

 

   

Saliente-se que a ideia de comopólis encontrou sempre a oposição e a crítica de 

outra vertente interpretativa das relações internacionais, o realismo político. De acordo 

com Portinaro4, podemos considerar o historiador Tucídides como o iniciador do 

realismo político, na sua grande obra prima: A História da Guerra do Peloponeso. Mas 

os entraves conceituais entre realistas e idealistas encontram suas raízes nos diálogos 

travados por Sócrates com os sofistas Trasímaco e Cállicles, que Platão traçou de 

maneira magistral no Górgias e na República. 

Segundo o olhar realista é preciso analisar a sociedade e o homem em uma 

perspectiva do que de fato “é” e não de como “deveria ser”. O realismo, como afirma 

Portinaro5 não é propriamente um movimento ou uma corrente única de pensamento, 

não forma uma doutrina ou um sistema político coerente, pois varia de acordo com 

pensamento exposto pelos diversos pensadores que o adotam. O realismo de Maquiavel 

difere do de Espinosa, do de Hobbes, ou de Hegel, mas todos eles possuem em comum 

um olhar pessimista sobre a possibilidade de transformação da natureza humana, de 

modo radical, de um ponto de vista moral.  

A análise realista da realidade social pretende ser fria, imparcial, científica, 

possui um quê de neutralidade, já que não se deixa influenciar pela moral, limitando-se 

a ser prescritiva daquilo que o homem é e não do que deveria ser. O realismo, na sua 

forma mais radical, defende uma perspectiva em que o homem é descrito e analisado 

como um ser egoísta, que é movido pelos sue interesses particulares, preferindo o 

conflito como forma de resolver os seus problemas, pois os fortes utilizam de suas 

vantagens para subjugar os fracos, sendo o medo, mais do que a guerra, um importante 

instrumento de dominação.   

A partir do século XVII, o realismo adquire força com a criação do Estado 

Moderno. Os teóricos que defendiam este novo modelo de Estado e suas razões passam 

a vislumbrar no Estado soberano o instrumento mais apto para o controle dos conflitos 

humanos, já que o Estado moderno teria o poder de exercer a violência legítima sobre os 

cidadãos ou contra outros Estados soberanos. Este poder coercitivo seria justificado, em 

caso de guerras, pelo desrespeito as leis, aos tratados e convenções.  

Do ponto de vista das relações internacionais, somente os Estados soberanos 

seriam sujeitos de direitos.  Se os soberanos do Estado Moderno conseguiram resolver 

                                                            
4 PORTINARO, P. P. Il realismo politico. Bari-Roma: Laterza, 1999. 
5 IDEM. 

 

 



16 

 

   

os seus conflitos internos, monopolizando o poder coercitivo, subjugando os antigos 

feudos e unificando diferentes etnias que habitavam o novo território, o mesmo não 

ocorria no cenário internacional. Esses novos sujeitos de direito internacionais não 

possuem o mesmo êxito no cenário externo. Herdeiros da crise da República Christiana, 

em que o Papa e o Imperador possuíam o poder de legitimar uma guerra, os Estados 

modernos convivem entre si num “estado de natureza”, em uma verdadeira anarquia em 

que o poder do Estado mais belicoso se sobressai. 

Com a promulgação da paz de Westfália, em 1648, que determinou o fim da 

guerra de trinta anos e das guerras de cunho religioso, surge um novo direito 

internacional, cujos sujeitos, ou seja, os Estados soberanos, puseram fim à doutrina 

tradicional da guerra justa e o âmbito jurídico passa a ter uma grande importância na 

resolução de conflitos. O mecanismo da arbitragem, precedido da mediação, dá origem 

a tratados internacionais que deveriam evitar mortes, ruína econômica e períodos de 

recessão. A ideia da paz passa a ser protegida pelos interesses econômicos e jurídicos. 

O realismo consegue identificar estes jogos de interesse que se encontram por 

traz da ideia de paz, mas não consegue propor outra forma de se tentar promulgar a paz 

e o progresso entre os povos. Os realistas não acreditam que se possa passar por um 

período de progresso moral que conduza à paz “perpétua”, eles defendem que o que se 

pode estabelecer no cenário internacional será sempre uma trégua, mais ou menos 

prolongada, entres períodos de guerra, mas nunca uma paz duradoura que extirpe 

definitivamente a violência e a guerra.   

O cosmopolitismo é criticado pelos realistas que o veem como uma perspectiva 

romântica de analisar a sociedade, que pretende oferecer uma proposta de paz duradoura 

e acredita no progresso moral humano. O que motiva este progresso pode ser o interesse 

econômico, como na proposta de unificação europeia de Sully ou no equilíbrio de 

poderes proposto por Saint-Pierre, ou ainda na crença do progresso moral da 

humanidade, como em Kant.     

Hoje, no mundo globalizado, o tema da cidadania mundial e da consolidação do 

Estado democrático de Direito assume um papel sempre mais relevante, pois se percebe 

que as leis internacionais, que deveriam garantir o respeito aos direitos humanos, são 

violadas com extrema facilidade, assim como cresce a desigualdade entre os povos. Por 

outro lado, a questão do pacifismo jurídico destaca-se no cenário internacional como 

uma necessidade do nosso tempo, alternando momentos de sucesso e insucesso. 
 



17 

 

   

Pode-se verificar que a existência de um ordenamento jurídico mundial, 

chamada de “globalismo jurídico”, necessita da existência de Instituições Políticas 

Internacionais que produzam as leis e apliquem as sanções no caso de violação das 

mesmas. Estes organismos internacionais estariam aptos para julgar os indivíduos e os 

Estados. 

Os problemas a serem resolvidos por este ordenamento jurídico internacional 

não seriam todos os problemas da humanidade, mas os mais relevantes, ou seja, àqueles 

relativos às graves violações dos direitos humanos, à proteção do meio ambiente, ao 

equilíbrio demográfico, ao desenvolvimento econômico, à repressão ao terrorismo e ao 

tráfico internacional de armas e de drogas, desta forma, todos os problemas que 

superam as barreiras dos Estados Nacionais. Esta perspectiva é criticada pelos realistas 

mais pessimistas, que consideram que os interesses internos dos Estados diante dos 

problemas étnicos, políticos e econômicos que se apresentam no mundo contemporâneo 

são tão graves que, ao contrário do que pensam os defensores da paz perpétua, podem 

levar a uma ameaça à própria paz e ao início de uma verdadeira guerra civil 

generalizada.  

Como se pode estabelecer tal ordenamento jurídico, que almeje a paz, dentro 

desse complexo cenário internacional? Como alternativa a resolução dos problemas 

elencados, os promotores do cosmopolitismo jurídico defendem a criação de um poder 

supranacional, que exercite uma competência superior às leis internas dos Estados. Só 

um poder internacional “terceiro”, que esteja acima dos contendedores  pode dispor de 

um poder coercitivo de caráter judicial e policial que garanta a paz, mesmo que para 

isso tenha que interferir na soberania dos Estados.  A intenção desse poder é manter um 

mundo mais ordenado, seguro e pacífico.  

Nesse contexto, começa a tomar forma um direito penal internacional, com a 

criação de normas proibitivas da violação dos direitos humanos e a criação do Tribunal 

Penal Internacional, fruto do Tratado de Roma de 1999, como força coercitiva para a 

garantia da paz6. A proposta desse tribunal é repelir a impunidade dos autores de crimes 

de maior gravidade, que vitimam milhares de inocentes, submetendo-os a atrocidades 

que ferem a consciência humana, ameaçando a paz, a segurança e o bem-estar da 

humanidade.   

                                                            
6 O Brasil é membro integrante do Tribunal, possuindo uma cadeira nesta alta magistratura internacional 



18 

 

   

Um projeto cosmopolítico que queira consolidar-se no mundo globalizado do 

século XXI deve levar em consideração a pessoa humana como sujeito e direitos no 

âmbito do Direito Internacional, garantindo-lhe a dignidade. A vida humana é o maior 

dos bens, atentar contra ela é violar o próprio direito da sociedade internacional, é pôr 

em risco a possibilidade de vivermos em paz.   

Porém, se a proposta cosmopolita encontra sempre mais adeptos entre os 

teóricos das relações internacionais, ela encontra fortes resistências na sua aplicação  

prática e fortes restrições na sua fundamentação e justificação teórica. Surge assim, no 

cenário contemporâneo, uma discussão entre cosmopolitístas e realistas que constituirá 

o terceiro e último capítulo de nossa tese. 

A tese central que defendemos na nossa pesquisa é que a visão cosmopolita, em 

sua dimensão ética e política, fundamentada na ideia de que a humanidade é una, pode 

ser meio de superação do conflito entre os povos. O pressuposto desta tese, que 

pretendemos debater e demonstrar, é que as diferenças entre etnias, nações, ideologias, 

religiões, sistemas sociais e políticos são menores do que a liberdade, a igualdade e 

fraternidade universais que unem os “cidadãos do mundo”. Por isso, para a superação 

dos conflitos bélicos, é preciso estabelecer algum tipo de governo mundial, que 

estabeleça e mantenha a paz entre os povos.     

Ao longo da história humana, podemos verificar a existência de teorias, mitos e 

justificativas sociais que tiveram por finalidade negar a defesa da existência da 

igualdade7 entre os homens, proclamando a superioridade de uma raça, de uma casta ou 

de uma classe sobre a outra.  

A ideia de que os homens são desiguais por natureza foi considerada uma 

verdade durante a maior parte da história da humanidade (até a Modernidade). Embora 

estóicos e cristãos pregassem a imagem de igualdade, ela começa a se afirmar somente 

na Modernidade. A desigualdade guarda em si um preconceito, baseado em uma falsa 

superioridade de um grupo étnico ou social, existente desde a menção aristotélica da 

escravidão natural, do domínio do grego sobre o bárbaro, até as concepções 

contemporâneas do nazismo ao apartheid. O que defenderemos neste trabalho é que os 

homens não são desiguais, mas são diversos. O grande desafio que se propõe a 

governança mundial na concepção ético-política de igualdade é garanti-la como respeito 

                                                            
      7 Sobre os diferentes conceitos de igualdade ver: TOSI, 2009 e 2010. Norberto Bobbio: Democracia, 
Direitos Humanos, Paz e Guerra, João Pessoa: Editora UFPB, 2011, Vol 1 e 2, pp. 791. 



19 

 

   

às diferenças de identidade, sendo que ao mesmo tempo deve combater as 

desigualdades econômicas e sociais provenientes da globalização. 

Partindo de uma “arqueologia” dos direitos humanos, vislumbramos que a história da 

construção desses direitos não ocorreu de forma linear nem teleológica, mas numa 

dialética entre violência/não-violência/emancipação/opressão. Falamos em “direitos” e 

não em “direito”, porque a existência do direito remete à formação do Estado, mas a 

existência dos direitos humanos, enquanto direitos subjetivos, é um fenômeno da 

Modernidade.  Com efeito o, os direitos humanos possuem como nascedouro a Europa 

dos séculos XVI/XVII, período que marca o início do predomínio da civilização e da 

cultura europeia e, consequentemente ocidental, sobre o mundo. Todavia, depois dos 

horrores das duas grandes guerras mundiais do século passado, a humanidade sentiu a 

necessidade de estabelecer os direitos mínimos dos povos, com o objetivo de amparar o 

apátrida, as nações sem Estados ou divididas em vários Estados, pondo um fim às 

guerras que sempre assolaram a face da terra. A Declaração Universal dos Direitos 

Humanos proclamada pela ONU em 1948 pode ser considerada o marco inicial para a 

construção do projeto cosmopolita, como afirma Bobbio em A Era dos Direitos8. 

A afirmação histórica dos Direitos Humanos se entrelaça com a concepção 

histórica de cosmópolis. Neste sentido, o cosmopolitismo possui duas dimensões 

relacionadas: uma ética, porque a sua ideia guia é abranger tendencialmente a 

humanidade como um todo, superando as lógicas de oposição amigo/inimigo, que 

consideram o outro com um adversário a ser combatido. A partir desses pressupostos 

éticos, o cosmopolitismo lança uma proposta política de superação dos conflitos e das 

guerras permanentes que sempre caracterizaram as relações humanas, através de uma 

cidadania universal, de instituições de governança mundiais, de expansão dos princípios 

do Estado democrático de direito. Todos esses aspectos serão analisados criticamente no 

nosso trabalho. 

 

 

 

 

 
                                                            

8 BOBBIO, Norberto. A era dos direitos. 11ª edição. Rio de Janeiro: Campus, 1992.  



20 

 

   

 

CAPÍTULO 1 

O COSMOPOLITISMO: ANTIGO E MEDIEVAL 

 

Homo sum, et nihil humanum a me alienum puto. 

Terêncio 

 

1. 1 O COSMOPOLITISMO ESTÓICO. 

1.1.1 Antecedentes do ideal cosmopolita estóico.  

A ideia cosmopolita nasceu relativamente tarde na cultura clássica, coincidindo 

com a crise da democracia grega, no século IV a.C.. Contudo, o concito de Kosmos já 

existia desde a época em que os filósofos naturalistas pré-socráticos procuravam a 

arché, e muito influenciou a construção dessa ideia no cosmopolitismo estóico.  

A noção de que tudo havia surgido a partir de um único elemento nasce na 

escola de Mileto e se torna fonte de inúmeras explicações que visavam conhecer este 

único elemento existente na natureza que a tudo formava, desvendando os seus 

segredos, no que concerne a uma unidade transformar-se em uma multiplicidade. 

Neste contexto, nasce na Grécia à visão de um mundo como uma unidade, que 

virá a ser o ponto de articulação conceitual do cosmopolitismo clássico, como afirma 

Scuccimara9.  É na filosofia da escola jônica que nasce o conceito de kósmos que 

derivará para kosmopolites, indicando que o mundo é a totalidade da superfície terrestre, 

como reafirmará Kant no século XVIII, em seu famoso escrito, “Para a Paz Perpétua”, 

publicado inicialmente em 1795.  

Com Anaximandro surge a noção de que a Terra é redonda e em todo o seu 

entorno há o oceano, sendo esta dividida em duas porções semelhantes: a Europa e a 

Ásia. O gênero humano seria então uma soma de individualidades que se agregam em 

                                                            
9 SCUCCIMARRA, Luca. I confini del mondo. Storia del cosmopolitismo dall’Antichità al Settecento. 
Bologna: Il Mulino, 2006, p. 13. 

 



21 

 

   

uma só entidade: buscava–se um componente ético comum ao gênero humano, que 

diferenciaria o homem do animal10.   

Heródoto parte do princípio de que o homem é a espécie e a humanidade é o 

gênero, não existindo separação entre uma ideia e outra, havendo um parentesco em 

relação a tudo o que é humano, concluindo-se que apesar da diversidade cultural entre 

os povos, a humanidade se assemelha enquanto entidade ética, política e social. Em sua 

História, Heródoto não deixa de fazer uma classificação dos diferentes estágios de 

humanidade que os povos passam, mas os considera dignos de curiosidade histórico-

etnográfica, como ressalta Woortmann11 . 

O conceito de kosmos, na filosofia naturalística, não fica apenas na esfera do 

físico, mas é uma expressão ética e naturalística, que manifesta uma ordem complexa e 

harmônica, como retrata Scuccimarra12.  O kosmos heraclitiano seria algo eterno, não 

gerado e existente independentemente do homem, do qual ele faria parte, como relata 

em sua obra “Sobre a Natureza”.  

Segundo Scuccimarra13, o kosmos nessa perspectiva naturalística seria 

conceituado como:  

[...] o cosmos dos filósofios naturalistas não designa portanto uma mera 
entidade física, mas, ao mesmo tempo, uma dimensão ética e naturalística, 
uma ordem complexa caracterizada pela harmonia e governado por leis 
inerentemente irrevogável, embora longe de ser "mera uniformidade do 
curso causalidade no sentido abstrato da ciência hoje”14. 

Em Pitágoras encontramos menção a um kosmos que reflete a ordem e a 

harmonia do Universo, pois segundo a tradição seria Pitágoras o primeiro a definir a 

idéia de kosmos.  O kosmos poderia ser reduzido a proporções matemáticas, já que o 

princípio de todas as coisas era o número, sendo o kosmos um todo harmônico e 

                                                            
10 “Nonostante tutto, l’obiettivo è chiaro: rappresentare il mondo abitato come constituente, pur nelle 
differenze, uma sola entità, mettere a fuoco il genere umano come “aggregazione, somma totale di tutti gli 
esseri individuali” (ibidem, p. 14/15). 
11 WOORTMANN, Klaas.  O Selvagem e a História. Heródoto e a questão do outro. Revista de 
Antropologia, Vol. 43 n.1 São Paulo 2000. 
12 Idem, cit.. p. 15  
13 Ibidem, p. 15. 
14 [...] il kosmos dei filosofi naturalisti non designa peralto uma mera entità física, ma uma dimensione al 
tempo stesso etica e naturalistica, un ordine complessivo caratterizzato da intrinseca armonia e retto da leggi 
irrevocabili, anche se lontane dalla ”mera uniformità del corso causale nel senso astratto della scienza 
odierna”. 
 



22 

 

   

perfeito, uma ordem. Assim como o kosmos, a alma também é formada pelo número, 

sendo um corolário ético restaurar a harmonia na alma, de modo que homem e cosmos 

são partes de uma unidade originária (arché) que a tudo formou. Em Pitágoras e nos 

pitagóricos pode-se vislumbrar certo caráter cosmopolítico nas comunidade por eles 

fundadas, graças a sua postura filosófico-religiosa, ético-política de vislumbrar na vida 

coletiva uma unidade. 

Não se sabe ao certo de que modo o conceito de kosmos evoluiu, mas pode-se 

afirmar que o conceito do Universo como uma ordem deve-se a época de Empédocles. 

Demócrito acrescenta esta concepção de que o homem é um “microcosmos”, iniciando 

um processo de abertura cultural, sendo um sonho do pensador a aproximação entre os 

homens15. A pátria dos homens seria então todo o universo. Um dos primeiros escritos 

sobre uma ética cosmopolita surge com Demócrito; famoso por suas sentenças morais, o 

filósofo afirmara: “Todo país da terra está aberto ao homem sábio, porque a pátria do 

homem virtuoso é o universo inteiro”16. 

Com Heráclito, o conceito de kosmos engloba o de uma ordem cósmica 

universal como uma lei natural (nomos). A lei que asseguraria a ordem do kosmos era 

tratada pelo pensador como uma lei divina, iniciando-se a crença de que há uma 

divindade no kosmos que tudo ordena e tudo regula através de uma lei natural e esta 

relação se trata de uma discussão de cunho filosófico. 

Platão, no Timeu17 volta a discutir sobre o kosmos, quando o trata como um deus 

invisível, não apreensível pelos sentidos, mas apenas pela inteligência. No Górgias, 

também faz menção ao kosmos, referindo-se ao fato de que ele seria uno, sem 

desordem, nem desequilíbrio; baseado na teoria das Ideias, que não foram criadas e que 

existem e existirão de todo sempre. Não se encontra, porém, em sua obra referências a 

um ideal cosmopolita: sua discussão sobre o kosmos é um problema metafísico e não 

ético ou político. 

                                                            
15 Ibidem, cit, p. 24. 
16 DEMÓCRITO, Fragmento 247 in: REALE, Giovanni. ANTISERI, Dario. História da filosofia: filosofia 
pagã antiga. Vol. 01. São Paulo: Paulus, 2003, p. 70. 
17 PLATÃO. Timeu, 92 C. Tradução de Maria José Figueiredo. Lisboa: Instituto Piaget, 2004. 



23 

 

   

Aristóteles, em seu De coelo18 reafirma que o kosmos é divino, sendo apenas este 

e o Motor Imóvel as únicas divindades. O Motor Imóvel é exterior ao kosmos19 e para 

além deste há as esferas das estrelas e o éter, que também são divinos, harmônicos e 

perfeitos, movimentando-se de forma circular. Assim como Platão, não se encontra em 

sua obra referências ao cosmopolitismo, pois suas preocupações ético-políticas dizem 

respeito ao horizonte restrito da pólis e ao homem como cidadão da cidade-estado.   

O final do século V a. C. a polis viveu uma crise profunda. Após a morte de 

Péricles e o fim da guerra do Peloponeso, inicia-se uma fase de decadência da 

democracia grega, uma fase em que surge o cosmopolitismo helenista, a partir das 

expedições e conquistas de Alexandre Magno (334-323) e a consolidação de seu vasto 

império. Nasce também um padrão utilitarista e anticomunitário, já que agora a pátria 

não é mais considerada como o lugar do nascimento, mas como o lugar em que se tem 

lucro: os valores do cosmopolitismo são confundidos com os valores da lucratividade, 

nascendo uma forma de cosmopolitismo baseada na economia.   

Com a decadência da pólis da consolidação do Império, a vida privada torna-se 

mais importante que a pública e ocorre mesmo uma certa apatia pela política. Comenta 

Valverde20: 

Antes, na pólis, ser homem indicava uma situação e uma condição bem 
precisas: participar da vida pública e decidir os destinos da 
comunidade. Sob o império, porém, homens livres e escravos 
equivalem-se (todos são homens); mais do que isso, não há mais 
possibilidade de influir na vida política, que se torna um assunto alheio 
à maioria das pessoas. O homem não é mais essencialmente um homem 
político. 

  
Nesse sentido, o grande estudioso de direito, Guido Fasso afirma21: 

A participação integral do indivíduo na vida do Estado havia, pois, 
diminuído. Num Estado-universo (Estado universal), como o de 
Alexandre, e, mais tarde, no romano, o indivíduo não podia seguir 
considerando a política como ética, como expressão total da própria 
personalidade: ou se alijava dela, encerrando-se numa moral 
individualista dominada pelos problemas do homem como indivíduo, 

                                                            
18 ARISTÓTELES, De Coelo, Frag. 18.  I, 279  
19 Ibidem,  Frag. 18.  I, 279a-b obra foi fornecida em aula pelo professor Gabriel Trindade, inexistindo seu 
detalhamento enquanto referência 
20 VALVERDE, José Maria. História do Pensamento. São Paulo: Nova Cultural, 1987, p. 102. 
21 FASSÒ. Guido. História de la filosofia del derecho. Madrid: Pirâmide, 1981, V. I, p. 74. 
 



24 

 

   

não como cidadão; ou bem se sentia cidadão, sim, porém do mundo: 
não, pois, polites, senão cosmopolites. Em ambos os casos, o vínculo 
clássico entre ética e política havia sido quebrado. 
 

O cidadão grego foi substituído pelo súdito, nesse modelo imperial. O Estado 

agora não é mais o modelo em que todos participam do governo, pois há um corpo de 

funcionários que o administra, auxiliando o imperador. Nasce um ideal egoístico, de 

aversão à política, em que o cidadão se preocupa em ter uma “vida feliz”, distante do 

Estado e da política, mas preocupada em desenvolver as relações comerciais entre os 

povos que fazem parte do Império. 

Essa crise em que o antigo cidadão e agora súdito está mergulhado não significa a 

abolição de uma vida ética, mas ela se apresenta como momento de surgimento de uma 

nova ética em que se mesclam a valorização do individual com a preocupação de 

universalidade. É da esfera íntima que nasce esse novo modelo ético, que se 

compromete em promover a concórdia e a fraternidade (philia) nas relações dos 

cidadãos do império. Nesse sentido, escreve George Sabine: 22  

Assim, pois, o pensamento político teve que aclarar duas ideias e 
mesclá-las num esquema de valores comum: a ideia de indivíduo, 
exemplar distinto da espécie humana que tinha uma vida puramente 
pessoal e privada, e a ideia de universalidade, de uma humanidade que 
alcançava a todo o mundo e no qual todos os homens estavam dotados 
de uma natureza comum. Isto era um suposto que havia desempenhado 
um papel pouco importante na ética da cidade-estado na qual o 
indivíduo aparecia como cidadão e sua maior significação se baseava 
no seu status ou sua função. No mundo grande poderia dizer-se que um 
indivíduo tivera alguma função que realizar - salvo em algum sentido 
religioso -, porém podia, por assim dizer, converter na virtude sua 
própria insignificância. Poderia proclamar que sua vida íntima, 
impossível de ser compartilhada por outra pessoa, era a origem de todos 
os demais valores. Em outras palavras, poderia reclamar um direito 
inerente, o direito a que se respeitasse sua própria personalidade. Porém 
isto exigia, por sua vez, um correspondente aumento de sentido ético à 
ideia de universalidade. À mera semelhança de espécie havia que 
acrescer a semelhança de espírito, a harmonia ou concórdia, uma união 
de corações que faz da espécie humana uma família comum ou 
fraternidade.   
   

Com os estóicos esse ideal ético se consolida, ao ressurgir a ideia da divindade do 

kosmos, considerado um ser inteligente, vivo e animado. Posidônio (140\130 a 51a.C.)    

defendia a natureza orgânica do kosmos e Plotino (205-270 d. C.) e Fílon (20 a.C- 45 d. 
                                                            

22 SABINE, George H. História de la teoria política. México: Fondo de Cultura Económica, 1945, p. 147. 
 



25 

 

   

C.), que apesar de serem neoplatônicos foram contemporâneos do pensamento estóico, 

chamavam o kosmos de “o filho de Deus”, entendendo-o como a imagem da suprema 

fonte transcendente.  

O ideal de kosmos torna-se então a base para a compreensão de como a dimensão 

ética e política grega repercutiu internamente na vida da pólis e externamente na relação 

dos gregos com os outros povos, a partir da repercussão da cultura helênica no mundo 

clássico, após a conquista macedônica. 

 

1.1.2 O helenismo e a ideia de cosmópolis como império.    

O século V a. C. foi marcado pela discussão filosófica sobre o papel da polis no 

mundo grego. A pólis, Cidade–Estado, é a unidade política que tende a uma 

independência e autonomia (autarqueia) econômica, política e jurídica. Todas as polis 

gregas embora partilhassem a mesma cultura e estrutura político-social, eram 

independentes entre si. Pode-se afirma que era o espaço de ação dos cidadãos gregos. 

Na polis estava contida a mesma estrutura do kosmos, pois ela era um mundo em 

que cada cidadão participava da vida coletiva agindo em prol da cidade, em que o 

coletivo representa a ordem perfeita que governa eticamente todo o universo. É na polis 

que surge a nomos, a lei humana que é fruto da lei natural (physis), como uma só 

legislação ética e política. Na esfera mítica, assim como Têmis regula a justiça na lei 

natural, Diké traduz esta justiça, que está na lei para a vida humana.  

Neste universo de ação, a pólis é um espaço neutro e homogêneo, como o 

kosmos. Não há uma unificação entre o cidadão natural da polis e o estrangeiro que lá 

reside, o que existe é uma profunda diferença entre o nacional e o outro, que culmina 

nas distinções entre o cidadão e o bárbaro. O outro, estrangeiro, passa a ser o diferente 

de mim, os não-gregos, os bárbaros (barbaroi) que por serem inferiores são menores do 

que o grego, menos civilizados e, por isso, podem ser escravizados23. 

A polis passa a ser um corpo cívico que precisa de uma estrutura e identidade 

própria. Nasce uma preocupação entre os nacionais de proteção contra o estrangeiro. O 

                                                            
23 Ver: TOSI, G. Aristóteles e a escravidão natural. In:  Boletim do CPA, Campina, nº 15, jan-jun 2003. 



26 

 

   

estrangeiro passa a ser encarado como uma ameaça, alguém que pode tomar os bens dos 

cidadãos da polis, que pode promover discórdias, guerras, devendo ser encarado como 

desigual e com desconfiança. A homogeneidade cultural é eleita como fator que passa a 

definir os iguais e os desiguais, àqueles que são diferentes, os que têm outra cultura, a 

distinção torna-se entre o civilizado e o bárbaro.  

Uma demonstração de como ocorreu este modo de diferenciar o outro se dá na 

maneira de perceber os persas nas guerras: eles são os opostos que precisam ser 

combatidos, em clima de franca hostilidade. O grego estaria para o bárbaro assim como 

o homem livre estaria para o escravo, dizia Aristóteles24. Sobre as diferenças entre 

escravos e livres, Aristóteles compara escravos a instrumentos, a objetos: 

Entre os instrumentos (órgana) alguns são inanimados (ápsucha),outros 
animados(émpsucha): por exemplo, para o capitão do navio o timão é 
inanimado, o marinheiro vigilante da proa das naus é animado (pois nas 
artes o subordinado – uperétes - é uma espécie de instrumento). Da 
mesma maneira cada objeto de propriedade (ktema) é um instrumento 
para a vida (órganon pros zoén) e a propriedade (ktésis) é um conjunto 
de instrumentos. Também o escravo é um objeto de propriedade 
animado (doulos ktéma ti émpsuchon) e cada subordinado (uperétes) é 
como um instrumento que tem precedência sobre os outros 
instrumentos [...] Portanto, os instrumentos são instrumentos de 
produção (órgana poietiká), enquanto um objeto de propriedade 
(ktema), ao contrário, é um instrumento de ação (órganon praktikón): 
assim de uma lançadeira obtemos algo mais do que seu simples uso, 
mas uma roupa ou uma cama são apenas utilizadas. [...] Ora, a vida é 
ação e não produção (bíos prâxis ou póiesis esti), por isso, o escravo é 
um subordinado na ordem dos instrumentos de ação (ho doulos 
uperétes ton prós prâxis). 

 Mesmo entre os gregos, diferenças começam a surgir, inviabilizando a 

possibilidade de uma união panelênica. De acordo com Tosi25, esta distinção entre os 

homens (livres e escravos) surge em Aristóteles de forma a este delimitar o espaço 

político do cidadão, pois este afirma que:  

[...] a questão central de Aristóteles é entender e justificar a existência 
de âmbitos e formas distintas de governo do homem sobre o outro 
homem. Aristóteles quer definir e justificar a escravidão, mas também 
distinguir e preservar o espaço da liberdade dos cidadãos, os quais não 
podiam ser governados como se fossem escravos.  

                                                            
24 ARISTÓTELES. Política, I, 4, 1253b 27- 1254a 8, apud TOSI, G. Aristóteles e a escravidão natural, 
cit., pp. 90-91.  
25 Idem,  p. 73. 



27 

 

   

Ao justificar a escravidão legal como sendo justa quando é natural, Aristóteles 

coloca o escravo como um ser humano incompleto, pois falta-lhe  beleza e nobreza da 

alma, que só é encontrada nos homens livres. Para o estagirita, somente os bárbaros 

seriam escravos por natureza e, por isso, mereceriam um tipo de governo despótico que 

não cabe para os gregos que são naturalmente livres.  

No século V a.C. já encontramos delineada a dialética que vai perpassar toda a 

história do Ocidente (e não só), ou seja, a dialética negativa entre “nós e os outros”26: o 

cidadão comprometido com a polis e preocupado com a sua formação cívica cria esta 

sua identidade na rejeição do outro (escravo-bárbaro); mas encontramos também 

Aristipo, (435-366 a. C.) fundador da escola cirenaica, que defende a preocupação 

primeira com a independência da vida e do pensamento do cidadão, como início de um 

pensamento hedonista, sendo este um ideal “apolítico” de liberdade: já que ser livre é 

libertar-se de vínculos, de amarras com a vida na polis. A condição humana desejável é 

ser sempre como um estrangeiro, sem cidadania e afastado de qualquer tipo de dever 

cívico: um paradoxal ideal, ao mesmo tempo, cosmopolita e apolítico. 

Nesta polis em crise, o ideal cosmopolítico ressurge ao mesmo tempo em que se 

desfaz a estabilidade política. Os filósofos do período não se fixam mais a uma cidade, 

mas há uma verdadeira diáspora filosófica, que leva o pensamento filosófico a várias 

partes da Europa, de um modo completamente novo. Essa nova forma de filosofar é 

consequência da decadência política da Grécia antiga.    

O apogeu da cultura grega ocorreu no século V a. C, também chamado século de 

Péricles, com a democracia e a intensa participação do cidadão na vida política, 

contudo, a decadência logo iria ocorrer. Cidades-estados inimigas, Esparta e Atenas se 

enfrentam na guerra que acabaria por acelerar o declínio político da Grécia.  

A guerra do Peloponeso durou vinte e sete anos (431 a 404 a. C) e suas 

consequências foram nefastas do ponto de vista político e econômico. Meio século 

depois do seu término, a Grécia era conquistada por Felipe da Macedônia. Com 

Alexandre Magno, filho de Felipe, forma-se um gigantesco Império, que ia das Índias 

aos Bálcãs, incluindo o Egito e a Báctria (hoje Afeganistão), baseado na ideia de que a 

forma imperial de governo era algo divino, colocando em grave crise a pólis grega, já 
                                                            

26 Ver a respeito as brilhantes páginas de TODOROV, Tzvetan. Nós e os outros: a reflexão francesa sobre a 
diversidade humana, Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1993.   



28 

 

   

que os ideais cosmopolitas da formação de um império sobrepuseram a Cidade-estado 

como unidade política ideal. 

Alexandre teve um importante papel na difusão do pensamento grego.  Educado 

pelo macedônio Aristóteles, um dos grandes pensadores da filosofia clássica, adotou a 

cultura grega, mesclando-a com a macedônica, e a difundiu junto aos bárbaros que 

conquistou: desobedecendo assim, aos preceitos do seu mestre! Fundou várias cidades 

entre os povos conquistados, fazendo com estas funcionassem como cidades gregas, 

como Alexandria, que foi por mais de trezentos anos um local de efervescência cultural 

grega. Saliente-se também que Alexandre, através de suas conquistas, foi o responsável 

pelo primeiro processo de globalização que o mundo ocidental conheceu, pela vastidão 

de seu Império.  

Nesta época, a Grécia passava então por um período de instabilidade, os 

cidadãos que eram participantes ativos da política, se voltaram para a guerra, 

ocasionando a decadência da agricultura e do comércio exterior, as fontes tradicionais 

da sustentabilidade econômica do povo grego. Após anos de lutas e de pilhagens, 

acostumados aos rigores e as emoções do campo de batalha, já não se reconhecia 

naqueles soldados àqueles mesmos homens que laboravam no campo e participavam da 

política, não sendo mais possível o retorno a antiga vida. 

As cidades gregas ainda tentaram organizar movimentos de resistência, mas 

estavam muito enfraquecidas para lutar contra o Império que as absorveu. Se este é o 

momento da decadência política é também, paradoxalmente, o momento em que se 

inicia o predomínio da cultura helenística no mundo antigo. Durante os séculos que 

existiram entre o fim da Guerra do Peloponeso e as invasões bárbaras ao Império 

Romano, que havia subjugado as conquistas macedônicas, houve seis séculos de 

supremacia do pensamento grego. 

Para que se tenha uma noção do profundo processo de helenização, o Império 

Romano foi o maior império do mundo antigo e a comunicação entre os romanos era em 

latim, a língua oficial do Império, mas ao lado desta havia o grego, que servia de língua 

culta, difundida entre os mais intelectualizados, sendo utilizada no comércio, nas artes, 

na religião e na filosofia, se tornando a primeira língua cosmopolita. 



29 

 

   

Esse período de profunda instabilidade conheceu grandes mudanças a partir do 

século III a. C., do ponto de vista do conhecimento, iniciando uma nova forma de 

vislumbrar o mundo. É o momento em que as ciências exatas destacam-se da filosofia, 

com a geometria euclidiana, a física de Arquimedes (287-212 a.C.), a matemática de 

Hiparco (190-126 a.C.) e as descobertas de Eratóstenes (285-194 a.C.), sendo que este, 

já neste século, partindo da lógica pura e da observação empírica, descobriu que a Terra 

é redonda, chegando a calcular a sua circunferência de forma muito próxima ao que fez 

Copérnico séculos depois. É também o século de Aristarco (310-230 a.C.), que formula 

uma teoria que afirma que a Terra é um satélite do Sol e descobre que esta tem os 

movimentos de translação e rotação.  

Mudanças também ocorrem em relação à vida religiosa, que se desdobra em 

duas correntes, uma que vai difundir o culto a deusa Tykhê, relacionado ao destino e aos 

acaso e outra que vai dar as primeiras bases racionais à religião, dada pelos estóicos27. 

Nunca mais a pólis será a mesma, marcada pela decadência política, o cidadão 

grego de outrora rende-se a novas formas de governo, desde a monarquia de Alexandre 

até o despotismo oriental, mas é justamente este declínio que vai abrir espaço para uma 

nova concepção de homem.  

Enquanto que na pólis vigorava a identidade do indivíduo como cidadão, no 

conceito de cosmópolis o indivíduo o substitui. O elo que ligava o cidadão ao Estado 

enfraquece e o agir ético humano não obedece mais às concepções da cidade, mas cada 

um age de acordo com aquilo que considera correto. As relações sociais tornam-se cada 

vez mais individualistas e, muitas vezes, egoístas: pode-se afirmar que este período é 

uma revolução no agir ético social.  

A ética passa a ser a maneira autônoma do agir individual, pois o homem, como 

ser singular, é um ser político, mas de uma política que valoriza o individualismo e não 

o agir cidadão de outrora. De acordo com Comparato28, uma das provas da existência de 

novos conceitos éticos ocorre na mudança da concepção dos povos não gregos. Se na 

época clássica os bárbaros eram considerados atrasados e inferiores e não se via 

                                                            
27 Sobre a história da religião, ética e política no mundo grego vide COMPARATO, Fábio Konder. Ética: 
direito, moral e religião no mundo moderno. São Paulo: Companhia das letras, 2006.   
28 COMPARATO, Fábio Konder. Ética: direito, moral e religião no mundo moderno. São Paulo: 
Companhia das letras, 2006, p. 108. 



30 

 

   

problema moral com sua escravização, com o legado de Alexandre tentava-se equipará-

los aos gregos. O imperador chegava a estimular casamentos dos seus soldados com 

mulheres bárbaras provocando uma mescla de culturas no seu Império.   

O próprio instituto da escravidão passara a sofrer contestações das novas 

correntes filosóficas; por exemplo, Epicuro (341-270 a.C.) não aceitava a escravidão, 

defendendo que os escravos podiam partilhar dos seus ensinos, bem como os estóicos 

contestavam o instituto da escravidão, pois consideravam que a ignorância é que 

tornava os homens escravos.   

Mesmo havendo conquistado uma grande parte do Oriente e do Ocidente e 

havendo decidido helenizar os povos conquistados, Alexandre não pode deixar de 

mesclar elementos multiculturais a cultura grega, originando uma cultura transnacional 

helenística. Se Atenas era o centro cultural de outrora, agora disputava espaço com as 

novas cidades fundadas por Alexandre, como Alexandria, Pérgamo e Rodes, contudo 

permaneceu como berço das novas correntes filosóficas: o epicurismo, o cinismo, o 

neoplatonismo e o estoicismo. 

Após a morte de Alexandre, o império se divide em vários reinos, permanecendo 

com a mesma unidade cultural; só séculos depois é que Roma se torna a nova potência 

política e militar, mas o legado grego não desaparece, pois Roma é conquistada, do 

ponto de vista cultural, pela cultura helenística e pelo novo conceito do homem-

indivíduo. Este novo modelo de homem, em uma perspectiva filosófica, detém as suas 

preocupações filosóficas nos problemas morais, fomentando novos modelos de vida e 

de mundo.      

 

1.1.3 O cosmopolitismo estóico   

Dentre as correntes de pensamento filosófico que existiram no período 

helenístico e que promoveram estas mudanças, são os estóicos aqueles que mais 

profundamente vão influenciar os pensadores romanos e novo cosmopolitismo, 

destacando-se entre eles Cícero, Sêneca, Marco Aurélio e Ulpiano. 

O estoicismo nasce em torno dos anos 300 a.C., em Atenas, fundado por Zenão 

de Cítio (334-262 a.C.). O nome “estóicos” deriva do hábito que estes pensadores 



31 

 

   

tinham de se reuniram no Pórtico das Pinturas em Atenas (Stoa  Poikilé). Formou-se 

uma verdadeira escola local, que depois se disseminou por várias partes do mundo, 

resistindo até os primeiros anos da Patrística, influenciando o cristianismo nascente. 

Os estudiosos do estoicismo o dividem em três períodos: o antigo, cujos 

principais representantes são Zenão, Cleanto (332-262 a. C. ou 331-232 a.C.) e Crisipo 

(232-204 a. C.); o médio, cujos representantes são Panécio (185-110 a.C.) e Possidônio 

(135-51 a.C.) e a Nova Stoá, representada por Sêneca (4 a.C.-75 d.C.), Epicteto (130-50 

a.C.) e Marco Aurélio (121-180 d.C.).    

O fundador do estoicismo colocava como objetivo o resgate éticos para os 

valores convencionais29, pois o filósofo estóico deveria “viver de acordo com a 

natureza”. De acordo com Senley30, os estóicos não gostavam de ser considerados 

socráticos, mas, para o autor “[...] seu sistema ético, caracterizado pela identificação 

intelectualista da bondade e sabedoria, a eliminação consequente dos “bens” não morais 

como algo indiferente, era completamente socrático em inspiração”.     

A filosofia estóica, como toda a filosofia grega e, em particular, no período 

helenístico, era uma “forma de vida” um “modo de viver” e não somente uma doutrina a 

ser ensinada e aprendida31. A ética estóica era uma ética para a vida32, tão rígida que é 

discutível, em sua totalidade, a aplicação prática de seus princípios éticos. Essa ética da 

ação possuía características terapêuticas, pois as pessoas frequentemente se confundiam 

em relação a onde se encontra o bem ou o mal e, segundo Epicteto33, o bem nunca está 

no lugar em que se imagina.   

Quando se fala sobre ética estóica, é importante ressaltar que ela se divide em 

vários gêneros, de acordo com o pensador que a apresentava. Um dos poucos textos 

sobre o assunto que chegou até os nossos dias é a obra Dos deveres (De Officiis) de 

Cícero. Nela, o autor divide as preocupações éticas em cinco categorias: duas sobre 

honestidade, duas sobre a vida, os bens as riquezas e o crédito e uma a ser feita entre a 

                                                            
29 SENLEY, David. A escola: de Zenon a Ário Dídimo.  In Os Estóicos, org. Brad Inwood. São Paulo: 
Odisseus, 2006, p. 10.  
30 Idem, p. 11.  
31 Ver o clássico: HADOT, Pierre. O que é a filosofia antiga. São Paulo: Loyola, 1999 (Parte segunda: a 
filosofia como modo de viver). 
32 SCHOFIELD, Malcolm. Ética estóica. In Os Estóicos, org. Brad Inwood. São Paulo: Odisseus, 2006, p. 
281 
33 Idem, p. 281. 



32 

 

   

honestidade e o útil, quando estes são opostos. Afirma Cícero34: “Das cinco divisões 

constituídas para os deveres, as duas primeiras se referem à honestidade, as duas 

seguintes, às circunstâncias da vida, aos bens, às riquezas, ao crédito; a quinta à escolha 

a ser feita entre a honestidade e o útil, quando parecem em oposição”.     

Um ponto comum que se pode destacar entre os diversos gêneros éticos, é que 

eles pensam na vida e no comportamento humano frente aos outros, às ameaças a saúde 

e a felicidade. O desapego em relação aos bens e aos amores de qualquer natureza, 

assim como a prática da boa ação para dar ensejo a outras são encontradas na maioria 

dos autores estóicos, já que essa ética se apresenta como sistema, assim como todo o 

pensamento estóico. 

Como exemplo desse pensamento sistemático, pode tratar-se a respeito da 

consepção de que a ética estóica é uma ética da razão, estruturada sobre a idéia de 

natureza (physis), pois esta se confunde com a razão. Para Comparato35: “A natureza é o 

princípio racional que, ao mesmo tempo, ordena dialeticamente as idéias, estabelece a 

estrutura do mundo sensível e dirige as ações humanas; ou seja, estabelece as leis do 

pensamento, do mundo físico e da vida ética”.   

Era a natureza que conduzia o homem a agir de acordo com os interesses da 

coletividade, em detrimentos dos seus próprios interesses, já que o homem virtuoso era 

aquele que vivia de acordo consigo mesmo e viver assim era viver de acordo com a 

natureza36.  A natureza se manifestaria de modo prático como um princípio universal 

que estaria presente como uma regra de vida em cada homem, “[...] pois cada homem se 

insere no cosmos como uma parte no todo37”.   

A razão unifica o mundo, já que ela está em toda parte, na qualidade de razão 

divina (de Zeus38), que a tudo governa. Afirma Brunschwing39: “Para eles (estóicos)40, a 

                                                            
34 CÍCERO. Dos deveres. São Paulo: Martin Claret, 2004, p. 85. 
35 COMPARATO, Fábio Konder. Ética: direito, moral e religião no mundo moderno, cit.  p. 109. 
36 LEITE, Flamarion Tavares. Manual de filosofia geral e jurídica. Rio de Janeiro: Forense, 2006, p. 40. 
37 Op cit., p. 110. 
38 Importante ressaltar que embora os estóicos acreditem na divindade, o seu poder ativo não é de um ser 
onisciente transcendente, pois o elemento divino se apresenta na própria natureza e não acima dela.  
39 BRUNSCHWIG, Jacques. Metafísica estóica. In: Os Estóicos, org. Brad Inwood. São Paulo: Odisseus, 
2006, p. 229. 
40 Grifo nosso. 



33 

 

   

natureza (phýsis) a tudo abarca, inclusiva as coisas, os fenômenos, os acontecimentos 

que, para outras visões do mundo, podem parecer de algum modo sobrenaturais”. 

A visão de mundo estóica interfere diretamente em como o homem deve agir, no 

padrão ético que o ser deve possuir. O mundo é uno41, regido pela lei universal, que 

nada mais é do que a reta razão (orthós logos), que não se separa da divindade, mas é a 

própria a racionalidade da divindade, na forma de natureza42.  

É sábio aquele que age conforme as leis da natureza, que são conhecidas pela 

reta razão, identificando-as com a sua própria natureza, este é o homem virtuoso. Como 

diz Algra43 , “[...] de acordo com os estóicos, deus determina, sendo destino, todas as 

coisas. Ao mesmo tempo, sendo natureza, também estabelece o padrão para o que é 

moralmente bom – uma norma para os humanos seguirem”.  

A determinação do deus na natureza faz com que toda a humanidade se 

identifique neste princípio único e unificador, sabendo que viver de acordo com a 

natureza é viver seguindo o interesse geral da coletividade, admitindo assim a unidade 

do gênero humano. Essa unidade foi primeiramente defendida pelos estóicos, sendo ela 

determinada pela lei natural, que está acima da vontade dos povos, das leis e dos 

costumes. 

A lei natural está acima da humana, porque ela é racional e imutável, nunca 

converte a injustiça em justiça e a justiça em injustiça, é ela quem ordena o que se deve 

fazer e proíbe o que não se deve. Graças à existência da lei natural, o estoicismo 

defendida a unidade do direito, já que a sua fonte é a moral, que deriva da própria 

natureza. Só os interesses humanos é que desvirtuariam o direito, que quando é natural é 

fundado do ideal de amor ao próximo (philia), pois todos os homens são irmãos 

(adelphoi) como residentes em uma grande pátria, que é a cosmópolis44. 

                                                            
41 Apesar de não conhecerem o budismo, muito se assemelha a visão de mundo dos estóicos com a dos 
budistas, mas as semelhanças se estendem também a esfera do desapego, pois apego existe em função do 
prazer que nada mais é do que uma infelicidade, expressa como uma devassidão. O homem desapegado deve 
ser sábio, não se deixando escravizar por nada deste mundo, sendo a este indiferente, vivendo em um estado 
de ataraxia.    
42 Esta intensificação entre Deus e a natureza chegará até o grande “estóico moderno” Espinosa que afirmava: 
Deus sive natura. 
43 ALGRA, Keimpe. Teologia estóica. In: Os Estóicos, org. Brad Inwood. São Paulo: Odisseus, 2006, p. 189.  
44 Cícero refere-se a cosmópolis em Dos deveres como sendo a sociedade universal do gênero humano, como 
na página 119, V, do Livro III em que trata da justiça da diké.  



34 

 

   

Da passagem cultural do mundo antigo de Atenas e Alexandria para Roma, o 

helenismo surge como um fator importantíssimo que propiciou esta mudança. No 

apogeu de Atenas, Roma era apenas uma pequena cidade de importância cultural, 

comercial e intelectual muito menor do que aquela. 

A partir das conquistas de Alexandre, o mundo antigo passou por um por 

fenômeno de urbanização das cidades. Roma se transforma em um importante centro 

comercial, político e cultural, após a morte do imperador macedônio, mas incorpora a 

maneira grega de viver e de fazer cultura, principalmente intelectual.  

O mundo helenizado possuía o grego como língua cosmopolita comum (koiné) e 

até os romanos foram obrigados, pelas forças das circunstâncias, a aprendê-lo a fim de 

entraram em contato, principalmente diplomático, com os povos helenizados.  É 

inegável a influência do estoicismo antigo neste mundo helenizado, mas naquele 

momento é o estoicismo médio que detém maior influência, principalmente Panécio45 e 

Possidônio. Nesse contexto histórico, o Império Macedônio/Helenístico entra em 

decadência e é Roma agora que assume um novo papel hegemônico. 

O estoicismo agora se reveste do modo romano de se fazer racional e virtuoso. O 

homem não pode ser mais um ser apático, é necessário que ele tenha atitude, seja um ser 

de ação. Com relação ao gênero humano e a concepção de cosmópolis, as idéias do 

estoicismo antigo de que os homens são parentes porque habitam o mesmo planeta, 

participam de uma mesma compaixão, simpatia (sympatheia) universal e da formação 

de uma comunidade de sábios influencia esta novas fase. Afirma Bobbio46: “A república 

universal dos estóicos, à qual pertencem os sábios, é um ideal de vida, não uma 

instituição; é independente de qualquer instituição, nisto consiste sua universalidade”.  

O estoicismo antigo transformou o conceito de comunidade universal em uma 

comunidade elitista. Uma reflexão sobre este modo de encarar a Cosmópolis trouxe 

mudanças para o médio estoicismo que acrescentou as concepções antigas à ideia de 

auto realização humana47. Este novo modelo de cosmopolitismo considera que cada 

                                                            
45 Segundo Ferrater Mora, Panécio é um autor que possui destacado humanismo e defende a ideia de que o 
homem deve viver de acordo com a natureza e que a natureza humana é uma só. A natureza individual de 
cada um é compatível coma natureza universal. MORA, José Ferrater,. Dicionário de Filosofia, p. 2.195, 
site: www.books.google.com.br.  
46 BOBBIO, Norberto. O Problema da guerra e as vias da paz. São Paulo: Unesp, 2003, p. 145. 
47 SCUCCIMARRA, Luca. I confini del mondo, cit., p. 59. 



35 

 

   

homem deve ser encarado conforme a sua natureza, não podendo ser ignorado o fato de 

que ele pertence à determinada comunidade política. 

 

1.1.4 O cosmopolitismo republicano de Cícero 

Cícero (106-43 a.C.) é sem dúvida o autor que mais se destaca no período como 

último representante do republicanismo romano, antes do advento do Império do qual 

ele é uma das primeiras vítimas. Neste sentido, ele elabora uma doutrina cosmopolita 

influenciada pelo estoicismo diferente do cosmopolitismo de tipo imperial.  Ele 

considerava o mundo como se fosse uma grande pólis e a comunidade política da qual o 

homem naturalmente descendia é a comunidade humana. Para o autor romano, o 

homem possuiria uma “essência humana” comum e mesmo tendo origem étnica e 

cultural diversa, dela não poderia dispor. 

Baseando-se na ideia do honesto, que é o moralmente bom, Cícero defende 

como um dos pontos centrais de sua doutrina a sociabilidade humana. O homem 

moralmente bom seria aquele que cumpre com os seus deveres de justiça, de acordo 

com o respeito que se deve ter com o gênero humano e com os deveres relativos à 

beneficência para com os outros. Cícero afirma48: 

Das outras três (virtudes) a mais fértil e ampla [a honestidade] é a que 
leva a manter a sociedade, solidificando a união entre os homens.  
Divide-se em duas partes: a justiça, a mais admirável das virtudes 
primeira qualidade do homem de bem; e a caridade (caritas), que 
igualmente pode ser denominada bondade ou generosidade. 

Deontologicamente, verifica-se que no De Officiis, Cícero defende que todos 

devem tomar conta do bem comum, pois é dever para com os outros limitar o que é 

individual, valorizando o humano na própria qualidade de pessoa e no próprio bem. As 

relações interpessoais são um eterno dar e receber e, neste modo, o respeito é algo que 

deve predominar nestas relações. 

Cícero49 entende que ser justo é jamais utilizar a guerra como instrumento de 

agressão, é nunca provocar um extermínio ou opressão, pôs para ele a “justiça é a boa-

fé, ou seja, a sinceridade nas palavras e a lealdade nas convenções”. A guerra seria a 
                                                            

48 CÍCERO. Dos deveres, São Paulo: Martin Claret, 2004, p. 41. 
49 Idem, p. 37. 



36 

 

   

extrema ratio, quando os outros meios fossem empregados e não lograssem êxito e 

mesmo assim seria uma forma brutal de agressão contra toda a humanidade. A justiça 

deveria proporcionar uma paz duradoura e isto não se consegue com as guerras. Para 

Cícero50, “nas pendências da república devem-se observar diretamente as leis de 

guerra”. A guerra seria uma forma de paz garantida contra toda a injúria51 e uma vez 

determinada a guerra, caberia a república procurar a paz52.        

  O pensador romano é o pai da concepção de ius gentium que influenciou os 

filósofos jus naturalistas séculos mais tarde, ideia esta segundo a qual o direito das 

gentes seria algo mais do que “um direito romano para estrangeiros”, como era 

entendido de forma tradicional, mas seria um direito internacional de respeito ao outro, 

um direito/dever de justiça para com todos, na linguagem moderna, seria uma forma 

antiga de internacionalização dos direitos dos povos.    

Baseando-se em uma moral que remonta os antigos estóicos, em Cícero verifica-

se a influência da Lei Natural como unificadora do gênero humano consagrando os 

deveres de justiça no agir para com os outros53. É esta lei que proíbe que os homens 

ajam de maneira egoística procurando beneficiar a si mesmo em detrimento dos demais. 

Os outros não são apenas os nacionais, mas qualquer um que pertença à humanidade.  

No De legibus54, Cícero afirma que segundo a Lei Natural todos fazemos parte 

de uma só comunidade jurídica e temos deverem mútuos. Partindo do conceito de 

cosmópolis, Cícero defende que todo gênero humano vive em uma única cidade e está 

submetido as mesmas leis. As leis justas são aquelas que partem da Lei Natural, pois 

ratificam o princípio da solidariedade universal, possuindo assim legitimidade. 

A capacidade que todos os cidadãos do mundo têm de agirem honestamente, de 

forma justa, pautando-se no princípio da solidariedade universal é, segundo Cícero, a 

prova de que toda a humanidade se rege por uma única lei e que é na razão que se 

encontram os seus postulados, como será retomado por Immanuel Kant no século 

XVIII.  

                                                            
50 Idem, p, p. 41.  
51 Ibidem, p. 41. 
52 Ibidem, p. 55. 
53 Ibidem, p. 120. 
54 CÍCERO. De legibus apud SCUCCIMARRA, Luca. I confini del mondo, cit., p. 64. 



37 

 

   

No terceiro livro da obra De finibus, Cícero apresenta um sistema ético estóico 

que culmina nas obrigações que o homem deve ter com a pátria é com toda a 

humanidade. São três as obras em que a ética estóica se destaca: a ética dos primeiros 

estóicos (retratada na obra de Diógenes Laércio, Livro VII); a obra de João Estobeu 

(século VI) e na já citada obra de Cícero. 

Segundo Schofield55, todas essas obras traduzem as concepções éticas de 

Crisipo, que divide a ética em um tópico sobre os impulsos, outro sobre os bens e os 

males, outro sobre as paixões, outro sobre as virtudes e ainda há tópicos sobre o 

objetivo da ética, os valores primários e as ações, as funções apropriadas e um último 

sobre persuasões e dissuasões. Em cada um dos autores a ordem de tópicos é variável, 

mas em todos eles a mesma discussão se apresenta, sendo Crisipo a principal autoridade 

sobre a ordem de importância de cada um dos tópicos. 

Mas o tópico que é mais importante nesta discussão é aquele que trata do 

impulso natural humano de viver conforme a virtude por ser um ser racional. Para 

Zenon, (e a ele era atribuído todo conceito que se pretendesse dar autoridade), a ética 

cuidava de tudo o que é existente em primeiro plano e depois definia tudo aquilo que é 

virtuoso. 

Viver de modo virtuoso não seria entendido de modo simples, mas dentro de 

uma linguagem complexa. É inegável a influência socrática em relação ao conceito de 

virtude entre os estóicos, mas esta não pode ser definida como o fazia Platão; para os 

estóicos a virtude seria uma “razão consistente, firme e imutável” ou um “viver de 

modo consistente” ou ainda a felicidade de “um suave fluir na vida” 56.    

Essas definições de virtude podem ser traduzidas em uma expressão grega 

homologouménos, que significa “viver de acordo com a razão concorde” ou ainda 

“viver de acordo com a natureza”. Os estóicos defendiam uma harmonia no viver, pois 

seriam infelizes aqueles que tivessem uma vida desarmônica. Viver de acordo com a 

razão concorde teria uma dupla significação, como afirma Schofield57: 

                                                            
55 SCHOFIELD, Malcolm. Ética estóica. In Os Estóicos, org. Brad Inwood. São Paulo: Odisseus, 2006, p. 
263.  
56 Por um suave fluir deve-se compreender que todas as ações humanas devem corresponder a natureza 
divina que está em toda a natureza. Idem, p. 268.  
57 Idem, p. 269. 



38 

 

   

[...] mas “viver de modo consistente com a natureza” visa algo 
diferente: a uma indicação de como, do modo de ver um estudante da 
natureza, tal comportamento consistente se relaciona com a ordem 
natural – em verdade, uma indicação da explicação a respeito de como 
alguém pode chegar à consistência em sua vida”. Partindo-se dessa 
concepção, há um jogo de palavras não-acidental em “de modo 
consistente”, e as duas fórmula em certo sentido redundam no mesmo: 
viveremos de modo consistente (isto é, cada qual com o seu próprio 
eu) se e somente se vivermos de modo consistente com a natureza.   

O modo consistente de se viver de acordo com a natureza é agir com virtude. Os 

seres humanos teriam uma espécie de “programação” inerente e intrínseca ao fato de 

serem humanos para agir com virtude, e a razão é a sede desta forma de kathêkon 

(comportamento apropriado, virtuoso). Através do comportamento racional adequado os 

homens agiriam uns com outros por afinidade (oikeíosis)58. 

Dos diversos modos de se agir com virtude, é através da phrónesis (sabedoria ou 

entendimento) que se estabelece, na ética ciceroniana, a forma de agir para com o 

gênero humano. O homem possui a opção de agir contra a natureza, mas não pode se 

isentar da responsabilidade de sua violação. Ele não tem a opção de ter ou não ter a 

virtude, pois a natureza humana59 sempre a tem, na visão estóica, pois esta natureza é 

formada pela razão e o que despertaria os impulsos humanos de ação seria o acúmulo de 

experiências que o homem vivencia ao longo de sua trajetória.  

O homem virtuoso, que age de acordo com os impulsos de sua natureza racional 

sabe quem é: ele é um cidadão do mundo, uma parte de um todo universal que se 

manifesta enquanto natureza racional, que não deve agir em proveito próprio e sempre 

se lembrar que é parte deste todo. 

O homem virtuoso é aquele que tem obrigações para com a pátria, para com a 

sociedade e os valores e interesses que dela decorrem e ainda para com a família. Cícero 

chega a estabelecer uma escala de importância entre os deveres, verificando o que é 

mais importante60: 

Se se quiser construir comparação, procurando o que mais obriga ao 
dever, deve-se colocar, em primeiro lugar, a Pátria e nossos pais, a 

                                                            
58 CÍCERO. Dos deveres. cit. São Paulo: Martin Claret, 2004, p. 120. 
59 De acordo com Crisipo a natureza humana seria uma parte na natureza como um todo, a racionalidade 
humana nada mais é do que uma parcela da racionalidade do universo, de um deus que cria o Uno e que 
expande esta razão natural por toda parte.  
60 Idem, p. 48. 



39 

 

   

quem somos obrigados por tantas benemerências; em seguida virão os 
filhos, toda a nossa família que amparamos e da qual somos o único 
abrigo e, depois, aqueles com os quais convivemos pelos sentimentos 
e cujo destino é comum.     

Verifica-se que no pensamento ciceroniano o homem de valor é um cidadão do 

mundo que possui valores cosmopolíticos ao mesmo tempo em que não nega a 

importância das suas obrigações particulares. Essa responsabilidade para com a Pátria, a 

família e os amigos parte do Logos, ou seja, é um produto da natureza.   

No estoicismo de Cícero61 encontram-se os princípios naturais que regem a vida 

virtuosa. É preciso destacar que os homens são virtuosos e formam naturalmente uma 

única comunidade humana porque cada homem deve prestar contas dos seus atos 

àqueles que estão mais próximos, é a vida virtuosa exercida a partir da vida familiar que 

garante a harmonia e a união entre os homens.  São os princípios naturais: o comércio 

da razão e da palavra, fazer qualquer coisa para os outros e que não resulte prejuízo para 

nós e dividir as coisas comuns. 

Percebe-se em Cícero e na sua ética o reflexo de uma preocupação do homem 

romano do seu tempo. Era a República (res publica) que deveria ser salva e valorizada, 

daí ter-se no filósofo um cosmopolitismo misto, em que a valorização da Pátria surge 

como ponto fundamental da sua obra e que apresenta todos os homens dentro de uma 

escala de importância para o indivíduo virtuoso. O fato de se priorizar a família e os 

amigos em detrimento dos mais afastados não implicaria, para o pensador, em uma 

contradição os conceito de cosmópolis e de cidadania mundial; torna-se porém, para 

seus intérpretes de séculos depois, uma fonte de contradições quando se trata de avaliar 

a importância do gênero humano para o homem virtuoso na ética ciceroniana. 

A contradição está entre um cosmopolitismo de tipo helenístico, que considera 

que o estrangeiro deve ser respeitado em sua comum condição humana, e, ao mesmo 

tempo, a valorização da Pátria, que é a principal garantia da liberdade dos seus 

cidadãos. Desta maneira, a fidelidade à pátria romana no seu processo de expansão, 

iniciado em época republicana e continuado em época imperial, permite e justifica a 

dominação da pátria sobre os outros povos.  

                                                            
61 Ibidem, p. 46. 



40 

 

   

O mundo moderno globalizado enfrenta o mesmo problema entre a fidelidade, à 

cidadania estatal e à cosmopolita. A situação é diferente porque na época havia um 

império que dominava de maneira muito forte. Os romanos tentaram uma solução a esse 

dilema numa perspectiva imperial e imperialista dominada por um forte e irresistível 

poder central, que adotava duas estratégias: uma de submissão e outra de assimilação. A 

submissão se dava pela exibição da imensa superioridade bélica dos romanos, que não 

tinham escrúpulos em utilizá-la de forma brutal e arrasadora quando necessário, o que 

exercitava um grande poder de “convencimento”. Uma vez submetidos, iniciava um 

processo de assimilação econômica, social, religiosa, cultural e política, sobretudo para 

com as elites dos povos submetidos; processo que encontrou o seu auge com a abertura 

e a ampliação da cidadania a todos os homens livres do Império (edito de Caracalla de 

212 d. C.).  

Mas isto aconteceu muito depois de morte de Cícero.   

 

1.1.5 O cosmopolitismo romano em época imperial 

Cícero não foi o único pensador romano que elaborou um conceito 

cosmopolítico, destacam-se também Gaio Musonio Rufos (30-100 d. C.), no século I d. 

C., Lúcio Aneu Sêneca, (4-65 d.C.) que escreveu sobre o tema nos seus escritos no 

exílio, além de Marco Aurélio (121-180 d.C.) e Epíteto (135-55 a.C)  

O estoicismo foi a corrente filosófica que mais atraiu adeptos após a crise 

política que deflagrou o fim da República Romana e a perca da liberdade do cidadão. 

Isso se deve ao fato e que as preocupações éticas crescem no período imperial, bem 

como as preocupações “espiritualísticas”. O homem passa a buscar um desenvolvimento 

pessoal, um aperfeiçoamento moral, voltando-se para própria consciência e não para as 

suas relações com o Estado. 

Ideais que também podem ser encontradas nos evangelhos cristãos surgem no 

pensamento estóico, dotando-a de certa espiritualidade, como a fraternidade universal, o 

amor ao próximo e a necessidade do perdão.      



41 

 

   

Marco Aurélio foi, ao mesmo tempo filósofo estóico e Imperador, tendo escrito 

as Meditações. A respeito do seu cosmopolitismo, ele dizia62: “Ora, minha natureza é 

racional e cívica; eu tenho uma cidade e um país; como Marco, tenho Roma, e como 

homem tenho o Universo. Por consequência, o que é benéfico para estas duas entidades 

é o único bem para mim”. 

No pensamento do imperador-filósofo está claro a existência de um 

cosmopolitismo mais restrito, pois Roma ainda permanece como centro do mundo. O 

mundo é uma grande cidade, mas Roma ainda está como centro de poder, tal afirmativa 

se justifica porque, no questionar/ afirmar de Lima63: “[...] o que era o mundo nesta 

época, senão o próprio domínio romano?”. 

Caberia, nessa perspectiva, ao cidadão do mundo a manutenção da hegemonia 

romana, já que o mundo é Roma. Nesse contexto a apatia estóica em relação à política 

serviria muito bem a o Império, pois evitaria a contestação da formação imperial 

romana, perpetuando o seu poder político-econômico64.  

É certo que Marco Aurélio é um homem de seu tempo, sendo, pois, leviano 

afirmar que o seu cosmopolitismo servia como discurso meramente político para incutir 

a opressão romana a outros povos, sabe-se que o mesmo acreditava na existência de um 

Logos universal, que a tudo unificava e Roma seria um instrumento e uma prova 

indelével dessa unificação65. 

O imperador defende a existência do princípio da solidariedade universal, sendo 

este proveniente da apatia (a-pathos, ausência de paixão) que está na complexidade da 

psique humana. A vida na cidade conduz o homem a ações altruístas, possibilitando que 

tanto da vida familiar como na vida em sociedade, o homem possa evitar contendas, 

esforçando-se para entender o que proporcionariam animosidades, de modo a evitar o 

conflito e buscar a compreensão. 

                                                            
62 AURÉLIO, Marco. Meditações. São Paulo, Iluminuras, 1995, p. 67.   
63 LIMA, Abili Lázaro Castro de. Cosmopolitismo e globalização: efeitos na seara político-jurídica 
contemporânea. Curitiba, Raízes Jurídicas, v. 2, n 1, jan/jun, 2006, p. 26.  
64Idem, p. 46. 
65 Afirma Scuccimarra: “Secondo la tradizionale impostazione del canone stoico, anche nel discorso di Marco 
Aurélio il riferimento all’ordine razionale che governa l’accadere consente peraltro di anunciare uma 
compiuta intelaiatura normativa destinataa guidare l’uomo nei suoi rapporti con l’universo, gli uomini e la 
propria ragione”.  SCUCCIMARRA, Luca. Il confini del mondo. cit. Storia del cosmopolitismo 
dall’Antichità al Settecentos. Bologna: Il Mulino, 2006, p. 85. 



42 

 

   

O homem agressivo não seria “normal”, mas teria uma deficiência cognoscitiva. 

Não seria com violência que se combate a selvageria alheia, mas com a compreensão e 

doçura, impedindo assim mais violência66.  O pensador se esforça para demonstrar que 

agindo-se de conformidade com a Lei Natural o homem encontraria a paz.    

O pensamento de Marco Aurélio está vinculado ao de Epíteto, o antigo escravo 

que se tornou filósofo, que erigiu a teoria da existência de uma moral cósmica, pautada 

em uma inteligência divina que governaria o universo, tornando a humanidade que 

coparticipante da mesma razão universal.    

Epíteto defendia, conforme o pensamento estóico, que deveria ser adotado uma 

apatia política em relação à participação na pólis e em cargos públicos, tudo o que 

estivesse em relação ao exterior, o indivíduo deveria ser renunciado sob pena do homem 

perder a paz e a tranquilidade. Explicando o pensamento do ex-escravo, que está de 

acordo com Zenão, Nader afirma67: 

Pelos princípios gerais do estoicismo se depreende a existência de um 
Direito Natural, que seria aquele em total harmonia com a razão que 
governa o universo. Com a implantação do Estado único, o Direito 
Natural tenderia a se efetivar espontaneamente, prescindido de leis, 
pois estas não seriam mais necessárias, conforme o pensamento do 
fundador da escola.   

A incumbência de participar politicamente da sociedade, por este entendimento, 

seria dos políticos, pois estes deteriam o Logos universal, que são os seus 

representantes, o instrumento utilizado para a constituição do Estado universal.  A 

abstinência política dos indivíduos seria compensada pela cidadania mundial, 

ratificando a romanização do mundo antigo. 

Pode-se afirmar que em Epíteto encontra-se uma aceitação das designações da 

inteligência divina que governa o universo, expondo que o seu pensamento político 

vincula-se ao seu entendimento ontológico e moral, já que a apatia conduz a 

tranquilidade e esta à felicidade do homem, que aceita tudo aquilo que não compete a 

ele modificar.  

                                                            
66Idem, pp. 86-87. 
67 NADER, Paulo. Filosofia do Direito. 2ª edição. Rio de Janeiro: Forense, 1992, p. 113. 
 



43 

 

   

Outro pensador que merece destaque é Sêneca. Profundamente marcado pelo 

trauma do exílio, da separação de sua família e de seus haveres, encontra-se em sua obra 

uma valoração da vida contemplativa sobre a ordem divina do universo. No entanto, não 

se pode esquecer que o pensador foi extremamente importante enquanto personalidade 

política do império romano e seu cosmopolitismo também é marcado pelo pensamento 

político do império. 

Uma das marcas mais cosmopolitas do pensamento de Sêneca era a sua 

concepção de homem livre e de escravo, não aceitava a escravidão e nem as distinções 

sociais. O que dava nobreza ao homem eram os seus valores e virtudes, pois a sua 

situação de liberto ou de escravo dependia da sorte de cada um. Do mesmo modo que 

preceitua a regra áurea, Sêneca afirmava que o senhor deve agir para com o escravo e o 

servo como gostaria de ser tratado pelos seus superiores.   

A ideia da fraternidade universal também destaca-se em seu pensamento, pois 

ele afirma68: 

A natureza nos produz como irmãos, gerando-os dos mesmos 
elementos e destinando-nos aos mesmos fins. Ela inseriu em nós um 
sentimento de amor recíproco, com que nos fez sociáveis, deu a vida 
uma lei de equidade e justiça e estabeleceu, segundo os princípios 
ideias de sua lei, que é coisa mais mísera ofender sem ser ofendido. 
Conservamos sempre no coração e nos lábio aquele verso: ‘Sou homem 
e não considero estranho a mim nada que é humano’. Tenhamos sempre 
presente esse conceito de que nascemos para viver em sociedade. E 
nossa sociedade humana é precisamente semelhante a um arco de 
pedras que não cai justamente porque as pedras, opondo-se umas as 
outras, sustentam-se reciprocamente e, assim, sustentam o arco.  

 

Essa ideia de fraternidade de Sêneca também baseia-se na existência de uma 

parentela humana, que se expande a partir da família. O homem seria o membro de não 

uma, mas duas repúblicas: a mais familiar, em que o seu nascimento e nacionalidade o 

vincularia e a magna república, que é o modelo cosmo-teológico da Stoa.  

Na magna república não existia o estrangeiro, já que todos são dela cidadãos, ela 

não seria formada pela deliberação humana, mas divinamente obedeceria aos ditames da 

                                                            
68 SÊNECA apud REALE, Giovanni. História da Filosofia Antiga, São Paulo: Loyola, vol III, IV, V, 1994, 
p. 328. 
 



44 

 

   

justiça universal. Pode-se dizer que a relação justa com o outro deveria obedecer ao 

princípio da solidariedade universal, que é uma forma de universalismo filantrópico: 

evitar a ira contra o outro é uma forma de patriotismo. 

A guerra seria então um crime contra a humanidade, já que violaria o princípio 

da solidariedade universal, considerando o outro estrangeiro em sua própria pátria que é 

o mundo69. O cidadão do mundo deve ter uma vida ativa, mas não do ponto de vista da 

política humana, mas da atividade moral que proporciona a paz e a justiça para todos os 

homens. A sociedade moral humana deve está baseada na autonomia da consciência, em 

um processo de purificação moral regido pelo Logos universal. 

Na Roma imperial pouco espaço estava dedicado à consciência moral, segundo 

Sêneca, é por isso que para um governo justo não teve ser o homem que deve governar a 

verdadeira república, mas o Deus. O distanciamento político preconizado por Sêneca é 

marcado por um desencanto com a política romana, culminando em seu suicídio 

ordenado pelo Imperador Nero70. 

A paradoxal política do SI VIS PACEM PARA BELLUM (se queres paz prepara-

te para a guerra), expressão atribuída a Publius Flavius Vegetius Renatus, em 390 d.C., 

demonstrava um sistema operacional em que só os fortes, os preparados para a guerra, 

mereceriam a paz. O estoicismo antigo pregava e associava o cosmopolitismo com a paz 

e com a condenação da guerra, mas a concepção imperial do cosmopolitismo romano se 

fundava sobre a conquista e a guerra para a manutenção da Paz.  

                                                            
69 No entanto, a potência de Roma sempre se fundou sobre as guerras assim como a manutenção do seu 
poderio.  
70 Sobre a vida de Sêneca e seu posterior suicídio, comente Leoni: "Na verdade, parece-me que, além de ser 
vítima de uma injustiça histórica, Sêneca também seja vítima de uma mentira convencional. [...] O destino foi 
em parte malvado para com Sêneca: fez chegar até nós as acusações e destruiu as defesas. [...] É por todos 
admitido, mesmo pelos historiadores e críticos mais hostis, que os primeiros sete anos do governo de Nero 
lembram o governo de Augusto: mérito exclusivo dos dois homens [Sêneca e Burro], que na realidade 
governam ao lado do jovem príncipe. A índole ruim de Nero foi mitigada, corrigida, freada; mais tarde a 
malvadez teve o predomínio. Na realidade, a maior culpa é de Agripina, que se tornara hostil por ambição, 
capricho e corrupção: queria imperar e mal suportava a influência que Sêneca e Afrânio tinham sobre o filho. 
[...] Contra a raiva de Agripina aumenta a louca vingança de Nero, que não dá mais ouvido à palavra severa e 
admoestadora de Sêneca." (LEONI, 1961, pp. 11.18-19). Após mandar matar Agripina, Nero trás de volta o 
crime de lesa majestade e inicia uma implacável perseguição contra o senado, sendo Sêneca um dos seus 
alvos. Acusado de participar de uma conspiração contra o imperador, Sêneca recebe a sentença de Nero: 
deveria suicidar-se, fato de que aceitou com tranqüilidade, cumprindo-o. Na verdade Sêneca foi vítima do seu 
discípulo e das intrigas palacianas.    



45 

 

   

O início da Paz romana de dá com Augusto em 29 a.C. e termina com os 

Antoninos (morte de Marco Aurélio), em 130 d.C. É fruto das Guerras Púnicas, que 

garantiram a hegemonia romana e a conquista do Mediterrâneo. Na época de Augusto, o 

Império ia da Escócia ao Oriente Médio, do Danúbio ao Egito e Marrocos. Pelo ideal da 

pax romana era preciso evitar revoltas e romanizar os povos conquistados, 

estabelecendo a tranquilidade e a paz, a segurança e a ordem pública. Se fez necessário 

estabelecer a supremacia absoluta de Roma, através da aceitação incondicional de sua 

soberania, da suas leis e do Imperador e os legionários tiveram um papel fundamental 

para essa aceitação, que  se dava, muitas vezes, através da força.     

O cosmopolitismo romano teve profunda influência entre os pensadores do fim 

do Império, mas com a cristianização do mundo ocidental ele cede lugar ao 

cosmopolitismo messiânico, que permuta a paz na Terra pela paz no céu.    

 

1.2 O COSMOPOLITISMO MESSIANICO DA IDADE MÉDIA 

 

1.2.1. O cosmopolitismo messiânico 
 

A partir do século IV a.C. o cristianismo se torna a religião oficial do Império 

Romano, ganhando mais força após a conversão de Constantino, então imperador, no fim 

de sua vida. A mensagem trazida pela Bíblia, livro sagrado dos cristãos, se diferenciava do 

estoicismo no que se refere ao modo pelo qual as verdades lá contidas estão elencadas. 

Enquanto o pensamento filosófico greco-romano era baseado na razão, a Bíblia trazia 

consigo uma mensagem revelada, em que a fé sobrepujava a racionalidade.  

No entanto, o impacto histórico trazido pela mensagem revelada conduziu a uma 

nova concepção do mundo, da natureza e do homem, germinando uma nova forma de 

filosofar: nascia a filosofia cristã. Este novo modo de pensar se desmembrou em duas fases 

do pensamento filosófico-cristão denominadas de Patrística e Escolástica.  

No nascimento da Patrística ocorre a fusão entre a racionalidade grega e a fé cristã, 

principalmente após o século III, em que a filosofia platônica é utilizada como forma de 

embasar o pensamento cristão em moldes filosóficos, contribuindo para a formação de uma 

base teórica para a revelação. 



46 

 

   

Pode-se, entretanto, vislumbrar um início desta fusão já no pensamento de Fílon de 

Alexandria ou Fílon Judeu no século I, pois ele foi o primeiro a encontrar uma ligação 

entre a filosofia grega e o pensamento mosaico, o que gerou, no dizer de Reale71, “uma 

filosofia mosáica”. O ponto de aproximação que o pensador alexandrino se baseia é a ideia 

de politeia, pois encontra na Torá a mesma lei natural que está presente no cânone estóico, 

que é governada por um Deus único (Logos divino). 

Nos seus estudos de filosofia grega, Fílon retirou do estoicismo alguns conceitos que 

aplicaria ao pensamento cristão, como a noção de que a lei natural estaria no universo 

inteiro, que seria a grande pátria de todos os povos, como afirma Scuccimarra72: “[...] 

significa, em outras palavras, tornar-se parte do governo maior e mais perfeito, aquela 

grande cidade do mundo que tem seu fundamento eterno e universal no Logos incorpóreo 

implantado por Deus na natureza no momento da criação”73. 

Fílon, a partir desta concepção, chega ao termo cosmopolitismo que pode muito bem 

ser incorporado pelo pensamento cristão, pois se a lei revelada é a mesma lei natural que 

governa o universo inteiro, este é a pátria pacífica de todos os povos que comungam do 

mesmo pensamento, o cristianismo, evitando-se a guerra entre si 

Apesar da humanidade ser composta de diversos povos, Fílon defende a concepção 

da cidadania mundial, pois todo cristão é um estrangeiro neste mundo, como o Cristo era 

estrangeiro dentre os hebreus por ir de encontro aos costumes e a leis meramente humanas, 

desvelando a lei natural, sendo por isto incompreendido e morto, para vencer a morte e 

revelar que a verdadeira pátria humana se encontra no reino dos céus. 

Outro aspecto que contribui para a defesa da cidadania mundial pelo pensador é que, 

pela sua origem hebraica, este era um homem sem pátria, marcado pela diáspora para quem 

o conceito de cidadão do mundo tem uma importância significativa, pois lhe dá a certeza 

de que existe uma cidadania além das fronteiras nacionais.   

O modelo cosmopolita de Fílon é por este considerado como uma etapa no 

crescimento espiritual humano, pois em uma escala de desenvolvimento espiritual, o 

                                                            
71 REALE, Giovanni. História da Filosofia Antiga, São Paulo: Loyola, vol III, IV, V, 1994. 
72 SCUCCIMARRA, Luca. Il confini del mondo. cit. Storia del cosmopolitismo dall’Antichità al 
Settecentos. Bologna: Il Mulino, 2006, p. 89.  
73Idem, p. 89. No original: “[...] significa, in altre parole, entrare a far parte del governo più grande e più 
perfetto”, quella “grande città” del mondo che trova il suo fondamento eterno e universale nel Logos 
incoporeo impiantato de Dio nella natura al momento della creazione”.  



47 

 

   

pensador afirma que primeiro os homens são da terra, depois do céu e, por fim, de Deus74. 

É quando se torna imortal em Deus que a alma humana ganha o verdadeiro status de cidadã 

do mundo, pois ela redimida pela ética cristã não nasce imortal, mas se torna por ter 

conseguido se aprimorar na Terra do ponto de vista intelectual-moral. 

Reale75 afirma: 

 [...] Abraão se torna o símbolo da viagem de toda alma para a 
salvação e as várias terras que o patriarca atravessou na sua vida 
(Egito, Caldéia...), tornam-se igualmente etapas que a alma deve 
alcançar na sua purificação segundo uma perspectiva moral (do vício à 
virtude), intelectual (da fé no cosmos à fé em Deus) e psocológico-
pedagógica (da infância à maturidade).  

Na qualidade de filhos de Adão e possuidores da mesma fé, passando pelas mesmas 

etapas do crescimento da alma (do nascimento à imortalidade) a humanidade está 

interligada, de acordo com Fílon que cria o conceito de cosmopolitismo messiânico. 

O novo conceito de cosmopolitismo afirma que todos os homens, ao observarem a lei 

revelada, devem pautar suas ações no princípio que rege o universo inteiro, é a 

cristianização do mundo que pacificará os homens conduzindo-os até o reino dos céus. No 

fim dos tempos só haverá o reino messiânico. Sobre o tema, Paulo escreveu: “Não há judeu 

nem grego; não há escravo nem homem livre; não há homem e mulher, porque todos sois 

um só em Cristo Jesus76”. 

Importante ressaltar que não é com o cristianismo que surge o cosmopolitismo na 

mensagem revelada da Bíblia, Isaías77 já a ressaltava ao afirmar: 

Então o lobo habitará com o cordeiro, 
e o leopardo deitar-se-á ao lado do cabrito; 
o novilho e o leão comerão juntos, 
e um menino os conduzirá. 
A vaca pastará com o urso, 
e as suas crias repousarão juntas; 
o leão comerá palha como o boi. 
A criancinha brincará na toca da víbora 
e o menino desmamado meterá a mão na toca da serpente. 

                                                            
74 Para Fílon os homens são compostos de uma natureza triplica: o corpo, a alma-intelecto e o espírito que 
vem de Deus. É na qualidade de espírito criado pelo Logos criador que todos os homens se assemelham e são 
irmãos. 
75 REALE, Giovanni. História da Filosofia Antiga, São Paulo: Loyola, vol III, IV, V, 1994, p. 34. 
76 Gálatas 3:28. 
77 Isaías, 11: 6-9, 2:4 



48 

 

   

Não haverá dano nem destruição em todo o meu santo monte, 
porque a terra está cheia de conhecimento do SENHOR, 
tal como as águas que cobrem a vastidão do mar. 
Ele julgará as nações, e dará as suas leis a muitos povos, 
os quais transformarão as suas espadas em relhas de arados, 
e as suas lanças, em foices. 
Uma nação não levantará a espada contra outra, 
e não se adestrarão mais para a guerra.  
 

 Sobre o cosmopolitismo messiânico78, diz Pojman: “Todo crente é um 

cosmopolita cristão, pois há um só rei no céu, Deus, e nenhum Estado a não ser o Reino de 

Deus. A raça, género, etnia e classe foram aniquiladas” (sic). 

 O cosmopolitismo messiânico, apesar de mesclar estoicismo e platonismo com a 

Bíblia, claramente privilegia as leis hebraicas em detrimento das leis de outros povos, 

pode-se então afirmar que é um cosmopolitismo não de mistura cultural, mas de adequação 

de todos os povos as leis e tradições hebraicas através da conversão religiosa a mensagem 

cristã.  

 

1.2.2. O Cidadão do Reino dos Céus. 

 

O Reino dos Céus configura o sonho de uma pátria de igualdade e justiça, em que os 

males do mundo se encontram impedidos de entrar. Neste reino, não há espaço para 

nacionalismos, pois todos são cidadãos de uma mesma pátria, sem nenhuma limitação 

étnica ou cultural. 

Paulo, em suas epístolas, se apresenta como o mensageiro desta irmandade ao 

disseminar os ensinos do Cristo para todos os povos. Paulo rompe com o nacionalismo 

hebreu, bem como com o regionalismo da cultura oriental, pode-se concluir que ele 

defende a criação de uma oikoumene, em que a evangelização dos povos se concretiza e 

norteia as ações humanas. Paulo une Oriente e Ocidente observando que o cristão é antes 

de tudo um missionário sem pátria, um cidadão do mundo. 

O cristão é aquele que muda a sua vida, pois vive de modo alternativo, vivendo longe 

da honrarias e riquezas do mundo, ele vive para o Cristo e o Cristo nele vive. Pojmam79  

                                                            
78 POJMAN, Louis P. Terrorismo, Direitos Humanos e a Apologia do Governo Mundial, Bizâncio, 2007. 
(site www.//criticanarede.com/cosmopol.htm acesso em 12/06/2009.  



49 

 

   

afirma que os primeiros cristãos viviam em uma irmandade, que mesmo sem um Estado 

específico uniam-se com outros cristãos como membros de uma única pátria: a pátria do 

reino de Deus.  

Desaparecem, nessa concepção de mundo diferenças étnicas, de gênero e de classe, 

pois todos são filhos de um mesmo Pai e aguardam o mesmo destino. O cristão vive de 

modo alternativo em relação aos valores deste mundo, fazendo com que a comunidade 

cristã constitua um corpo místico, em que o modo de vida influencia no destino após a 

morte. O cristão busca, no dizer de Scuccimarra80, viver em Uranopólis, a cidade do reino 

de Deus. 

Deus é um estrangeiro em relação a este mundo, tendo estado aqui de passagem, a 

fim de divulgar a mensagem da boa nova. A terra seria então um lugar de peregrinação, 

onde o homem passaria para aprimorar-se em relação aos preceitos do evangelho, 

ingressando na sua pátria definitiva; o cristianismo desta forma incorpora o ideal estóico da 

existência de duas repúblicas. Escreve Scuccimarra81: 

[...]O tema da "fecundidade civil" do cristianismo, presente em toda a antiga 
apologética, se desenvolve numa estrutura teórica do tipo dualística, 
assimilável pelo menos em parte à concepção estóica das duas repúblicas: ser 
cristãos significa, com efeito,  sentir-se vinculado a um duplo destino, que 
corresponde a um duplo controle da própria vida; ou seja, aceitar os vínculos 
derivado da própria pertença terrena, reconhecendo, porém a limitada validade 
que estes possuem respeito à pertença à cidade celeste 82. 

 
O cristão é aquele que segue o preceituado em Mateus 6:24, ele não segue a dois 

senhores, dá a Cesar o que é de Cesar, mas genuinamente vive para a glória de Deus. Na 

fase da Patrística pode-se afirmar que a ética cristã da fraternidade universal ganha 

contornos de uma filantropia radical que via até no mais humilde escravo um irmão em 

Cristo, em um misto de amor ágape e fraterno. 

Santo Agostinho, ao dividir o mundo em duas cidades, não determina quem será o 

habitante da cidade de Deus, pois é Este que determina quem será o habitante da cidade 
                                                                                                                                                                              

79Idem. 
80 SCUCCIMARRA, Luca. I confini del mondo, cit., p102. 
81 Idem., p. 104.  
82 Idem. No original: [...] Il tema della “civile fecondità” del cristianesimo - presente em tutta l’antica 
apologética - trova compimento in um impianto teórico di tipo dualístico, almeno in parte assimilabile alla 
concezione stoica delle due repubbiche: essere cristiani significa infatti “sentirsi vincolati a um dúplice 
destino, a cui corrisponde um dúplice controllo della própria vita” – accettare, cioè, i vincoli derivanti dalla 
própria apartenenza terrena, riconoscendo però la limitata validità che essi assumono rispetto a quelli posti 
dall’appartenenza ala città  celeste”.   



50 

 

   

celestial, que será aquele que vive conforme o espírito e não conforme a carne. Comenta 

Scuccimarra83: 

No pensamento agostiniano, o ideal da unidade da humanidade sobre 
essa terra parece perder qualquer autêntica relevância: o princípio 
universalista se projeta sempre mais decisivamente na interioridade da 
consciência individual e o seu componente cosmopolita torna-se 
sempre mais tênue84.   
 

 Compreende-se que Agostinho defende o esboço de que há uma sociedade de cunho 

sobrenatural, não distinguível da sociedade terrena, mas desta diferente pelos valores e 

preceitos que movem a sua existência, garantindo-lhe o ingresso no reino de Deus. O 

pensador defende que o mundo deveria se unir em um grande império, como o romano, 

mas este império seria sagrado, de Deus, em que o Logos universal deveria ser a lei maior, 

sendo este Logos essencialmente divino, criando uma única sociedade universal para todo 

o gênero humano. 

  Nesta época de expansão do cristianismo, não é propriedade uma República Cristã 

que deveria ser criada, mas uma sociedade Cristã, uma entidade eclesiástica supranacional, 

ordenada conforme os preceitos cristãos e sob o domínio da Igreja, entidade que 

submeteria todos os cristãos a sua tutela. O cristão deveria então jamais se insurgir contra a 

ordem política e econômica estabelecida porque tudo é permitido e governado por Deus e 

uma revolta seria um gesto de revolta contra o próprio Deus. 

O cristão é aquele que é dominado pela Igreja e obediente aos preceitos proferidos 

por esta. Afirma Coelho: “O indivíduo deve seguir exemplo aprovados pela religião, pela 

lei e pelo código moral, que são compreendidos como corpo único e harmônico que 

sintetiza a própria consciência social”85.   

O governo do mundo passa a ser exercido por aqueles que representam o próprio 

Deus e as leis por estes promulgadas passam a ser enxergadas como manifestações do 

Logos divino. O que de fato ocorre é que com o surgimento deste novo modelo imperial, a 

nível de legislação, mesclam-se o direito romano e a sua jurisprudência com os cânones da 

                                                            
83 Idem, p. 111. 
84  Ibidem.  No original: “Nel pensiero agostiniano, l’ideale dell’unità dell’umanità  su questa terra sembra 
perdere, perciò, ogni autentica rilevanza: il principio universalistico si proietta sempre più decisamente 
nell’interiorità della coscienza individuale e la sua componete cosmopolitica diviene sempre più esangue”.   
85 COELHO, Maria Filomena. Uma leitura contemporânea da justiça feudal. Revista de História da UPIS. 
Vol.I. Brasília:União Pioneira de Integração Social, 2005, p. 11 e 12.  



51 

 

   

Igreja, ocorrendo um claro desvirtuamento no conceito de cidadão de mundo, em relação 

ao conceito da Antiguidade.    

Na política aparece um novo modelo governamental de caráter “cristocêntrico”, cujo 

ápice se encontrava no poder papal, na plenitudo potestatis, que torna inquestionável o que 

vier a ser dito/emitido pelo papa. Nasce a Respublica Christiana, em que a Igreja legitima 

as monarquias e estas protegem a Igreja. Coelho esclarece86: 

Nessa sociedade feudal, o papel da justiça e da lei é garantira existência da 
Respublica Christiana. No campo da representação política, uma Respublica 
Christiana pode ser identificada como tal, na medida em que configura uma 
comunidade de direito que se pauta pelas leis de inspiração divina, cujo príncipe 
supremo é Cristo. Portanto, a ideia de justiça está profundamente sacralizada, 
quer no âmbito do poder secular, quer do eclesiástico. 

 

A noção de justiça deste período é “dar a cada um o que é seu (uniquique suum 

tribuere)”, contido no Digesto87, sendo a autoridade eclesiástica ou os monarcas/senhores 

feudais que promovem essas leis inquestionáveis. A base da Respublica Christiana está em 

uma noção político-ideológica sacralizada, que pacifica os homens por ser salvacionista. 

Um bom cristão é aquele que aceita e não questiona, o cidadão do mundo é o cristão 

pacificado. 

Continua esclarecendo Maria Filomena Coelho88: 

No âmbito da justiça, as divergências e conflitos estão sempre 
presentes, de forma vigorosa e, quando ocorrem, são conflitos 
jurisdicionais, circunstanciais, mas não de fundo. Não há um 
confronto de ‘visões de mundo’. Há a convicção de que a justiça tem 
que estar a serviço dessa visão. Assim, é natural e desejável que ela 
seja manipulada para que o modelo seja perpetuado. Não existe a ideia 
de uma justiça neutra, mas, sim, de uma justiça justa, boa, sendo que 
os conceitos de justo e de bondade são forjados pelos padrões morais e 
religiosos. 

  O processo de instauração desse domínio sacro-político não ocorreu de forma 

abrupta, mas foi fruto de uma lenta modificação de conceitos e de relações sociais e foi 

exatamente este lento processo gestacional que favoreceu a sua perpetuidade durante todo 

                                                            
 86 Ibidem, p. 13 

87 JUSTIANO I, Imperador do Oriente. Digesto de Justiniano. Osasco: Revista dos Tribunais, 2005 (em 
todo o Digesto Justiniano considera um único conceito de justiça, por isso não citamos uma única página ou 
referência em particular, pois o que interessa demonstrar é a forma como o imperador jurista compreende a 
justiça).   
88Op. cit., p. 14. 



52 

 

   

o medievo. O cosmopolitismo defendido no medievo necessitava ter uma forma 

coorporativa, uma estrutura hierárquica sólida e governos monárquicos89, para que pudesse 

funcionar. 

Nem mesmo a influência aristotélica na obra de Tomás de Aquino faz com que o 

mestre da Igreja rompa com este modelo ideológico. Em Roger Bacon verifica-se a defesa 

da libertação do homem da ignorância, a necessidade de uma iluminação intelectual, mas 

mesmo esta deve ser feita pela Igreja, como lembra Scuccimarra90, já que Bacon 

considerava que a Igreja era um organismo espiritual perfeito, iluminado pelo carisma 

divino e que deve continuar o trabalho de iluminação humano, como detentora do 

conhecimento. 

Defende Bacon que compete a Igreja, neste caráter universalístico, elaborar um corpo 

jurídico único e que seja superior a lei das nações, garantindo a salvação de toda 

humanidade. É nesse corpo jurídico que nasce o direito das gentes. Comenta Maltez91: 

Os projectistas da paz são assim herdeiros da unificação promovida 
pela Igreja na res publica christiana, geradora de um direito das 
gentes cristão que, segundo Truyol Serra, introduziu três importantes 
novidades: primeiro, quando veio adoçar e limitar o direito de guerra, 
tanto pela difusão do ideal da cavalaria, como pelo estabelecimento de 
instituições como a paz de Deus e a trégua de Deus que, ou impediam 
atos de guerra em certos dias, ou punham ao abrigo da guerra certos 
grupos da população; segundo, quando instituiu a arbitragem, uma 
instituição diversa da simples mediação, dado que o árbitro já tinha de 
cingir-se ao direito, enquanto o mediador podia atuar conforme a 
equidade, e fez do papado uma instância arbitral permanente; terceiro, 
quando, promoveu a reunião de concílios, participados por 
eclesiásticos e leigos, que não se limitavam apenas à discussão de 
questões teológicas e que também promoviam arbitragens. 

Surge um conflito ideológico nos defensores do universalismo cristão que resultará 

na criação do direito das gentes, pois de um lado se encontram os defensores do poder 

papal absoluto, também conhecidos como “mundialistas” e, de outro, os defensores de uma 

monarquia universal, que defendem um poder separado do eclesiástico. É com a vitória dos 

“mundialistas” que consolidam-se os direitos das pessoas e a guerra passa a ter regras. O 

                                                            
89 SCUCCIMARRA, Luca. I confini del mondo. cit. Storia del cosmopolitismo dall’Antichità al Settecento. 
Bologna: Il Mulino, 2006, p. 121. 

  90 Idem, p. 122 
91MALTEZ, José Adelino: 
 www.iscsp.utl.pt/~cepp/teoria_das_relacoes_internacionais/a_respublica_christiana.htm. Ingresso em 
18/03/2010. 



53 

 

   

“mundialismo” não foi bem um cosmopolitismo, mas influenciou com a consolidação do 

direito das gentes a discussão cosmopolítica futura92. 

Saliente-se que o molde cosmopolita não foi exclusivo do judaísmo e do 

cristianismo, também encontramos um movimento cosmopolita no Islã, embora com 

menor repercussão. O Islã reclamava a presença de um califado universal, que seria 

governado conforme as leis do Alcorão, ou seja, a sharia. Pojmam93 informa ainda que o 

Hizb ut-Tahir, que na atualidade congrega mais de um milhão de membros, fez ressurgir a 

menção deste califado cosmopolita, em que o estado-nação é submisso a uma lei maior, do 

próprio califado.  

A proposta do califado universal é bem diferente da do Reino dos Céus cristão, já 

que judeus e cristãos seriam tratados de forma diferentes, possuindo direitos limitados, 

enquanto que as outras religiões teriam os mesmos direitos que os mulçumanos. 

Poderíamos afirmar que este é um cosmopolitismo de fachada, cujo discurso despótico só 

serviria para enfatizar conflitos religiosos.     

Apesar do ideal cosmopolita, o cristianismo manteve e acentuou a dialética negativa 

entre “nós e os outros”: externamente contra os “infiéis”, sobretudo os muçulmanos, 

“inimigos perpétuos” da cristandade e internamente contra os hereges, que ameaçavam a 

unidade religiosa da cristandade. 

Perseguições a não cristãos e hereges ainda foram feitas pela mesma Igreja pelo 

movimento inquisitorial, postura esta de destoa do ideal de paz e amor universal contida na 

doutrina do Cristo e nas epístolas de Paulo, baseado na fraternidade universal.  

A compaixão para com o outro coloca todos os seres humanos em um mesmo 

patamar de igualdade, demonstrando que a humanidade é una e cada um é responsável por 

sanar as dores dos outros. A fraternidade do Cristo conduz a imagem de paz, pois esta é a 

condição ideal das relações entre os povos.  

 

 

                                                            
92Ibidem. 

 93 POJMAN, Louis P. Terrorismo, Direitos Humanos e a Apologia do Governo Mundial, (Bizâncio, 
2007). (site www.//criticanarede.com/cosmopol.htm  



54 

 

   

1.3 Os modelos cosmopolitas: antigo e medieval e o problema da paz  

Na Antiguidade e no Medievo, dois modelos cosmopolitas se destacaram: o imperial 

e o messiânico. Para serem mais exatos devemos afirmar que o modelo hegemônico foi o 

dos Impérios: com a queda da autonomia das pólis gregas e com o fim da república 

romana, foram os Impérios helenísticos e romanos que dominaram o mundo na 

Antiguidade. A fragmentação econômica, social e política que sucedeu à queda do Império 

Romano (no Ocidente) durante os longos séculos da Idade Média, foi uma característica 

permanente do sistema feudal ocidental, à qual se tentou de por remédio através da 

refundição dos ideais imperiais, com a criação, a partir do século IX, do “Sagrado Romano 

Império”. Foi, portanto, o modelo imperial, centrado na existência de um forte e irresistível 

poder central, que iria garantir a paz, o direito, a justiça “universal”.  

Este modelo, apesar das boas intenções dos filósofos que o idealizaram, não permitiu 

uma efetiva garantia da paz e da cidadania mundial. No modelo imperial a tendência de 

formar uma só cidade mundial, com um governo central, representando todos os povos, 

inspirado em Alexandre da Macedônia, mostrou-se ineficiente para garantir a paz.  Os 

desdobramentos desse modelo cosmopolita conduziram a pax romana, que serviu de 

justificativa para novas conquistas e opressões dos povos, através de uma paz política 

garantida pelo silêncio dos túmulos e pelo pagamento de impostos ao conquistador. A 

dimensão ética da paz e da igualdade entre os povos, bem como a condenação a guerra 

ficou restrita aos discursos filosóficos, sendo ineficaz para garantir uma nova realidade aos 

povos conquistados pelos romanos. A visualização de ser cidadão do mundo não obteve 

eficácia prática, pois politicamente os cidadãos conquistados não possuíam grande 

importância nesse modelo imperial.      

Mesmo entre os que os gregos e os romanos que eram cidadãos, os indivíduos eram 

tolhidos de sua liberdade individual e a sua participação política era restrita ao que fosse de 

interesse do Estado, pois se ele fosse considerado uma ameaça, seus direitos civis e 

políticos eram retirados como muita facilidade. Afirma Comparato94:  

[...] no mundo greco-romano, os indivíduos, embora soberanos em 
quase todos os assuntos públicos, eram escravos em quase todas as 
relações privadas. Como cidadãos eles decidiam, nas assembleias 

                                                            
94 COMPARATO, Fábio Konder. Ética: direito, moral e religião no mundo moderno. São Paulo: 
Companhia das letras, 2006, p. 60. 



55 

 

   

populares, a guerra e a paz; como particulares, porém eram observados, 
coarctados e reprimidos em quase todos os seus movimentos. Como 
membro do corpo coletivo, o indivíduo interpelava, destituía, julgava, 
confiscava, exilava e condenava à morte os governantes, mas como 
particular podia ser interditado, banido, considerado indigno de ocupar 
cargos públicos, ou condenado à morte pela vontade discricionária da 
assembleia do povo, da qual fazia parte.  

Se entre os cidadãos nascidos no Estado dominante nesses modelos imperiais o 

Estado era tão opressor, imaginemos em relação aos povos conquistados, considerando-se 

que na prática a xenofobia não se restringe apenas a contemporaneidade, pois: o 

estrangeiro representava, na prática, o bárbaro: a dialética negativa da alteridade 

continuava e era naturalizada. 

A guerra contra bárbaros era justificada para “pacificar” os mesmos, para “consolidar 

a paz” e garantir a eficácia da conquista de modo a instituir mecanismos jurídicos que 

regulasse o uso da força, se estabeleceria um pacifismo jurídico para garantir os direitos 

dos cidadãos conquistados e conquistadores e legitimar as investidas do império contra os 

mesmos se fossem desrespeitadas as leis e mecanismos jurídicos que garantisse a paz. Para 

Bobbio95, a: 

Teoria da relação direito-força e teoria da relação direito-guerra 
iluminam-se, desse modo, mutuamente: assim como o direito regula o 
uso da força, uma vez que a força seja considerada em algumas 
circunstâncias um meio para restabelecer o direito, e desse modo a 
força passa de um instrumento de direito a um objeto de direito, assim 
também o direito regula o exercício da guerra, uma vez que a guerra 
seja considerada em algumas circunstâncias um meio para restabelecer 
o direito, e desse modo a guerra passa de instrumento de direito a 
objeto de direito.   

De acordo com Bobbio96, esse modelo de pacifismo baseado em um império não 

serve como meio de garantir a paz duradoura, pois está baseado em uma relação de 

domínio, em que o forte oprime o fraco e a paz se dá por força dessa opressão, com a qual 

o oprimido se submete a uma falsa paz, que é uma mera ausência de guerra, mas não 

necessariamente a deseja. Na paz genuína há uma aceitação consciente por esse estado, 

estabelece-se uma relação de satisfação em que não há arestas e nem mais nada a 

reivindicar. Esclarece Bobbio97: 

                                                            
95 BOBBIO, Norberto. O Problema da guerra e as vias da paz. São Paulo: Unesp, 2003, p. 122. 
96 Idem, p. 156. 
97 Idem, p. 156. 



56 

 

   

O conceito de paz de satisfação pode ser utilizado com proveito para 
passar do discurso sobre a paz para o discurso sobre o pacifismo. Por 
pacifismo entende-se toda teoria (e o movimento correspondente) que 
considera uma paz duradoura, ou, simplesmente para utilizar a 
expressão de Kant, perpétua, e universal, como também altamente 
desejável, tão desejável que qualquer esforço para atingi-la é 
considerado digno de ser perseguido. A paz que o pacifismo tem em 
mira não é uma paz qualquer, não é e não pode ser uma paz de 
equilíbrio que por sua natureza é instável, e muito menos uma paz de 
império ou de hegemonia que se rege por uma relação entre superior e 
inferior, na qual o inferior não aceita mais suporta o estado de não-
guerra imposto pelo superior, e na qual, portanto, o estado de não-
guerra é para o inferior um estado de submissão.    

O cosmopolitismo messiânico também apresenta problemas em relação a 

implementação de uma sociedade mundial pacífica. Se o discurso religioso estava 

embasado na experiência de fraternidade, esta se choca com os interesses políticos da 

época. Na sociedade feudal, a estratificação social provocava problemas internos e 

externos. Internamente, o clima era de hostilidade entre senhor e servos, que se 

conformavam com a sua situação de exploração e subserviência devido a uma esperança de 

recompensa futura no reino dos céus, o que impedia revoltas, mas não gerava a concórdia, 

pois a obediência as autoridades era dever moral do cristão98. 

Externamente, a política de vassalagem e o casamento entre nobres modificavam a 

propriedade da terra, fazendo com que alguns senhores feudais se tornassem mais 

poderosos do que outros, gerando cobiça ao território alheio e desejo de conquista. Os 

conflitos eram constantes e a paz limitava-se, no dizer de Aron (2003), a uma condição de 

não-guerra, que nada mais é do que uma suspensão de conflitos bélicos entre unidades 

políticas. 

A própria Igreja, que se considerava o representante de Deus entre os homens, 

possuía uma política de implantação da paz ineficiente. Ao poder determinar se uma guerra 

seria ou não justa, o Papa adotava uma atitude contrária a dos pais de Igreja, que 

interpretavam o Evangelho, em relação ao problema da guerra, afirmando que não haveria 

possibilidade de guerra justa e de que “toda guerra era sempre ilícita”99. 

No entanto, a Igreja não pode ser dissociada das condições históricas e políticas de 

sua época, ela era uma senhora feudal extremante poderosa e que precisava de alianças 
                                                            
98 COMPARATO, Fábio Konder. Ética: direito, moral e religião no mundo moderno. São Paulo: 
Companhia das letras, 2006, p. 79. 
99 Op. cit., p. 76. 



57 

 

   

com os demais senhores feudais para manter o seu domínio: a Inquisição e os novos 

mecanismos jurídicos por ela introduzidos são uma prova disso100. 

A religião cristã serviu como instrumento unificador para a população europeia, que 

se identificava através da fé, mas a sua mistura com a política feudal fez com que o 

cosmopolitismo messiânico não pudesse ser de fato tratado como uma política de paz. 

Mais uma vez, a proposta de paz fica nas atitudes isoladas dos cidadãos, no discurso 

filosófico-político, nas ideias ético-religiosas, mas não e uma política exterior de paz 

efetiva. Com o cosmopolitismo cristão surge um pensamento de fraternidade universal, 

mas não efetivamente um movimento pela paz.   

Weber mostra como este tipo de fraternidade, típica da religiosidade congregacional, 

não é universal porque conserva a distinção entre “nós” e os “outros”, entre quem aceita a 

mensagem de Cristo e quem a rejeita, entre os fiéis e os infiéis, reintroduzindo assim uma 

dialética que tende a aumentar os conflitos, o confronto, as intolerâncias e as guerras, como 

infelizmente demonstra ad abundantiam a história de todas as religiões, incluindo a cristã. 

Neste caso, afirma Weber: «o universalismo do amor», que as religiões congregacionais 

pregam, se encontra em dificuldade porque deve enfrentar a concorrência das outras 

religiosidades congregacionais, as quais também pretendem que o deus delas seja o único 

verdadeiro101. 

O modelo cosmopolítico de tipo imperial vai reaparecer com novas roupagens no 

Renascimento, no momento histórico em que as conquista dos novos territórios abre novos 

horizontes para o Ocidente, que fazem sonhar com uma nova monarchia universalis que 

ampliaria os limites da cristandade ao mundo inteiro102.  

Este ideal, em pensadores como o frade dominicano Bartolomé de Las Casas e o 

grande humanista Erasmo de Roterdã, se relaciona diretamente com a condenação da 

guerra e a realização de uma paz duradoura, pelo menos, entre as potências cristãs (quanto 

                                                            
100 GONZAGA, João Bernardino. A inquisição em seu mundo. 8º edição. São Paulo: Saraiva, 1994, p. 
 20. Ver ARON, Raymond. Paz e guerra entre as nações. São Paulo: UNB, 2003. 
101 Max, Weber. Economia e Sociedade, Brasília: UnB, 1990, p. 256. 
102 Ver PAGDEN, Anthony. Povos e impérios. Uma história de migrações e conquistas da Grécia até a 
atualidade.  Rio de Janeiro: Objetiva, 2002 e BOSBACH, Franz. Monarchia Universalis. Milano: Vita e 
Pensiero, 1998. Ver SCUCCIMARRA, Luca. I confini del mondo. cit. Storia del cosmopolitismo 
dall’Antichità al Settecento. Bologna: Il Mulino, 2006, p. 161-179. 



58 

 

   

aos judeus e muçulmanos eles continuavam sendo os perpétuos inimigos da 

cristandade)103.  

Mas o cisma protestante de um lado e a criação dos Estados nacionais soberanos do 

outro, colocaria em crise definitivamente tais sonhos neomedievais, minando o poder das 

duas máximas autoridades, o Papa e o Imperador. O projeto cosmopolita não desaparece, 

mas é obrigado a uma reformulação profunda: não pode ser mais pensado em termos 

imperiais, mas deve tomar em consideração a nova realidade dos Estados nacionais e das 

divisões religiosas.  

A paz proposta pelo cosmopolitismo só ganhará fôlego novamente a partir do século 

XVII: o fim da doutrina da guerra justa e o início do novo direito público europeu não 

significou o fim das guerras entre as potências europeias, ao contrário, provocou uma 

aceleração dos processos bélicos em todo o continente e nos territórios colonizados.  

Serão os pensadores iluministas que voltam a discutir o tema da paz e a relacioná-lo 

com o tema do cosmopolitismo, destacando-se nesse contexto a proposta jus naturalista.  

                                                            
103 Ver TOSI, Giuseppe, Guerra e direito no debate sobre a conquista da América, Verba Juris, Ano 
5, n° 5, 2006, pp. 277-320 



59 

 

   

CAPÍTULO 2 

O COSMOPOLITISMO ILUMINISTA 

 

2.1 Antecedentes ao projeto kantiano de paz perpétua 

 

Historicamente, o tratado de Westfalia de 1648 consolidou-se como o início do fim 

das guerras religiosas europeias que haviam arrasado a Europa no século anterior. A partir 

de então, se firma o novo direito internacional europeu, baseado não mais nas duas 

máximas autoridades medievais, o Papa e o Imperador, mas na soberania dos Estados104.  

Termina, portanto, a doutrina medieval da guerra justa (justum bellum), e os Estados 

soberanos se tornam os únicos em condições de declarar a legalidade da guerra, não 

precisando mais da autorização de uma instância superior (non expectata auctoritate 

principis superioris)105. Aos monarcas absolutos coube o controle interno sobre o seu 

próprio território, garantindo-lhes o direito de guerra e de paz nas relações internacionais, 

gerando, em termos hobbesianos106, o que se pode chamar de um “estado de natureza” 

internacional. 

Não havia nenhuma garantia de paz, pois ela era compreendida como um armistício 

entre duas guerras; a antiga máxima romana de promover a guerra para conquistar a paz (si 

vis pacem para bellum) predominava como desculpa para as guerras utilizada pelos 

monarcas europeus. 

É o fim das justificações ético-religiosas para a guerra e o início de uma época em 

que o que é vale são as regras e os procedimentos para a guerra, em que se pretendia 

diminuir os males causados pela guerra. Nem o fato dos Estados europeus serem, em sua 

maioria, cristãos conduzia a uma política internacional de paz. Na Antiguidade clássica107, 

                                                            
104 ROMANO, Roberto. Paz da Westfália, in: MAGNOLI, Demétrio (org.). História da Paz. São Paulo: 
Contexto, 2008, p. 70-91. 
105 SCHIMTT, Carl.  Il nomos della terra nel diritto internazionale dello jus publicum europaeum, 
Milano: Adelphi, 1991. 
106 HOBBES, Thomas. Leviatã. São Paulo: Marin Claret, 2002. P. 111. 
107 SEITENFUS, Ricardo. O Abade de Saint-Pierre: O fundamento das instituições internacionais, in 
Projeto para tornar a paz perpétua na Europa. São Paulo: Universidade de Brasília, 2003. p. XXVI.     



60 

 

   

as religiões consideravam a guerra uma fatalidade da vida social, não havendo a 

preocupação de promover a paz entre os diversos grupos sociais108.   

Isso não significa dizer que o pacifismo radical que era contrário à guerra, bem 

presente nos primeiros séculos do cristianismo, foi esquecido, mas ele se tornou uma 

corrente de pensamento minoritária desde que o Cristianismo passou a ser a religião oficial 

do Império. Desde então a Igreja Romana se preocupa em disciplinar a guerra e não em 

eliminá-la, tornando-a mais humana, podendo punir os praticantes das guerras injustas até 

com a excomunhão ou determinando uma trégua entre as guerras (Tréguas de Deus) para 

que estas fossem melhor avaliadas, como justas ou injustas.  

Assim como o Judaísmo e o Islamismo, a Igreja Cristã aceita a menção de 

infidelidade religiosa, sendo lícito à guerra contra os infiéis, que nada mais são do que os 

considerados inimigos da fé cristã, suscitando a paixão religiosa que conduz ao fanatismo e 

se adequa aos interesses belicistas dos Estados cristãos109. 

Com a transição da Idade Média para o Renascimento, o pacifismo ressurge entre os 

pensadores cristãos a partir do século XIV, como Pierre Dubois (República Cristã), o rei 

Podiebrad (Congragatio concordiae, séc. XV), Erasmo de Roterdã (Quaerela pacis, 1517), 

Luis Vives (De concordia et discordia in humano genere e De pacificatione, 1529), 

Comenius, Emeric Crucé de Lacoix (Discurso das ocasiões e meios para estabelecer uma 

paz geral e  a liberdade de comércio para todos, séc. XVII) e Leibniz (que propõe uma 

federação europeia fundada na dupla autoridade do Papa e do Imperador).110  

O pacifismo se manifestou também em ambiente protestante: um pacifismo radical 

pode ser encontrado no movimento dos Quakers111, grupo religioso protestante criado em 

1652 a partir da Sociedade dos Amigos, que combatia a Igreja Anglicana, objetivando a 

                                                            
108 Apenas o budismo se destaca como uma exceção, mas a promoção da paz por esta corrente religiosa está 
vinculada ao desapego em todos os sentidos, inclusive no que diz respeito ao exercício do poder, não 
havendo uma preocupação humanitária. A idéia central do budismo é o desapego em relação a tudo o que é 
terreno, pois o objetivo principal é atingir o nirvana, que é um estado de espírito em eu se encontra a paz e a 
sabedoria absoluta e, assim, conseguir-se escapar do círculo do sansara, não renascendo mais nesse mundo. O 
budismo não origina uma política humanitária, por restringir-se a questões espirituais.      
109 Vide CALORE, Antonello (org.).  Guerra giusta? Le metamorfosi di un concetto antico. Milano: 
Giuffré 2003 e SCUCCIMARRA, Luca. I confini del mondo. cit. Storia del cosmopolitismo dall’Antichità 
al Settecento. Bologna: Il Mulino, 2006.  
110 BRANDT, Reinhard. Observaciones crítico-históricas al escrito de Kant sobre la paz. Madrid: Tecnos, 
s/d. 
111 Em 1947 os comitês americano e inglês do Auxilio Quaker Internacional receberam o prêmio Nobel da 
Paz.  



61 

 

   

pureza moral, a prática ativa do pacifismo, da solidariedade e da filantropia. Entre estes, 

destaca-se o projeto para a paz de Willlian Penn112, de 1693, que propõe um tratado 

perpétuo entre os soberanos europeus.   

É interessante notar que, em vários desses autores, o problema da paz foi logo 

associado a uma proposta de tipo cosmopolita, se não em relação ao orbe inteiro, pelo 

menos no âmbito da Europa e da Respublica Christiana.  De acordo com Sully, ministro de 

Henrique IV da França, em Memórias (1638-1662), era possível realizar um projeto de 

União Europeia que possuísse um Conselho Geral, Conselhos Provinciais, um exército 

permanente e a abolição das aduanas. O objetivo desse projeto era o combate ao inimigo 

islâmico, o equilíbrio europeu frente à possível supremacia da Casa da Áustria e a paz 

entre católicos, luteranos e calvinistas113.   

Entre esses projetos, merece destaque a obra do Abbé da Saint Pierre, que foi 

publicada em três volumes, possuindo os dois primeiros o título de Projet pour rendre la 

paix perpétuelle em Europe, de 1713 e o terceiro que é intitulado de Projet de traité pour 

la paix perpétuelle de l’abbé de Saint Pierre, de 1717. Este projeto foi inspirado pelos 

fortes sentimentos humanistas de seu autor, que considerava sua missão lutar contra as 

arbitrariedades do poder temporal e espiritual, defendendo a liberdade e o gênero humano 

destes abusos.  

 

2.1.1 O projeto do Abbé de Saint-Pierre 

 

O projeto de Saint-Pierre não possui um caráter cosmopolítico universal, (como será 

posteriormente o kantiano), mas prevê a possibilidade de paz entre os Estados cristãos 

europeus, sendo a unidade religiosa uma condição para o estabelecimento da paz, já que se 

apresenta como base da unidade política. O projeto está dividido em sete discursos, cada 

um elaborado para explicar e justificar a necessidade da paz europeia.  

                                                            
112 O projeto de William Penn, denominado Ensaio para chegar à paz presente e futura da Europa, é 
considerado o precursor da atual União Européia, estabelece, entre outras medidas, um parlamento no qual 
podem participar a Rússia e a Turquia. 
113 SAINT-PIERRE. Projeto para tornar perpétua a paz na Europa. São Paulo: Universidade de Brasília, 
2003 



62 

 

   

No primeiro discurso, o Abbé critica os meios até então utilizados para a manutenção 

da paz, pois estes se restringem aos acordos firmados em Tratados ou entre o equilíbrio 

entre as duas Casas mais importantes da Europa, que eram a da França e a da Áustria.  

Nenhum modelo constitucional existente naquele momento serviria para a 

manutenção da paz, pois não havia garantias para que os acordos firmados em Tratados 

fossem efetivamente cumpridos. Cada um dos Estados que assinassem os Tratados podiam 

descumpri-lo sem que isso lhe implicasse uma sanção, tornando a paz algo instável e 

sujeita aos humores dos soberanos das nações. Os Tratados de Ligas ou Alianças teriam o 

valor relativo à persistência da vontade daqueles que os firmaram. Segundo Saint-Pierre, só 

a lei é que poderia acabar com esta instabilidade. Diz o Abbé (2003, p.18): “A equidade, 

no entanto, é a única regra possível para a decisão e o único empecilho para a desunião”. 

Apesar dos Tratados terem força legal no âmbito internacional, as suas fragilidades 

de garantidores da paz serviriam como argumento para a instauração de uma Sociedade 

permanente de Estados que visasse à paz. Sem a sociedade permanente, a lei cederia 

espaço para a força e o direito seria do mais forte, ou seja, existiria um estado de natureza 

internacional, como descreveria Kant114, ao considerar que a guerra é um meio necessário e 

lamentável nesse estado, que firma o direito pela força.   

Nesse estado de natureza, segundo Saint-Pierre, os vencidos esperariam o meio e o 

momento mais propício para se vingar. Só o fim de uma guerra declarada através de um 

julgamento emitido por um órgão competente realmente poria fim a toda e qualquer 

possibilidade de uma nova guerra115. Argumenta o Abbé116: 

Se existir obscuridades no Tratado, quem as esclarecerá? Se algo 
houver de equívoco, quem o eliminará com autoridade suficiente? Se 
uma das partes busca eximir-se de cumprir um compromisso, é 
importante que a equidade se torne visível, seja pelos artigos do 
Tratado ou pelo julgamento dos árbitros. 

A Sociedade permanente teria esta legitimidade, pois dela sairiam os árbitros para 

dirimir os conflitos internacionais impedindo a guerra. Para que exista a arbitragem, se faz 

                                                            
114 Segundo Kant: “a guerra é certamente apenas o meio necessário e lamentável no estado de natureza (em 
que não existe nenhum tribunal que possa julgar com a força do direito), para se afirmar pela força o seu 
direito” (KANT, 1990, p. 124). 
115 Afirma Saint-Pierre: “Ora, a via do julgamento resolve absolutamente e para sempre todas as 
controvérsias, dirimindo para sempre as pretensões” (2003, p.22). 
116 Op. cit, p. 25. 



63 

 

   

necessárias duas condições essenciais: a primeira é que o árbitro seja mais forte do que as 

partes em litígio e que esta força seja a suficiente para fazer cumprir a sua decisão; a 

segunda é que os árbitros tenham interesse suficiente para fazer cumprir a decisão. 

Do cumprimento da decisão advêm outras vantagens e são estas que asseguram o 

interesse na sua efetivação. Com a sua instauração, os herdeiros e descendentes dos 

Estados membros não se veriam como possíveis inimigos, mas como amigos, possuindo 

plena confiança entre si, o que possibilitaria estabilidade nas relações comerciais.  

Como Kant117, Saint-Pierre prevê que as vantagens oriundas do comércio 

internacional constituem um forte argumento para a paz. O comércio exterior, para Saint-

Pierre, seria a maior fonte de riquezas das nações europeias e não seria uma atitude muito 

inteligente abdicar desta fonte de recursos para se ingressar numa guerra. Mesmo uma 

grande paixão que poderia gerar uma guerra torna-se frágil perante as vantagens 

econômicas da paz, propiciada pelo cumprimento das leis da Sociedade Permanente. 

Segundo Saint-Pierre118:  

É assim que uma sociedade, por seu grande poder, é capaz de inspirar 
ao associado um temor grande o bastante para deter o fogo de uma 
grande paixão; é assim que um temor saudável o obriga a respeitar uma 
lei que para ele, afinal de contas, é infinitamente mais vantajosa.  

Só com a Sociedade permanente, as soberanias nacionais seriam preservadas, e sua 

preservação seria garantida pelas leis, evitando que estas gastassem desnecessariamente em 

armamentos. As armas teriam a função de fortalecer as defesas do Estado e não teriam 

sentido se os mesmos não pudessem ser ameaçados, possuindo uma relação de confiança e 

amizade com seus vizinhos e isso seria, para Saint-Pierre, uma atitude sábia.  

A formação da Sociedade também traria benefícios no interior dos Estados membros, 

pois os súditos dos Estados não-membros viveriam em um estado de selvageria, sem 

segurança ou proteção, já que estas só poderiam vir das leis, que seriam frágeis nesses 

Estados. Nos Estados membros, os pontos de discórdia entre os súditos seriam dirimidos 

pelos árbitros, fazendo-se a justiça, protegendo-se o mais fraco contra o mais forte. A 

estabilidade da paz no interior dos Estados membros possibilitaria que estes 

                                                            
117 KANT, Immanuel.  Metafísica dos Costumes. Bauru: EDIPRO, 2003, p. 194.  
118Op. cit, p. 27. 



64 

 

   

desenvolvessem o seu comércio, conduzindo a sua população ao progresso econômico, que 

existiria entre todas as nações cristãs. 

A estabilidade oriunda das leis que garantem a paz não pode ser confundida com o 

equilíbrio entre as principais casas da Europa119. O equilíbrio entre as duas potências 

europeias daquele momento é menos que um impedimento à guerra, já que a guerra 

anterior pode ser restaurada a qualquer tempo, como a possibilidade de uma nova guerra 

também é algo real.  

A ideia de um equilíbrio deve ser substituída pela de união, pois só a união europeia 

dos Estados cristãos traria a paz, além do que é economicamente mais viável manter uma 

união do que o equilíbrio, pois já se evitaria o gasto com armamentos. 

Saint-Pierre chama a atenção para a unificação da Germânia como modelo para a 

união120, esta unificação ocorreu porque os pequenos Estados germânicos sentiram a 

necessidade de se unirem para evitar conflitos com os poderosos Estados vizinhos, 

tornando-se assim mais fortes unidos do que isolados: esta atitude provocou um equilíbrio 

de forças internacionais que evitou a guerra.  

A unificação da Germânia demonstrou de forma prática como o equilíbrio não 

resolve os conflitos e como a unificação pode ser uma solução definitiva, evitando 

controvérsias futuras. Em uma união europeia, as guerras no interior dos Estados seriam 

evitadas, pois os que as tentassem deflagrar seriam inimigos de toda a União, seriam, 

portanto, facilmente vencidos e punidos com rigor. 

Com a unificação, o enfraquecimento de um Estado não resultaria no 

enfraquecimento da união, já que as leis protegeriam os fracos e todos se apoiariam 

mutuamente, garantindo o cumprimento das leis e as relações de comércio interno e 

externo entre os Estados membros.  

No segundo discurso, Saint-Pierre trata da formação da Sociedade Germânica e do 

Plano de Sociedade Europeia imaginado por Henrique IV (1713)121. O primeiro ponto de 

                                                            
119 Ibidem, p. 34. 
120 Obviamente, Saint-Pierre refere-se à União Germânica do século XVI e não a que deu origem ao Estado 
Alemão no século XIX.   
121 Sabe-se que este projeto foi na realidade proposto por Sully, ministro de Henrique IV, rei da França. 



65 

 

   

discussão é saber se este projeto é ou não possível122, se for impossível não se deveria 

discuti-lo e seus críticos teriam razão em considerá-lo uma fantasia, mas se for possível 

este deve ser considerado. Ser possível, contudo, não significa ser fácil. Ressalta Saint-

Pierre123: “A primeira coisa que solicita agora o leitor é saber se é absolutamente 

impossível, ou se na verdade não será apenas difícil, formar pouco a pouco uma sociedade 

tão desejável”. 

O projeto de Sociedade Europeia de Saint-Pierre considera as falhas e acertos que 

outros projetos obtiveram ao tentarem serem postos em prática. A sua proposta é penetrar 

nos motivos de consolidação da União Belga, da União Helvética e da União Germânica. 

Ao examinar casos práticos, tornar-se-ia mais fácil verificar o que na sua proposta 

conduziria a erros e acertos. 

Essas uniões ocorreram como forma de centralizar o poder que fora fragmentado 

pelo feudalismo, que criara uma grande quantidade de pequenos Estados e mesmo 

repúblicas. Essa forma de poder fragilizava os Estados mais pobres e os tornava um alvo 

fácil de futuras conquistas. Mesmos os reis e imperadores não passavam de meros senhores 

feudais 

Mesmo antes do advento das uniões analisadas pelo abade, o Imperador voltou a ter 

um poder central, porém exercido de modo diverso da dinastia carolíngia124. O imperador 

era eleito pelos soberanos dos Estados membros (“grandes eleitores”), não existindo uma 

sucessão hereditária. Isso não significou o fim da guerra, pois para que o pretenso 

candidato a imperador fosse eleito, ele tinha concorrentes e, para vencê-los, se aliava a 

outros senhores feudais, soberanos dos Estados independentes. Portanto, a eleição não 

anulava os interesses políticos-pessoais e gerava mais conflitos. 

Os interesses políticos fragilizavam o poder central, que se tornava um jogo de 

interesses dos aliados no processo eleitoral, que frequentemente o utilizavam para fazer 

julgamentos parciais, fazendo com a que a figura do imperador fosse símbolo da inércia, da 

                                                            
122 Ibidem, p. 47. 
123 Idem, p. 48. 
124 Carlos Magno foi o primeiro e último grande imperador do Ocidente no Medievo e pertencia a esta 
dinastia, que centralizou o poder nas mãos do imperador, porém permitiu que os prefeitos do palácio cada 
vez conseguissem mais poder, de modo que fosse formada uma aristocracia de assistentes do imperador, 
formando-se os futuros senhores feudais. (BURNS, Edward Mcnall. História da civilização ocidental. 3ª 
edição. Porto Alegre: Globo, 1975, p. 260-272).  



66 

 

   

fraqueza ou da injustiça.  Esse desgaste da figura do Imperador fazia com que a ameaça de 

novas guerras fosse constante, mas foi esse temor que conduziu ao desejo da paz idealizada 

na União Germânica125. 

Mais uma vez, assim como Kant126, Saint-Pierre justifica que o desejo de paz está 

atrelado ao desenvolvimento do comércio, pois só na paz é que pode haver segurança 

gerando uma estabilidade para que se respeite o estabelecido nos tratados.  

Saint-Pierre não sabia quem havia escrito o projeto da uma União Germânica, porém 

conhecia as dificuldades para a sua implantação, já que ele fora desacreditado por ser 

considerado um projeto perfeito para homens perfeitos, não passando de mera idealidade. 

Mas houve que nele acreditasse, observando as vantagens oriundas de sua possível 

implantação, justificando que as vantagens obtidas com o projeto eram maiores que as 

dificuldades. 

A Sociedade Germânica, através do Tratado da União Germânica, de início, não 

congregou todos os Estados, mas apenas os menores, que ficaram mais fortalecidos após a 

união, evitando guerras e gastos em armamentos, o que os tornaram mais ricos. Essa união 

inicial foi a prova de que uma união para a paz era, além de possível, bastante lucrativa127. 

Observa Saint-Pierre 128: “Os maus profetas se consolarão facilmente de seu equívoco e os 

bons se alegrarão duplamente, tanto pelo sucesso do projeto quando pela realização de sua 

predição”. 

Saint-Pierre, no entanto, critica alguns pontos do projeto da União Germânica, que 

considera falhos: o Presidente do Parlamento que representava as nações era sempre 

escolhido pelo Imperador, o que tornava as suas deliberações parciais, e o imperador eleito 

possuía o poder de comando dos exércitos do império, podendo nomear os seus principais 

oficiais.  

O modelo da União Germânica acabou, portanto, por se tornar um “modelo imperial” 

de união, o que provocou a diminuição da liberdade dos Estados e o crescimento do poder 

                                                            
125 Op. cit, p. 45-89.  
126 Kant justifica a necessidade da paz para o desenvolvimento do comércio na definição do que é o direito 
cosmopolita na Metafísica dos Costumes. 
127 Idem, p. 50. 
128 Idem, p. 53. 



67 

 

   

do imperador, sendo as Dietas129 cada vez mais raras, tornando o imperador o principal juiz 

para dirimir uma divergência entre os Estados membros. Por concentrar tamanho poder nas 

mãos do imperador, que proferia suas decisões de acordo com os seus interesses, a União 

Germânica não se tornou uma União Europeia.  

No entanto, naquele mesmo período histórico, houve experiências bem sucedidas de 

modelos “federativos de União”, como, por exemplo, a união holandesa, que não teve um 

soberano perpétuo; ou ainda a união dos “cantões” suíços, que foi constituída por uma 

República de Soberanos, demonstrando que é possível criar uma união sem um chefe. O 

que essas uniões objetivavam era que os Estados mais fracos se unissem para evitar a 

invasão dos Estados mais fortes, isso possibilitaria a inexistência de conflitos, evitando-se 

guerras, inclusive civis, conservando-se o desenvolvimento do comércio130.  

A união garantia a sucessão hereditária nos Estados membros, impedindo a 

usurpação do trono, bem como o que fora acordado nos tratados e seu efetivo 

cumprimento. As guerras, assim evitadas, impediriam que se consumissem vultosas 

receitas, fortalecendo-se a demarcação das fronteiras, poupando as vidas dos súditos, 

evitando-se traumas emocionais que adoecem os povos envolvidos em conflitos bélicos. 

Mantendo o comércio exterior, que é a maior fonte de riqueza daquelas nações, isso 

deveria se reproduzir na União Europeia131. Profetiza Saint-Pierre:  

[...] o Corpo Europeu será tão grande e tão poderoso que jamais temerá 
dissensões fomentadas por um vizinho, nem a separação provocada de 
algum de seus membros, e nem que o vizinho seja suficientemente 
poderoso para ousar fazer-lhe mal. Como essa grande potência 
proporcionará não apenas maior segurança, mas sim segurança 
suficiente e perfeita de que a integridade de cada Estado será 
preservada, não haverá jamais qualquer tipo de guerra, e o comércio, 
tanto interior como exterior, jamais será interrompido.  

No século XVII, a França e a Casa da Áustria tornaram-se poderosas e seu poderio 

bélico passou amedrontar aos demais Estados europeus, este fato, segundo Saint-Pierre, 

tornava a proposta de União Europeia muito mais viável do que as demais uniões foram 

em suas épocas.  

                                                            
129 A palavra Dieta é utilizada como sinônimo de Parlamento.  
130 Ibidem, p. 58. 
131Idem, p. 63. 



68 

 

   

No projeto de Saint-Pierre não há previsão da concordância inicial de todos os 

soberanos europeus, basta que duas ou mais partes queiram fazê-la, mesmo que estas 

possuam pretensões diferentes ou mais numerosas do que os dos outros Estados. Mesmo 

para Estados mais fortes a união é vantajosa pelo desenvolvimento econômico que seu 

comércio pode proporcionar, superando as vantagens que podem motivar uma guerra.   

Dentre as maiores dificuldades para um Tratado de União Europeia, a quantidade de 

pretensões que cada soberano possui merece destaque. Ora, na União Germânica havia 

mais soberanos e, consequentemente, mais pretensões, e o número dessas preensões não 

invalidaram o interesse maior, que era o estabelecimento da paz. Mesmo os soberanos mais 

poderosos abriram mão de seus interesses pessoais em prol do interesse comum, pois a 

proposta era conciliar interesses em busca da paz. Segundo Saint-Pierre132: “A dimensão 

do interesse não deve ser medida pelo poderio e riqueza das partes no debate”.   

Seria ingênuo, para Saint-Pierre, que se acreditasse que o estabelecimento de uma 

União Europeia ocorreria sem grandes obstáculos, contudo estes não seriam maiores do 

que aqueles enfrentados pelos soberanos da União Germânica, que perdurou durante mais 

de setecentos anos e conseguiu reunir cerca de duzentas soberanias.   

Configura um atenuante o fato de que na Alemanha se falava apenas uma língua 

(porém vários dialetos), enquanto há uma diversidade delas na Europa, mas, lembra Saint-

Pierre, a diversidade de línguas nunca foi problema para que se firmasse um Tratado, pois 

este pode ser feito em uma língua comum ou pode se utilizar intérpretes para que este seja 

negociado e firmado.  

É bem certo que na Alemanha todos os Estados estavam muito próximos 

geograficamente o que facilitava o trânsito entre os seus soberanos e na Europa as 

distâncias eram maiores, todavia com o desenvolvimento comercial as estradas europeias 

se tornaram melhores, facilitando a aproximação entre as nações. Estas estradas 

possibilitariam um trânsito frequente entre os parlamentares da União Europeia, facilitando 

a sua implementação. 

Saint-Pierre ressalta a necessidade de se aprender com os soberanos alemães as vias 

de consolidação e manutenção da paz. Primeiramente é preciso que cada Estado se 

                                                            
132 Ibidem, p. 68. 



69 

 

   

contente com seus limites não desejando ampliá-los.  Em caso de divergências oriundas de 

equívocos ou obscuridades no Tratado, os alemães enviavam seus deputados a uma cidade 

livre e neutra e eles decidiriam os conflitos por maioria simples ou três quartos dos votos. 

Esse método garantia a justiça nas decisões.  

Na União Germânica, o soberano que decidisse descumprir o que estava estabelecido 

no Tratado deveria ser exemplarmente punido133, banido do império e despojado dos seus 

bens, incluindo o Estado. Um problema aqui existente é que o banido poderia contar com o 

apoio de alguma nação estrangeira e readquirir através da força o que lhe fora tirado.  

Em uma União Europeia isto não seria possível, pois todas as nações próximas 

seriam membros da União não havendo quem apoiasse o traidor, garantindo-se a força e a 

equidade que promovem a paz através das leis. 

Assim como na União Germânica, a União Europeia poderia manter-se 

financeiramente graças à participação financeira dos Estados membros, em que cada um 

contribuiria de acordo com as suas possibilidades. Com estes argumentos, o Abbé pretende 

extinguir as críticas que consideravam seu projeto impraticável pela sua analogia com a 

União Germânica.  

Outro argumento utilizado por Saint-Pierre é que Henrique IV da França, conhecido 

como o Grande, já houvera proposto um projeto134 semelhante e que este havia sido 

assinado pela maioria dos soberanos europeus de sua época e isto deveria servir de 

incentivo para a implantação de um novo projeto pelos sucessores daqueles soberanos. 

O projeto de Henrique, o Grande, iniciara-se discutindo apenas cinco artigos que 

tratavam respectivamente da redução da liberdade (primeiro e segundo artigo), da redução 

do direito de propriedade (terceiro artigo), de que a força não seria mais a razão decisiva 

(quarto artigo) e da perda da superioridade e do aumento da dependência (quinto artigo). 

Esses artigos eram aqueles seguidos pelos príncipes que preferiam a guerra à paz135. No 

                                                            
133 A inspiração para este tipo de punição era Sólon, legislador ateniense da antiguidade que angariou fama 
por unir em suas leis a equidade e a força. 
134 Na realidade este projeto mencionado fora escrito por Sully, ministro da França na época de Henrique IV. 
Em sua primeira objeção trás a ideia de que é dedicado resolver conflitos através do caminho da arbitragem e 
não do da guerra, apesar deste ser mais antigo. O Duque de Sully não assinou o projeto por se tratar de um 
súdito, pois mesmo sendo um nobre não poderia ser um rei e só um rei podia convencer outros reis a 
assinarem o projeto, pois estes estariam em condição de paridade. Ibidem p. 425-433.      
     



70 

 

   

restante do projeto, cada um destes artigos vai sendo desconstruído para que seja 

demonstrado de que o caminho da arbitragem é o único viável a construção da paz. Afirma 

Sully136: 

Esses pressupostos, por não serem examinados, lançaram raízes tão 
profundas no espírito da maioria dos leitores que quase não lhes deixam 
liberdade para verificar, nem a grande utilidade para o mundo, até 
agora, da feliz invenção da Arbitragem, nem as prodigiosas vantagens 
que o gênero humano ainda pode obter dela, conferindo a esse início da 
organização humana toda perfeição e amplitude de que é capaz. 

Essa desconstrução é feita através de doze considerações, depois cada um dos artigos 

inicialmente exposto é combatido em seus argumentos, pois estes favorecem as guerras. 

Em seguida, é exposta uma série de objeções contra todos que acreditam que a paz é algo 

impossível. 

A arbitragem europeia seria, de acordo com este projeto, um bem porque proibiria 

que um Estado mais forte militarmente destruísse seus inimigos pela força, pois as 

controvérsias seriam resolvidas pela lei. As promessas firmadas entre os soberanos seriam 

garantidas pela arbitragem, e esta redução de liberdade seria necessária à consolidação da 

paz. Está escrito no projeto de Henrique, o Grande137: “[...] seria obrigado, pelo temor à 

força todo-poderosa da Arbitragem, a submeter-me ao seu julgamento, sem ousar tomar 

armas para fazer justiça a mim mesmo. Nesse aspecto a minha liberdade seria reduzida”. 

A arbitragem proibiria que um soberano tivesse qualquer tipo de direito sobre 

territórios alheios, não podendo anexar aos seus domínios, pela força, algo que não lhe 

pertence por direito, neste sentido é que a liberdade de aquisição seria diminuída, 

limitando-se o direito de propriedade, ao mesmo tempo em que se respeitariam às 

soberanias nacionais.  

A arbitragem faria com que o emprego dos exércitos perdesse o sentido, fazendo 

com que a justiça fosse vinculada ao direito e não a força. Isso geraria uma perca da 

superioridade dos Estados mais fortes, pois caso estes desrespeitassem os mais fracos, de 

acordo com o estabelecido pela arbitragem, teriam que se justificar e reparar o dano 

causado de acordo com a opinião dos árbitros, acarretando uma dependência dos Estados a 

Arbitragem Europeia. 

                                                            
136  Ibidem, p. 451. 
137 Idem, p. 449. 



71 

 

   

Segundo Sully, a arbitragem não surge de repente, neste projeto de paz perpétua, mas 

é fruto da primeira sociedade permanente, que é a família. Na vida dos indivíduos, a 

solidão e seus males fazem os homens desejarem a vida em sociedade. O pai é o chefe da 

família, portanto é o primeiro árbitro da sociedade, já que é ele quem detém o poder sobre 

os seus demais membros e, por isso, deseja conservar a paz familiar. Esse poder paterno é 

chamado por Sully de arbitragem natural. Afirma Sully138:  

Esse é o início, esses são os primeiros rudimentos da Arbitragem. Por 
mais simples e grosseira que seja essa Arbitragem natural, não deixa de 
mostrar já as principais características da Arbitragem convencional ou 
artificial: 1. O efeito é útil para o árbitro. 2. É ainda mais vantajoso para 
aqueles cujas disputas se resolvem por essa via. 3. O árbitro está 
suficientemente interessado em impedir o caminho da violência, 
infinitamente prejudicial aos adversários. 4. O árbitro é suficientemente 
poderoso para fazer seus julgamentos. 5. A punição daquele que 
poderia ser tentado a resistir a força da Arbitragem é suficiente, isto é, 
por um lado ela lhe parece inevitável, e, por outro, maior do que o valor 
do objeto contestado, maior do que o desagrado causado por ver o 
inimigo triunfante, e a tristeza de ser considerado trapaceiro por haver 
sustentado obstinadamente pretensões odiosas e manifestamente 
injustas. 

Em uma aldeia composta por vários chefes de uma mesma família, o patriarca do clã 

é o árbitro natural, originando uma nova forma de sociedade: a Monarquia Natural, que é 

estruturada economicamente no pequeno comércio estabelecido entre as famílias do clã. 

Este comércio ainda não possui moeda, mas é realizado com base no escambo. Defende 

Sully139: “A multiplicidade de trocas é uma grande fonte de riqueza entre os homens, mas, 

se pensarmos bem, veremos que o progresso nas artes e ofícios e a comunicabilidade das 

descobertas são o que proporciona aos homens uma infinidade de coisas a trocar”. 

Contudo, esta primeira forma de sociedade equilibrada e pacífica, terminará com a 

morte do patriarca, começará então os conflitos entre cada um dos chefes de família. Os 

conflitos são de três tipos: quanto aos bens a partilhar, quanto às promessas a cumprir e 

quanto as ofensas a reparar. 

Segundo Saint-Pierre, foi à guerra que conduziu Henrique IV a defender a tese da 

paz perpétua entre os Estados cristãos da Europa, devido aos traumas140 causados pelo 

                                                            
138 Ibidem, p. 455. 
139 Idem, p. 461. 
140 Informa Saint-Pierre que Henrique, o Grande, considerava que: “[...] a guerra ocupa necessariamente todo 
espírito, todas as energias e toda riqueza dos Soberanos” ( Idem, p. 76, 2003).   



72 

 

   

conflito entre a França e a Espanha, terminado após a Paz de Vervins, em 1598. A 

inspiração de tal projeto de paz foi mais uma vez a União Germânica.  

A Arbitragem Europeia seria mantida por uma contribuição141 paga por cada Estado 

componente e seus domínios, de modo que se pudesse garantir não a paz de um armistício, 

mas uma paz duradoura. A paz originaria uma República europeia denominada de 

República Cristã. 

A legislação da República Cristã seria formada por uma ordem e um procedimento, 

formuladas por um Conselho Geral composto de 60 membros, sendo quatro de cada um 

dos Estados membros. Este Conselho poderia se reunir em qualquer cidade cristã européia. 

Havia ainda mais três Conselhos: formariam juntos o Senado da República Cristã, estariam 

reunidos em três cidades diferentes e cada um possuiria vinte membros. Até o Papa se 

dispunha a ajudar ao sucesso de tal empreendimento. 

Assinar tal projeto de paz perpétua entre os Estados europeus seria mais que um 

gesto de paz e boa vontade para os soberanos, seria vantajoso para o desenvolvimento 

interno do Estado. O Abbé sabia que se não oferecesse uma modelagem prática esta seria 

prontamente rejeitada e o seu propósito principal era o de convencer que a paz era boa para 

todos. 

A paz trás desenvolvimento interno e estabilidade, enquanto que a guerra causa 

perturbação e pobreza. Mesmo que um soberano momentaneamente conduza o seu Estado 

ao enriquecimento, conquistando territórios e cobrando impostos, ele não sabe quanto 

tempo esta situação pode durar, pois na guerra tudo pode ocorrer e o Estado que ganha 

com ela em um primeiro momento pode perder tudo logo depois. Na paz não há esta 

possibilidade, se a riqueza não aumenta abruptamente, também não diminui da mesma 

forma e permite um crescimento interno mais sólido entre os Estado.   

O belicismo entre as nações também poderia provocar o nascedouro de um novo 

império, o europeu, em que todo poder seria concentrado nas mãos do imperador e isto não 

seria bom, pois o Abbé alerta que um império sempre possui os perigos de uma revolução, 

traições e instabilidades são também típicos desta forma de governo. Uma vez mais, Saint 

                                                            
141 O Duque de Sully denominava esta contribuição de cotização proporcional. 



73 

 

   

Pierre se declara contrário a uma visão imperial da União Europeia, em favor de uma visão 

federativa. 

O pensador também chama atenção para as vantagens da união pacífica entre os 

Estados, pois ela seria sólida e só é possível em tempos de paz. Defende o Abbé142: “no 

Sistema de Paz, ao contrário, no qual nada pode mudar, onde tudo é fixo e permanente, 

qualquer Guerra é impossível, a Sociedade é todo poderosa e inalterável e os tratados serão 

sempre sustentados por esse poder, a segurança suficiente seria facilmente encontrada”.  

Um soberano pacífico ganha o respeito dos seus súditos, pois eles não temem suas 

decisões e a tirania não se instala nesses Estados. O sistema de paz não elimina os 

conflitos, mas coloca a lei para resolvê-los em detrimento da força. Em um Estado pacífico 

o soberano não esconde suas pretensões, enquanto que em um Estado belicistas as ações 

dos soberanos são feitas na surdina, o que gera desconfiança externa e interna.  

As artes, a ciência, a educação, a preservação dos monumentos históricos apenas são 

possíveis em períodos de paz, pois sobra recursos para estes fins. Um soberano pacífico 

teria seu nome preservado pela imortalidade pelo desenvolvimento que conduziu seu 

Estado, enquanto que um belicista só seria lembrado pelas desgraças e destruições por ele 

causadas. O maior prêmio do pacifista seria “glória de haver participado da maior e mais 

desejável instituição que jamais existiu e existirá sobre a Terra” 143.   

Mesmo soberanos menos poderosos e repúblicas ganhariam, segundo Saint-Pierre 

com o sistema de paz, pois a estabilidade externa preservaria os pequenos territórios e 

manteria a independência dos seus súditos e soberanos. Saliente-se que o projeto de paz do 

Abbé não é proposto para todos os Estados, mas para os Estados Cristãos. Seria permitido 

o ingresso do Czar, mas dentro de certas restrições, pois ele deveria se portar como os 

demais soberanos europeus, sob pena de ser considerado inimigo da Paz na Europa. 

Quanto as demais etnias e povos, estes deveriam assinar um tratado com a União Europeia, 

se assim não fizessem deveriam ser considerados inimigos e a força seria utilizada para 

obrigá-los a conservarem a paz na Europa. 

                                                            
142 Ibidem, p. 110. 
143 Idem, p. 128.  



74 

 

   

O Abbé demonstra que o tratamento isonômico só deveria existir entre os europeus, 

os demais, mesmo o de Estados próximos do ponto de vista geográfico, não teriam o 

mesmo tratamento, pois este projeto não é cosmopolítico, mas eminentemente europeu.  

No quarto discurso, são apresentados os artigos para a constituição dessa Sociedade 

Europeia de Estados Cristãos, sendo divididos em dois grandes grupos: os dos artigos 

definitivos, composto de cláusulas pétreas (esses artigos poderiam apenas ser modificados 

por aprovação unânime de seus membros ) e o dos artigos importantes para a conservação 

da paz.  

Os artigos fundamentais tratam da constituição da Sociedade, da constituição de um 

corpo legislativo único e seu modo de funcionamento, da preservação das soberanias 

nacionais, da proteção dos Estados membros mais fracos, da proteção da demarcação 

territorial de cada Estado, das formas em que cada soberano assim se torna (hereditária ou 

eletiva), da proteção sucessória144 da França e Espanha, da declaração de guerra com 

outros estados e da proibição de guerra interna, das despesas inerentes à constituição da 

Sociedade. 

O Senado composto por estes Estados deve ter 24 membros, nem mais, nem menos, 

mas poderiam existir representações de outros Estados, estes poderiam apenas participar 

para elaboração de tratados de comércio e para estabelecer novos tratados para a 

manutenção da paz entre a Sociedade e outras nações. 

Os artigos importantes poderiam ser modificados por três quartos dos votos e tratam 

do procedimento da Sociedade para manutenção da paz interna e da guerra entre esta e 

outro(s) Estado(s), institui a diplomacia e as regras para o desligamento de um Estado da 

Sociedade. 

No sexto discurso, o Abbé antecipa resposta a possíveis objeções que o projeto 

venha a sofrer, defendendo-o contra lacunas nele contidas ou interesses diversos da 

formação da Sociedade. O que ele pretende é demonstrar que tal projeto não seria apenas 

um sonho, mas é uma proposta para uma nova realidade internacional, plenamente 

aplicável.  

                                                            
144 A preocupação de Saint-Pierre era de que uma nação, através do casamento entre os seus sucessores, não 
viesse a se tornar herdeiro do trono da outra, formando assim um Estado que poderia ameaçar a paz europeia.    



75 

 

   

Sait-Pierre termina a sua obra com a proposição de artigos úteis, de caráter mais 

resolutivo, de modo a facilitar a aplicabilidade do projeto. O filósofo tenta divulgar a sua 

obra em todas as línguas europeias, escreve cartas que buscam convencer o leitor de que a 

paz é um sonho possível; mas como afirma Rousseau145: “Que não se diga, portanto, que o 

projeto nunca foi adotado porque não era bom. Seria mais apropriado dizer que era bom 

demais para que pudesse ser adotado”. Com efeito, não era a paz a prioridade das nações 

europeias de seu tempo.        

   

  2.2 Rousseau e o projeto do Abbé de Saint-Pierre. 

Rousseau não dedicou nenhum grande escrito ao problema da paz, o que não 

significa não tenha se preocupado com esta temática. Ao falar da passagem do homem 

do estado de natureza para o estado civil, o problema da guerra e da paz permeia o seu 

pensamento. Seja nas Confissões, no Contrato Social, no Extrato e Julgamento da Paz 

Perpétua do Abbé de Sait-Pierre ou nos Fragmentos Políticos, a temática da guerra e da 

paz se encontra presente.  

Três pensadores tiveram o seu pensamento contestado e analisado pelo filósofo 

de Genebra: Hugo Grotius, Thomas Hobbes e o Abbé de Saint-Pierre146. Se Grotius foi 

capaz de elaborar uma teoria do jus naturalista do direito das gentes, de acordo com 

Rousseau, essa não era capaz de combater as desigualdades e os desmandos de poder 

provocados por uma política internacional expansionista, pois regula guerra e paz em 

lugar de combater as guerras. Em relação a Hobbes, Rousseau critica a sua ideia de que 

há guerras de todos contra todos, em um estado de natureza internacional, pois, para o 

pensador genebrino, a guerra é fruto da vida em sociedade e da competição que essa 

produz. Neste trabalho, nos deteremos às críticas de Rousseau a respeito do Abbé de 

Saint-Pierre. 

 

 

                                                            
145 ROUSSEAU, Jean Jacques. Extrato e julgamento do projeto de paz perpétua in Rousseau e as relações 
internacionais. São Paulo: UNB, 2003, p. 110.   
146 Ver: SAHD, Luiz Felipe Netto de Andrade e Silva. O problema da guerra na política de Rousseau. 
Educação e Filosofia. V. 17- nº 33, jan./jun. 2003. P. 112.  



76 

 

   

2.2a Proposta de Rousseau para a paz perpétua 

Rousseau recebe com entusiasmo o projeto de Saint-Pierre, chegando a classificá-lo 

como “o esquema mais nobre que a mente humana concebeu147”. O filosofo genebrino o 

recebe como uma centelha de bondade, pois só um coração generoso como o do Abbé 

poderia conceber tal proposta. Reconhecendo o estado de natureza entre os Estados, o 

pensador defende a existência de uma Federação de Estados internacional, que seja 

submissa a uma mesma lei, inspirado nas propostas de Saint-Pierre. 

A união das nações europeias seria baseada na identidade da moral, da religião e no 

respeito a uma mesma legislação através da criação de um direito internacional, além da 

união do conhecimento das letras, do comércio, promovendo-se um equilíbrio 

internacional que auxiliaria a manutenção da paz. 

Rousseau faz uma regressão histórica para buscar entender o motivo do Abbé de 

tentar estabelecer a paz na Europa. Desde o preconceito helênico no que diz respeitos as 

diferenças entre gregos e bárbaros, passando pelo Império Romano e sua cristianização 

até a consolidação da Liga Helvética, a Europa sempre viveu em guerras internas. No 

entanto, a formação do Império Romano haveria conferido uma identidade cultural e 

política aos Estados que um dia o compunham e esta aproximação foi ainda mais 

fortalecida devido à unidade religiosa que imperou após a conversão do Império à 

religião do Cristo. 

Todavia, esta identidade político-religiosa abriga em si uma série de contradições 

que fomentam guerras, já que não existe nenhuma lei ou tratado que impeça que as 

nações se deixem conduzir por seus interesses pessoais, ocorrendo guerras tão selvagens 

quanto as civis148, pois os tratados existentes não congregam Estados o suficiente para 

garantir a paz, existindo apenas uma trégua entre as guerras. 

Segundo o filósofo genebrino, o direito público internacional existente se 

fundamenta em bases tão frágeis que só pode cooperar para a continuidade do estado de 

natureza, proporcionando que o direito seja suplantado pela força. Para enfatizar 

tamanho despropósito, Rousseau afirma149: “mas a disputa original não tarda a ressurgir, 

                                                            
147 Op. cit, p. 71. 
148 Idem, p. 76-77. 
149 Idem, p. 77. 



77 

 

   

complicada por outras aparecidas no intervalo; o resultado é plena perplexidade e 

confusão, sendo a verdade obscurecida de modo tão irreparável que a usurpação é vista 

como direito e a debilidade como erro”. 

O pensador coloca a necessidade da sabedoria humana suplantar a força, já que o 

equilíbrio de força na Europa é por ele colocado como sendo natural, derivado da 

própria disposição geográfica das nações.  É óbvio que apenas as condições geográficas 

não bastariam para impedir a uma nação de tentar conquistar as demais, pois no 

primeiro sinal de enfraquecimento, a antiga ordem voltaria. O que de fato garantiria a 

paz seria o consenso entre os Estados que de a necessidade de conviver pacificamente e 

acatar normas comuns, fazendo-se valer a vontade geral dos Estados. 

Além da geografia, Rousseau coloca a existência do Império Germânico como 

impedimento para a conquista de outros territórios. O genebrino afirma: 

A despeito de todos os defeitos, é certo que, enquanto perdurar a sua 
constituição [o império Germânico], o equilíbrio de poder na Europa 
nunca será rompido; nenhum soberano temerá ser despojado de seu 
trono pelos rivais; e o Tratado de Vestifália continuará sendo o 
fundamento do sistema internacional, talvez para sempre150.       

No entanto, seria uma liga geral dos povos europeus a maior garantia da paz, nem o 

comércio, que possui uma tendência de equilibrar os povos, seria suficiente para 

impedir as conquistas territoriais. Essa liga deveria ter um exército para impedir que 

seus membros formassem  confederações paralelas e/ou outros tipos de associações que 

pudessem colocar em risco o equilíbrio europeu. As armas só seriam utilizadas para 

impedir guerras, que seria o mal maior. 

Apesar de suas diferenças culturais e políticas, haveria uma identificação entre os 

Estados europeus, com exceção da Turquia e essas semelhanças seriam um vínculo 

preliminar para a formação da liga, de modo que apesar dos Estados europeus terem 

saído do estado de natureza poderiam também abandonar o estado de guerras que 

predominava entre eles.    

Para o sucesso de tal empreendimento, Rousseau coloca três requisitos essenciais: I) 

a existência de um corpo legislativo próprio que emita leis eficazes em todos os Estado 

                                                            
150 Ibidem, p. 81. 



78 

 

   

membros, II) um exército próprio que obrigue a todos a cumprirem as leis e III) firmeza 

para impedir que um Estado possa abandonar a Confederação a seu bel prazer, 

ameaçando a estabilidade política europeia.  

O sucesso dessa Confederação estaria fortemente vinculado à elaboração de uma 

Constituição Europeia, que conteria cinco artigos: no primeiro falar-se-ia da 

constituição da aliança entre os Estados, da localização da sede, de existência de um 

congresso permanente que resolveria os conflitos de modo definitivo através da 

arbitragem ou de sentença judicial; o segundo trataria sobre o número de soberanos 

participantes, o direito ao voto, a manutenção financeira da liga e a participação de cada 

Estado; o terceiro artigo normatizaria a administração e o domínio de cada território e os 

processos sucessórios, impedido golpes e estabilizando a política interna; o quarto 

regulamentaria o banimento de quem se tornasse inimigo da liga por ameaçar a paz e a 

possibilidade do uso da força para com um Estado rebelado, de modo a garantir a paz e 

o quinto artigo regulamentaria as medidas que tornassem mais vantajoso o tratamento 

dispensado a qualquer nação europeia e a todas. Só através de uma votação unânime 

qualquer artigo poderia ser alterado.151  

Diferentemente de Saint-Pierre, Rousseau dispõe 19 cadeiras para o parlamento, 

pois considera que Estados menores devem se associar aos maiores e dividirem um 

voto. Um parlamento consistente seria aquele formado por todas as nações europeias, 

das mais fortes as mais enfraquecidas e o parlamento europeu seria a representação 

legítima dessas nações, suplantando o poder executivo, que existiria, mais teria menor 

importância frente ao legislativo152.  Benevides interpreta Rousseau ao afirmar que, para 

Rousseau,153: 

 [...] já que o homem é fadado a viver em sociedade, que o seja em 
sociedades pequenas e democráticas. Ou, pelo menos, tão pequenas e 
democráticas quanto possível. Essa medida do possível seria dada, para 
cada sociedade, pela feliz combinação entre soberania – frente às 
demais sociedades – e legitimidade de comando, frente a seus próprios 
cidadãos.  

                                                            
151Ibidem, p. 84-86. 
152 BENEVIDES, Maria Victória de M.. Guerra e paz em Rousseau - sobre o projeto da paz perpétua.  
WWW.hottopos.com/havard1/rousseau.htm., acesso em 22/03/10. 
153 Idem. 



79 

 

   

Rousseau argumenta que qualquer circunstância de guerra seria impossível de 

ocorrer no caso da existência da liga entre as nações, pois se houvesse a tentativa de 

conquista de outro território, o agressor estaria sozinho para tal empreendimento e seria 

atacado quando descoberta a sua intenção, o que resultaria na sua inevitável derrota; 

sendo o governo da liga um governo protetor de todos os territórios, a estabilidade 

criaria um ambiente de paz e quem não teria o que temer, também não teria motivos 

para atacar, inexistindo motivos de conflitos armados. Poderiam ocorrem conflitos e 

discórdias, mas estes seriam resolvidos de modo pacífico, pela arbitragem ou pelo 

direito.   

Existiriam problemas apenas em relação aos governantes que preferissem à guerra a 

paz, pois a criação de uma legislação internacional que propiciasse a paz obrigaria o 

governante a ser justo e privar tiranos de ser injustos é retirar-lhe a própria essência do 

seu governo, que é agir como lhe convém. Saint-Pierre, segundo Rousseau, foi 

ridicularizado por afirmar que fazer o bem à humanidade é o maior motivo de glória 

para um soberano, desconsiderando os jogos de interesses da economia e da política e 

ele não poderia deixar de considerar essa questão.   

O genebrino não faz conjecturas sobre as virtudes dos príncipes, mas se detém 

sobre os seus interesses. A guerra nunca é justa e não há motivos que as justifiquem, 

geralmente termina em tratados e os vencedores de hoje podem ser os vencidos de 

amanhã. A guerra possui altos custos, de dinheiro, de víveres, mas principalmente de 

vidas, causando empobrecimento aos Estados que delas participam. Rousseau 

comenta154: 

No entanto durante todo o tempo das hostilidades ocorre em todo o 
país uma perda bem mais séria e irreparável do que a dos que morrem: 
prejuízo representado pelos que deixam de nascer, pelo aumento dos 
impostos, a interrupção do comércio, a deserção dos campos, o 
abandono da lavoura. Esses males, que a princípio ninguém nota, se 
fazem sentir cruelmente quando a guerra termina, e o monarca se 
espanta então com a relutante debilidade causada pela decisão de 
fortalecer-se.   

A superioridade de um soberano estaria na boa administração de seu reino e não nas 

conquistas bélicas. Como a política internacional não é pacífica, apesar de não desprezar 

                                                            
154Op. cit, p. 92-93. 



80 

 

   

o valor da paz, se faz necessário à presença da liga para garantir a pacificação das 

nações europeias. Mesmo a diminuição dos direitos de soberania só seria uma 

desvantagem através de uma visão menos apurada, pois a presença de um direito 

internacional e de um tribunal internacional acima das soberanias estatais solidificaria 

essas soberanias na medida que assegura a estabilidade política155. 

O soberano cuja soberania fosse diminuída teria, em contrapartida, a participação na 

assembleia da liga, o que, ao invés de usurpar o seu poder, seria uma compensação. O 

genebrino não só propõe o fim das guerras, mas do ambiente internacional que propicie 

um estado de guerra. A paz na Europa teria, inevitavelmente, repercussões sobre a paz 

com outros povos, pois um ataque estrangeiro não seria contra um país em particular, 

mas com todas as nações europeias156.  

Rousseau não propõe o fim dos exércitos, mas o fim dos exércitos particulares, para 

a formação de um exército europeu, mantido em todos os sentidos pelos países da liga. 

A destinação precípua deste exército seria a guarda das fronteiras e as guerras seriam 

raras, para não dizer, desnecessárias. Em uma visão extremamente otimista, senão 

ingênua, o pensador tenta refutar qualquer argumento contra a participação dos países 

europeus nesta união, já que nenhum tratado garantiria um ambiente internacional tão 

favorável à paz. Rousseau espera que os soberanos europeus avaliem os seus 

argumentos com a finalidade de “buscar a sua felicidade e perceber os seus 

interesse157”, mas despreza que o poder e os seus privilégios é que são os verdadeiros 

entraves para uma proposta de paz.       

Baseado em uma argumentação utilitarista, o filósofo tenta convencer os 

governantes europeus a acabar com o “verdadeiro estado de anarquia que impera na 

Europa158”, firma os seus argumentos nos prejuízos decorrentes da guerra, 

desconsiderando o ego dos governantes, além da possibilidade da guerra poder trazer 

algum tipo de lucro que justifique os transtornos por esta ocasionados. 

Rousseau, no final do Extrato, afirma que conhece o que os governantes são: 

injustos, gananciosos, pretensioso, mas apela a algum grau de consciência que ainda 

                                                            
155 Ibidem, p. 94. 
156 Idem, p. 98-99. 
157 Idem, p. 100. 
158 Idem, p. 99. 



81 

 

   

venham a ter. Em seu entender o projeto não é utópico, mas os governantes são 

marcados pela insanidade que determina o modus vivendi do mundo. 

O filósofo genebrino começa a sua crítica falando do julgamento do projeto do 

Abbé pela comunidade europeia de sua época, que o considerou ingênuo, uma quimera; 

Rousseau discorda desta opinião e reconhece nele um projeto sólido e baseado no bem 

comum. Os governantes europeus não o adotaram porque os interesses nacionais eram 

muito maiores do que a existência de uma paz sólida. 

Rousseau trata do direito internacional em dois momentos em sua obra: antes da 

guerra (jus ad bellum) e na guerra (ius in bello), mas no Extrato e Julgamento, ele se 

detém exclusivamente a tratar do direito na guerra, pois é utilizando os argumentos 

contra a guerra que o pensador pretende convencer o leitor de sua inutilidade, como 

preceitua Sahad159: “[...] a paz implica obrigatoriamente a formulação de uma 

concepção de guerra e seu direito”.  

De acordo com Sahad160, a existência de um direito internacional público europeu é 

a melhor alternativa para a paz na Europa; para ele, Saint-Pierre não conseguiu observar 

essa necessidade em sua obra de modo tão claro quanto Rousseau, que o defende ao 

tratar do Estado da Guerra. Saint-Pierre, entretanto, tem o mérito de perceber a 

fragilidade dos tratados internacionais de sua época, que são confusos e ineficazes.  

Os tratados da época do Abbé possuem como finalidade confirmar o interesse real 

dos governantes, que são: aumentar o seu território e ter neste um poder absoluto. Não 

há uma disposição para a paz, mas a breve interrupção em um estado permanente de 

guerras. Segundo Rousseau, estes tratados possuem um discurso baseado na ideia 

demagógica da “paternal solicitude161” dos governantes. Rousseau afirma que a paternal 

solicitude é um discurso demagógico cujo teor possui/oferece pretextos para enganar o 

povo como a idealização do bem comum, a felicidade dos súditos e/ou a glória da 

nação. Na realidade eles só serve para aumentar o poder absoluto do monarca.  

O que desejam os príncipes europeus é dinheiro e poder e não paz e prosperidade. 

Segundo Rousseau, “o príncipe se baseia sempre na circularidade dos seus propósitos: 
                                                            

159 SAHD, Luiz Felipe Netto de Andrade e Silva. O problema da guerra na política de Rousseau. 
Educação e Filosofia. V. 17- nº 33, jan./jun. 2003. p. 132. 
160 Idem, p. 132. 
161 Op. cit, p.102. 



82 

 

   

que é mandar para enriquecer e enriquecer para mandar162”. Os príncipes são cegos para 

o grau de violência desnecessária empregada nas guerras e não raro perdem o controle 

da ferocidade dos seus exércitos. Só através de uma legislação de regulamentasse as 

guerras é que haveria um controle desta prática homicida e estariam abertas as 

discussões jurídicas que propiciariam a paz.  

A ridicularização do projeto do Abbé, para Rousseau, estaria diretamente ligada aos 

interesses particulares de uma aristocracia que governa, oprime o povo e seus inimigos e 

se faz aliada dos governantes para continuar no poder. Estes seriam a escória que mais 

se opões a um projeto de paz, pois nela seus serviços viciosos já não seriam mais 

necessários. 

O pensador genebrino classifica as intenções do Abbé de convencer os homens de 

poder com meros argumentos como simplórios e infantis, estes homens estão 

acostumados à força e não aos livros. Comenta Sahad163:  

O erro mais grave, porém, está na confiança incondicional depositada 
pelo abade de Saint-Pierre nas virtudes do racionalismo político e 
jurídico. A guerra não é apenas o “primeiro obstáculo ao progresso da 
sabedoria humana”, ela é um embaraço igual ao provocado pelo 
insensato domínio das paixões e dos interesses sobre a razão, de um 
lado, e o império da fortuna sobre a lei, de outro.  

A fúria homicida dos governantes os embriagava e se disseminava para os seus 

exércitos, o interesse egoístico humano estava em posição privilegiada, na época do 

Abbé, a sensatez da razão. Mesmo utilizando o argumento de que antes dele Sully e 

Henrique IV, já haviam proposto semelhante intento, para Rousseau, o Abbé esqueceu 

que as condições históricas já não eram as mesmas.  

O que Henrique IV desejava, na ótica do pensador genebrino, não era tão somente 

formar uma pacífica comunidade europeia com ideais humanistas, mas era também 

humilhar a Casa das Áustria, de modo a subjugá-la do ponto de vista político-militar. 

Havia uma conjuntura internacional que possibilitava a implantação de um projeto 

internacional para paz, mas eram os interesses particulares de cada soberano que os 

conduzia a essa propensão e não os ideais altruístas propostos pelo Abbé.  

                                                            
162 Ibidem, p. 104. 
163 Op.cit, p. 134. 



83 

 

   

O argumento de paz de Henrique IV seria a utilização da guerra das guerras para 

subjugar Estados inimigos de modo que eles não viessem a impedir a formação da 

Confederação Europeia, este se preparou durante quinze anos para o seu intento, mas 

morreu antes de concretizá-lo, jogando a Europa em um novo período de guerras 

internas. De acordo com Rousseau, Henrique IV foi mais lúcido do que Saint-Pierre, 

pois só a guerra, a força de uma revolução, poderia trazer a paz; mesmo sendo 

lamentável conseguir a paz pela guerra, ela seria possível. Comenta Rousseau164: 

 Sem haver percebido os seus desígnios, toda Europa observava esses 
preparativos com uma espécie de espanto. A grande revolução estava 
prestes a ser lançada com um pretexto qualquer. Uma guerra, destinada 
a pôr fim a todas as guerras, estava prestes a trazer a paz perpétua, 
quando um acontecimento, cujo horror é ainda maior pelo seu caráter 
misterioso, veio derrubar para sempre a derradeira esperança do 
mundo. [...] Não há dúvida de que nas atuais circunstâncias uma paz 
duradoura é um projeto risível. Que ressurjam Henrique IV e Sully, 
voltará a ser uma proposta razoável. Em outras palavras, embora 
admiremos um projeto tão belo, devemos consolar-nos do seu fracasso 
pensando que só poderia ser implantado com os meios violentos que a 
humanidade precisa abandonar.    

Do ponto de vista jus filosófico, o projeto do Abbé também apresentaria problemas, 

não trata, por exemplo, do problema do que fazer com os prisioneiros de guerra, não 

condena a escravidão e não fala sobre os problemas suscitados por uma conquista. Ao 

contrário do Abbé, Rousseau suscita estes temas no Contrato, em que afirma que um 

homem conquistado é apenas um homem e não um inimigo e como homem deve ser 

tratado. Para Rousseau165: “a guerra não confere jamais ao vencedor o direito de 

massacrar povos vencidos”, tão pouco aceita o direito a escravidão por compreender 

que “[...] as palavras escravidão e direito são contraditórias, excluem-se 

mutuamente166”. O respeito pelo outro presente em Rousseau nos remete a necessidade 

de garantir a dignidade da pessoa humana. Para Rousseau167: 

[...] embora não haja uma sociedade natural ou geral entre os homens, e 
embora eles se tornem infelizes e perversos ao se socializarem; embora 
as leis da justiça e da igualdade nada signifiquem para aqueles que 
vivem tanto na liberdade do estado de natureza como sujeitos às 
necessidades do estado social, vamos tentar extrair do próprio mal o 
remédio para curá-lo, em vez de pensar que para nós a virtude e a 

                                                            
164Op. cit, p. 110. 
165 Idem, p. 29. 
166 Idem, p. 29 (grifo do autor). 
167 Idem, p. 120. 



84 

 

   

felicidade são impossíveis de alcançar e que o céu nos abandonou sem 
recursos para evitar a depravação da espécie.  

Sobre como tratar o inimigo, que sempre é um Estado e nunca outro homem em 

particular, evitando-se a degeneração do gênero humano pela maldade típica da 

sociedade, que aceita a escravidão dos vencidos, Rousseau esclarece168: 

Grotius e outros autores encontraram na guerra outra origem do 
pretenso direito a escravidão. Tendo o vencedor, segundo eles, o direito 
de matar o vencido, este pode resgatar a vida pelo preço de sua 
liberdade [...] É claro que o pretenso direito de matar os vencidos de 
modo algum resulta do estado de guerra. Apenas porque, vivendo em 
sua primitiva independência, não mantém entre si uma relação 
suficientemente constante para construir quer o estado de paz quer o de 
guerra, os homens em absoluto não são naturalmente inimigos. É a 
relação entre as coisas e não a relação entre os homens que gera a 
guerra, e, não podendo o estado de guerra originar-se de simples 
relações pessoais, mas unicamente das relações reais, não pode existir a 
guerra particular ou de homem para homem, nem do estado social, em 
que tudo se encontra sob a autoridade das leis.                 

Na crítica rousseauniana, o Abbé não soube reconhecer os verdadeiros princípios 

que levam à guerra, comprometendo a efetivação da paz. Rousseau é, na verdade, um 

moralista que até admite a guerra desde que um estado pudesse destruir o outro a um só 

golpe, mas não aceita as vítimas inocentes que sofrem com a violência da guerra, pois a 

guerra deve ser entre Estados e nunca entre indivíduos. Rousseau, afirma no 

Contrato169: 

A guerra não representa, pois de modo algum, uma relação de homem 
para homem, mas uma relação de Estado para Estado, na qual os 
particulares só acidentalmente se tornam inimigos, não o sendo como 
homens nem como cidadãos, mas soldados, e não como membros da 
pátria, mas como seus defensores.  

    

Assim como Kant fará anos depois, Rousseau é um defensor do direito, por crer que 

são necessárias leis e convenções que unam direitos e deveres, conduzindo a justiça o 

seu objetivo170. O genebrino compreende que a lei existe quando o povo estatui algo 

para todo o povo, estabelecendo uma relação como o objeto sob um ponto de vista e 

com todo o objeto sob outro ponto de vista, de modo que o objeto das leis seja sempre 

                                                            
168 ROUSSEAU, Jean-Jacques. Do contrato social. 4ª edição. São Paulo: Nova Cultural, 1987, pp. 27- 28. 
169 Idem, p. 28. 
170 Idem, p. 54.  



85 

 

   

geral, considerando os súditos como um todo e nunca como indivíduo171. Assim, as leis 

seriam as condições da associação civil e o povo que está submisso às leis também é o 

seu autor. 

De todas as formas de lei, as que interessam a Rousseau são as leis políticas, que 

formam o Governo, também chamadas de leis fundamentais. São as leis fundamentais 

que representam a vontade geral do povo, formando a sua constituição. O ideal é que o 

povo se alto - governe, mas Rousseau não crê que a democracia, na prática funcione, 

pois para isso precisar-se-ia que os homens fossem deuses e tal perfeição não compete 

aos homens172; mas na sua crítica a Saint-Pierre, o genebrino faz algumas propostas173:   

A proposta de Rousseau consiste na formação de uma federação de 
pequenos Estados com fins lucrativos, isto é, uma união de Estados 
cada qual soberano internamente, mas armado, em conjunto, contra a 
agressão externa. Trata-se, na realidade, de uma confederação, cujos 
laços são mais fracos que os de um Estado hobbesiano e mais fortes 
que um Tratado ou uma Aliança. Inspira-se Rousseau nos exemplos da 
Liga Aquéia, na União de Cantões Suíços da sua época e na América de 
Tocqueville. Insiste na soberania e no ideal grego da primazia política 
interna e propõe a extensão, às diversas sociedades, dos direitos que o 
Contrato Social já legara ao indivíduo, contra a tirania dos grandes 
Estados com tendências hegemônicas. O conflito não seria 
definitivamente aniquilado, mas as tensões sensivelmente reduzidas. 

   Rousseau faz a passagem do Direito das Gentes para um Direito Internacional 

baseado na cooperação entre os Estados, de forma que a legislação oriunda dessa 

federação seja, assim como no interior dos Estados, baseada na vontade geral comum a 

todos. Por não ser prático, esse ideal rousseauniano de federação que estabeleça a paz 

entre os Estados, é um ideal utópico, pois não elimina a desigualdade entre os Estados, 

que é um dos motivos geradores da guerra. 

O pensamento de Rousseau, no que diz respeito à formação de uma federação de 

nações, não teve uma grande influência no direito internacional, por ser pouco prático e 

ir de encontro a corrente cosmopolita por defender que a união dos Estados através de 

uma Federação não deve ser uma união de povos, desprezando o conceito de cidadania 

mundial; no entanto, é através do filósofo genebrino que Immanuel Kant toma 

                                                            
171 Ibidem, p. 54.  
172 Idem, p 86. 
173 BENEVIDES, Maria Victória de M.. Guerra e paz em Rousseau - sobre o projeto da paz perpétua.  
WWW.hottopos.com/havard1/rousseau.htm., acesso em 22/03/10. 



86 

 

   

conhecimento do tratados de paz de Saint-Pierre, modificando de forma indelével a jus 

filosofia a partir do final do século XVIII. 

 

2.3 O cosmopolitismo kantiano 

Neste capítulo analisaremos, como o conceito de direito kantiano embasa a sua 

concepção de paz perpétua; pois o direito público kantiano irá originar o direito 

cosmopolítico como sua máxima expressão, de modo que, se aliado a existência de 

Estados republicanos, esse pode unificar os Estados em uma Federação Mundial de 

Estados Livres, promovendo-se a paz entre os povos.        

A filosofia kantiana é a máxima expressão do Iluminismo, e como tal, possui um 

caráter universalista. O ponto de partida da sua análise não difere substancialmente 

daquele do Abbé Pierre e de Rousseau: também para Kant, na relação entre os Estados 

há um retorno ao estado de natureza, que é um estado de conflito e injustiça, no qual 

apenas os Estados são sujeitos das relações internacionais e não reconhecem nenhuma 

autoridade superior. É essa, segundo Kant, a causa principal da existência de um estado 

de guerra permanente entre os Estados174. Por isso, para Kant, a superação da soberania 

absoluta dos Estados e a superação da guerra são processos que devem andar juntos. 

Porém o objetivo final que ele aponta é mais universal do que o apresentado por Saint-

Pierre ou Rousseau, porque pretende a realização de um projeto cosmopolita não restrito 

à Europa nem à respublica christiana.  

Como dissemos anteriormente, na Idade Moderna, a doutrina da guerra havia 

sofrido uma profunda alteração. Durante grande parte da Idade Média até o século XVII 

a justificação da guerra era dada pela tradição da “guerra justa” (justum bellum) e da 

guerra santa (bellum sacrum). Uma guerra era considerada justa se tivesse quatros 

requisitos: a reta intenção, a proclamação por uma autoridade legítima, se as causas 

fossem justas e houvesse retidão no exercício bélico. A última grande elaboração 

doutrinária da guerra justa foi aquela da Segunda Escolástica no século XVI. Ela se 

                                                            
174 HUCK, Hermes. Da guerra justa à guerra econômica: uma revisão sobre o uso da força em direito 
internacional. São Paulo: Saraiva, 1997, p. 35.  



87 

 

   

divide em duas partes: a parte relativa ao jus ad bellum (direito à guerra) e a parte 

relativa ao jus in bellum (direito durante a guerra)175, como afirma Carl Schmitt: 

A doutrina medieval da guerra justa situava-se no âmbito da respublica 
christiana. [...] Esta doutrina devia distinguir as faidas e guerras entre 
os cristãos, conduzidas entre adversários submetidos à autoridade da 
Igreja, de outros gêneros de guerra. As cruzadas e as guerras de missão 
autorizadas pela Igreja eram eo ipso guerras justas, prescindindo do 
fato que fossem de agressão ou de defesa. Príncipes e povos que, ao 
contrário, se subtraiam à autoridade da Igreja, como os Hebreus ou os 
Muçulmanos, eram eo ipso considerados hostes perpetui. O pressuposto 
de tudo isto era a autoridade jurídica internacional exercida por uma 
“potestas spiritualis”. [...] O direito internacional europeu pós-
medieval, caraterístico da época interestatal que vai do XVI ao XX 
século, recusa o princípio da justa causa. O ponto de referencia formal 
para a definição da guerra não é mais a autoridade jurídica 
internacional da Igreja, mas a igual soberania dos Estados 176. 

 
Esta doutrina da guerra justa se restringia à Respublica Christiana. Com o 

advento da Modernidade, o Papa (com o cisma protestante) e o Imperador (com o 

surgimento dos Estados Soberanos) perdem autoridade e o quadro internacional da 

guerra justa sofre alterações. A doutrina medieval da guerra justa foi substituída pela 

doutrina moderna que procurava colocar “la guerre en forme”, conforme a expressão de 

Emmerich de Vattel177, que reduz a legitimidade da mesma à sua proclamação por uma 

autoridade competente, ou seja, o soberano do moderno Estado-Nação.   

Como afirma Tosi, comentando Schmitt, com o advento da Modernidade: 

[...] o direito deve se limitar a organizar, ritualizar, formalizar, delimitar 
o âmbito do que é legítimo em caso de guerra.  É o que se chamou de 
“guerre en forme”, doutrina que, segundo Carl Schmitt, dominou os 
dois séculos que vão desde a paz de Westfalia de 1618, que pôs um fim 
às guerras de religião, até a primeira guerra mundial e sobretudo a 
segunda guerra mundial, que, segundo o filósofo alemão do direito, pôs 
fim à época do que ele define como jus publicum europaeum. Nesta 

                                                            
175 Sobra a doutrina da guerra justa há uma bibliografia extensa. O texto clássico para esta discussao è: 
SCHMITT, Carl.  Il nomos della terra nel diritto internazionale dello jus publicum europaeum, Milano: 
Adelphi, 1991 Ver também: CALORE, Antonello. “Guerra Giusta”La metamorfosi di um concetto. Milano: 
Giuffré, 2003.  TOSI, Giuseppe, Guerra e direito no debate sobre a conquista da América, Verba Juris, Ano 
5, n° 5, 2006, pp.277-320;  ZOLO,  Danilo. A guerra como crime. Verba Juris, Ano 5, n° 5, 2006, pp. 373-
436.   
176 SCHMITT, Carl. Il Nomos della terra nel diritto internazionale dello jus publicum europaeum, aos 
cuidados de  F. Volpi, Milano 1991 (1974),  pp. 132-133 (tradução do comentador). 
177 VATTEL, Emmerich.  O direito das gentes (Le droit des Gens), introdução de Francesco Mancuso, Ijuí, 
Editora Unijuí, 2008. 



88 

 

   

concepção, o direito de promover a guerra por parte da autoridade 
constituída (o que se costuma chamar de jus ad bellum), está fora de 
questão. Qualquer Estado soberano, por definição, possui este direito; 
portanto, o que podem ser regulamentados são os comportamentos 
durante a guerra (o que se acostuma chamar de jus in bello). A guerra é 
legal, quando respeita certos parâmetros e convenções do direito 
internacional e quando é exercida pelos Estados soberanos, os únicos 
que possuem legitimidade para tanto e que não precisam do 
reconhecimento ou da autorização de nenhuma autoridade superior 
(non expectata auctoritate superiore). De certa forma, numa concepção 
“decisionista e realista” da política, o direito internacional é filho da 
guerra, enquanto expressão das relações de força entre os Estados. 
Neste caso, a máxima é: o direito nasce do fato (ex facto oritur jus) e o 
direito legitima uma situação ex post factum178. 

O que muda na passagem do direito medieval para o Jus Publicum Europaeum  

é que os Estados se tornam os únicos sujeitos de direito internacional, não os povos e 

nem tão pouco os indivíduos, como desejava Kant. Os Estados estão inseridos num 

estado de natureza, faltando uma autoridade superior entre eles que, em relação à paz, 

vivem uma fase de equilíbrio instável. 

Cada Estado pode então proclamar legitimamente a guerra contra outro, já que 

esta perdeu o seu caráter moral e se tornou uma questão meramente jurídica. As leis 

internacionais que deveriam garantir a paz não a visam e se fundamentam unicamente 

no princípio da reciprocidade (do ut des), ou seja, não existe uma legislação 

internacional que vise à paz. A soberania dos Estados afirma que ninguém pode 

interferir em assuntos internos dos Estados, mesmo que eles ameacem a paz no mundo.  

Como afirma Norberto Bobbio, em polêmica com Schmitt e com os seus 

seguidores, segundo o qual o fim da guerra justa havia conduzido a “uma racionalização 

e humanização da guerra que durou dois séculos”179:  

 

Contrariamente ao que parecem acreditar os meus críticos, o efeito do 
abandono da doutrina da guerra justa não foi o princípio “todas as 
guerras são injustas”, mas exatamente o princípio oposto: “todas as 
guerras são justas”. O jus ad bellum, isto é, o direito de fazer guerra, foi 
considerado uma prerrogativa do poder soberano180.  

                                                            
178 TOSI, Giuseppe, Guerra e direito no debate sobre a conquista da América, Verba Juris, Ano 5, n° 5, 
2006, pp.277-320 
179 SCHMITT, Carl. Il Nomos della terra nel diritto internazionale dello jus publicum europaeum, aos 
cuidados de  F. Volpi, Milano 1991 (1974), pp. 132-133. 
180 BOBBIO, Norberto. Uma guerra giusta? Sul Conflitto del Golfo. Venezia, 1991. pp. 55-56. 



89 

 

   

É neste sentido que se insere a proposta kantiana, que não quer ser uma volta à 

doutrina da guerra justa, diante do novo contexto internacional e do novo clima 

ideológico iluminista, mas também não quer ser uma aceitação da absoluta soberania 

dos Estados nos assuntos da guerra e da paz. 

Kant não reconhecia esta doutrina da guerra, dominante no seu tempo, segundo a 

qual, qualquer nação soberana teria o direito de fazer a guerra e todas essas guerras 

seriam, por definição, justas. Ele pretendia elaborar uma proposta que punha 

definitivamente fim às guerras.  De acordo com Kant, é possível e desejável a existência 

de um estado civil a nível internacional, através da consolidação de uma comunidade 

jurídica internacional formada por Estados livres, ou seja, uma Federação Mundial de 

Estados. Caberia a esta Federação garantir a paz entre as nações, através de um corpus 

jurídico cosmopolítico.  

Neste sentido, a paz seria um sinal concreto de garantia de um progresso moral e 

jurídico da humanidade. Cada Estado precisaria se transformar num Estado de Direito, 

em termos kantianos em um Estado Republicano, para favorecer a paz. O direito 

kantiano é fruto da metafísica, do conceito do a priori, que faz com que a 

universalização da política seja consequência da universalização da moral presente nos 

indivíduos, como justifica Costeski181: 

O ponto de partida da política kantiana é o conceito universal a priori 
da moral presente nos indivíduos. A universalização política depende 
da universalização moral do indivíduo empírico. Apenas o homem 
moral pode por o problema do sentido filosófico da política.    

Para desenvolver a sua teoria do direito internacional, partindo da existência 

desse homem moral, conforme defendemos nesse trabalho, Kant elabora uma teoria que 

parte do direito público interno de cada Estado, bem como do fortalecimento de sua 

constituição, que deve, necessariamente, ser republicana. Kant deseja garantir a paz no 

cenário internacional, propondo a saída dos Estados soberanos do estado de natureza em 

que se encontram, através da elaboração de um novo tipo de direito público externo.  

Com a saída dos Estados soberanos do estado de natureza, de acordo com Kant, 

passa a existir a condições para a existência de uma nova forma de direito internacional, 

                                                            
181 CONSTESKI, Evanildo. Atitude, violência e Estado mundial democrático: sobre a filosofia de Eric 
Weil. São Leopoldo: Unisinos; Fortaleza: UFC, 2009, p. 235.  



90 

 

   

que é o direito cosmopolita. O direito cosmopolita é universal e supra estatal, 

realizando-se na existência de uma Federação Mundial de Estados, como exposto por 

Kant na Metafísica dos Costumes. Partiremos da discussão sobre o direito em Kant até 

expor o seu pensamento sobre a paz que só pode ser conquistada pela criação da 

Federação Mundial de Estados e implementação do direito cosmopolítico.        

Assim, o direito não pode existir apenas no interior dos Estados, mas há uma 

forma de direito que dever ser reconhecida a nível internacional. Kant afirma que “esse 

direito, uma vez que tem a ver com a possível união de todas as nações com vistas a 

certas leis universais para o possível comércio entre elas, pode ser chamado de direito 

cosmopolita”182. O que o filósofo pretende, partindo do pressuposto de que é possível a 

existência de uma Federação Mundial de Estados, é conduzir a humanidade ao 

pacifismo jurídico. 

Para Kant, a proposta da paz não pode ser considerada uma mera ficção, mas 

pode se tornar uma realidade. Essa ideia, no entanto, é abordada na perspectiva do 

“dever ser” e não do mero existente, do “ser”, pois o direito kantiano preocupa-se em 

demonstrar a legislação pura prática como capaz de institucionalizar a vida humana de 

forma intersubjetiva. 

 

2.3.1 O conceito de direito em Kant: direito natural e político, privado e público 
 

O projeto kantiano de paz perpétua está nas obras que trataremos a partir deste 

capítulo, são elas: À Paz Perpétua, A Doutrina do Direito (Metafísica dos Costumes), A 

História Universal do Ponto de Vista Cosmopolita e o Conflito das Faculdades, entretanto 

se faz necessário compreender o que significa o direito kantiano, principalmente o direito 

público, para que se possa verificar a viabilidade da paz no projeto kantiano de direito 

internacional cosmopolítico; por isso, dedicamos os dois primeiros tópicos sobre a filosofia 

do direito em Kant para esclarecermos o que é o direito, na perspectiva desse eminente 

pensador.  

                                                            
182 KANT, Immanuel. Metafísica dos Costumes. A doutrina do direito. Bauru: EDIPRO, 2003, p. 194. 



91 

 

   

Na Metafísica dos Costumes, primeira parte, Kant define a Doutrina do Direito e 

a separa da Doutrina da Virtude, separando a esfera jurídica da esfera moral. A Doutrina do 

Direito é, para Kant, “[...] a soma daquelas leis para as quais é possível uma legislação 

externa”183. Essa doutrina também pode receber o nome de jurisprudência ou ciência 

jurídica. 

Na jurisprudência, o jurisconsulto é um conhecedor das leis externas e de sua 

aplicação aos casos da experiência. Na ciência jurídica, o conhecimento do direito está 

ligado ao direito natural e a qualquer princípio imutável do direito positivo.  

A primeira vez que Kant conceitua o que seja o direito foi em um texto 

publicado em 1793, sete anos antes da Metafísica dos Costumes, denominado “Sobre a 

expressão corrente: Isso pode ser correto em teoria, mas nada vale na prática”184 e aí ele 

dá a sua primeira definição do direito como sendo a  [...] a limitação da liberdade de cada 

um à condição de sua concordância com a liberdade de todos, tanto quanto for possível 

seguindo uma lei universal185 . 

   A definição kantiana do direito não é empírica, isto é, baseada no direito 

positivo, pois, se assim o fosse, ela não poderia determinar o que é justo e o que não é. Kant 

busca um critério universal que separe o que é certo do que é errado, pois se se prendesse ao 

direito positivo, limitar-se-ia a separar o lícito da ilicitude, deixando a questão da justiça 

como impossível de ser resolvida. 

Para Kant, o conceito de direito vincula-se a uma obrigação moral 

correspondente, por isso ele é um conceito moral de direito, que considera a relação prática, 

ou seja, externa entre as pessoas na medida em que elas gerem influências entre si; a relação 

entre a minha escolha e a do outro e a forma pela qual se realizam essas escolhas, pois todos 

que escolhem são livres. No dizer de Höffe186: "Obrigação significa aqui não um dever 

simplesmente técnico ou pragmático-prático, mas um dever moral"187 .       

                                                            
183 Ibidem, p. 75. 
184 KANT, I. Sobre a expressão corrente: isto pode ser correcto na teoria, mas nada vale na prática, in: ID. 
A Paz Perpétua e Outros Opúsculos. Lisboa: Edições 70, 1990, pp. 57-102. 
185“[...] la limitacion de la liberté de chacun á la condicion de son accord avec la liberté de tous, en tant 
qu’elle est possible suivant une loi universel”. TOSEL, André. Kant révolutionnaire – droit et politique. 2ª 
edição. Paris: Press Universitaire de France, 1990, p. 47. 
186 HÖFFE, Otfried. Introdution à la philosophie pratique de Kant. Paris: Libraire philosophie J. Vrin, 
1993, p. 175. 
187“Obligation signifie ici non pas um devoir simplement technique ou pragmático-pratique, mais un devoir 
moral” 



92 

 

   

O direito, na Metafísica dos Costumes, será apresentado como “a soma das 

condições sob as quais a escolha de alguém pode ser unida à escolha de outrem em 

conformidade com uma lei universal”188.  

Podemos afirmar, portanto, que a definição kantiana do direito é puramente 

racional e os institutos jurídicos apresentados por Kant possuem sua origem a priori, o que, 

para Bobbio, configura que a doutrina do direito “[...] pode muito bem ser designada como 

uma dedução transcendental do direito e dos institutos jurídicos fundamentais a partir da 

razão prática pura”189.  

O conceito moral de direito tem a ver com uma obrigatoriedade que a ele 

corresponde, como diz Höffe190, mas não como uma obrigação qualquer. Essa obrigação 

está de acordo com a ação livre sob um imperativo categórico da razão. O imperativo 

categórico estará presente em todas as divisões do direito kantiano: no direito público, no 

direito privado e no direito político. 

Para compreender o direito kantiano se faz necessário definir a importância do 

imperativo categórico. Na Fundamentação da Metafísica dos Costumes, Kant define os 

imperativos; para ele: “A representação de um princípio objetivo, enquanto obrigante de 

uma vontade, chama-se um mandamento (da razão), e a fórmula do mandamento chama-se 

Imperativo”191.   Todos os imperativos são derivados do dever, sendo uma lei objetiva da 

razão. Os imperativos possuem a função de ordenar e o fazem hipotética ou 

categoricamente, expressando um dever-ser; eles se impõem às inclinações humanas. 

 Os imperativos hipotéticos são aqueles que possuem uma finalidade possível, 

são heterônomos e implicam certos meios para a sua realização, já os categóricos são 

aqueles que possuem seu fim em si mesmos, levando o indivíduo a realizar uma ação 

objetiva e intrinsecamente necessária, são autônomos, baseiam-se numa máxima 

utilizável para todos, possibilitando-se saber se uma ação está ou não de acordo com a 

moral. 

                                                            
188 KANT, Immanuel. Metafísica dos Costumes. Bauru: EDIPRO, 2003, p. 76. 
189 BOBBIO, Norberto. Direito e Estado no Pensamento de Emanuel Kant. 4ª edição. Brasília: 
Universidade de Brasília, 1997, p.67. 
190 HÖFFE, Otfried. Introdution à la philosophie pratique de Kant. Paris: Libraire philosophie J. Vrin, 
1993, p. 175. 
191 KANT, Immanuel. Fundamentação da Metafísica dos Costumes. São Paulo: Abril S A Cultural e 
Industrial, 1974.(Coleção Os Pensadores). 



93 

 

   

 Kant diferencia os imperativos, afirmando192: 

[...] Os hipotéticos representam a necessidade prática de uma ação 
possível como meio de alcançar qualquer outra coisa que se quer (ou 
que é possível que se queira). O imperativo categórico seria aquele 
que nos representasse uma ação como objetivamente necessária por si 
mesma, sem relação com qualquer outra finalidade.  

   Com relação aos imperativos, pode-se dizer que a razão é uma fonte de leis 

práticas. Contudo, aqueles que devem cumprir as leis, que são seres racionais, também 

são seres de paixões e impulsos e, para não se contradizer com a razão, é que a lei se 

torna um imperativo. 

 Os imperativos garantem que as ações dos indivíduos não serão contraditórias 

com relação à razão prática. O imperativo é um princípio prático do qual derivam todas 

as vontades. Kant define como agir de acordo com o imperativo prático: “Age de tal 

maneira que uses a humanidade, tanto na tua pessoa como na pessoa de qualquer outro, 

sempre e simultaneamente como um fim e nunca simplesmente como meio193”. Esse 

imperativo é usado como um cânone, julgando as máximas em casos concretos. 

 Apenas o imperativo categórico é apodítico (sem finalidade), pois, de acordo 

com ele, uma ação vale independentemente da intenção do agente, não se considerando 

a sua finalidade. Ele é independente da experiência, derivando-se da razão pura, sendo 

absolutamente válido aprioristicamente. Ele é o imperativo da moralidade, não sendo 

limitado a nenhuma condição, possuindo validade universal e sendo absolutamente 

necessário. Kant define o imperativo categórico como uma fórmula universal, que diz: 

“Age segundo a máxima que possa simultaneamente fazer-se a si mesma lei 

universal194” ou ainda “Age segundo máximas que possam simultaneamente ter-se a si 

mesmas por objeto como leis universais da natureza195”. 

Na Crítica da Razão Prática, Kant coloca o imperativo categórico como lei 

fundamental da razão prática pura. O filósofo afirma: “Age de tal modo que a máxima 

de tua vontade possa sempre valer ao mesmo tempo como princípio de uma legislação 

universal”196. 

                                                            
192 Ibidem, p. 218.  
193 Idem, p. 228. 
194 Idem, p. 235. 
195 Idem, p, 236. 
196KANT, Immanuel. Crítica da razão prática. São Paulo: Martins Fontes, 2002, p. 51.  



94 

 

   

 Kant pretende demonstrar, com o imperativo categórico, que ele é uma 

explicação metafísica com fundamento na liberdade, mas essa liberdade está fundada na 

autonomia de vontade. Höffe comenta197:  

 

O imperativo categórico provém imediatamente do conceito da moral 
enquanto bem absoluto, por isso ele é “categórico”; e por ele ser 
destinado a seres racionais finitos, ele é “imperativo”. Mais 
precisamente – e é aí que reside a irrefutável lucidez de Kant – o 
imperativo categórico não é nada mais que o conceito da moral na 
situação onde se encontram os seres racionais finitos. Com o 
imperativo categórico, Kant aplica sua tese meta-ética fundamental aos 
seres do gênero humano198 .  

    
Ele funciona de modo a priori, é um conselho de prudência sem relação com 

uma finalidade; seu interesse está na forma da ação e no princípio que irá regê-la. Deve 

ser imediatamente conhecido, já que declara a universalidade da lei. Nele, a moral se 

revela como uma exigência, que se exterioriza por uma via normativa.   

 O imperativo categórico serve como prova de que há uma lei prática a priori e 

independente de qualquer coisa e a ela se obedece por dever. O imperativo categórico 

funciona como um princípio supremo de moralidade. Segundo Terra199:  

Com o imperativo categórico, garante-se que a esfera da moral tenha 
suas leis próprias, independentemente das outras esferas culturais, e 
também que estamos obedecendo a leis cuja elaboração nós, como 
seres racionais, participaremos. Trata-se de uma moral que não 
depende da teologia nem de costumes tradicionais de uma dada 
comunidade; uma moral em que, para usar termos da filosofia 
contemporânea, haveria a prioridade do justo sobre o bem, isto é, a 
prioridade do que pode ser aceito por todos sobre as concepções 
particulares acerca da vida boa e da felicidade.    
 

O princípio do imperativo categórico e da moralidade é único; ele é o princípio 

prático formal da razão pura. A propósito, Kant explica200:  

[...] o princípio prático formal da razão pura, segundo o qual a simples 
forma de uma legislação universal possível através de nossas máximas 
tem que constituir o fundamento determinante supremo e imediato da 
vontade, é o único princípio possível que é apto para imperativos 

                                                            
197 HÖFFE, Otfried. Introdution à la philosophie pratique de Kant. Paris: Libraire philosophie J. Vrin, 
1993, p. 76. 
198L’impératif catégorique est immédiatement issu du concept de la morale en tant que bien absolut, c’est 
porquoir il est “catégorique”; et parce qu’il  s’adresse à dês êtres raisonnables finis il est “impératif”. Plus 
précisément – et c’est ici que reside l’indubitable  pénétration de Kant-, l’impératif catégorique n’est rien 
d’autre que le concept de la morale dans la situation où se trouvent les êtres raisonnables finis. Avec 
l’impératif catégorique, Kant applique sa thèse méta-étique fondamentale aux être du genre humain. 
199 TERRA, Ricardo Ribeiro. Kant e o direito. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2004, p. 13. 
200KANT, Immanuel. Crítica da razão prática. São Paulo: Martins Fontes, 2002, p. 67.  



95 

 

   

categóricos, isto é para leis práticas (que tornam ações um dever), e 
em geral para o princípio da moralidade, tanto no ajuizamento como 
também na aplicação à vontade humana, na determinação da mesma.  
     

O imperativo categórico não visa à felicidade individual, mas se observado, 

gerará felicidade. A felicidade é algo subjetivo, é um princípio do amor de si, algo a ser 

buscado por imperativos hipotéticos. Kant define a felicidade como “a consciência de 

que um ente racional tem do agrado da vida e que acompanha ininterruptamente toda a 

sua existência201”. Ela determina o arbítrio, mas não o dever. 

O homem moralmente bom é aquele que não busca a sua felicidade, mas age de 

acordo com o imperativo categórico. O seu agir é livre e essa liberdade implica o 

cumprimento do dever, é um agir moral, de acordo com o princípio de legislação 

universal. 

Esse modo de agir de acordo com o imperativo categórico baseia-se no sumo 

bem, que se expressa no cumprimento do dever pelo dever. A felicidade não está na 

busca individual por ela, mas na promoção da felicidade dos outros. A esse respeito, 

Walker comenta: “Uma pessoa não pode promover integralmente a própria perfeição 

sem desenvolver todas as suas capacidades; nem pode promover a felicidade alheia sem 

o auxílio e a assistência delas202”. 

A felicidade tem a ver com o desenvolvimento das capacidades individuais para 

a promoção da felicidade coletiva, em um contexto em que todos busquem a felicidade 

de todos, por um agir de acordo com a lei moral. A busca pela felicidade própria, para 

Kant, é oposta a moralidade. Kant comenta203:  

Logo, a lei de promover a felicidade dos outros não surge da 
pressuposição de que aquela seja um objeto para o arbítrio de cada 
um, mas simplesmente do fato de que a forma da universalidade, que 
a razão necessita como condição para dar a uma máxima do amor de 
si a validade objetiva de uma lei, torna-se o fundamento 
determinante da vontade; e portanto não era o objeto (a felicidade 
dos outros) o fundamento determinante e, sim, a simples forma legal, 
pela qual eu limitava a minha máxima fundada sobre a inclinação 
para propiciar-lhe a universalidade de uma lei e deste modo torná-la 
adequada à razão prática pura, a partir de cuja limitação, então, e não 
a partir do acréscimo de um motivo exterior, o conceito de 
obrigação, de estender a máxima do meu amor de si também à 
felicidade dos outros, unicamente poderia surgir. 

 

                                                            
201 Ibidem, p.38. 
202 WALKER, Ralph. Kant: Kant e a lei moral. 2ª edição. São Paulo: UNESP, 1999, p. 40. 
203 Op cit, pp. 57-58.  



96 

 

   

O homem deve, então, buscar a felicidade coletiva e a perfeição moral, sendo a 

perfeição “a aptidão ou suficiência de uma coisa para toda sorte de fins204”. Esse talento 

para a perfeição é o que faz o homem buscar a universalização de suas máximas e o 

cumprimento do dever, ou seja, o imperativo categórico. 

Kelsen, em O Problema da Justiça, analisa o imperativo categórico kantiano. O 

jus filósofo diz que o imperativo categórico não é uma norma de justiça, mas de moral, 

na qual está contida um princípio da justiça. Segundo Kelsen, o imperativo categórico 

determina uma atuação, determinando como agir moralmente bem205. Sua crítica se 

volta para o fato de a máxima ser colocada como regra, sendo uma lei universal que 

determina como o homem deve agir. A esse respeito, assim nos diz206: 

 

Se, efetivamente, como parece ser o caso, segundo a fórmula citada, 
se tratasse de saber se nós podemos querer que aquilo que nos 
propomos a nós próprios como regra do nosso agir se transforme em 
lei universal, então o imperativo categórico não conduziria 
necessariamente a uma ação moralmente boa. Com efeito, um homem 
pode de fato querer de toda e qualquer máxima que ela se transforma 
numa lei universal.  
 

Para Kelsen, o fato de um homem querer que uma máxima má seja universal é 

moralmente condenável, mas não impossível. Ele utiliza o suicídio como exemplo: um 

homem que tivesse uma vida insuportável poderia querer que aqueles que tivessem uma 

vida semelhante a sua se suicidassem. Isso iria de encontro à lei moral kantiana, mas 

configura uma condição de possibilidade de universalização de uma máxima.  

Outro exemplo é o do caso de alguém fazer uma promessa sem ter intenção de 

cumprí-la. Kant não aceitaria uma máxima com esse conteúdo, pois ela colocaria em 

risco o cumprimento de toda e qualquer promessa. Contudo, Kelsen afirma que um 

homem mal poderia querer tal situação, sua vontade iria de encontro à moral, mas não 

seria impossível. 

Kelsen esclarece207: “É, assim, patente que, com o ‘poder-querer’ do imperativo 

categórico, se quer significar um ‘dever querer’” e propõe uma reformulação do 

imperativo categórico com base nesse dever-querer, afirmando que ele deveria ser 

                                                            
204 Ibidem, p. 66. 
205 KELSEN, Hans. O problema da justiça. São Paulo: Martins Fontes, 2003, p. 22. 
206 Idem, p. 22. 
207 Idem, 2003, p. 25. 



97 

 

   

entendido como “atua segundo uma máxima da qual devas querer que ela se transforme 

numa lei universal208”.  

O imperativo categórico, no entanto, não responde qual máxima se deve querer 

ou não ser seguida; o que Kant exige ao formular o imperativo categórico, como lei 

universal, é a harmonia da ação com a lei geral. O que existe, de acordo com Kelsen, é 

uma necessidade de se agir conforme a lei; há uma necessidade da conformidade das 

ações perante a norma. Para Kelsen, entretanto, Kant não deixa claro qual o conteúdo da 

lei universal, não sendo então possível deduzir nenhuma norma moral de acordo com 

essa lei. Segundo Kant, é obvio a existência dessa lei, que está na razão; de acordo com  

Kelsen, essa existência é obscura, pois seu conteúdo é desconhecido. 

Kelsen, no entanto, verifica que o imperativo categórico é compatível com 

qualquer norma moral válida. O imperativo categórico conduz a ações retas, de justo e 

bom proceder, obedecendo a um ordenamento prévio. Para Kelsen, o imperativo 

categórico “[...] nada mais exige senão que a máxima da ação seja conforme com uma 

lei universal, já que nada mais se afirma das leis morais senão que ela tem um caráter de 

normas gerais209”.  

Ao tratar do imperativo categórico no segundo capítulo da Fundamentação e 

conceder-lhe o status de imperativo da razão, Kant vai de encontro a Hume, que 

considerava ser a moralidade um produto das atitudes humanas, observável pela 

experiência, afirmando: “[...] nunca podemos penetrar completamente até os móbiles 

secretos dos nossos atos, porque, quando se fala em valor moral, não é das ações 

visíveis que se trata, mas de seus princípios íntimos que não se veem210”. A moral não 

está no exterior das ações humanas, mas na interioridade. 

Para Walker, em sua obra Kant e a Lei Moral, Kant introduz a lei moral como 

imperativo categórico, o que o leva a classificar essa atitude kantiana de formal e vazia, 

pois Kant simplifica demais o conceito de imperativo categórico, gerando problemas 

desnecessários. Ao contrário de Kelsen, Walker afirma que Kant não coloca a lei moral 

isenta de conteúdo, a sua crítica diz que a lei moral “[...] “não contém condições que a 

                                                            
208 Ibidem, pp. 25-26. 
209 Idem, p. 27. 
210 KANT, Immanuel. Fundamentação da Metafísica dos Costumes. São Paulo: Abril S A Cultural e 
Industrial, 1974. (Coleção Os Pensadores), p. 213. 



98 

 

   

limitem” porque ela não está subordinada a nenhuma meta, à maneira de um imperativo 

hipotético”211.  

Walker afirma que a ligação entre o imperativo categórico, a universalidade da 

lei e o querer não é tão evidente como Kant pensa que é e que o filósofo disfarça essa 

falha tentando esclarecê-la ao colocar a questão da racionalidade da lei moral. Ao tratar 

da universalização dessa lei, Kant exige mais do que a aplicação dela a todos os seres 

racionais; ele deseja que se trate casos iguais com igualdade. 

A similaridade das ações poderia ocorrer mesmo em se tratando de ações 

ocorridas em tempo e espaço diferentes, pois, para Walker, Kant estaria interessado 

“[...] não diretamente na ação, mas na máxima do agente: o princípio segundo o qual o 

agente atua”212. O agente deve considerar que o que é bom para ele deve ser bom para 

os demais; o que Walker percebe, a exemplo de Kelsen, é que o bom para mim e para os 

outros pode ser o moralmente inviável. 

Segundo Walker, Kant não esclarece de modo satisfatório a relação entre a 

universalização das máximas e o dever. Pode-se cumprir o dever apenas por imposição 

da norma e não por cumprimento do dever pelo dever conforme a lei moral e, sendo a 

moral interior, não é possível verificar de modo satisfatório quando o dever é cumprido 

por racionalidade e quando ele é cumprido pelo poder da coação. 

Walker chama a atenção para o fato de, ao reformular o imperativo categórico, 

Kant apresentar duas novas ideias: a do reino dos fins e a de autonomia. Para o crítico, 

ao aliar o imperativo categórico ao reino dos fins, Kant adota uma perspectiva mais 

romântica, em que os projetos pessoais de cada habitante desse reino possível, mas não 

real, devem ser respeitados, pois todos agiriam de acordo com o imperativo categórico, 

promovendo a felicidade de todos. 

Ao aliar o imperativo categórico com a autonomia, segundo Walker, Kant 

introduz o princípio de autonomia, traduzido por Walker como “[...] jamais escolher 

senão de modo que as máximas da escolha estejam ao mesmo tempo compreendidas no 

mesmo querer como lei universal”213.   

A autonomia está na vontade que é boa e livre, conduzindo a agir com 

racionalidade, isenta de qualquer interesse pessoal, de acordo com a razão prática pura e 

com o imperativo categórico. Enquanto ser autônomo, o homem legisla para si mesmo, 
                                                            

211 WALKER, Ralph. Kant: Kant e a lei moral. 2ª edição. São Paulo: UNESP, 1999, p. 32. 
212 Idem, p. 32.  
213 Idem, p. 40. 



99 

 

   

outorgando-se uma lei universal que está em todos os seres racionais. Todo ser racional 

é livre e autônomo, e essa liberdade está no fato de se agir respeitando o dever, de 

acordo com a vontade livre e boa. 

A autonomia de vontade permite ao homem fazer a sua auto legislação, agindo 

com moralidade e não contrariando a sua liberdade interior. Mas essa não é a única 

forma de liberdade que o homem não deve contrariar, pois também há a liberdade 

exterior, que á o agir de acordo com a legalidade, ou seja, de acordo com o direito. 

A imagem  de liberdade em Kant inicia-se como uma liberdade cosmológica, livre de 

qualquer forma de dependência, como uma “liberdade de”, como uma espontaneidade não 

existindo contradição entre esta liberdade e a liberdade prática, proveniente das ações 

humanas e a liberdade natural, de natureza cosmológica. Se a liberdade existe, então os 

homens são inteiramente responsáveis pelas suas ações e esta passa a ser parte integrante da 

lei moral e do direito natural. A liberdade não obedece nenhuma de lei de causalidade 

empírica, não pode ser compreendida, mas pode ser pensada pela razão especulativa214 . 

A liberdade cosmológica, na vida prática, se transforma em vontade livre. Kant, na 

Fundamentação da Metafísica dos Costumes215, justifica: “a vontade é uma espécie de 

causalidade dos seres vivos, enquanto racionais e liberdade seria a propriedade dessa 

causalidade, pela qual ela pode ser eficiente, independente de causas estranhas que a 

determinem”.  

As leis da liberdade não podem ser de natureza heterônoma, não derivam da 

experiência e tem um fim em si mesmas, para Kant216: “a liberdade de vontade é 

autonomia” e a autonomia da vontade é “aquela sua propriedade graças à qual ela é para si 

mesma a sua lei define (independentemente da natureza dos objetos do querer)217”.  O 

exercício da liberdade, para Kant, vincula-se à aplicação do princípio da moralidade, que é 

“[...] nunca praticar uma ação senão em acordo com uma máxima que se saiba poder ser 

                                                            
214 KANT, Immanuel. Crítica da razão prática. São Paulo: Martins Fontes, 2002, p. 110. 
215 KANT, Immanuel. Fundamentação da Metafísica dos Costumes. São Paulo: Abril S A Cultural e 
Industrial, 1974. (Coleção Os Pensadores), p. 243. 
216 Idem, p. 243.  
217 Idem, p. 238. 



100 

 

   

uma lei universal”218. Sobre esse exercício de uma liberdade moral obrigatória, Nour  

esclarece219: 

A lei prática, tal como até agora formulada, é uma proposição sintética 
a priori: o predicado, a legislação universal, não está contido no sujeito, 
a vontade. Além disso a síntese entre a vontade de um ser racional em 
geral como membro de um mundo inteligível e uma legislação 
universal não é única. Há uma outra, que diz respeito ao ser racional 
finito, cuja vontade não é imediatamente determinada pela razão – o 
que dá a lei prática o caráter de imperativo, ligando uma ideia sensível 
a vontade pura. Há, portanto, duas sínteses: por um lado, entre o 
conceito de boa vontade e o de uma legislação universal, por outro, 
entre o conceito de uma pura boa vontade e o de uma vontade afetada 
por desejos sensíveis. 

O ser humano é ao mesmo tempo um sujeito autônomo e como tal age de acordo 

com os postulados da razão, mas é também capaz de ações voltadas para interesses 

próprios, afastando-se da autonomia da vontade e agindo de forma heterônoma, objetivando 

interesses alheios a aptidão de suas máximas220. O homem, assim, age de uma forma porque 

deseja conseguir outra coisa, que não a ação em si mesma, de acordo com os imperativos 

hipotéticos. 

Se os imperativos categóricos são a consubstanciação do agir moral humano, os 

hipotéticos, que podem visar o bem individual ou coletivo, traduzem-se no agir jurídico, 

como se posiciona Bobbio221: “De minha parte acredito que a questão da heteronomia é 

resolvida sustentando-se que a vontade jurídica é heterônoma, deve-se resolver a questão do 

âmbito hipotético sustentando-se que os imperativos jurídicos são hipotéticos”.  

A dualidade entre direito e moral representada na discussão sobre obedecendo a que 

imperativos os homens agem ao obedecer as normas jurídicas traduzem a dualidade de 

mundos que o ser humano habita, se de uma lado obedece a razão prática pura e é habitante 

do mundo inteligível, por outro obedece a seus próprios interesses e se faz habitante do 

mundo sensível. Mas esta dualidade não desobriga o homem ao agir moralmente bom, pois 

afirma Kant222:  

                                                            
218 Ibidem, p. 233.  
219 NOUR, Soraya. À Paz Perpétua de Kant: filosofia do direito e das relações internacionais. São Paulo: 
Martins Fontes, 2004, pp. 17-18. 
220 Op. cit, p. 239. 
221 BOBBIO, Norberto. Direito e Estado no Pensamento de Emanuel Kant. 4ª edição. Brasília: 
Universidade de Brasília, 1997, p. 65. 
222 Op. cit, p. 249. 



101 

 

   

Mas porque o mundo inteligível contém o fundamento do mundo 
sensível e, portanto também as suas leis, sendo assim com respeito à 
minha vontade (que pertence totalmente ao mundo inteligível); 
imediatamente legislador e devendo também ser pensado como tal, 
resulta daqui que, posto por outro lado me conheça como ser 
pertencente ao mundo sensível, terei, como inteligência, de reconhecer-
me submetido à lei do mundo inteligível, isto é a razão, que na idéia de 
liberdade contém a lei desse mundo, e portanto a autonomia da 
vontade; por conseguinte terei de considerar as leis do mundo 
inteligível como imperativos para mim e as ações conformes a este 
princípio como deveres (grifo do autor).   

De acordo com Nour223, em Kant o homem age como noumenon quando sabe que é 

livre e se submete as leis do mundo inteligível, de acordo com a moralidade e como 

fenômeno quando compreende a sua participação nos dois mundos224.  Para o homem, 

enquanto participante do mundo inteligível, a lei é um imperativo que deve ser obedecido. 

A liberdade externa é que, no seu exercício, faz com que o homem obedeça às leis. 

Esclarece Terra225::  

As leis jurídicas precisam ter condições de obrigar de maneira efetiva, 
com a possibilidade de forçar com uma situação desagradável aqueles 
que pretendam infringi-la. O arbítrio é determinado por princípios 
aversivos; as consequências por não cumprir a lei podem ser penosas, 
como multas, prisão. Pode-se estar de acordo com a lei por si mesma, 
mas não é isso que importa, e sim a conformidade da ação com a lei. 
Dessa forma, no direito não se realiza a autonomia da vontade, como na 
ética, pois aquele comporta móbiles que restringem a autonomia. 

No entanto, não seria correto afirmar que o direito ignora a autonomia da vontade, 

pois as leis devem obedecer aos postulados da razão prática, a liberdade do direito não é 

uma liberdade puramente ética, mas jurídica. Enquanto que na moral o homem dá a si 

mesmo a sua lei, no direito o grande desafio é dar uma lei comum a todas as vontades e que 

seja de acordo com a vontade geral, sendo um dever jurídico. Para Terra226, no direito “a 

autonomia poderá ser pensada em sentido amplo, como exigência da participação de todos 

na legislação, não levando em conta o móbil; assim, há de certa forma um retorno a 

Rousseau, concebendo-se autonomia no plano jurídico e político”.  

                                                            
223 NOUR, Soraya. À Paz Perpétua de Kant: filosofia do direito e das relações internacionais. São Paulo: 
Martins Fontes, 2004, pp. 19-20.  
224 Esclarece Deleuze: “[...] mas devemos considerar que é o mesmo ser que é fenômeno e coisa em si, 
submetido à necessidade natural como fenômeno, fonte de causalidade livre como coisa em si”(grifo do 
autor). DELEUZE, Gilles. Para ler Kant. Rio de Janeiro: F. Alves, 1976, p. 56.  
225 TERRA, Ricardo. Kant e o direito. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2004, p. 21. 
226 Idem, pp. 22-23.  



102 

 

   

Assim, podemos afirmar que o conceito kantiano do direito constitui-se de três 

elementos: as relações humanas são externas e aliadas a um ato moral, se constituem a 

partir de dois arbítrios e se realizam de modo formal a partir de uma lei universal de 

liberdade. Assim, Kant esclarece: “[...] em primeiro lugar, somente com a relação externa 

e, na verdade, prática de uma pessoa para com a outra, na medida em que suas ações, como 

fatos, possam ter influência (direta ou indireta) entre si227”. Kant coloca o direito no campo 

das relações intersubjetivas, em que as relações entre os homens são externas, ou seja, 

práticas, devendo as mesmas ter, para caracterizar o direito, conveniência e cortesia aliadas 

a um ato moral. 

Kant acrescenta228: “[...] mas, em segundo lugar, não significa a relação da escolha 

de alguém com a mera aspiração (daí, por conseguinte, com a mera necessidade) de 

outrem, como nas ações de beneficência ou crueldade, mas somente uma relação com a 

escolha do outro”. A escolha aqui colocada deve ser entendida como arbítrio, e não como 

mero desejo. A relação jurídica se estabelece na relação entre dois arbítrios e não entre dois 

desejos ou entre um arbítrio e um desejo. 

Arbítrio é a consciência da possibilidade de alcançar um fim, enquanto desejo é a 

representação de um objeto colocado como um fim. O campo do arbítrio é o campo do 

comportamento real e não o do dever-ser. Aqueles que possuem arbítrio numa relação são 

aqueles que possuem a capacidade de alcançar o objeto do desejo, e disso têm consciência. 

Ao tratar do arbítrio como escolha, e dele na relação que é jurídica e na que não é, 

Kant exemplifica os atos de beneficência e os de crueldade. Ao ser benévolo, o sujeito 

benevolente possui a escolha de praticar ou não o gesto de bondade, enquanto que o 

beneficiado, por tal gesto, só possui a passividade de receber, possuindo não o arbítrio, mas 

o simples desejo de receber o benefício. 

Na crueldade, o sujeito que a pratica possui o arbítrio de realizar o mal feito, mas a 

sua vítima não deseja, de modo algum, ser submetida ao sofrimento. Com isso, Kant quer 

demonstrar que não basta só a intersubjetividade para que ocorra uma relação jurídica é 

necessário outro elemento: a reciprocidade entre os arbítrios. 

Kant coloca como terceiro elemento para o conceito moral de direito que “[...] 

nessa relação recíproca de escolha, não se leva de modo algum em conta a matéria da 

                                                            
227 KANT, Immanuel. Metafísica dos Costumes. Bauru: EDIPRO, 2003, p. 76. 
228 Idem, p. 76. 



103 

 

   

escolha, isto é, o fim que cada um tem em mente com o objeto do seu desejo [...] Tudo o 

que está em questão é a forma na relação da escolha por parte de ambos[...]229”.  

Entende-se assim que o direito não está preocupado com os fins ou utilidades das 

escolhas, mas com a forma em que as relações jurídicas ocorrem e que interesses devem 

ser por ele regulados. Pode-se dizer que é desse terceiro elemento se origina o formalismo 

jurídico, pois o direito não prescreve o que se deve fazer, mas o como se deve fazer.  

É também graças a esse terceiro elemento (formalismo jurídico aliado à lei 

universal de liberdade) que Kant formula o seu princípio universal do direito, afirmando: 

“Qualquer ação é justa se for capaz de coexistir com a liberdade de todos de acordo com 

uma lei universal, ou se na sua máxima a liberdade de escolha de cada um puder coexistir 

com a liberdade de todos segundo uma lei universal230”. 

Todo aquele que impede o exercício da ação de outrem produz injustiça, já que a 

resistência é um obstáculo ao exercício da liberdade. O que proporciona o exercício da 

liberdade de ação dentro de critérios justos é o direito, pois esse possibilita o exercício de 

ações livres que se limitam ao respeito pela liberdade dos outros. Para Leite231, “A 

liberdade de cada um é limitada exclusivamente em função da liberdade das outras 

pessoas, e isso com base na igualdade dos direitos de liberdade”.  

A legislação positiva surge com o dever de respeitar esse exercício de liberdade; 

contudo, surge o problema do que é justo ou injusto. Uma doutrina completamente positiva 

do direito e que não leva em consideração os seus elementos constitutivos seria acéfala, 

pois reprime a decisão sobre o que é justo e injusto. Kant quer saber o que o direito deve 

ser e isso implica o problema da justiça. 

Na Metafísica dos Costumes, Kant trata da justiça civil, ou seja, da relação mútua 

entre os homens, e da justiça criminal, que compreende a relação entre os indivíduos e o 

direito de perdoar e punir. A justiça civil pode ser comutativa e protetora, fazendo parte do 

direito privado, e distributiva, sendo esta de direito público. 

A justiça, em sua forma, distributiva e comutativa é a priori, fazendo parte do 

direito natural. A justiça na sua forma privada é própria do estado de natureza, já a forma 

distributiva só ocorre no estado civil. Na sua forma privada, a justiça carece da proteção de 

                                                            
229 Ibidem, 2003, p. 76. 
230 Idem, p. 77. 
231 LEITE, Flamarion Tavares. O conceito de direito em Kant (na Metafísica dos Costumes - primeira 
parte). São Paulo: Ícone, 1996, pp. 36-37. 
 



104 

 

   

um tribunal para a garantia da sua aplicação; só a justiça distributiva possui o poder de 

coerção, garantindo a sua aplicabilidade, por ser proferida por um tribunal. 

No concernente à justiça criminal kantiana, ela é retributiva, pois baseia-se no 

princípio de igualdade ou justiça do talião. Kant diz232: “Há somente o direito de talião (jus 

taliones) que possa proporcionar determinadamente a qualidade e a quantidade da pena, 

porém com a condição bem entendida de ser apreciada por um tribunal[...]”.   

A justiça penal kantiana leva em consideração o respeito pelo ser humano, 

possuidor de personalidade inata, considerando-o sempre como um fim e não como um 

meio. A punição, para ser justa, deve ser previsível e imparcial. 

Kant também trata da justiça divina que, segundo o filósofo, não deve ser entendida 

por analogias com a justiça humana em qualquer forma que ela se apresente. Ela não é 

punitiva, tampouco reconhece direitos e obrigações, que são parte da justiça humana, ela é 

estabelecida entre os seres humanos que são possuidores de uma alma imortal, e a 

divindade.  

A justiça enquanto problema, em Kant, apresenta-se na diferenciação do justo do 

injusto. Para corresponder a um ideal de justiça, Kant define o direito como sendo: “[...] 

uma noção do arbítrio da ordem racional prática pura, subordinado a leis de liberdade233”. 

O critério da igualdade e da liberdade entre os indivíduos e da universalização da máxima 

é que definem a ação considerada justa. Segundo Bobbio234: 

O que Kant visa é o ideal do direito, ao qual qualquer legislação deve 
adequar-se para poder ser considerada como justa. Ainda que 
nenhuma legislação existente correspondesse plenamente àquele ideal, 
a definição de Kant não seria menos verdadeira, uma vez que indica 
somente o ideal-limite ao qual o legislador deverá adequar-se e não 
uma generalização derivada da experiência. 

 
De acordo com Bobbio235, o ideal kantiano de justiça corresponderia à justiça como 

liberdade, pois, segundo Kant, o fim último do direito seria a garantia da liberdade. Para 

poder viver em liberdade de modo que não existisse violação das liberdades individuais, os 

homens constituiriam o estado civil e, com ele, o direito, dotado de poder coercitivo, 

assegurando o exercício da liberdade de todos. 

                                                            
232 KANT, Immanuel. Doutrina do direito. 2ª edição. São Paulo: Ícone, 1993, p. 177. 
233 Idem, p. 68.  
234 BOBBIO, Norberto. Direito e Estado no Pensamento de Emanuel Kant. 4ª edição. Brasília: 
Universidade de Brasília, 1997, p. 71. 
235Idem, p. 174.  



105 

 

   

O direito limita as liberdades individuais, mas assegura o desenvolvimento da 

personalidade de cada membro do estado civil. Se o ideal do direito estabelecesse somente 

a ordem ou a igualdade entre os membros do estado civil, não existiria a plenitude da 

justiça, pois um direito que ordena é útil até a constituição de um estado civil, e a 

igualdade, tão somente, também não serve como critério para a justiça, pois até na 

escravidão, que é um estado injusto, pode existir igualdade entre os escravos. 

A injustiça, para Kant, estaria na interferência que uns fariam aos outros para que 

estes exercessem a sua liberdade. De acordo com Kant236, “[...] todo aquele que 

obstaculizar minha ação ou minha condição me produz injustiça, pois este obstáculo 

(resistência) não pode coexistir com a liberdade de acordo com uma lei universal”. 

Mesmo querendo-se violar a liberdade de outrem, não se poderia, pois seria violada 

a máxima de agir justamente, o que configuraria violar o dever que a ética impõe. O que 

limita a liberdade de cada um é o direito, e mesmo que os motivos das ações não sejam 

virtuosos e que se tente calar a lei moral que está em todo indivíduo, a coercitividade do 

direito garantia o cumprimento justiça. 

O direito à liberdade é um direito natural e este, em um estado civil “[...] não pode 

sofrer ataque por parte das leis positivas; e deste modo conserva toda a sua força[...]237”. 

Esse direito é o único direito inato, pois os outros direitos que são considerados inatos, 

como a igualdade, na realidade são compreendidos dentro do princípio da liberdade inata. 

Segundo Bobbio, Kant, ao reduzir os direitos inatos à liberdade, “[...] mostra que o direito 

de liberdade é verdadeiramente a base sobre a qual entende montar todo sistema238”.  

A compatibilidade da liberdade de agir segundo uma lei universal é mais uma 

formulação do imperativo categórico, pois a introdução de uma lei universal do direito é 

uma variante da lei moral do direito, que forma um imperativo.  

Essa possibilidade do exercício das liberdades individuais só pode existir graças à 

faculdade coercitiva do direito. Para Galeffi, “[...] só a condição de ser a nossa vontade 

completamente livre, as ações exteriores não excluem, ao contrário, uma imposição, ou 

seja, uma coação na qual justamente consiste a forma operante do direito”239.  

 Para Kant, o direito necessita ser coercitivo, já que não é o dever que move o 

direito como ocorre na lei moral, mas o seu fim é a preservação da liberdade individual. É 

                                                            
236 KANT, Immanuel. Metafísica dos Costumes. Bauru: EDIPRO, 2003, p. 77. 
237 Op. cit, pp. 77-78. 
238 Op. cit, p. 75.  
239 GALEFFI, Romano. A Filosofia de Immanuel Kant. Brasília: Universidade de Brasília, 1986, p. 194. 



106 

 

   

pela coação que se cria obstáculos para impedir que alguém intervenha na liberdade dos 

outros. Kant afirma240: 

[...] a coerção é um obstáculo ou resistência à liberdade. 
Consequentemente, se um certo uso da liberdade é ele próprio um 
obstáculo à liberdade segundo leis universais (isto é, é injusto), a 
coerção que a isso se opõe (como um impedimento de um obstáculo à 
liberdade) é conforme à liberdade de acordo com leis universais (isto 
é, é justa). Portanto, ligada ao direito pelo princípio da contradição há 
uma competência de exercer coerção sobre alguém que o viola.  

 
O que Kant faz é retomar a doutrina de Thomasius, sendo esta proveniente do 

interior do próprio direito, assegurando, desta forma, o caráter coativo do direito, tido 

como evidente. O que Kant trás de inovador é o motivo pelo qual pode existir uma 

faculdade de coagir de homens para homens.    

Essa faculdade coativa não estaria apenas presente quando alguém executasse uma 

ação contrária ao direito; ela estaria em toda estrutura do direito, permeando todo o agir 

humano, pois, se cabe ao direito cuidar das ações humanas exteriorizadas, não se pode, 

todavia, desprezar a moralidade dessas ações. 

A ação jurídica é aquela que não impõe a sua execução pelo dever, pois se assim 

fosse, seria uma ação moral, mas é aquela que está conforme o dever. Pode-se cumprir essa 

ação não por moralidade, mas simplesmente por medo de uma sanção e assim se estaria 

agindo conforme o direito estrito que está isento de qualquer preceito da virtude. 

O direito, em sentido estrito, é aquele que é completamente externo, não se 

mesclando com a moral. Ele pode utilizar-se do constrangimento externo para punir aquele 

que viola a liberdade de todos e também pode, ao mesmo tempo, coexistir com essa 

liberdade. Kant exemplifica241: 

Assim, quando se diz que um credor dispõe de um direito de exigir de 
seu devedor que pague sua dívida, isto não significa que ele pode 
lembrar o devedor que sua razão ela mesma o coloca na obrigação de 
fazer isso; significa, ao contrário, que a coerção que constrange a 
todos a pagar suas dívidas pode coexistir com a liberdade de todos, 
inclusive a dos devedores, de acordo com uma lei externa universal. 
Direito e competência para empregar a coerção, portanto, significam 
uma e única coisa. 

 
Kant demonstra que o direito subjetivo aparece como uma faculdade de obrigar. Eu 

tenho a obrigação de cumprir algo que está na lei por força do direito, já que o meu dever 

                                                            
240 Op.cit, pp 77-78..  
241 Idem, p. 78. 



107 

 

   

jurídico me obriga a cumprir o que prometi, pois está com o outro a faculdade de me 

obrigar e não posso fugir de cumpri-lo sob pena de sofrer uma sanção. 

Na introdução a Doutrina do Direito, nos parágrafo D e E, Kant reconhece a 

necessidade do Direito ser coercitivo, para isso define a coerção como “um obstáculo ou 

resistência à liberdade242”. O direito estrito, que o que apresenta o caráter coercitivo, é 

formado por uma obrigação, derivada de uma lei, promulgada por quem tem faculdade de 

exigir o seu cumprimento, através da coação. 

Mas não seria uma contradição ser o direito uma expressão da liberdade externa e 

ao mesmo tempo poder constranger alguém ao seu cumprimento? De acordo com Bobbio 
243, Kant resolve esta antinomia, já que, para o pensador 

A coação é pois um remédio antiético com relação à liberdade, mas 
enquanto surge como remédio contra uma não-liberdade anterior, é a 
negação da negação, e, então, afirmação. Portanto ainda que seja 
antiética com relação a liberdade, a coação é necessária para a 
conservação da liberdade. 

A coação ampara-se na força que a justiça necessita para ocorrer e ser restaurada 

quando violada. A força é justa quanto ampara a justiça e injusta quando serve para a sua 

violação244. Segundo Carmo e Andrade Neto245: 

Quem viola a liberdade dos outros, ofende toda a sociedade e, por 
isso, deverá ser coagido pela lei. A coerção é parte integrante do 
direito e a liberdade necessita da coerção. No entanto, a coerção só 
será justa se exercida pela vontade do povo, através de instituições de 
justiça que se preocupam em garantir a máxima liberdade possível a 
todos e que representam, de forma legal e legítima, a sociedade como 
um todo e não apenas a maioria, ou a minoria, ou grupos específicos.      

 

A coerção apresenta-se de várias formas: multas, repreensões físicas, perda de 

direitos e de bens, entre outros. Ela pode ser direta ou indireta (dependência social ou 

pobreza econômica). O critério para aplicação da coerção é, no dizer de Höffe, saber até 

que ponto ela é moralmente permitida, ela não pode significar vingança, autodefesa ou 

                                                            
242 Ibidem, p. 78. 
243 Op. cit, p. 78. 
244 Op.cit, p. 78-79. 
245 CARMO, Erinaldo Ferreira. ANDRADE NETO, Mário Queiroz de. Cidadão do mundo: os novos 
paradigmas da cidadania global. Recife: UFPE, 2003, p. 64.  



108 

 

   

uma pena diferente da aplicada no direito criminal. Deve-se buscar o principio que garanta 

a legitimidade da faculdade de coagir e o limite da sua aplicação. Para Höffe246: 

 

O princípio legítimo da faculdade de constrangimento não implica 
certamente em uma justificativa de que se não importa o tipo e não se 
importa qual grau de constrangimento. Todo constrangimento que 
ultrapasse esta medida torna-se ele mesmo injusto. A faculdade de 
constrangimento do direito não é, portanto fundamentalmente legítima 
a não ser como poder restrito; a justificação do constrangimento 
jurídico só é possível limitando-se ao mesmo tempo este  
constrangimento247.  
 

A título de ser justa, pata Höffe, Kant estabelece que a coerção que é moralmente 

legítima é a que se contrapõe a uma ação injusta. Mas há duas condições restritivas para a 

coerção legítima248: 

Em primeiro lugar, a coerção somente é permitida onde, 
aliás, já existe coerção, lá nomeadamente onde um outro invade o meu 
espaço legítimo de liberdade. A coerção legítima não ataca, mas se 
defende; ela não é nenhuma coerção agressiva, mas defensiva, em 
segundo lugar, é legítima unicamente aquela coerção que se volta contra 
uma injustiça. Do contrário, um ladrão, que impedisse a pessoa roubada 
de recuperar sua propriedade, estaria moralmente no seu direito.  

 
A coerção jurídica legítima seria de duas formas: preventiva, quando se cria um 

obstáculo para que o ilícito não ocorra, mesmo sabendo-se da intenção do sujeito em 

cometê-lo, sendo este punido pela sua intenção; e restritiva, que é aplicada quando se busca 

um objeto roubado ou se faz com que o autor de um ilícito restitua de alguma forma um 

dano por ele causado. O que não se pode é retirar alguma vantagem dessa coerção. 

Kant utiliza a ideia da dupla negação para falar de legitimidade e ilegitimidade na 

aplicação da coerção. Ao se criar um obstáculo para o exercício da liberdade do outro, age-

se com ilegitimidade ou injustiça. Contudo, se esse outro for um ladrão, a criação do 

obstáculo é oriunda da coerção legítima. O obstáculo posto ao ladrão que, pelo seu mal 

feito, quer se intrometer no meu direito de posse é a negação da negação da ilegitimidade 

de frustrar a liberdade de outrem, ou seja, é uma coação legítima. 
                                                            

246 HÖFFE, Otfried. Introdution à la philosophie pratique de Kant. Paris: Libraire philosophie J. Vrin, 
1993, p. 196. 
247 La príncipe legitime de la faculte de contraindre n’implique  certes pás la justification de ´’importe quel 
type et de n’importe quel degré de contrainte. La contrainte n’est juste que dans la mesure où elle sert à 
empêcher l’injustice. Toute contrainte dépassant cette mesure devient elle-même injuste. La faculté de 
contraindre du droit n’est donc fondamentalement légitime qu’en tant que pouvoir restreint; la justification de 
la contrainte juridique n’est possible que si on limite en même temps cette contrainte. 
248 HÖFFE, Otfried. O imperativo categórico do direito: uma interpretação da “Introdução à Doutrina do 
Direito”. Studia Kantiana. São Paulo, v. 1, n. 1, p. 203 – 236, 1998, p. 227. 



109 

 

   

Kant compara a coerção à matemática pura, pois cabe à doutrina do direito dar a 

cada um o que é seu com precisão matemática; o que, em se falando de virtude, não se 

pode esperar. Contudo, há duas situações em que o direito se desvincula da coerção: a 

equidade e o direito de necessidade. 

A equidade admite um direito sem coerção. Ela ocorre quando alguém reivindica 

algo como seu, mas não possui os meios de agir com coatividade. A equidade é baseada no 

direito estrito e, segundo Kant249, “[...] o direito mais estrito é a maior injustiça”.  Não 

havendo norma jurídica que garanta esse direito, ele só pode apelar para o tribunal da 

consciência para que seja reconhecido, correndo sempre o risco de não ser respeitado. 

Com relação ao segundo caso do direito sem coerção, defronta-se com o direito de 

necessidade, que possui a coerção sem o direito a ela correspondente. Para Kant, “supõe-se 

que este pretenso direito seja a autorização a tirar a vida de outrem que nada faz para 

causar-me dano, quando corro o risco de perder a minha própria vida250”. Ele é o direito 

que contempla uma violência permitida contra mim.  

Kant exemplifica com o caso de alguém que, em um naufrágio, para não perder a 

própria vida, empurra outrem que está com uma tábua que pode garantir a salvação de sua 

vida. O medo de ser punido pela lei penal é um evento incerto, enquanto a possibilidade de 

morte é um fato evidente. Este náufrago que pode se salvar, mesmo cometendo um crime, 

não comete uma ação inculpável, mas impunível. 

Para Kant251, “a fronteira do direito de necessidade é “a necessidade não tem lei 

(necessitas non habet legem)”. No entanto, não poderia haver necessidade alguma que 

fizesse o que é injusto se conformar a lei. A impunibilidade do direito de necessidade não 

torna a ação justa, se a pena não existe; a culpa não poderia, nestes casos, ser excluída. 

 A conservação da própria vida, no caso apresentado por Kant, torna-se um direito 

superior, contudo não um direito em sentido estrito, pois é um direito injusto, de acordo 

com o direito natural em um estado de natureza. O dever deveria ser a preservação da vida 

de outrem; mas quando esse dever se conflitua com a preservação da própria vida, o dever 

é dispensado graças à própria conservação.  

                                                            
249 Op. cit, 2003, p. 81. 
250 Idem, p. 81. 
251 Idem, p. 82. 



110 

 

   

Com relação a esses dois casos em que há uma anomalia do direito, Bobbio 

comenta252: 

A anomalia desses dois casos está portanto no fato de que, enquanto a normalidade da 
relação entre direito e coação exige que o direito seja satisfeito e o erro remediado, aqui existe de 
um lado um direito não satisfeito, do outro um erro não remediado. Em outras palavras, seria 
possível dizer assim: a natureza da justiça implica em que seja dada razão a quem tem razão e 
negada a quem não tem. Nos dois casos anômalos, porém, existe esta alteração: no primeiro caso, 
uma pessoa tem razão e não lhe é dada, no segundo caso, uma pessoa não a tem e lhe é dada. 

 
A equidade e o direito de necessidade não são totalmente fora do direito e 

pertencentes ao âmbito da virtude, por isso são casos anômalos do direito. Kant trata deles 

em separado antes de adentrar a doutrina do direito propriamente dita, em que a faculdade 

de coagir está determinada por leis. 

 

2.3.2 Direito natural e direito positivo/direito privado e direito público 

 

Na primeira divisão do direito que pudemos observar no pensamento de Kant, 

como filósofo do século XVIII, percebemos elementos próprios dos pensadores jus 

naturalistas, tais como a ideia do contrato social, a saída do estado de natureza para o 

estado civil e a constituição republicana, conceitos estes importantíssimos para a proposta 

kantiana de paz perpétua e que elucidaremos ao longo deste capítulo. 

O direito se bifurca em direito natural e direito positivo. Essa divisão é denominada 

por Kant como uma divisão geral dos direitos e nela o direito natural é definido como 

aquele que “[...]se apoia somente em princípios a priori [...]253” e o direito positivo como 

aquele que “[...] provém da vontade de um legislador254”.  

O direito natural não é, portanto, estatutário, mas é um sistema de leis racionais 

jurídicas a priori; ele não está apenas no estado de natureza, pois também se apresenta no 

estado civil. A lei natural, para Kant, inspirando-se em Rousseau, provém da vontade unida 

do povo, da própria razão legisladora, que é aquela que “[...] estende seus comandos e 

proibições mesmo além das fronteiras da vida255”. 

Para Kant256,  

                                                            
252 BOBBIO, Norberto. Direito e Estado no Pensamento de Emanuel Kant. 4ª edição. Brasília: 
Universidade de Brasília, 1997, p. 81. 
253 Op. cit, p. 83.  
254 Idem, p. 83. 
255 Idem, p. 140. 
256 Idem, p. 141. 



111 

 

   

Se entendermos por direito natural somente o direito não-estatutário, 
daí simplesmente o direito que pode ser conhecido a priori pela razão 
de todos, o direito natural incluirá não apenas a justiça que tem 
validade entre as pessoas em seus intercâmbios mútuos (iustitia 
commutativa), como também a justiça distributiva (iustitia 
distributiva), na medida em que pode ser conhecido a priori de acordo 
com o princípio da justiça distributiva como suas decisões (sententia) 
teriam que ser alcançadas. 

 
As leis naturais, provenientes do direito natural, que são dotadas de coercitividade, 

servindo de medida ideal para o legislador das leis positivas. Cabe ao legislador basear a 

lei civil de acordo com a lei natural, dando-lhe coercitividade pública externa, garantindo a 

sua não violação, de modo a executar a justiça distributiva. 

Compete, assim, ao direito positivo, como vontade de um legislador que representa 

a vontade coletiva do povo, promulgar leis que estejam de acordo com o direito natural. 

Contudo, pode ocorrer que este legislador promulgue leis que vão de encontro ao direito 

natural, o que acarreta um problema. Mesmo assim, assevera-nos Kant, essas leis devem 

ser cumpridas, como afirma Terra, pois257 “[...] é um imperativo obedecer à autoridade 

atualmente no poder, não admitindo o direito de resistência”. Deve-se, para Kant, 

obedecer-se ao poder legislativo, seja qual for a sua origem. 

O direito positivo possui a sua origem na saída do estado de natureza para o estado 

civil. Observe-se que o estado de natureza não existiu de fato, mas é uma ideia racional. O 

estado de natureza não é, para Kant, um estado de injustiça, mas de ausência de justiça, 

pois não há um juiz que possa decidir sobre questões controversas, garantindo a cada um o 

que é seu. As aquisições no estado de natureza são meramente provisórias, pois não há 

uma sanção pública que garanta a justiça distributiva pública. 

É da passagem do estado de natureza para o estado civil que surge o Estado, 

definido por Kant como “[...] a união de uma multidão de seres humanos submetidas a leis 

de direito258”. Para Galeffi, em Kant, a formação do Estado é fundamental para o direito, 

pois “[...] um direito no verdadeiro sentido da palavra existe unicamente dentro do Estado 

e por meio dele259”.  

De acordo com Muglioni, ao comentar Kant, o surgimento dos Estados obedece a 

um acordo entre os homens, que é fruto da razão e do direito, acrescentando ainda que o 

                                                            
257 TERRA, Ricardo Ribeiro. Kant e o direito. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2004, p. 29. 
258 Op. cit, p. 155. 
259 GALEFFI, Romano. A Filosofia de Immanuel Kant. Brasília: Universidade de Brasileira, 1986, p. 195. 



112 

 

   

princípio político que forma os Estados está de acordo com a moral e a liberdade, e não 

com a economia e a prosperidade. Muglioni260 comenta: 

 

Os homens precisam uns dos outros e com este fim formam sociedade. 
Mas não haveriam mais do que agrupamentos de interesses sempre 
instáveis e não Estados se o acordo entre eles não estivesse 
fundamentado em um desejo de se unir em uma república, coisa 
pública, ser ou corpo comum, que não é somente um meio  (a serviço 
da felicidade de todos) mas um fim incondicional, quer dizer desejável 
em si mesmo: o acordo entre os homens segundo a razão, o direito. O 
princípio da política é moral e não econômico, é a liberdade, não a 
prosperidade.261  

     
 O Estado é fruto do estado civil, em que está vinculada a necessidade da garantia 

da propriedade. No estado civil, o Estado interfere na propriedade privada dos súditos, já 

que é o proprietário supremo do solo e é como tal que permite a existência e a conservação 

da propriedade particular. Cabe ao Estado a soberania territorial, podendo ou não possuir 

propriedades para exploração econômica. 

 Para Kant, o Estado não deveria ter propriedades privadas, pois, como proprietário 

privado do solo, pode cobrar impostos e até interferir nos estatutos das propriedades dos 

seus súditos, podendo até mesmo aboli-las, desde que indenize os prejudicados. Kant é um 

crítico do feudalismo.  

Cabe ao Estado permitir e garantir a liberdade de pensamento, de religião e 

econômica, devendo manter relações comerciais e culturais com outros Estados. É o 

Estado o mantenedor da condição jurídica, que é “[...] aquela relação de seres humanos 

entre si que encerra as condições nas quais, exclusivamente, todos são capazes de fruir seus 

direitos262”. Dentro da condição jurídica é que é possível a justiça pública, ou seja, “[...] a 

ideia de uma vontade que legisla para todos [...]263”.  

O direito natural, portanto, está presente numa segunda divisão do direito entre 

direito público e direito privado, ambos derivando da saída do estado de natureza para o 

estado civil. Cabe ao direito privado regular as relações entre os indivíduos, possibilitando-

                                                            
260 MUGLIONI, Jean-Michel. Théorie et pratique – Kant. Paris: Hatier, 1990, p. 173. 
261 Le hommes ont besoin le uns dês outres et à cette fin formente société. Mais il n’y aurait que des 
groupements d’intérêts toujours instables et non des États si leur accord n’était fondré sur le dessein de s’unir 
em une republique, chose publique, être ou corps commun, qui n’est pas soulement um moyen (au service du 
bonheur de tous) mais une fin inconditionnée, c”est-á-dire déserable pour ellemême: l’accorddes hommes 
selon la raison, le droit. Le principe de la politique est moral et non économique, c’est la liberté, non la 
prosperité. 
262 Op. cit, p. 150. 
263 Idem, p. 150. 



113 

 

   

lhes o desenvolvimento de suas atividades, de modo que todos tenham a mesma liberdade, 

sem que um interfira na esfera do outro. Ao direito público compete a organização e o 

funcionamento do Estado, assegurando o desenvolvimento dos interesses comuns.  

De acordo com Kant264: 

Do direito privado no estado de natureza procede o postulado do 
direito público: quando não podes te furtar a viver lado a lado com 
todos os outros, deves abandonar o estado de natureza e ingressar com 
eles num estado jurídico, isto é, uma condição de justiça distributiva. 

 
Segundo Kant, esta divisão se dá desse modo por ser o direito privado proveniente 

do estado de natureza, pois há sociedade neste estado, embora não esteja civilmente 

constituída, o que só ocorre após a sua saída do estado de natureza. A sociedade 

constituída civilmente terá não só o direito privado, mas também o direito público. 

Kant define o direito público como “o conjunto das leis que precisam ser 

promulgadas, em geral a fim de criar uma condição jurídica”265. O direito público se volta 

para todo o povo, que se afeta entre si, estando unido sob uma única vontade. 

Na sua origem, o direito que mais adiante será o direito público, ainda só na 

qualidade de direito positivo, é um direito da força e a coerção do direito público vai ter 

nele o seu fundamento. O direito positivo vai, aos poucos, legitimando-se pela autonomia 

do povo, que é soberano ao legislar. 

É através do antagonismo que a sociedade e, consequentemente, o direito, 

aprimoram-se, até que a sociedade civil possa formar uma constituição (Kant defende que 

esta seja a republicana) que possa administrar o direito para todos. Esse antagonismo é 

chamado de insociável sociabilidade. Pelo fato de serem insociáveis, os homens competem 

entre si e terminam por evoluírem para o seu aprimoramento social, dando origem ao 

direito. Tosel comenta266: 

 

O estado civil é exigido como postulado da razão, em função da 
constituição desta como exercício do constrangimento legal que é 
fundamentalmente oposto à violência. Assim se cumpre o papel do 
direito privado e do exercício do direito natural de liberdade, tornado 
possível até então pela violência imanente à precária sociabilidade do 
estado natural. O direito público não é a antítese do direito privado, 
ele é sua integração e a sua realização. A diferença entre o direito 

                                                            
264 Ibidem, 2003, p., p. 151. 
265 Idem, p. 153. 
266 TOSEL, André. Kant révolutionnaire – droit et politique. 2ª edição. Paris: Press Universitaire de 
France, 1990, pp. 62-63. 



114 

 

   

privado e o direito público não é de matéria, de conteúdo, mas de 
forma; porque a forma como tal procede do direito público267. 

     
É pela insociável sociabilidade que os homens formam o estado civil, respeitando 

as liberdades individuais. Os Estados assim constituídos estão propensos a passarem do 

estado de natureza e, entre eles, formar uma liga de nações que têm o poder de realizar a 

paz entre os povos. Nesse sentido, esclarece Costeski268: 

 

Mas ainda não está claro como a natureza conduz o homem de seu 
estado natural para a universalização da moral. Infelizmente, tanto o 
indivíduo quanto o Estado estão mais propensos à violência que a paz. 
O Estado moderno é aquele que exerce o monopólio da violência.   

 
O Estado assim formado deve possuir, para Kant, três poderes: o executivo, o 

legislativo e o judiciário. Esses poderes estão em consonância entre si, de modo que, em 

suas ações eles se coordenam, se associam e se subordinam. Considerados em sua 

dignidade, Kant diz sobre esses três poderes269: 

[...] que a vontade do legislador (legislatoris) relativamente ao que é 
externamente meu ou teu é à prova de censura (irrepreensível); que o 
poder executivo do chefe supremo (summi rectoris) é irresistível e que 
a sentença do sumo juiz (supremi iudicis) é irreversível (inapelável).  

 
O chefe do poder executivo é o governante do Estado; ele é o governo. O soberano 

não é este chefe, pois ele está sujeito à lei e o soberano não. O soberano é o legislador e a 

sua vontade, expressa como lei, é a representação da vontade coletiva do povo, que atua 

como co-legislador. O governante pode ser punido, já o soberano é aquele que exerce a 

punição, ele possui a “[...] suprema faculdade de exercer coerção em conformidade com a 

lei270”.   

Os veredictos devem ser dados pelos juízes, pois não cabe ao chefe do executivo ou 

ao soberano, julgar. É através dos seus concidadãos que um povo julga a si mesmo. O 

veredicto de um juiz é um ato da justiça pública e, por isso, o chefe do Estado não poderia 

                                                            
267 L’état civil est exigé comme postulat de la raison, em fonction de la constitution de celle-ci, comme 
exercice de la contrainte légale qui est fondamentalement opposée à la violence. Ainsi s’accomplit la mise en 
place définitive de la sphère du droit privé et l’exercice du droit naturel de liberté, rendu imposible jusque-là 
par la violence immanente à l’insociable sociabilité de l’état de naturel. Le droit public n’est pas l’antithèse 
du droit privé, il est son integration et sa realization. La difference entre droit privé et droit public n’est donc 
pas de matière, de contenu, mais de forme; car la forme comme telle relève du droit public. 
268 CONSTESKI, Evanildo. Atitude, violência e Estado mundial democrático: sobre a filosofia de Eric 
Weil. São Leopoldo: Unisinos; Fortaleza: UFC, 2009, p. 238. 
269 Op. cit, p. 158.  
270 Idem, 2003, p. 159. 



115 

 

   

jamais desempenhar o papel de juiz, pois, caso cometesse uma injustiça, caberia ao 

injustiçado o direito de apelação, o que seria inferior à sua dignidade de chefe de governo. 

Através do equilíbrio, do bom funcionamento dos três poderes, o Estado é feliz, já 

que o seu funcionamento está de acordo com os princípios do direito. A felicidade do 

Estado está de acordo com a união entre os seus poderes, pois só assim ele age de acordo 

com as leis de liberdade, entretanto essa felicidade depende também que o Estado esteja 

em paz internamente e externamente e é a partir dessa premissa que Kant formula o seu 

projeto de Paz Perpétua. 

A paz perpétua proposta por Kant considera o direito cosmopolita como elemento 

indispensável para a formação de uma Federação Mundial de Estados que traga a paz entre 

os povos; no entanto esse direito não surge de repente, mas como a forma do direito se 

apresentar a nível das relações entre os povos, ou, seja, na esfera internacional.     

 

 

2.3.3 O direito cosmopolítico kantiano como ápice do seu sistema de direito  

   

A conceituação de um direito internacional cosmopolítico, como proposto por Kant, 

depende de conceitos básicos do direito em geral, como moral, liberdade enquanto 

autonomia, imperativo categórico, formação do reino dos fins, coercitividade e felicidade 

do Estado. No nosso compreender, o direito cosmopolítico kantiano é o ápice do sistema 

do direito por fomentar o ideal de paz perpétua entre os povos como consequência do 

progresso humano. 

Para apresentar o seu projeto de paz, Kant começa estabelecendo os preceitos da 

formação do jus cosmopolíticum, na sua doutrina universal do direito. O direito kantiano é 

amigo da razão e configura o seu próprio objeto, contendo os mandamentos do direito 

positivo e as leis do direito natural271, como já foi explicitado.  

Como partícipes do direito natural, todos os povos são igualmente possuidores de 

direitos sobre a Terra, já que pelo seu formato redondo todos estão circunscritos a ela. Essa 

                                                            
271 LEITE, Flamarion Tavares. O Conceito de Direito em Kant (na Metafísica dos Costumes). São Paulo: 
Ícone, 1996, p. 102. 



116 

 

   

condição torna todas as nações posseiras do planeta, ou seja, formando uma comunidade 

do solo. Escreveu Kant272: 

A natureza as circunscreveu a todas conjuntamente dentro de certos limites 
(pelo formato esférico do lugar onde vivem, o globus terraqueus. E uma vez 
que a posse da Terra, sobre a qual pode viver um habitante da Terra, só é 
pensável como posse de uma parte de um determinado todo, e assim na 
qualidade de posse daquilo que cada um deles originariamente tem um direito 
[...]  

Graças ao fato da Terra ser redonda e limitada é que há a necessidade da existência 

do direito público. O direito cosmopolítico garantiria, por fim, que cada nação interagisse 

fisicamente com as outras, de forma não belicosa, para formar relações comerciais 

internacionais. Com efeito, Kant acreditava que o crescimento das relações comerciais 

entre os Estados comportaria a necessidade de relações pacíficas. 

 O pensador parte do princípio de que os homens, por dividirem a mesma Terra e 

viverem na comunidade do solo, não possuem um direito real, como no conceito de  

propriedade jurídica dos séculos XX e XXI, mas são como posseiros que convivem e 

comerciam entre si. O comércio seria, portanto, um importante meio de justificar a paz 

entre os povos. 

 É imprescindível, para as relações comerciais, que os homens não se julguem 

como inimigos, mas de forma amistosa, como posseiros-parceiros. Kant afirma: 

[...] todas as nações originariamente se acham numa comunidade do 
solo, embora não numa comunidade jurídica de posse (communio) e 
assim de uso dele ou de propriedade dele; ao contrário, acham-se 
numa comunidade de possível interação física (commercium), isto é, 
numa relação universal de cada uma com todas as demais de se 
oferecer para devotar-se ao comércio com qualquer outra, e cada uma 
tem o direito de fazer esta tentativa, sem que a outra fique autorizada a 
comportar-se em relação a ela como um inimigo por ter ela feito essa 
tentativa273.  

Mais adiante, ele define o direito cosmopolita274 como o direito que tem a ver com 

a possível união de todas as nações com vistas a certas leis universais para o possível 

comércio (commercium) entre elas. Para o pensador, todos os homens são moradores do 

mesmo planeta, possuindo o direito de visitá-lo inteiramente, de conviver com outros 

povos, mas é inadmissível, subjugar outros povos através de qualquer forma de violência.  
                                                            

272 Op. cit, p. 194.  
273 Idem, cit. p. 194. 
274 Idem, p. 194. 



117 

 

   

Comércio deve ser entendido não somente num sentido econômico, mas em sentido 

amplo, como inter-relação, comunicação, trocas (inclusive econômicas, mas não 

unicamente) entre povos. Para Milstein, essa comunidade humana formada pelo comércio 

não a comunidade do reino dos fins, uma comunidade noumenal, mas é o encontro de 

homens enquanto seres que se afetam mutuamente, e está na base do cosmopolitismo. 

Esclarece Milstein275: 

Essa ideia de comércio global constitui a base da concepção kantiana 
do problema cosmopolítico. Há uma série de implicações sobre o que 
seja a ideia de commercium, que merecem destaque. Para começar, 
embora esse comércio represente uma espécie de “comunidade da 
humanidade em geral”, essa não é, decididamente, a comunidade 
universal descrita por Kant na Fundamentação sob sua ideia de “reino 
dos fins”. Essa não é uma comunidade “noumenal”, mas é formada 
por seres reais, seres físicos que são capazes de pensar, agir e afetar 
uns aos outros em tempo e espaços reais. É justamente no encontro 
físico dos participantes que possuem capacidade de pensar e agir que 
o conceito de commercium adquire alcance prático, através de sua 
capacidade de afetar o outro, incluindo a possibilidade de usar a 
coerção contra o outro. Commercium é um conceito da razão teorética, 
empregado a serviço da razão prática: ele nos permite esquematiza e 
refletir criticamente como os pontos de vista individuais nossos e dos 
outros sobre a comunidade, afetam ambos [o mundo teórico e prático] 
no mundo fenomenal.276.  

Na época em que Kant viveu o processo de colonização de “novas terras” por povos 

europeus estava em franca expansão e algo juridicamente bastante contestável era o direito 

de ocupação desses novos territórios e, consequentemente, do que fosse comércio. O 

filósofo foi uma das poucas vozes que criticou esse colonialismo, alegando que a posse de 

um território que já está ocupado deve ser definida em contrato e nunca deve ocorrer 

através de ocupação violenta, pois mesmo que existam “boas intenções” para a intervenção 

territorial, como a civilização de povos rudes e o combate a corrupção que já está 
                                                            

275 MILSTEIN, Brian. Kantian Cosmopolitanism beyond ‘Perpetual Peace’: Commercium, Critique, and 
the Cosmopolitan Problematic. European Journal of Philosophy. ISSN 0966-8373 pp. 1–26 r 2010 Blackwell 
Publishing Ltd., 9600 Garsington Road, Oxford OX4 2DQ, UK and 350 Main Street, Malden, MA 02148, 
USA. 
276Idem. No original: This idea of a global commercium forms the basis of Kant’s conception of the 
cosmopolitan problematic. There are a number of implications of this application of the idea of commercium 
that warrant note. To begin with, even though this commercium represents a kind of general ‘community of 
mankind’, it is decidedly not the universal community Kant describes in the Groundwork under his idea of a 
‘kingdom of ends’. This is not a community of ‘noumenal’ beings; it is one of real, physical beings capable 
of thinking, acting, and affecting each other in real time and space. It is precisely in the physical encounter of 
participant’s capacities for thought and action that the concept of commercium acquires practical import, 
through their ability to affect one another and even use coercive force against one another (MM 6:231). 
Commercium is a concept of theoretical reason employed in the service of practical reason: it allows us to 
schematize and reflect critically upon how our and others’ individual standpoints on community affect one 
another in the phenomenal world.   



118 

 

   

arraigada, em certos povos, esta são incapazes de apagar a mácula da violência. Comenta 

Kant: 

[...] não pode ser suprimido o direito dos cidadãos do mundo de 
procurar estabelecer relações comuns com todos e, para tanto visitar 
todas as regiões da Terra.  Não se trata, contudo, de um direito de 
estabelecer uma colônia no território de uma outra nação (ius 
incolatus), posto que para isso é necessário um contrato específico277. 

Quanto à possibilidade de um povo se instalar em terras recém descobertas, Kant 

não vê nada de mal nessa instalação se não houver qualquer perturbação do povo ai já 

residente; no entanto, se esse povo depende das regiões desejadas pelos pretensos novos 

colonos, essa instalação só pode ocorrer mediante um contrato que não tire vantagem da 

ignorância dos habitantes daquelas terras e jamais pelo uso da força.  Kant não admite que 

a violência seja empregada, podemos afirmar que a sua filosofia política é uma filosofia da 

paz. 

Agir de acordo com paz, segundo Kant, é obedecer a um mandamento moral, é a 

razão prática que afirma: “[...] não pode haver guerra alguma, nem entre tu e eu no estado 

de natureza, nem guerra entre nós como Estados [...]”278. Não haveria possibilidade de 

existir uma guerra moral, legal ou justa, nem no interior dos Estados ou entre os mesmos, 

pois a guerra sempre ocasiona prejuízos morais e materiais, morte e injustiças. 

A guerra configura a falta de respeito ao outro, atingindo-o em sua dignidade de 

pessoa humana; o homem que deseja e guerra e age com violência se equipara ao sujeito 

puro, que abre mão da sua autonomia da vontade para ceder aos desejos do seu eu 

empírico. Sobre este conflito interior humano, o filósofo escreveu, na Crítica da Razão 

Prática279: “[...] é perfeitamente possível, com respeito ao nosso próprio sujeito, na medida 

em que ele mesmo se reconhece, de um lado, com ente inteligível (em virtude de sua 

liberdade) determinado pela lei moral e, de outro, como atuando no mundo sensorial [...]”. 

Afirmar que a guerra tem qualquer tipo de legitimidade seria eliminar a nossa 

autonomia da vontade e ceder aos ditames do desejo, seria o mesmo que eliminar a lei 

moral em nós, a razão prática pura e toda a racionalidade, nos transformando em animais. 

Ao escrever, na Metafísica dos Costumes, a Doutrina do Direito, Immanuel Kant 

                                                            
277  Op. cit, p. 194. 
278  Idem, p. 196. 
279 KANT, Immanuel. Crítica da razão prática. São Paulo: Martins Fontes, 2002, p. 172. 



119 

 

   

condicionou todo o seu projeto jus filosófico para um único fim: a paz perpétua. De acordo 

com esta doutrina “[...] a condição de paz é a única condição no qual o meu e o teu estão 

assegurados sob as leis de uma multidão de seres humanos que vivem próximos uns aos 

outros e, portanto, submetidos a uma constituição”280.    

Ao tratar do direito cosmopolítico, Kant define o que é necessário para a existência 

da paz: o fim das guerras, a obediência à lei moral, a criação de uma sociedade que 

obedeça a uma constituição a priori, deduzida como um ideal da razão e que esta seja 

republicana. Ao tratar da paz como um ideal jurídico-moral, a filosofia do direito kantiana 

não se preocupa se ela é ou não uma realidade, o essencial é que as ações humanas se 

voltem para a possibilidade dela se tornar real. Defende Kant281: 

[...] temos que trabalhar no sentido de estabelecer a paz perpétua e o 
tipo de constituição que nos pareça a que mais abra caminho para ela 
(digamos, um republicanismo de todos os Estados, conjunta ou 
separadamente), a fim de instaurar a paz perpétua e colocar um fim à 
infame ação bélica, para o que, como seu principal objetivo, todos os 
Estados, sem exceção, têm até aqui dirigido seus arranjos internos. 

Agir para estabelecer a paz é agir com autonomia de vontade. O conceito de 

autonomia, que é definido por Kant na Crítica da Razão Prática, como “não se submeter a 

nenhum objetivo que não seja possível segundo uma lei que pudesse surgir da vontade do 

próprio sujeito que a padece”282. Na Fundamentação da Metafísica dos Costumes, Kant283 

define a autonomia da vontade como um princípio da moralidade, em que o homem 

pertence a um reino dos fins, pois ele julga a si mesmo e as suas ações, sendo um 

legislador universal que não se submete a nenhuma lei a não ser aquela que emana de si 

mesmo.  

Na mesma obra284, Kant esclarece como se é um ser pertencente ao Reino dos Fins: 

“Mas um ser racional pertence ao reino dos fins como seu membro quando é nele em 

verdade legislador universal, estando, porém, também submetido a estas leis. Pertence-lhe 

                                                            
280 Op. cit, p. 197. 
281 Idem, p.196. 
282 KANT, Immanuel. Crítica da razão prática. São Paulo: Martins Fontes, 2002, p. 142. 
283 KANT, Immanuel. Fundamentação da Metafísica dos Costumes. São Paulo: Abril S A Cultural e 
Industrial, 1974. (Coleção Os Pensadores), pp. 232-233. 
284 Idem. p. 233. 



120 

 

   

como chefe quando, como legislador, não está submetido à vontade de um outro”285 

(destaque de Kant). Destaca Nour286: 

O reino dos fins orienta a construção da comunidade jurídica, na qual 
se podem identificar estes seus elementos: uma lei universal (da 
liberdade) como princípio de unidade; os elementos que são unidos 
sistematicamente por esta lei: os seres racionais como fins em si bem 
como os fins que cada um queira se dar; o caráter sistemático desta 
ligação, dados pelas leis jurídicas.   

A legislação universal é uma legislação moral, que na esfera jurídica constitui o 

direito natural. No início da Doutrina do Direito, em sua parte introdutória, Kant separa o 

direito natural do positivo, nos parágrafos A e B. De acordo com Nour esta distinção diz 

respeito a “existência, fonte, justiça e fundamentação do direito”287.   

O direito positivo, que é o direito escrito, codificado, é a base da fundamentação 

jurídica do jurista (iurisconsultus), é delimitado pelas noções de tempo e espaço e 

subordina-se a aplicação das leis a casos concretos, por isso é empírico e mutável; o direito 

natural é formado por princípios a priori, imutáveis, não se encontra codificado e serve 

como subsídio ao jurista em caso de inexistência de legislação escrita.  

O direito positivo é fruto da vontade empírica do legislador, podendo muitas vezes 

ser “uma cabeça positivamente bela, mas sem cérebro288”, enquanto o direito natural tem 

como sua única fonte a razão. O direito natural, de modo conceitual, está ligado à distinção 

entre o que é moralmente justo e injusto, enquanto o direito positivo não tem como 

oferecer esta distinção.  

Para Caygill, em Kant “o direito natural inclui a justiça comutativa que ‘prevalece 

entre as pessoas e suas trocas recíprocas’ e a justiça distributiva à medida que suas 

decisões podem ser conhecidas a priori, em conformidade com os princípios da justiça 

comutativa”289. Pode-se dizer que o filósofo reduz as formas jurídicas para analisá-las 

como relações entre as pessoas, daí a necessidade da introdução de um princípio universal 

do direito que seja ético e que respeite a liberdade de todos. 

                                                            
285 Ibidem, p. 233.  
286 NOUR, Soraya. À Paz Perpétua de Kant: filosofia do direito e das relações internacionais. São Paulo: 
Martins Fontes, 2004, p. 12. 
287 Idem, p. 04.  
288 KANT, Immanuel. Metafísica dos Costumes. Bauru: EDIPRO, 2003, p. 76. 
289 CAYGILL, Howard. Dicionário Kant. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2000, p.103. 



121 

 

   

Kant não deseja a extinção do direito positivo, pois compreende a sua necessidade 

para regular as relações sociais, pois o direito natural per si seria insuficiente para 

constituir toda legislação pública e privada; o que o pensador defende é que o direito 

positivo encontre o seu fundamento no direito natural, fazendo um binômio entre direito e 

justiça. De acordo com Nour: “a doutrina do direito não visa, portanto, elaborar um sistema 

jurídico que subsista por si, mas apenas o fundamento e os princípios, os critérios de 

justiça de qualquer legislação positiva290”.  

A ideia central na Doutrina do Direito não é a divisão entre as formas de existência 

do direito entre natural, público e privado, nem entre estado de natureza e sociedade, mas é 

demonstrar a existência de um direito oriundo dos postulados da razão, justo e imutável. O 

direito cosmopolita é a o modo mais abrangente deste direito, pois é a forma jurídica do 

reino dos fins, instituindo a nível internacional a aplicação do imperativo categórico.  

Segundo Bobbio291, o campo do direito kantiano é os das relações intersubjetivas, 

das relações de dever para com o outro acrescido de obrigações morais. Na esfera jurídica 

o arbítrio de um deve está em consonância com os demais. Para o filósofo, também é 

importante considerar a forma como a relação jurídica se estabelece (formalismo jurídico), 

a maneira de um arbítrio pode coexistir com os demais dentro dos critérios de liberdade, de 

modo que esta ação se torne universalizável. Cabe ao direito possibilitar a convivência 

entre as pessoas. Afirma Höffe292:  

Neste caso a “pessoa” não é nenhum conceito antropológico universal, 
mas um conceito específico do Direito. Ele designa todo sujeito capaz 
de imputação, de modo que possa ser ele mesmo autor de suas ações e 
que neste sentido é livre. O Direito concerne a liberdade exterior, 
independentemente do necessário arbítrio de fazer ou deixar de fazer 
algo a outro, não a liberdade interna ou a moral, a independência da 
vontade de impulsos, necessidades e paixões.  

O direito cosmopolita kantiano é a base para a construção da uma sociedade 

internacional de paz por ser formado pela autonomia de vontade dos sujeitos internacionais. 

                                                            
290 NOUR, Soraya. À Paz Perpétua de Kant: filosofia do direito e das relações internacionais. São Paulo: 
Martins Fontes, 2004, p. 05. 
291 BOBBIO, Norberto. Direito e Estado no Pensamento de Emanuel Kant. 4ª edição. Brasília: 
Universidade de Brasília, 1997, pp. 67-71. 
292 HÖFFE, Otfried. Immanuel Kant. São Paulo: Martins Fontes, 2005, p. 236. 



122 

 

   

A legislação cosmopolita depende da existência de um espírito cosmopolítico entre esses 

sujeitos, como fruto da razão prática pura; nesse sentido, comenta Marini293:  

Ao referirmos ao escrito de Kant de 1784 [Ideia de uma sociedade 
universal de um ponto de vista cosmopolitia], trouxemos exemplos 
daquela insociável sociabilidade na qual os homens se adaptam a viver 
em uma sociedade civil, dando vida a um jus civitatis. Ora, essa mesma 
Providencia utiliza da inclinação dos homens, graças também à guerra, 
para dar vida a um direito internacional, o jus gentium. E a mesma 
razão mostra que é oportuno promover a mais ampla relação universal 
entre os homens, ou seja, o direito cosmopolítico, jus cosmopoliticum, 
animado por um espírito cosmopolita294.  

     

O direito cosmopolita é fruto e meta do desenvolvimento da espécie humana, do 

progresso para o qual a Providência lança os homens através da utilização da razão prática, 

é a matriz que desenvolve todas as capacidades da espécie humana. Só através do direito 

cosmopolítico é que se pode solucionar o maior problema da humanidade: a realização de 

uma sociedade civil que possa realizar a justiça de forma universal. O estabelecimento do 

cosmopolitismo não seria, para Kant, apenas a meta dos Estados, mas de cada indivíduo em 

particular como cidadão do mundo; comenta Caygill295: “De acordo com a ideia regulativa 

cosmopolita, cada indivíduo orientaria suas ações para a “organização progressiva dos 

cidadãos da Terra, dentro e em prol da espécie, como um sistema que está unido por 

vínculos cosmopolitas”.      

A construção da comunidade jurídica universal, que surge através da comunidade de 

solo, de acordo com o preceito do reino dos fins, é um desafio, em que direito e ética se 

mesclam no propósito de formular leis que estejam de acordo com a autonomia da vontade 

e que sejam dotadas de coerção legítima, originando uma justiça e um direito universal 

cosmopolítico, o que só existirá de forma plena em uma república. 

 

                                                            
293 MARINI, Giuliano. La filosofia cosmopolitica di Kant. Bari: Laterza, 2007, p. 110. 
294 Idem. p. 110. No original: “Riferendoci allo scritto kantiano del 1784, abbiamo fatto  esempi di quella 
insocievole socievolezza onde gli uomini si acconciano a vivere in una società civile, cioè a dar vita ad uno 
jus civitatis. Ora questa stessa Provvidenza utilizza le inclinazioni degli uomini, grazie anche alla guerra, per 
dar vita ad un diritto internazionale, jus gentium. E la stessa ragione mostra che è opportuno favorire la più 
ampia relazione universale tra gli uomini, cioè un diritto cosmopolitico, jus cosmopoliticum, animato da uno 
spirito cosmopolitico”.  
295 CAYGILL, Howard. Dicionário Kant. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2000, pp. 80-81.  



123 

 

   

 2.3.4 Da insociável sociabilidade à criação de uma Federação Mundial de 

Estados Republicanos. 

Nesse subcapítulo demonstraremos como Kant estabelece um vínculo entre a 

insociável sociabilidade até a construção de uma república universal como fruto do 

desenvolvimento do progresso humano. 

  Diferentemente de Saint-Pierre e de Rousseau, o filósofo de Köenisberg estrutura 

filosoficamente sua proposta de paz, partindo da ideia da liberdade e das leis da natureza 

para demonstrar a propensão natural humana para estabelecer uma sociedade de paz.  

Na Ideia de uma História Universal de um Ponto de Vista Cosmopolita 296, Kant 

afirma que faz parte das leis naturais que a liberdade da vontade humana seja governada por 

uma razão pura prática que é inerente à espécie humana e não a cada indivíduo em 

particular, libertando-o do instinto animal e conduzindo-o à razão. A natureza cuida de dar 

aos homens dificuldades suficientes para que possam se desenvolver por méritos próprios e 

é da busca de soluções para estas dificuldades que surge a sociedade. Afirma Kant297: 

Os homens, enquanto indivíduos, e mesmo povos inteiros mal se dão 
conta de que, enquanto perseguem propósitos particulares, cada qual 
buscando seu próprio proveito, e frequentemente uns contra os outros, 
seguem inadvertidamente, como a um fio condutor, o propósito da 
natureza, que lhes é desconhecido, e trabalham para a sua realização, e, 
mesmo que conhecessem tal propósito, pouco lhes importaria.     

A formação social está estritamente relacionada à ideia de “indissociável 

sociabilidade”, trazida por Kant na IV proposição de Ideia de Uma História Universal,  

definindo-a como “a tendência dos mesmos (homens) a entrar em sociedade que está ligada 

a uma oposição geral que ameaça constantemente dissolver essa sociedade 298”. É a esse 

estado, onde não há normas jurídicas, mas estão presentes os antagonismos de cada um e de 

todos que chama-se estado de natureza. 

Para Costeski,  

Através da sociável-insociabilidade o homem passa de um estado puramente 
patológico, isto é, apenas instintivo, para uma vida social e moral. Mas essa 
passagem não é imediata. O egoísmo e o mal radical tendem a dominar as 

                                                            
296 KANT, Immanuel. Idéia de uma História Universal de um Ponto de Vista Cosmopolita. Organização 
Ricardo R. Terra. São Paulo: Brasiliense, 1986, p. 10.   
297 Idem, p. 10. 
298 Idem, p. 14. 



124 

 

   

relações humanas. Em princípio, a sociabilidade nada mais é que o resultado 
de cálculos interesseiros299. 

      

No entender de Bobbio, a filosofia da história kantiana esclarece o surgimento da 

sociedade e a necessidade da criação das regras que a regulamentam. Partindo de uma 

concepção filosófica de uma ética puramente racional, o relacionamento humano para a 

formação de uma sociedade é aquele formado por “seres que tem direito e deveres300”, 

constituindo uma verdadeira relação jurídica.    

O surgimento da sociedade está diretamente ligado à ideia de progresso, comum a 

todos os iluministas, que surge com Agostinho, ao introduzir no pensamento histórico 

filosófico, a noção de passado, presente e futuro301.  Baseado na certeza de um progresso 

humano constante, Kant afirma que este estaria interligado com o progresso da natureza, 

pois são as suas leis que servem como fio condutor para que este ocorra302.    

O desenvolvimento da sociedade obedeceria à necessidade dos homens de 

resolverem os seus conflitos, pois os interesses humanos são muitas vezes antagônicos. É 

no conflito que surge a necessidade de se estabelecerem as regras para que ele deixe de 

existir. Adepto da teoria contratualista, Kant divide o tempo em antes e depois da formação 

da sociedade, chamando-o de estado de natureza e estado civil. Para Muglioni:  

O contrato original não é um momento passado da história, pois se se 
tivesse que retornar a uma determinada convenção histórica toda 
legislação seria contestável e não obrigaria as gerações posteriores. [...] 
Daqui deriva a formulação kantiana do princípio sobre o qual toda 
decisão política deve se fundamentar: é injusto tudo o que é impossível 
de ser aceito por um povo inteiro. A exigência republicana é portanto 
uma universalidade prática (moral) relacionada à política, sendo este o 
verdadeiro racionalismo político (filosófico) - a razão não é aqui 

                                                            
299 CONSTESKI, Evanildo. Atitude, violência e Estado mundial democrático: sobre a filosofia de Eric 
Weil. São Leopoldo: Unisinos; Fortaleza: UFC, 2009, p. 236. 
300 BOBBIO, Norberto. Direito e Estado no Pensamento de Emanuel Kant. 4ª edição. Brasília: 
Universidade de Brasília, 1997, p. 61. Na Fundamentação da Metafísica dos Costumes, Kant define que há 
quatro tipos de relações e de deveres entre os homens e outros seres: há deveres para consigo mesmo deveres 
jurídicos), deveres para com os outros deveres morais), deveres para com a sociedade e deveres para como 
auxílio mútuo; mas só a primeira e segunda distinção nos interessa por corresponder a esfera do direito e da 
moral.  
301TERRA, Ricardo Ribeiro. Algumas questões sobre a filosofia da história em Kant. São Paulo: 
Brasiliense, 1986, pp. 44-47.  
302 KANT, Immanuel. Idéia de uma história universal de um ponto de vista cosmopolita. São Paulo: 
Brasiliense, 1986, p. 10.   



125 

 

   

prudência ou inteligência pragmática, a esperteza dos realistas, o 
cálculo, mas a faculdade de agir por princípio 303.  
 

O objeto de estudo de Kant, em sua filosofia da história, não é o homem 

enquanto indivíduo, mas enquanto espécie, pois essencialmente o homem não é bom, 

mas a necessidade do convívio social é que o torna bom. Na segunda proposição da 

História Universal... Kant afirma304: “No homem (única criatura racional sobre a Terra) 

aquelas disposições naturais que estão voltadas para o uso de sua razão devem 

desenvolver-se completamente apenas na espécie e não no indivíduo”. É por isso que o 

estado de natureza é um momento na história humana em que os homens vivem as 

dificuldades e as rudezas que a natureza lhe proporciona. Para o filósofo, não interessa 

se a humanidade é ou não pacífica por natureza, pois está claro que o homem, enquanto 

indivíduo, não é bom por ser “incerto, instável, inseguro, desagradável305”, mas os 

homens não podem viver assim para todo o sempre, precisam criar um meio de 

combaterem os seus interesses individuais para poder viver em grupos, saindo do estado 

de natureza. Sobre a natureza dos homens, Kant afirma: “o homem é mau por natureza” 

e continua esclarecendo o que isso significa306: 

Ele é mal por natureza significa que isto vale para ele considerado em 
sua espécie [...] poderemos denominar esta propensão natural para o 
mal, e como deve ser sempre ele mesmo culpado, um mal radical, inato 
na natureza humana nada menos que por nós próprios contraído.   

A necessidade da criação do estado civil para por fim a esta situação de 

instabilidade é para Kant absolutamente necessária, até por uma necessidade histórica. 

Como a sociedade está em desenvolvimento, impulsionada pelo progresso do gênero 

humano, a autonomia própria de cada indivíduo se transforma em uma vontade de 

todos, formando a ideia de soberania popular. Só as leis oriundas da soberania popular 

                                                            
303 MUGLIONI, J. M. Théorie et pratique Kant. Série « Textes philosophiques » sous la diretion  de 
Laurence Hanse-Love. Paris: Hatier Paris, 1990, p. 18. No original: « Le contrat originaire n’est pas un 
moment  passé de l’histoire, car s’il fallait remonter à quelque convention historique, toute législation serait 
contestable et n’obligerait pas les générations suivantes. [...] D’où la formulation  kantienne du principe sur 
lequel toute décision politique doit être fondée : este injuste ce à quoi il est impossible que toute un peuple 
donne son accord. L’exigence républicaine, c’est donc l’universalité pratique (morale) rapportée à la 
politique, et tel est le véritable rationalisme politique (philosophique) – la raison n’étant pas ici la prudence 
ou intelligence pragmatique, la ruse des réalistes, le calcul, mais la faculté d’agir par principe ». 
304Op. cit, p.11. 
305 BOBBIO, Norberto. BOVERO, Michelangelo. Sociedade e Estado na Filosofia Política Moderna. 4ª 
edição. São Paulo: Brasiliense, 1996, p.55.  
306 KANT, Immanuel. A religião dentro dos limites da simples razão. Coleção Os pensadores. São Paulo: 
Abril Cultural, 1974, p. 376.  



126 

 

   

são justas, pois o dever de fazer as leis faz com que o homem, na qualidade de coautor 

do corpo legislativo, seja garantidor do estado civil. 

Comenta Terra307 : 

A ideia de liberdade servirá como fundamento das ideias 
político-jurídicas. O contrato originário apresenta no plano 
político a exigência de autonomia, servirá de norma para o 
direito político, exige soberania popular e servirá como padrão 
de medida para a legislação, uma vez que a lei será justa se 
puder provir da vontade unida de todo um povo”. 

O Estado não nasce puramente do contrato308, mas da necessidade de criar regras 

para que a força não se transforme em injustiça, nascendo o direito positivo como forma 

de regular as relações no Estado, o meu e o teu exteriores. De acordo com Bobbio 309, o 

Estado é uma ideia reguladora da razão e Kant não se preocupa em saber se o contrato 

originário que o constituiu foi ou não um acordo entre os súditos e em que momento 

histórico ele ocorreu. O estado surge como uma autodeterminação de uma sociedade de 

seres humanos, que comprometeram as suas ações políticas com direitos fundamentais 
310. 

Na quinta proposição da História Universal, Kant311 afirma que a sociedade civil 

deve administrar universalmente o direito e que nela se encontra “[...] o mais alto 

propósito da natureza [...] assim uma sociedade na qual a liberdade sob leis exteriores 

encontre-se ligada no mais alto grau a um poder irresistível, ou seja, uma constituição 

civil perfeitamente justa”.  Para Höffe312, o Estado existiria como uma instituição de 

segunda ordem para as instituições de primeira ordem (a família, a propriedade, os 

contratos e os matrimônios) terem segurança jurídica.         

Para que se compreenda como autonomia da vontade chega a formar o estado 

civil, se faz necessário esclarecer que já na Crítica da Razão Prática, Kant separa a 

                                                            
307 TERRA, Ricardo Ribeiro. Algumas questões sobre a filosofia da história em Kant.  São Paulo: 
Brasiliense, 1986, p. 64.  
308 TERRA, Ricardo. Coleção Passo a Passo: Kant & o direito. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2004, p. 32. 
309 BOBBIO, Norberto. Sociedade e Estado na filosofia política moderna. 4ª edição. São Paulo: 
Brasiliense, 1996, p. 65.  
310 GERHARDT, Volker. Uma teoria crítica da política sobre o projeto kantiano à paz perpétua in Kant 
e a instituição da paz.. Porto Alegre: Universidade|UFRGS, 1997 .   
311 KANT, Immanuel. Idéia de uma história universal de um ponto de vista cosmopolita. São Paulo: 
Brasiliense, 1986, p. 15. 
312 HÖFFE, Otfried. Immanuel Kant. São Paulo: Martins Fontes, 2005, p. 250.. 



127 

 

   

ideia de autonomia da de heteronomia, sendo que desta surgem leis que nascem de uma 

vontade não moral e daquela surgem leis morais.  

Enquanto que a autonomia é um atributo moral e se expressa como a 

manifestação da liberdade íntima de cada um na realização das leis, para formar o 

estado civil, a heteronomia pode até fazer leis, mas estas servirão como interesses 

exteriores a liberdade, não tendo compromisso com a moral e fazendo leis peremptórias 

e que não obrigam ninguém a cumpri-las a não ser por interesses pessoais, destituídos 

de moralidade.  Afirma Kant313: 

A autonomia de vontade é o único princípio de todas as leis morais e 
dos deveres conforme a elas: contrariamente, toda a heteronomia do 
arbítrio não só não funda obrigação alguma mas, antes, contraria o 
princípio da mesma e da moralidade da vontade. Ou seja, o único 
princípio da moralidade consiste na independência de toda matéria da 
lei [...] e, pois ao mesmo tempo na determinação do arbítrio pela 
simples forma legislativa universal, da qual uma máxima tem que ser 
capaz.  

Em Kant encontra-se uma distinção entre autonomia e heteronomia que muito se 

a assemelha à distinção entre vontade geral e a vontade do povo presente no pensamento 

de Rousseau em o Contrato Social. É na ideia de auto legislação que está a autonomia 

da vontade, que se exterioriza para formar a soberania popular. Como diz Höffe314, a 

autonomia da vontade é o agir de acordo com o imperativo categórico, é a condição de 

possibilidade de se agir moralmente, pois o princípio da subjetividade moral, ou da 

personalidade, se encontra no agir de acordo consigo mesmo e neste agir que está a 

liberdade. 

Essa forma de liberdade, que difere em sua manifestação da liberdade 

transcendental, apresenta-se como liberdade prática, que eticamente atua na livre 

manifestação do sujeito empírico agir de acordo com as normas da vontade emitidas 

pelo seu “eu”. A liberdade prática se revela como autodeterminação, como o agir que 

atua independentemente de uma causa material, mas de acordo com uma legislação 

própria315. Observa Nour316: 

                                                            
313 KANT, Immanuel. Crítica da razão prática. São Paulo: Martins Fontes, 2002, p. 55. 
314 Op. cit, p. 216. 
315 Op. cit, p. 55. 
316 NOUR, Soraya. À Paz Perpétua de Kant: filosofia do direito e das relações internacionais. São Paulo: 
Martins Fontes, 2004, p. 22. 



128 

 

   

A vida em comum [...] decorre de duas condições empíricas: o mundo 
exterior é limitado, obrigando as pessoas a conviver (“pois a Terra não 
é uma superfície infinita , mas sim fechada em si mesma”) as pessoas 
não são pura inteligência, mas tem um corpo extenso, que exige uma 
parte física do mundo comum. Essas condições empíricas da 
humanidade constituem assim a antropologia do direito, na medida em 
que estabelecem uma relação prática – e não teórica ou estética 
(contemplativa) entre os seres humanos. 

A relação entre os seres humanos é inevitável, já que a intersubjetividade das 

relações pessoais também existe na esfera jurídica. O direito kantiano, que é coativo e 

baseado na relação entre os arbítrios, não se confunde com o direito natural, já que este 

não é contingente e muitas vezes é tirânico ao determinar a prosperidade de um povo 

em detrimento dos demais317.  

Não compete ao direito natural dar normas gerais, mas tratar as particularidades 

das relações entre as pessoas. Para Terra318, “a legislação civil deve realizar o direito 

natural, mas por outro lado, este dá fundamento racional à legislação positiva”. O jus 

naturalismo kantiano, ao mesmo tempo em que aceita a existência do direito natural, 

também o dessacraliza, pois o coloca não só na natureza, mas na razão humana, onde 

produziria a legislação positiva. Afirma Trindade 319:  

O direito, portanto, poderia ser descoberto|produzido pelo espírito 
humano, desde que se procedesse à sua investigação com os rigores do 
raciocínio, configurando-se então como expressão moral de 
possibilidades inalienáveis, universais e eternas dos seres humanos (os 
direitos naturais humanos). 

  Mesmo quando a norma positiva esteja em desacordo com o direito natural, 

deve o homem obedecer-lhe, pois Kant (diferentemente de Locke) não admite o direito 

de resistência. Não cabe ao povo rebelar-se por lhe faltar legitimidade, já que não detém 

o poder soberano. Uma guerra civil destruiria o próprio Estado, o que seria um retorno 

ao estado de natureza, um retrocesso. Esclarece Kant320:  

[...] se um súdito, após ter ponderado sobre a origem última da 
autoridade então soberana, quisesse se opor a esta autoridade, seria 
punido exterminado ou expulso (como um fora da lei,  exlege), de 
acordo com as leis dessa autoridade, ou seja, com todos os direitos. 

                                                            
317 Ibidem, p. 24. 
318 TERRA, Ricardo. Coleção Passo a Passo: Kant & o direito. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2004 
319 TRINDADE, José Damião de Lima. História Social dos Direitos Humanos. São Paulo: Petrópolis, 2002, 
p, 37.  
320 KANT, Immanuel. Metafísica dos Costumes. Bauru: EDIPRO, 2003, p. 161. 



129 

 

   

De acordo com Terra321, Kant impossibilita o direito de resistência ao afirmar 

que é Deus que dá o poder ao Estado de ser soberano, este é governado por um homem 

que tem como função manter a sociedade civil e a organização jurídica, só respondendo 

pelas suas atitudes perante Deus, já que foi Este que permitiu que seu governo 

ocorresse, conferindo-lhe legitimidade de governar, de acordo com o direito natural. 

Kant observa322: 

Não cabe a um povo perscrutar, tendo qualquer propósito prático em 
vista sobre a origem da autoridade suprema à qual está submetido, isto 
é, o súdito não deve raciocinar, em termos práticos a respeito da origem 
dessa autoridade, como um direito ainda passível de ser questionado 
(ius controversum) no tocante à obediência que a ele deve, isto porque 
posto que um povo deve ser considerado como já unido sob uma 
vontade legislativa geral, afim de julgar mediante força jurídica acerca 
da suprema autoridade (summum imperium) do Estado, não pode nem 
deve julgar diferentemente da forma que o presente chefe do Estado 
(summum imperans) deseja que o faça.         

Essa subserviência apregoada por Kant possui como exceção a Revolução 

Francesa, mas, mesmo a aprovando, em parte, Kant323 afirma que este empreendimento 

não deveria se realizar mais uma vez, pois o seu custo não compensa os transtornos que 

causa. De acordo com Kant324: 

A revolução de um povo espiritual [...] pode ter êxito ou fracassar; pode 
estar repleta de misérias e atrocidades de tal modo que um homem bem 
pensante, se pudesse esperar, empreendendo-a uma segunda vez, leva-
la a cabo com êxito, jamais, no entanto, se resolveria a realizar o 
experimento com semelhantes custos [...]  

 Esclarece Muglioni325: 

O argumento que explícita a ideia republicana da subordinação da 
política à moral mostra a injustiça de qualquer revolução através da 
refutação da ideia de direito de resistência. Primeiramente, um direito 
de resistência (ou levante) é um absurdo jurídico: dar a alguém o direito 
de resistência, pelo seu próprio poder, ao poder público é regredir a um 
Estado onde não há a mínima garantia de direito, como um estado de 

                                                            
321 TERRA, Ricardo Ribeiro. Algumas questões sobre a filosofia da história em Kant.  São Paulo: 
Brasiliense, 1986. 
322 KANT, Immanuel. Metafísica dos Costumes. Bauru: EDIPRO, 2003, p. 161. 
323 KANT, Immanuel. O conflito das faculdades. Lisboa: Edições 70, 1993, p. 102.   
324 Idem, p. 102. 
325 MUGLIONI, J. M. Théorie et pratique Kant. Série « Textes philosophiques » sous la diretion  de 
Laurence Hanse-Love. Paris: Hatier Paris, 1990, p. 19. 



130 

 

   

natureza e, de consequência este direito que suprime toda forma de 
direito é uma contradição.326.  
 

Kant assume assim uma postura reformista e não revolucionária. Ao mesmo 

tempo em que uma revolução, oriunda do direito de resistência poria fim à opressão de 

um tirano, ela também geraria novas consequências, que nem sempre eram boas, como a 

morte e toda sorte de misérias e atrocidades. Para Kant, o desenvolvimento racional dos 

povos fará a reforma social e política através do próprio soberano e não pelas mãos do 

povo. O filósofo defende: 

Portanto, um povo não pode oferecer qualquer resistência ao poder 
legislativo soberano do Estado que fosse compatível com o direito, uma 
vez que uma condição jurídica somente é possível pela submissão à sua 
vontade legislativa geral. Inexiste, por conseguinte, direito de sedição 
(seditio), e menos ainda de rebelião (rebellio), e menos do que tudo o 
mais existe um direito contra o chefe do Estado como pessoa individual 
(o monarca), de atacar sua pessoa ou mesmo sua vida 
(monarchomachus sub specie tyrannicidi), sob o pretexto de que 
abusou de sua autoridade (tyrannis). Qualquer tentativa nesse sentido é 
alta traição [...] A razão do dever que tem um povo de tolerar até o que 
tido como um abuso insuportável da autoridade suprema é sua 
resistência à legislação maior nunca pode ser considerada como algo 
distinto daquilo que contraria a lei e, com efeito, como algo que 
suprime toda a constituição legal327.    

É por esse respeito a figura do monarca que, segundo Caygill328, se Kant, foi um 

entusiasta da Revolução Americana, viu com desconfiança a Revolução Francesa, 

criticando a forma violenta da derrubada da monarquia, chegando a fazer a analogia da 

morte do monarca com a morte do Estado. 

Na Era dos Direitos, Bobbio329 defende uma interpretação oposta, pois 

considera que Kant vislumbrou a Revolução Francesa como uma prova de que o gênero 

humano está em progresso constante para o melhor, como defende em sua filosofia da 

história. Um povo não pode ser forçado a aceitar uma Constituição que não seja civil e 

republicana, e, ainda, que não acredite ser boa. A revolução seria “um sinal 

                                                            
326 Ibidem, p. 19. No original : L’argumentation qui explicite l’idée républicaine de la subordination de la 
politique à la morale montre l’injustice de toute révolution par la réfutation de l’idée de droit de résistance. 
Premièrement un droit de résistance (ou de révolte) est une absurdité juridique: donner à quelqu’un le droit 
de résistance par sa propre puissance à la puissance publique, c’est revenir à un état où il n’y a pas la moindre 
garantie du moindre droit, l’état de nature, et par conséquent c’est droit qui abolit tout droit est une 
contradiction. 
327 KANT, Immanuel. Metafísica dos Costumes. Bauru: EDIPRO, 2003, p.163. 
328 CAYGILL, Howard. Dicionário Kant. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2000, p. 282. 
329 BOBBIO, Norberto. A era dos direitos. Rio de Janeiro: Campus, 1992, p 134.  



131 

 

   

premonitório (signum prognosticum et rememerativum) de uma nova ordem 

mundial330”. Para Bobbio331: 

Kant sabia muito bem que a mola do progresso não é a calmaria, mas o 
conflito. Todavia compreendera que existe um limite para além do qual 
o antagonismo se faz demasiadamente destrutivo, tornando-se 
necessário um auto disciplinamento do conflito, que possa chegar até a 
constituição de um ordenamento civil universal.   

Escreveu Kant, ainda sobre como a Revolução Francesa é fruto do direito natural 

e pode contribuir para a formação de uma constituição republicana, já que esta 332: 

[...] não é o fenômeno de uma revolução, mas [...] da evolução de uma 
constituição de direito natural que, decerto, não se conquista ainda só 
ao preço de combates furiosos – porquanto a guerra exterior e interior 
destrói toda a constituição estatutária até então existente -, mas que 
leva, no entanto, a aspirar uma constituição que não pode ser belicosa, a 
saber, a constituição republicana [...] 

De qualquer maneira, qualquer que seja o meio, revolucionário ou reformista, o 

que para Kant importa é que o fim seja a constituição de um Estado Republicano, pois é 

a constituição republicana a forma legislativa que está de acordo com o reino dos fins, já 

que ela confere aos sujeitos de um Estado em particular a qualidade de cidadãos. Na 

Doutrina do Direito, Kant se preocupa com a passagem do meu e teu exterior para a 

justificação da legitimidade do poder e da soberania dos Estados333 e das relações 

políticas entre os Estados soberanos. 

Para Kant334, os direitos oriundos da cidadania surgem a partir das relações 

privadas entre homens livres (hauswesen), pois estas relações consideram que os 

homens fazem parte de um todo (o Estado), constituindo o que ele chama de direito 

pessoal de modo real. O surgimento do Estado para o pensador não possui um 

fundamento histórico, pois a sua preocupação não se dá com o que ocorreu, mas com o 

que deveria ter ocorrido, segundo Höffe335, o Estado “constitui, antes, o último 

fundamento legitimador de todas as leis públicas, o critério supremo de julgar sua 

justiça ou injustiça”.  

                                                            
330 Ibidem, p. 139. 
331 Idem, pp. 137-138.  
332 KANT, Immanuel. O conflito das faculdades. Lisboa: Edições 70, 1993, p. 104. 
333 NOUR, Soraya. À Paz Perpétua de Kant: filosofia do direito e das relações internacionais. São Paulo: 
Martins Fontes, 2004, p. 27. 
334 Idem, p. 28. 
335 HÖFFE, Otfried. Immanuel Kant. São Paulo: Martins Fontes, 2005, p. 237. 



132 

 

   

Ao tratar o Estado na qualidade de um dever ser, Kant não defende a existência 

de qualquer Estado, mas de uma República, já que apenas esta poderia garantir as 

liberdades externas dos seus cidadãos. Uma república não se preocupa em guiar os seus 

cidadãos para felicidade individual, mas para a felicidade do Estado “[...] que consiste 

na sua união336”. A felicidade de um Estado, para o filósofo consiste ainda na “[...] 

condição na qual sua constituição se conforma o mais plenamente aos princípios do 

direito; é por essa condição que a razão, mediante um imperativo categórico, nos obriga 

a lutar”337 (grifo do autor).   

Assim, Marini define o conceito kantiano de república:  

Escreve Kant: cidadãos são todos aqueles que participam na formação 
das leis, mas não sob a forma de uma democracia direta – que é, para 
Kant, necessariamente despótica – mas através de representantes, e 
nesse Estado ideal todos participam da eleição dos representantes e, 
portanto, indiretamente, da formação das leis338. 
 

O Estado kantiano é uma forma do estado liberal, liberto de suas condições 

paternalísticas, não eudaimonístico, ou seja, que se proponha como fim a felicidade dos 

cidadãos, mas um estado de direito, ou seja, garantido pelo direito e por condições 

jurídicas pré-estabelecidas, que garanta a liberdade individual dos cidadãos339. Comenta 

Tosel: 

O estado civil kantiano não tem finalidades a prescrever aos indivíduos, 
o seu fim, primeiramente, é o de permitir que cada indivíduo possa 
atingir os seus objetivos. Ele não precisa se preocupar em prescrever o 
que devem fazer os cidadãos, mas lhes deve garantir uma esfera de 
liberdade que permita a cada um de seguir os fins que se propõe de 
acordo com seus talentos e méritos [...]340.  

                                                            
336 KANT, Immanuel. A metafísica dos costumes. Bauru: Edipro, 2003, p. 160. 
337 Idem, p. 160. 
338 MARINI, Giuliano. La filosofia cosmopolitica di Kant. Pisa: Gius. Laterza & Figli, 2007, p. 90. No 
original: “Scrive Kant: cittadini sono coloro che partecipano alla formazione delle leggi, però non in forma 
della democrazia diretta – che per Kant è necessariamente dispotica – ma attraverso i rappresentanti, e nello 
stato ideale tutti partecipano alla elezione dei rappresentanti, quindi indirettamente alla costruzione delle 
leggi”. 
339 BOBBIO, Norberto. Direito e Estado no Pensamento de Emanuel Kant. 4ª edição. Brasília: 
Universidade de Brasília, 1997, p. 135. 
340 TOSEL, André. Kant Révolutionnaire: Droit et politique. 2ª edition. Paris: PUF, 1990, pp. 64-66: “L’état 
civil kantienne n’a pas de fins à prescrire aux individus, sa fin propre est d’abord de permettre que chaque 
individu puisse atteindre ses propres buts. Il n’a pas à se préoccuper d’établir ce que doivent faire les 
citoyens, mais de leur garantir une sphère de liberté permettant à chacun  de suivre les fins qu’il se propose 
selon ses talents et mérites [...] » 



133 

 

   

De acordo com Höffe341, “o Estado de Direito implanta a paz em lugar da 

guerra” e somente na paz encontra-se a garantia de que “o direito racional se tornará 

efetivo”. Compete ao estado de direito afastar-se de todas as formas de privilégios, de 

malogros e de violência disfarçada de legalidade. Como é constituído pela vontade geral 

o direito que por ele garantido é fruto de um acordo pré-estatal e é por estas garantias 

legais que o estado kantiano pode garantir a existência dos direitos humanos342.    

Mesmo baseado em modelos estatais de sua época, Kant compreendia que o fato 

de um Estado ter um soberano, não dava a este o direito de dispor dos súditos ou dos 

bens do Estado ao seu bel prazer, pois havia diferença entre o que era de dominium e o 

que era de judictio.  Kant afirma que o soberano desse modelo estatal tem tudo, pois 

possui os súditos, as riquezas do Estado, as terras sobre os seus domínios, mas ao 

mesmo tempo, não possui nada, já que “[...] não pode, portanto, ter domínios, isto é, 

bens de raiz para o seu uso privado [...] (grifo do autor)343”.  

Esclarece Kant: 

Pode o soberano ser considerado como supremo proprietário (da terra) 
ou deve ser considerado apenas àquele que detém o comando supremo 
sobre um povo mediante a lei? Uma vez que a terra é a condição 
fundamental que por si só possibilita ter coisas externas como 
pertencentes a si próprio e o primeiro direito adquirível é a posse e uso 
de tais coisas, todos esses direitos devem ser derivados do soberano 
como senhor da terra, ou melhor, como seu supremo proprietário 
(dominus territorri). O povo, a multidão de súditos, também pertencem 
a ele (são o seu povo). Mas a ele pertencem não como se ele fosse o 
proprietário deles (mediante um direito à coisa); eles, diferentemente, 
pertencem à ele na sua qualidade de seu comandante supremo 
(mediante um direito relativamente à pessoa). Essa propriedade 
suprema é, entretanto, somente uma ideia de associação civil que serve 
para representar, de acordo com conceitos jurídicos, a necessária união 
da propriedade privada de todos no seio do povo sob um possuidor 
público geral, de maneira que a determinação da propriedade particular 
de cada um esteja em harmonia com o necessário princípio formal da 
divisão (divisão da terra) e não com o princípio de agregação (a qual 
procede empiricamente das partes ao todo) 344.    

                                                            
341 HÖFFE, Otfried. Immanuel Kant. São Paulo: Martins Fontes, 2005, p. 255. 
342 Idemt. p. 257. 
343 KANT, Immanuel. A metafísica dos costumes. Bauru: Edipro, 2003, p. 167.  
344 Idem, p. 166. 



134 

 

   

Compete à república cuidar de seus cidadãos e não tratá-los, como “coisas”, 

como ocorria no feudalismo345. Afirma Kant: “Certamente, nenhum ser humano num 

Estado pode viver sem qualquer dignidade, uma vez que ele, ao menos, possui a 

dignidade de cidadão” e ainda “Ninguém pode obrigar-se a esta espécie de dependência, 

pelo qual deixa de ser uma pessoa, mediante um contrato, uma vez que é somente como 

uma pessoa que pode realizar um contrato346”.  

Só em um Estado de cidadãos livres e dignos pode-se ter um soberano que 

legitimamente os represente, pois o soberano representa um povo livre. Uma república 

pode ser uma democracia, uma aristocracia ou uma autocracia. São as relações da 

vontade unida de um povo que determina a sua forma de governo. A autocracia 

constitui o governo mais simples, em que o soberano, e apenas ele, legisla competindo 

aos súditos obedecerem. Na aristocracia, o governo se compõe de duas relações: a 

relações dos membros da nobreza que legislam e escolhem o soberano e deste com o 

povo. Já da democracia, que é a mais complexa forma de governo, o povo une as suas 

vontades (vontade de todos) para assim formar uma república, que é governada por um 

soberano que representa a união dessas vontades347.        

 No pensamento kantiano, uma república compreende “um certo modo de 

exercer o poder348”, que aplica  a separação entre os poderes. É a separação de poderes 

que garante que a república é uma forma boa de governo em contrapartida ao 

despotismo que é uma forma má. 

Os três poderes (soberano, executivo e judiciário), na república, são coordenados 

entre si, subordinados entre si e unidos entre si, mas o poder legislativo (soberano) é de 

certa forma superior aos demais por ser o representante da vontade coletiva do povo, 

possuindo como fonte a intersubjetividade dos cidadãos de um mesmo Estado. 

Comenta Marini: 

A república é um sistema democrático, representativo, baseado no 
sufrágio universal; ela compreende a divisão dos poderes, outro 

                                                            
345 KANT, Immanuel. A metafísica dos costumes. Bauru: Edipro, 2003 p. 167. Sobre a distinção entre 
dominium e jurisdictio na transição do feudalismo para a modernidade ver: TOSI: 2004. 
346 Idem. p. 173. 
347 Idem, 2003, p. 182. 
348 BOBBIO, Norberto. Direito e Estado no Pensamento de Emanuel Kant. 4ª edição. Brasília: 
Universidade de Brasília, 1997, p. 141. 



135 

 

   

requisito anunciado por Kant com clareza em seu texto. Em particular 
se diz “separação do poder executivo (governo) do poder 
legislativo”349. 

 
 Sem a existência do Estado republicano não há possibilidade da implantação do 

projeto kantiano de paz perpétua, já que este está pautado na formação de uma república 

mundial350, sendo este apenas motivo de riso. É na constituição republicana que a 

fundamentação jurídica de uma Federação Mundial de Estados encontra o seu 

sustentáculo.   

 

2.3.5 Da Constituição Republicana a Federação de Estados Livres: 

comentários a À Paz Perpétua de Kant.  

Neste subtópico, procuraremos esclarecer o percurso proposto por Kant para a 

construção de sua proposta de paz perpétua a partir da construção de uma Federação 

Mundial de Estados Livres, em moldes republicanos.   

Kant amplia, no entanto, o âmbito das relações intersubjetivas, para que o seu 

exercício ocorra não só entre sujeitos de direitos de cada Estado em particular, mas 

entre os sujeitos de todos os Estados. Esses sujeitos de direitos passam a receber o 

status de cidadãos do mundo. O cidadão do mundo possui o direito de visitar todas as 

regiões da Terra, mas é terminantemente proibido de subjugar qualquer nação ou 

território: nenhum sujeito de direito internacional (seja cidadão ou Estado) pode 

colonizar a outro sujeito de direitos. Kant é um dos poucos filósofos modernos que 

condena o colonialismo351. 

Na qualidade de pensador do seu tempo, Immanuel Kant também foi envolvido 

pela onda de pacifismo (passageiro) que assolou a Europa após a Revolução Francesa, o 

motivo desse movimento pacifista foi a assinatura do Tratado da Basiléia, em 5 de abril 

de 1795, entre Prússia e França. A importância desse tratado se deu pelo fato de uma 

potência internacional ter reconhecido a legitimidade do Estado revolucionário francês, 

                                                            
349 MARINI, Giuliano. La filosofia cosmopolitica di Kant. Pisa: Gius. Laterza & Figli, 2007, p. 100: “La 
repubblica è un sistema democratico, rappresentativo, basato sul suffragio universale; essa comprende la 
divisione dei poteri, che è l’altro requisito che Kant enuncia con chiarezza in questo testo. In particolare, si 
dice “separazione del potere esecutivo (governo) dal potere legislativo”. 
350 KANT, Immanuel. A religião dentro dos limites da simples razão. Coleção Os pensadores. São Paulo: 
Abril Cultural, 1974, p. 377. 
351 KANT, Immanuel. A metafísica dos costumes. Bauru: Edipro, 2003, pp. 194-195. 



136 

 

   

conduzindo outros Estados a reconhecer os revolucionários “nos termos do Direito das 

Gentes e, implicitamente, também sancionada nos termos do Direito Constitucional”352. 

A teoria da paz perpétua de Kant se reveste, assim, de características políticas 

que influenciaram o Direito Internacional e Constitucional dos séculos posteriores, em 

especial a partir da segunda guerra mundial. De acordo com Bobbio353 são quatro os 

fundamentos principais da paz perpétua kantiana:  

i) os Estados atualmente se relacionam em um estado jurídico provisório;  

ii) esse estado é um estado de guerra, portanto, injusto;  

iii) os Estados devem estabelecer um contrato social, saindo desse estado de 

natureza internacional, formando uma Federação de Estados soberanos; 

iv) a Federação não terá um Estado acima dos outros, assumindo a figura de 

uma associação que mantenha todos os Estados livremente associados 

como iguais. 

Vemos agora esses princípios nas palavras de Kant sobre o direito das gentes: 

O elemento do direito das gentes são os seguintes: 1. Estados, 
considerados na sua relação entre si, estão (como selvagens sem lei) por 
natureza numa condição não-jurídica. 2. Essa condição não-jurídica é 
uma condição de guerra (do direito do mais forte), mesmo que não seja 
uma condição de guerra real e ataques constantes realizados 
(hostilidades). [...] 3. Uma liga de nações de acordo com a idéia de um 
contrato social é necessária, não para que haja intromissão mútua nos 
desentendimentos intestinos da cada nação, mas para a proteção contra 
ataques externos. 4. Essa aliança deve, entretanto, não envolver 
nenhuma autoridade soberana (como numa constituição civil), porém 
somente uma associação (federação); tem que ser uma aliança que 
possa ser dissolvida a qualquer momento e, assim, precisa ser renovada 
de tempos em tempos. Trata-se de um direito in subsidium de um outro 
direito original, a fim de evitar um envolvimento num estado de guerra 
real entre outros membros354.    

Kant não ignora o papel das guerras no direito e na política internacional, não é 

um visionário, sabe que a “paz celeste” só existe no reino dos céus para àqueles que 

                                                            
352 GERHARDT, Volker. Uma teoria crítica da política sobre o projeto kantiano à paz perpétua in Kant 
e a instituição da paz.. Porto Alegre: Universidade|UFRGS, 1997, p. 41 .   
353 BOBBIO, Norberto. Direito e Estado no Pensamento de Emanuel Kant. 4ª edição. Brasília: 
Universidade de Brasília, 1997, pp. 159-160. 
354 KANT, Immanuel. A metafísica dos costumes. Bauru: Edipro, 2003, p. 186 – 187. 



137 

 

   

nele creem e que não basta apenas a vontade dos homens para que exista paz, pois 

também está o homem sujeito aos revezes da história. Para Gerhard355, Kant sabe que 

não pode apenas depositar na moral dos homens toda a responsabilidade sobre as 

guerras, pois a história não é formada pela competência exclusiva dos homens, pois não 

cabe a estes o controle total da história ou da natureza. De acordo com Gerhard, o 

pensador alemão chega a descrever a guerra, antes de seu projeto de paz perpétua, como 

“o momento propulsor da evolução da cultura humana, adjudicando-lhe um papel 

decisivo do surgimento da liberdade e nem se constrange em dignificar a guerra 

esteticamente, como algo de sublime.356 A sublimidade da guerra estaria no fato de que 

esta é o meio para a promoção de uma sociedade de paz; nesse sentido, afirma Kant: 

[...] por meios de guerra, por meios de seus excessivos e incessantes 
preparativos, por meio da miséria advinda deles, que todo Estado 
finalmente deve padecer em seu interior, a natureza impele a tentativas 
inicialmente imperfeitas, mas finalmente, após tanta devastação e 
transtornos, e mesmo depois do esgotamento total de suas forças 
externas, conduz os Estados àquilo que a razão poderia ter-lhes dito 
sem tão tristes experiência a saber: sair do estado sem leis dos 
selvagens para entrar numa federação de nações em que todo Estado, 
mesmo o menor deles, pudesse esperar sua segurança e direito não da 
própria força ou do próprio  juízo legal, mas somente dessa grande 
confederação de nações (Foedus Amphictyonum) de um poder 
unificado e da decisão segundo leis de uma vontade unificada357.       

Bobbio358, ao tratar da justificativa das guerras, esclarece que Kant descreve na 

Crítica da Faculdade do Juízo359 a guerra numa perspectiva providencialista 

racionalizante, pois acredita que uma sabedoria infinita direciona todo ato humano para 

o bem. Para o filósofo, a guerra é um empreendimento irresponsável do homem, 

suscitados pelas paixões desenfreadas, mas que conduz ao desenvolvimento de todos os 

talentos humanos que servem à cultura, ela seria consequência do antagonismo, da 

insociável sociabilidade360.  

Escreveu Kant na Crítica da Faculdade do Juízo: 

                                                            
355GERHARDT, Volker. Uma teoria crítica da política sobre o projeto kantiano à paz perpétua in Kant e 
a instituição da paz.. Porto Alegre: Universidade|UFRGS, 1997, p 41. 
356 Idem, p. 41. 
357 KANT, Immanuel. Idéia de uma história universal de um ponto de vista cosmopolita. São Paulo: 
Brasiliense, 1986, p. 17. 
358 BOBBIO, Norberto. O problema da guerra e as vias da paz. São Paulo: Unesp, 2003, pp. 87-88.  
359 KANT, Immanuel. Crítica da faculdade do juízo. 2ª edição. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2005, 
p. 271. 
360 Idem, p. 273. 



138 

 

   

Mesmo a guerra, se é conduzida com ordem e com sagrado respeito 
pelos direitos civis, tem em si algo de sublime e ao mesmo tempo torna 
a maneira de pensar do povo que a conduz assim tanto mais sublime 
quanto mais numerosos eram os perigos a que ele estava exposto e 
sobre os quais tenha podido afirmar-se valentemente, já que 
contrariamente a uma paz longa encarrega-se de fazer prevalecer mero 
espírito de comércio [...]361.  

Na Ideia de uma História Universal... Kant justifica para que servem as guerras: 

Todas as guerras são, assim, tentativas (não segundo o propósito dos 
homens, mas segundo o da natureza) de estabelecer novas relações 
entre os Estados e, por meio da destruição ou ao menos pelo 
desmembramento dos velhos, formar novos corpos porém, novamente 
ou em si mesmos ou na relação com os outros, não podem manter-se, e 
por isso precisam enfrentar novas revoluções semelhantes; até que 
finalmente, em parte por meio da melhor ordenação possível da 
constituição civil, internamente, em parte por meio de um acordo e de 
uma legislação comuns, exteriormente, seja alcançado um estado que, 
semelhante a uma república (gemeines Wesen) civil possa manter-se a 
si mesmo como autômato362.   

É a falta de um direito internacional voltado para a paz que marca este estado de 

natureza internacional, mas este precisa ter um fim que se inicia com a existência do 

direito das gentes, ou seja, já que existem as guerras, é preciso estabelecer os seus 

limites até se alcançar uma paz perpétua. Antes de expor seu projeto cosmopolítico, 

Kant trata, na Metafísica dos Costumes, do direito dos Estados antes da guerra (ante 

bellum), durante a guerra (in bello) e após a guerra (post bellum). Esses direitos fazem 

parte do Direito das Gentes. A guerra seria “o meio pelo qual um estado faz valer seus 

direitos em relação a outros estados através da sua própria força363”. Na guerra todos os 

meios de defesa podem ser utilizados, exceto àqueles que “deixam os súditos 

incapacitados para ser cidadãos” e aqueles que “destruiriam a confiança requerida para 

o estabelecimento de uma paz duradoura no futuro”364. 

A partir do Direito das Gentes surge a ideia de cosmópolis e de um direito 

cosmopolítico como o ápice de um código não escrito, que pode ser utilizado tanto no 

interior dos Estados, como nas relações internacionais como condutor e mantenedor de 

uma política de paz perpétua.   

                                                            
361 Idem, p. 109. 
362 KANT, Immanuel. Idéia de uma história universal de um ponto de vista cosmopolita. São Paulo: 
Brasiliense, 1986, pp. 17-18. 
363 CAYGILL, Howard. Dicionário Kant. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2000, p. 168. 
364 Idem, p. 168. 



139 

 

   

Não existe, no direito cosmopolítico kantiano, motivo para o estabelecimento 

violento de um Estado em um dado território, já que toda intervenção violenta é uma 

guerra, não podendo a guerra garantir qualquer tipo de direito, pois mesmo o direito das 

gentes não constitui um sistema jurídico em si. A instauração do projeto kantiano de paz 

perpétua colocaria um fim à ação bélica o quê, para ele, seria o principal objetivo de 

todos os Estados, sem exceção365.  

Apresentando o direito como mecanismo de garantir paz entre os Estados, Kant 

escreveu À Paz Perpétua em 1795\96. Ironicamente, o escrito foi elaborado na forma de 

tratado internacional, no intuito de ser levado a sério pelos soberanos no mundo e não 

em ser uma mera carta de boas intenções, como ocorreu com o pensamento de Saint-

Pierre.     

Kant sabia que seu projeto poderia ser compreendido como uma quimera 

passível de risos, como escreve em 1793: “[...] de sorte que o quiliasma filosófico, que 

almeja um estado de paz perpétua, fundada sobre uma liga de nações como república 

mundial, é universalmente motivo de riso, como fanatismo, bem como o teleológico, 

que espera uma melhora moral de todo gênero humano” 366.      

À Paz Perpétua está dividida em duas partes: a primeira trata dos artigos 

preliminares que conduzirão a paz perpétua entre os Estados, que se dividem em seis e a 

segunda parte trata dos artigos definitivos, que se dividem em três. Há ainda dois 

suplementos: o primeiro diz respeito garantia da paz perpétua e o segundo, versa sobre a 

existência de um artigo secreto para garantir a paz. Existe ainda um apêndice que 

relaciona a discrepância entre moral e política para garantir a paz perpétua e da 

harmonia da política com a moral segundo o conceito transcendental do direito público.      

Ao escrever À Paz Perpétua, Kant, de acordo com Cavallar367, cria as condições 

necessárias para consolidação da paz, pois este afirma que: 

Os artigos preliminares proíbem: 
a) o acordo de paz apenas condicionado, 
b) a destruição da soberania estatal; 
c) a existência de exércitos permanentes; 

                                                            
365 KANT, Immanuel. A paz perpétua e outros opúsculos. Lisboa: Edições 70, 1990, p. 146. 
366 KANT, Immanuel. A religião dentro dos limites da simples razão. Coleção Os pensadores. São Paulo: 
Abril Cultural, 1974, p. 377. 
367 CAVALLAR, Georg. A sistemática da parte do projeto kantiano à paz perpétua in Kant e a 
instituição da paz.. Porto Alegre: Universidade|UFRGS, 1997, p. 79. 



140 

 

   

d) o endividamento com relação a conflitos externos; 
e) intervenções violentas; e, 
f) um modo desleal de fazer a guerra.   
 

Os artigos preliminares para a paz perpétua são fundamentais, pois são baseados 

na razão pura prática, em uma lei racional a priori e são essenciais para garantir a ideia 

de sistema ao projeto kantiano de paz368. Kersting369 apud Nour, ao criticar Kant, afirma 

que a elaboração dos artigos preliminares é baseada na experiência, possuindo apenas 

um caráter pragmático. Contra esta posição se posicionam Nour e Cavallar, defendendo 

ambos que estes artigos são baseados em princípios jurídicos e no conceito de pessoa370. 

Para Nour: “Os artigos preliminares formulam assim princípios do direito internacional 

que alteram profundamente o direito das gentes”371.  

Os artigos preliminares foram elaborados ainda sobre o contexto do direito 

público internacional, em que os Estado soberanos dominam, ou seja, em uma etapa 

preliminar ao direito cosmopolita. Esses artigos podem servir para amenizar os conflitos 

dentro do atual (para Kant) contexto jurídico, mas não para apaziguá-los 

definitivamente por carecer dos postulados do cosmopolitismo. 

O primeiro artigo preliminar versa: “não se deve considerar nenhum tratado de 

paz que se tenha feito com reserva secreta de elementos para uma guerra futura”372.  

De acordo com Nour373, a ideia de paz não se confunde com um armistício entre 

guerras, “distinguindo a noção de dignidade - de acordo com a Doutrina do Direito - da 

tradicional noção de honra, Kant considera que a reservatio mentalis, a intenção secreta 

contrária ao princípio da publicidade, está abaixo da dignidade do regente e de seus 

ministros”. 

Após a guerra, por força do tratado, um Estado não poderia pedir indenização ao 

outro e nem retirar a liberdade dos súditos do país conquistado, “pois esse é um direito 

natural dos indivíduos e dos povos”374. É por respeitar o Estado na qualidade de pessoa 

moral ou jurídica que o tratado de paz deve respeitar o outro estado como um fim e 
                                                            

368 Ibidem, p. 80.  
  369 NOUR, Soraya. À Paz Perpétua de Kant: filosofia do direito e das relações internacionais. cit. p. 29. 

370 CAVALLAR, Georg. A sistemática da parte do projeto kantiano à paz perpétua in Kant e a 
instituição da paz, cit. p. 79 e NOUR, Soraya. À Paz Perpétua de Kant: filosofia do direito e das relações 
internacionais. São Paulo: Martins Fontes, 2004, p. 29. 
371Op. cit, p. 29. 
372 KANT, Immanuel. A paz perpétua e outros opúsculos. Lisboa: Edições 70, 1990, p. 120. 
373 Op.cit, p. 30. 
374 BOBBIO, Norberto. Direito e Estado no Pensamento de Emanuel Kant. 4ª edição. Brasília: 
Universidade de Brasília, 1997, p. 160.  



141 

 

   

jamais como um meio para fins políticos posteriores375. Ao escrever esse artigo Kant 

critica a guerra política de Frederico II, da Prússia e a noção tradicional de direito das 

gentes, segundo a qual o aumento do poder de um Estado se deve a sua honra. 

O segundo artigo preliminar diz: “Nenhum estado independente (grande ou 

pequeno aqui tanto faz) pode ser adquirido por outro mediante herança, troca, compra 

ou doação”376. Ao escrever o segundo artigo, Kant critica os Estados saídos do regime 

feudal, que concebem o Estado como se fosse um patrimônio, apresentando uma 

concepção personalista de Estado, não admitindo transferência de soberania. Cavallar377  

comenta que o Estado kantiano é um fim em si mesmo, por isso não pode ser dividido 

ou adquirido como uma coisa, como só pode dispor de si, não pode ser objeto de 

disposição de terceiros. 

Nesse mesmo artigo, esclarece Nour378, Kant critica a utilização dos súditos 

como coisas, não aceitando o comércio e o sequestro de seres humanos para a guerra.  

Era comum, nesse momento histórico, que pessoas, contra a sua vontade fossem servir 

no exército de outro Estado, sem que o Estado a combater fosse inimigo do Estado-

nação do súdito, o que contraria o conceito de que cada súdito é uma pessoa e, portanto, 

um cidadão.   

O terceiro artigo diz: “Os exércitos permanentes (miles perpetuus) devem, com 

o tempo, desaparecer totalmente”379. 

No século XVIII, grande parte da receita dos Estados iam para a manutenção dos 

exércitos, no caso da Prússia, o exército em épocas de paz possuía 230 mil homens para 

uma população de seis milhões de habitantes, consumindo entre 70 a 80% do 

orçamento, chegando este valor a subir para 90% em época de guerras. A militarização 

do Estado se refletia em todos os setores, como a economia e a indústria, mas o custeio 

dessas despesas ficava, na maior parte, a cargo da população, que pagava pesados 

impostos, causando o empobrecimento populacional. 

Kant afirmava que um Estado que se armava conduzia outros Estados a fazerem 

o mesmo. Para Bobbio380, “Kant alega, a favor da abolição dos exércitos permanentes 

                                                            
375 CAVALLAR, Georg. A sistemática da parte do projeto kantiano à paz perpétua in Kant e a 
instituição da paz.. Porto Alegre: Universidade|UFRGS, 1997, p. 81. 
376 KANT, Immanuel. A paz perpétua e outros opúsculos. Lisboa: Edições 70, 1990, p. 121. 
377 Op. cit, p. 81. 
378 NOUR, Soraya. À Paz Perpétua de Kant: filosofia do direito e das relações internacionais. São Paulo: 
Martins Fontes, 2004, p. 31. 
379 Op.cit, 1990, p. 121. 



142 

 

   

razões de ordem utilitária e moral”. As razões utilitárias são as despesas excessivas com 

a militarização do Estado, que muitas vezes ingressa em uma guerra para justificar o 

“investimento em armas”; as razões morais são que transformam um súdito em soltado 

é considerá-lo como uma coisa, contrariando a dignidade humana que todos temos, indo 

de encontro ao conceito de pessoa ao utilizar os súditos como máquinas ou 

instrumentos.  

Comenta Nour381:  

 
Na Paz perpétua, Kant admite apenas o “periódico exercício militar 
voluntário” para fins de defesa [...] Por fim, Kant critica o orçamento de 
guerra: o mesmo que vale para os exércitos permanentes vale também 
para os tesouros de guerra, que, visto como uma ameaça por outros 
Estados, incitá-los a guerra.                   

    

No quarto artigo preliminar, Kant prescreve: “Não se deve emitir dívidas 

públicas em relação com assuntos de política exterior”382. Com esse artigo, segundo 

Bobbio383, Kant critica o sistema de dívidas públicas (handeltreibent) criado por 

Guilherme III, na Inglaterra, que dá ao Estado credor uma perigosa força financeira, que 

se torna uma ameaça direita ou indireta de guerra.  

O Estado credor amealha um tesouro para guerra, tornando-se uma potentia 

tremenda ao lesar publicamente os Estados mais pobres, fornecendo um sistema de 

crédito para quem possa utilizá-lo, não havendo mais a necessidade de interrupção de 

uma guerra por problemas financeiros dos Estados, pois basta um novo empréstimo para 

que a mesma continue. O problema é que além de criar uma liga mais forte de Estados, 

através do sistema de créditos, gerando uma desigualdade internacional, o Estado que 

toma dinheiro emprestado muitas vezes não tem como saldar a dívida, fragilizando-se 

economia e militarmente384.  

Kant também combateu o intervencionismo violento e escreveu no quinto 

artigo preliminar: “Nenhum Estado deve imiscuir-se pela força na constituição e no 

governo de outro Estado”385. Com esse artigo Kant critica a Primeira Guerra da 

                                                                                                                                                                              
380 BOBBIO, Norberto. Direito e Estado no Pensamento de Emanuel Kant. 4ª edição. Brasília: 
Universidade de Brasília, 1997, p. 161. 
381  Op. cit, p. 32. 
382  KANT, Immanuel. A paz perpétua e outros opúsculos. Lisboa: Edições 70, 1990, p. 122. 
383 Op. cit, p. 161. 
384 CAVALLAR, Georg. A sistemática da parte do projeto kantiano à paz perpétua in Kant e a 
instituição da paz.. Porto Alegre: Universidade|UFRGS, 1997, p. 82. 
385 Op. cit, p. 123.  



143 

 

   

Coalizão (1792 a 1797), além das intervenções na América do Norte. No Conflito das 

Faculdades, o pensador afirma386: “[...] um povo não deve ser impedido por outros 

poderes de a si proporcionar uma constituição civil, como se lhe afigurar boa [...]”.  

No entanto, se um Estado se cinde em dois e cada um quer dominar o outro, a 

intervenção violenta pode ser admissível. Esclarece Cavallar387: “Kant também aqui não 

abandona o plano em princípio jurídico de sua argumentação: se numa guerra civil se 

constituem dois sujeitos soberanos em termos de Direito das Gentes, existe a 

possibilidade de fazer-se alianças com eles de vir em seu socorro”.  

O sexto e último artigo preliminar trata da ideia de soberania, pois diz respeito 

ao relacionamento entre Estados soberanos e, por isso, iguais; essa relação não será de 

subordinação, mas de paridade. Em uma leitura menos atenta, o sexto artigo preliminar 

parece ser mais um artigo de moral do que de direito, mas um cuidado maior em sua 

interpretação demonstra que a preocupação de Kant foi assegurar a igualdade dos 

Estados. O sexto artigo preliminar diz388:  

 

“Nenhum Estado em guerra com outro deve permitir tais hostilidades 
que tornem impossível a confiança mútua na paz futura, como, por 
exemplo, o emprego no outro Estado de assassinos (percussores), 
envenenadores (venefici), a rotura da capitulação, a instigação à traição 
(perduellio), etc.” 
 

 

Para Cavallar389, é pela relação de igualdade entre os Estados que Kant não 

admite uma guerra punitiva, pois isso geraria um desequilíbrio entre os Estados, do 

mesmo modo, é respeito a soberania dos Estados, por estes serem sujeitos de direito que 

não convém uma guerra de extermínio. A utilização de estratagemas desleais faria com 

que os Estados abandonasse o estado de direito, o que os faria cair na barbárie, 

provocando o retorno do estado de natureza internacional e isso não seria bom para 

nenhum Estado, pois todos estariam em permanente risco pelo abandono de uma 

política internacional de convivência pacífica.  

                                                            
386 KANT, Immanuel. O conflito das faculdades. Lisboa: Edições 70, 1993, p. 102. 
387 Op. cit, p. 81. 
388 KANT, Immanuel. A paz perpétua e outros opúsculos. Lisboa: Edições 70, 1990, p. 124. 
389 Op cit, p. 82. 



144 

 

   

Bobbio390 chama atenção para o fato de Kant não aceitar as guerras de conquista. 

Mesmo que houvesse uma guerra justa, e esta só ocorre quando um Estado se defende 

de um inimigo injusto, a utilização de meios condenáveis, como os citados por Kant, a 

tornaria a mais sórdidas das guerras. 

Nour391 chama atenção para o fato de que na Doutrina do Direito, Kant “elenca 

ainda entre esses meios o fato de fazer de seus próprios súditos ou mesmo de 

estrangeiros franco-atiradores (que ficam à espreita nas emboscadas) ou usá-los para 

difundir falsas notícias”. Esses meios se equiparam aos criticados por Kant na Paz 

Perpétua e só servem para gerar desconfiança e impedir uma paz durável. 

Os seis artigos preliminares discutem o direito à guerra (ius ad bellum), já que os 

Estados se encontram na passagem do estado de natureza para o estado civil, a nível 

internacional. A guerra justa seria a não provocada, mas a única forma que um Estado 

ameaçado tem de defender-se de quem lhe ataca ou se prepara para atacá-lo, á a única 

opção de defesa contra uma potentia tremenda.  

O pensamento de Kant é a primeira reação significativa contra o clássico direito 

das gentes de Grotius, Pufendorf, entre outros. É pelo seu pensamento que o direito é 

chamado para impedir guerras e não para justificá-las, pois o direito kantiano considera 

a noção de soberania e de pessoa jurídica, bem como o que deve ocorrer quando forem 

lesada as leis de direito.  

Kant sabe que a transformação da Europa em um ambiente favorável à paz não 

ocorrerá rapidamente, é por isso que os seis artigos são divididos entre os que devem ter 

aplicação imediata (1, 5 e 6) e os que devem ter uma aplicação paulatina (2,3 e 4), até 

que surja a oportunidade, mas que jamais devem ser esquecidos. Muitas guerras já 

ocorreram no passado e territórios foram conquistados e anexados de modo injusto, por 

isso a transformação europeia em um estado civil deve se dar aos poucos, de forma 

política, já que esta deve sempre se adequar ao direito. 

De acordo com Cavallar392, é pelo conceito de lesão que se compreende o que 

Kant define como estado de ausência de guerras, ou seja, a paz provisória. A lesão ao 

direito pode ser uma lesão ativa em um estado de direito e a laesio “per statum”. No 

                                                            
390 BOBBIO, Norberto. Direito e Estado no Pensamento de Emanuel Kant. 4ª edição. Brasília: 
Universidade de Brasília, 1997, p. 162. 
391 NOUR, Soraya. À Paz Perpétua de Kant: filosofia do direito e das relações internacionais. São Paulo: 
Martins Fontes, 2004, p. 35. 
392 CAVALLAR, Georg. A sistemática da parte do projeto kantiano à paz perpétua in Kant e a 
instituição da paz.. Porto Alegre: Universidade|UFRGS, 1997, p. 84. 



145 

 

   

estado de natureza, o indivíduo já é lesado pela ausência de leis e passa a enxergar o 

outro como inimigo e, por isso, necessita da formação do estado civil para que existam 

leis que assegurem a universalização dos seus direitos. No Estado de natureza 

internacional a falta de leis lesa o cidadão como cidadão do mundo e os estados como 

sujeitos de direito internacional. Daí a necessidade do estado de direito em três esferas: 

o direito público interno, o direito público externo ou direito das gentes e, finalmente, o 

direito cosmopolita. 

          

      

2.3.5 a) Os artigos definitivos.      

     

Ao retomar a doutrina jus naturalista da passagem do estado de natureza para o 

estado civil (contratualismo), Kant afirma a necessidade da ordem no estado civil que 

seria adquirida através da existência de uma Constituição. No “Primeiro artigo 

definitivo para a Paz Perpétua”, Kant afirma que: “A Constituição de cada Estado 

civilmente constituído deve ser republicana393”.  

O filósofo nos diz que este modelo constitucional deve ser fundado no princípio 

da liberdade dos membros de uma sociedade em que todos fossem dependentes de uma 

única legislação e segundo leis de igualdade dos mesmos. Só a constituição republicana 

deriva do contrato social, por isso, dela deve derivar toda legislação jurídica de um 

povo394.    

 Qualquer outra forma de constituição não garante a paz, pois não emana da fonte 

pura do conceito de direito. Uma constituição deveria ter um caráter de permanência, 

ser de acordo com a razão. No republicanismo haveria mais condições de respeito às 

leis. Essa constituição possui caráter representativo, levando a melhoria constante dos 

Estados, pois ela não seria fruto da vontade exclusiva de um soberano, mas do povo que 

exerce o seu direito de legislar. 

 À Constituição Republicana compete aproximar a letra do espírito, que é o 

espírito do povo como reflexo da vontade coletiva395. A vontade de todos só existe onde 

há liberdade civil, que é a maior expressão da liberdade. Em se tratando de liberdade, 

                                                            
393 KANT, Immanuel. A paz perpétua e outros opúsculos. Lisboa: Edições 70, 1990, p. 127. 
394 Idem, p. 127. 
395 TERRA, Ricardo. Kant e o direito. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2004, p.47. 



146 

 

   

Kant segue Rousseau: quem possui a liberdade civil é o cidadão ativo, pois só ele pode 

ser eleito e representar a vontade de todos.  

Esclarece Terra: 

 
Uma Constituição, para Kant, tem caráter duradouro, não se baseia 
apenas em eventos históricos contingentes e costumes mais ou menos 
arraigados, como as formas de soberania, nem depende 
fundamentalmente do esclarecimento do chefe do Estado, como nas 
formas de governo. A constituição republicana está de acordo com a 
razão, tem caráter essencial, e deve contar com instituições que 
garantem continuamente a realização do direito. Ele insiste no sistema 
representativo, que é apresentado como governo republicano, e 
aprofunda o sentido dessa exigência com uma ampla visão do estado de 
direito. O elemento essencial na diferenciação com o despotismo são os 
princípios sobre os quais se funda a constituição; o que está em causa é 
a defesa dos direitos dos homens396.   
    

 Kant prefere a República à Democracia, apresentando certa reserva contra esta 

forma de governo, devido ao fato dela poder se tornar uma tirania em que uma maioria 

oprimiria uma minoria, ou ainda se tornar uma forma de despotismo. Com relação a 

democracia, Kant afirma:  

 
[...] a democracia é, no sentido próprio da palavra, necessariamente um 
despotismo, porque funda um poder executivo em que todos decidem 
sobre e, em todo o caso, também contra um (que, por conseguinte, não 
dá o seu consentimento), portanto, todos, sem no entanto serem todos, 
decidem_ o que é uma contradição com da vontade geral consigo 
mesma e com a liberdade397.    
 

O pensador de Königsberg diferencia a Democracia da República por considerar 

que só esta pode ser representativa e, portanto, de acordo com o direito, enquanto que a 

democracia (enquanto Democracia Direta) é opressora por estar em contradição com a 

vontade geral e não permitir a possibilidade da representação política: ela se torna assim 

uma forma de ditadura da maioria, que não garante os direitos de todos. Para garantir a 

existência do Estado de Direito, o qual só é possível em uma República, Kant propõe 

que o poder soberano deve ser o legislativo, pois é dele que emanam as leis. Nesse 

sentido, comenta Zolo: 

 
No interior do Estado moderno (soberano, nacional, laico) a figura 
deontológica originária – o dever – deixa assim o campo para uma nova 
e, em grande parte, oposta figura deontológica, a expectativa ou 

                                                            
396 Ibidem, pp, 45-46. 
397 Op. cit, p. 130. 



147 

 

   

pretensão individual coletivamente reconhecida e tutelada na forma do 
“direito subjetivo” 398.  
  

 O direito subjetivo seria então reconhecido e normatizado pelo legislativo, sendo 

a sua prioridade o reconhecimento dos direitos naturais, bem como competiria ao 

cidadão cumprir seus deveres com relação ao Estado.  

O legislador constitucional, para o filósofo alemão, também estaria em 

consonância com o direito natural e, já que os homens devem obedecer às leis, eles 

devem ser seus próprios legisladores. Um Estado constituído sobre esses moldes seria 

necessariamente republicano, graças ao uso de puros conceitos racionais para a 

construção do corpo jurídico. Este modelo de Estado republicano afastaria toda 

guerra399. Afirma Kant, referindo-se a Constituição Republicana e, novamente,  

criticando a democracia: 

 
Uma sociedade civil organizada em conformidade com ela é a sua 
representação, segundo leis de liberdade, mediante um exemplo na 
experiência (respublica noumenon) e só pode conseguir-se 
penosamente após múltiplas hostilidades e guerras; mas a sua 
constituição, uma vez adquirida em grande escala, qualifica-se como a 
melhor entre todas para manter afastada a guerra, destruidora de todo 
bem; por conseguinte é dever nela ingressar; mas provisoriamente 
(porque aquele não ocorrerá tão cedo) é dever dos monarcas, embora 
reinem autocraticamente, governar, no entanto, de modo republicano 
(não democrático), i. e., tratar o povo segundo princípios conforme ao 
espírito das leis de liberdade (como um povo de matura razão a si 
mesmo as prescreveria), se bem que quanto a letra não seja consultado 
acerca de sua aquiescência (grifos do autor) 400. 
           

 A Constituição Republicana não seria só a melhor para as relações internas nos 

Estados, mas também seria a mais propícia para as relações internacionais, pois se 

internamente ela é a garantia do Estado de Direito, externamente ela pode conduzir à 

paz entre os Estados, retirando-os assim do Estado de natureza. 

A Constituição Republicana garante aos seus membros o direito de ser cidadão e 

não mais súditos, estabelece a paz porque para adentrar em uma guerra o soberano deve 

consultar os seus cidadãos, não podendo contrariar a vontade destes, que analisam os 

motivos da guerra, não deixando que ela seja apenas um jogo de vaidades dos seus 

soberanos. Compete a este modelo constitucional também o estabelecimento jurídico da 

                                                            
398 ZOLO, Danilo. O Estado de Direito: história, teoria e crítica. Organizado por Pietro Costa e Danilo Zolo. 
São Paulo: Martins Fontes, 2006, p. 32. 
399 KANT, Immanuel. O conflito das faculdades. Lisboa: Edições 70, 1993, p. 108.  
400 Idem, p. 108. 



148 

 

   

soberania dos Estados, conferindo aos mesmos serem sujeitos de direito, já que estes 

passam a ser mais que uma “pessoa moral”, transformam-se em uma “pessoa 

jurídica”401.    

 Bobbio402 define a posição de Kant como “pacifismo democrático ou 

institucional”, que é, antes de tudo, uma forma de pacifismo político, já que identifica as 

causas da guerra, conhecendo, portanto, o remédio para a paz através de ações políticas 

transformadoras.  O arbítrio do soberano não é agora o principal motivo para que os 

homens lutem numa guerra, os conflitos necessitam de motivos, de fundamentos. Os 

Estados republicanos são soberanos, reflexos da soberania popular, fruto da vontade 

legislativa do povo. Na Constituição Republicana, o soberano governa respeitando a 

liberdade do povo. Essa forma de Constituição é o resultado do progresso do gênero 

humano para o melhor403 e isso, no dizer de Kant, não é uma quimera vazia, mas existe 

graças a preceitos puros racionais. 

O objeto e o problema, de acordo com Kant, do direito internacional é a paz. 

Primeiramente é preciso que existam Repúblicas, depois elas formem uma Federação 

que garanta a paz. Todos os povos querem viver em paz. Por povo entende-se todos 

aqueles que nascem numa mesma nação. Nem sempre uma nação constitui um Estado e 

nem sempre um Estado possui apenas uma única nação.  

Para que um Estado progrida é necessário que o seu povo seja pacífico e 

obedeça a leis comuns; para que haja paz no mundo é preciso que se criem leis 

internacionais que proíbam as guerras. O problema é que se todos os Estados são 

soberanos, quem poderia criar as leis internacionais e quem puniria os Estados que 

porventura desobedecessem às leis? 

No momento histórico em que Kant vivia, já não era mais possível apelar para o 

cosmopolitismo imperial da época antiga, ou seja, para um poder central único que 

garantisse “hobbesianamente” a paz e a ordem; nem para o cosmopolitismo messiânico 

da respublica christiana medieval que previa dois poderes universais, e que havia 

entrado definitivamente em crise com a Modernidade. Kant havia que se defrontar com 

                                                            
401 CAVALLAR, Georg. A sistemática da parte jusfilosófica do projeto kantiano “À paz perpétua”, in 
Kant e a instituição da paz. Porto Alegre: Universidade|UFRGS, 1997, p 81. 
402 BOBBIO, Norberto. Direito e Estado no Pensamento de Emanuel Kant. 4ª edição. Brasília: 
Universidade de Brasília, 1997, p. 163. 
403 KANT, Immanuel. O conflito das faculdades. Lisboa: Edições 70, 1993, p. 109. 



149 

 

   

a realidade do sistema dos Estados Soberanos, oriundos da Paz de Westfália. Este era o 

contexto histórico que condicionava todo o raciocínio kantiano. 

Em um primeiro momento, Kant pensou que o estado de natureza internacional 

só seria superado com a criação de um Estado mundial único, denominado por ele de 

Estado Universal dos Povos (Völkerstaat), seu objetivo precípuo seria centralizar e 

monopolizar o poder de coerção. 

Esta tese está exposta num escrito de 1793, Sobre a expressão corrente: isto 

pode ser correto na teoria, mas nada vale na prática, no capítulo dedicado a polemizar 

com Moses Mendelssohn, que considerava ilusória a existência de um progresso moral 

da humanidade.  Escrevia o pensador alemão contemporâneo de Kant ser uma quimera: 

  

[...] que o todo, a humanidade aqui em baixo, deva na sucessão dos 
tempos ir sempre em frente e aperfeiçoar-se. – Vemos, diz ele, o gênero 
humano no seu conjunto fazer pequenas oscilações: e nunca dar algum 
um passo em frente sem logo a seguir retroceder duas vezes mais 
depressa para o seu estádio anterior404. 

 

Kant responde a esta visão pessimista da história justificando a ideia “de um 

progresso constante para o melhor” que a própria “natureza humana fará em nós e 

conosco para nos forçar a entrar num trilho, a que por nós mesmos não nos 

sujeitaríamos com facilidade”405. O meio que a natureza ou a Providência encontrou 

para acelerar este processo é justamente por direito cosmopolita. Kant acena aqui todos 

os principais temas que desenvolverá depois, em 1795/96 em À paz perpétua. 

Em particular, ele afirma a analogia entre a passagem do estado de natureza ao 

estado civil que deu origem ao direito interno dos Estados e a necessidade de dar o 

mesmo passo nas relações internacionais, o que chamamos hoje de domestic analogy406: 

 

Assim como a violência unilateral e a miséria que daí deriva levaram 
necessariamente um povo à resolução de se submeter ao 
constrangimento que a própria razão lhe prescreve como meio, a saber, 
a lei pública, e a entrar numa constituição civil, assim também os 
Estados procuram uma e outra vez humilhar ou submeter-se entre si. 

                                                            
404 Ver: KANT, I., Sobre a expressão corrente: isto pode ser correto na teoria, mas nada vale na prática, 
(1793), In. A Paz perpétua e outros opúsculos, Lisboa: Edições 70, 1990, pp. 58-102. Em particular: “Da 
relação da teoria à pratica no direito das gentes, considerado do ponto de vista filantrópico universal, isto é, 
cosmopolita. Contra Moses Mendelssohn”, p. 95. 
405 Idem, p. 98.  
406 Idem, p. 98. 



150 

 

   

Deve finalmente levá-los, mesmo contra vontade, a ingressar numa 
constituição cosmopolita. 
 

Mais adiante, ele caracteriza esta constituição cosmopolita como sendo um 

Estado Universal dos povos, afirmando407: 

 
Ora, para tal situação [o estado de natureza entre os Estados] nenhum 
outro remédio é possível a não ser (por analogia com o direito civil ou 
político dos homens singulares) o direito das gentes, fundado em leis 
políticas apoiadas no poder, às quais cada Estado se deveria submeter; 
pois uma paz universal duradoura, graças ao assim chamado equilíbrio 
das potências na Europa, é como a casa de Swift, que fora construída 
por um arquiteto de um modo tão perfeito, segundo todas as leis do 
equilíbrio, que imediatamente ruiu quando um pardal em cima dela 
pousou: é uma pura quimera”.  

 
Kant retorce aqui contra Mandelssohn, (e contra todos os “realistas políticos”), o 

argumento, afirmando que quimera não é o direito cosmopolita, mas a crença que o 

equilíbrio de forças entre os Estados soberanos possa garantir uma paz estável e rebate 

as críticas que haviam sido feitas contra os projetos do Abbè de Saint-Pierre e de 

Rousseau: 

 
Mas, dir-se-á: jamais os Estados se submeterão a tais leis coercitivas; e 
o projeto de um Estado Universal dos Povos (volkerstaat), a cujo poder 
devem se sujeitar livremente todos os Estados para obedecer às suas 
leis, pode soar agradavelmente na teoria de um Abbé de St. Pierre ou de 
um Rousseau, mas não vale para a política: pois, foi também em todos 
os tempos escarnecido por grandes estadistas e ainda mais pelos chefes 
de Estado como uma ideia pedante e pueril, saída da escola408. 

 
 

Diante destes, que foram e serão os argumentos dos realistas políticos e da 

realpolitik, Kant responde apelando ao mesmo tempo para os governantes ilustrados (os 

deuses da Terra), mas também para “a natureza das coisas” uma vez que, segundo a 

famosa máxima estóica, “o destino conduze quem quer, e arrasta quem não quer” 409:   

 

                                                            
407 Ver: KANT, I., Sobre a expressão corrente: isto pode ser correto na teoria, mas nada vale na prática, 
(1793), In. A Paz perpétua e outros opúsculos, Lisboa: Edições 70, 1990, pp. 58-102. Em particular: “Da 
relação da teoria à pratica no direito das gentes, considerado do ponto de vista filantrópico universal, isto é, 
cosmopolita. Contra Moses Mendelssohn”, p. 101. 
408 Ver: KANT, I., Sobre a expressão corrente: isto pode ser correto na teoria, mas nada vale na prática, 
(1793), In. A Paz perpétua e outros opúsculos, Lisboa: Edições 70, 1990, pp. 58-102. Em particular: “Da 
relação da teoria à pratica no direito das gentes, considerado do ponto de vista filantrópico universal, isto é, 
cosmopolita. Contra Moses Mendelssohn”, p. 101. 
409 Idem, p. 101. 



151 

 

   

De minha parte, pelo contrário, confio na teoria, que dimana do 
princípio do direito sobre o que dever ser a relação entre os homens e 
os Estados, e que recomenda aos deuses da Terra a máxima de sempre 
procederem nos seus conflitos de maneira a introduzir-se assim um tal 
Estado universal dos povos e a supor também que ele é possível (in 
praxi) e que pode existir; mas, ao mesmo tempo, confio também (in 
subsidium) na natureza das coisas, que obriga a ir para onde de bom 
grado não se deseja (fata volentem ducunt, nolentem trahunt). 

 

No entanto, ao escrever À Paz Perpétua alguns anos depois, o filósofo muda 

parcialmente de posição e passa a defender a criação não mais de um Estado Universal 

dos Povos ou de uma República Mundial (Weltrepublik), - que ele reconhece ser o ideal 

em teoria, mas dificilmente realizável na prática, - substituindo-o por uma Federação 

Mundial de Estados livres:      

 

Os Estados com relações recíprocas entre si não tem, segundo a razão, 
outro remédio para sair da situação sem leis, que encerra simplesmente 
a guerra, senão o de consentir leis públicas coativas, do mesmo modo 
que os homens singulares entregam a sua liberdade selvagem (sem 
leis), e formar um Estados dos povos (civitas gentium) que (sempre é 
claro em aumento) englobaria por fim todos os povos da Terra. Mas, se 
de acordo com a sua ideia do direito das gentes, isto não quiserem, por 
conseguinte se rejeitarem in hipothesi o que é correto in thesi, então o 
torrente da propensão para a injustiça e a inimizade só poderá ser 
detida, não pela ideia positiva de uma república mundial (se é que tudo 
não se deve perder), mas pelo sucedâneo negativo de uma Federação 
antagônica à guerra, permanente e em continua expansão, embora com 
o perigo constante da sua irrupção 410.  

A mudança de opinião ocorre porque em uma Federação Mundial de Estados, os 

Estados são livres para formarem ou não a Federação, enquanto que no Estado Mundial 

há coação deste para que os Estados passem a fazer parte dele. Para Kant, a iniciativa da 

Federação cabe a “um povo forte e ilustrado” que reúna outros povos ao seu redor. 

Afirma Kant:     

Esta federação não se propõe obter o poder do Estado, mas simplesmente 
manter e garantir a paz de um Estado para si mesmo e, ao mesmo tempo, 
a dos outros Estados federados, sem que estes devam por isso (como os 
homens no estado de natureza) submeter-se a lei pública e à sua coação. 
É possível representar-se a exequibilidade (realidade objetiva) da 
federação, que deve estender-se paulatinamente a todos os Estado e 

                                                            
410Ver: KANT, I. Da relação da teoria à pratica no direito das gentes, considerado do ponto de vista 
filantrópico universal, isto é, cosmopolita (1793), In: IDEM, , A paz perpétua e outros opúsculos,  cit., p. 
94-102. Neste mesmo escrito Kant oscila entre a proposta de um Estado Universal dos Povos e uma 
Federação de Estados regida por uma constituição cosmopolita.. 



152 

 

   

assim conduzir à paz perpétua. Pois, se a sorte dispõe que um povo forte 
e ilustrado possa formar uma república (que segundo a sua natureza, deve 
tender para a paz perpétua) esta pode constituir o centro da associação 
federativa para que todos os outros Estados se reúnam à sua volta e assim 
assegurem o estado de liberdade dos Estados conforme à ideia do direito 
das gentes e estendendo-se sempre mais mediante outras uniões411. 

 

Pela inexistência de uma força superior que force os Estados a superar o seu 

estado de natureza é que Kant propõe a criação de uma Federação de Estados. Esta 

proposta se encontra no “Segundo Artigo Definitivo para a paz perpétua”412, que 

prescreve: “O direito das gentes deve fundar-se numa federação de Estados livres”. O 

interessante é que essa Federação deve ser formada por Estados livres que se unam 

livremente, pois, no direito kantiano, a liberdade é compreendida como autonomia e é 

nessa condição que cada Estado membro desta Federação coparticipa da elaboração das 

leis que deve obedecer, permanecendo soberano. 

O projeto kantiano de paz perpétua se insere no contexto do que Schmitt chamou 

de Jus Publicum Europaeum413, porque respeita o principio da soberania dos Estados, 

mas o faz com uma posição original e crítica, já que o filósofo identifica um vazio nessa 

forma de direito e, para isso, ele propõe a paz perpétua como fim, a federação de nações 

como instrumento político para conseguir a paz e o direito cosmopolítico como a 

justificativa jurídica da paz414, elaborando uma constituição universal.  

A constituição universal, que deve ser republicana, deve preservar a liberdade 

entre os homens, à igualdade entre os cidadãos e a dependência da lei para os seus 

súditos. Para que aja a paz, Kant utiliza a filosofia da história verificando que a 

humanidade progride. O critério que a leva e este progresso é o uso da razão e da 

liberdade, pois os homens vivem em conflitos, já que o antagonismo415 (insociável 

sociabilidade) é o meio utilizado pela natureza para levar os homens à paz, fazendo-os 

desejar um entendimento mútuo que solucione os conflitos.  

A natureza se funda na razão e, de acordo com a razão, não se pode interferir na 

legislação moral do indivíduo, que é interior, mas se pode exigir através do direito, que 

é exterior, que se construa uma legislação que faça o homem agir como cidadão. É 

                                                            
411 Idem, p. 136.  
412 KANT, Immanuel. A Paz perpétua e outros opúsculos. Lisboa: Edições 70, 1990, p. 132.   
413 HABERMAS, Jürgen. A inclusão do outro: estudos de teoria política. São Paulo: Loyola, 2002.   
414 BOBBIO, Norberto. O Problema da guerra e as vias da paz. São Paulo: Unesp, 2003, p. 22. 
415 KANT, Immanuel. O conflito das faculdades. Lisboa: Edições 70, 1993, pp. 99-100. 



153 

 

   

nesse sentido que a guerra tem o seu papel positivo, quando faz com que o homem-

cidadão crie mecanismos legais que evitem os conflitos. A nível internacional, compete 

ao direito cosmopolítico equilibrar as forças políticas internacionais de modo que 

nenhum Estado possa sobrepujar o outro. 

No terceiro artigo definitivo, Kant restringe o direito cosmopolita à 

hospitalidade universal, pois esse versa: “O direito cosmopolita deve limitar-se as 

condições da hospitalidade universal416”, em uma clara crítica ao colonialismo europeu, 

que houvera se aproveitado do seu direito de visita para subjugar povos estrangeiros e 

usurpar seus territórios e riquezas, reduzindo o outro a nada, a um status de não-pessoas, 

tornando impossível o estabelecimento de uma relação jurídica417. O direito 

cosmopolita, oriundo da comunidade de solo, não é um direito adquirido, mas um 

direito originário, que é lesado pelo abuso ou pela rejeição dos nativos ao visitante. 

Através do direito cosmopolita o outro passa a ser não mais o inimigo, mas parte de 

uma mesma Terra, tão cidadão quanto eu.  

Na segunda edição da Paz Perpétua, Kant418 ainda acrescenta (ironicamente) um 

“artigo secreto”, que diz: “As máximas dos filósofos sobre as condições de possibilidade 

da paz pública devem ser tomadas em consideração pelos Estados preparados para a 

guerra” (grifo do autor).  Com esse artigo Kant não deseja que os políticos comecem a 

filosofar, mas deseja que seja concedida liberdade aos filósofos para que eles possam 

formar novos pensadores e que estes se interessem em assuntos políticos, podendo ser 

críticos dos sistemas políticos vigentes.  Como observa Habermas419, Kant reivindica 

aqui a existência e a importância do que nos chamamos hoje de “opinião pública”, só 

que para ele se restringiria às mentes “iluminadas” dos filósofos, os quais deveriam sim 

obedecer ao soberano, mas ao mesmo tempo ter o direito de ser ouvidos e de criticar o 

soberano publicamente.            

A paz perpétua seria então a expressão de um “fim recôndito da natureza”, e ao 

mesmo tempo de uma obrigação moral para a humanidade. Kant era sim o “profeta” da 

paz perpétua, mas para realizá-la afirmava que o profeta precisava trabalhar para tal. 

Rohden comenta:  

                                                            
416 KANT, Immanuel. A Paz perpétua e outros opúsculos. Lisboa: Edições 70, 1990, p. 137. 
417 NOUR, Soraya. À Paz Perpétua de Kant: filosofia do direito e das relações internacionais. São Paulo: 
Martins Fontes, 2004, p. 56. 
418 Op. cit, p. 149. 
419 HABERMAS, Jürgen. A inclusão do outro: estudos de teoria política. São Paulo: Loyola, 2002, p. 204. 



154 

 

   

A ideia de paz perpétua só se torna fantasiosa se se espera sua 
realização imediata, e torna-se irrealizável se for confundida com uma 
monarquia universal, a qual, mais perigosa que o estado de guerra, leva 
um pouco tempo o despotismo [...] A paz só é instaurada 
coextensivamente a uma certa ordem jurídica, fundada sobre os 
princípios de liberdade, dependência de uma legislação comum e 
igualdade entre os cidadãos420. 

A profecia kantiana da paz perpétua cria uma ética que não é religiosa, mas 

puramente racional, ela originou a ética dos direitos humanos. Com intenção de mudar o 

panorama jurídico internacional, Kant oferece a sua proposta de paz perpétua e é nela 

que a ONU se inspira para criar um novo sistema de direito internacional, baseado em 

uma comunidade jurídica, ordenada sobre princípios de liberdade e igualdade entre os 

cidadãos do mundo.  

 

2.3.6 Relações entre cosmopolitismo e paz no projeto kantiano de paz 

perpétua 

O cosmopolitismo era um dos ideais que permeavam o pensamento iluminista. 

Saint-Pierre o trata de uma forma um tanto idealista e inteiramente voltada para a 

Europa cristã; Rousseau desenvolve seu pensamento como uma crítica a Saint-Pierre, 

chegando a elaborar uma proposta de uma Liga de Nações, mas é com Kant que a 

associação entre cosmopolitismo e ideia de paz realmente se desenvolve.     

Ao tratar do problema da paz, Kant relaciona três aspectos, relativos à sua 

filosofia da história, do direito e da política, cada qual tendo um conceito central: 

a) com relação à filosofia da história, o conceito central está na concepção 

teleológica da natureza (o fim recôndito), que se realiza não nos indivíduos, 

mas na espécie e que, se utilizando do instrumento do conflito e da guerra 

leva a humanidade, inclusive sem que ela mesma saiba (volenter aut 

nolenter) em direção ao objetivo da paz perpétua;  

b) com relação ao aspecto ético-político, a paz perpétua representa a ideia de 

“progresso moral e político” em relação ao estado atual de desordem moral 

                                                            
420 ROHDEN, Valério. Introdução a Kant e a instituição da paz. Porto Alegre: UFRGS Goete Institut\ 
ICBA, 1997, p. 13. 



155 

 

   

que conduz a guerra permanente representando, enquanto ideal regulador, o 

fim supremo de toda a atividades política nas relações internacionais; 

c) com relação ao direito, a instauração do jus cosmopoliticum preenche o vazio 

jurídico existente nas relações entre os Estados e não somente, mas também 

entre os indivíduos e os Estados.   

Todos esses aspectos da questão convergem para o objetivo supremo da 

constituição de uma Federação Mundial de Estados Livres, submetida ao direito 

cosmopolítico, tendo como fim a paz perpétua.  

Na Era dos Direitos, Bobbio questiona: “O mundo dos homens dirige-se para a 

paz universal, como Kant havia previsto, ou para a guerra exterminadora, para a qual foi 

cunhada, em oposição ao pacifismo, um dos ideais do século que acreditava no 

progresso, a palavra ‘extermínismo’?” 421.  

A resposta de Bobbio a esta indagação é ambígua: os trágicos destinos traçados 

pela humanidade no século XX decretaram também o fim da época das filosofias da 

história, iniciada com o Iluminismo setecentesco e continuadas pelo historicismo 

oitocentesco; mas ele acredita que a filosofia da história, na versão kantiana e não na 

versão hegeliana, possa ainda ter um sentido; ele prefere acreditar que possa existir uma 

história conjectural, como pretendia Kant, ou seja, uma “história dos filósofos”.  

A filosofia da história kantiana é profética, pois possuí a ambição de descortinar 

o futuro da humanidade buscando indícios, signos de um evento extraordinário que 

pode ser visto pelo filósofo como promissor para o progresso da humanidade: Kant não 

busca uma certeza, mas um indício de que o seu prognóstico estava correto e o 

encontrou na Revolução Francesa. Em um dos tópicos do Conflito das Faculdades, 

Kant discute que importa associar a qualquer experiência a história profética do gênero 

humano e mais adiante fala de um acontecimento do seu tempo que demonstra a 

tendência natural do gênero humano, para isso ele diagnostica: 

Na espécie humana, deve ocorrer qualquer experiência que, enquanto 
evento, indica uma constituição e aptidão suas devem ser a causa do 
progresso para o melhor e (já que tal deve ser o ato de um ser dotado de 
liberdade) seu autor; mas a partir de uma causa dada não se pode 

                                                            
421 BOBBIO, Norberto. A era dos direitos. Rio de Janeiro: Campus, 1992, p. 132. 



156 

 

   

predizer um acontecimento como efeito, quando se produzem as 
circunstâncias que nele colaboram. [...] Este acontecimento não consta, 
digamos, de ações ou crimes importantes, cometidos pelos homens, 
pelos quais o que era grande entre os homens se tornou pequeno, ou o 
que era pequeno se fez grande [...] Não, nada disso. É simplesmente um 
modo de pensar dos espectadores que se trai publicamente neste jogo 
de grandes transformações, e manifesta, no entanto, uma participação 
tão universal422.  

A força dessa Revolução está na consagração de um direito natural, pois o povo 

tem o direito de buscar uma Constituição nele pautada, a Constituição Republicana, que 

se harmoniza com a ideia de que “se os indivíduos obedecem às leis, devem se reunir 

também para legislar”423. É a moralidade desse povo ilustrado que prova a existência do 

progresso (aspecto político), ao consagrar o direito natural como a fonte legítima de 

toda legislação (aspecto jurídico). 

Segundo Kant, a paz não é instituída pela calmaria, mas pelo conflito e viver em 

conflito conduz o homem a buscar o equilíbrio. Só na busca pelo progresso constante o 

homem sai do estado de natureza e forma a sociedade civil e em busca desse equilíbrio, 

a nível internacional Kant propõe um novo direito legítimo para garantir a paz entre os 

povos: o direito cosmopolita. 

A inovação do direito cosmopolita está na relação dos Estados com o cidadão de 

outro Estado, já que o direito cosmopolita está baseado em duas máximas: o direito de 

visita a qualquer parte do planeta e o direito de hospitalidade universal, consagrando a 

cidadania mundial.  

O direito cosmopolita kantiano nasce como a forma jurídica de consagração da 

paz entre os povos, como uma forma de direito público geral que unifica os povos em 

prol de um ideal comum. A sua visão de que a paz só seria perpétua pela existência da 

Federação Mundial de Estados Republicanos, governada pelo jus cosmopoliticum é a 

ratificação do respeito do pensador pela liberdade dos povos, que possuem o direito de 

fazer as suas próprias leis e de cada cidadão de ser respeitado como cidadão do mundo. 

Para Bobbio424, até a forma como Kant justifica a guerra em sua filosofia da 

história trás consigo um ideal de paz, pois a sua concepção de guerra figura-se como 

                                                            
422 KANT, Immanuel. O conflito das faculdades. Lisboa: Edições 70, 1993, pp. 100-101. 
423 BOBBIO, Norberto. A era dos direitos. Rio de Janeiro: Campus, 1992, p. 136. 
424 BOBBIO, Norberto. O problema da guerra e as vias da paz. São Paulo: UNESP, 2003, p. 87. 



157 

 

   

“providencialista racionalizante”, em que há uma sabedoria infinita que a tudo conduz 

para o bem, inclusive os atos humanos. Na ausência de um direito cosmopolítíco, a 

guerra seria inevitável, mas que esconde um projeto de sabedoria suprema, que objetiva 

estabelecer ou preparar a legalidade entre os Estados, ou seja, o vazio jurídico que 

conduz os povos para a guerra um dia seria suprimido pelo direito cosmopolítico.  

Nesse sentido, afirma Kant: 

A condição formal, sob a qual somente a natureza pode alcançar a sua 
intenção última, é aquela constituição na relação dos homens entre si, 
aonde ao prejuízo recíproco da liberdade em conflito se opõe um poder 
conforme leis num todo que se chama sociedade civil, pois somente 
nela pode ter lugar o maior desenvolvimento das disposições naturais. 
Por essa mesma sociedade seria, contudo ainda certamente necessário, 
mesmo que os homens fosse ainda suficientemente inteligentes para a 
encontrar e voluntariamente se submetessem ao seu mando, um todo 
cosmopolita (weltbürgerliches Ganze), isto é, um sistema de todos os 
Estados que correm o risco de atuar entre si de forma prejudicial. Na 
falta de um tal sistema e por causa do obstáculo que o desejo de 
honrarias, de domínio e de posse, especialmente naqueles que detêm o 
poder, coloca à própria possibilidade de um projeto dessa natureza, a 
guerra aparece como algo inevitável.[...] A guerra, assim como é uma 
experiência não intencional dos homens [...] é uma experiência 
profundamente oculta e talvez intencional da sabedoria suprema, para 
instituir, se não a conformidade a leis com a liberdade dos Estados e 
desse modo a unidade de um sistema moralmente fundado [...] assim é 
ela um impulso a mais [...] para desenvolver todos os talentos que 
servem à cultura até o mais alto grau425.   

    

O problema da guerra seria então resolvido com a premissa de que esta é um mal 

necessário para o desenvolvimento natural humano, um mal teleologicamente  

justificado426, como afirma Bobbio, ou seja, um mal que independe de uma causa, mas 

ocorre porque é necessário atingir determinado fim: o progresso humano; em seu 

sentido moral, civil e técnico.  

No sentido moral, a guerra faz com que surjam as virtudes civis, como a 

coragem, o espírito de solidariedade e o espírito de sacrifício. No sentido civil, a guerra 

seria um dos fatores do progresso, pois mescla os povos, já que vencedores e vencidos 

influenciam-se mutuamente, garantindo novas formas de cultura. Em seu sentido 

                                                            
425 KANT, Immanuel. Crítica da faculdade do juízo. 2ª edição. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2005, 
p. 273. 
426 BOBBIO, Norberto. O problema da guerra e as vias da paz. São Paulo: UNESP, 2003, p. 89. 



158 

 

   

técnico, a guerra estimularia pesquisas e desenvolvimento científico, que se são em 

primeiro momento belicistas, podem ser utilizados posteriormente de outras formas, 

melhorando a indústria e o comércio ao produzir novos materiais427.    

Porém, esta é a tese de Kant, que vive na época do “esclarecimento” da 

humanidade, que acredita que essas funções da guerra já se esgotaram diante das 

consequências sempre mais terríveis que ela comporta para a humanidade. É chegado o 

momento, a época ainda não está totalmente esclarecida, mas está em fase de 

esclarecimento enquanto processo histórico em ato, em que “[...] o uso público de sua 

razão deve ser sempre livre e só ele pode realizar o esclarecimento428”, possuindo como 

efeito o desaparecimento da guerra como algo não mais necessário para o progresso da 

humanidade. 

Os ideais kantianos da Federação Mundial, da paz perpétua e do direito 

cosmopolítico muito influenciaram a teoria e a prática das relações internacionais no 

século XX, tornando-se um ideal de oposição ao statu quo da beligerância permanente 

entre os Estados e ao pensamento realista que o defende como inevitável, de modo a 

sugerir um pensamento universalista que supere, pelo menos em parte, a soberania 

absoluta do Estado-nação, como veremos no capítulo seguinte.  

                                                            
427 Ibidem, pp. 90-93.   
428 KANT, Immanuel. Resposta à pergunta: Que é “esclarecimento?” in Textos Seletos. 2ª edição. 
Petrópolis: Vozes, 1985, p. 104. 



159 

 

   

CAPÍTULO 3 

ATUALIDADE DO PROJETO KANTIANO DE PAZ PERPÉTUA 

O século XX foi um século marcado por duas grandes guerras mundiais, que 

repercutiram fortemente em todo o gênero humano devido ao caráter destruidor, cruel e 

extremamente violento destes dois conflitos. Segundo o preâmbulo da Declaração 

Universal dos Direitos Humanos proclamada pela ONU em 1948, um dos motivos da 

implantação da barbárie foi o “esquecimento” da igualdade e da fraternidade, da 

dignidade da pessoa humana, da liberdade, da Justiça, da proteção legal dos direitos, da 

paz e da solidariedade universal e da democracia429. Este vazio jurídico, além de fatores 

econômicos e políticos, permitiu que os extermínios étnicos, a supremacia de uma 

cultura e de uma etnia sobre as demais pudessem ter um terrível momento de glória, em  

devastadores momentos de terror assolaram a face da Terra. 

O “esquecimento” a que se refere à Declaração da ONU significou também o 

“esquecimento” da proposta cosmopolita: a lógica do “estado de natureza” entre as 

nações continuou a vigorar durante todo o século XIX alimentada pelo fenômeno dos 

nacionalismos, que Kant não podia prever, e perdurou durante o século XX, até, pelo 

menos a II Guerra Mundial, com todos os seus horrores.   

Foi necessário o horror para que os problemas éticos de valorização do gênero 

humano voltassem à tona e as ideias de construção de um Estado universal, bem como 

de uma paz universal e duradoura pudessem ressurgir. Com o fim da II Guerra Mundial 

e a criação da ONU, o cosmopolitismo voltou com força na cena política internacional 

e, nesse contexto, o pensamento de Kant recobrou a sua atualidade. 

Dos autores que atualizam o pensamento kantiano, trazendo-o para o problema 

da paz na contemporaneidade, nos deteremos em Kelsen, Bobbio e Habermas e 

confrontaremos o pensamento desses autores com as críticas realistas de Danilo Zolo.   

Para entender o debate contemporâneo entre cosmopolitismo e realismo na 

teoria política e jurídica das relações internacionais apresentaremos inicialmente as teses 

principais dos autores que podemos definir como neo-kantianos e que defendem um 

                                                            
429 PIOVESAN, Flávia. Declaração Universal dos Direitos Humanos in Direitos Humanos e justiça 
internacional: um estudo comparativo dos sistemas regionais europeu, interamericano e africano, São Paulo: 
Saraiva, 2006, p. 160.   



160 

 

   

“globalismo jurídico” como solução para o problema da guerra, contrapondo-as as teses 

dos realistas políticos críticos do cosmopolitismo. 

Num segundo momento, abordaremos de maneira mais detalhada, alguns temas 

centrais do debate, procurando defender os argumentos do projeto cosmopolita com 

relação ao Estado de direito, à Federação de Estados, ao direito Cosmopolita e ao tema 

da paz e da guerra.   

 

 

3.1 Defensores  do cosmopolitismo jurídico: Kelsen, Bobbio e Habermas. 

 

3.1.1 Hans Kelsen (1881-1973): a paz através do direito 

A premissa filosófica do cosmopolitismo jurídico (globalismo jurídico) é a ideia 

kantiana de unidade moral do gênero humano. Hans Kelsen defende, com base nessa 

ideia, a unidade e objetividade do ordenamento jurídico, a primazia do direito 

internacional sobre o direito interno dos Estados, o caráter parcial dos ordenamentos 

jurídicos nacionais e a necessidade de se reformular as ideias de soberania430. 

Kelsen é um representante da concepção racionalista e normativista do direito 

cosmopolítico. O filósofo do direito propõe uma visão idealizada da justiça 

internacional e defende a tese de uma estreita conexão que une o direito internacional, a 

política internacional e as forças militares, desconsiderando os processos culturais e 

econômicos, que são por ele considerados alheios à norma. 

Para Kelsen, a própria norma, em especial a relativa ao jus puniendi, possui o 

poder de regular os fenômenos sociais, inclusive os conflitos civis e a guerra. Enquanto 

representante da teoria pura do direito, Kelsen reduz tudo o que se refere aos fenômenos 

sociais, culturais e econômicos à norma jurídica. No concernente ao direito 

internacional, Kelsen assume uma perspectiva monista, ou seja, é defensor de existência 

de um só ordenamento jurídico, que incluiria em sua hierarquia as normas de direito 

interno e internacional, pois todas seriam submissas à norma fundamental (Grundnorm). 

O que Kelsen chama de norma fundamental é um tipo normativo, que 

representaria o cume da pirâmide escalonada das normas jurídicas431. Ela não possui 

                                                            
430ZOLO, Danilo. El espacio jurídico global. Disponível em: 
www.globalizacion.org/globalizacion/ZoloEspacioJuridicoGlobal.htm 
431 BITTAR, Eduardo C. B. ALMEIDA, Guilherme Assis de. Curso de Filosofia do direito. 4 edição. São 
Paulo: Atlas, 2005. 



161 

 

   

existência real, mas é um pressuposto lógico, dela todas as normas derivam e todas lhe 

são submissas. Kelsen pretende eliminar da ciência do direito todo elemento subjetivo, 

para torná-la um conhecimento puro, unitário e objetivo. Para tanto, o método a ser 

utilizado pela ciência do direito é o mesmo das ciências dedutivas, aliado ao método 

transcendental kantiano, válido em si mesmo, independentemente dos conteúdos, da 

realidade e da práxis. 

De acordo com Kelsen, as normas internacionais conteriam em si as normas 

internas dos Estados. O que lhes conferiria esta condição seria a sua juridicidade e 

validade, pois uma norma para ser válida internamente teria que ser primeiramente 

válida a nível internacional, sob a pena de ser nula. A validade das normas 

internacionais está no fato das mesmas configurarem um postulado lógico-

transcendental, representando a imagem jurídica do mundo humano e, ao mesmo tempo, 

sendo o reflexo da unidade moral do gênero humano.   

Kelsen ainda propõe uma “revolução da consciência cultural” num sentido 

global e cosmopolítico. Essa revolução ocorreria através do direito, propondo uma 

evolução da comunidade jurídica internacional, desde seus aspectos primitivos até uma 

organização global humana, em que, sob a tutela do direito, deverão convergir e 

integrarem-se a moral, a economia e a política. Kelsen sabe que o direito não pode 

garantir uma paz total, mas que este pode ser meio de existência de uma paz relativa, já 

que afirma432: 

A paz é uma condição em que a força é relativa, não absoluta – ela 
priva o indivíduo do direito de empregar a força [...]. Nesse sentido da 
palavra, o Direito não provê apenas paz [...] A paz do Direito não é uma 
condição de ausência absoluta de força, um estado de anarquia; é uma 
condição de um monopólio de força da comunidade.  
 

Kelsen elabora um projeto da formação de uma liga permanente para a 

manutenção da paz, cujo objetivo é a organização da ordem mundial após a Segunda 

Guerra Mundial. Baseado na filosofia kantiana, o jus filósofo defende o ideal de paz 

perpétua, o modelo federalista e a ideia de um direito cosmopolita que considere todos 

os indivíduos como sujeitos de direito. O pensador atribuía o fracasso da Sociedade das 

Nações ao fato desta ter no centro de sua organização um Conselho e não um Tribunal 

                                                                                                                                                                              
 
432 KELSEN, Hans. O que a Justiça? São Paulo: Martins Fontes, 1998, p. 232.  



162 

 

   

de Justiça, pois o direito é que garantiria a paz entre as nações. No último parágrafo de 

sua Teoria Pura, Kelsen conclui433: 

[...] pode-se dizer que a Teoria Pura do Direito, ao assegurar a unidade 
gnosiológica a todo o direito pela relativização do conceito de Estado, 
cria um pressuposto significativo para a unidade da organização de um 
ordenamento jurídico universal centralizado.  
  

Só um Tribunal de Justiça Internacional é que teria competência para resolver os 

conflitos internacionais, de forma geral e obrigatória, podendo pronunciar-se a favor de 

quem possuiria o direito de forma imparcial. Sem a existência de um tribunal desse tipo, 

qualquer Estado poderia denunciar quem violou as normas internacionais e declarar 

guerra contra os supostos violadores. Sobre a validade das normas internacionais, 

Kelsen esclarece434: 

Os Estados são soberanos na medida em que não exista Direito 
internacional ou que não se suponha a sua existência. Mas se o direito 
internacional existe ou é pressuposto como existente, uma ordem 
jurídica superior a dos Estados é válida. Desse modo, sob o Direito 
internacional, os Estados não são soberanos, ou o que redunda no 
mesmo, a ordem jurídica internacional, ao determinar a esfera e o 
fundamento de validade das ordens jurídicas nacionais, forma 
juntamente com elas uma ordem jurídica universal.  

 

Kelsen também defende que um dos modos mais eficazes para a garantia da paz 

mundial é a existência de normas que estabeleçam responsabilidade individual a quem, 

como representante ou membro de um governo ou de um Estado, tenha recorrido à 

guerra e invocado o princípio da guerra justa, violando as leis internacionais. Ao 

Tribunal Internacional competiria não só punir objetivamente os membros de um 

Estado, mas individualmente aqueles que praticassem crimes de guerra435. 

Os Estados seriam obrigados e entregar os criminosos de guerra para que fossem 

punidos, podendo os mesmos ser condenados à morte, em alguns casos; inclusive 

violando-se o princípio da irretroatividade da lei penal, situação esta em que se houver 

uma norma penal que só depois da prática do delito puna o infrator com rigor, estando 

esta norma de acordo com a moral no momento do julgamento, é ela deve ser aplicada, 

a não ser que seja proibida por outra norma jurídica. Na condição de personificação da 

                                                            
433 KELSEN, Hans. Teoria Pura do Direito: introdução à problemática científica do Direito. 4ª edição. São 
Paulo: RT, 2007, p. 159. 
434 KELSEN, Hans. Teoria Geral do Direito e do Estado. São Paulo: Martins Fontes, 2005, pp. 526-527.  

  435 Princípio que vem sendo aplicado pelo Tribunal Penal Internacional, que levou, por exemplo, ao         
julgamento do líder sérvio Milosevic. 



163 

 

   

ordem jurídica, compete ao Estado obedecer à norma internacional. Esclarece o 

pensador de Praga436: 

O Estado não é, assim como os indivíduos humanos, um objeto de 
regulamentação jurídica, mas é a própria regulamentação jurídica, uma 
ordem jurídica específica. Acredita-se que o Estado seja um objeto de 
regulamentação apenas porque a personificação antropomórfica dessa 
ordem nos leva, primeiro a equipará-lo a um indivíduo humano e, 
então, a tomá-lo erroneamente por um indivíduo supra-humano. [...] Se 
o Estado não é – como um ser humano – o objeto da regulamentação 
jurídica, mas a própria regulamentação, uma ordem jurídica, então a 
identidade do Estado é a identidade da ordem jurídica.     
 

O pacifismo kelseano está baseado no normativismo, primeiramente porque este 

acredita ser possível promover a paz e abolir a guerra, resolver os conflitos 

internacionais e superar as diferenças econômicas, os problemas étnicos e políticos, 

estabelecendo um poder internacional racional, imparcial e de inspiração moral. 

Outrossim, Kelsen acredita que a existência de um corpo normativo internacional, 

conjuntamente com um tribunal, pode ser muito mais eficaz para resolver os conflitos 

que conduzem a guerras do que as atividades políticas, diplomáticas ou econômicas. 

Nesse sentido, comenta Kowalski437: 

Hans Kelsen é uma das maiores referências da teoria da paz pelo 
Direito. Cultor de um normativismo puro e acérrimo defensor do 
primado do Direito Internacional, Kelsen identificava o Estado como 
sendo, em última análise, um ordenamento jurídico. O seu pacifismo 
jurídico levou-o a defender que o Direito é a única via para atingir a paz 
universal. Na sua concepção, a paz deveria assentar em instituições 
internacionais e, em última análise, ser organizada no âmbito de uma 
confederação de Estados ou mesmo, posteriormente, no âmbito de um 
Estado Federal Mundial [...] As Nações Unidas, cujo objetivo seria a 
paz mundial e em concreto o Tribunal Internacional de Justiça, 
representam no discurso de Kelsen elementos fundamentais da 
prossecução da paz pelo Direito. O projeto de Kelsen para uma “Liga 
Permanente para a Manutenção da Paz” confere um papel central à 
função judicial que deve ser capaz de se impor ao poder executivo. Para 
garantir a paz seria necessário que existisse um tribunal internacional 
de justiça, que resolvesse os litígios entre os Estados e que fosse dotado 
de mecanismos realmente eficazes para a execução das suas decisões. 
Afirmava Kelsen que enquanto tal não se verificar “qualquer progresso 
no sentido da pacificação do mundo será absolutamente de excluir”. 
 

Para Kelsen, a existência de uma comunidade internacional traria uma nova 

forma de soberania, a “soberania compartilhada”, que seria limitada do ponto de vista 

                                                            
436 Ibidem, pp. 536-537.  
437 KOWALSKI, Mateus. A Paz na Jurisprudência do Tribunal Internacional de Justiça. Univ. Rel. Int., 
Brasília, v. 8, n. 2, p. 209-224, jul./dez. 2010, p.  212. 



164 

 

   

de um Estado em particular pelas garantias jurisdicionais contra a violação da paz 

internacional e preservaria o cumprimento dos direitos humanos no interior dos Estados.  

A criação da Corte Penal Internacional (International Criminal Court) prevista 

pelo Tratado de Roma de junho de 1998 e ratificada em 2003, para julgar os crimes 

contra a humanidade, se inspira claramente nos princípios kelsenianos, incluindo a 

responsabilidade individual dos governantes que praticaram crimes de guerra438. 

 

 

3.1.2  Norberto Bobbio  (1909-2004): O terceiro ausente. 

  

Bobbio é outro filósofo influenciado por Kant e Kelsen. O cosmopolitismo 

jurídico de Norberto Bobbio baseia-se no combate à guerra, que é conceituada como um 

fenômeno irracional e destrutivo, que não se justifica moralmente439. A guerra não pode 

ser considerada um fator de progresso ou um fator de evolução técnico-científica, como 

esclarece Bobbio nesta passagem: 

 

A guerra, exaltada como fecundadora de virtudes sublimes, se converte 
por ocasião e instigação na forma mais baixa, escandalosa e enganadora 
de crime contra a humanidade. Antes se dizia a se fingia acreditar que a 
guerra elevava as almas, agora se apreende que, ao contrário, as 
humilha, as deprime, as leva às raias do desespero. No lugar da imagem 
hegeliana do vento sobre o pântano entra outra, mais apropriada, da 
tempestade sobre a frágil colheita440.  
 

Bobbio critica a doutrina da “guerra justa” (justum bellum), por ela fornecer 

justificações para a guerra e negar o pacifismo, ao permitir finalidades éticas para a 

guerra, além de não deixar clara a diferença entre uma guerra de defesa e o que seria 

uma guerra de ataque. Como alternativa, Bobbio afirma que busca um pacifismo 

jurídico e democrático441, cujo escopo seria a reforma do direito e das instituições 

                                                            
  438 Vide PIOVESAN, Flávia. Direitos humanos e justiça internacional. São Paulo: Saraiva, 2006, pp. 45-  
49.  

439BOBBIO, Norberto. O problema da guerra e as vias da paz. São Paulo: UNESP, 2003. 
440 Idem, p. 94. 

  441 Bobbio diferencia várias formas de pacifismo, sendo três as mais significativas:  o pacifismo jurídico, o 
pacifismo político ou democrático e o pacifismo ético. Ver: BOBBIO,  N. O problema da guerra e as vias 
da paz. São Paulo: Unesp, 2003, pp. 137-165. Ver também: LAFER, Celso. Paz e guerra no terceiro 
milênio: os ideais de Bobbio. Balanço e perspectivas. In: TOSI, G. (org.). Norberto Bobbio: Democracia, 
Direitos Humanos, Paz e Guerra, João Pessoa: Editora UFPB, 2011, Vol 2, pp. 721-738. 



165 

 

   

internacionais, de modo que estas pudessem elaborar leis internacionais que tornassem 

viável a paz. 

  Inspirado, ao mesmo tempo por Kant e Hobbes, Bobbio procura desenvolver 

um contratualismo de caráter universalista e cosmopolita, ou seja, um contratualismo 

que supere as soberanias nacionais e vise a constituição de um Estado mundial. O 

raciocínio bobbiano se desenvolve aplicando o contratualismo hobbesiano (que o 

filósofo inglês reserva para o âmbito interno) para o âmbito internacional, através do 

que se convencionou chamar de domestic analogy. Assim, como no interior dos Estados  

soberanos conseguiu-se, através do monopólio legitimo da força, garantir a paz e a 

ordem interna, se faz necessário que o mesmo ocorra também nas relações 

internacionais. 

O filósofo utiliza as ideias de pactum unionis que pode ser de sociedade 

(societatis) ou de subjecção (subjectionis): 
 
 
Característica desse pacifismo [jurídico] é conceber o processo de 
formação de uma estável sociedade internacional em analogia – 
segundo a hipótese jus naturalista, em particular segundo o modelo 
hobbesiano – pelo qual se teria formado o Estado; processo 
caracterizado pela passagem do estado natural, que é o estado de guerra, 
para a sociedade civil, que é o estado de paz, mediante o pacto de união. 
A maior ou menor estabilidade da nova associação que nasce da 
superação do estado natural depende de ser esse pacto de união apenas 
um pacto de sociedade, e não também um pacto de submissão442. 

 
 

Da predominância do pactum societatis ou do pactum subjectionis vai depender 

o tipo de instituição internacional para a garantia da paz, que pode ir desde uma 

Federação Livre de Estados Soberanos, onde os Estados manteriam uma ampla 

autonomia, até o extremo de um Estado Mundial, onde a soberania dos Estados tenderia 

a desaparecer ou diminuiria acentuadamente. 

De qualquer forma, afirma Bobbio, para a superação do estado natural, que é 

anárquico e de conflitos, é necessário que os Estados, através de um pacto internacional 

que possa garantir a ordem e a paz, deleguem a um terceiro a função de regular os 

conflitos coativamente.   

Afirma Bobbio:  
 

                                                            
442 Op. cit., p. 159. 



166 

 

   

Um sistema político duradoura e estavelmente pacífico é um sistema 
político no qual ocorre a passagem do terceiro entre as partes para o 
terceiro acima das partes. Essa passagem ainda não ocorreu, ou ocorreu 
de forma ainda imperfeita, no sistema internacional. Para ser eficaz em 
dirimir os conflitos entre as partes, o Terceiro deve dispor de um poder 
superior ao delas. Mas, ao mesmo tempo, um Terceiro superior às 
partes, que seja eficaz sem ser opressivo, deve dispor de um poder 
democrático, ou seja, fundado sobre o consenso e sobre o controle das 
mesmas partes das quais deve dirimir os conflitos443. 
 

Esse Terceiro deveria ser, portanto, um Estado mundial e universal, superior aos 

demais Estados, competente para resolver conflitos pelo consenso democrático, mas 

também capaz de impor suas decisões pelo uso da força como extrema ratio. Assim 

como o direito, no âmbito interno dos Estados, exige para a sua efetivação o uso da 

força, o mesmo aconteceria nas relações internacionais. Nesse sentido, o pensador, 

retomando o raciocínio kantiano, afirma: 

 
[...] do mesmo modo que para os homens no estado natural foram 
necessárias, primeiro, a renúncia por parte de todos ao uso individual 
da força e, depois, a atribuição da força de todos a um poder único 
destinado a tornar-se o detentor do monopólio da força, assim também 
aos Estados, mergulhados mais uma vez no Estado natural por meio 
daquele sistema de relações ameaçadoras e precárias que foi chamado 
equilíbrio do terror, cumpre realizar passagem análoga da situação atual 
de pluralismos de centros de poder [...] para a concentração de poder 
num organismo novo e supremo que tenha em relação aos Estados 
isolados o mesmo monopólio de força que tem os Estados em relação 
aos indivíduos isolados 444. 
   

O Estado mundial seria formado segundo princípios republicanos445, 

condicionando a realização do Estado de Direito e da democracia, garantindo a 

liberdade dos cidadãos. Por isto, o poder desse Estado não seria opressivo, mas serviria 

como garantia de que o sistema político internacional fosse uma democracia mundial, 

protegendo os direitos humanos no interior dos Estados e coibindo o surgimento de uma 

soberania absoluta. O exemplo mais pertinente da realização desta proposta se encontra 

na União Europeia, como comenta Lafer446: 

 
                                                            
443 BOBBIO, Norberto. O terceiro ausente: ensaios e discursos sobre paz e guerra. Organizador Pietro 
Polito, prefácio de Celso Lafer. Barueri: Manole, 2009, p. LIII. 

     444 BOBBIO, Norberto. O problema da guerra e as vias da paz. São Paulo: Unesp, 2003, p. 103. 
     445 BOBBIO, Norberto. Il terzo assente. Torino: Edizioni Sonda, 1989, p. 9.  

       446 LAFER, Celso. Paz e guerra no terceiro milênio: os ideais de Bobbio. Balanço e perspectivas. In: 
TOSI, G. (org.). Norberto Bobbio: Democracia, Direitos Humanos, Paz e Guerra, João Pessoa: 
Editora UFPB, 2011, Vol 2, p. 736. 

  



167 

 

   

Neste sentido o diagnóstico de Bobbio sobre a insegurança da vida 
internacional retém atualidade, mas tudo indica que, no confronto entre 
os ideais e a rozza materia tende a prevalecer a situação de Il terzo 
assente. Cabe apenas observar que, onde foi possível, à luz da lição do 
labirinto, criar um poder comum supranacional, acima das partes, por 
obra da delegação de cunho federativo de competências dos Estados, 
como na experiência europeia, uma região do mundo que viveu séculos 
de guerra, vive há décadas em paz. 

De acordo com Bobbio, a paz só pode ser assegurada pela existência do 

pacifismo jurídico, sendo indispensável para essa consecução à criação do Estado 

mundial que possua o poder de submeter os outros Estados já existentes à sua 

autoridade. A centralização da autoridade coercitiva é também a centralização da 

autoridade militar como pressuposto de uma sociedade mundial justa e pacífica. É no 

projeto da construção desse “superestado” que está a base da superação da soberania 

estatal. 

 

 

3.1.3  Jürgen Habermas (1929-): o governo mundial 

 

O pensamento kantiano no concernente ao problema da paz também influenciou 

o filósofo Jürgen Habermas, que faz um balanço da proposta cosmopolita kantiana 200 

anos depois, relacionando-a com a teoria dos direitos humanos, da cidadania universal e 

a competência das instituições internacionais. 

Para Habermas447, o modelo kantiano da liga das nações, que formaria um 

ordenamento jurídico mundial unindo os povos e abolindo as guerras, deve ser 

radicalizado, ou seja, deve-se formar um Estado cosmopolita que absorva a soberania de 

todos os Estados nacionais. As Nações Unidas devem ser repensadas a partir desta 

perspectiva, já que estas se mostraram sem autoridade para resolver os grandes conflitos 

internacionais como a Guerra do Golfo, a invasão do Iraque e do Afeganistão e a 

captura de Osama Bin Laden. 

As Nações Unidas, nesta proposta, deveriam ter poder militar, como 

inicialmente estava previsto na Carta de fundação em 1945, mas isso foi esquecido 

durante todo o período da Guerra Fria. Contudo, se as Nações Unidas devem ter um 

                                                            
447 HABERMAS, Jürgen. A ideia kantiana de paz perpétua - à distancia histórica de 200 anos, In: A 
inclusão do outro: estudos de teoria política. 2ª edição. São Paulo: Loyola, 2004, pp.185-227. 



168 

 

   

poder executivo-militar, as nações que a compõe devem manter relações pacíficas entre 

si.448  

Habermas radicaliza a domestic analogy kantiana propondo a transformação das 

Nações Unidas num verdadeiro Estado Mundial, dotado de um poder legislativo, 

executivo e judiciário. Habermas propõe: “As sugestões de reforma [da ONU] 

concentram-se em três pontos: na instalação de um parlamento mundial, na ampliação 

da estrutura jurídica mundial e na reorganização do Conselho de Segurança”449.  O 

Parlamento Mundial seria eleito pela “totalidade dos cidadãos do mundo”, a estrutura 

jurídica mundial seria o Tribunal Internacional em Haia com um substancial aumento 

das competências “segundo a linha de sugestões já elaborada por Hans Kelsen meio 

século atrás” e o Conselho de Segurança seria transformado num Conselho de Ministros 

no modelo da União Europeia450. 

Kant teria intuído que a paz só seria possível quando as grandes nações 

deixassem de ser agressivas e adotassem internamente uma política republicana, além 

de se tornarem liberais e pacifistas. Essa postura dos Estados seria adotada graças ao 

que Habermas denominada, de “ideologia democrática do bem estar”. Esclarece 

Habermas451: 

À medida que as orientações universalistas valorativas de uma 
população acostumada a instituições liberais impregnam também a 
política externa, as guerras travadas pela coletividade republicana, 
mesmo que ela no todo não se comporte de maneira pacífica, assumem 
um caráter diverso. Com os motivos dos cidadãos, altera-se também a 
política externa dos Estados que integram, o uso de força militar não é 
determinado exclusivamente por uma razão de Estado essencialmente 
particularista, mas também de fomentar a expansão internacional de 
formas de Estado e de governo não-autoritárias.   
   

Isso significa que as guerras clássicas, como aquelas do passado, promovidas 

pelas concepções nacionalistas, são hoje consideradas improváveis. As guerras de hoje, 

promovidas em uma escala muito menor, são frutos de uma sociedade democrática, em 

que é levada em consideração a opinião do cidadão de cada Estado (opinião pública) e 

não o desejo despótico de um monarca ou governante. Essa nova forma de fazer política 

internacional, em que a opinião pública joga um papel bastante relevante, conduz os 

                                                            
  448 Ibidem, pp. 201-294. 
  449 Idem, p. 210. 
  450 HABERMAS, Jürgen. A idéia kantiana de paz perpétua - à distancia histórica de 200 anos, In: A 
inclusão do outro: estudos de teoria política. cit, pp. 210- 211. 
  451 Idem, p. 201.  



169 

 

   

Estados a adotarem uma política, denominada por Habermas, de “política altruísta”. 

Comenta Habermas452: “[...] e se podemos nos sentir lisonjeados por nos aproximar 

continuamente dessa paz perpétua, isso só pode acontecer sob essa condição [qual seja, 

a de que haja uma opinião pública mundial em funcionamento]”.    

As forças armadas das Nações Unidas, de acordo com Habermas, deveriam agir 

de forma rápida e organizada em caso de necessidade de intervenção em algum Estado, 

de modo que os motivos que conduzissem à intervenção fossem a manutenção de uma 

ordem cosmopolita justa e pacífica. As forças armadas internacionais deveriam ser 

custeadas pelas grandes potências.  

O direito cosmopolita deve ter um poder de sanção que pressione os governos a 

respeitar as normas internacionais, mesmo que para isso tenha que ser limitada à 

soberania dos Estados. O sistema pacífico baseado na paz de Westfália conduz a 

formação de Estados soberanos e esta soberania torna os Estados preocupados apenas 

com os seus próprios interesses, o que é um entrave para a formação ou o fortalecimento 

de uma comunidade internacional. Por este motivo, a limitação da soberania de cada 

Estado em prol da soberania de um Estado cosmopolita seria um ganho para toda 

humanidade. 

Habermas também apresenta uma grande preocupação com a defesa dos direitos 

humanos. Para o filósofo, esses direitos deveriam ser confiados a organizações 

internacionais, por isso se faz necessário uma transição urgente do direito internacional 

para o direito cosmopolita. Os direitos humanos devem ser universais e os seus sujeitos 

devem ser todos os habitantes do planeta, pois todos devem possuí-los pelo simples fato 

de serem humanos. A fiscalização e a repressão às infrações cometidas contra os 

direitos humanos devem ficar ao encargo das Nações Unidas, que deverão criar 

tribunais internacionais para punir crimes de guerra e contra a humanidade, pois “A 

comunidade de povos tem ao menos de poder garantir um comportamento juridicamente 

adequado por parte dos seus membros sob pena de sanções453”. 

Um dos grandes problemas enfrentados pelos direitos humanos é que eles são 

formulados conforme uma visão ocidental e isso lhes retira o caráter de universalidade, 

gerando uma espécie de imperialismo cultural. Para evitar esse problema, Habermas 

                                                            
452 Ibidem, p. 205.  
453 Idem, p. 209. 



170 

 

   

propõe que a teoria dos direitos humanos possa ser composta com uma confluência da 

moral das principais religiões do planeta. 

Os padrões normativos dos direitos humanos seriam universais pelo fato de 

estarem pouco ligados a tradição cultural ocidental e mais comprometidos em responder 

aos desafios contemporâneos na crescente complexidade social das sociedades 

contemporâneas. O direito moderno, sem abandonar a coerção, garante a liberdade 

individual, possuindo um sentido universal. 

Para Habermas, se faz necessário seguir e superar o pensamento kantiano da 

Federação de Estados, pois nele não estava prevista a cidadania mundial, o que é 

contraditório com o pensamento cosmopolita kantiano. Kant concede a cada indivíduo a 

mesma liberdade baseadas em leis universais, o que deve ser mantido também no 

âmbito internacional, de acordo com Habermas. Os direitos fundamentais, para serem 

mantidos e respeitados, necessitam da sociedade cosmopolítica, pois estes direitos são 

superiores ao Estado e podem mesmo volta-se contra ele, quando este desrespeita os 

direitos humanos. 

Os direitos humanos precisam ter eficácia diante de todos (erga omnes) e, para 

tanto, necessitam ter uma jurisdição internacional que os regulamente e puna a sua 

violação, pois só assim os tribunais internacionais terão eficácia. Para Habermas, é o 

fortalecimento das Nações Unidas que garantirá esta eficácia. 

 Ao defender a ideia da cidadania universal, para Habermas, caberia ao Estado 

Democrático de Direito preparar o caminho para a consolidação dessa cidadania, nessa 

sociedade cujas comunicações políticas atingem uma escala planetária. A comunicação 

eletrônica que impera na sociedade atual conduz à “Rede”454, em que as ideias, as 

mercadorias, as informações e o capital caminham um múltiplas direções.  A opinião 

pública se torna mundial, como Kant previra, assim como a cidadania torna-se 

simultaneamente nacional e mundial. Esta mesma tendência provoca uma agregação 

regional, que origina a formação dos grandes blocos econômicos. Para Habermas, só se 

pode falar em uma sociedade mundial devido à globalização das comunicações e dos 

mercados.  

A globalização não é um processo final, mas é caracterizada pela intensificação 

das relações de troca, comunicação e de trânsito para além das fronteiras nacionais455. 

                                                            
454 HABERMAS, Jürgen. A constelação pós-nacional. Ensaios políticos. São Paulo: Littera Mundi, 2001.  
455 Idem, p. 84. 



171 

 

   

Esse processo finaliza o estado de natureza a nível internacional. De acordo com 

Habermas, estamos em um período de transição entre a paz westfaliana e a construção 

de um novo direito cosmopolita, que corresponde à perspectiva da consolidação da 

cidadania mundial.  

Mais recentemente, depois dos acontecimentos de 11 de setembro de 2001, 

Habermas voltou a discutir o tema do cosmopolitismo, num livro intitulado O Ocidente 

dividido456, em que reformula algumas das suas posições, matizando o seu pensamento 

a respeito da necessidade de um Estado Mundial. No desenvolvimento da pesquisa 

procuraremos analisar e integrar essas novas propostas habermasianas.  

 

 

3.2 As condições de possibilidade do projeto cosmopolita. 

 

Após ter apresentado alguns dos protagonistas do cosmopolitismo de inspiração 

neokantiana e as suas teses mais gerais sobre o tema, vamos agora detalhar e aprofundar 

as questões centrais que estão em jogo.   

De acordo com a nossa compreensão, para que o projeto cosmopolita não seja 

una mera ilusão, mas corresponda a uma tendência real da sociedade mundial nesta 

época de globalização, é preciso realizar algumas condições mínimas para a sua 

efetivação:  

 

1. O Estado de direito: em primeiro lugar, como já apontava Kant, é preciso 

que se consolide e se amplie, no âmbito interno de cada Estado, o que Kant 

chamava de Constituição Republicana, e que hoje se prefere chamar de 

Estado Democrático de Direito ou simplesmente Estado de Direito. 

2. A Federação Mundial: em segundo lugar, é preciso que os Estados de 

direito incentivem a cooperação entres eles, promovendo a criação de uma 

Federação Livre de Estados Republicanos, como dizia Kant, a partir de um 

centro (“um povo forte e ilustrado”), ou seja, de um conjunto de Estados que 

aglutinem paulatinamente sempre mais Estados democráticos na perspectiva 

de uma Federação Mundial. 

                                                            
456 Ibidem, 2006. 



172 

 

   

3. O Direito cosmopolita: em terceiro lugar, é preciso que essa Federação se 

coloque sobre a égide de um direito cosmopolita e que se criem instituições 

políticas e jurídicas para a efetivação deste direito. É sempre mais 

consensual a consideração de que os problemas suscitados pela globalização 

exigem uma resposta global, que não pode mais ser encontrada nos estreitos 

limites dos Estados nacionais, mas que exige instituições globais que possam 

prover às deficiências desses Estados. Este fato não significa o fim dos 

Estados nacionais, pois esses ainda têm um papel importante a desempenhar, 

pela sua proximidade com o cidadão, entretanto, indica o predomínio da 

política internacional sobre a política interna, como propunha Kelsen, 

inspirado, quanto menos, no principio da  subsidiariedade.   

4. A sociedade civil global: outra condição necessária para a realização do 

projeto cosmopolita é a criação de uma sociedade civil global (Global civil 

society), composta por uma rede organizada verticalmente desde o bairro até 

as Nações Unidas e, horizontalmente, numa presença territorial capilar 

dentro as nações e entre as nações, em um processo que é, ao mesmo tempo, 

local e global, ou seja, em uma perspectiva de “globalização alternativa” dos 

direitos, de denúncia dos malefícios da globalização e de procura de 

alternativas teóricas e práticas. Somente recentemente esse conceito 

começou a fazer parte das ciências sociais, sobretudos pela influência dos 

movimentos não governamentais no-global, e começa a ser estudado e 

tematizado no meio acadêmico.  

5. A universalidade dos direitos humanos: o processo constante de 

integração somente poderá ter êxito se se conseguir estabelecer um diálogo 

entre as civilizações, evitando-se, assim, o “choque de civilizações”. Para 

tanto, é preciso, no respeito das tradições e das identidades de cada cultura, 

encontrar um sistema de valores mínimos compartilhados, um overlapping 

consensus, como diria Rawls (2002), como premissa para uma convivência 

pacífica na terra. Nesta perspectiva, os direitos humanos constituem, se não 

propriamente um novo ethos mundial, ou um progresso da "autoconsciência 

da humanidade", pelo menos, um ponto de interseção e de consenso (um 

consensum gentium) entre diversas doutrinas filosóficas, crenças religiosas e 



173 

 

   

costumes culturais.   Entendidos em todas as suas dimensões; os direitos 

humanos podem constituir uma ética pública tendencialmente universal457. 

6. Guerra e paz: finalmente deve-se demonstrar que esta proposta é capaz de 

garantir a paz entre as nações, se não propriamente a paz perpétua que Kant 

preconizava, que permanece como um horizonte a ser perseguido, uma maior 

capacidade de governar e administrar os conflitos sem violência ou com o 

mínimo de violência possível. 

As seguir analisaremos detalhadamente essas propostas, utilizando as obras dos 

autores acima citados acima.    

 
3.2.1 O Estado democrático de direito na época da globalização.  
 

a) A características do Estado de Direito e a possibilidade de uma sua expansão. 
 

Conceituar o que seja o “Estado de Direito não é uma tarefa simples; ele é um 

produto da modernidade ocidental, gestado durante o longo e contraditório processo 

histórico pontuado por revoluções, guerras civis, guerras entre Estados, regimes 

totalitários e democráticos, que assumiram características diferentes conforme os 

diferentes contextos histórico nacionais.  Portanto, apesar de possuir elementos comuns, 

cada “modelo” mantém diferenças significativas, que se devem às particularidades de 

suas histórias e às diferente doutrinas jurídicas e políticas que os fundamentam. 

Ao apresentar as principais características do Estado de direito, enfrentaremos a 

questão da relação entre sistema democrático e a paz e o tema da possibilidade do 

Estado de Direitos se expandir para além das suas fronteiras de origem.   

Segundo Zolo458 apenas quatro concepções podem ser compreendidas como 

sendo de “Estado de Direito”: o Rechtsstaat alemão, o rule of law inglês, o rule of law 

americano e o État de droit francês e seus similares.  

 No Rechtsstaat, que surge a partir de meados do século XIX, busca-se preservar 

a liberdade do sujeito, inspirado no pensamento de Kant e Humboldt, contrapondo-se as 

concepções de Estado Absolutista e Estado de Polícia.  Consagrando os princípios 

                                                            
457 Vide CASSESE, Antonio. I diritti umani nel mondo contemporaneo. Roma-Bari: Laterza, 1994. 

      458 ZOLO, Danilo. O Estado de Direito: história, teoria e crítica. Organizado por Pietro Costa e Danilo             
Zolo. São Paulo: Martins Fontes, 2006, p. 6-10.  Vide RAWLS, John. O direito dos povos. Seguido de "A 
ideia de razão pública revista". São Paulo: Martins Fontes, 2001. 



174 

 

   

liberais, o Rechtsstaat estabelece como fonte legítima do direito o poder legislador do 

Estado, que congrega o espírito do povo (volksgeist), sendo o poder executivo e 

judiciário submissos ao primado da lei. Seguido uma tradição kantiana, o Rechtsstaat 

não reconhece o direito de resistência, sendo as liberdades individuais disciplinadas pelo 

poder legislativo, a quem compete decidir e disciplinar os direitos subjetivos. Essa 

concepção de Estado de Direito é anticontratualista, baseando-se “na perfeita 

correspondência entre a vontade estatal, legalidade e legitimidade moral e se supõe 

como certa confiança dos cidadãos nessa correspondência”459.  O objetivo central do 

Rechtsstaat era a proteção da liberdade e da propriedade de qualquer forma abuso de 

poder. 

 O rule of law inglês está baseado nos guiding principles,ou seja, em preceitos 

constitucionais que garantem a igualdade jurídica para os cidadãos, independentemente 

de sua condição sócio-econômica. Zolo esclarece460: “A igualdade jurídica dos sujeitos 

se opõe, portanto, à não atribuição de privilégios pessoais, mas também ao exercício 

arbitrário ou excessivamente discricional do Poder Executivo”. Há uma perfeita sinergia 

normativa entre o Parlamento e as Cortes Judiciárias, pois compete ao King of 

Paliament (Câmara dos Lordes e Câmara dos Comuns), que é a fonte jurídica formal, 

defender a Constituição e ao commom law (direito consuetudinário), que representa a 

fonte secundária da lei, respeitar a legislação magna e a tradição jurisprudencial. 

Aqueles que de fato utilizam da hermenêutica jurídica são os common lawyer, sendo de 

sua responsabilidade averiguar a vontade do Parlamento e interpretá-la livremente para 

aplicá-las nas sentenças exaradas, formando o “reino da lei e dos juízes”461.   

 A liberdade dos common lawyer explica a consagração dos Bill of Rights 

(declaração de direitos) e da Petition of Rights (petições de direitos), já que as Cortes de 

Justiça não se deixaram influenciar pela vontade do Parlamento em relação à limitação 

dos direitos subjetivos, tornando-se os defensores do direito individual. A Constituição 

inglesa não possui cláusulas pétreas, podendo, pelo menos teoricamente, ser 

modificável a qualquer tempo, entretanto a tradição impede o desrespeito aos direitos 

individuais, que foram construídos ao longo do tempo, frutos de inúmeras lutas e 

valores cujo início se perde ao longo dos séculos.   

                                                            
459 Ibidem, p. 14. 
460 Idem p. 15. 
461 Idem, p. 16. 



175 

 

   

 Já o rule of law Americano, de inspiração inglesa, inclinou-se para o liberalismo 

moderado, valorizando o tecnicismo de seus juízes, sendo pouco inclinado a 

sensibilidade no que diz respeito a temas como a representatividade democrática e aos 

conflitos de interesses sociais. Sua sensibilidade voltou-se para a necessidade de 

prevenir que o Parlamento limita as liberdades individuais, pois a Corte Suprema possui 

sobre o Parlamento e o controle sobre a constitucionalidade dos seus atos. O 

profissionalismo e o tecnicismo dos juízes americanos seria então a melhor garantia 

para a interpretação correta da hermenêutica constitucional, configurando-se uma “[…] 

tutela imparcial e metapolítica dos direitos individuais” 462.  Outra grande diferença com 

à Common Law britânica é a existência de uma Constituição escrita, que convive com o 

direito consuetudinário.    

 O modelo de État de Droit, que ocorreu na França, surge inspirado no modelo 

alemão e americano. Seu maior objetivo era tutelar os direitos subjetivos protegendo-o 

dos desmandos das autoridades públicas e seu maior desafio era limitar a onipotência do 

Parlamento, enquanto detentor da vontade geral (à la Rousseau). Nesse Estado de 

Direito, a legitimidade da lei é garantida por ela ter sido proferida pelo Parlamento, 

devendo o executivo se ater a ela e ao Judiciário não compete se intrometer em matéria 

legislativa e nem possuí o poder de suspender a execução das leis. O poder constituinte 

é compreendido como sendo ilimitado, podendo a Constituição ser revista a qualquer 

tempo. Essa falta de rigidez constitucional faz com que inexista qualquer tipo de 

controle, seja de constitucionalidade ou da legislação ordinária, pelo Judiciário. O 

problema desse Estado de Direito é que os cidadãos não possuem meios jurídicos de se 

proteger contra os atos dos legisladores, mesmo que estes violem os seus direitos 

fundamentais.  

 Outras influências elencadas por Zolo como tendo influenciado o Estado de 

Direito Ocidental foi a hierarquização do ordenamento jurídico, proposto por Hans 

Kelsen e a criação de um tribunal constitucional, para assegurar a aplicabilidade da lei 

maior; tais inovações estão presentes nas democracias constitucionais da 

contemporaneidade.  

 Para Zolo463, a identidade conceitual do Estado de Direito pode ser expressa de 

duas formas: 

                                                            
462 Ibidem, p. 21. 
463 Idem, p. 31. 



176 

 

   

 
Nesse sentido, o Estado de Direito é uma versão dos Estados moderno 
europeu, na qual, com base em específicos pressupostos filosóficos-
políticos, atribui-se ao ordenamento jurídico a função de tutelar os 
direitos subjetivos, contrastando a tendência do poder político de 
dilatar-se, de operar de modo arbitrário e prevaricar. Em termos mais 
analíticos, pode-se afirmar que o Estado de Direito é uma figura 
jurídico-institucional que resulta de um processo evolutivo secular que 
leva à afirmação, no interior das estruturas do Estado moderno europeu, 
de dois princípios fundamentais: o da “difusão de poder” e o da 
“diferenciação de poder”.                                 

 
 Difundir o poder significa limitar os poderes do Estado, dilatando as liberdades 

individuais; ou seja, a relação jurídica entre os poderes públicos e os poderes dos 

sujeitos individuais. Diferenciar o poder compreende-se como diferenciar os sistemas 

político-jurídicos de outros, como, por exemplo, o ético-religioso e o econômico; assim 

como estabelecer critérios para delimitar, coordenar e regular juridicamente as 

diferentes funções estatais, no que diz respeito à posição das normas (legis latio) e a 

aplicação das normas (legis executio). 

A defesa político-jurídica para a existência de um Estado de Direito, constata 

Zolo, perpassa por duas teses centrais: a de que o poder político é perigoso (pessimismo 

potestativo) e a de que é possível reduzir a periculosidade do poder através de 

instrumentos jurídicos, cuja finalidade é garantir os direitos subjetivos constitucionais, 

ou seja, pela juridicização do Estado moderno (otimismo normativo). Assim, Zolo cita 

os princípios da formação do Estado de Direito464: 

 
No plano da filosofia política e da teoria do direito, são dois os 
princípios que estão como corolários da tese do primado ontológico do 
sujeito individual e do valor axiológico de sua liberdade e autonomia: 
1) pessimismo potestativo, ou seja, a ideia da periculosidade do poder 
político; 2) otimismo normativo, ou seja, a convicção de que seja 
possível contrastar a periculosidade do poder por meio do instrumento 
de direito, entendido seja como o conjunto dos direitos subjetivos 
constitucionalmente garantidos, seja como a “juridicização” de toda 
estrutura do Estado moderno. 
 

O perigo do poder político está no fato de que ele é uma grave ameaça às 

liberdades individuais, pois é propenso a se concentrar, a se reproduzir de forma 

recorrente e a se tornar arbitrário. Esse poder pode decidir ex novo, não necessitando 

respeitar regrar e podendo criá-las a qualquer momento; daí a necessidade que em um 

Estado de Direito existam mecanismos necessários para identificar abusos, contrastar, 
                                                            

464 Ibidem, p. 34. 



177 

 

   

reprimir e controlar este poder. É o direito, na qualidade de lei, que reduz a 

discricionariedade política. Esclarece Zolo465: 

 
[…] no interior do Estado moderno europeu, o ordenamento jurídico é 
chamado a desempenhar uma tríplice – problemática e em certa medida 
ambígua – função: a de instrumento da ordem e da estabilidade do 
grupo social, enquanto expressão normativa do poder do governo; a de 
mecanismo legislativo de ritualização–limitação do poder político; e 
aquela, estritamente correlata e complementar, de garantias dos direitos 
subjetivos.     
 

O Estado de Direito distribui faculdades e poderes através do “princípio da 

difusão de poder”. Os indivíduos têm os seus poderes regulamentados e protegidos pelo 

ordenamento jurídico, assim como também são protegidos os poderes das associações e 

formações sociais por estes formados. No Estado de Direito o súdito não mais existe, 

pois este cede lugar ao cidadão, que possui os seus poderes reconhecidos pelo 

ordenamento jurídico. 

O princípio da difusão do poder se expressa através de quatro preceitos 

normativos:  

i) a unicidade e individualidade do sujeito jurídico (todos os indivíduos são 

sujeitos do próprio ordenamento jurídico, possuindo igual capacidade de 

serem sujeitos de direito e de produzirem, através de seu comportamento, 

consequências jurídicas, inexistindo diferenciações no status jurídico, 

como havia no medievo)466;  

ii) a igualdade jurídica dos sujeitos individuais (vale para a existência de 

consequências jurídicas iguais, para comportamentos jurídicos 

equivalentes ou seja, suprime os privilégios de condição normativa entre 

os cidadãos que se encontram em condições de fato juridicamente 

equivalentes467;  

iii) a certeza do direito (prevê o que pode acontecer ao cidadão na esfera 

jurídica, como consequência dos seus próprios comportamentos e| ou dos 

atores sociais com os quais se relaciona, sendo um bem social difuso; 

pois o direito deve ser de conhecimento público e jamais a lei deve ser 

                                                            
465 Ibidem, p. 36. 
466 Idem, pp. 37-38. 
467 Idem, pp. 38-39. 



178 

 

   

retroativa, salvo para benefício do cidadão que seja réu – nullum crime 

sine lege)468 

iv) e o reconhecimentos constitucional dos direitos subjetivos (são direitos 

originários que podem ser protegidos até contra atos de órgãos do 

Estado; são direitos originários os direitos civis ou de liberdade e os 

políticos, estando excluídos os direitos sociais)469.  

 

Em relação ao princípio da diferenciação de poder, de acordo com Zolo470, este 

possui dois aspectos essenciais, trazidos pela política liberal de Montesquieu:  

 
1) o da autodiferenciação do subsistema político-jurídico em relação a 
outros subsistemas funcionais; 2) o da diferenciação interna ao 
subsistema político, em um processo que aumenta a sua complexidade, 
especialização e eficiência, dando vida a uma pluralidade de estruturas 
e de modalidades diversas do exercício de poder. 
 

 O ordenamento jurídico, pelo primeiro aspecto, se livra de influências 

exteriores, sejam estas influências ético-religiosas, econômicas ou aristotélico-tomistas, 

favorecendo a implementação da igualdade jurídica, do liberalismo econômico e do 

surgimento da economia de mercado. Pelo segundo aspecto, percebe-se que o Estado de 

Direito funciona, politicamente, de modo complexo; de um lado possuía organização do 

poder público, através da pluralidade partidária e das eleições; de outro, há o seu corpo 

burocrático, que possui a função de administrar o Estado. 

No Estado de Direito, as eleições são democráticas, pois participam diferentes 

partidos políticos, que formam o Parlamento e o Executivo, podendo haver discordância 

entre os dois poderes. Com a maturação do Estado de Direito, o Judiciário separou-se 

do Executivo, agindo com imparcialidade e autonomia política. O princípio da 

diferenciação de poder ocorreria então de acordo com as seguintes modalidades: a 

delimitação do âmbito do exercício do poder e de aplicação do direito (diferentes 

atuações na esfera pública e privada), separação entre instituições legislativas e 

administrativas, o primado do poder legislativo, o princípio da legalidade e a reserva de 

legislação, a subordinação do poder legislativo ao respeito dos direitos subjetivos 

constitucionalmente definidos e a autonomia do poder judiciário.  

                                                            
468 Ibidem, pp. 39-41.  
469 Idem, pp. 41-43.  
470 Idem, p. 43. 



179 

 

   

Após esta apresentação histórico-conceitual, Zolo 471chega a um conceito de 

Estado de Direito, definindo-o como: 

 
[...] a versão do Estado moderno europeu que, com base em uma 
filosofia individualista (com dúplice corolário do pessimismo 
potestativo e do otimismo normativo), através de processos de difusão e 
de diferenciação de poder, atribui ao ordenamento jurídico a função 
primária de tutelar os direitos civis e políticos, contrastando, com essa 
finalidade, a inclinação do poder ao arbítrio e à prevaricação.   
 

E conclui a sua análise afirmando duas teses relacionadas: por um lado a 

valorização do Estado de Direito no âmbito da tradição europeia, por outro, a sua não 

aplicabilidade fora dessa história e dessa cultura: 

 

Não obstante as suas imperfeições, as suas tensões internas, os seus 
limites e, principalmente a sua crise atual, o modelo de Estado de 
Direito não parece ter alternativas no Ocidente, nem no plano teórico, 
nem no plano político”. [...]  Isso não significa que a ordem política 
mínima do Estado de Direito possa ser entendida, enquanto ‘mínima’, 
como universalmente aplicável, como se pudesse corresponder a uma 
espécie de rawlsiano overlapping consensus.  A ordem política mínima 
do Estado de Direito poderia ser de qualquer modo inconciliável com as 
cultura não ocidentais que não compartilham dos seus pressupostos 
individualistas, e poderia resultar, portanto, nesse sentido, não só 
estranhas a elas, mas intolerante e opressiva” 472.       

 

Para Zolo essa concepção é uma herança preciosa de uma longa e contraditória 

história europeia e ocidental, que por isso, não pode ser “exportada” para povos que não 

passaram por essa história. 

Este é um ponto de vista diferente do de Habermas, o qual admite obviamente 

que o estado de direito surgiu numa determinada história ocidental, mas acredita que ela 

possa valer também para outras culturas, sobretudo no atual processo de globalização.  

A tese central de Habermas, expressa na teoria procedimental da democracia, é que o 

Estado de Direito pode conviver com uma sociedade multicultural e/ou se aplicar a 

sociedades histórica e culturalmente diferentes da ocidental, devido à separação entre 

direito e moral, e à função típica do direito como instrumento de mediação entre 

diferentes interesses e culturas.   

                                                            
      471Ibidem, p. 48. 

472 Idem, p. 85.  



180 

 

   

Neste sentido, Habermas, discute em sua obra “A inclusão do outro”473 a 

construção do Estado de Direito como condição necessária para se  garantir a cidadania 

universal e a formação da Federação Mundial de Estados, conforme previra Kant.  

Na teoria proposta por Habermas, o Estado nacional é formado quando um povo 

se transforma em nação, tendo-se ciência de que não se basta a esfera da cultura e da 

moral para se manter a unidade, mas é preciso que exista a esfera jurídica. Na formação 

histórica dos Estados nacionais, o poder estatal foi representado, inicialmente, na figura 

do monarca, a quem competiu criar, organizar e manter um corpo burocrático de 

funcionários, a fim de manter a ordem estatal.    

O Estado nacional, para ser reconhecido como sujeito de direitos, precisa 

resolver os seus problemas internos, estabelecendo a “paz nacional”474, que é 

conseguida pela manipulação dos recursos de poder (judiciário, exército, polícia e poder 

carcerário), sendo estes utilizados de forma legítima, garantida pelo direito. De acordo 

com Habermas475: 

 
O status de um sujeito no direito internacional baseia-se no 
reconhecimento internacional como membro “igual” e “independente” 
no sistema de Estados; e para isso ele precisa de uma posição de poder 
suficientemente forte. Soberania interna pressupõe a capacidade de 
imposição da ordem jurídica estatal; soberania externa, a capacidade de 
autoafirmação em meio à concorrência “anárquica” pelo poder entre os 
Estados. 
     

 Compete ao Estado à organização da sociedade civil, bem como o 

estabelecimento de mecanismos de fiscalização e controle da economia, que existem e 

funcionam independentemente do Estado, principalmente em uma sociedade mundial 

globalizada, em que negócios são firmados envolvendo empresas de várias 

nacionalidades.  Através da criação de um corpo normativo, o Estado concede liberdade 

de ação aos seus cidadãos, pois, para o direito privado, “tudo o que não é proibido é 

permitido” e os iguala, pelo menos na forma da lei476.  

 Para Habermas, a legitimidade de um Estado para exercer a sua força é fornecida 

pelo direito, formando-se no Estado Nacional. O autor alemão preceitua477: “O domínio 

                                                            
473 HABERMAS, J. A inclusão do outro. Estudos de teoria política. 2ª edição. São Paulo: Loyola, 2004 

     474  Idem, p. 130. 
     475  Idem, p. 130-131. 
     476 Em relação ao direito público, a regra é “só é permitido o que está contido em lei”, inexistindo a 
liberdade garantida pelo direito privado.  
     477 Idem, p. 130. 



181 

 

   

estatal constitui-se nas formas do direito positivo, e o povo de um Estado é portador da 

ordem jurídica limitada à região de validade do território desse mesmo Estado”. A 

legitimação do poder coercitivo do Estado só foi possível porque o Estado Nacional foi 

capaz de criar uma nova forma de integração social, baseada na mobilização política de 

seus cidadãos. 

 A ideia de mobilização democrática cria um novo status de solidariedade 

jurídica, que iguala os cidadãos ao mesmo tempo em que legitima como o Estado deve 

agir para com todos. A noção de que o cidadão participa de um Estado Democrático de 

Direito acaba com a concessão feita pelos indivíduos para o agir jurídico do Estado, 

pois agora todos são membros integrantes do Estado, que participam, de algum modo, 

de sua autoridade política, firmando-se a ideia de cidadania. Ao definir o que seja o 

Estado de Direito, Habermas478 pressupõe o conceito de direito subjetivo e de pessoa de 

direito: 

 
As constituições modernas devem-se a uma ideia advinda do direito 
racional, segundo a qual os cidadãos, por decisão própria, se ligam a 
uma comunidade de jurisconsortes livres e iguais. A constituição faz 
valer exatamente os direitos que os cidadãos precisam reconhecer 
mutuamente, caso queiram regular de maneira legítima seu convívio 
com os meios do direito positivo. 
 

 A pessoa de direitos é assim entendida como o indivíduo que é portador de 

direitos constitucionalmente assegurados, já que se não protegidos por lei, estes direitos 

são facilmente violáveis. Em um Estado de Direito, compete a Constituição, que é a lei 

elaborada ao longo de um projeto histórico que os cidadãos de cada geração devem 

cumprir, assegurar a efetivação de um sistema de direitos. 

Já que não há uma forma de acabar efetivamente com as injustiças sociais se faz 

necessário, para Habermas479, assegurar as conquistas históricas da burguesia e dos 

trabalhadores, que confluíram para conquistas políticas liberais e social democráticas, 

através de mecanismos jurídicos que garantam segurança, justiça social e bem-estar: 

trata-se de um estado social de direito480.    

O grande desafio do Estado de Direito é assegurar o respeito a cada indivíduo 

em particular, lhe garantindo oportunidades de desenvolvimento educacional e 

econômico, mas sem gerar um padrão universal, garantindo as diferenças culturais e as 
                                                            

478 Ibidem, p. 237. 
479  Idem, p. 238. 
480  Idem, p. 238. 



182 

 

   

visões pluralistas e peculiares de mundo. Para Habermas, não é apenas o Estado ou as 

leis que devem garantir esse respeito, mas é a consciência de cada cidadão é um sujeito 

autônomo, e dessa autonomia é que deve ser gerado o corpo legislativo que ampare as 

diferenças entre os indivíduos. Afirma Habermas481: 

 
[...] os destinatários do direito só podem ganhar autonomia (em sentido 
kantiano) à medida em que eles mesmos possam compreender-se como 
autores das leis às quais eles mesmos estão submetidos como sujeitos 
privados do direito. [...] Não se trata de aí apenas de uma 
complementação que permaneça externa à autonomia privada, mas sim 
uma concatenação interna, ou seja, conceitualmente necessária. Pois os 
sujeitos privados do direito não poderão sequer desfrutar das mesmas 
liberdades subjetivas enquanto não chegarem ao exercício conjunto de 
sua autonomia como cidadãos do Estado, a ter clareza quanto aos 
interesses e parâmetros autorizados, e enquanto não chegarem a um 
acordo acerca das visões relevantes segundo as quais se deve tratar 
como igual o que for igual e desigual o que for desigual. 
 

Através das lutas políticas e dos movimentos sociais, os direitos subjetivos são 

garantidos aos cidadãos, que ganham uma identidade intersubjetiva individualizada em 

meio à coletividade pelo reconhecimento de uma política de direitos que preserva esta 

individualidade. De acordo com o pensador, apenas com uma dialética entre a igualdade 

jurídica e igualdade de fato é possível o reconhecimentos dos direitos subjetivos, de 

modo a não existir um engessamento do agir individual, mas a garantir a esfera jurídica 

de ação, equilibrando-se a autonomia pública e privada dos cidadãos.   

 Rebatendo o argumento de que há uma crise no Estado de Direito no que se 

refere ao reconhecimento dos direitos das minorias, Habermas afirma que o 

reconhecimento desses direitos passa pela implementação de uma “política de 

reconhecimentos”. Nesse contexto, compete ao direito positivo estabelecer 

regulamentos de origem política para reconhecer estes direitos. Embora seja o direito 

formal, individualista, coercitivo e legitimado por via procedimental (por um 

procedimento democrático), esse direito não impõe uma modificação na consciência das 

pessoas, pois a sua área de atuação é a esfera legal. O grande desafio de fazer-se com 

que a norma jurídica seja cumprida é lhe tornar legítima, ou seja, fazer com que possa 

ser cumprido por todos, pelo simples respeito à lei. Segundo Habermas482,  

 

                                                            
481 Idem, p. 242. 
482 Idem, p. 250-251. 



183 

 

   

uma ordem jurídica é legítima quando assegura por igual a autonomia 
de todos os cidadãos. E os cidadãos só são autônomos quando os 
destinatários do direito podem ao mesmo tempo entender-se a si 
mesmos como autores do direito. E tais autores só são livres como 
participantes de processos legislativos regrados de tal maneira e 
cumpridos sob tais formas de comunicação que todos possam supor que 
regras firmadas desse modo mereçam concordância geral e motivada 
pela razão.   
 

 Essa legitimidade jurídica só pode existir em um Estado Democrático de Direito, 

que preserve a soberania dos povos através do respeito aos direitos fundamentais, sob os 

quais se pautam a legitimidade dos demais direitos. Para garantir o direito das minorias, 

o Estado de Direito deve manter uma “neutralidade ética” da ordem jurídica e da 

política  em relação essas minorias, demarcando políticas de objetivos gerais e fins 

coletivos garantidos pelas lutas político-jurídicas pelo reconhecimento desses direitos. 

 Enquanto as normas morais regulamentam as formas de interações possíveis 

entre sujeitos que agem e falam, as normas jurídicas dizem respeitos a relações 

interacionais de uma sociedade. Se o legislador político tem o seu agir delimitado pelo 

sistema de direitos, ele é constantemente influenciado pela ética, na qual busca 

aconselhamento e justificação de sua vontade e agir político. Entretanto, na medida em 

que a norma jurídica é criada e aceita como legítima pela coletividade, não cabe mais 

discussões éticas sobre a sua validade, já que estas discussões antecederam a criação da 

norma, por serem fruto da identidade coletiva de uma nação. 

 É importante que as discussões éticas fomentem as decisões ético-políticas que 

formam a Constituição de um Estado, de modo que as gerações vindouras possam 

aceitar a normatização oriunda dessa discussão, dando continuidade a essa Constituição. 

A lei maior deve traduzir a unidade histórico-política de uma nação, a sua identidade 

cultural e as minorias devem buscar o seu espaço nesse contexto que se modifica o 

tempo todo, mas que nem por isso destrói a sua Constituição a cada mudança. Se o 

Estado de Direito não for capaz de aceitar e contemplar as diferenças culturais e étnicas 

de sua população, através de uma Constituição democrática, então este Estado pode ser 

utilizado para promover extermínios étnicos e outras formas de violência que acabem 

com a identidade nacional. 

 Em um Estado Democrático de Direito, os cidadãos podem validar a sua 

concepção do que é bom, venha esse conceito de uma origem cultural diversa ou de 

diferentes discussões políticas; mas nesse Estado não é possível que determinado grupo 



184 

 

   

seja privilegiado em detrimento de outro. A garantia da identidade cultural de uma 

nação está no respeito aos direitos subjetivos, de modo que a identidade do indivíduo, 

por mais diversa que seja, possa coexistir com uma extensa rede cultural que congregue 

diferentes grupos étnicos e diferentes formas de vida cultural.   

 Uma cultura ameaçada, em um Estado Democrático de Direito, tem por este 

assegurado os meios jurídicos necessários para pleitear o seu reconhecimento, e isso, no 

entender de Habermas483, não torna uma cultura superior a outra, mas garante a todos o 

acesso à justiça através da dialética entre igualdade jurídica e factual. As sociedade 

multiculturais da pós-modernidade garantem aos cidadãos o direito de viver na sua 

própria cultura de origem ou de transformá-la, ou ainda dela se distanciar, podendo com 

ela romper. Essa garantia jurídica refere-se ao “fato de que cada indivíduo, em seu meio 

cultural pode regenerar484” a sua cultura de origem, através de uma postura 

fundamentalista.   

 De acordo com o pensador de Frankfurt, o fundamentalismo é um movimento 

moderno, que vida restaurar a cultura de determinado grupo social. A finalidade do 

fundamentalismo é a de promover uma ultra estabilidade ao grupo que objetiva proteger 

a sua cultura, mas a posturas de violência derivada de movimentos fundamentalistas são 

incompatíveis com o Estado de Direito, por reivindicar uma forma privilegiada de vida 

o não permitir nenhuma forma de reflexão diversa da sua. 

 Compete ao Estado de Direito proteger a pluralidade das visões de mundo a as 

diversas formas de crença, de modo a preservar ao todos e não privilegiar nenhuma. Os 

cidadãos de um Estado devem ser integrados em torno de uma cultura política comum, 

garantindo-se a sua lealdade a um Estado de Direito constitucional, que preserve os 

princípios éticos e históricos, criando um vínculo duradouro entre os seus partícipes, em 

que estes se reconheçam como membros da República.  

De acordo com Habermas485: 

 
Ao mesmo tempo, o teor ético do patriotismo constitucional não pode 
restringir a neutralidade da ordem jurídica em face das comunidades 
eticamente integradas em nível subpolítico; mas que isso, ele tem de 
aguçar a sensibilidade para a pluralidade diferencial e a integridade das 
diversas formas de vida coexistentes em uma sociedade multicultural. 
 

                                                            
483 Ibidem, p. 258. 
484 Idem p. 260. 
485 Idem. cit, p. 262. 



185 

 

   

 Em um Estado de Direito, a unidade entre os cidadãos de sociedades 

multiculturais não é mais estabelecida pelos valores comuns entre estes, mas pelo 

consenso quanto ao exercício de poder e ao acesso e exercício de ações jurídicas. O 

poder administrativo do Estado encontra-se a favor dos cidadãos, que estão integrados 

politicamente, exercendo a sua liberdade comunicativa em meio a opinião pública. O 

direito torna-se universal, por está pautando em um consenso de procedimentos e não 

num consenso de valores. É neste sentido “procedimental” que, para Habermas, o 

Estado de Direito pode ser aplicado também a outras culturas não ocidentais ou a 

sociedades multiculturais. 

 

Outro pensador que discute a importância do Estado de Direito como condição 

necessária para o projeto cosmopolita é Norberto Bobbio, que atualiza a tese kantiana 

de que os Estados republicanos (nós diríamos hoje democráticos) são menos propensos 

à promover a guerra, pelo menos, entre eles.  

Para Bobbio, o Estado de Direito é aquele em que o governo das leis supera o 

governo dos homens, refletindo a fórmula do lex facit regem; ou seja, em que o governo 

seja restrito pelo controle das leis e que seja garantido ao cidadão recorrer a juízo 

quando seu direito for lesado, refutando-se abuso de poder ou seu excesso. Ele surge da 

necessidade de existir a positivação do direito natural e, posteriormente, a tutela dos 

direitos subjetivos. 

Assim como Kant, Bobbio defende que o Estado de Direito seja um Estado 

constitucional, pois seria na Carta Magna que estariam às garantias de proteção aos 

direitos naturais, garantindo-se a sua inviolabilidade. O Estado de Direito 

constitucional, defendido por Bobbio, garantiria que o Estado fosse forte em 

contraposição ao Estado fraco, em que haveria um governo de leis ordinárias, sem 

ligações com a sua Constituição, o que fragilizaria a sua legitimidade por falta de 

sintonia com a Carta Magna e o Estado fraquíssimo, que é aquele que considera todo 

Estado como sendo de Direito, sem garantir a democracia, a República e a proteção dos 

direitos subjetivos.  

O Estado de Direito, em seu sentido forte não é despótico, pois possui 

mecanismos de controle e de juridicidade do poder estatal previsto na Constituição, é a 

representação do Estado liberal. Na Carta Magna encontra-se regulado o controle do 

Executivo por uma parte do Legislativo, que detém a orientação política do Estado; o 



186 

 

   

controle contra excessos do Legislativo por uma corte constitucional, evitando-se que 

sejam feitas leis que conflitam com a Constituição; a autonomia de governos locais, 

desde que respeitem os governos centrais e uma magistratura autônoma de influências 

políticas.   

Segundo Bobbio:  

 
A ideia da primazia do governo das leis [...] alcança a sua perfeição na 
doutrina do “constitucionalismo”, segundo a qual não há diferenças 
entre governantes e governados no que diz respeito ao império das leis, 
pois o próprio poder dos governantes está regulado por normas 
jurídicas (as disposições constitucionais) e deve ser exercido 
respeitando-se essas regras486.      
 

No Estado de Direito constitucional as liberdades individuais estariam 

garantidas, bem como existiria meios de combate aos desmandos de excesso de poder. 

A liberdade constitucionalmente garantida seria uma liberdade negativa, comenta 

Bobbio:     

 
Os mecanismos constitucionais que caracterizam o Estado de direito 
têm o objetivo de defender os indivíduos do abuso de poder. Em outras 
palavras, são garantias de liberdade, da assim chamada liberdade 
negativa, entendida como esfera de ação em que o indivíduo não está 
obrigado por que detém o poder coativo a fazer aquilo que não deseja 
ou não está impedido de fazer aquilo que deseja487. 

 
Quando esta liberdade versa sobre relações entre dois indivíduos, na medida em 

que um exerce o seu poder sobre o outro, seja como poder de comando ou de impedir 

que o outro exerça o que deseja, a liberdade do que detém o poder cresce enquanto que 

o outro a tem diminuída. Só aquele que possuía a legitimidade da lei pode coibir as 

atitudes do outro, ou seja, aquele que possui autoridade. 

Da relação da política com o direito nasce o Estado de Direito, que, em sentido 

lato, é a finalidade mor de qualquer grupo político, que se distingue de outros grupos 

através da ordem normativa que se impõe coercitivamente. Compete ao Estado de 

Direito não só ter um corpo normativo que garanta os direitos subjetivos, mas também 

realizar a justiça, garantindo o cumprimento a lei, a igualdade e a ordem.   

Um dos problemas a ser resolvido na relação jurídica que constitui os Estados, 

para que se garanta a justiça é a relação de legitimação direito-força, pois o Estado de 

                                                            
486 BOBBIO, Norberto. Liberalismo e democracia. São Paulo: Brasiliense, 1988, p. 157. 
487 Idem, p. 20. 



187 

 

   

Direito constitucional deve conduzir os homens à paz. A força, nesse sentido, pode ser 

entendida como a possibilidade jurídica de fazer guerra, tanto como pode ser entendida 

como a possibilidade de utilizar a força para se fazer à paz.  

Bobbio comenta:  

 
[...] a relação direito-guerra é mais complexa que a relação direito-
força, já que a força, como a guerra, pode ser considerada segundo os 
diversos pontos de vista tanto a antítese do direito quanto, ao contrário, 
a fonte do direito, tanto o meio para a atuação do direito quanto, ao 
contrário, o objeto principal da regulamentação jurídica488. 
 

Para Bobbio, a história não aceita mais a violência como sua criadora, mas 

delega-lhe papel de coveiro489, não havendo possibilidade de sua aceitação como algo 

natural e perene. A filosofia da história, para o jusfilósofo italiano490 seria a “reflexão 

sobre o destino da humanidade em seu conjunto” e, durante muito tempo, um dos seus 

temas prediletos foi a história das guerras, iniciando-se sistematicamente após a 

Revolução Francesa e as guerras napoleônicas; renascendo após a Primeira Grande 

Guerra e a Revolução Russa.  

O pensador italiano pergunta-se se haveria um sentido para a filosofia da história 

se o nosso fim último é a destruição através das guerras. Para que pudesse ter um 

sentido, competiria a esta filosofia encontrar a sua finalidade: racionalizar o curso 

histórico humano, demonstrando a absurdidade das guerras. É ai que apresenta o papel 

do Estado de Direito e da filosofia de paz pela justiça que ele deve implementar. Ao 

contrário de Zolo, Bobbio não é um pessimista quanto ao papel do Estado jurídico 

constitucional que preserva e oferece condições para o estabelecimento dos direitos 

subjetivos, mas o defende. 

Bobbio enxerga que a humanidade não possui apenas misérias em suas ações, 

mas também é capaz de fazer prodígios, por possuir uma grandeza potencial. Uma 

comprovação de que Kant não errou ao fazer a sua história profética é que os mesmos 

homens que foram capazes de matar através de processos de genocidas são também 

capazes de fazer e defender a democracia e a paz. Sem os postulados jurídicos de um 

Estado de Direito, garantindo-se a democracia, os processos de paz não teriam êxito. 

Comenta Bobbio:  

                                                            
488 BOBBIO, Norberto. O problema da guerra e as vias da paz. São Paulo: Unesp, 2003, p. 45. 
489 Idem. p, 48. 
490 Idem, p. 51. 



188 

 

   

 
O reconhecimento e a proteção aos direitos humanos estão na base das 
Constituições democráticas; ao mesmo tempo, a paz é o suposto 
necessário para a proteção efetiva dos direitos humanos, tantos nos 
Estados como no sistema internacional491. 
          

 A história pode ser entendida como um processo, em que sua compreensão pode 

nos guiar a fazer escolhas mais racionais. Esse processo pode ser considerado 

irreversível, se estiver atrelado à ideia iluminista de progresso, pois com um 

comportamento ético-político diferente dos que foram a dotados no passado, o homem 

pode avançar. Os Estados podem ser senhores de seu futuro, como novos atores de um 

cenário internacional que se modifica o tempo todo. E o Estado de Direito é a garantia 

de que esse futuro de paz é possível.  

De acordo com Bobbio, a partir do direito romano ocorreu o primado dos 

direitos sobre os deveres na relação entre os indivíduos e o Estado, passando a existir a 

figura do “sujeito de direitos”. Os direitos surgem como direitos econômicos, colocando 

o sujeito de direitos como titular das coisas, na qualidade de possuidor, em um primeiro 

momento; entretanto, esses direitos posteriormente passam a fazer parte das relações 

econômicas interpessoais, entre soberanos e súditos, originando os direitos públicos 

subjetivos que são a base do Estado de Direito. 

Bobbio comenta: 

 
É com o nascimento do Estado de direito que ocorre a passagem final, 
do ponto de vista do príncipe para o ponto de vista dos cidadãos. [...] 
No Estado de direito, o indivíduo tem em face do Estado, não só 
direitos privados, mas também direitos públicos. O Estado de direito é 
o estado dos cidadãos492.    
        

Para o pensador italiano, com o surgimento do Estado moderno há o 

reconhecimento e a proliferação dois direitos sociais, além da proliferação dos direitos 

do homem, que só podem ser tutelados na existência de um Estado de direito, 

originando mesmo uma nova forma de Estado: o Estado social493.  Bobbio esclarece a 

função do Estado social ao afirmar: 

 
Enquanto os direitos de liberdade nascem do superpoder do Estado – e, 
portanto, como objetivo de limitar o poder -, os direitos sociais exigem, 

                                                            
491 BOBBIO, Norberto. Norberto Bobbio: o filósofo e a política:antologia. Rio de Janeiro: Contraponto, 
2003, p. 199. 
492 BOBBIO, Norberto. A era dos direitos. 11ª edição. Rio de Janeiro: Campus, 1992, p. 61. 
493 Idem, p.72.  



189 

 

   

para a sua realização prática, ou seja, para a passagem da declaração 
puramente verbal à sua proteção efetiva, precisamente o contrário, isto 
é, a ampliação dos poderes do Estado494. 
 

Os direitos subjetivos só são reconhecidos e plenos nos Estados de Direito, 

existindo leis que protegem os cidadãos contra os desmandos até do próprio Estado. O 

Estado que desrespeita esses direitos, também o faz em relação à autoridade 

internacional que reconhece a existência desses direitos495, o que gera o problema da 

legitimidade internacional dos direitos subjetivos, que discutiremos no tópico cinco 

desse capítulo.    

O Estado de Direito é uma criação do Ocidente, não sendo uma fórmula única, 

porém existe como um modelo político-jurídico, mas este “modelo” pode servir, pode 

ser utilizado, imitado, exportado para outras culturas e outros sistemas econômicos, 

sociais, políticos, religiosos, pois o direito possui  a capacidade de se adaptar a toda essa 

diversidade.  

Zolo defende, ao mesmo tempo, a relevância do Estado de Direito para a Europa 

e o Ocidente e todos os povos que passaram pela mesma história, mas não para as outras 

culturas496. Nesse ponto há uma profunda discordância com Habermas, Kelsen e 

Bobbio, que defendem uma tese diferente, ou seja, a possibilidade de que o Estado de 

Direito, pelo menos na sua versão mínima procedimentalista, poder servir para outras 

culturas, como de fato está acontecendo nas últimas décadas em várias partes do mundo.  

Para Habermas, isso está ocorrendo porque o direito tem esta flexibilidade de 

conviver com várias culturas, de fazer de mediador “neutral” entre vários valores, de 

permitir a convivência num estado multicultural, se isto funciona, ainda que com 

dificuldades no Ocidente, porque não deveria funcionar em outras culturas? Neste 

sentido, Habermas afirma que o Estado de Direito é contra todo tipo de 

fundamentalismo que não diferencia direito de moral e que impõe um único 

comportamento a todos, garantindo a existência de uma sociedade plural.  

A luta contra todo fundamentalismo religioso, moral, ou político e a expansão 

dos princípios do Estado de Direito a nível mundial é uma das condições e das 

                                                            
494 Ibidem, p. 72. 
495 BOBBIO, Norberto. O terceiro ausente: ensaios e discursos sobre paz e guerra. Barueri: Manole, 
2009, p. 116.     

  496 Por isso ele intitulou o site que ele coordena na internet como  JURA GENTIUM (direitos dos povos) e 
não JUS GENTIUM (direito dos povos) porque não acredita num direito universal bom para todos os povos. 

 



190 

 

   

premissas para a realização do projeto cosmopolita que aponta em direção à ideia 

reguladora de uma Federação Mundial de Estados. 

 

3.2.2 Estado Mundial ou Federação Mundial de Estados Livres. 

 

Os Estados nacionais, como os conhecemos na Contemporaneidade, surgiram a 

partir de três etapas: após a paz de Westfália de 1648 surgiram os Estados que faziam 

parte do sistema estatal europeu; no século XIX surgiram as nações tardias, a partir da 

disseminação de uma consciência nacional (entre elas, Itália e Alemanha) e no século 

XX surgiram novos Estados após o fim do colonialismo. Os Estados nacionais 

sobrepuseram, então, os outros tipos antigos de formações políticas, defendendo a 

necessidade de sua soberania. 

 Na segunda metade do século XX, sobretudo após o fim da guerra fria, e no 

início desde século, a soberania desses Estados encontra-se em xeque, devido à 

globalização e seus desafios no âmbito do “[...] trânsito, da comunicação, da produção 

econômica e do seu financiamento, da transferência de tecnologia e de poderio bélico, 

especialmente dos riscos militares e ecológicos497” e de outros problemas que não 

podem mais ser resolvidos no interior dos Estados, como, por exemplo, a luta contra o 

terrorismo, que se estende além das fronteiras nacionais, que Bobbio intitula como a 

guerra de fanáticos ou dos desesperados: 

 
A extensão de atos de terrorismo para as mais diversas partes do mundo 
nos coloca diante de um fenômeno novo, a não exclusividade do uso da 
força pública dentro dos Estados singulares, nos quais a proteção contra 
a violência disseminada constituiu até agora na detenção do monopólio 
da força por parte do poder público498. 
 

O terrorismo não conhece fronteiras, pois coloca como inimigo todo aliado dos 

seus inimigos, mesmo que não exista uma motivação direita para um ataque. Estamos 

hoje em idos de um terrorismo global, que iniciou com os ataques de 11 de setembro de 

2001; ele se caracteriza, para Habermas, como uma revolta anárquica, contra um 

                                                            
497 HABERMAS, Jürgen. A inclusão do outro: estudos de teoria política. 2ª edição. São Paulo: Loyola, 
2004, p. 129.  
498 BOBBIO, Norberto. O problema da guerra e as vias da paz. São Paulo: Unesp, 2003, p. 09. 



191 

 

   

inimigo que não pode ser derrotado, mas que pode se espantar e ser incomodado. O 

pensador de Frankfurt comenta499: 

 
Do ponto de vista técnico, a vulnerabilidade a distúrbios de nossas 
sociedades complexas oferece oportunidade ideais para a interrupção 
pontual de procedimentos normais que, através de um esforço mínimo 
podem trazer consequências destrutivas consideráveis. Esses dois 
aspectos- a falta de objetivos realistas e a exploração cínica da 
vulnerabilidade de sistemas complexos- são levadas ao extremo pelo 
terrorismo global. 
 

A não existência de uma Federação Mundial de Estados fragiliza as relações 

internacionais, já que as tentativas pós-guerra dessa natureza não possuíam a autonomia 

necessária para torná-la independente do ator internacional soberano (Estados Unidos), 

que facilmente viola as suas regras, desrespeitando o próprio Conselho de Segurança do 

qual é membro. Em um sistema internacional como o nosso, em que há uma 

unipolaridade claramente exercida pelos Estados Unidos, há um desequilíbrio no 

exercício da utilização da força, pois há uma predominância da política internacional 

dessa superpotência sobre os demais países, tornando instável o cenário internacional.        

A seguir apresentaremos os argumentos de alguns pensadores que justificam a 

necessidade de construir algum tipo de instituição política Mundial, para garantir a 

governance dos processos de globalização: o que será o grande desafio e a grande tarefa 

para a afirmação dos direitos humanos no século XXI.  

 

Kelsen 

Dentre os pensadores escolhidos para a nossa pesquisa, é Kelsen quem primeiro 

trata da existência de uma Federação de Estados, em moldes kantianos. Para o 

jusfilósofo, o que diferencia uma união internacional de Estado de um Estado federal é 

o seu grau de descentralização, pois ambos partem da construção de uma Federação, 

que pode ser conceituada como “uma comunidade parcial constituída pela ordem 

jurídica central500”.   

Kelsen defende o ideal da civitas maxima estóica, fruto de sua concepção 

monista do direito internacional, que se contrapõe às concepções dualistas que “[...] 

                                                            
499 HABERMAS, Jürgen. O ocidente dividido. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 2006, p. 19. 
500 KELSEN, Hans. Teoria do direito e do Estado. 4ª edição. São Paulo: Martins Fontes, 2005, p. 455. 



192 

 

   

estabelecem a autonomia dos Estados nacionais diante do direito internacional501”.  Para 

Kelsen, é norma pura que está acima das leis nacionais que garante a legitimidade da 

existência de uma comunidade universal de Estados-membros.      

Em cada comunidade parcial deve existir uma ordem jurídica e esses Estados 

assim formados devem ser os componentes de uma Confederação502, que é uma 

comunidade jurídica central, normatizada a partir de existência de uma Constituição 

comum. Isso quer dizer que deve existir uma hierarquia de leis em que a Constituição da 

Confederação deve está acima das Constituições Federais de cada Estado membro. 

Quanto à formação dessa constituição, essa deverá ser feita por um órgão 

legislativo central, que nada mais é do que um conselho composto por membros dos 

Estados confederados, cujos representantes são nomeados pelo governo local de cada 

Estado-membro.  

De acordo com Kelsen:  

 
O órgão central vota as suas resoluções, obrigatórias para os membros 
da união, por unanimidade, cada Estado membro representado no órgão 
central tendo o mesmo número de votos. Resoluções obrigatórias por 
maioria não estão excluídas, mas constituem exceção503. 
  

A Constituição da Confederação não deve interferir nas constituições locais, no 

entanto, nada pode impedir que por força de uma acordo se determine que os Estados 

membros devem ter constituições democrático-republicanas. Essa Constituição pode 

estabelecer a existência de um governo central, como também de um tribunal central. 

Quanto ao papel de cada um, Kelsen esclarece: [...] o tribunal costuma de competência 

apenas para resolver conflitos entre os Estados-membros; apenas excepcionalmente 

pessoas privadas podem ser admitidas como queixosos ou réus. O órgão governante 

central tem caráter de um conselho” 504. As decisões do governo central devem ser 

aprovadas por unanimidade, mas seu membros podem ser classificados em dois tipos: 

os permanentes (as grandes potências) e os temporários (os outros Estados)505.  

                                                            
501 COSTESKI, Evanildo. Atitude, violência e Estado mundial democrático: sobre a filosofia de Eric Weil. 
São Leopoldo, Unisinos; Fortaleza: UFC, 2009, p. 249.  .  

  502 O conceito de confederação se diferencia do de federação, pois o primeiro refere-se a um grupo de 
Estados que vivem em um regime federal, formando um liga de nações para um fim comum, enquanto que 
uma federação é a união de muitos Estados particulares em um só, formando uma aliança ou uma associação.     

503 KELSEN, Hans. Teoria do direito e do Estado. 4ª edição. São Paulo: Martins Fontes, 2005, p. 455. 
504Idem, pp. 456-457.   

  505 Zolo criticou duramente essa teoria no que se refere ao privilégio das grandes potências em seu texto  
Kelsen: la pace internazionale attraverso il diritto internazionale. 



193 

 

   

A competência de atuação de uma Confederação de Estados se limita a 

resolução de conflitos entre os Estados-membros e a defesa das agressões extremas, 

sendo que esta não possui nenhum poder de polícia nem tampouco forças armadas, mas 

em caso de necessidade de defesa militar, compete aos Estados-membros colocar suas 

forças armadas na defesa da Confederação; também é possível a utilização de força 

contra o Estado-membro que viole a Constituição da Confederação. 

Quanto ao problema da cidadania, para Kelsen não deve existir uma cidadania 

da confederação, e esclarece: “Os indivíduos são cidadãos apenas dos Estados-

membros. Eles pertencem à comunidade internacional apenas de modo indireto através 

de seus Estados”506.   

Para existir, a Confederação deve se preocupar em garantir a sua viabilidade 

econômica, através da contribuição dos Estados membros com o contingente das forças 

armadas e doações fixas em dinheiro; as leis que regulam o serviço militar e a cobranças 

de imposto no interior dos Estados-membros, para garantir essa receita, devem ser 

elaboradas pela Confederação, ou seja, “as normas centrais da ordem jurídica que 

constitui a Confederação obrigam e autorizam diretamente apenas os Estados; os 

indivíduos são afetados apenas indiretamente pela mediação das ordens jurídicas dos 

Estados aos quais pertencem”507.   

Os Estados-membros podem deixar a confederação livremente, mas não deixam 

de ter a responsabilidade de cumprir com preceito do direito internacional, 

principalmente o estabelecido através de tratados.  

Nos Estados confederados, deve existir uma internacionalização de sua política, 

mas, de acordo com Kelsen, é quase impossível que não ocorra interferência também na  

economia e na cultura de cada Estado-membro, havendo uma tendência de 

centralização508.  

Geralmente, segundo o jusfilósofo, uma confederação nasce como fruto de um 

tratado internacional, entretanto não há impedimento para que um Estado federal 

modifique a sua constituição, tornando-se, por ato do legislativo, em uma Confederação. 

Kelsen esclarece: “Se a nova constituição apresenta um grau de descentralização 

característico de uma Confederação de Estados, os Estados componentes do Estado 

                                                            
506 Op. cit, p. 458. 
507 Idem, p. 459.  
508 Idem, p. 461. 



194 

 

   

federal tornam-se Estados plenos no sentido do Direito Internacional”509. Saliente-se 

que o contrário também é possível, pois Estados confederados podem se unir em um 

único Estado federal. 

Kelsen, um dos maiores teóricos do direito do século XX, propõe uma versão 

contemporânea da ideia kantiana de um possível progresso moral e jurídico da 

humanidade, através da criação de um Estado mundial fruto de um gradual processo 

histórico em que haveria a redução do sentimento nacional e um nivelamento em 

relação às diferenças culturais. O cosmopolitismo de Kelsen prevê que exista uma 

unidade da espécie humana a fim de realizar uma comunidade de paz através da criação 

de um Estado Mundial.   

 

Habermas 

 

A Federação Mundial de Estados também é um tema tratado por Habermas, 

partindo de uma reavaliação da proposta cosmopolítica kantiana após 200 anos. O que o 

pensador defenda é que além da existência de um direito cosmopolítico, da ordem 

republicana, do Estado constitucional e dos direitos humanos deve existir uma condição 

jurídica no interior dos Estados que antevenha uma condição jurídica global entre os 

povos e elimine as guerras510.  

De acordo com Tosi, o ponto central da discussão em Habermas é “se deve ou 

não existir um poder superior de coação que obrigue os Estados a respeitarem a ordem e 

os direitos, assim como faz o Estado no âmbito interno511”. Habermas defende que este 

poder deve existir. No ensaio intitulado “A ideia kantiana de paz perpétua – à distância 

histórica de 200 anos”, Habermas retoma o projeto do filósofo iluminista radicalizando 

a sua proposta. 

Segundo Habermas, um dos equívocos de Kant foi permutar a ideia da criação 

de um Estado mundial e optar por defender uma Federação Livre de Estados. O 

pensador alemão concorda com Kant no que diz respeito a domestic analogy: se faz 

necessário  sair do estado de natureza a nível internacional, assim como ocorreu no 

                                                            
509 Ibidem, p. 462. 
510 HABERMAS, Jürgen. A inclusão do outro: estudos de teoria política. 2ª edição. São Paulo: Loyola, 
2004, p. 193. 
511 TOSI, Giuseppe. Soberania Dos Estados E Globalização: Entre Realismo E Cosmopolitismo.(de 
próxima publicação…), p. 11. 



195 

 

   

interior dos Estados nacionais a partir da institucionalização do estado civil, mas a 

formação de um Estado Mundial é que seria o meio mais adequado para garantir a paz 

entre os povos, pois quando a ideia de uma Federação de Estados, “Kant não explicou, 

porém, nem como garantir a permanência dessa união, da qual depende a natureza civil 

da harmonização de conflitos internacionais, nem como fazê-lo sem a obrigação jurídica 

de uma instituição análoga à constituição512”.  

Para Habermas513, a proposta de Kant não cria uma obrigação jurídica entre os 

Estados membros da Federação, mas tão somente uma obrigação moral e, portanto, 

retira a possibilidade da utilização do poder coercitivo contra os Estados membros. A 

Federação Mundial de Estados proposta por Kant seria formada da união entre os 

Estados e não por cidadãos do mundo, por indivíduos em particular, para Habermas, 

isso é contraditório, pois o ordenamento jurídico se refere não aos Estados em si, mas 

aos indivíduos como sujeitos individuais, que possuem a mesma liberdade, baseada em 

leis universais.     

Essa ausência de poder coercitivo provoca problemas, principalmente no que diz 

respeito à defesa global dos direitos humanos, pois não há previsão de nenhum tipo de 

sanção para Estados que violarem esses direitos. A proposta de Habermas então se pauta 

em reformar a Organização das Nações Unidas, para que esta exercer essa finalidade. O 

pensador defende que “A comunidade de povos tem ao menos de poder garantir um 

comportamento juridicamente adequado por parte de seus membros sob pena de 

sanções”514.   

Para compensar o fato das Nações Unidas não possuírem força bélica faz com 

que elas fiquem a mercê da colaboração voluntária de seus membros para agir conforme 

suas determinações, para compensar essa fragilidade, foi criado o Conselho de 

Segurança, o que gerou membros permanentes que se equilibram entre si, por serem 

superpotências.  

Como vimos anteriormente, o que Habermas propõe é que a reforma das Nações 

Unidas ocorra em três vias: instalação de um parlamento mundial, ampliação da 

estrutura jurídica mundial e reorganização do Conselho de Segurança. Para Tosi515, o 

                                                            
512 Op. cit, p. 198. 
513 Idem, p. 198.  
514  Idem, p. 210. 
515 TOSI, G. Soberania Dos Estados E Globalização: Entre Realismo E Cosmopolitismo.(de próxima 
publicação…), p. 12. 



196 

 

   

cosmopolitismo de Habermas pode ser intitulado de “perfeito”, por prevê a existência 

de um poder legislativo, um poder executivo e um poder judiciário internacional, que 

detenham o monopólio da força ao menos tempo em que podem restringir a soberania 

dos Estados nacionais em caso de violação graves dos direitos humanos.  

Habermas esclarece: 

 
Pois o estabelecimento de uma situação cosmopolita significa que as 
violações aos direitos humanos não são julgadas e punidas 
imediatamente sob pontos de vista morais, mas sim perseguidas como 
ações criminosas no âmbito de uma ordem jurídica estatal – e segundo 
procedimentos jurídicos institucionalizados516.  
 

Após o fracasso da Liga das Nações e os horrores da Segunda Grande Guerra, 

Harbermas diagnostica que ocorreu o fim do direito internacional como direito dos 

Estados, que culminou com a preparação moral para a instauração de um tribunal 

internacional517 e a fundação das Nações Unidas. Se é verdade que a ideia de uma 

Federação de Estados proposta por Kant serviu de inspiração para a criação das Nações 

Unidas, essa não se consolida como uma república mundial, mas como um regime 

supranacional de garantia da paz e dos direitos humanos. 

A Carta das Nações unidas deveria então ser encarada como uma constituição, 

que servisse de modelo para as constituições nacionais de seus membros por defender 

três postulados essenciais:  

 

[...] a associação explícita dos objetivos da garantia da paz com uma 
política de direitos humanos; - a vinculação da proibição do uso da 
força como uma ameaça realista de persecução penal e de sanções, 
assim como – o caráter includente da organização mundial e a 
universalização do direito por ela estabelecido518. 
 

Habermas, nesse sentido se posiciona: 

 

Segundo a minha concepção, a Carta das Nações Unidas estabelece um 
quadro no qual os Estados-membros devem necessariamente entender-
se não apenas como sujeitos de acordos de direito internacional; 
juntamente com os seus cidadãos podem reconhecer-se como 
portadores de uma sociedade mundial politicamente constituída519.  
         

                                                            
516 Op. cit, p. 225. 
517 HABERMAS, Jürgen. O ocidente dividido. Rio de Janeiro: Tempo brasileiro, 2006, p. 162. 
518 Idem, p. 165. 
519 Idem, p. 166.  



197 

 

   

 

Bobbio também analisa a ideia kantiana da Federação Mundial de Estados, 

partindo de sua proposta de paz. Em uma mesa redonda realizada em Turim em 1993, 

Bobbio expôs que a ameaça de guerra atômica é algo real e que ninguém pode fazer 

nada sobre isso, mas há uma solução, que surge pelo menos no plano ideal: [...] o 

unipolarismo, ou seja, o velho ideal de paz perpétua pela formação do Estado 

universal520. O que o pensador italiano propõe é, a nível internacional, a passagem da 

autotutela para a heterotutela do regime jurídico internacional521.   

Sem a existência de um Estado mundial há uma fragilidade nas relações entre os 

Estados, pois, juridicamente falando, os tratados e acordos não são suficientes para 

estabelecer um acordo duradouro e as partes deixam de cumpri-lo assim que encontrem 

boas razões para fazer. Comenta Bobbio:  

 
A cláusula “rebus sic stantibus” (“estando assim as coisas”) significa 
exatamente o seguinte: se as condições com base nas quais o acordo foi 
estipulado mudarem, ou se houver a inclusão de novas condições 
imprevistas o acordo deixa de valer. E quem decide que as condições 
mudaram? Naturalmente, o próprio contraente, segundo o seu total 
arbítrio522.  
 

Para se dirimir um conflito, o ideal é que exista um Terceiro, que seja confiável 

as partes e que elas se submetam as suas decisões. Esse terceiro não existe nas relações 

internacionais, poderia até ser as Nações Unidas, mas esta foi muitas vezes 

ridicularizada pelas grandes potências e, para Bobbio, não há nenhum prenúncio da 

existência desse Terceiro para garantir a paz no mundo. Quanto ao panorama 

internacional, Bobbio comenta: 

 

Todos estão armados. Armar-se é a regra, está desarmado, à exceção. 
Comparemos os gastos que um Estado é obrigado a sustentar para 
defender-se com a despesa que custa a um cidadão uma porta reforçada, 
um alarme, dois cães-de-guarda no quintal. E logo veremos a diferença 
entre uma situação de desconfiança generalizada e uma situação de 
confiança relativa523.  
      

                                                            
520 BOBBIO, Norberto. O terceiro ausente in O terceiro ausente: ensaios e discursos sobre a paz e a guerra. 
Barueri: Manole, 2009, p. 278. 
521 VIEIRA, Gustavo Oliveira. A paz e os direitos do homem no pensamento de Norberto Bobbio. Civitas 
– Revista de Ciências Sociais, v. 5. n. 2, jul.-dez. 200, p. 337 
522 Op.cit, p. 279. 
523 BOBBIO, Norberto. Os sábios equilibristas in O terceiro ausente: ensaios e discursos sobre a paz e a 
guerra. Barueri: Manole, 2009, p. 297. 



198 

 

   

O Terceiro apresentado por Bobbio não é o Terceiro excluído, do “estado 

polêmico524” que em moldes hobbesianos, promove a vitória de uma parte sobre a outra, 

podendo existir uma guerra de todos contra todos; nem tão pouco é o Terceiro incluído, 

do “estado agonístico”, que detém o monopólio da força, estando acima das partes, mas 

se as suas decisões não forem cumpridas cai-se de novo no estado polêmico, 

ocasionando uma crise de legitimidade quanto as suas decisões, podendo ocasionar a 

sociedade anárquica, sem Estado.  

O que Bobbio propõe é a existência de um Terceiro Mediador, que é aquele que 

está entre as parte e não acima delas, obrigando-as a se comunicar umas com as outras, 

mas sem lhes tomar o lugar na solução dos conflitos525. Esse Terceiro é também árbitro, 

tendo as partes lhes delegado a decisão dos conflitos, submetendo-se a elas por lhes dar 

legitimidade, ou seja, o Terceiro figura, ao mesmo tempo, entre e acima das partes. O 

Terceiro ainda pode ser juiz, dirimindo as controvérsias por está assim autorizado por 

uma instância superior, sendo um Terceiro acima. Esse Terceiro ainda não existe, mas 

sabe-se que não pode ser o representante de uma ou das demais religiões, já que estas, 

por suas brigas intermináveis, trabalham mais contra do que a favor da paz. 

Mas o que impediria as Nações Unidas de serem este Terceiro? Vários Estados 

no mundo acataram, não só moralmente, mas juridicamente o seu estatuto, mas o 

desrespeitam ao seu bel prazer. Sobre o papel das Nações Unidas, Bobbio comenta: 

 

As Nações Unidas representam, depois da falência da Sociedade das 
Nações, mas em um nível mais elevado de consciência histórica e de 
rigor jurídico, a primeira grande tentativa de “democratizar” o sistema 
internacional, vale dizer, de transferir para as relações entre os Estados 
soberanos os princípios sobre os quais se funda o Estado 
democrático526. 
 

Os princípios que foram transferidos são os relativos ao reconhecimento dos 

direitos subjetivos e as regras de um Estado democrático, ou seja, os mecanismos de 

resolver conflitos sem a necessidade de utilização da força. O processo de 

democratização das relações entre os Estados que originou as Nações Unidas foi fruto 

de um desenvolvimento que se iniciou no interior dos Estados e culmina com o desejo 
                                                            

524 As expressões estado polêmico e estado agonístico forma utilizadas pela primeira vez por Julien Freund, 
discípulo de Carl Schimitt, em uma obra intitulada Sociologia do conflito.   
525 BOBBIO, Norberto. O terceiro na política in O terceiro ausente: ensaios e discursos sobre a paz e a 
guerra. Barueri: Manole, 2009, p. 289. 
526 BOBBIO, Norberto. Em louvor a ONU in O terceiro ausente: ensaios e discursos sobre a paz e a guerra. 
Barueri: Manole, 2009, p. 289. 



199 

 

   

desses dirimirem conflitos sem o uso da força e por um Terceiro que mantenha o pacto 

de não agressão entre as partes.   

O problema ocorre em relação à eficácia do papel internacional das Nações 

Unidas, é que as grandes potências não a utilizam na condição de Terceiro, se não 

ocorreu um novo conflito bélico após a Segunda Guerra Mundial isso se deu porque há 

um equilíbrio entre as potências, que Bobbio denomina de equilíbrio do terror (o medo 

de um ataque recíproco), que é análogo ao estado de natureza preconizado por Hobbes. 

O jusfilósofo italiano enfatiza: 

 

A experiência histórica ensina que enquanto perdurar o sistema de 
equilíbrio, a paz será, como sempre foi, uma trégua entre duas guerras. 
Por isso, manter firmes os princípios nos quais inspiraram as Nações 
Unidas não é apenas um dever, como foi dito, mas também é um ato de 
previdente sabedoria527. 
 

Assim como Habermas e Kelsen, Bobbio defende a existência do Terceiro como 

parte fundamental nesse processo de paz e é nesse sentido que louva as Nações Unidas, 

por ser o mais próximo órgão da existência desse Terceiro. É na defesa desse mediador 

de conflitos que esses pensadores foram rotulados de neo-kantianos, por atualizarem a 

proposta do filósofo iluminista para a realidade dos séculos XX e XXI, demonstrando-a 

como a mesma ainda é possível, apesar das críticas realistas. 

A existência de uma Federação Mundial de Estados Livres não comprometeria a 

cultura, a economia e outros aspectos próprios da cada país membro conforme as 

preocupações levantadas por Zolo528, pois as suas interferências não diriam respeito a 

todos os aspectos político-administrativos de cada Estado membro, mas sim diria 

respeito as questões que extrapolassem o âmbito do Estado-nação e a resolução pacífica 

de conflitos internacionais.        

  

 

 

                                                            
527 BOBBIO, Norberto. Em louvor a ONU in O terceiro ausente: ensaios e discursos sobre a paz e a guerra. 
Barueri: Manole, 2009, p. 294. 

     528Em sua obra Cosmópolis (ZOLO, Danilo. Cosmópolis. Crítica do globalismo jurídico. Barcelona: Paidós, 
2000) Zolo defende a idéia de que a formação de uma Federação Mundial de Estados corre o risco de 
provocar uma ocidentalização do mundo, existindo uma imposição da cultura e dos valores ocidentais sobre o 
resto do mundo. No Il signore della pace, Zolo afirma que no projeto para o Estado Universal, proposto pelos 
cosmopolitistas, a cultura ocidental serve como paradigma para a formação do mundo político (ZOLO, 
Danilo. Il signore della pace: uma critica del globalismo giuridico. Roma: Carocci, 2001, p. 134),          



200 

 

   

3.2.3.O Direito Cosmopolita. 
 

Outro aspecto relevante para a consolidação da proposta cosmopolita é a 

superação do “vazio jurídico” detectado por Kant nas relações entre os Estados que se 

parecem mais com o estado de natureza que com o estado civil. Por isso, os pensadores 

cosmopolitas propõem que as instituições políticas da governança mundial sejam 

submetida a um direito cosmopolita. 

 A proposta kantiana de um direito cosmopolítico inspirou pensadores a formular 

a ideia de uma legislação internacional que propiciasse o respeito aos direitos humanos 

e estabelecesse mecanismos jurídicos que garanti-se a paz entre os povos   

 Para os neo-kantianos aqui analisados, o direito cosmopolítico surge como 

desdobramento do direito internacional, que é definido por Kelsen como um direito que 

“[...] compõe-se de normas que, originadas de atos de Estado – isto é, de órgãos 

competentes para isso, conforme ordenamentos jurídicos únicos – para a produção de 

regras de relacionamentos entre os Estados, ou seja, através do costume529”.  

 O direito internacional é regulamentado através do princípio jurídico do pacta 

sunt servanda, o que implica que as partes são livres para colocar nos acordos e tratados 

tudo aquilo que lhes for conveniente, sendo esse o meio de regulamentação da 

comunidade jurídica internacional. O direito internacional possui apenas caráter 

particular por falta de um Estado mundial que possa regulamentar as ações dos Estados 

no cenário internacional; assim sendo, a coercitividade que deve ocorrer pela quebra de 

um tratado, acordo ou convenção é muitas vezes exercida de forma ilegítima, o que 

conduz a guerra e a represália.   

 Para Kelsen, a lacuna existente no cenário internacional provocada pela ausência 

de um Estado mundial faz com que o direito internacional seja um “direito primitivo”, 

por não ter conseguido a evolução jurídica que ocorreu como o direito no interior dos 

Estados.  

O jusfilósofo justifica; 

 
Não existe aqui ainda órgãos que funcionem de conformidade com a 
divisão do trabalho para a produção e execução das normas jurídicas. A 
criação de normas gerais desenvolve-se através do costume ou do 
tratado, o que significa: através dos membros da própria comunidade 

                                                            
529 KELSEN, Hans. Teoria pura do direito: introdução à problemática científica do direito. 5ª edição. São 
Paulo: RT, 2007, p. 141.   



201 

 

   

jurídica e não através de um órgão legislativo especial, E o mesmo 
sucede com a aplicação de normas gerais ao caso concreto530.   
          

Cada Estado julga por si só se seu direito foi violado, mas se decide agir não é o 

Estado inimigo que, em seus órgãos sofre as consequências, mas a massa, o povo ou o 

exército, que não participaram e nem tem voz ativa no cenário internacional, ficando a 

mercê de seus governantes.  É por isso que Kelsen531 defende que o direito internacional 

deveria ser regulado por uma Confederação de Estados, inclusive para a constituição 

dessa Confederação pudesse influenciar no interior dos Estados, gerando leis nacionais 

que e voltem para a paz e a concórdia entre os seus cidadãos e no cenário internacional.  

Para Kelsen, os sujeitos do direito internacional devem ser não apenas os 

Estados, mas os indivíduos no interior de cada Estado em particular, como previra Kant. 

Assim o pensador esclarece532: 

 

Todo direito é regulamentação da conduta humana. A única realidade 
social a que as normas jurídicas podem se referir são as relações entre 
seres humanos. Portanto, uma obrigação jurídica, assim como um 
direito jurídico, não pode ter como contudo outra coisa que não a 
conduta de indivíduos humanos. Se, então, o Direito internacional não 
obrigasse e autorizasse os indivíduos, as obrigações e direitos 
estipulados pelo Direito internacional não teriam absolutamente 
conteúdo algum, e o direito internacional não obrigaria nem autorizaria 
ninguém a fazer coisa alguma.  
 

Não é que o Direito internacional atue diretamente na conduta dos indivíduos, 

ele atua sobre os órgãos dos Estados e sobre as leis nacionais e, assim, de forma 

indireta, sobre os indivíduos. Em outras palavras, o Direito internacional obriga as ações 

dos Estados de modo direito, determinando o elemento material da conduta dos 

indivíduos, deixando para que os Estados, através da legislação interna, exerça o 

elemento pessoal.   

Mas há situações em que o Direito internacional atua diretamente contra os 

indivíduos, pelo princípio da responsabilidade individual, como nos casos de pirataria 

em mar aberto, no bloqueio e contrabando de armas de guerra, nas atitudes hostis de 

grupos armados que atuem sem consentimento dos Estados que são nacionais e o 

malogro no uso de submarinos que venham a atacar embarcações comerciais. 

                                                            
530 Ibidem, p. 143. 
531 Idem, pp. 462-463. 
532 Idem p. 487.  



202 

 

   

Para que exista um direito internacional em moldes cosmopolíticos se faz 

necessário, segundo Kelsen533, a existência de um tribunal internacional. As normas 

processuais desse tribunal, que constitui um direito técnico, devem ser exercidos pelo 

Estado que o indivíduo faz parte, pois só ele possui legitimidade enquanto sujeito de 

direitos para exercer as defesa.  

A importância maior do Direito internacional, além de determinar as normas 

internacionais de proteção aos direitos subjetivos e prevenir guerras, é “[...] de 

determinar as esferas de validade territorial e pessoal, assim como a temporal, das 

ordens jurídicas nacionais534”. É o Direito internacional que regulamenta o nascimento e 

a morte de um Estado, qual é a sua população e determina a esfera de validade de suas 

leis e, isso significa, que o Estado nacional não pode arbitrariamente contrariar o que 

está disposto no Direito internacional. 

Daí surge o problema da soberania dos Estados nacionais, na filosofia do direito 

de Kelsen, o que significa que, para o pensador, se um Estado for soberano ele é 

superior a todos os demais. É o Direito internacional que regula a lei constitucional no 

interior dos Estados e essa deve origina-se de uma única fonte: a norma pura 

internacional que regula o Direito internacional. A soberania dos Estados então seria 

limitada ao interior de cada Estado em particular e sujeita a modificações de acordo com 

o Direito internacional, portanto, a soberania dos Estados é relativa.  

Kelsen esclarece: 

 

O resultado de nossa análise foi o de que o Direito internacional, 
através do princípio da eficácia, determina a esfera e o fundamento da 
validade da ordem do Direito nacional, e, desse modo, a superioridade 
do Direito internacional sobre o Direito nacional parece ser imposta 
pelo conteúdo do próprio Direito535.    
                                  

Entretanto, nem todos os intérpretes de Kelsen têm a mesma visão de sua idéia 

de soberania. Para Lima: 

   

Com todo Direito, em Kelsen, há uma soberania. Logo, segundo este 
autor, da existência do Direito Internacional há uma soberania 
pressuposta. Contudo, os tratados não criaram, na época, instituições 
superiores hierarquicamente aos Estados, o que levou Kelsen a pensar 

                                                            
533 Ibidem, pp. 494-495.   
534 Idem, p. 498. 
535 Idem, p. 546. 



203 

 

   

que a soberania continuaria no Estado. A sua aceitação, subordinando-
se ao Direito internacional, seria para ele autônoma, e o cumprimento 
das normas internacionais, em termos de imperativo hipotético, um 
meio para não sofrer a sanção, mas apenas a aceitação da norma, e 
ponto. Com isso parece não existir distinção substancial entre Direito 
internacional e Direito cosmopolita, o máximo, talvez, seja uma 
questão de etapas de desenvolvimento histórico536. 

 

 Para Kelsen, defender a primazia do Direito internacional sobre o Direito 

nacional é defender o internacionalismo e o pacifismo em detrimento no nacionalismo e 

do imperialismo. É o Direito internacional soberano ao Direito nacional em uma 

concepção cosmopolita do Direito e este Direito que, ao se tornar legítimo entre os 

povos, pode conduzir a paz.    

 

Compete a Bobbio retomar para o século XX à ideia kantiana de um “progresso 

para o melhor” do gênero humano. Se Kant vislumbrou a Revolução Francesa como 

signum prognosticum et rememorativum do progresso do gênero humanos, Bobbio hoje 

acredita que este sinal é o debate sobre os direitos do homem. Não é que o filósofo 

italiano seja um defensor cego do progresso, mas também não encontra argumentos 

plausíveis contra a sua existência; o que é certo é que determinar se a humanidade 

moralmente está progredindo é um problema, por duas razões: o conceito de moral é 

problemático, e problemático também é encontrar os indícios desse progresso, por não 

existir uma medida. 

O certo é que uma série de males sempre ocorreu a humanidade: fome, guerras, 

pestes, entre outros, geraram sofrimento e misérias, que representam o lado obscuro da 

história humana, mas a humanidade sempre encontrou uma forma de lutar contra as 

hostilidades.  

Bobbio argumenta: 

 

Mas não posso negar que uma face iluminada tenha aparecido de vez 
em quando, ainda que por curto período. Mesmo hoje, quando todo 
percurso histórico da humanidade parece ameaçado de morte, há zonas 
de luz, as quais o mais convicto pessimista não pode deixar de 
reconhecer: a abolição da escravidão, a supressão em muitos países dos 
suplícios que antigamente acompanhavam a pena de morte. É nessa 
zona de luz que coloco, em primeiro lugar, junto dos movimentos 
ecológicos e pacifistas, o interesse crescente de movimentos, partidos e 

                                                            
536LIMA, Manoel Pedro Ribas de. Humanidade e direito cosmopolita. 
revistaeletronicardfd.unibrasil.com.br/. ISSN 1982-0496, Volume 04, 2008, p. 15 



204 

 

   

governos pela afirmação, pelo reconhecimento, pela proteção dos 
direitos do homem537. 
   

Verificar se a humanidade progride ou não, para Bobbio, é uma questão de ponto 

de vista histórico, assim como o é o direito; pois afinal, no direito, deveres e direitos são 

como as duas faces de uma medalha, vislumbrar qual delas predomina é mera opinião 

histórica. Assim afirmar ou negar o progresso moral da humanidade depende do que se 

queira ressaltar, inexistindo uma resposta conclusiva.   

 

Ao analisar essa perspectiva cosmopolita, Habermas538 investiga o direito 

cosmopolita de Kant e alega que ele se confunde com o direito internacional, em um 

problema conceitual, que será resolvido por Kelsen ao não propor nenhuma divisão 

entre esses dois direitos, encarando-os como um só.  

 Atualizando o pensamento kantiano, Habermas defende que só a criatividade 

institucional poderá promover o direito cosmopolítico entre os Estados539, verificando 

que o modelo republicano atual, que são as nossas democracias, possuem a capacidade 

de ter essa criatividade.      

A prática dos direitos humanos, não como um instrumento de predomínio de 

uma cultura jurídica capitalista, que se baseia na difusão da liberdade de mercado, mas 

como um elemento de coalizão das diferenças entre os povos e os valores universais da 

dignidade da pessoa humana, pode concretizar-se como uma figura jurídica de vínculo 

entre os povos. É nesse sentido que esses pensadores defendem o direito cosmopolítico 

como sendo o meio de possibilidade da paz pelo direito, que iremos tratar no último 

tópico desse capítulo.  

 

   

 

3.2.4 A sociedade civil global 

 

Outro aspecto fundamental para o êxito da proposta cosmopolita é a existência 

de uma sociedade civil global, que cumpra funções análogas com as que a sociedade 
                                                            

537 BOBBIO, Norberto. A era dos direitos in O terceiro ausente: ensaios e discursos sobre a paz e a guerra. 
Barueri: Manole, 2009, p. 146.  
538 Idem, 196. 
539 ZOLO, Danilo. O Estado de Direito: história, teoria e crítica. Organizado por Pietro Costa e Danilo Zolo. 
São Paulo: Martins Fontes, 2006, p. 219. 



205 

 

   

civil de cada estado soberano cumpre, ou seja, a legitimação e a fundamentação das 

instituições políticas da governança mundial, através de um novo “pacto social 

internacional”.  

Como vimos no segundo capítulo, ao tratarmos sobre Kant, a formação da 

sociedade civil passa pela saída dos Estados do estado de natureza em que se encontra 

em direção à constituição de algum tipo de Estado ou de Federação Mundial. Podemos 

afirmar, que este processo está começando a se formar como parte da globalização. A 

sociedade civil que existe atualmente é uma sociedade que atua em rede e que está lado 

a lado com a opinião pública, que se expande através dos Estados e das Organizações 

Não Governamentais, tornando-se sempre mais mundial, conforme previra Kant, numa 

passagem famosa e, de certa forma, profética escrita em 1795/96: 

 
Ora, como se avançou tanto no estabelecimento de uma comunidade (mais ou 
menos estrita) entre os povos da Terra, que a violação de um direito num lugar 
da Terra se sente em todos os outros, a ideia de um direito cosmopolita não é 
nenhuma representação fantástica e extravagante do direito, mas um 
complemento necessário de um código não escrito, tanto do direito público 
como do direito das gentes, no direito público de humanidade em geral e, 
assim, um complemento da paz perpétua, em cuja continua aproximação é 
possível encontrar-se só sob esta condição540 (grifos nossos). 

 

De acordo com Costeski, com o processo de globalização, pode-se saber o que 

acontece em todos os lugares da Terra, o que favorece a defesa da paz e dos direitos 

humanos. A partir da Guerra do Vietnam e do Golfo, conjuntamente com a repercussão 

gerada pelas várias conferências das Nações Unidas, sobre ecologia, pobreza, 

crescimento global, entre outras; bem como as ações de organizações não-

governamentais favoreceram o desenvolvimento da opinião pública mundial, bem como 

a formação de uma consciência cosmopolita da humanidade. Esse desenvolvimento da 

opinião púbica não deixa de ser positiva, mas deve, segundo Costeski ser vista com 

algumas reservas, pois: 

 
O direito cosmopolita não poder depender dos movimentos sociais 
espontâneos ou mesmo da opinião púbica mundial. Eles podem muito 
bem ser manipulados por líderes ideológicos e pela imprensa mundial. 
No caso da ONU as decisões das conferências temáticas têm obtido 
resultados muito limitados, haja vista que dependem da vontade política 
dos Estados nacionais para serem implementadas. Isso mostra que a 
opinião pública e as organizações políticas da sociedade mundial 

                                                            
540 KANT, Immanuel. A paz perpétua e outros opúsculos. Lisboa: Edições 70, 1990, p. 140. 



206 

 

   

cosmopolita são muito tênues, por isso tem que ser reformadas [...] O 
ideal é que as instituições políticas nacionais se ajustem às exigências 
de uma sociedade verdadeiramente cosmopolita, criando novas 
instituições quando necessárias (grifo nosso) 541.  
   

A existência de uma sociedade civil global é requisito indispensável para a 

implementação do projeto cosmopolita, sua composição deve ser a formação de uma 

rede organizada verticalmente e horizontalmente, o que não se confunde com uma rede 

hierarquizada, de vai dos bairros, da comunidade local, até as Nações Unidas.  

Um dos aspectos a ser considerado, é que essa sociedade global deve ser 

cooperativa, ou seja, bem ordenada de acordo com uma concepção pública de justiça, ou 

seja, deve ser um sistema equitativo de cooperação542. Uma sociedade cooperativa deve 

aceitar as mesmas regras jurídicas, estando de acordo com o que constitui uma justiça 

pública básica, como afirma Rawls, uma justiça de fundo (background justice), o que 

compreende a aceitação de uma mesma norma constitucional, o reconhecimento da 

propriedade e aceitação da economia, as relações de família semelhantes, entre outros. 

Um acordo público garante a existência e cooperação com as mesmas normas. 

As organizações sociais devem ser confiáveis e pautadas em princípios ético-

jurídicos que garantam a legitimidade de suas decisões perante os cidadãos, respeitando-

se o princípio público de justiça. Os cidadãos dessa sociedade devem ter um senso 

moral, em moldes kantianos, que os conduza a agir respeitando os direitos alheios e 

cumprindo com os seus deveres, de modo a garantir a funcionalidade desse projeto de 

sociedade. 

De acordo com Rawls, a pluralidade da sociedade mundial não impede a 

exequibilidade desse modelo de sociedade, pois não se faz necessário que todos os seus 

membros aceitem na integralidade todos os preceitos dessa forma de sociedade, 

entretanto, 

[...] cidadãos democráticos que defendem diferentes doutrinas 
abrangentes podem-se pôr de acordo sobre concepções políticas de 
justiça. Segundo o liberalismo político, isso proporciona uma base de 
unidade social que não só é suficiente mas também é a mais razoável 
para nós como cidadãos de uma sociedade democrática543.  
 

                                                            
541 CONSTESKI, Evanildo. Atitude, violência e Estado mundial democrático: sobre a filosofia de Eric 
Weil. São Leopoldo: Unisinos; Fortaleza: UFC, 2009, p. 247. 
542 RAWS, John. Justiça como equidade: uma reformulação. São Paulo: Martins Fontes, 2003, p. 11.  
543 Idem, p. 13. 



207 

 

   

O que garante essa unidade entre os cidadãos não é nenhuma concepção 

religiosa, filosófica ou moral, mas é uma unidade de respeito às divergentes visões de 

mundo, uma unidade jurídica em que se respeita as liberdades básicas e os princípio da 

tolerância, como sendo de alta prioridade. Na sociedade bem ordenada e cooperativa 

que Raws544 propõe, cada cidadão enxerga o outro como pessoa, o que nos remete a 

concepção kantiana de reino dos fins, o que conduz a uma estabilidade social, 

inexistindo a ameaça de perigos externos.  

Na sua obra o “Direito dos povos” Rawls conclui que a sociedade dos povos é 

possível, se existir uma sociedade mundial democrática constitucional545. Essa 

construção da sociedade dos povos ancora-se em quatro fatores: o pluralismo liberal, 

que garante a liberdade religiosa e não-religiosa, pois se todos querem ter o seu direito 

de crer e de opinar devem garantir um espaço público de liberdade igualitária para 

todos; a unidade democrática na diversidade, o que permite a cada cidadão a diversidade 

de crenças e de concepções políticas; a razão pública, que prevê que as discussões 

devem ser postas um posições políticas conciliáveis, como no âmbito jurídico, o que 

afasta as divergências em prol da unidade e a paz democrática liberal, que garante que 

sociedades democráticas constitucionais não façam guerras entre si, sendo que a guerra 

ocorre apenas para autodefesa ou em aliança, em defesa de outros povos liberais ou 

decentes. 

Sobre a sua teoria, Rawl comenta: 

 
Chamo “utopia realista” um mundo em que esses grandes males foram 
eliminados e instituições básicas justas (ou, pelo menos, decentes) 
foram estabelecidas por povos liberais e decentes que honram o Direito 
dos Povos. Essa descrição da utopia realista mostra-nos, na tradição dos 
escritos tardios de Kant, as condições sociais sob as quais podemos ter 
esperança razoável de que todos os povos liberais e decentes possam 
pertencer como membros de boa reputação, a uma Sociedade dos Povos 
razoável546.  
 

A Sociedade de Povos conduz a humanidade à paz democrática, que é o objetivo 

do direito cosmopolítico atual, sendo o grande propósito das relações internacionais. A 

sociedade civilmente constituída para este fim possui o seu poder relacionado à opinião 

                                                            
544 Ibidem, pp. 282- 288. 
545 RAWS, John. O direito dos povos. São Paulo: Martins Fontes, 2001, pp. 162-164.  
546 Idem, p. 166. Rawls define a Sociedade dos Povos como sendo aquele que segue os ideais e os princípios 
dos Direito dos Povos em suas relações mútuas; por Direito dos povos entende-se uma concepção política 
particular de direito e justiça, que se aplica os princípios e normas do Direito e da prática internacionais (essa 
definições encontram-se na obras “O Direito dos Povos”, p. 03.          



208 

 

   

pública mundial, que controla os desmandos de poder oriundos de Estado ou de 

organizações não-estatais que exercem o seu poder de forma internacional, seja qual for 

a procedência desse poder, sobre as pessoas de uma determinada localidade. Essa 

opinião pública influencia diretamente o direito positivo, regulando a esfera das 

atividades estatais e das grandes corporações multinacionais. 

Os membros dessa sociedade civil mundial são mais do que cidadãos de um 

Estado em particular, pois em época de relações globais são produtores e  

consumidores, são atores do panorama internacional. A integração cada vez mais 

complexa entre essa pluralidade de atores internacionais trás profundas transformações 

jurídicas.  

Nesse sentido, afirma Habermas: 

 
Na experiência cotidiana, as interdependências crescentes de uma 
sociedade mundial cada vez mais complexa alteram discretamente a 
auto-percepção dos Estados nacionais e de seus cidadãos. Os atores que 
outrora decidiam independentemente aprendem a exercer novos papéis 
– assim também os participantes de redes transnacionais que se ajustam 
às pressões técnicas da cooperação, ou os membros de organizações 
internacionais que se sujeitam a expectativas normativas e obrigações 
de compromisso, Tão pouco podemos subestimar a influência 
transformadora da consciência exercida por discursos internacionais, 
articulados pela construção de novas relações jurídicas. Através da 
participação em disputas sobre a aplicação do novo direito, normas que 
a princípio são reconhecidas apenas por funcionários públicos e 
cidadãos, são sucessivamente internacionalizadas547. 
 

Na sua teoria da razão comunicativa, Habermas confere ao direito uma 

importância central, esse não estaria baseado na ciência, como desejara Kelsen, mas  

baseado na moral. Compete ao direito elaborar normas que orientariam o consenso 

através do diálogo, pelos mecanismos da ação comunicativa, sendo este essencial para 

estruturação de uma sociedade democrática. A razão comunicativa trata do cotidiano, do 

mundo da vida, como a cultura, a personalidade e a sociedade; dai a dinâmica jurídica 

que deve englobar o que é importante para uma sociedade que transcende os Estados e 

se forma em rede. Os direitos positivos surgem a medida em que reivindicações sociais 

devem ser tuteladas pela norma jurídica, expandindo as esferas da ação comunicativa. 

Habermas vislumbra a sociedade como uma esfera, ao mesmo tempo, pública e 

política, que é autônoma, regula a si mesma e é ainda universal. Essa sociedade 

                                                            
547 HABERMAS, Jürgen. O ocidente dividido. Rio de Janeiro: Tempo brasileiro, 2006, p. 185. 



209 

 

   

estabelece quais direitos são universais e compete ao direito normatizá-los, pois se trata 

de uma sociedade complexa em que as estruturas da racionalidade comunicativa se 

dissociaram no mundo da vida.  

Afirma Habermas: 

 

Se os pressupostos comunicacionais de um discurso não-coativo, 
preocupado em inserir e conduzido entre participantes livres e iguais, 
cada um é exortado a assumir a perspectiva - e com isso a auto 
compreensão e a compreensão de mundo - de todos os outros; desse 
cruzamento de perspectivas constrói-se uma perspectiva em primeira 
pessoa do plural (“nossa”) idealmente ampliada, a partir da qual todos 
podem testar em conjunto se querem fazer de uma norma discutível a 
base de sua práxis; isso precisa incluir uma crítica recíproca à 
adequação das interpretações da situação e das carências. No caminho 
de abstrações empreendidas sucessivamente, pode revelar-se então o 
cerne de interesses passíveis de generalização548. 
 

Se no mundo da vida (Lebenswelt) se encontra a esfera pública, a participação 

política dos cidadãos, estes se organizam para formar os movimentos sociais que 

constituem a democracia. Compete aos movimentos sociais impedir que a reificação e a 

burocracia do sistema estatal oprima-os, congregando ações de solidariedade, de modo a 

equilibrar o papel do Estado e da economia o com o desenvolvimento cultural e pessoal 

dos diversos atores sociais, desaguando no princípio da soberania popular: 

 

O princípio da soberania popular expressa-se nos direitos à 
comunicação e a participação que asseguram à autonomia pública aos 
cidadãos do Estado; e o domínio das leis nos direitos fundamentais 
clássicos que garantem a autonomia privada dos membros da sociedade 
civil. O direito legitima-se dessa maneira como o meio para o 
asseguramento equânime da autonomia pública e privada549. 
 

Esse sujeito, que age de forma autônoma, forma os movimentos sociais através 

de relações comunicativas, com grande alcance, já que se congrega como outros em 

grupos que lutam pelos mesmos direitos através das aldeias globais, em que o mundo 

virtual facilita o processo comunicativo. A opinião pública mundial confere aos 

cidadãos de cada Estado nacional, unidos por esta rede global, o status de cidadãos do  

mundo               

                                                            
548 HABERMAS, Jürgen. A inclusão do outro: estudos de teoria política. São Paulo: Loyola, 2002, p. 75. 
549Idem, pp 298-299. 



210 

 

   

A existência de uma sociedade civil global é um fator necessário para a 

consagração e preservação dos direitos humanos, universalizando-os na medida em que 

a opinião pública mundial se fortalece, em detrimentos do poder político-econômico de 

uma superpotência. 

      

 3.2.5 A universalidade dos direitos humanos e a democracia. 

 

 Outro pressuposto do arcabouço teórico do cosmopolitismo repousa sobre a 

ideia de uma universalidade dos direitos humanos. Após o trauma gerado pelos horrores 

das duas grandes guerras que marcaram o século XX, em que a razão instrumental 

colaborou com a eficiência de extermínios em massa, em uma prática genocida de 

superioridade racial, foi elaborada a Carta de São Francisco, em 26 de junho de 1945, 

cujo objetivo era fundar as Nações Unidas, para que esta garantisse a paz entre os 

povos, excluindo a possibilidade de uma terceira guerra mundial, através da proteção 

dos direitos do homem.   

Posteriormente, em 10 de dezembro de 1948, as Nações Unidas proclamaram a 

Declaração Universal dos Direitos Humanos, que se inspira nos princípios da 

Revolução Francesa e os alargando para todos os povos; com isso a ideia de liberdade e 

igualdade passa a ser de todas as etnias, sendo prerrogativa do conceito jurídico de 

pessoa humana e a fraternidade deve existir nas relações entre os diversos povos. 

A Declaração Universal marca o retorno do Direito Natural, pois acreditava-se 

que ele havia perdido o seu lugar na história do direito; entretanto, nenhuma das 

correntes jusfilosóficas do período (utilitarismo, marxismo, historicismo e positivismo) 

fundamentavam tão bem os direitos do homem como o jusnaturalismo, principalmente 

no que concerne a vislumbrar os homens como “livres e iguais, por natureza”. O 

jusnaturalismo, ao ressurgir, passa a ser a base jurídica da diplomacia mundial.  Se é 

verdadeiro que as diferenças econômicas e culturais são um entreve para essa condição 

de igualdade e liberdades integrais, é fato que no âmbito jurídico tais preceitos são 

perfeitamente possíveis de serem aplicados.   

Segundo Tosi: 

 
Nesse sentido, a declaração reuniu as principais correntes políticas 
contemporâneas, pelo menos ocidentais, na tentativa de encontrar um 
ponto de consenso o mais amplo possível. A Declaração Universal 
reafirma o conjunto de direitos das revoluções burguesas (direitos de 



211 

 

   

liberdade, ou direitos civis e políticos) e os estende a uma série de 
sujeitos que anteriormente estavam deles excluídos (proíbe a 
escravidão, proclama os direitos das mulheres, defende os direitos dos 
estrangeiros, etc,); afirma também os direitos da tradição socialista 
(direitos de igualdade, ou direitos econômicos e sociais) e do 
cristianismo social (direitos de solidariedade) e os estende aos direitos 
culturais550.   
 

O consenso gerado para a assinatura desses direitos, garantindo–lhes 

legitimidade, não foi tão fácil, se no imediato pós-guerra a inexistência das tensões 

ocasionadas na guerra fria ainda não se faziam tão impactantes no cenário internacional, 

as negociações para que países socialistas aceitassem os direitos civis e políticos e de 

que o bloco capitalista aceitasse os direitos econômicos e sociais ocorreu de forma 

difícil. 

Em 1966, as tensões chegaram a tal ponto que, para transformar os Direitos 

Humanos em direitos jurídicos e não apenas éticos, se fez necessário elaborar dois 

pactos: o “Pacto dos Direitos Civis e Políticos”, defendido pelo bloco capitalista e o 

“Pacto dos Direitos Econômico e Sociais” assinado principalmente pelos países 

socialistas e não reconhecido pela grande superpotência mundial, os Estados Unidos. 

Outro problema ocorrido em consonância com a assinatura da Declaração 

Universal do reconhecimento dos direitos do homem, é que os países que lideraram o 

movimento mundial para a formação das Nações Unidas continuaram a sua política 

colonialista, esmagando e humilhando revoltas populares nos países colonizados, em 

franco contrassenso com o preconizado na formação da entidade internacional. De 

acordo com Trindade, sobre as potências europeias, “Não importava que tivessem 

assinado a Carta de São Francisco e a Declaração de 1948, com solene proclamação de 

respeito ao “direito” de autodeterminação dos povos: as velhas metrópoles continuavam 

remetendo tropas e armas para tentar esmagar rebeliões551”.  

A ordem social preconizada e garantida pelas democracias ocidentais, que 

respeita os cidadãos ficaram restritas aos nacionais das grandes potências, inexistindo a 

liberdade política para os cidadãos das colônias, ou seja, estes não podiam ter “[...]a 

liberdade sob a ordem social [...] que é a autodeterminação do indivíduo por meio da 

criação da ordem social. A liberdade política é liberdade, e liberdade é autonomia 

                                                            
550 TOSI, Giuseppe. O significado da declaração universal  dos direitos humanos, cit., p. 20. 
551 TRINDADE, José Damião de Lima. História Social dos Direitos Humanos. São Paulo: Petrópolis, 2002, 
p. 196. 



212 

 

   

[...]552” que deveria dar condição de cidadania ao nacional de todos os Estados do 

mundo553. 

A Declaração Universal de Direitos Humanos de 1948 foi escrita e se 

desenvolveu a partir de quatro tendências: universalização (procurou-se operar a união 

de todos os Estados nacionais, de forma a gerar uma cidadania universal a cada cidadão 

desses Estados); multiplicação (aumento dos bens a serem tutelados pelas Nações 

Unidas, como o meio ambiente, identidade cultural dos povos, direitos a comunicação e 

imagem, entre outros); diversificação ou especificação (a pessoa humana, que é sujeito 

de direitos, não pode ser mais colocada de modo abstrato, mas específico: a mulher, o 

idoso, o adolescente, o homossexual, etc.) e positivização (processo de 

constitucionalização dos direitos humanos no direito interno dos Estados). 

Sobre a formação dos direitos humanos, afirma Piovesan: 

 

[...] se manifesta aguda crítica e o repúdio à concepção positivista de 
um ordenamento jurídico indiferente à valores éticos, confinados à 
ótica meramente formal –  tendo em vista que o nazismo e o fascismo 
acenderam ao poder dentro do quadro da legalidade e promoveram a 
barbárie em nome da lei. Há um encontro com o pensamento kantiano, 
com as ideias de moralidade, dignidade, direito cosmopolita e paz 
perpétua554.   
 

Os direitos humanos não foram constituídos de uma só vez, mas em “gerações”, 

pois o seu elenco não se encontra encerrado, já que não há direitos que sejam “por 

natureza fundamentais”, mas esses estão de acordo com uma determinada época 

histórica, em determinado contexto cultural e em determinada civilização555.  

As gerações de direitos humanos podem ser divididas em quatro: a primeira 

versa sobre direitos civil e políticos (são de aplicação imediata e podem ser exigidos 

perante um tribunal, como o direito à vida, a liberdade, a igualdade jurídica, proibição 

de tortura, entre outros); a segunda geração diz respeito a os direitos econômicos, 

sociais e culturais (são de aplicação progressiva e ainda não se decidiu quanto a sua 
                                                            

552 KELSEN, Hans. Teoria Geral do Direito e do Estado. São Paulo: Martins Fontes, 2005, p. 408. 
  553 Um resquício da contradição entre os princípios universais de liberdade, igualdade e fraternidade e o seu 
reconhecimento efetivo se encontra no § 2 do art. 2 da Declaração: “Além disso, não será feita nenhuma 
distinção fundada no estatuto político, jurídico ou internacional do país ou do território da naturalidade da 
pessoa, seja esse país ou território independente, sob tutela, autônomo ou sujeito a alguma limitação de 
soberania”. Esses  territórios (não se usou a palavra povos ou Estados) sujeitos a “tutela ou a limitação de 
soberania” eram obviamente as colônias das grandes potências ocidentais como França, Inglaterra, Portugal... 

554 PIOVESAN, Flávia. Direitos Humanos e justiça internacional: um estudo comparativo dos sistemas 
regionais europeu, interamericano e africano, São Paulo: Saraiva, 2006, pp. 09-10.   
555 BOBBIO, Norberto. A era dos direitos. Rio de Janeiro: Campus, 1992, pp. 18-19..  



213 

 

   

justicibulidade, não podendo ser pleiteados pelas vias jurídicas, salvo se existir uma 

legislação especial para tal fim, como é o caso dos direitos trabalhistas e de propriedade 

intectual); a terceira geração trata dos direitos sobre uma nova ordem internacional (se 

fundamento se encontra na concepção de solidariedade ou na formação de uma 

sociedade entre os povos, mas não há garantias internacionais de sua aplicação por falta 

de um Terceiro que tenha legitimidade para fazê-lo, dizem respeito a direitos á paz, ao 

desenvolvimento do meio ambiente, a proteção do patrimônio comum à humanidade, 

etc.) e a quarta geração estabelece direitos que devem ser conferidos as gerações futuras 

gerando obrigações para a geração atual (envolve as três gerações de direitos, pois nos 

abriga a deixar esse mundo melhor, ou pelo menos, menos ruim do que o recebemos das 

gerações passadas).  

Os direitos de terceira e quarta geração são os mais polêmicos, gerando a 

controvérsia sobre como torná-los “efetivos”, já que não há um poder coercitivo que os 

garanta. No cenário internacional hodierno, as intervenções militares constituem um 

meio bastante comum de exercer o poder coercitivo, mas essa forma de coerção nem 

sempre está associada a justiça e a sua eficácia é bastante discutida.  

Nour questiona essa legitimidade e coloca a esfera jurídica como meio de 

resolvera garantia dos direitos humanos: 

 
A necessidade urgente de combater o terrorismo e seus hediondos 
crimes, bem como regimes intolerantes como o Talibã, é reconhecida 
por todos e constituiu uma das preocupações centrais do direito 
internacional. A discussão se dá quanto aos meios escolhidos para 
realizar este fim. O meio militar coloca os princípios do direito 
internacional em jogo, fortalecendo o caráter anárquico do cenário 
internacional, isto é, fora de controle das instituições políticas e 
jurídicas internacionais. Apenas soluções de longo prazo – soluções 
políticas, econômicas e jurídicas – podem oferecer uma resposta 
adequada à crise556.   
 

 

Os direitos humanos extrapolam a esfera meramente jurídica, são um conjunto 

de valores que atingem múltiplas dimensões, como a ética (que coloca os direitos 

humanos acima de um nível meramente jurídico, pois trata da natureza de cada ser 

humano em sua dignidade), a jurídica (deixam de ser orientações éticas para serem 

normas jurídicas do direito internacional e  nacional, garantidos pela Constituição, pelas 
                                                            

556 NOUR, Soraya. À Paz Perpétua de Kant: filosofia do direito e das relações internacionais. São Paulo: 
Martins Fontes, 2004, p. 173. 



214 

 

   

leis ordinárias, pelos tratados, convenções, protocolos e acordos internacionais), a 

política (o Estado passa a ser o promotor dos direitos humanos, desenvolvendo políticas 

públicas nos mais variados setores de sua atuação, bem como não interfere na liberdade 

individual do cidadão), a econômica (garante as condições mínimas necessárias, do 

ponto de vista econômico e social, para tornar possível o exercício dos direitos civis e 

políticos, ou seja, nos direitos de igualdade), a social (compete aos movimentos sociais 

reivindicar a implementação dos direitos humanos, através da sociedade civilmente 

organizada), a histórica e cultural (os direitos humanos precisam encontrar respaldo do 

ethos coletivo de um povo, indo além da dimensão jurídica) e a educativa (educar a 

sociedade para que seja consciente dos seus direitos de cidadania, através de meios 

formais, como a escola, e informais, como o meios de comunicação de massa).   

No compreender de Habermas, a implementação dos direitos humanos deve 

estar em consonância com a soberania popular, que se expressa “[...] nos direitos a 

comunicação e a participação que asseguram a autonomia pública dos cidadãos do 

Estado” e no domínio das leis, ou seja, “[...] nos direitos fundamentais clássicos que 

garantem a autonomia privada dos membros da sociedade557”. É a vontade soberana do 

povo, através da autonomia dos cidadãos que validam e garantem o domínio das leis, 

pelo do uso público das liberdades comunicativas, respaldando a necessidade e 

garantindo a efetividade dos direitos humanos.   

Esse respaldo jurídico-moral garante que os direitos humanos não podem ser 

encarados do ponto de vista mítico ou em substituição as religiões tradicionais, que se 

encontra em declínio, como afirma Cassese558, mas que são direitos oriundos dos 

direitos naturais, racionais em sua essência e perfeitamente executáveis do ponto de 

vista normativo.   

Sendo assim, os direitos humanos são interconexos, indivisíveis e indissociáveis 

de todas as dimensões adiante elencadas, pois uma dimensão se relaciona e se integra 

com outra. Devido a sua diversidade, Bobbio afirma que eles não possuem um único 

fundamento, mas que possuem fundamentos diversos, o que gera uma crise de 

fundamentos que apenas a filosofia isolada é incapaz de resolver. Os direitos humanos 

não possuem como problema fundamental a sua justificação, mas a sua proteção e, esse 

                                                            
557 HABERMAS, Jürgen. A inclusão do outro: estudos de teoria política. São Paulo: Loyola, 2002, p. 298. 
558 CASSESE, Antonio. Il diritti umani nel mondo contemporâneo. Roma-Bari: Laterza, 1994, p. 79. 



215 

 

   

problema, é mais jurídico do que filosófico e ainda mais político do que jurídico559.  

Defende Bobbio: 

 

Não se trata de saber quais e quantos são esses direitos, qual é a sua 
natureza e seu fundamento, se são direitos naturais ou históricos, 
absolutos ou relativos, mas sim qual é o modo mais seguro para 
garanti-los, para impedir que, apensar das solenes declarações eles 
continuam violados560. 
  

A discussão sobre os direitos humanos, seus fundamentos, validade e eficácia 

ultrapassam a existência das Nações Unidas e de todo e qualquer organismo 

internacional que se interessem em discuti-los e protegê-los; eles formaram uma espécie 

de código norteador do direito internacional, inspirando as constituições dos Estados 

democráticos, em consonância como o ideal kantiano da existência de uma constituição 

da Federação de Estados Livres, que tivesse como preceito o republicanismo e 

reconhecesse a cidadania mundial a qualquer habitante da Terra.  Se a Federação de 

Estados ainda não ocorreu, a influencia dos direitos humanos nas cláusulas pétreas das 

Cartas Magnas dos Estados democráticos é inegável.  

Assim, Bobbio acredita que se forma o projeto cosmopolita, pois elucida: 

 

É fato hoje inquestionável que a Declaração Universal dos Direitos do 
Homem, de 10 de dezembro de 1948, colocou as premissas para 
transformar os indivíduos singulares e não apenas os Estados, em 
sujeitos jurídicos do sistema internacional, tendo assim, por com 
seguinte, iniciado uma nova fase do direito internacional, a que toma 
esses direito não apenas o direito de todas as gentes, mas o direito de 
todos os indivíduos. Essa nova fase do direito internacional não poderia 
se chamar, em nome de Kant, de direito cosmopolita561.     
  

Os direitos humanos constituem um verdadeiro código moral, que reconhece a 

humanidade como una, estando acima do Direito Internacional. Mas nem toda 

humanidade está sintonizada com a consciência moral necessária para respeitar os 

direitos humanos. Violações a esses direitos encontram-se em toda parte e sempre 

existiram, entretanto antes da Declaração Universal dos Direitos do Homem de 48 eles 

simplesmente não eram violações, por falta de um preceito normativo que assim os 

colocasse.   

                                                            
559 BOBBIO, Norberto. A era dos direitos. Rio de Janeiro: Campus, 1992, pp. 24-25. 
560 Idem, p. 25. 
561 Idem, p. 139. 



216 

 

   

O paradoxo ocorre hodiernamente porque agora temos o ordenamento jurídico 

internacional e, mesmo assim, tais violações continuam existindo, em flagrante 

desrespeito a esses direitos. A pergunta que se faz é “o que falta para garantirmos a 

aplicabilidade desses direitos e garantir a eficácia das leis que os protegem?”. Para 

Vaz562, o grande problema é que a nossa sociedade se preocupa mais em definir e 

proclamar a lista dos direitos que podem ser considerados como humanos, tornando-se 

inoperantes para retirá-los da abstração e fazê-los valer de forma concreta. Os direitos 

humanos precisam de aplicabilidade e não apenas de discussões, pois se ficarem apenas 

no arcabouço teórico corre-se o risco de torná-los estéreis, perdendo-se anos de luta para 

garantir a sua eficácia.      

Um dos problemas que dificultam a efetivação dos direitos humanos é o antigo 

embate entre direitos de igualdade e direitos de liberdade, que implica em definir o que 

seja democracia e o que seja de fato Estado de direito. Não há uma concordância se o 

Estado deve intervir na esfera de liberdade individual, gerando leis que não proíbam, 

criando uma democracia política ou se o Estado deve intervir na esfera social, criando 

leis que, no mínimo, minimizem as desigualdades, gerando uma democracia social.         

Não se pode falar em efetivação dos direitos humanos sem tratar da democracia 

e da paz. Afirma Bobbio:  

 

Hoje, cada vez mais, nos damos conta de que o ideal de paz perpétua só 
pode ser alcançado por meio de uma democratização progressiva do 
sistema internacional, e que tal democratização não pode separar-se de 
uma crescente e cada vez mais eficaz, proteção dos direitos humanos 
pelos Estados. Direitos humanos, democracia e paz são três momentos 
necessários dentro do mesmo movimento histórico: sem o 
reconhecimento e a proteção efetiva dos direitos humanos, não há 
democracia; sem esta não existe as condições mínimas para solucionar 
pacificamente os conflitos entre os indivíduos, entre grupos e entre 
grandes comunidade tradicionalmente rebeldes e tendencialmente 
autocráticas que são os Estados, mesmo quando são democráticos em 
relação aos próprios cidadãos563.    

                 

Bobbio apresenta a democracia como o meio mais eficaz para acabar com a 

violência. O pensador italiano defende: “O exemplo mais elevado e mais convincente 

do método não-violento para a solução de conflitos sociais, não é preciso ir muito longe 

                                                            
562 VAZ, H. C. de Lima. Escritos de filosofia, ética e cultura. São Paulo: Loyola, 1993, p. 174.  
563 BOBBIO, Norberto. O filósofo e a política. Rio de Janeiro: Contraponto, 2003, p. 199.. 



217 

 

   

para encontrá-lo. Felizmente nós o experimentamos todo o dia até em nosso país: trata-

se da democracia” 564.    

 A democracia trocou a luta corporal pelas discussões, à vontade imposta a força 

bruta pelo voto, deu condições para que os vencidos e a minoria de hoje se tornassem os 

vencedores e a maioria de amanhã, promovendo uma mobilidade social que nenhum 

sistema de governo jamais promoveu.  

A democracia moderna nasce do desejo de preservar a liberdade subjetiva dos 

cidadãos pois, a partir do nascimento do Estado Moderno, a soberania estatal vai cada 

vez mais de distanciando da figura do monarca para esta recair na soberania popular, em 

que os antigos direitos dos súditos se transformaram em direitos do cidadão. Esses 

direitos liberais e políticos garantem a autonomia política do cidadão, igualando-os em 

um Estado Democrático.  

Bobbio esclarece565: “[...] o ideal da democracia não pode dissociar-se do 

princípio do contrato social, ou seja, da ideia de acordo de cada um com todos os 

demais sobre algumas das regras fundamentais da convivência, embora se trate de uma 

só regra, a da maioria”.  

Para Bobbio, a democracia, frente a essa discussão entre direitos de liberdade e 

direitos políticos se divide em democracia política e democracia social. Na democracia 

política, que parte de uma concepção de Estado liberal, os direitos de liberdade são 

consagrados como fundamentais. O jusfilósofo italiano esclarece ao tratar do Estado 

liberal: 

 
Em uma e em outra direção, o processo de democratização, que 
consiste no cumprimento cada vez mais pleno do princípio-limite da 
soberania popular, insere-se na estrutura do Estado liberal entendido 
como Estado, in primis, de garantias. Em outras palavras, ao longo 
de todo o curso de um desenvolvimento que chega até nossos dias, o 
processo de democratização, tal como se desenvolveu nos Estados, 
que hoje são chamados de democracia liberal, consiste numa 
transformação mais quantitativa do que qualitativa do regime 
representativo. Nesse contexto histórico a democracia não se 
apresenta como alternativa (como seria no projeto de Rousseau 
rejeitado por Constant) ao regime representativo, mas é o seu 
complemento; não é uma reviravolta, mas uma correção566. 
 

Sobre o Estado socialista, Bobbio esclarece: 

                                                            
564 BOBBIO, Norberto. O problema da guerra e as vias da paz. São Paulo: Unesp, 2003, p. 47. 
565 Idem, p. 272. 
566 BOBBIO, Norberto. Dicionário de política in www.leonildoc.orgfree.com/enci/bobbio3.htm.   



218 

 

   

 

O que caracteriza a democracia dos conselhos em relação à 
democracia parlamentar é o reconhecimento de que na sociedade 
capitalista houve um deslocamento dos centros de poder dos órgãos 
tradicionais do Estado para a grande empresa, e, portanto, o controle 
que o cidadão está em grau de exercer por meio dos canais 
tradicionais da democracia política não é suficiente para impedir os 
abusos de poder cuja abolição é o escopo final da democracia. O 
novo tipo de controle não pode acontecer senão nos próprios lugares 
da produção e é exercido não pelo cidadão abstrato da democracia 
formal, mas pelo cidadão trabalhador por meio dos conselhos de 
fábrica. O conselho de fábrica torna-se, assim, o germe de um novo 
tipo de Estado, que é o Estado ou a comunidade dos trabalhadores 
em contraposição ao Estado dos cidadãos; por meio de uma 
expansão desse tipo de órgão em todos os lugares da sociedade em 
que há decisões importantes a tomar. O sistema estatal, em seu 
complexo, será uma federação de conselhos unificados mediante o 
reagrupamento ascendente, partindo deles até aos vários níveis 
territoriais e administrativos567. 
 

Bobbio coloca assim a dificuldade de conciliar, no que se refere aos direitos 

humanos, democracia social, que é uma vertente oriunda dos Estados socialistas e 

democracia política, que é fruto de uma concepção liberal de Estado. Se no Estado 

liberal, a democracia nasce como fruto de um acordo entre indivíduos livres e 

autossuficientes, que deixam a sua liberdade plena no estado de natureza para formar 

uma sociedade; no Estrado socialista, é o operário, o trabalhador, através das 

associações que garantem os seus direitos através de suas lutas; daí a importância do 

reconhecimento de direitos econômicos e sociais como fruto de um processo histórico. 

Dessa dicotomia sobre a consagração do que sejam os direitos fundamentais, 

observa-se que os direitos liberais possuem, junto ao direito, aplicabilidade imediata; 

entretanto, os direitos sociais e políticos são aplicados paulatinamente, pois não seriam 

propriamente direitos, mas exigências éticas. Para garantir a aplicação imediata dos 

direitos sociais e econômicos, se faz necessário uma maior intervenção do Estado na 

sociedade, o que é repudiado pelos Estados liberais, que são a maioria do ocidente. 

Nesse sentido, comenta Tosi: 

 

A atual conjuntura mundial dominada pelo processo de globalização 
sob a hegemonia neoliberal não faz que acentuar e exasperar a 
contradição entre direitos de liberdade e direitos sociais, democracia 
política e social. De fato, a universalização dos direitos humanos não 
caminha no mesmo sentido da globalização da economia e das finanças 

                                                            
567 Ibidem. 



219 

 

   

mundiais, que estão vinculadas à lógica do lucro, da acumulação e 
concentração de riquezas e desvinculadas de qualquer compromisso 
com a realização do bem estar social e dos direitos do homem. O 
processo de globalização significa um retorno - e um retrocesso – à 
pura defesa dos direitos de liberdade, com uma intervenção mínima do 
Estado. Nesta perspectiva, não há lugar para os direitos econômicos-
sociais e|ou de solidariedade da tradição socialista e do cristianismo 
social; por isto, novas e velhas desigualdades sociais e econômicas 
estão surgindo no mundo inteiro568.    
      

O papel da democracia em garantir os direitos humanos está atrelado ao fato de 

que é através da participação popular que a política, a economia e o direito se 

transformam, de forma a garantir tanto direitos políticos quanto sociais e econômicos. È 

dever do Estado Democrático de Direito, que se forma para garantir a autonomia 

público-privada dos cidadãos, proteger e assegurar os direitos subjetivos569.  

Essa expansão da democracia pelo mundo, nos moldes do republicanismo 

proposto por Kant, trás em si o problema de como lidar com a universalização dos 

direitos humanos sem impor a cultura e os valores ocidentais, influenciados pelo 

pensamento liberal para outros povos. Zolo é um dos pensadores que manifestam a sua 

preocupação a esse respeito, pois afirma570: “É igualmente duvidoso que a tutela dos 

direitos subjetivos possa ser pensada como uma implicação técnica do formalismo 

jurídico, e não como um princípio com profundas raízes na tradição filosófico-política e 

Ética ocidental.        

Universalizar os direitos humanos é garantir a tolerância entre os povos, essa 

universalização seria tanto mais eficaz se existisse uma Federação Mundial de Estados e 

houvesse a constitucionalização desses direitos, de modo que a acusação de que a 

garantia desses direitos geraria uma ocidentalização do mundo cairia por terra. Os 

direitos humanos não são herméticos e nem taxativos, estão em constante construção e 

discussão, pois são direitos mínimos dos povos. Determinar quais direitos são universais 

e garantir a eficácia dos mesmos significa garantir o princípio da dignidade da pessoa 

humana, independentemente de credo, etnia, filiação política e de qualquer outra 

diferença; é garantir a liberdade e a igualdade dos cidadãos do mundo e, por 

conseguinte estabelecer o respeito humano e a paz entre os povos.          
                                                            

568 TOSI, Giuseppe. O significado da declaração universal  dos direitos humanos, p. 09. 
569 HABERMAS, Jürgen. A inclusão do outro: estudos de teoria política. 2ª edição. São Paulo: Loyola, 
2004, p. 305. 

  570 ZOLO, Danilo. Do direito internacional ao direito cosmopolítico. Uma discussão com Jürgen 
Habermas. (mimeo), p. 20. 

 



220 

 

   

 

3.2.6 O problema da guerra e a vias da paz 
 
 
 Falar de paz é, antes de mais nada, verificar até que ponto a ideia cosmopolita 

pode impedir a proliferação das guerras. É bem verdade que boa parte da história 

humana pode ser contada pela história das guerras, entretanto, para as diferentes formas 

de pacifismo, isso não impede que seja estabelecida a paz entre os povos.   

A doutrina da guerra justa, como vimos anteriormente, pressupõe motivações 

ético religiosas e uma autoridade superior que possa fazer de árbitro; ela entrou em crise 

depois das guerras de religião com a perda de poder das duas autoridades superiores, o 

Papa e o Imperador, e foi substituída, a partir da paz de Westfália de 1648, pela doutrina 

do equilíbrio entre Estados soberanos.  

Se confrontarmos as duas doutrinas, veremos como ambas tem problemas. A 

fragilidade da doutrina da guerra justa está, para Bobbio571, no fato de que se a guerra é 

um processo, a fase de reconhecimento, em que se estabelece quem está certo ou errado 

em uma contenda é eliminada, passando-se diretamente para a execução. É difícil, 

portanto, mesmo quando exista em teoria, um juiz imparcial que determine quem de 

fato tem razão, que este juiz seja capaz de intervir eficazmente para parar a guerra, além 

do que muitas vezes as duas partes têm as suas “boas” razões, sendo este o principal 

motivo da decadência dessa teoria. 

Porém, a teoria da guerra como atribuição dos Estados soberanos, tem as suas 

dificuldades. Neste caso, a justiça da guerra estaria do lado vencedor e caberia ao direito 

lhe dá razão, mas nenhum direito é justo se se encontra a serviço da força. Seria então a 

força, a sorte ou os desígnios divinos que determinariam o vencedor, mas não os meios 

jurídicos.  

O julgamento que estabeleceria se uma guerra deveria ou não ser justa só seria 

possível em uma concepção jusnaturalista, em que direito e justiça não são instâncias 

diferenciadas, entretanto, com o surgimento do positivismo jurídico, direito e justiça 

passam a serem esferas separadas, pois o que interessa do ponto de vista jurídico, é se a 

autoridade de quem emana o direito é legítima e não se é justa. No ponto de vista 

positivista, toda guerra é sempre justa, como afirma Bobbio572: “Aplicado ao direito da 

                                                            
571 BOBBIO, Norberto. O problema da guerra e as vias da paz. São Paulo: Unesp, 2003, p. 77. 
572 Idem, p. 82. 



221 

 

   

guerra, o método positivista levava à seguinte constatação: em relação à guerra os 

Estados se comportam entre si como se não existisse de fato nenhuma regra 

correntemente aceita para distinguir guerras justas de guerras injustas”. 

O positivismo jurídico não trouxe consigo um direito internacional, deixando a 

discussão da justiça da guerra fora do meio jurídico, apenas vinculado ao problema 

moral. Se a legitimidade da guerra foi desprezada pelos positivistas, o mesmo não se 

pode afirmar sobre a legalidade da guerra. Uma guerra é legítima se for deflagrada por 

quem tem a titularidade de um direito, uma guerra é legal se o direito a ser exercido em 

uma guerra ou se determinada conduta na guerra for justa, podendo uma guerra se 

legítima e ilegal. 

Na ausência, porém, de um direito internacional, cabe a legalidade de uma 

guerra ser julgadas pelas normas aceitas pelos Estados (ius in bello), que regulam as 

condutas praticadas durante à guerra, que podem ser resumidas em quatro formas de 

proceder, de acordo com Bobbio573: deve-se proteger às pessoas (distinguindo-se 

militares e civis); as coisas (objetivos militares); respeitar-se os meios (proibição de 

utilizar armas insidiosas e mortíferas) e respeitar-se os lugares (delimitação das zonas de 

guerra). Comenta Bobbio: 

 
Se o direito internacional positivo não estava em condições de proteger 
os homens do desencadeamento da violência (não tendo a sociedade 
internacional o uso da força), podia pelo menos protegê-los contra o 
uso indiscriminado da violência, caso fosse desencadeada, ou, mais 
especificamente, contra a crueldade inútil574. 
 

Tratados, convenções e acordos internacionais tentariam suprir a inexistência de 

um direito cosmopolítico deliberando sobre a proteção a vítimas da guerra, o banimento 

das armas de destruição em massa, das minas anti-homem e das armas destrutivas e 

perigosas575. Os conflitos do século XX, com todo o seu cortejo de horrores, mostraram 

também a insuficiência desta teoria, uma vez que não pouparam vítimas inocentes e 

suas consequências ocorreram na esfera familiar, política, econômica, moral e 

ambiental, desrespeitando as regras do jus in bello, pela soberania absoluta dos Estados, 

principais protagonistas das aventuras bélicas.    

 

                                                            
573 Ibidem, p. 84. 
574 Idem, p. 83. 
575 ZOLO, Danilo. Guerra, direito e ordem global. João Pessoa, 2003, p. 03. 



222 

 

   

Com o fim da Primeira Guerra Mundial foi feita uma primeira tentativa de criar 

um organismo supranacional capaz de controlar as guerras. Após a formação da 

Sociedade das Nações, na segunda década do século XX576, a guerra passa a ser 

encarada, em termos jurídicos, como um ilícito internacional, ou seja, como “[...]uma 

negação radical que o direito internacional deve, por sua vez, negar radicalmente”577.  

Passa a existir o crime de guerra, os crimes contra a paz e contra a humanidade, que 

pode ser praticados tanto por Estados como por indivíduos, que são sujeitos passivos do 

direito internacional, julgados pelos tribunais penais internacionais.   

Com o término da Segunda Guerra Mundial foi feita uma segunda tentativa: a 

guerra passa a ser encarada como mais do um ilícito, como um flagelo (scourge), 

devendo ser banida em definitivo da história. No entanto, esta forma de ver a guerra não 

originou um direito cosmopolítico, ficando restrita a justificativa do uso da força e sua 

legitimação apenas para se defender de um ataque inimigo e defender o seu território 

(self-defenser), enquanto se aguarda a legitimação internacional para o uso da força. 

Na verdade, houve uma tentativa de introduzir um tertium super partes, ou seja, 

o Conselho de Segurança, ao qual cabe, pela Carta das Nações Unidas, a legalização 

jurídica e legitimação política do uso da força e só o faz quando ocorre um crime de 

agressão, ou seja, quando um Estado use a sua força bélica, ou ameace usá-la contra 

outro.  Mas a guerra fria congelou durante décadas o consenso necessário para uma 

intervenção eficaz da ONU na prevenção e repressão às guerras; e quando a guerra fria 

terminou os Estados Unidos e seus aliados ocidentais, em lugar de aproveitar deste 

momento para criar um verdadeiro direito cosmopolita optaram pelo caminho imperial.  

 

Esta é, a crítica de Habermas578. A política internacional americana dividiu o 

Ocidente, pois ela ignorou o direito internacional e as Nações Unidas, bem como 

assumiu o risco de romper relações com a Europa. Um ponto marcante para entender 

como um direito internacional cosmopolita pode se formar no Ocidente foram os 

atentados de 11 de setembro de 2001: a fragilidade americana poderia ter sido uma 

oportunidade para promover a transição do direito internacional clássico para o direito 

                                                            
576 O Acordo Briand-Kellog de 1928 pode ser considerado como um marco nas tentativas de banir a guerra 
através de meios jurídicos, entretanto este acordo não revogou as garantias do direito bélico.  
577ZOLO, Danilo. Guerra, direito e ordem global. João Pessoa, 2003, p 03.  
578 HABERMAS, Jürgen. O ocidente dividido. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 2006, p. 11. 



223 

 

   

cosmopolita ou conduzir a pax americana, em franca alusão a pax romana. Esta última 

foi a opção dos Estados Unidos naquele momento.     

 A pax americana, porém, tem um preço: a incerteza. Não se sabe quando e de 

que forma o terrorismo pode ressurgir, se fazendo necessário estabelecer ações contra 

um terrorismo indefinido579. Devido à consciência de sua fragilidade, os Estados Unidos 

promoveram uma coalizão mundial contra o terror, cuja finalidade é “o controle eficaz 

das organizações financeiras suspeitas e ligações internacionais de bancos, a 

organização em redes de canais de informação dos serviços secretos nacionais, assim 

como a coordenação mundial das respectivas investigações policiais580”.  

 De acordo com essa crítica, um dos motivos para a prática terrorista seria a 

intolerância religiosa. Para Habermas581, só a existência de uma normatização 

universalista poderia por fim a esta intolerância, já que, pelo direito, os interesses das 

diferentes religiões são conciliáveis. Se os Estados nacionais visam proteger a liberdade 

os seus cidadãos, compete a estes mesmos Estados assegurar outro tipo de liberdade que 

os preserve da intolerância: a autonomia pública. Esse argumento baseia-se na ideia de 

que só com a preservação da liberdade nacional, em um sentido kantiano, é possível 

estabelecer uma perspectiva cosmopolita que gere um “[...] acordo cooperativo ou um 

ajuste de interesses com outras nações, no âmbito de uma aliança entre os povos que 

assegure a paz”582.  

 

 Bobbio também se insere nesta perspectiva com uma reflexão mais abrangente 

sobre a guerra e as várias formas de pacifismo. Para Bobbio583, assim como para Kant, 

a paz não pode ser encarada como uma trégua entre duas guerras, mas o jusfilósofo não 

conduzirá a sua perspectiva de paz perpétua como o fez Kant, como um dever moral; o 

seu desejo é demonstrar através da análise da filosofia do direito e da história que há 

argumentos que possibilitam a implementação da paz entre os povos. Não interessa 

responder como a paz é possível, mas por que ela é possível584.  

Defende Bobbio, 

                                                            
579 Essa expressa  foi utilizada por Rumsfeld, ministro da defesa dos Estados Unidos, no governo Bush. 
580 Ibidem, p. 14. 
581 Idem, p. 17. 
582 HABERMAS, Jürgen. A inclusão do outro: estudos de teoria política. 2ª edição. São Paulo: Loyola, 
2004, p. 137. 
583 BOBBIO, Norberto. O problema da guerra e as vias da paz. São Paulo: Unesp, 2003, p. 21. 
584 Idem, p. 69. 



224 

 

   

 
O homem começou a refletir sobre a paz a partir do estado de guerra, 
estado em que sua vida fica em perigo, a posse dos bens fica ameaçada 
e se tornam precárias as condições de existência própria e dos vizinhos. 
O ser humano começou a aspirar aos benefícios da paz partindo dos 
horrores da guerra585.  
     

 Alguns historiadores, filósofos, cientistas políticos e analistas das relações 

internacionais acreditaram que, após a Segunda Guerra Mundial, os movimentos 

pacifistas e as vozes que clamavam pela paz conseguiriam por um fim as guerras, mas 

não foi isso que ocorreu, pois se é bem verdade que não houve mais uma terceira guerra 

mundial, as guerras locais continuaram a existir e trazer morte, destruições e miséria. 

Segundo Bobbio, ninguém escuta a voz que clama pela paz, pois a imprensa prefere 

noticiar as guerras, mesmo quantos os dois eventos ocorrem lado a lado:   

 

Estranhamente, enquanto recrudescia a guerra na ex-Iuguslávia, dos 
movimentos pacifistas falava-se pouco, cada vez menos. Entretanto eles 
não permaneciam inertes. Páginas inteiras dedicadas aos jornais e 
meios de comunicação de massa às notícias da guerra, poucas linhas as 
correntes de paz de agosto de 1995, da qual participaram milhares de 
pessoas. Voz nobilíssimas dos promotores da paz. Mas quem a ouve? 
Será que os senhores das guerras ouvem as palavras do papa? Quem 
realmente acredita que a evocação da paz dos homens de boa vontade 
possa mudar o curso da guerra e ter um efeito determinante sobre os 
trágicos destinos dos povos ofendidos? 586   
 

 Por que os homens se acostumaram com a guerra, se ela causa morte e 

destruição, desespero, desesperança, ruína econômica e moral? De acordo com 

Bobbio587, há três motivos para os homens se acostumarem com a guerra: i) 

primeiramente os homens são fatalistas e sabem que vão morrer, sendo a guerra um 

meio de ocorrer o inevitável fenômeno da morte; ii) em segundo lugar, os homens não 

se preocupam com o problema da guerra, pois depositam as suas preocupações no 

cotidiano, que é, para o pensador, o reino do homem comum e, iii) em terceiro lugar, os 

homens não se preocupam com a morte de outros, mas só dos entes  que lhes são caros.

 Se a guerra não nos atinge diretamente ela só nos provoca um incômodo ao 

sabermos de sua existência e das vidas que são perdidas nos conflitos, mas nada que nos 

tome mais que alguns minutos de preocupação. Mesmo distantes a mais de dois séculos 

                                                            
585 BOBBIO, Norberto. O filósofo e a política. Rio de Janeiro: Contraponto, 2003, p. 323. 
586 BOBBIO, Norberto. O problema da guerra e as vias da paz, cit. p. 10. 
587 Idem, p. 28-30. 



225 

 

   

da paz de Westfália, ainda encontramos justificações para a guerra. Ao ligarmos os 

nossos aparelhos de televisão ou buscarmos por notícias na internet, nos conformamos 

com os motivos que justificam atualmente as guerras como um problema que não é 

nosso.  

 A guerra pode ser encarada como um mal menor, quando se objetiva defender 

uma valor superior como à pátria, a liberdade, a honra, a dignidade humana. Justifica-se 

a perca de algumas vidas para salvar o mudo de viver de muito mais pessoas. Ainda 

justifica-se a guerra como prevenção da guerra, quando um Estado ataca para impedir 

que outro ataque, como defesa de uma agressão externa. Outro modo ainda mais 

absurdo de se justificar uma guerra é encará-la como castigo divino, como um terremoto 

ou qualquer outra catástrofe natural; assim sendo, se o homem é mal e age 

contrariamente a lei divina seria natural que um juiz irrepreensível, que tudo sabe e que 

tudo vê possa punir com a morte uma parcela da humanidade que contraria os seus 

desejos588.  

 De todas essas formas de justificar a guerra, a única permitida pelo direito 

internacional é a guerra defensiva, permitindo que um Estado se defenda de um ataque 

impedindo-se assim que um Estado ataque outro (como foi no caso da I Guerra do 

Golfo). A guerra preventiva não é permitida, uma vez que pode ser motivada por 

motivos falsos ou pretextuosos (como foi o caso da Invasão do Iraque na II Guerra do 

Golfo). Um abuso que ocorreu desde o final do século XX é a justificativa a posteriori 

para a suposta guerra preventiva, nesse sentido comenta Habermas589: “Não existe uma 

justificativa posterior para um ataque preventivo: ninguém pode fazer guerras por 

suspeitas”.   

 Criticando a ideia iluminista de progresso humano, escreveu Bobbio: “o único 

aspecto da ação humana em que o progresso foi constante e contínuo, digamos até 

triunfal, foi àquele que se refere à potência dos instrumentos com os quais o homem 

pode dar a morte ao homem590”.   

 Mas não precisa ser assim para sempre, a guerra pode ser considerada como uma 

via bloqueada591, sendo uma instituição esgotada, que desaparecerá um dia e, como é 

                                                            
588 Ibidem, p. 31-34. 
589 HABERMAS, Jürgen. O ocidente dividido, cit., p. 88.  
590 Op. cit., p. 34. 
591 Idem, p. 57. 



226 

 

   

injusta e cruel, deve ser eliminada não como uma predição, mas como projeto da 

humanidade.                    

    Como a paz não se consegue através de uma única via e não se sabe ao certo 

como pacificar a humanidade através de um argumento ou postulado único, Bobbio 

propõe que existam diversas formas de pacifismo, cada um com um argumento 

diferente para conduzir a paz entre os povos. O pacifismo não pode ser apenas 

compreendido como uma evocação à paz, mas como um movimento que de fato 

conduza a paz. O pensador italiano afirma: 

 
[...] e descrevia três formas possíveis de pacifismo, que eu chamava, o 
primeiro, de “instrumental” (as várias políticas de desarmamento); o 
segundo, “institucional”, que eu distinguia em “jurídico”, ou a paz 
através do direito, e em “social”, ou a paz através da revolução social; o 
terceiro, “finalista”, que eu distinguia por sua vez em ético religioso e 
terapêutico (a guerra como consequência de uma doença a ser curada) 

592.  
 

 Entre as formas de pacifismo uma das mais ineficazes, de acordo com Bobbio593, 

é o pacifismo ético-religioso, pois ele clama pela paz, a defende, vai até onde a guerra 

se alastra, mas depende da existência de uma consciência moral, de uma “ética de boas 

intenções”. O pacifismo ético-religioso é contra toda a forma de violência, não 

importando a sua dimensão e, para ele, não há justificativa para as guerras, “todas elas 

são injustas”.  

 Esse modelo de pacifismo torna a alma benevolente, mas não serve para 

pacificar os povos, já que torna os homens de paz impotentes para lidar com as guerras. 

De acordo com Bobbio594, se todos os Estados resolvessem adotá-lo e apenas um se 

recusar, apenas ele teria armas e seria o dono do mundo.  Para que o pacifismo seja 

eficaz é necessário a adoção de uma ética da responsabilidade, pois fazer o que é 

necessário pode ser pouco para se evitar um conflito, é preciso que uma ação de paz 

eficiente seja àquela que tenha consequências boas, ou seja, tenha ações previsivelmente 

reguladas.  

 Ainda podemos salientar que esse pacifismo religioso pode degenerar-se em 

uma postura fundamentalista, em que a paz deve ser a política entre os iguais, mas se 

                                                            
592 Ibidem, p. 07.  
593 Idem, p. 11. 
594 Idem, p. 11. 



227 

 

   

torna praticamente impraticável com àqueles que comungam posturas religiosas 

diferentes. Afirma Habermas: 

 
Toda doutrina religiosa apoia-se num cerne de verdades religiosas 
dogmáticas. Às vezes há uma autoridade religiosa como o papa ou a 
congregação romana de fé, que determina as concepções que se 
desviam de um dogma e, portanto, da ortodoxia. A ortodoxia só se 
torna fundamentalista quando os guardiães e representantes da 
verdadeira religião ignoram a situação epistêmica de uma sociedade 
cuja visão de mundo é pluralista e insistem- até mesmo com violência- 
na realização política e na obrigatoriedade geral de sua doutrina595.   
     

 Se é bem verdade que com o nascimento do Estado moderno, em uma época em 

que as doutrinas religiosa tiveram que conviver com o desenvolvimento científico, 

possibilitaram a renúncia da violência pelos fiéis, a separação entre religião e Estado e a 

tolerância religiosa; também é verdade que este processo não ocorreu em todos os 

países e que a intolerância religiosa, ainda hoje, é motivos de guerras. 

Afastadas da esfera puramente religiosa, duas formas de pacifismos éticos 

preveem resultados: a gandhiana e a que defende a possibilidade de uma existência 

controlável do uso da força. A gandhiana á baseada na não-violência ativa, que é a não 

colaboração com o violento, promovendo-se atos de resistência passiva como: 

desobediência civil, a não-colaboração com os poderes públicos, o boicote.    

 O pacifismo que defende a violência controlável e concentrada, prevê a 

possibilidade da força bélica ficar centrada em um organismo internacional acima dos 

Estados envolvidos em conflitos e que só ele possa utilizar de meios violentos para 

impor a paz.   Fazendo uma analogia com a utilização da força no Estado, Bobbio 

comenta: 

 
No âmbito de um Estado, que é o único legitimado a usar a força, a 
maioria dos cidadãos não considera necessário possuir armas, ao passo 
que no sistema internacional, no qual até agora não foi possível (e 
talvez jamais seja possível) constituir uma força exclusiva acima das 
partes, todos os Estados sem exceção são armados. Só que, se um 
Estado não possui um exército, não é um Estado, enquanto um cidadão 
inerme não é só um cidadão, mas, pelo menos até agora, é considerado 
um bom cidadão596. 
 

 Dentre os vários modelos de pacifismos, há o instrumental, que possui dois 

momentos: um negativo e outro positivo. Em sua forma negativa, competiria a este 

                                                            
595 Op. cit,  p. 16.. 
596 Op. cit, p. 12. 



228 

 

   

pacifismo destruir armas ou reduzir a sua periculosidade (desarmamento); em sua forma 

positiva, ele deveria permutar meios violentos por outros não violentos, mas que 

garantissem o mesmo resultado (não-violência)597.  

 Bobbio critica o pacifismo baseado apenas no desarmamento, por considerá-lo 

superficial; ele seria uma política de menor esforço, baseada em um postulado 

meramente moral, como a condenação ao uso de álcool e não em uma filosofia de paz. 

A política de desarmamento apenas considera as armas como um instrumento de 

agressão e não leva em consideração que elas também servem para a defesa e que um 

Estado desarmando seria um Estado sem proteção, daí a sua ineficiência.  

 Já o pacifismo instrumental ativo, que são “aquelas teorias que inspirando-se [...] 

no preceito evangélico de “não resistir ao mal” (Mateus, 5, 39), propõem e defendem o 

uso de meios não violentos naquelas situações extremas [...] em que a violência é 

considerada legítima para uso comum”598; podem ser eficazes por serem um filosofia de 

renúncia a qualquer forma de violência, não a aceitando sequer como a extrema ratio. 

Para Bobbio, essa forma de pacifismo, enquanto ética de intenção e de responsabilidade 

é muito recente, não se conhecendo o seu desenvolvimento; entretanto ela representaria 

uma das formas mais elevadas da inteligência e sabedoria humana, podendo ser 

utilizada nas relações internacionais.      

 O problema do pacifismo instrumental é que ele se detém apenas nos meios para 

o surgimento de guerras e violência, competindo ao pacifismo institucional verificar as 

condições para o surgimento dos conflitos. O pacifismo institucional pode se apresentar 

como o pacifismo jurídico, que preconiza a paz através do direito, ou como o pacifismo 

social, que prega a paz através da revolução social. 

Em sua forma jurídica, esse pacifismo vislumbra a guerra como um modo de 

resolver conflitos interestatais; ou seja, na falta de uma autoridade legítima que emita o 

direito internacional, os Estados sentem a necessidade de constituir um Estado mundial, 

que estaria acima dos outros Estados existentes, podendo dirimir conflitos, sendo a 

única via para eliminar as guerras.  

Esclarece Bobbio: 

 
A solução projetada pelo pacifismo jurídico não visa à eliminação do 
uso da força pelas relações sociais, mas apenas a uma mais eficaz 

                                                            
597 Ibidem, p. 98. 
598 Idem, p. 99. 



229 

 

   

regulamentação e limitação dele; tende a favorecer a passagem de um 
regime jurídico em que vigora o direito à autotutela para um regime 
jurídico baseado exclusivamente na heterotutela599.    
   

Já em sua forma social, o pacifismo instrumental preconiza a necessidade de por 

fim ao Estado capitalista e propõe o Estado socialista como de transição a existência da 

paz, apenas possível com a extinção do Estado, no comunismo. Há ainda o pacifismo 

finalista, que defende a ideia de que a paz deve existir como proposta dos homens e não 

das instituições. Compete a essa forma de pacifismo verificar a causa das guerras, para 

fazer-se a paz; crê-se que as guerras possuem ou motivos éticos-religiosos, em que os 

homens devem ser convertidos através de uma pedagogia de paz ou motivos biológicos, 

competindo encontrar a cura para a violência humana através de processo terapêuticos. 

Essa forma de pacifismo é ineficiente por basear-se em meras hipóteses, não existindo 

estudos aprofundados que comprovem uma ou outra possibilidade.  

O pacifismo institucional também seria insuficiente para promover a paz, pois a 

paz promovida por esse tipo de pacifismo configura uma mera trégua entre guerras, 

escreve Bobbio600, sem a existência do Estado mundial. Mas foi movimento pacifista 

que deu origem as Nações Unidas (ONU). O modelo para a criação da ONU foi 

formação e a Carta Magna dos Estados Unidos, devido a este país ser formado por treze 

colônias independentes entre si, inicialmente, mas unidas por um ideal jurídico único. A 

carta que constitui a ONU coloca a guerra como algo ilícito, proclamando a paz e a 

segurança internacional. 

 Após o declínio da União Soviética, de acordo com Bobbio601, um tipo mais 

temível de paz ocorreu: a paz imperial. Ela já havia ocorrido em outras épocas: na “pax 

romana”, na “pax do Sacro Império Romano”, na “pax britânica” e na “pax soviética” 

no período stalinista. Essa paz não á a dos pacifistas, mas a dos poderosos, que impõe a 

sua vontade e a garante pelo medo.   

A imposição da paz e a descrença na sua existência faz com que discuti-la se 

torne uma falácia ou um discurso ingênuo, Bobbio602 alerta que uma das críticas 

realistas ao processo de criar uma cultura de paz é que eles comparam os movimentos 

pacifistas às antigas procissões camponesas, em que promessas eram feitas para pedir 

chuva. Considerar que a existência de uma humanidade pacífica é uma ilusão, pois 
                                                            

599 Ibidem. p. 103. 
600 Idem, p. 12. 
601 Idem, p. 16. 
602 Idem, p.17. 



230 

 

   

nascemos e nos criamos como criaturas bélicas, é algo temeroso, já que impede que 

possamos pensar e propor alternativas de melhorar o mundo e a humanidade, nos 

fazendo cair em um ceticismo que nada propõe.  

Se não é possível por fim a existência de guerras através da criação de um 

pacifismo ético, apesar de não ser perfeito e muitas vezes se revestir de caráter 

utilitarista, o pacifismo jurídico apresenta-se como a melhor maneira de fomentar a paz 

entre os povos, Afirma Bobbio:   

 

Mas se levarmos em conta a tendência que a história dos últimos 
séculos revela muito claramente no tocante à solução ser dada ao 
problema da paz, desde os primeiros projetos de paz perpétua, o mais 
célebre dos quais é o de Kant (mas houve muitos outros), até as 
tentativas, nascidas não por acaso depois das primeiras duas guerras 
mundiais, de unir os Estados numa ordem universalista, a Sociedade 
das Nações e a Organização das Nações Unidas, o único pacifismo 
crível é o institucional. É um pacifismo que não elimina o uso da força, 
mas o limita; não constitui certamente uma alternativa à violência, mas 
apenas uma redução, seja restringindo o número de agentes autorizados 
à usá-la, seja controlando a natureza dos meios aptos a rechaçar a 
violência lícita603. 
   

Só o direito pode limitar o uso da força, pois nenhum Estado parece estar 

disposto a abandoná-la por uma postura ética. A criação de uma comunidade 

internacional para a paz, com leis que possuam plena legitimidade e eficácia, é um meio 

viável para garantir a paz entre os povos.  

A paz jurídica não é uma paz completa, pois essa só seria conseguida se não 

existisse o uso da força, mas a paz jurídica conduz a paz social, como esclarece Kelsen: 

 
A paz é uma condição em que a força não é usada. Nesse sentido da 
palavra, o Direito provê apenas paz relativa, não absoluta – ele priva o 
indivíduo do direito de empregar a força, mas reserva-o à comunidade. 
A paz do Direito não é uma condição de ausência absoluta de força, um 
estado de anarquia; é uma condição de um monopólio de força da 
comunidade604. 
   

Se não se pode acabar com o uso da força nas relações internacionais é possível 

ao menos limitá-la, evitando-se que conflitos armados gerem mais guerras, através de 

uma comunidade jurídica internacional que tenha legitimação para dirimir conflitos e 

                                                            
603 Ibidem , p. 22. 
604 KELSEN. H., O que a Justiça?cit., p. 232. 



231 

 

   

estabelecer a paz. Bobbio605 comenta: “o poder além de certo limite se converte em seu 

contrário, a preparação da guerra sempre levou não à paz, mas à guerra, e hoje, nenhum 

Estado particular pode salvar-se sozinho”.  

Assim como Kant, Bobbio se apresenta como um jusracionalista ao defender a 

ideia de que o que nos conduz a guerra é a nossa irracionalidade e que precisamos 

vencê-la em dois momentos: na decisão de se fazer uma guerra e na execução de uma 

possível guerra. Na condição da iminência de um conflito bélico como jamais visto, em 

que armas de destruição em massa podem ser utilizada, deve-se repensar as formas de 

adotarmos atitudes pacifistas, pois tanto podemos nos acostumar com o “equilíbrio do 

terror”606, baseado na impotência e rezarmos para que o bom senso dos governantes dos 

países que possuem tecnologia atômica não achem que é um bom negócio arriscar 

destruir a humanidade em uma guerra, ou adotarmos uma postura ativa, que fomentará a 

criação de uma consciência atômica.   

O risco de uma guerra atômica deve ser o suficiente para repugnarmos a sua 

ideia, mas se preferirmos racionalizar o repúdio a possibilidade desse tipo de guerra, 

Bobbio607 nos apresenta três argumentos convincentes para não a aceitarmos: primeiro, 

nenhuma guerra do passado colocou em risco toda a humanidade, já que uma catástrofe 

atômica “não apenas modifica filosofia da história corrente, mas corre o risco de 

destruir na raiz as próprias condições de uma filosofia da história futura”. Em segundo 

lugar, nenhuma teoria que justificou as guerras no passado serve para justificar a guerra 

termonuclear, o que não que dizer que ela seja injustificável, mas que para justificá-la é 

preciso criar uma nova justificativa das guerras, o que não se sabe se é possível. Em 

terceiro lugar, por uma lógica utilitária, a guerra atômica não condiz ao objetivo das 

guerras, pois nela não há vencedores, pois todos podem morrer; se houvesse vencedores 

nesse tipo de guerras, seriam os Estados neutros, mas as suas consequências são tão 

nefastas que podem não sobrar Estado algum para comemorar qualquer tipo de vitória.  

Dentro desse raciocínio, Bobbio traduz a guerra atômica como uma via 

bloqueada, pois há aqueles que argumentam que esta é impossível ou injustificável; 

seria impossível pode ser indesejável e injustificável porque já foram avaliadas todas as 

suas condições de possibilidade e estas a tornaram absolutamente indesejável608. Muitos 

                                                            
605 Op cit., p. 26. 
606 BOBBIO, N., O filósofo e a política. Rio de Janeiro: Contraponto, 2003, p. 346. 
607 Op cit., pp. 60-62. 
608 Idem, p. 70. 



232 

 

   

acreditam que a guerra atômica não poderia acontecer por que haveria um equilíbrio de 

terror que impediria a sua existência, haveria uma falsa paz provocada pelo medo de um 

terrorismo atômico. 

Crer que o equilíbrio do terror deixaria segura a humanidade é acreditar em uma 

quimera, pois não se sabe até quando esse equilíbrio pode durar e quais fatores podem 

desequilibrar essa frágil estabilidade. A tecnologia nuclear se dissemina rapidamente e 

pode ser utilizada por quem a detenha a seu bel prazer, pois não seria a racionalidade 

que faria as guerras, mas a sua ausência. De acordo com Bobbio, o erro, o acaso e a 

loucura seriam o suficiente para deflagrá-la. 

Acreditar que o equilíbrio do terror conduziria a paz é típico de uma concepção 

otimista da história, em que um mal trás um bem. Segundo Bobbio essa concepção 

produziu duas teorias com diversas derivações, o pensador afirma: 

 

1. a guerra é um elemento insubstituível do progresso e como tal 
ocorre, ela própria, para o desenvolvimento progressivo da humanidade 
[...] 2. o progresso avança por meio de uma gradual eliminação das 
guerras, portanto um dos elementos do progresso é a eliminação de 
guerra pela história609.    
 

 A segunda teoria é que embasa o equilíbrio pelo terror, que não é uma teoria da 

extinção da guerra, mas de sua perenização, através de uma longa trégua. Se nos século 

XIX as havia teorias que anunciavam o fim da guerra, depois do que ocorreu no pós-

guerra no século XX, não há mais teorias otimistas sobre o fim da guerra como um 

todo, apenas sobre o fim da guerra atômica. Para essas teorias, não haveria mais a 

possibilidade de paz perpétua, já esta se resumiria a uma longa trégua entre as guerras 

do passado e as guerras futuras.    

Para Aron610, que é um dos defensores da teoria do equilíbrio do terror, a guerra 

atômica só não ocorreria por haver uma dissuasão de sua possibilidade de existência, ou 

seja, a dissuasão só seria eficaz se a guerra fosse uma possibilidade real, perdendo o seu 

sentido se a guerra não pudesse existir. Paradoxalmente, no entanto, onde a dissuasão 

não pode exercer os seus efeitos, a guerra torna-se de novo possível.         

Para que haja uma paz real, em uma época de equilíbrio de terror, de acordo com 

Bobbio, esta deve vir como uma conquista através da formação de uma consciência 

                                                            
609 Ibidem, pp. 72-73. 
610 ARON, Raymond. Paz e guerra entre as nações. São Paulo: UNB, 2003, p. 268 .  



233 

 

   

atômica. Se a paz é uma conquista, toda conquista pode ser perdida, daí ser necessário 

que surja, para garanti-la, um novo tipo de pacifismo, um pacifismo engajado, ativo. 

Diferentemente do pacifismo do passado, que era passivo e apenas demonstrava a causa 

das guerras, o pacifismo ativo busca os valores que conduziram à guerra, pressupõe um 

julgamento e uma tomada de posição, já que critica as justificativas das guerras.   

Um dos problemas que se apresenta em épocas de uma possível guerra atômica é 

se ainda há a justificação de uma guerra de defesa (vim vi repellere licet). Há dois tipos 

de guerra de defesa: como resposta a uma violência em ação ou como resposta a uma 

violência temida ou ameaçada, mas não deflagrada (guerra preventiva). 

A guerra de defesa em seu sentido estrito, ou seja, como uma resposta a uma 

violência deflagrada não possui mais sentido, pois a resposta a um ataque termonuclear 

conduziria ao “suicídio universal”611. Em seu sentido lato, a guerra preventiva só se 

justificaria em um mundo bipolar ou multipolar, e ainda se fosse possível destruir o 

arsenal atômico do adversário, impedindo de deflagrar o ataque.       

Há àqueles que interpretam esse novo modo de fazer guerras de outro modo, 

como Zolo612, para quem as guerras no século XXI aparecem como um novo tipo de 

conflitos e não somente como uma possibilidade de conflito atômico, como “a guerra 

global”, em que não seria a irracionalidade humana o seu único motivo. O jusfilósofo 

assim prescreve: 

A transição da guerra moderna para a “guerra global” não se refere 
apenas à morfologia da guerra, isto é, à sua dimensão estratégica e à 
sua potencialidade destrutiva, que são ambas uma medida global. 
Estreitamente conexa a ela há uma verdadeira eversão do direito 
internacional moderno, e um retorno à antiga retórica de justificação da 
guerra, inclusive de importantes elementos da antiga doutrina ético-
teológica do bellum justum e do seu centro teológico-sacrifical de 
ascendência bíblica: a 'guerra santa' contra os infiéis. Essas retóricas 
tornaram-se, hoje, no contexto da globalização dos meios de 
comunicação de massa, um instrumento bélico de excepcional relevo.613 

Após a paz de Westfália, para Zolo, a comunidade internacional se preocupou 

não em encontrar motivos para justificar, mas em estabelecer regras e procedimentos 

para Estados em guerra (jus in bello). A diplomacia passa a ser o meio de negociar a paz 

e declarar a guerra, admite-se que Estados neutros participem desse processo e não 

sejam atacados. Entretanto, as regras desse direito das gentes sempre foram mais 

                                                            
611 Op  cit., p. 80. 
612 ZOLO, Danilo.. Guerra, direito e ordem global, cit. p. 01. 

  613 Idem. p. 01. 



234 

 

   

utópicas do que aplicáveis, pois a população sempre foi a mais prejudicada. Afirma 

Zolo614: 

O problema do número crescente das vítimas civis das guerras 
modernas – e o da desproporção entre os seus objetivos militares e a 
amplitude das matanças e das destruições – de fez sempre mais 
relevante. As consequências humanas e sociais da guerra se prolongam 
além do conflito armado, nos termos de mutilações permanentes, 
desaparecimento da vida familiar, miséria corrupção, violência, ódio, 
degradação ambiental. O modelo antigo de guerras terrestres entre 
exércitos que se afrontavam sobre o campo de batalha foi totalmente 
superado. A guerra entre Estados se estende ao mar, aos oceanos e ao 
céu, e faz uso de instrumentos de destruição de destruição de massa 
sempre mais sofisticados e mortais. As velhas normas do jus in bello 
que impõe a discriminação entre civis e combatentes e a proporção 
entre as vantagens e as devastações bélicas resultam sempre menos 
aplicadas e aplicáveis.     

Zolo615 alega que esse novo modelo de guerra, que é a guerra global, ainda não 

foi totalmente escrita, mas conceitualmente falando essa possuía algumas 

características: não possui uma limitação espaço-temporal, por ser marcada pela 

imposição dos objetivos do ator principal a nível mundial (Estados Unidos) que impõe 

ao mundo os conflitos que são de seu interesse (leardership), sob a alegação de impor 

objetivos universais como a segurança global (global securiy) e a nova ordem mundial 

(new world order), impondo valores ocidentais como se eles fosse universais. Os países 

industrializados, que são aliados dos americanos, precisam de uma certa estabilidade 

mundial que lhes garanta acessos a fontes de energia, matérias primas e mercado 

consumidor.         

Bobbio denuncia a indiferença que essa visão realista das relações internacionais 

provoca, já que admite a existência de milhões de mortos como uma fatalidade, pois a 

morte seria um acontecimento banal. O pensador italiano comenta:  

Quando se deu o passo para a resignação e a aceitação da morte que 
importa, por que não se deveria aceitar a morte diante da qual somos 
indiferentes? Quantos milhões de pessoas morrem todo o dia, cuja 
morte não lança a mínima sombra sobre a nossa alegria de viver? 616    

Na morte coletiva um niilista poderia crer está diante do fim da história, pois o 

homem seria uma paixão inútil, bem como um fanático poderia interpretá-la como a 

                                                            
  614 Ibidem, p. 03. 
  615 Idem, pp. 04-09.  

616 BOBBIO, N., O problema da guerra e as vias da paz, cit. p. 64. 



235 

 

   

punição de Deus para uma humanidade corrompida. Essas duas visões são carentes de 

argumentos, devido aos seus aspectos extremistas, no entanto a visão realista é que mais 

preocupa Bobbio, devido esta visão estimular a corrida armamentista considerando-a 

como uma atividade política de força.  

O que Bobbio chama atenção é que a guerra não deve ser considerada como um 

evento inevitável, mas possível. Se muitas vezes as tensões internacionais não 

permitiram a sua ocorrência foi pelo equilíbrio de terror que foi implantado por uma 

política internacional realista, que admite que a monopolização da força impeça as 

guerras, mas descrê nas atitudes pacíficas.  

Zolo alega que essa política de manipulação das guerras pelo equilíbrio do terror 

serve para “[...] garantir os desenvolvimentos do processo de globalização num quadro 

de elevada e crescente assimetria política e econômica das relações internacionais”617.     

Contra essa visão realista, o Bobbio argumenta: 

[...] o que hoje caracteriza a ordem internacional é que o sistema 
internacional do equilíbrio sobreviveu, ou continua a sobreviver, ao 
lado, ou até mesmo acima, do novo sistema iniciado com as Nações 
Unidas, cujo objetivo era exatamente aquele de colocar um “fim” ao 
sistema do equilíbrio. O contraste entre os dois sistemas paralelos, e 
entre si incompatíveis, pode ser esclarecido pela distinção, bem 
conhecida dos juristas, entre legitimidade e efetividade. O sistema 
novo, isto é, o sistema das Nações Unidas, é legítimo em base ao 
consenso tácito ou expresso pela maioria dos membros da comunidade 
internacional, mas tem eficácia escassa. O sistema velho, isto é o 
sistema de equilíbrio, continua a ser efetivo, embora tenha perdido, em 
relação à letra e ao espírito do estatuto das Nações Unidas qualquer 
legitimidade618.       

Nesse sentido o realismo político de Zolo, encontra-se com o cosmopolitismo de 

Bobbio ao reconhecer a esfera jurídica como a única capaz de manter a paz entre os 

povos, através da criação de um novo direito internacional. 

A paz jurídica seria o fim do direito, de todo o ordenamento jurídico619. A paz 

que o direito deseja é aquela que está no interior de grupo social620. Ou seja, a paz pelo 

direito pode objetivar além das normas jurídicas que a consagrem, a proteção da 

                                                            
  617 ZOLO, Danilo. Guerra, direito e ordem global, cit. p. 05. 

618 BOBBIO, N. A paz tem um futuro? In: O terceiro ausente, cit.. p. 250. 
619 KELSEN, Hans.Teoria Geral do Direito e do Estado, cit., pp. 31-32.  
620 BOBBIO, Norberto. O problema da guerra e as vias da paz, cit. p. 119. 



236 

 

   

liberdade, a justiça, o bem-estar e todos os outros fins que garantem a existência do 

direito. 

Não compete ao direito hodierno discutir a legitimidade da guerra, o âmbito 

jurídico se afasta progressivamente da esfera bélica. Compete ao direito regular as 

normas de conduta social, distribuindo e delimitando o poder de cada um em relação a 

todos os outros, mas também esse limitado pela relações sociais, que o constroem ou 

destroem, através da opinião pública621. É por isso que Bobbio622 defende o pacifismo 

jurídico como meio eficaz de dirimir os conflitos internacionais, através da criação do 

Estado Universal, o Terceiro, que teria legitimidade de intervir nas relações 

internacionais impedindo conflitos armados. Mas o direito sozinho não basta, é preciso 

pensar em alternativas de proteção aos direitos humanos, tolerância entre os povos, 

preservação das culturas locais, entre outros problemas trazidos pela globalização, para 

enfim, construirmos o direito cosmopolítico que Kant tanto desejou.         

3.3 Danilo Zolo (1936- ): as críticas realistas ao cosmopolitismo. 
 

As doutrinas cosmopolitas se defrontaram durante toda a Modernidade com o 

realismo político. Entendemos por realismo político moderno aquele pensamento que, a 

partir de Maquiavel: 

 

Torna-se um método e uma maneira de ver a política, e assume 
algumas das suas características principais: uma antropologia 
pessimista em relação à bondade da natureza humana, uma crítica às 
teorias utópicas que pretendem apresentar “principados e repúblicas 
nunca vistos nem conhecidos”, um papel relevante e positivo (e de 
qualquer maneira irrenunciável) que assume a força e o conflito nas 
relações entre os indivíduos e entre os Estados, e a centralidade dos 
Estados soberanos como principais senão únicos titulares de direito 
público internacional.623  

Podemos inserir nesta tradição que inicia com Maquiavel, autores modernos 

como Hobbes, Espinosa, Hegel e Marx e contemporâneos como Weber, Schmitt, 

Morgenthau, Schumpeter, além dos elitistas políticos como Pareto, Michels e Mosca.  

                                                            
621 NOUR, Soraya. À Paz Perpétua de Kant, cit., pp. 176-178. 
622 Op. cit. pp. 134-135.  
623 TOSI, Giuseppe.  Realismo e Cosmopolitismo nas Relações Internacionais, (manuscrito inédito em 
fase de publicação). Sobre o realismo político ver: PORTINARO, 1999. 



237 

 

   

Para representar as teses do realismo político, nos utilizaremos de vários escritos do 

filósofo do direito e da política, o italiano Danilo Zolo. 

Zolo inicia sua crítica ao globalismo jurídico afirmando que este pode ser 

conceituado como “[...] a corrente de pensamento filosófico-jurídico que remonta a 

Kant e a sua ideia de “direito cosmopolita””.624 O modelo globalista foi enfatizado pelos 

chamados globalistas ocidentais (western globalists), que defendem “[...] um 

compromisso teórico e político na direção do “constitucionalismo global”, do 

cosmopolitismo democrático e da difusão planetária dos direitos humanos625” e, entre 

esses, merecem destaque especial Kelsen, Bobbio e Habermas. 

Segundo Zolo, a tese dos western globalist  tem como mola mestra a hegemonia 

político-ideológica-militar do Ocidente, e está assentada na influência de processo de 

globalização político-econômico liberal. É através desse processo que os EUA 

redefiniram as forças internacionais e se consolidaram como única potência mundial 

pós-guerra fria. Contudo, através desse mesmo processo os outros centros financeiros 

capitalistas emergentes buscam seu espaço de domínio político-econômico, disputando 

com os EUA o mercado mundial626.  

A globalização redefine as relações internacionais, tornando problemática a 

questão da soberania nacional, já que expõe a política internacional à influência das 

forças produtivas capitalistas. A economia das nações sofre uma maior influência das 

relações internacionais, comprometendo-se as soluções adequadas à resolução dos 

problemas nacionais, prevalecendo os interesse dos grandes centros capitalistas627. Com 

a teoria globalista e o problema da soberania, segundo Zolo, fica também comprometida 

a proteção às diversidades culturais e a diversos direitos subjetivos, assim como a 

legitimação dos Estados como sujeitos de direito internacionais. 

Para Zolo, a filosofia do direito ocidental legitima as instituições ocidentais e 

pretende universalizar valores que são ocidentais, desprezando as condições materiais e 

                                                            
624 ZOLO, Danilo. O globalismo jurídico.  In: Rumo ao acaso global. Os direitos humanos, o medo, a 
guerra, organizado por Maria Luiza Alencar e Giuseppe Tosi, São Paulo: Conceito Ed., 2011, pp. 23-38. 

 625 Zolo retira esta expressão, evidentemente irônica porque mostra a matriz ocidental do pretenso    
universalismo, de : BULL. Hedley. The anarchical Society, London, McMillan, 1977 (edição brasileira, A 
sociedade anárquica. Brasília: Editora da UnB, 2002).  

626 ZOLO, Danilo. El espacio jurídico global. Disponível em: 
 www.globalizacion.org/globalizacion/ZoloEspacioJuridicoGlobal.htm/. Acessado em 23-03-2010.   
627 ZOLO, Danilo. El espacio jurídico global. Disponível em: 
 www.globalizacion.org/globalizacion/ZoloEspacioJuridicoGlobal.htm/. Acessado em 23-03-2010 



238 

 

   

históricas que contribuíram para a formação e desenvolvimento dos diversos povos; por 

isso a sua crítica ao globalismo jurídico: 

 
[...] Resta, todavia, muito duvidosa a filosofia dos Western globalists, 
defensores ocidentais da universalidade da doutrina dos direitos 
humanos. Para estes, o Ocidente tem hoje a missão de exportar os 
princípios, os valores e as regras afirmados a partir dos séculos XVI e 
XVII, com o advento do Estado moderno europeu e do 
desenvolvimento para o Estado de direito e para o Estado 
constitucional, inclusive para a democracia pluralística contemporânea. 
Obviamente, também a economia de mercado faz parte desses 
“valores” a serem exportados no mundo inteiro628.  
    

 

Segundo Zolo, a idéia kantiana de que o progresso da humanidade só é possível 

se os mesmos princípios éticos forem válidos para todos os homens e impostos por uma 

autoridade internacional que esteja acima da ética e do ordenamento jurídico existente 

domina a filosofia do globalismo jurídico. O globalismo jurídico se torna débil porque 

se ampara no jusnaturalismo clássico-cristão, que subordina o ordenamento jurídico à 

ética, a partir do momento em que o ordenamento jurídico nela se fundamenta. 

Esclarece Zolo: 

 
[...] os adversários do “globalismo jurídico” denunciam a fraqueza de 
uma doutrina que, apesar de suas inspirações cosmopolitas, permanece 
ancorada a cultura da velha Europa, ou seja, ao jusnaturalismo clássico-
cristão. A ideia do direito internacional que ela propõe é indissociável 
de uma visão teológico-metafísica – refletida na noção de civitas 
máxima – que põe como fundamento da comunidade jurídica 
internacional a dupla crença na natureza moral do homem e na unidade 
moral do genro humano. Essa filosofia do direito está dominada pela 
ideia kantiana e neokantiana, de que o progresso da humanidade só é 
possível se alguns princípios éticos foram compartilhados por todos os 
homens e se forem feitos vales por poderes supranacionais, que 
transcendem o “politeísmo” das convicções éticas e dos ordenamentos 
normativos hoje existentes629.  
  

Ao colocar o fundamento da comunidade jurídica internacional na crença na 

qualidade moral do homem e na unidade moral da humanidade, o globalismo jurídico 

                                                            
628 ZOLO, Danilo. A tutela internacional dos Direitos Humanos: entre intervenções humanitárias e 
jurisdição penal internacional. Seminário: Direitos Humanos e Multiculturalismo. João Pessoa: 4-6 setembro 
de 2006, p. 02.  
629 ZOLO, Danilo. O globalismo jurídico.  In: Rumo ao acaso global. Os direitos humanos, o medo, a 
guerra, organizado por Maria Luiza Alencar e Giuseppe Tosi, São Paulo: Conceito Ed., 2011, pp. 23-38. 



239 

 

   

deixa de considerar as peculiaridades de cada nação, sua infraestrutura social e sua 

posição no cenário internacional630. 

Zolo então propõe uma teoria alternativa ao kantismo-kelseanismo e também 

àquelas ideias que garantem a paz através da concentração do uso da força em um 

Estado mundial e defendem a doutrina da guerra justa, pautadas na interpretação de 

fenômenos a nível internacional, considerando necessária a compreensão dos problemas 

que apresentam maior relevância e uma mínima capacidade de prever os seus 

desenvolvimentos. Outrossim, defende uma “teoria impura” do direito internacional, a 

diferenciação estrutural dos ordenamentos jurídicos, a generalização da teoria dos 

regimes jurídicos, o combate a qualquer noção de guerra justa e um direito 

supranacional mínimo. Defende Zolo: 

 

Então, o primeiro dever dos pacifistas parece hoje aquele de lutar por 
um mundo multipolar e por um diálogo entre as civilizações do planeta 
que consideram as diferenças culturais e a complexidade do mundo 
como uma preciosa evolução e não um obstáculo ao desenvolvimento e 
à paz. A luta pelo direito, e isto é o emprenho por um mundo menos 
violento e menos cruelmente dividido entre países ricos e países pobres, 
se mostra hoje antes de tudo como uma batalha pelo politeísmo dos 
credos, das culturas e das civilizações631.   
   

Para Zolo, viver num estado de “relativa anarquia”632, turbulência e incerteza 

internacional é preferível a ter uma ordem universal e perfeita imposta, como propõe o 

globalismo jurídico. Cada Estado, a nível internacional, possui as suas particularidades 

e as relações entre os Estados são demasiado complexas, graças a suas variantes 

políticas, econômicas, sociais, étnicas e culturais; por isso as normas jurídicas 

internacionais devem possuir múltiplas variáveis e não uma universalização. Nesse 

argumento, Zolo justifica a necessidade da impuridade da teoria jurídica, numa evidente 

crítica a Kelsen. 

A filosofia jurídica “realística” de Zolo vai contra a hegemonia do pensamento 

kantiano e às suas interpretações, buscando uma filosofia do direito que construa as suas 

categorias partindo do contexto social, econômico, político e histórico, postulando um 

direito internacional que considere a relatividade da verdade e a efetividade normativa. 

                                                            
630 ZOLO, Danilo. Uma crítica realista del globalismo jurídico desde Kant a Kelsen y Habermas. 
Disponível em: www. Ugr.es/~filode/pdf/contenido36_81.pdf  
631 ZOLO, Danilo. Guerra, direito e ordem global. João Pessoa, 2003, p. 10.  
632 A proposta de Zolo se inspira no trabalho de Bull, H. A sociedade anárquica. Brasília: editora da UnB, 
2002. 



240 

 

   

Só assim é possível estabelecer uma técnica, um processo normativo que seja tolerante e 

concilie as diversas organizações sociais.  

Afirma Zolo: 

 

Uma efetiva proteção internacional dos direitos deveria ser confiada a 
atores internacionais muito diferentes de uma aliança militar e exigiria 
modalidades de intervenção preventivas (e não sucessivas), de caráter 
econômico e civil (não militar), baseadas no diálogo intercultural e não 
na imposição coercitiva de uma concepção particular da ordem 
mundial633.    
 

A teoria do direito internacional deve ser amparada pela política e pela 

sociologia, possuindo caráter multidisciplinar, abarcando temas como direito, poder e 

violência. O direito internacional deve visar o exercício da força ritualizada, medindo-se 

a efetividade e a juridicidade do ordenamento internacional. De acordo com Zolo, a 

atual estrutura da ONU e de seu Conselho de Segurança configura um impedimento 

para a realização deste intento, já que dão poder de veto a uns poucos Estados que são 

potências mundiais e, através deste poder, estes Estados impõem a sua decisão634.  

Segundo Zolo, o direito em geral é um fenômeno de natureza sistêmica, que 

confere função aos processos costumeiros, consensuais e pactuados e estes se 

desenvolvem na formação do direito internacional. A teoria do direito internacional teve 

contemplar a teoria dos regimes jurídicos, pois grande parte dos sujeitos internacionais 

estabelece relações entre si sem a necessidade do uso da força militar. 

A teoria de guerra justa também é criticada por Zolo porque é considerada 

incompatível com o direito internacional contemporâneo e como um retorno ao direito 

medieval, uma vez que admite motivações éticas para a justificação da guerra, como foi 

o caso das guerras do Afeganistão e do Iraque.  

Os tribunais penais internacionais também são alvos de críticas, pois Zolo afirma 

que não se poder garantir a imparcialidade dos mesmos e que suas decisões ocorram de 

modo satisfatório, já que estes são dominados pelas grandes potências e pelos seus 

interesses: a justiça desses tribunais é sempre a “justiça dos vencedores”635, que não se 

pode chamar propriamente de justiça uma vez que o objetivo é o sacrifício do 
                                                            

633 ZOLO, Danilo. A guerra global: a guerra humanitária in Universalidade dos Direitos Humanos? (texto de 
próxima publicação). 
634 Para uma crítica de Zolo às Nações Unidas e à impossibilidade de uma reforma sua ver; ZOLO, D. 
“Reformar e democratizar as Instituições Internacionais? O caso das Nações Unidas”, in: SANTORO, E.  et. 
alii. Direitos Humanos em uma época de insegurança, Porto Alegre: Tomo editorial, 2010, pp. 21-38.  

635 ZOLO, Danilo. La giustizia dei vincitori. Da Norimberga a Baghdad. Roma-Bari: Laterza, 2006. 



241 

 

   

condenado. Para Zolo, a volta da doutrina da guerra justa é a realização da “profecia” de 

Carl Schmitt, em O nomos da terra: 

 

A profecia schmittiana encontra singular confirmação em uma série de 
circunstâncias de excepcional relevância: [...] o revival nos anos 
noventa do século passado da jurisdição penal internacional, segundo o 
“modelo de Nuremberg”, ou seja, segundo a lógica da degradação 
moral do inimigo derrotado e de exaltação propagandista da excelência 
moral dos vencedores636. 
    

A função do direito internacional é objetivar a construção de uma sociedade 

jurídica que conceda pequenos poderes a órgãos centralizados internacionais, mas que 

limite-se o uso da intervenção coercitiva, autorizada apenas em casos extremamente 

excepcionais, considerando a soberania de seus membros como iguais. Esse sistema 

segue uma lógica federalista que deve aplicada às competências normativas nacionais e 

internacionais. O ordenamento jurídico interno das nações não seria substituído ou 

restringido pelos órgãos internacionais. Zolo pretende que esse “direito internacional 

mínimo” realize uma ordem internacional fundada em uma regionalização de muitas 

faces, que preserve a soberania dos Estados, atendendo as prerrogativas materiais, 

culturais, políticas, étnicas e históricas de todos os Estados. 

Sob uma sedutora argumentação realística, Zolo pretende demonstrar como o 

projeto cosmopolítico não possui fundamento em um mundo unipolar com o atual, 

enfatizando que a guerra global já se iniciou, mas não deverá ser marcada por um único 

evento catastrófico, como uma guerra atômica, que pode por fim a espécie humana. O 

equilíbrio bélico da contemporaneidade seria marcado por uma série de pequenos 

eventos bélicos que demonstrassem a força das potências ocidentais. 

De forma rude, (que pode se confundida erroneamente com cinismo), Zolo 

expõe lucidamente a sua visão realista das relações internacionais, mas a sua parte 

crítica é mais eficaz do que a sua parte construtiva, ou seja, a crítica carece de 

propostas, o que pode levar ao conformismo de que nada pode mudar a nível 

internacional para garantir uma melhor convivência entre os povos.  

 

 

                                                            
     636 ZOLO, Danilo. A guerra global: A profecia da guerra global in Universalidade dos Direitos 
Humanos? (texto de próxima publicação). 
 



242 

 

   

3.7. O cosmopolitismo republicano: uma proposta razoável. 

 

Cosmopolitismo e realismo disputam a “razão” sobre o modo de interpretar e de 

transformar o mundo contemporâneo, o que torna muitas vezes difícil afirmar que 

argumentos melhor se apresentam para a análise das relações internacionais.  

O cosmopolitismo defende a existência dos direitos humanos como um código 

universal, um “direito pan humano” e a necessidade de uma constituição mundial, acima 

dos interesses e da legislação particular dos Estados. Comprovando que o projeto 

cosmopolita não é uma quimera, mas um sinal do progresso do gênero humano para 

melhor (signum prognosticum), Bobbio argumenta que a Declaração de Direitos 

Humanos de 1948 foi o marco de que pelos menos um progresso jurídico pode ser 

comprovado, tornando a visão cosmopolita (weltbürgerlich), mais que um sonho, uma 

realidade prevista por Kant637. Habermas, nesse sentido, também argumentos que 

estariam sendo criadas as condições para uma transição do direito internacional ao 

direito cosmopolita e, em última instancia, em direção de uma Weltinnerpolitik (política 

interna do mundo)638. 

De acordo com a crítica realística, as pretensões dos cosmopolitas se pautam 

mais em documentos e declarações do que na realidade fática; uma prova disso são as 

contínuas violações aos direitos humanos, que muitas vezes são praticadas pelos 

mesmos Estados que assinam os acordos e tratados de égide cosmopolita.   Se os 

direitos humanos são universais o não cumprimento dos mesmos também o é. Os 

realistas argumentam que os direitos humanos se apresentam mais como um discurso 

retórico do que existente de fato ou como uma imposição das grandes potências para 

esconder o seu jogo de poder que garante a hegemonia do poder bélico no mundo, como 

comprova a fragilidade das Organizações das Nações Unidas frente aos desejos das 

grandes potências.  

È bem verdade que o projeto cosmopolita não é predominante nas relações entre 

os Estados e não encontra um cenário internacional favorável nas instituições políticas 

globais internacionais. Um dos fatores que dificultam a sua implantação é que os 

                                                            
637 BOBBIO, N.  A era dos direitos, In: IDEM:  A era dos direitos cit., pp. 49-66. 
638 HABERMAS, J. A idéia kantiana de Paz Perpétua a distância histórica de 200 anos, In: A inclusão do 
outro, cit., p. 185-228. 



243 

 

   

Estados nacionais, que são sujeitos de direito internacionais, não conseguiram vencer os 

estágio das guerras como forma de resolução de conflitos; como bem demonstra a 

postura dos Estados Unidos, em sua política imperialista.        

Por outro lado, entretanto, o modelo de pax romana, preconizado pelos Estados 

Unidos através da pretensão de impor a pax americana existe mais como ideologia e 

desejo do que ocorre na realidade. Mesmo sendo a maior potência mundial, a 

complexidade das relações internacionais não favorecem esse modelo, pois os outros 

atores internacionais, sejam aliados ou adversários dos americanos, não aprovam a 

existência de uma ordem unilateral: um “direito absoluto” norte-americano não é 

reconhecido pelo outros povos.  Mesmo os países pobres não sucumbem a essa 

imposição norte-americana, o que demonstra a fragilidade desse projeto imperial 

hegemônico, levando alguns analistas internacionais a prevê o declínio dessa política, 

bem como do “império americano”639, sobretudo após a recente crise financeira.  Os 

críticos do cosmopolitismo afirmam que esse tende a confundir os seus desejos com a 

realidade, mas o realismo também é passível de criticas, por não conseguir analisar a 

complexidade das relações internacionais provocados pela globalização.  

Assim como há várias maneiras de entender o cosmopolitismo, que analisamos 

nesta pesquisa, há também várias maneira de entender o realismo político: 

identificamos, pelo menos três. 

Numa versão realista mais conservadora, típica dos neoconservadores 

estadunidenses, com o fim da guerra fria (identificada por eles como a vitória do 

Ocidente na III guerra mundial) teria chegado o “fim da história”640 e o momento do 

Império americano exercer a sua superioridade econômica, política e militar sobre o 

resto do mundo e garantir assim a “nova ordem internacional”. Esta é uma maneira de 

pensar a domestic analogy a la Hobbes e não a la Kant. A solução para a superação do 

Estado de natureza entre as nações é a dominação de um Estado soberano sobre os 

outros. Estado que se torna, como o soberano hobbesiano, legibus solutus: ele dita as 

leis, mas estas não se aplicam a ele mesmo; comportamento muito comum da política 

                                                            
639 WALLERSTEIN, I., 2003: Decline of American Power: The U.S. in a Chaotic World. New York: 
New Press.  ARRIGHI, G. - SILVER, B., Caos e Governabilidade no Moderno Sistema Mundial, Rio de 
Janeiro, Editora UFRJ, 2001. 
640 FUKUYAMA, F. O fim da história e o último homem, Rio de Janeiro: Rocco, 1992. Ver também: 
ANDERSON, P., O fim da história - de Hegel a Fukuyama.  Rio de Janeiro: Zahar, 1992. 



244 

 

   

dos Estados Unidos nas últimas décadas, uma vez que esse país exige que todo o mundo 

respeite os tratados internacionais, mas se recusa a assinar a maioria deles e a respeitar o 

arbitrado das cortes internacionais.  

Outros defensores do predomínio mundial dos Estados Unidos propõem uma 

doutrina fundada mais na ideia de hegemonia global do que de Império, como, por 

exemplo, Joseph S. Nye Júnior, já Subsecretário à Defesa da administração Clinton, que 

afirma o paradoxo do poder americano: “Sem os Estados Unidos não se resolve 

nenhuma crise, mas os Estados Unidos sozinhos também não conseguem resolver 

nenhuma crise”. Por isso, Nye propõe uma solução “gramsciana” para a hegemonia 

mundial dos Estados Unidos se ela quer continuar a ser duradoura: fundamentar-se mais 

na colaboração multilateral e no soft power, ou seja, na influencia econômica, política, 

cultural e social do modelo norte-americano do que no hard power das armas, que 

porém devem ser utilizadas quando necessário for641. 

Existe também uma versão anti imperialista e democrática do realismo, como a 

defendida por Danilo Zolo, o qual afirma, como vimos, que numa sociedade complexa 

como a atual há um certo anarquismo nas relações internacionais642, sendo que este é 

preferível ao monopólio da força por parte de uma única superpotência; um anarquismo 

onde os principais sujeitos do direitos internacional continuariam a ser os Estados 

soberanos, os quais, através de acordos regionais ou internacionais, resolveriam 

pontualmente as controvérsias sem recorrer a instituições supranacionais que 

concentram o poder,  mantendo um poder descentralizado e difuso643.  Afirma Danilo 

Zolo: 

Neste sentido, proponho a expressão “direito supranacional mínimo”: 
segundo uma lógica federalista aplicada à relação entre competências 
normativas dos Estados nacionais e competências normativas de órgãos 
supranacionais, tal direito deixaria um amplo espaço às funções da 
domestic jurisdiction, sem pretender substituí-las ou sufocá-las com 
organismos normativos e judiciários supranacionais. Em outras 
palavras, a “ordem política mínima” – justamente para permanece tal, 
ou seja, mínima – deveria fundar-se sobre uma “regularização 

                                                            
641 NYE, J.S. Il paradosso del potere  americano. Perché l’unica superpotenza non può più agire da sola, 
Torino: Einaudi, 2002. 
642 Ver: BULL, H.  The anarquical society, London: Macmillan, 1977. 
643 ZOLO, D. Per una filosofia moderna e realistica del diritto internazionale, In IDEM,  I signori della 
pace, op. cit., p. 133-148. 



245 

 

   

policêntrica” do direito internacional, e não sobre uma estrutura 
hierárquica que arriscaria de provocar a revolta das “periferias”644.  

Mas, apesar das suas críticas ao cosmopolitismo, esta proposta de Zolo não 

difere substancialmente, nos resultados se não nos fundamentos, da versão mais 

“moderada” de cosmopolitismo. Com efeito, se eliminarmos as propostas mais extremas 

do espectro político, o cosmopolitismo puro e o imperialismo puro, - onde realismo e 

cosmopolitismo se identificam na ideia de Império - podemos encontrar, na prática, 

mais pontos de contato entre o cosmopolitismo e o realismo de quanto se possa 

imaginar645.  A proposta cosmopolita “republicana” não está muito distante da proposta 

de Zolo, uma vez que ela não propõe um Estado Mundial (a la Habermas), mas uma 

Federação Mundial de Estados (a la Kant), que se associam livremente, na qual o papel 

dos Estados soberanos não seria eliminado, mas limitado aos problemas e aos temas de 

interesse comum. 

Neste sentido, o modelo que mais se aproxima do projeto cosmopolita kantiano 

seria o da União Europeia. O processo de integração europeu parece quase que 

literalmente inspirado nos três artigos definitivos proposto por Kant, em seu célebre 

ensaio sobre a paz perpétua, pois a Carta Magna de cada Estado-membro deve ser 

democrática (o que Kant chama de republicana), resguardando-se o Estado democrático 

de Direito; a criação da União Europeia aconteceu em conforme o previsto por Kant 

para a existência de uma Federação de Estados, sem que exista um país ou países 

dominantes, com ingresso livre, que, em alguns casos, possui referendo da população; a 

partir da criação de uma Constituição Europeia há a criação de um direito 

supranacional, cosmopolítico  que limita os poderes dos Estados-membros, pois estes se 

sujeitam a lei maior (esse é um ponto de extrema discussões, mas é possível a existência 

de um acordo)646. 

Ora, esta integração tem proporcionado uma maior estabilidade, bem como tem 

garantido a paz entre os Estados que compõem o bloco, proporcionando à Europa o 

período maior de paz jamais visto na sua longa história. O exemplo a União Europeia 
                                                            
644Ibidem, p. 146 (tradução do autor). 
645 Um realismo cosmopolita sui generis é aquele do livro Império de Hardt e Negri, que não temos 
condição de analisar neste momento.  Ver: NEGRI, T. – HARDT, M., Império. Rio de Janeiro: Ed. 
Record. 2001. Ver também:  NEGRI, T. , Cinco lições sobre império. Rio de Janeiro: DP & A, 2003.  

646 Ver: AA.VV.  Kant e l’idea di Europa. Atti del Convegno Internazionale di Studi, Genova 6-8 maggio 
2004, Genova: Il Melangolo, 2005. 



246 

 

   

pode ser utilizados por outros países, principalmente na América do Sul, em que há o 

MERCOSUL e sua ampliação nos mesmos moldes da União Europeia, através da 

UNASUL, o que pode ocasionar a criação de um novo bloco regional.      

Neste cenário, a proposta cosmopolita obedece a um critério de delegação de 

poderes, que ocorre de forma progressiva, em que os Estados nacionais, através do 

princípio da subsidiariedade, abrem mão de uma parcela de sua soberania em prol de 

interesses mútuos, que poderão ser mais garantidos e eficazes se esse poder for exercido 

por organizações inter e supra estatais. Essas organizações podem promover a paz entre 

os povos, bem como atuar no âmbito ecológico, econômico, social, entre outros, 

demonstrando que não há um dono, um senhor da Terra, mas, como disse Kant, que 

todos temos que conviver de foram pacífica uns com os outros. 

A objeção de que esta união econômica, política e jurídica comportaria a 

imposição de uma única ética mundial e de uma homogeneização dos costumes, não é 

necessariamente verdadeira, depende da maneira com que esta unificação é realizada. 

Na verdade, mesmo no interior dos Estados nacionais, já existem sociedade multiétnicas 

e multiculturais, devido aos movimentos migratórios e ao enorme fluxo de informações 

que ultrapassam as fronteiras e o Estado de direito, como diz Habermas, consegue 

conviver com esta pluralidade ética na medida em que, através do filtro do direito, 

consegue encontrar um terreno comum pelo caminho da democracia procedimentalista, 

que permite a convivência de vários modos de vida no mesmo território. O mesmo 

poderia acontecer também no âmbito internacional com a criação de uma Federação 

Mundial de Estados Livres, preconizada por Kant, onde seriam universalizados os 

procedimentos respeitando-se as diferenças culturais. 

De qualquer forma, a globalização é um fenômeno irreversível e é certo que o 

processo de globalização deverá exigir, e está exigindo, uma governança mundial, que 

promova as relações pacíficas entre os povos, preservando a própria humanidade contra 

qualquer desmando de poder. A governança mundial deverá ocorrer de forma 

progressiva, pois a concentração de poder em mãos de um ou de alguns atores 

internacionais propiciará a saída dos Estados de um processo anárquico, em que a 

complexidade das relações entre os povos seja levada em conta e não apenas o poderio 



247 

 

   

bélico imponha as vontades de um ator internacional em detrimento dos demais  Neste 

sentido, Nour647 afirma: 

O meio militar coloca os princípios do direito internacional em jogo, 
fortalecendo o caráter anárquico do cenário internacional, isto é, fora de 
controle das instituições políticas e jurídicas internacionais. Apenas 
soluções de longo prazo – soluções políticas, sociais, econômicas e 
jurídicas podem oferecer uma resposta adequada à crise.    

Os defensores do projeto cosmopolita jamais tiveram a pretensão de 

implementá-lo de forma rápida, sem conflitos ou descrenças, previram as críticas e não 

desprezam os argumentos realistas, pois a realidade efetiva das coisas devem ser 

analisada, não se podendo negar os jogos de poder no cenário internacional, pois o que 

pretendem é superar essas dificuldades apontadas pelos realistas.  

O realismo, porém ao pretender apresentar a realidade “como ela é”, tende a 

defender o statu quo onde, nos moldes anárquicos hobbesianos, o processo de 

globalização apenas continua com o estado de natureza internacional, pois os Estados 

mais poderosos intervém nos mais enfraquecidos ao seu bel prazer, garantindo sua 

hegemonia mundial econômico-político-militar. Neste sentido, para o realismo, a única 

paz perpétua possível é a paz dos cemitérios, que foi ironizada por Kant. Para Tosi, a 

governança mundial é uma alternativa a essa visão pessimista, já que afirma648:    

A alternativa é promover uma rede alternativa de instituições 
internacionais e supranacionais - tanto da esfera estatal como da 
sociedade civil – com força suficiente para enfrentar os problemas que 
o mercado cria e os Estados não podem resolver, permitindo assim una 
melhor distribuição da riqueza em âmbito internacional e retirando as 
raízes mais profundas da violência e da guerra. Nesta perspectiva, os 
Estados nacionais não desapareceriam, mas continuariam tendo um 
papel próprio na garantia dos direitos e das identidades locais de seus 
cidadãos, mas delegariam a organismos supranacionais, as soluciones 
dos conflitos e dos problemas que superem suas fronteiras e sobre a 
base do reconhecimento de uma cidadania não somente nacional, mas 
cosmopolita. 

Em nenhum momento a proposta realista oferta uma saída para a resolução dos 

conflitos internacionais, é por isso que o cosmopolitismo, em um contexto filosófico, 

nos parecer ser a única saída racional, ou melhor, razoável para solucionar esse grave 

problema.  

                                                            
647 NOUR, S. À paz perpétua de Kant, cit, p. 173. 
648 TOSI, G. Cosmopolitismo e integração sul-americana, p. 14. 



248 

 

   

Nós, “pós-modernos”, não possuímos mais a crença de que a Divina Providência 

conduza o gênero humano para um progresso moral, ou que a natureza seja responsável 

por este progresso, muito menos cremos que a história seja governada pela Razão. Mas 

podemos razoavelmente esperar que a humanidade, aprendendo com seus erros, possa 

encontrar um caminho de convivência mais pacífica ainda que sempre sujeita as 

vicissitudes e aos revés da história, que está nas mãos frágeis dos homens. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



249 

 

   

CONCLUSÃO 

 

O problema que originou este trabalho foi à relação entre cosmopolitismo e paz 

em um mundo globalizado, mais de duzentos anos após À Paz Perpétua de Kant. A 

proposta cosmopolita, baseada na filosofia kantiana não admite que a paz seja uma mera 

trégua entre as guerras, pois, para a sua real existência, se faz necessário um projeto 

filosófico-jurídico que garanta a paz entre os povos. Nesses moldes, analisamos a 

atualização da proposta kantiana a partir das teorias de Kelsen, Bobbio e Habermas e as 

confrontamos como a crítica realista de Danilo Zolo.  

Em nosso percurso, procuramos verificar como a teoria da paz perpétua 

necessite de várias condições para a sua efetivação, como a existência do Estado de 

Direito, da democracia, da sociedade civil global, do direito cosmopolítico, da 

efetivação dos direitos humanos e da existência de um Terceiro, que esteja acima dos 

Estados nacionais.            

Procuramos demonstrar que não há um único modelo cosmopolitico, mas que 

este pensamento já aparece na antiguidade clássica. Por isso, apresentamos os modelos 

de cosmopolitismo que apareceram historicamente na época clássica e medieval: como 

o cosmopolitismo imperial, que surge na passagem da polis para a cosmópolis, baseado 

em um ideal de paz que considerava todos os homens como súditos, que deviam 

obedecer as leis de um império universal. Na passagem da república romana para o 

império romano também surge um ideal cosmopolítico, mas seu ideal de paz está 

relacionado a pax romana, em que o conquistador a impõe ao conquistado, tornando-o 

servil, ou seja, não é uma paz real, mas é uma paz imposta pela obediência ao mais 

forte.    

Fizemos uma breve referência ao modelo cosmopolita republicano, mais 

presente nas obras dos filósofos, sobretudo Cícero, do que na realidade, mas que tinha 

diferenças com o modelo imperial, por defender a existência de uma cidadania 

universal, pois todos os homens pertenceriam a uma única família universal, por está 

baseado na existência de uma lei natural que garante a existência da família humana. 

Esse ideal de paz presente no cosmopolistismo estóico foi mais teórico do que prático e 

sua importância se deve por romper com a xenofobia tão presente no modelo 

cosmopolita imperial e romano, pois eu e o outro possuímos diferenças, mas não tão 



250 

 

   

significativas que nos retire a condição de fazermos parte de um todo, de possuirmos 

um logos interligado com o logos divino, que nos conduz a mesma ética racional. A 

proposta de paz está ligada ao agir ético racional.      

Apresentamos o cosmopolitismo messiânico da respublica christiana: que, 

apesar de ser baseado em uma mensagem de amor e de universalidade entre os povos, 

não conseguiu ir além da unidade religiosa, o que não evitou internamente conflitos 

permanentes e, externamente, foi um fator contínuo de hostilidade contra os infiéis, para 

o promoção da verdadeira fé, agravando-se com as guerras de religião que levaram ao 

definitivo declínio do modelo imperial messiânico. 

O modelo cosmopolítico sofreu uma profunda modificação no Iluminismo, que 

inicialmente preocupa-se com a formação de uma Federação cristã que traga a paz entre 

os povos da Europa, como proposto por Saint-Pierre. O Abbé preocupou-se com a 

situação de Europa de seu tempo e propôs um modelo ético-jurídico que trouxesse a paz 

para os povos europeus cristãos. As ideias de Saint-Pierre não foram universalistas, mas 

serviram de inspiração para que a paz entre os povos fosse possível através dos 

mecanismos do direito e das relações internacionais.    

Em sua crítica a Saint-Pierre, Rousseau propõe a existência de uma 

Confederação europeia, que tivesse um legislativo comum, um exército comum e 

impedisse que qualquer Estado confederado deixe de sê-lo a seu bel prazer. Rousseau 

crê que a não existência de exércitos particulares, aliados a existência da Confederação 

possa criar uma sociedade internacional europeia, podendo  trazer a paz entre os povos 

europeus.  

Entretanto apenas com Kant, esses projetos iluministas ganharam status de 

verdadeiro cosmopolitismo, por contemplar de todos os povos da Terra.  O projeto 

cosmopolita kantiano é herdeiro de toda a tradição cosmopolita, sobretudo estóica, na 

versão republicana de Cícero, que ele recebe através da ideia de civitas máxima de 

Leibnitz e Wolf. Por suas características principais poderíamos chamá-lo de “modelo 

cosmopolita republicano”, porque pressupõe que internamente os Estados sejam 

republicanos e que se juntem numa Federação Livres de Estados, garantindo-se a paz 

universal. Kant Propõe as bases para a criação de uma legislação universal, originando 

um direito que está acima do direito das nações, um verdadeiro direitos dos povos, que é 



251 

 

   

por ele denominado de direito cosmopolítico, originando as bases para a construção da 

cidadania mundial para cada cidadão da Terra.    

Com o cosmopolitismo kantiano, a paz perpétua passa a ser uma possibilidade 

jurídica aplicável, e não mais utópica, em uma sociedade internacional que garanta a 

existência dos ideais republicanos garantido pela Constituição republicana no interior 

dos Estados, assegurados pela existência de uma Federação Mundial de Estados Livres 

que conduza a relação entre os povos para uma paz duradoura.       

O projeto kantiano foi retomado após as duas grandes Guerras Mundiais do 

sáculo XX, pelo retorno do direito natural nas discussões filosófico-jurídicas. Nesse 

sentido, Kelsen aparece como o pensador que alia a proposta jurídica com a 

possibilidade da paz entre os povos, defendendo que o direito seria o grande mediador 

de conflitos internacionais.  

Bobbio é o pensador que alia a proposta kantiana com a internacionalização dos 

direitos humanos, defendendo a democracia, como Kant fizera outrora com o 

republicanismo, como o meio favorável para essa difusão. Compete a Bobbio analisar 

as diversas formas de pacifismo, o que nos levou a verificar que é pelo pacifismo 

jurídico que a paz pode ser pregada, discutida e efetivada entre os povos, por ser esse 

um meio de resolução de conflitos em que não há imposição de força, mas há a 

possibilidade de acordos para a existência de uma legislação internacional que vise e 

garanta a paz.    

Habermas retoma o projeto cosmopolita de Kant, atualizando-o frente às 

intervenções humanitárias, ao papel dos Estados Unidos como superpotência, discutindo 

o papel da força nas relações internacionais; entretanto o pensador alemão também 

aceita o direito como meio eficaz para a resolução de conflitos.   

Discutimos a proposta cosmopolita frente a um cenário mundial globalizado e 

complexo, em que as relações internacionais modificam-se continuamente, em que a 

ocidentalização do mundo confronta-se com a resistência das culturas regionais. Sobre 

este processo de globalização, a primeira consideração obvia é o reconhecimento do 

aprofundamento sempre maior dos laços que estreitam o mundo: aumentam todos os 

dias às redes econômicas, as comunicações, o fluxo comercial e financeiro, as 



252 

 

   

migrações dos povos, a difusão das informações e dos modelos de comportamento 

ocidentais no mundo.  Este processo começou nos séculos XV e XVI com os grandes 

descobrimentos geográficos que proporcionaram as condiciones para a criação de uma 

historia mundial. No século XX, com as duas guerras mundiais, a História da Europa se 

converte efetivamente na história do mundo (weltgeschichte) e, na segunda metade do 

século, sobretudo após o fim do comunismo e a aceleração dos processos de integração 

mundial, temos una economia mundial sempre mais inter-relacionada e interdependente.     

Outro aspecto a ser considerado é que a aceleração do processo de globalização 

provocou um aumento das situações de risco a nível mundial. Vivemos, como afirma 

Ulrich Beck649, numa sociedade de risco (risikogesellschaf). Há o risco de una catástrofe 

ecológica que pode subverter os equilíbrios naturais do planeta; continua sempre 

ameaçador o risco de una destruição atômica da civilização, como os recentes episódio 

do terremoto no Japão mostraram; a instabilidade dos mercados financeiros pode 

provocar um colapso econômico inesperado com efeitos dominó sobre a economia 

mundial, como demonstrou a recente e ainda não superada crise financeira e econômica 

desencadeada em 2008; há o risco do terrorismo, nome genérico e ambíguo para indicar 

um sistema complexo de formas de violência política a nível global, assim como as 

"máfias internacionais" e o crime organizado em escala planetária. E poderíamos 

enumerar uma serie de outros riscos que tem em comum o fato de serem sempre 

fenômenos globais.  

Diante deste quadro é evidente a insuficiência dos Estados nacionais para 

encontrar soluções a esses problemas que passam “por cima” de suas fronteiras. O 

Estado moderno encontrava a sua razão de ser na delimitação clara de um território 

sobre o qual estabelecer seu domínio com fronteiras bem precisas que podia controlar e 

administrar. Com a crise e, em alguns casos, a abolição das fronteiras, devido aos 

fenômenos da globalização e aos processos de integração, entra em crise e em declino 

também o Estado nacional, até pouco tempo atrás todo-poderoso650. È nesse sentido que 

as críticas realistas de Zolo vão de encontro ao projeto cosmopolita por acreditar que 

                                                            
649 BECCHI, P.–CUNICO, G.– MEO,O (orgs). Kant e l’ideia di Europa, cit. 
650 De fato, já existem várias organizações internacionais e supranacionais que decidem os principais 
assuntos da pauta, tanto governamentais (OIG), como o FMI e o Banco Mundial ou a OMC, quanto não 
governamentais (OING) com fines lucrativo, como as empresas multinacionais. Tais instituições, porém,  
não atuam numa lógica “cosmopolita”, mas numa lógica de mercado e de lucro que não diminui as 
desigualdades econômicas e sociais provocadas pela globalização.  



253 

 

   

este seja impraticável, na medida em que se acredita que os estados nacionais continuem 

como os principais atores do sistema internacional e que a relação entre eles será 

governada, como sempre foi, pela força. 

Mesmo em uma perspectiva que, em um primeiro momento, pode apresenta-se 

pessimista para o desenvolvimento do projeto cosmopolita, verificamos nesta pesquisa 

que este é possível por existir, a nível mundial, graças a alguns fatores:     

1- a expansão do Estado democrático de direito: estamos assistindo a uma 

expansão da forma democrática em várias partes do mundo, América Latina, ex bloco 

soviético, África do Sul, atualmente este movimento nos países árabes do Norte da 

África e do Oriente Médio, como comprovam os recentes acontecimentos em várias 

partes do globo, de luta pela democracia, de fortalecimento dos direitos civis frente aos 

desmandos provocados por Estados ditatoriais, como ocorreu na Tunísia e no Egito.  

2-  o fortalecimento e uma aceleração das relações internacionais, com inúmeras 

conferências, novas instâncias, como o G20, num mundo que é sempre mais multipolar 

onde é impossível que uma única potência possa impor a sua vontade: por isso o modelo 

imperial da pax americana está em crise e o modelo republicano e federativo retoma a 

sua atualidade, exigindo uma reforma democrática da ONU, bem como o seu 

fortalecimento; 

3- a expansão do direito internacional: estaríamos numa fase de transição, ainda 

que lenta e contraditória, do direito internacional para o direito cosmopolita, como 

afirma Habermas, em que a legislação internacional de direitos humanos vem a ser cada 

vez mais utilizada nas Cartas Magnas dos países democráticos e, pelo menos 

teoricamente, em Estados ditatoriais, já que a maioria não se reconhece no cenário 

mundial, como violador dos direitos humanos. Outra comprovação dessa transição está 

na existência do Tribunal Penal Internacional, que julga crimes contra a humanidade, 

contra a paz, contra genocídios e tudo o que possa afrontar a dignidade da pessoa 

humana;  

4- a rede da sociedade civil global acelerada pela revolução informática, papel 

este que exercitou na derrubada das ditaduras nos países árabes, papel que exerce nos 

fóruns sociais mundiais, que é utilizado pelos movimentos pelos direitos civis em vários 



254 

 

   

países do mundo, em todos os continentes e, sobretudo, protagonizados pelos jovens, o 

que demonstra como a linguagem dos direitos humanos está se expandindo 

internacionalmente. 

No que diz respeito à guerra e a paz, aqui o discurso é mais delicado, porque, 

apesar dos esforços da ONU para o desarmamento, os arsenais de armas atômicas e 

convencionais continuam existindo e em certos casos crescendo de forma assustadora: e 

a possibilidade da total destruição da humanidade continua de pé. Mas, retomando a 

intuição kantiana sobre a guerra, este crescimento sempre maior das armas de destruição 

de massa, e da terribilidade da guerra, pode ser um dos fatores para que a humanidade 

chegue à conclusão de que a guerra não é mais necessária nem benéfica para o 

progresso, mas simplesmente ameaçadora da própria existência humana. 

Neste cenário mundial, o processo de globalização não tem como parar e, apesar 

de todos os problemas que ele trás (econômicos, culturais, políticos, entre outros), é 

preciso encontrar soluções para os mesmos. Os realistas políticos, apesar de possuírem 

críticas contundentes contra “a utopia cosmopolita” realidade pós-processo de 

globalização, não propõem solução efetivas para os problemas em que criticam.  

Assim é que o pensamento de Kelsen, Habermas e Bobbio se destacam por 

ofertarem uma esperança de paz no mundo através do direito, em sua proposta de 

constitucionalizar, em moldes republicanos, o Estado de Direito, que se destaca como 

guardião dos direitos humanos. A nosso ver, a proposta cosmopolita parece a mais 

apropriada para resolver os problemas atuais, o que não significa que essa proposta seja 

cega ao imenso desafio que é a sua implementação. A crítica realista, longe de  

desarticular o cosmopolitismo, o ajuda a refletir sobre si mesmo e a se reinventar para 

trazer a paz para o mundo, através do direito cosmopolítico ou internacional. 

É certo que as Nações Unidas passaram por momentos de enorme fragilidade, 

em que a legitimidade de suas determinações foi questionada e o mundo sentiu falta de 

um Terceiro que interviesse nas relações internacionais, mas é inegável que ela figura 

como uma tentativa de democratizar as relações entre os povos e que os relembra dos 



255 

 

   

princípios que levaram a sua fundação. Respeitar as Nações Unidas, mais que um ato de 

dever moral, é um ato de sabedoria651.  

A União Europeia também demonstra que Kant na elaboração de seu  

cosmopolitismo jurídico estava certo quanto à constituição de uma Federação de 

Estados livres para que se fizesse a paz entre as nações, pois nunca a Europa esteve em 

paz por tanto tempo, respeitando-se os direitos do homem e o indivíduo como cidadão 

através da unificação de uma lei maior.  

O cosmopolitismo assim é mais que uma proposta  jurídico-política, é uma saída 

“razoável” para que possa existir um futuro para a humanidade, que exista paz entre as 

nações, banindo-se a possibilidade da extinção da espécie humana.                          

 

 

                       

 

 

 

                                                            
651 BOBBIO, Norberto. Em louvor a ONU, in: O terceiro ausente: ensaios e discursos sobre paz e guerra, 
cit., p. 290. 
 



256 

 

   

REFERÊNCIAS 

 

AGOSTINHO apud BOEHNER, Philotheus. GILSON, Etienne. História da Filosofia 
Cristã. 9ª edição. Petrópolis: Vozes, 2004, p. 194.   
 
ARISTÓTELES.  
______. Metafísica. Ensaio introdutório, texto grego com tradução e comentário de 
Giovanni Reale. Tradução de Marcelo Perine. São Paulo: Loyola, 2001.   
______. Politica. Tradução de Mário Gama Kury. Brasília: Editora Universidade de 
Brasília, 1985.  
 
ALGRA, Keimpe. Teologia estóica. In: Os Estóicos, org. Brad Inwood. São Paulo: 
Odisseus, 2006.  
 
ARON, Raymond. Paz e guerra entre as nações. São Paulo: UNB, 2003.   
 
AURÉLIO, Marco. Meditações. São Paulo: Iluminuras, 1995.   
 
BAGGIO, A. M. (org.).  
_________.O princípio esquecido/1. A fraternidade na reflexão atual da ciência 
política, Cidade Nova: São Paulo, 2008. 
________. O princípio esquecido/2. Exigências, recursos e definições da fraternidade 
na política.  São Pulo: Cidade Nova, 2009. 

BECCHI, P.–CUNICO, G.– MEO,O (orgs). Kant e l’ideia di Europa. Genova: Il 
melangolo, 2005 
 
BENEVIDES, Maria Victória de M.. Guerra e paz em Rousseau- sobre o projeto da paz 
perpétua.  www.hottopos.com/havard1/rousseau.htm. p. 4, acesso em 22/03/10. 
 
BOBBIO, Norberto.  
______. Il terzo assente. Torino: Edizioni Sonda, 1989. Ed. Brasileira: O terceiro 
ausente: ensaios e discursos sobre paz e guerra. Organizador Pietro Polito, prefácio 
de Celso Lafer. Barueri: Manole, 2009. 
______. A era dos direitos. Rio de Janeiro: Campus, 1992. 
______. Uma guerra giusta? Sul Conflitto del Golfo. Venezia, 1991. 
______. Direito e Estado no Pensamento de Emanuel Kant. 4ª edição. Brasília: 
Universidade de Brasília, 1997.   
______. O Problema da guerra e as vias da paz. São Paulo: Unesp, 2003. 
______. O filósofo e a política. Rio de Janeiro: Contraponto, 2003. 
 
BOBBIO, Norberto-BOVERO, Michelangelo. Sociedade e Estado na Filosofia 
Política Moderna. 4ª edição. São Paulo: Brasiliense, 1996. 
 
BOBBIO, N. – MATTEUCCI, N. – PASQUINI, G. . Dicionário de Política.  Brasília: 
UNB, 1986 (2ª Ed.). 



257 

 

   

BOSBACH, Franz. Monarchia Universalis. Milano: Vita e Pensiero, 1998. 
 

BRAD, Inwood (Org.).  Os Estóicos, São Paulo: Odysseus, 2006. 
 

BITTAR, Eduardo C. B. ALMEIDA, Guilherme Assis de. Curso de Filosofia do 
direito. 4 edição. São Paulo: Atlas, 2005. 

BRANDT, Reinhard. Observaciones crítico-históricas al escrito de Kant sobre la paz. 
Madrid: Tecnos, s/d. 

BRUNSCHWIG, Jacques. Metafísica estóica. In: Os Estóicos, org. Brad Inwood. São 
Paulo: Odisseus, 2006. 
 
BULL, Headley. A sociedade anárquica. Brasília: editora da UnB, 2002. 
 
BURNS, Edward Mcnall. História da civilização ocidental. 3ª edição. Porto Alegre: 
Globo, 1975. 
 
CALORE, Antonello (org.).  Guerra giusta? Le metamorfosi di un concetto antico. 
Milano: Giuffré 2003. 
 
CAVALLAR, Georg. A sistemática da parte jusfilosófica do projeto kantiano “À paz 
perpétua”. In: ROHDEN, V. (org.) Kant e a instituição da paz. Porto Alegre: 
Universidade|UFRGS, 1997. 
 

CARMO, Erinaldo Ferreira. ANDRADE NETO, Mário Queiroz de. Cidadão do 
mundo: os novos paradigmas da cidadania global. Recife: UFPE, 2003. 

CAYGILL, Howard. Dicionário Kant. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2000. 
 
CASSESE, Antonio. I diritti umani nel mondo contemporâneo. Roma-Bari: Laterza, 
1994. 
 
CÍCERO. Dos deveres. São Paulo: Martin Claret, 2004. 
 
CÍCERO. Tratado das Leis..falta cidade.....Editora EDUCS 2004... 
 
COELHO, Maria Filomena. Uma leitura contemporânea da justiça feudal. Revista 
de História da UPIS. Vol.I. Brasília:União Pioneira de Integração Social,, 2005.  
 
COMPARATO, Fábio Konder. Ética: direito, moral e religião no mundo moderno. 
São Paulo: Companhia das Letras, 2006. 
 
CONSTESKI, Evanildo. Atitude, violência e Estado mundial democrático: sobre a 
filosofia de Eric Weil. São Leopoldo: Unisinos; Fortaleza: UFC, 2009. 
 
COSTA, Pietro. ZOLO, Danilo. O Estado de Direito: história, teoria, crítica. São 
Paulo: Martins Fontes, 2006. 



258 

 

   

 
DELEUZE, Gilles. Para ler Kant. Rio de Janeiro: F. Alves, 1976. 
 
FASSÒ, Guido. História da filosofia del derecho. Madrid: Pirámide, 1981, V. I. 
 
FELIPE, Sônia T. (Organização, introdução). Justiça como eqüidade – fundamentação 
e interlocuções polêmicas (Kant, Rawls, Haberamas). Anais do Simpósio Internacional 
sobre Justiça. Florianópolis: Insular, 1998. 
 
FREDERIQUE, Ildefonse Estóicos I: Zenão, Cleantes e Crisipo, cidade? Editora?: 
Estação Liberdade, 2007. 

GALEFFI, Romano. A Filosofia de Immanuel Kant. Brasília: Universidade de 
Brasília, 1986. 

GAZOLLA, Rachel.  O ofício do filósofo estóico, São Paulo: Loyola, 1999.  
 
GERHARDT, Volker. Uma teoria crítica da política sobre o projeto kantiano “À paz 
perpétua”. In: ROHDEN, V. (org.), Kant e a instituição da paz. Porto Alegre: 
Universidade|UFRGS, 1997. 
 
GONZAGA, João Bernardino. A inquisição em seu mundo. 8º edição. São Paulo: 
Saraiva, 1994. 
 
HABERMAS, Jürgen.  
______.  A inclusão do outro: estudos de teoria política. São Paulo: Loyola, 2002.   
______. A constelação pós-nacional. Ensaios políticos. São Paulo: Littera Mundi, 
2001.  
______. O ocidente dividido. Rio de Janeiro: Tempo brasileiro, 2006. 

______. - RAWLS, John. Debate sobre el liberalismo político. Barcelona: Ediciones 
Paidós Ibérica/ Instituto de  Ciencias de la Educación de la Universidad Autónoma de 
Barcelona, 1998. 

HOBBES, Thomas. Leviatã. São Paulo: Marin Claret, 2002. 

HÖFFE, Otfried.  
______. Immanuel Kant. São Paulo: Martins Fontes, 2005. 

______. Introdution à la philosophie pratique de Kant. Paris: Libraire philosophie J. 
Vrin, 1993. 

______. O imperativo categórico do direito: uma interpretação da “Introdução à 
Doutrina do Direito”. Studia Kantiana. São Paulo, v. 1, n. 1, p. 203 – 236, 1998. 

HUCK, Hermes. Da guerra justa a guerra econômica: uma revisão sobre o uso da 
força em direito internacional. São Paulo: Saraiva, 1997.  
 
JUSTIANO I, Imperador do Oriente. Digesto de Justiniano. Osasco: Revista dos 
Tribunais, 2005.  Retirar não é possível que seja todo o digesto!!! 
 
KANT, Immanuel.  
______. A paz perpétua e outros opúsculos. Lisboa: Edições 70, 1990. 



259 

 

   

______. Crítica da Razão Prática. São Paulo: Martins Fontes, 2002. 
______.Crítica da faculdade do juízo. 2ª edição. Rio de Janeiro: Forense 
Universitária, 2005. 
______. Metafísica dos Costumes. Bauru: EDIPRO, 2003. 
______. Fundamentação da Metafísica dos Costumes. São Paulo: Abril Cultural, 
1974 (Os Pensadores). 
______. A religião dentro dos limites da simples razão. São Paulo: Abril Cultural, 
1974 (Os pensadores). 
______. O conflito das faculdades. Lisboa: Edições 70, 1993.  
______. Idéia de uma história universal de um ponto de vista cosmopolita. São 
Paulo: Brasiliense, 1986. 
______. Resposta à pergunta: Que é “esclarecimento?” in Textos Seletos. 2ª edição. 
Petrópolis: Vozes, 1985. 
 
KELSEN, Hans.  
______. O problema da justiça. São Paulo: Martins, Fontes, 2003. 
______. Teoria Pura do Direito: introdução à problemática científica do Direito. 4ª 
edição. São Paulo: RT, 2007. 
______. Teoria Geral do Direito e do Estado. São Paulo: Martins Fontes, 2005.  
______. O que a Justiça? São Paulo: Martins Fontes, 1998. 
______. A democracia. São Paulo: Martins Fontes, 2000. 
______.  La pace attraverso il diritto,  Torino: Giappichelli, 1990. 
 
KOWALSKI, Mateus. A Paz na Jurisprudência do Tribunal Internacional de 
Justiça. Univ. Rel. Int., Brasília, v. 8, n. 2, p. 209-224, jul./dez. 2010. 
 
LAERCIO, Diógenes. Vidas e Doutrinas dos Filósofos Ilustres. São Paulo: 
Universidade de Brasília, 2008. 
 
LAFER, Celso. Paz e guerra no terceiro milênio: os ideais de Bobbio. Balanço e 
perspectivas. In: TOSI, G. (org.). Norberto Bobbio: Democracia, Direitos Humanos, 
Paz e Guerra, João Pessoa: Editora UFPB, 2011, Vol 2, pp. 721-738. 
 
LEITE, Flamarion Tavares.  
______. O Conceito de Direito em Kant (na Metafísica dos Costumes). São Paulo: 
Ícone, 1996. 
______. Manual de filosofia geral e jurídica. Rio de Janeiro: Forense, 2006. 
 
LEONI, G. D. Estudo Introdutivo. In: SENECA, L. A., Obras. 3. ed. São Paulo: Atena 
Editora, 1961. 
 
LIMA, Abili Lázaro Castro de. Cosmopolitismo e globalização: efeitos na seara 
político-jurídica contemporânea. Curitiba, Raízes Jurídicas, v. 2, n 1, jan/jun, 2006.  
 
LIMA, Manoel Pedro Ribas de. Humanidade e direito cosmopolita. 
revistaeletronicardfd.unibrasil.com.br/. ISSN 1982-0496, Volume 04, 2008. 
 



260 

 

   

MALTEZ, Adelino, In: 
ww.iscsp.utl.pt/~cepp/teoria_das_relacoes_internacionais/a_respublica_christiana.htm. 
Ingresso em 18/03/2010.  
 
MARINI, Giuliano. La filosofia cosmopolitica di Kant. Bari: Laterza, 2007. 
 
MILSTEIN, Brian. Kantian Cosmopolitanism beyond ‘Perpetual Peace’: 
Commercium, Critique, and the Cosmopolitan Problematic. European Journal of 
Philosophy. ISSN 0966-8373 pp. 1–26 r 2010 Blackwell Publishing Ltd., 9600 
Garsington Road, Oxford OX4 2DQ, UK and 350 Main Street, Malden, MA 02148, 
USA. 
 
MORA, José Ferrater. Dicionário de Filosofia, p. 2.195, site: www. 
books.google.com.br.  
 
MUGLIONI, J. M. Théorie et pratique Kant. Série « Textes philosophiques » sous la 
diretion  de Laurence Hanse-Love. Paris: Hatier Paris, 1990. 

NADER, Paulo. Filosofia do Direito. 2ª edição. Rio de Janeiro: Forense, 1992. 

NEGRI, T. – HARDT, M., Império. Rio de Janeiro: Ed. Record. 2001. 

______. Cinco lições sobre império. Rio de Janeiro: DP & A, 2003. 

NOUR, Soraya. À Paz Perpétua de Kant: filosofia do direito e das relações 
internacionais. São Paulo: Martins Fontes, 2004. 
 
PAGDEN, Anthony. Povos e impérios. Uma história de migrações e conquistas da 
Grécia até a atualidade.  Rio de Janeiro: Objetiva: 2002. 
 
PIOVESAN, Flávia. Declaração Universal dos Direitos Humanos. In: Direitos 
Humanos e justiça internacional: um estudo comparativo dos sistemas regionais 
europeu, interamericano e africano, São Paulo: Saraiva, 2006. 
 
PLATÃO.  
______. Críton ou do dever. São Paulo: Hemus, 1981.         
______. Apologia, São Paulo: Hemus, 1981. 
______. Timeu, tradução de Maria José Figueiredo. Lisboa: Instituto Piaget, 2004.   
 
POJMAN, Louis P. Terrorismo, Direitos Humanos e a Apologia do Governo 
Mundial, (Bizâncio, 2007). (site www.//criticanarede.com/cosmopol.htm acesso em 
12/06/2009 às 11:47h). 
 
PORTINARO, P. P. Il realismo politico. Bari-Roma: Laterza, 1999. 
 
REALE, Giovanni. História da Filosofia Antiga, São Paulo: Loyola, vol III, IV, V, 
1994. 
 
ROMANO, Roberto. Paz da Westfália, in: MAGNOLI, Demétrio (org.). História da 
Paz. Sao Paulo: Contexto, 2008. 



261 

 

   

 
RAWLS, John. O direito dos povos. Seguido de "A ideia de razão pública revista". 
São Paulo: Martins Fontes, 2001. 
______. Liberalismo Político. São Paulo: Ática, 2000. 
______. Justiça como eqüidade. São Paulo: Martins Fontes, 2003. 
 
ROUSSEAU, Jean Jacques. Rousseau e as relações internacionais. São Paulo: UNB, 
2003 
 
ROHDEN, Valério. Introdução, IDEM (org.), Kant e a instituição da paz. Porto 
Alegre: UFRGS Goete Institut\ ICBA, 1997. 
 
SABINE, George H. História de la teoria política. México: Fondo de Cultura 
Economica, 1945. 
 
SAHD, Luiz Felipe Netto de Andrade e Silva. O problema da guerra na política de  
Rousseau. Educação e Filosofia. V. 17- nº 33, jan./jun. 2003.   
 
SAINT-PIERRE. Projeto para tornar perpétua a paz na Europa. São Paulo: 
Universidade de Brasília, 2003. 
 
SAUVAGE, Micheline. Sócrates e a consciência. Rio de Janeiro: Agir, 1959. 
 
SCHIMTT/SCHMITT, Carl.   
______. Il nomos della terra nel diritto internazionale dello jus publicum 
europaeum, Milano: Adelphi, 1991. 
______. O conceito do político. Petrópolis: Vozes, 1992. 
  
SCHOFIELD, Malcolm. Ética estóica. In: Os Estóicos, org. Brad Inwood. São Paulo: 
Odisseus, 2006. 
 
SCUCCIMARRA, Luca. I confini del mondo. Storia del cosmopolitismo 
dall’Antichità al Settecento. Bologna: Il Mulino, 2006. 
 
SEITENFUS, Ricardo. O Abade de Saint-Pierre: O fundamento das instituições 
internacionais. In: Projeto para tornar a paz perpétua na Europa. São Paulo: 
Universidade de Brasília, 2003.      
 
SENLEY, David. A escola: de Zenon a Ário Dídimo.  In: Os Estóicos, org. Brad 
Inwood. São Paulo: Odisseus, 2006.  
 
TERRA, Ricardo.  
______. Algumas questões sobre a filosofia da história em Kant. In: I. KANT. Idéia de 
uma história universal do ponto de vista cosmopolita, São Paulo: Brasiliense, 1986. 
______. Kant e o direito. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2004.  
 
TOSEL, André. Kant Révolutionnaire: Droit et politique. 2ª edition. Paris: PUF, 1990.  
 



262 

 

   

TODOROV, Tzvetan. Nós e os outros: a reflexão francesa sobre a diversidade humana, 
Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1993. 
 
TOSI, Giuseppe. Aristóteles e a escravidão natural in Boletim do CPA, Campina, nº 
15, jan-jun 2003. 
______. Dominium, ius et potestas: direito natural e questão indígena em Domingo de 
Soto. In:  COSTA, Marcos Roberto N.- DE BONI, Luiz A. (orgs). A ética medieval 
face aos desafios da contemporaneidade, Porto Alegre: EDIPUCRS, UNICAP, 
INSAF, CírculoCatólico de Pernambuco, 2004. 
______. Guerra e direito no debate sobre a conquista da América, Verba Juris, Ano 
5, n° 5, 2006, pp.277-320. 
______. A Igualdade, Hoje, In: BITTAR, E. – TOSI, G. 8orgs) Democracia e 
Educação em direitos humanos numa época de insegurança, Brasilia: SEDH-PR, 
2009. 
______.  Realismo e cosmopolitismo nas relações internacionais. In: SANTORO, E.  
ZENAIDE, M. N. T. – BATISTA, G. B. de M. – TONEGUTTI, R. G. Direitos 
Humanos em uma época de insegurança, Porto Alegre, Tomo Editorial, 2010, pp. 39-
58. 
______.  Terrorismo e violência política, Saeculum, Revista de história, n. 21 Jul/dez 
2010.  
______. A fraternidade é uma categoria política? in BAGGIO, Antonio Maria. O 
Princípio esquecido/2. Exigências, recursos e definições da fraternidade na política. 
São Paulo: Cidade Nova, 2009, pp. 43-64.  
______. Igualdade. In: BARRETO, Vicente de Paulo (org). Dicionário de Filosofia 
Política. São Leopoldo: Unisinos, 2010. 
_____. O significado da declaração universal dos direitos humanos de 1948. In: 
IDEM (org.). Direitos Humanos: história, teoria e prática.  João Pessoa: Editora 
UFPB, 2005, pp. 19-46.  
______. Soberania Dos Estados e Globalização: Entre Realismo E Cosmopolitismo 
(mimeo). 
_____. Cosmopolitismo e integração sul-americana (mimeo) 
 
TOSI, G. (org.). Norberto Bobbio: Democracia, Direitos Humanos, Paz e Guerra, 
João Pessoa: Editora UFPB, 2011, Vol 1 e 2, pp. 791. 
 
TOSTOI, Leon de. Pensamentos para uma vida feliz: calendário de sabedoria. São 
Paulo: Prestígio, 2005.  

TRINDADE, José Damião de Lima. História Social dos Direitos Humanos. São 
Paulo: Peirópolis, 2002. 
 
VALVERDE, José Maria. História do Pensamento. São Paulo: Nova Cultural, 1987. 
 
VAZ, H. C. de Lima. Escritos de filosofia, ética e cultura. São Paulo: Loyola, 1999. 
 
VIEIRA, Gustavo Oliveira. A paz e os direitos do homem no pensamento de 
Norberto Bobbio. Civitas – Revista de Ciências Sociais, v. 5. n. 2, jul.-dez. 2005. 
 
WALKER, Ralph. Kant e a lei moral. 2ª edição. São Paulo: UNESP, 1999. 



263 

 

   

 
WALLERSTEIN, I., 2003: Decline of American Power: The U.S. in a Chaotic World. New 
York: New Press.  ARRIGHI, G. - SILVER, B., Caos e Governabilidade no Moderno Sistema 
Mundial, Rio de Janeiro, Editora UFRJ, 2001. 

WALZER, M., Guerras justas e injustas. Uma argumentação moral com exemplos 
históricos. São Paulo: Martins Fontes, 1993. 
 
WEBER, Max. Economia e Sociedade, Brasília: UnB, 1990 
 
WOORTMANN, Klaas.  O Selvagem e a História. Heródoto e a questão do outro. 
Revista de Antropologia, Vol. 43 n.1 São Paulo 2000. 
 
ZOLO, Danilo,  
______. I signori della pace: una critica del globalismo giuridico. Roma: Carocci, 
2001. 
_______. Guerra, direito e ordem global, 2003 (mimeo). 
_______. Teoria e crítica do Estado de Direito, in : COSTA, P.- ZOLO, D. (orgs). O 
Estado de direito. História, teoria, crítica. São Paulo: Martins Fontes, 2006.   
______. A tutela internacional dos Direitos Humanos: entre intervenções 
humanitárias e jurisdição penal internacional. Seminário: Direitos Humanos e 
Multiculturalismo. João Pessoa: UFPB, 4-6 setembro de 2006. (mimeo) 
_______. A guerra como crime, Verba Juris, Ano 5, n° 5, 2006, pp. 321-372.  
______. Una crítica realista del globalismo jurídico desde Kant a Kelsen y 
Habermas. Anales de la cátedra Francisco Suarez, 36 (2002), 197-218.  
______. “Reformar e democratizar as Instituições Internacionais? O caso das 
Nações Unidas”, in: SANTORO, E. et. alii. Direitos Humanos em uma época de 
insegurança, Porto Alegre: Tomo editorial, 2010. 
______. Do direito internacional ao direito cosmopolítico. Uma discussão com 
Jürgen Habermas. (mimeo) 
______. Kelsen: la pace internazionale attraverso il diritto internazionale. In: La 
guerra, il diritto e la pace, Filosofia Política, 12 (1998), 2. 
______. La tradizione del pacifismo cosmopolitico a partire de Kant: una critica 
realistica in: AA. VV. (org) Kant e l’ideia di Europa. Genova: Il Melangolo, 2005. 
_______. La giustizia dei vincitori. Da Norimberga a Baghdad. Roma-Bari: Laterza, 
2006. 
______. Do direito internacional ao direito cosmopolítico. Uma discussão com  
Jürgen Habermas (mimeo). 
_______. Rumo ao acaso global. Os direitos humanos, o medo, a guerra, organizado 
por Maria Luiza Alencar e Giuseppe Tosi, São Paulo: Conceito Ed., 2011 
______. Luzes e sombras do “pacifismo jurídico” de Norberto Bobbio. In: TOSI, G. 
(org.). Norberto Bobbio: Democracia, Direitos Humanos, Paz e Guerra, João 
Pessoa: Editora UFPB, 2011, Vol. 2, pp. 739-752. 
 


