
UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA – UFPB 

 

 

 

 

 

ANTUNES FERREIRA DA SILVA 

 

 

 

 

 

OS CONCEITOS DE VONTADE E REPRESENTAÇÃO NO 

ENTENDIMENTO DO MUNDO SEGUNDO 

ARTHUR SCHOPENHAUER 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

JOÃO PESSOA 

2011 



ANTUNES FERREIRA DA SILVA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

OS CONCEITOS DE VONTADE E REPRESENTAÇÃO NO 

ENTENDIMENTO DO MUNDO SEGUNDO 

ARTHUR SCHOPENHAUER 

 

 

 

Dissertação submetida ao Colegiado de 
Curso do Programa de Pós-Graduação em 
Filosofia, da Universidade Federal da 
Paraíba, como requisito parcial para a 
obtenção do Grau de Mestre em Filosofia. 
 
Área de Concentração: História da Filosofia 
 
Orientador: Prof. Dr. Deyve Redyson Melo 
dos Santos 

 

 

 

 

 

 

 

JOÃO PESSOA 

2011 



ANTUNES FERREIRA DA SILVA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

OS CONCEITOS DE VONTADE E REPRESENTAÇÃO NO 

ENTENDIMENTO DO MUNDO SEGUNDO 

ARTHUR SCHOPENHAUER 

 

 

 
Dissertação submetida ao Colegiado de 
Curso do Programa de Pós-Graduação em 
Filosofia, da Universidade Federal da 
Paraíba, como requisito parcial para 
obtenção do Grau de Mestre em Filosofia. 
Área de Concentração: História da Filosofia. 

 

DATA DA APROVAÇÃO: ___/___/_____ 

 

_________________________________________ 
Prof. Dr. Deyve Redyson Melo dos Santos (orientador) 

Universidade Federal da Paraíba 

 
________________________________________ 

Prof. Dr. Narbal Marsilac Fontes 
Universidade Federal da Paraíba 

 
________________________________________ 

Prof. Dr. Ruy de Carvalho Rodrigues Junior  
Universidade Estadual do Ceará 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Deus tem me dado muito mais do que preciso e do que mereço. 

Dá-me força e luz para seguir. 

Dá-me uma família especial que me ensinou o verdadeiro sentido de “ser gente”, 
nas sábias palavras de minha mãe, em sua companhia amiga junto de meu pai, 

minha irmã e outros parentes. 

Dá-me amigos com os quais sei que sempre posso contar, amigos que, na maioria 
das vezes, ultrapassam o ser amigo e se tornam irmãos e irmãs dessa família 

espiritual que todo dia escolho e cultivo. Se aqui não cito nomes é para não cometer 
a injustiça de esquecer algum deles. 

Dá-me anjos que comigo crescem e me ajudam a crescer, a exemplo de meus 
professores, e aqui, em especial, agradeço minha professora amada, Dona Elinete. 

A todos estes agradeço o apoio e o incentivo e, de modo particular, agradeço ao 
Prof. Dr. Deyve Redyson que soube conduzir este trabalho com muita paciência, 

sabedoria e dedicação. Assim como agradeço à Fafic que me apoiou e investiu em 
meu aprimoramento. 

Aos demais que não citei, mas que igualmente não esqueci, pois os guardo em meu 
coração, e a todos, acima referenciados, agradeço. 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Àqueles que são em minha vida: “[...] uma mão para segurar e um coração para 

entender [...]”, dedico este trabalho. 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Pode-se comparar a vida a um caminho circular, coberto de brasas, a não ser em 

alguns espaços que ficam livres, o qual o homem deve percorrer sem cessar: o lugar 

frio que neste momento tem sob os seus pés, ou cuja proximidade percebe diante de 

si, tranqüiliza-o enquanto se embala ainda de ilusões, e continua a andar”. 

 

Arthur Schopenhauer 



RESUMO 

 

A presente dissertação constitui-se de uma pesquisa teórico-bibliográfica acerca dos 
conceitos de Vontade e representação no entendimento do mundo, segundo o 
pensamento do filósofo voluntarista Arthur Schopenhauer. No intuito de explicitar a 
conexão existente entre o conceito de Vontade e o aspecto pessimista da filosofia 
schopenhaueriana, e entre o conceito de representação e a possibilidade singular de 
aquietar o sofrimento gerado pela Vontade, este trabalho apóia-se nos escritos do 
próprio autor e de alguns comentaristas, portanto foi construído como um diálogo 
com o filósofo sobre sua teoria, uma análise bibliográfica do mesmo. Segundo o 
pensador alemão, o mundo é dividido em duas realidades: a numênica, a coisa em 
si, uma força cega, denominada Vontade; e a fenomênica, as representações 
subjetivas realizadas pelo sujeito cognoscente. A realidade numênica, a Vontade, 
provoca nos humanos um ciclo de desejos jamais saciados e que os impedem de 
ser felizes. O pessimismo schopenhaueriano sustenta-se, então, no conceito de 
Vontade. Entretanto, um estado de beatitude pode ser alcançado, desde que 
subjuguemos a Vontade ao conhecimento por meio da contemplação estética, que 
abstrai o homem momentaneamente do sofrimento; da compaixão, que faz 
desaparecer as formas individuais, fazendo o homem compreender o outro como a 
si; e, finalmente, por meio da ascese, que mortifica definitivamente a Vontade, 
suprimindo os desejos materiais e corporais. Portanto, a possibilidade de uma vida 
beata, sempre singular, só pode ser alcançada mediante a singularidade existente 
no conceito de representação. 
 
Palavras-chave: Vontade. Representação. Pessimismo Metafísico. Otimismo Prático. 
 

 

 

 

 

 

 



ABSTRACT 

 

The present dissertation consists in a research theoretical and bibliographical about 
the concepts of will and representation in understanding of the world, In order to 
demonstrate the connection between the concept of Will and the pessimistic aspect 
of philosophy by Schopenhauer, and between the concept of representation and the 
singular possibility of quieting the suffering generated by Will, this work is supported 
by the writings of the author himself and some commentators therefore was 
constructed as a dialogue with the philosopher on his theory, a bibliographic analysis 
thereof. The world is divided in two realities: the noumenal, the thing itself, a blind 
force, named Will, and the phenomenal, the subjective representations made by the 
the knowing subject. The noumenal reality, the Will, in humans causes a cycle of 
desires never satiated and prevent them from being happy. Schopenhauer's 
pessimism is sustained in the concept of Will. However, a state of bliss can be 
achieved, since we subdue the will to knowledge by the aesthetic contemplation , 
which abstracts the man momentarily from suffering; from compassion, which makes 
the individual forms disappear, making the man understand the other as himself, and 
finally through the asceticism, which mortifies definitely the Will, suppressing the 
material desires and bodily. Therefore, the possibility of a Blessed life, always 
singular, can only be achieved by the singularity existing in concept of 
representation. 
 
Keywords: Will. Representation. Metaphysical Pessimism. Practical Optimism. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 



LISTA DE ABREVIATURAS 

 

FM  Sobre o fundamento da moral 

LV   Sobre a liberdade da vontade 

MVR   O mundo como vontade e como representação 

QR   Sobre a quádrupla raiz do princípio de razão suficiente 



SUMÁRIO 

 

1 INTRODUÇÃO ...................................................................................................... 10 

 

2 POR SUA VIDA, UM PESSIMISTA ....................................................................... 14 

 

3 O MUNDO COMO VONTADE E COMO REPRESENTAÇÃO .............................. 21 

3.1 O mundo como Vontade  .................................................................................... 21 

3.1.1 Diferentes graus de objetivação da Vontade .................................................. 25 

3.2 O mundo como Representação .......................................................................... 34 

3.2.1 Sujeito X objeto ............................................................................................... 36 

3.2.2 Condições formais a priori: espaço, tempo e causalidade .............................. 38 

3.2.3 Princípio de razão suficiente ........................................................................... 40 

3.2.4 Entendimento X razão ..................................................................................... 43 

 

4 ENTENDIMENTO DO MUNDO: CONSEQUÊNCIA DOS CONCEITOS DE 

VONTADE E REPRESENTAÇÃO ............................................................................ 46 

4.1 Pessimismo metafísico: viver é sofrer ................................................................ 46 

4.2 Otimismo prático: a libertação ............................................................................ 56 

4.2.1 Libertação estética .......................................................................................... 58 

4.2.2 Libertação ética ............................................................................................... 61 

4.2.3 Libertação ascética .......................................................................................... 64 

 

5 CONCLUSÃO ........................................................................................................ 67 

 

ANEXO A – O legado de Schopenhauer .................................................................. 70 

 

REFERÊNCIAS ........................................................................................................ 72 



10 

 

1 INTRODUÇÃO 

 

Durante toda a história da Filosofia, buscou-se sempre o significado do ser, 

da coisa-em-si. Na antiguidade, Platão o identifica com as idéias, sendo esta nossa 

realidade somente cópia deste ser puro (idéias). Na modernidade, dentre outras 

teses, destaca-se a metafísica kantiana que divide o mundo em númeno (ser real 

em-si-mesmo) e fenômeno (ser real que nos aparece), sendo este o espelho da 

realidade ideal. 

Na época pós-kantiana, destaca-se o pensamento do filósofo Arthur 

Schopenhauer, que buscou nos filósofos citados e no budismo, inspiração para a 

formulação de seu sistema filosófico. O ser-em-si, segundo o nosso filósofo, não 

seria a ideia, como afirmara Platão, nem tampouco o númeno incognoscível, como 

afirmara Kant, mas a Vontade, um “fenômeno” inteiramente sem-mente, cego, 

impessoal, sem inteligência; em outras palavras, o caráter instintivo e irracional 

existente em nossas vidas, como afirma o filósofo: 

Um pouco mais de reflexão leva-o a reconhecer que a universalidade dos 
fenômenos, tão variados na representação, tem uma só e mesma essência, 
a mesma que ele conhece intimamente, imediatamente e melhor que 
qualquer outra, afinal, enfim, que, em sua mais aparente manifestação, traz 
o nome de vontade (SCHOPENHAUER, s.d.: 225). 
 

O trabalho incessante e aparentemente involuntário das funções do nosso 

corpo: digestão, circulação, crescimento, entre outros, demonstram que o nosso 

corpo não é somente sede da Vontade, mas a própria Vontade objetivada. Ou seja, 

a Vontade age em e por meio de nosso corpo, livre e inconscientemente sem se 

deixar subjugar pelo intelecto.  A vontade expressa-se no ser humano através do 

desejo de manter-se vivo, na vontade de querer-viver ao máximo, tendo como 

inimiga a morte. Esta, porém, é derrotada pela reprodução (o ato genital), o 

propósito máximo de todo organismo e o seu maior instinto. O indivíduo quando 

morre tem deixado de si mesmo, pela consumação do ato sexual, um pedaço que 

vai continuar a existir, isto é, vai perpetuar sua existência na existência de sua prole. 

Não é à toa que, na escala vital, a reprodução é a fase que antecede a velhice e a 

morte. 



11 

 

Aquilo que Kant chamou fenômeno, o nosso filósofo chamou representação. 

“O mundo é nossa representação”, é com essas palavras que Schopenhauer dá 

início a sua obra magna: O mundo como vontade e como representação. Segundo 

ele, tudo o que consideramos como objetos existentes, apenas o são através da 

percepção de um sujeito que os conhece. “Tudo o que faz parte ou pode fazer parte 

desse mundo inevitavelmente se submete a ter o sujeito como condição e a só 

existir pelo sujeito. O mundo é representação”. Existe tão somente o sujeito que 

apreende a matéria: o olho que vê, a mão que sente, a compreensão que a 

conhece. Evidencia-se, então, que não podemos afirmar, na relação da existência e 

do conhecimento, a existência das coisas com certeza, mas a existência do sujeito 

que as percebe. Assim, nesta relação, o objeto só o é em estrita relação com o 

sujeito. O mundo só existe como representação, isto é, inteira e unicamente em 

relação a outro ser, aquele que o percebe. 

Em contraponto ao otimismo leibniziano que afirma ser este o melhor dos 

mundos possíveis, Schopenhauer declara que este é o pior dos mundos possíveis, 

pois não podemos conceber como bom um mundo no qual reina o sofrimento e a 

infelicidade. O homem, “como um fenômeno da Vontade, particularmente 

determinado e caracterizado”, inserido no mundo em meio aos ímpetos da Vontade, 

leva sua vida mergulhado no sofrimento, pois um ímpeto, cego e irracional 

certamente não o conduziria à felicidade, mas à infelicidade, a uma vida de 

sofrimento. Por ser indeterminada, ou seja, sem objetivo a ser alcançado e sem 

padrões a serem observados, a Vontade gera uma cadeia de aspirações infindas 

que conduzem o homem ao sofrimento. “Efetivamente a falta de objetivo, a ausência 

de qualquer limite é essencialmente própria da Vontade em si, que é uma aspiração 

sem fim”. Em outras palavras, a Vontade conduz à uma cadeia de necessidades 

incapaz de ser, um dia, saciada, pois é sempre maior do que sua própria capacidade 

de saciação. E, mesmo assim, se um desejo é saciado, restam ainda muitos outros a 

gerar novamente o mesmo processo responsável pela infelicidade. “A felicidade, 

pois, nunca pode ser mais que a supressão duma dor, duma necessidade”. E, 

mesmo se um tender for saciado, logo surge o tédio, dor ainda muito pior do que o 

necessitar. Este ciclo entre querer – possuir – entediar-se dura eternamente, 

levando à conclusão de que, na vida, o sofrimento é o aspecto mais forte e, portanto, 

dominante. E, se o sofrimento é predominante, e, se o que predomina é positivo, o 



12 

 

sofrimento é então positivo e a felicidade negativa, pois esta não passa além da 

satisfação momentânea de um tender do homem. Em suma, segundo o filósofo, não 

podemos afirmar que esta vida é uma vida boa, pois: I- o ímpeto que a faz existir é a 

dor, e o prazer apenas um momento passageiro; II- saciado algum desejo, além dos 

infinitos outros desejos, surge também o tédio, pior do que o querer; III- quanto mais 

aprimorado o organismo, maior é o sofrimento pelo qual passa; IV- a vida é um 

conflito, uma guerra pela sobrevivência. 

Tratando a vida conforme os argumentos do filósofo, realmente 

concordaremos que este é um negócio no qual não vale a pena investir, pois, desse 

modo, ela consiste em uma grande penitência, o querer viver é apenas uma tolice e 

uma ilusão. “A vida se mostra não como um presente que se pode gozar, mas como 

uma tarefa, uma penitência de que a gente precisa livrar-se”. Nesta vida, somos, 

enquanto seres, semelhantes a Íxion, castigado por Zeus a passar a eternidade no 

Hades, girando em uma roda, em constante dilaceração e sofrimento. É, pois, sobre 

dois aspectos que se funda o pessimismo schopenhaueriano: é melhor ao indivíduo 

não existir; e este mundo é o pior de todos os mundos possíveis. Para um vivente 

que acredite ser a vida uma mera ilusão, o otimismo não será mais do que um 

absurdo impensável. “Como poderíamos adoçar o mar com uma única colher de 

açúcar?” 

O nosso filósofo, no entanto, admite que o homem pode se redimir deste 

sofrimento, quando subjugar inteiramente esta Vontade de viver pela intelecto e pelo 

conhecimento. É o estado de beatitude, de Nirvana, que pode ser alcançado, 

subjugando a Vontade ao conhecimento por três meios: a contemplação estética, 

que abstrai o homem momentaneamente do sofrimento; a compaixão, que faz 

desaparecer as formas individuais, levando o homem a compreender o outro como a 

si; e, finalmente, a ascese, que mortifica definitivamente a Vontade, suprimindo os 

desejos materiais e corporais. 

O homem livre e “feliz” é aquele que, convencido de que deve livrar-se do 

julgo da Vontade, iluminado pela contemplação estética, conscientizado pela 

vivência ética e vivendo como asceta, consegue quebrar o ciclo querer – possuir – 

entediar-se, explicado anteriormente, e viver numa calma profunda e inalterável. 



13 

 

Com o intuito de elucidar o que ora queremos demonstrar, dividimos o nosso 

trabalho na estrutura a seguir. 

No primeiro capítulo, contextualizaremos o filósofo na sua época e nos 

principais fatos de sua vida que, segundo nosso entendimento, o fizeram trilhar os 

caminhos filosóficos do pessimismo. 

No segundo, trataremos de sua visão de mundo: como Vontade e 

representação. O mundo, produto de uma força cega, irracional, livre, sem objeto, 

chamada de Vontade, é um aglomerado de representações subjetivas. Assim, os 

objetos existem mediante um ser que os conhece. 

Finalmente, no terceiro capítulo, abordaremos a vida do homem que, em meio 

a este mundo regido pela Vontade, este ímpeto cego, está imersa num ciclo de 

desejos materiais que geram um sofrimento enorme, pois o ato de desejar é inerente 

ao homem, e a satisfação de conquistar algo desejado é apenas momentânea. 

Portanto, a vida é sofrimento e a felicidade, efêmera. Assim, como veremos as 

etapas propostas por Schopenhauer, defendendo que o gênio deve percorrer para 

negar esta vontade de viver, buscando o estado que ele considera não como 

felicidade, mas como estado de beatitude, são: a contemplação artística, que 

arranca o ser humano momentaneamente do sofrimento; a compaixão para com o 

sofrimento alheio, que elimina o princípio de individuação, o véu que nos impede de 

ver que somos todos a mesma coisa; e a ascese, que subjuga a Vontade ao 

conhecimento, por meio de algumas mortificações do corpo. 

 



14 

 

2 POR SUA VIDA, UM PESSIMISTA 

 

Incluir a vida e o contexto histórico deste autor no corpo desta dissertação é 

peça-chave que vai nos auxiliar no entendimento das razões que levaram Arthur 

Schopenhauer a formular seus conceitos filosóficos, pois seus estudos e postulados 

nada mais são do que elaborações filosóficas de sua época que, como questiona 

Will Durant, não foi nada otimista: “Por que será que a primeira metade do século 

XIX levantou, como vozes da época, um grupo de poetas pessimistas (...) e, acima 

de tudo, um filósofo profundamente pessimista – Arthur Schopenhauer?” (2000, p. 

230). 

Partimos, pois, da constatação, feita por Carl Fortlage (livre-docente da 

Universidade de Iena) logo após as primeiras publicações do filósofo, ou seja, um 

contemporâneo, que a filosofia schopenhaueriana não é um sistema compilado de 

outras filosofias, mas um reflexo de sua própria vida, a projeção do seu caráter. O 

que o torna num filósofo no sentido estóico do termo, ou seja, alguém para o qual a 

filosofia é a causa de seu próprio coração (cf. WEISSMANN, 1980, p. 136). Sendo, 

sob esta ótica, mais filósofo com a vida do que com os próprios argumentos. 

O filósofo nasceu em 22 de fevereiro de 1788, pouco antes da eclosão da 

Revolução Francesa, na cidade de Dantzig, hoje território polonês. Filho do rico 

comerciante Heinrich Floris Schopenhauer e de Johanna Troseiner. Seu pai queria 

torná-lo um comerciante e o fez, em 1800, empreender-se numa viagem pela 

Alemanha, França, Inglaterra, Holanda, Suíça e Áustria, por onde teve a 

oportunidade de obter uma visão geral do sentimento no qual estava inserida a 

Europa, continente certamente sem horizontes diante do fracasso da Revolução 

Francesa, ou seja, da derrota dos ideais de igualdade, fraternidade e justiça. 

Sobre o que Schopenhauer pôde experimentar nesta viagem, citemos um 

relato de Will Durant: 

A Europa inteira jazia prostrada. Milhões de homens fortes haviam morrido; 
milhões de hectares de terra tinham sido negligenciados ou devastados; por 
toda a parte no Continente, a vida tinha que recomeçar do zero, para 
recuperar dolorosa e lentamente o civilizador excedente econômico que 
havia sido consumido na guerra. Schopenhauer, viajando pela França e 
pela Áustria em 1804, ficou impressionado com o caos e a sujeira das 
aldeias, a miserável pobreza dos agricultores, a inquietação e miséria das 



15 

 

cidades. A passagem dos exércitos napoleônicos e antinapoleônicos havia 
deixado cicatrizes de devastação no rosto de todos os países. Moscou 
estava em cinzas. Na Inglaterra, orgulhosa vitoriosa na luta, os agricultores 
estavam arruinados pela queda no preço do trigo; e os trabalhadores 
industriais experimentavam todos os horrores do nascente e descontrolado 
sistema fabril. A desmobilização aumentava o desemprego. [...] Nunca a 
vida parecera tão desprovida de significado ou tão miserável” (2000, p. 230-
231). 

 

Acerca das experiências de conhecer a Inglaterra, Weissmann relata: 

Os olhos de Arthur tudo enxergavam sob aspecto diversos (do modo de ver 
dos pais: o luxo e austeridade das residências londrinas os encantam e não 
poupam elogios para com o alto comércio inglês). Não vêem o brilho, mas a 
sombra. Focalizados para as misérias da existência, desprezam o luxo e a 
riqueza. Observam a multidão de operários que mourejam nas docas. Não 
lhes escapa uma particularidade da metrópole que passa inteiramente 
despercebida aos olhos dos pais (1980, p. 29). 
 
 

Certamente a observação desta realidade levou o nosso autor a crer que o 

mundo é sofrimento e que a alegria é constituída por momentos passageiros, 

analogamente ao ânimo de uma pequena tropa que julga ser capaz de vencer a 

batalha, mas que logo é massacrada pelos numerosos inimigos. 

Após mudar-se com sua família para Hamburgo em 1804, seu pai morre, 

talvez por suas próprias mãos (suicídio), em 1805, fato que lhe causou grande 

impacto. Sua mãe muda-se com sua irmã Adele para Weimar onde abriu um salão 

artístico e intelectual frequentado por muitos luminares da época. 

Arthur já não habitava o mesmo teto que sua mãe pois não mantinha boas 

relações com a mesma, mas comparecia às recepções dadas por sua progenitora 

até o dia em que, após uma discussão entre os dois, o nosso filósofo afirmou que 

ela um dia seria conhecida mediante o nome dele. Deixou Weimar e nunca mais 

voltou a manter nenhum contato com sua mãe. 

O fracasso na relação afetiva com sua mãe o motiva em sua visão de mundo: 

 
Esses homens estavam, quase que devido a essas circunstâncias, fadados 
ao pessimismo; o homem que não conheceu o amor de mãe – e, o que é 
pior, que conheceu o ódio de mãe – não tem motivos para estar apaixonado 
pelo mundo” (DURANT, 2000, p. 232). 
 
 

Karl Weissmann, em sua biografia acerca de Schopenhauer, afirma que não 

se pode repudiar a influência dos traços gerais do caráter da família (o nervosismo 



16 

 

do pai e a histeria da mãe) no norteamento geral de sua filosofia. E destaca ainda o 

tratamento que o jovem Arthur recebe da  mãe, que, incapaz de demonstrar 

sentimentos ternos, lança as primeiras sementes do pessimismo ulterior e do 

desprezo do filósofo pelas mulheres (cf. WEISSMANN, 1980, p. 22). 

Por isso, é conhecido como o filósofo do pessimismo, criando assim o 

pessimismo filosófico e fazendo dele escola, com o propósito de demonstrar que 

este é o pior dos mundos possíveis, e, por isso, para o homem seria melhor não ter 

nascido (cf. REDYSON, 2009, p. 7). 

Entretanto, não é de todo sem fundamento a possibilidade de se poder  

levantar a hipótese de um otimismo no filósofo, possibilidade esta a qual nos 

deteremos mais adiante no último capítulo desta dissertação (cf. WEISSMANN, 

1980, p. 92). 

Em 1809, depois de abandonar os estudos comerciais, ingressou na 

universidade de Göttinger, no curso de medicina, mas logo após seis meses 

transfere-se para o curso de filosofia, onde é influenciado por Gotthold Ernst Schulze 

a estudar Platão e Kant e por Freidrich Majer a ler os Upanixades hindus, cujas 

teorias filosóficas e religiosa serão grandes influenciadoras de seu pensamento. 

Estuda ainda em Berlim com Friedrich Schleiermacher e Johann Gottlieb Fichte e, 

retornando a Weimar, redige sua tese de doutorado: A quádrupla raiz do princípio de 

razão suficiente. Esta obra, que foi englobada posteriormente em seu maior escrito, 

O mundo como vontade e como representação, trata da atribuição de 

fundamentação racional às coisas, constitui a parte da filosofia schopenhaueriana 

dedicada à consciência empírica. 

Neste tempo, em 1813, eclode a guerra da França contra a Rússia, pois esta 

não aceitava o Bloqueio Continental contra a Inglaterra. No entanto, a França é 

derrotada e um ano depois, em 1814, Napoleão Bonaparte é derrubado do poder por 

um exército composto por tropas de diversos países e extraditado para a ilha de 

Elba, no Mar Mediterrâneo. A Europa vive intensamente cada derrota e vitória do 

imperialismo francês e o nosso filósofo também. Todo este contexto histórico o 

molda e contribui na formulação de seu pensamento filosófico sobre a vida, sobre o 

mundo, sobre a felicidade. Schopenhauer se encontra com 26 anos de idade. 



17 

 

Will Durant caracteriza bem Schopenhauer em meio à esta situação histórica: 

Neste ínterim, Schopenhauer havia passado pelo ginásio e pela 
universidade, e aprendera mais do que estava nos respectivos currículos. 
Experimentou o amor e o mundo, com resultados que afetaram o seu 
caráter e a sua filosofia. Tornara-se melancólico, cínico e desconfiado; era 
obcecado por temores e pesadelos; mantinha seus cachimbos trancados a 
sete chaves e jamais confiava o pescoço à navalha de um barbeiro; e 
dormia com pistolas carregadas ao lado da cama – presumivelmente para 
comodidade do ladrão. Não suportava barulho: ‘Há muito que sou de 
opinião’, escreveu ele, ‘de que o volume do barulho que qualquer pessoa 
pode suportar sem se perturbar está na proporção inversa de sua 
capacidade mental e pode, portanto, ser considerado com uma boa medida 
dessa capacidade. [...] O barulho é uma tortura para todos os intelectuais. 
[...]’ Tinha um sentido quase paranóico de grandeza não reconhecida; sem 
conseguir sucesso e fama, voltava-se para dentro e roia a própria alma. Ele 
não tinha mãe, não tinha mulher, não tinha filho, família nem pátria. ‘Ele 
estava absolutamente sozinho, sem um só amigo; e entre um e nenhum 
existe um infinito’. [...] Ele era imune às febres nacionalistas de sua época 
[...]” (DURANT, 2000, p. 232-233). 

 

Durante quatro anos, compreendidos entre 1814 e 1818, “Schopenhauer 

dedicou todo seu tempo e todas as suas forças àquela que seria a sua obra-prima – 

O Mundo como Vontade e [como] Representação [...]” (DURANT, 2000, p. 233). Foi 

em Dresden que ele encontrou a atmosfera adequada para a gestação do livro. 

Procurou, certamente, fazer-se intérprete da vida e do sofrimento do mundo que lhe 

foi contemporâneo. Neste livro, o nosso autor “apresenta o mundo como sendo 

dotado de dois lados: o da Vorstellung (representação [ou idéia]), ou da maneira 

como as coisas se apresentam a nós na experiência, e o da Wille (Vontade), que é, 

alega ele, aquilo que o mundo é em si, para além das simples aparências a que está 

limitado o conhecimento humano” (JANAWAY, 2003, p. 18). 

Na publicação do mesmo, datada de 1819, ele, como não fosse nada 

modesto, afirmara ser aquela uma exposição de uma estrutura altamente coerente 

de pensamento original, perfeitamente inteligível, vigoroso, e não sem beleza, um 

livro que, segundo ele, seria a fonte e a ocasião de uma centena de outros livros. 

“Tudo excessivamente egoísta e absolutamente verdade” (DURANT, 2000, p. 233). 

No entanto, “o mundo estava demasiado pobre e exaurido para ler sobre sua 

pobreza e sua exaustão” (cf. DURANT, 2000, p. 233). A sua obra-prima tinha 

passado despercebida durante muitos anos após a sua publicação. Mas é certo que, 

mesmo fracassado, Schopenhauer tinha se colocado tão profundamente neste livro, 

que todos os seus trabalhos posteriores não passam de comentários dele. 



18 

 

Em 1820, começa a lecionar na Universidade de Berlim, mesma universidade 

onde lecionava Hegel, filósofo famoso na época e com quem Schopenhauer fazia 

questão de confrontar seu sistema filosófico. Devido a essa dissonância com Hegel, 

arriscou-se a marcar suas aulas no mesmo horário em que Hegel lecionava as suas. 

Resultado: via-se constantemente falando para cadeiras vazias, enquanto as salas 

do outro professor estavam sempre lotadas. 

Após uma década de uma certa improdutividade e, ameaçado por uma 

epidemia de cólera surgida em Berlim, Schopenhauer, em 1831, resolvendo mudar-

se dali, chega a Frankfurt, onde passaria o restante de sua vida. 

Exclusivamente dedicado à reflexão filosófica, pois não necessitava trabalhar 

já que herdara do pai o suficiente para viver modestamente, mas confortavelmente, 

o resto de sua vida, trabalhou intensamente redigindo e publicando diversos outros 

livros, entre eles uma reedição de sua obra-prima, O mundo como vontade e como 

representação, reedição na qual ele não objetivou reescrevê-la, mas esclarecê-la e 

aumentá-la com um segundo volume. Podemos citar entre alguns títulos publicados 

nesta época por ele: Sobre a vontade na natureza (1835), Sobre a liberdade da 

vontade (1839), O fundamento da moral (1840) e Os dois problemas fundamentais 

da ética (1841). 

Mas apesar de toda sua dedicação: 

 
As universidades ignoravam a seus livros, como se para confirmar sua 
declaração de que todos os progressos da filosofia são feitos fora das 
paredes acadêmicas. ‘Nada’, diz Nietzsche, ‘ofendia tanto os sábios 
alemães quanto a dessemelhança entre Schopenhauer e eles.’ Mas ele 
aprendera um pouco de paciência; confiava em que, embora atrasado, o 
reconhecimento viria. E afinal, lentamente, chegou. Homens das classes 
médias – advogados, médicos, comerciantes – encontravam nele um 
filósofo que lhes oferecia não um mero jargão pretensioso de irrealidades 
metafísicas, mas um exame inteligível dos fenômenos da vida real. Uma 
Europa desiludida com os ideais e os esforços de 1848 [quando iniciou-se a 
terceira fase do império francês, após a derrota popular de querer instaurar 
uma democracia] voltou-se quase que por aclamação para aquela filosofia 
que expressara o desespero de 1815. O ataque da ciência contra a teologia, 
a indicação socialista da pobreza e da guerra, o estresse biológico sobre a 
luta pela existência – todos esses fatores ajudaram Schopenhauer a 
finalmente obter a fama” (DURANT, 2000, p. 235). 

 

 



19 

 

Não obstante, o atraso em seu reconhecimento por parte do público deve-se, 

em parte, também à absoluta indiferença para com as questões de ordem política e 

social, já que considerava os partidos sórdidos e as coletividades estúpidas (cf. 

WEISSMANN, 1980, p. 162), permanecendo no pedestal de um filósofo impopular, 

pois “sua desconfiança não conhece limites. Todas as precauções contra os homens 

são poucas” (WEISSMANN, 1980, p. 118). E, o que é pior ainda, em termos de 

popularidade, segundo Weissmann, é um pessimista (1980, p. 10). 

Seu sucesso foi impulsionado pelo êxito que obteve em seu último livro 

intitulado de Parerga e Paralipomena que significa “suplementos e crônicas” 

contendo pequenos ensaios sobre os mais diversos temas: política, moral, literatura, 

música, filosofia e metafísica, entre outros, especialmente o ensaio Aforismos para a 

sabedoria de vida, editado em 1851. 

Mas o estopim que o impulsionou à fama foi um artigo publicado em abril de 

1853 na revista inglesa Westminster Review, escrito por John Oxenford, intitulado 

“Iconoclastia na filosofia germânica”, cujo autor demonstra espanto por 

Schopenhauer ser, até então, praticamente ignorado na Alemanha. Este artigo, 

inicialmente publicado na Inglaterra, foi traduzido para o alemão, por Otto Lindner, 

nas revistas Vossischen Zeitung em 1853, e Magazin für Litteratur des Auslandes 

em 1854. 

Na Alemanha, a filosofia hegeliana entrou em declínio e Schopenhauer surgiu 

como ídolo das novas gerações: ao mesmo tempo que sua notoriedade espalhava-

se em toda Europa, houve pedidos para que se fizessem novas edições de seus 

escritos, e ele chegou a se tornar tema de cursos universitários na Alemanha, além 

de receber a visita de diversos outros autores. 

 
[...] Assim, o grande pessimista tornou-se quase um otimista na velhice; 
tocava flauta com assiduidade depois do jantar e agradecia ao Tempo por 
tê-lo livrado dos ardores da juventude. De todo o mundo, vinha gente visitá-
lo; e no seu septuagésimo aniversário, em 1858, choveram cumprimentos 
vindos de todos os pontos cardeais e todos os continentes” (DURANT, 
2000, p. 235). 
 
 

Sua fama chegou ao ponto de, na passagem do século XIX para o XX, a 

soma de suas obras vendidas atingir cerca de 180.000 exemplares. 



20 

 

“Pessimista suspeitoso, acusa o mundo e condena a vida, porém teme a 

morte. Apregoa as vantagens da morte, mas não quer saber dela” (WEISSMANN, 

1980, p. 120). Entretanto, no dia 21 de setembro de 1860, sentou-se sozinho para o 

café da manhã, aparentemente bem. Uma hora depois, sua senhoria o encontrou 

ainda sentado à mesa, morto, aos 72 anos de idade, após um colapso pulmonar. Em 

seu jazigo encontra-se escrito simplesmente: “Arthur Schopenhauer”. 

Uma vez que uma das premissas (a histórica) que embasam o entendimento 

schopenhaueriano acerca do mundo foi abordada, convém analisarmos as 

premissas de ordem conceitual, a saber: os conceitos de Vontade e Representação.   



21 

 

3 O MUNDO COMO VONTADE E COMO REPRESENTAÇÃO 

 

Entender o mundo como Vontade e representação, ao mesmo tempo, é a 

principal meta da obra prima de Schopenhauer. Estes conceitos constituem a pedra 

angular de todo sistema filosófico schopenhaueriano1. A realidade é aqui entendida 

como uma moeda de dois lados: ora como Vontade (o em-si das coisas - númeno), 

ora como Representação (o para-si das coisas - fenômeno). Vontade e 

representação são, pois, “[...] duas faces complementares de toda realidade [...] [e] 

não podem almejar qualquer sentido separadamente em sua doutrina, [pois] [...] se 

apreende o real nesses dois momentos distintos e complementares” (CARDOSO, 

2008, p. 43). 

Estes conceitos complementares serão desenvolvidos a seguir. 

 

3.1 O MUNDO COMO VONTADE2 

 

Podemos, com base em vasta bibliografia, afirmar que Schopenhauer é, 

primeiramente por sua vida, um pessimista. Mas não é só nesta premissa histórica 

que se baseia nosso estudo. O conceito de Vontade é importante neste estudo para 

analisarmos também as bases conceituais deste pessimismo. 

                                                           
1 Sobre esta complementaridade, Cacciola nos explica: “A fórmula da cosmologia schopenhaueriana 
já está contida no título de sua obra principal: Die Welt als Wille und Vorstellung. Nela não é dito o 
que (was) o mundo é, mas como (wie) ele se apresenta. As duas verdades independentes 
inteiramente (durch und durch) válidas nos dois aspectos, sob os quais ele é considerado, exigem 
sua complementaridade mútua para que o mundo esgote o seu significado” (1994, p. 28). 
2 O termo Vontade deriva do alemão Wille. Na filosofia schopenhaueriana, o termo corresponde ao 
que Kant havia chamado de Númeno ou em-si das coisas, ou seja, a essência do mundo, o substrato 
último da realidade (cf. CARTWRIGHT, 2005, p. 181). Em face da utilização do termo Vontade ser 
problemática por causa das implicações que a associação lógica do seu conceito com o de vontade 
humana (cf. CARDOSO, 2008, p. 76), aqui neste texto, faremos uma distinção que consideramos 
básica no estudo da Vontade em Schopenhauer, utilizaremos o termo inciado em maiúscula 
(Vontade) sempre que designarmos a Vontade a partir do conceito elucidado acima, e iniciado em 
minúscula (vontade) sempre que nos referirmos a vontade humana entendida aqui enquanto desejo. 
Ao conceituar Vontade, há de se perceber que nem o próprio filósofo considera a Vontade como algo 
inteligível, haja vista que a Vontade não está submetida ao nosso entendimento (escapa às 
condições do conhecer: tempo, espaço e causalidade). Podemos, tão somente, chegar ao seu 
conceito de modo indireto e cauteloso, procedimento este que será abordado a tempo. 



22 

 

Na história da Filosofia, o aspecto voluntário do ser humano surge claramente 

como problema que preocupa os filósofos a partir de Santo Agostinho quando indica 

ser a vontade uma tendência interna que o ser humano possui. Ou seja, a vontade 

aqui é vista como as inclinações que o ser humano possui internamente (cf. 

SCHOPENHAUER, MVR § 24, p. 187). 

Arthur Schopenhauer, ao abordar o mundo numênico, deu-lhe o caráter de 

Vontade, um ímpeto inteiramente sem-mente, cego, impessoal e, portanto, sem 

inteligência, semelhante a uma atividade espontânea e aos nossos próprios atos de 

vontade. E com isso, inaugura uma filosofia tipicamente voluntarista. 

“Que é a coisa-em-si? – Nossa resposta foi: a VONTADE” 

(SCHOPENHAUER, MVR § 24, p. 180). A Vontade surge aqui como “a verdade 

filosófica por excelência, [...] o segredo do ser” (PERNIM, 1995, p. 72-73), a coisa-

em-si, o númeno kantiano. 

Em contrapartida ao pensamento de sua época, não é a inteligência (a razão) 

a essência das coisas, mas a Vontade, como coisa-em-si, torna-se a essência íntima 

de tudo o que há3, como afirma o filósofo: 

 
Reconhecerá a mesma vontade como essência mais íntima não apenas dos 
fenômenos inteiramente semelhantes ao seu, ou seja, homens e animais, 
porém, a reflexão continuada o levará a reconhecer que também a força 
que vegeta e palpita na planta, sim, a força que forma o cristal, que gira a 
agulha magnética para o pólo norte, [...] a própria gravidade que atua 
poderosamente em toda matéria, [...] tudo isso é diferente apenas no 
fenômeno, mas conforme sua essência em si é para se reconhecer como 
aquilo conhecido imediatamente de maneira tão íntima e melhor que 
qualquer outra coisa e que, ali onde aparecer de modo mais nítido, chama-
se VONTADE (SCHOPENHAUER, MVR § 21, p. 168). 
 
 

Com isso, ele destitui a importância do intelecto, pois a este resta apenas a 

função de estar subordinado à Vontade. Em outras palavras, há aqui a evidenciação 

do primado da vontade sobre o intelecto4 (cf. BARBOSA, 2001, p. 33). 

                                                           
3
 Este caráter de ser essência íntima de todas as coisas ganha a denominação de ubiqüidade da 

Vontade, ou seja, ela está presente em tudo e é a essência de tudo que nos cerca, até mesmo a 
nossa essência (cf. MONTEIRO, 2011, p. 28). 
4 É importante salientar que os pais de Schopenhauer traduzem bem o fato dele valorizar a Vontade e 
não a inteligência, como fazia a maioria dos filósofos de sua época. O seu pai era um homem 
impetuoso e corajoso, um audaz comerciante. Sua mãe era uma mulher de invejável inteligência e 
seria, posteriormente, uma grande escritora e romancista. Atribuir ao intelecto o mesmo valor que os 
seus contemporâneos lhe atribuíam, significaria valorizar o intelecto de sua mãe, com quem não se 



23 

 

Sendo, pois, a coisa-em-si, a Vontade se torna diferente de qualquer 

fenômeno, escapando totalmente aos predicados fenomênicos e tornando-se alheia 

às determinações causais espaço-temporais, pois estas nada mais são do que 

estruturas subjetivas impostas no conhecimento do mundo exterior, fenomênico, 

como frisa Schopenhauer: 

 
A vontade como coisa em si é completamente diferente de seu fenômeno, 
por inteiro livre das formas dele, as quais ela penetra à medida que 
aparece. Elas, portanto, concernem tão-somente à sua OBJETIDADE5, e 
são alheias à Vontade em si (SCHOPENHAUER, MVR § 23, p. 171). 
 
 

A Vontade se libera do princípio de individuação por desconhecer a 

pluralidade, visto que esta é apenas uma forma fenomenal. A pluralidade pertence à 

objetidade da Vontade e não a ela em si mesma, já que ela não pode dividir-se entre 

seus fenômenos, sendo portanto, indivisa e inteira em cada um deles. Apenas as 

manifestações dela existem para o conhecimento que é incapaz de apreender o 

todo, no qual as manifestações da Vontade surgem como pluralidade. 

Deste modo, a Vontade é una, livre, indiferente, independente da consciência 

que dela temos, da causalidade, das formas a priori do conhecimento (espaço e 

tempo), portanto incognoscível, pois não obedece a nenhum padrão fenomênico, ou 

seja, ela “não se submete à forma mais geral de todas as representações, que é a 

de ser um objeto para um sujeito” (CACCIOLA, 1994, p. 53), dar “sinal de si de modo 

imediato, em que sujeito e objeto não se diferenciam nitidamente” 

(SCHOPENHAUER, MVR § 21, p. 168). 

Ela, como coisa-em-si, não pode ser limitada ao campo das aparências, dos 

fenômenos, se tornando, pois, completamente sem fundamento, visto que o 

fundamento é dado pelo princípio de razão suficiente (causalidade, espaço e 

tempo)6, como sugere a citação seguinte: 

                                                                                                                                                                                     

relacionava bem, por isso, valorizou a Vontade, mais semelhante ao temperamento do pai a quem 
muito estimava. Chegou a afirmar que do pai se herdava a Vontade, o ímpeto, a força, centrada no 
coração, e da mãe a inteligência, centrada no cérebro. Sua filosofia transmite a supremacia do 
coração, da Vontade e, implicitamente, do sexo masculino. 
5 Termo explicado na nota de rodapé da página 26. 
6
 A Vontade possui algumas características básicas que se deduzem a partir da análise do princípio 

de razão suficiente. Como já dissemos, a Vontade não está submissa ao nosso entendimento, 
constituído basicamente pelas formas a priori do espaço, tempo e causalidade (cf. 
SCHOPENHAUER,  MVR, § 26, p. 196). Portanto ela permanece absolutamente incondicionada. Daí 



24 

 

 
(...) A Vontade como coisa-em-si encontra-se fora do domínio do princípio 
de razão e de todas as suas figuras, e, por conseguinte, é absolutamente 
sem-fundamento, embora cada um de seus fenômenos esteja por inteiro 
submetido ao princípio de razão. Ela é, pois, livre de toda PLURALIDADE, 
apesar de seus fenômenos no especo e no tempo serem inumeráveis. Ela é 
una, todavia não no sentido de que um objeto é uno, cuja unidade é 
conhecida apenas em oposição à pluralidade possível, muito menos é uma 
como um conceito, cuja unidade nasce apenas pela abstração da 
pluralidade; ao contrário, a Vontade é una como aquilo que se encontra fora 
do tempo e do espaço, exterior ao princípio individuatonis, isto é, da 
possibilidade da pluralidade. Só quando isso se nos tornar evidente (...) é 
que compreenderemos de modo pleno o sentido da doutrona kantiana de 
que tempo, espaço e causalidade não cabem à coisa-em-si, e são, antes, 
meras formas do conhecimento (SCHOPENHAUER, MVR § 23, p. 171-
172). 
 
 

E continua: 

 
Ela mesma (a Vontade) (...) é completamente diferente (...) (dos seus 
fenômenos) e, embora em sua aparição esteja integralmente submetida ao 
princípio de razão como forma de representação, ainda assim nunca é 
remissível a esta forma e, por conseguinte, não é etiologicamente explicável 
até o seu fundo, não podendo ser por completo fundamentada 
(SCHOPENHAUER, MVR § 24, p. 182). 
 
 

A Vontade não é, pois, o princípio do mundo, tendo em vista que este é 

somente “sua expressão, ou antes a sua dupla tradução” (PERNIN, 1995, p. 84). 

Também não é a causa do mundo por ter a Vontade aseidade7, ser o avesso de toda 

causa, pois “a Vontade não é um princípio do qual se deduziriam os fenômenos” 

(PERNIN, 1995, p. 85). 

 

                                                                                                                                                                                     

deriva-se que a suspensão do princípio de razão quanto ao espaço, a Vontade ganha o aspecto da 
unidade, pois só conhecemos a pluralidade quando este conhecimento está inserido no espaço, 
portanto a Vontade é também indivisível e homogênea; a suspensão do princípio de razão quanto ao 
tempo, a Vontade é então indestrutível, pois só no tempo podemos localizar a geração e a corrupção, 
portanto a Vontade é também eterna e imutável; e, finalmente, a suspensão do princípio de razão 
quanto a causa, a Vontade é livre, completamente autônoma pois é causa de si mesma. Desta forma, 
os atributos principais da Vontade são: unidade, indestrutibilidade e liberdade (cf. REDYSON, 2010, 
p. 276). 
7
 Este termo deriva do alemão aesität. Consiste precisamente em derivar sua existência de si mesmo, 

ou, identicamente, existir por si próprio, sem qualquer nexo exigível ou necessário de causalidade ou 
efetividade. O termo é originalmente usado pela teologia e faz referência direta a Deus que, segundo 
os teístas, é o único que possui tal característica. 



25 

 

3.1.1 DIFERENTES GRAUS DE OBJETIVAÇÃO8 DA VONTADE 

 

Embora recomendado pelo filósofo, não podemos nos conceber como uma 

“cabeça alada”, capaz de buscar exteriormente o originário do mundo, mas sim 

como seres que desejam infinitamente, que querem, capazes de realizar esta busca 

do ser em si, interiormente, a partir de nós mesmos, recorrendo ao íntimo do nosso 

corpo como via de acesso à realidade do mundo, pois se somos inteiramente seres 

desejosos, a Vontade habita certamente o nosso interior. 

O nosso corpo então é visto como uma representação intuitiva espaço-

temporal submetida às relações da causalidade que, nestas condições, nos mostra o 

quanto nosso próprio corpo é Vontade objetivada. Deste modo, é nele que 

percebemos sua ação mais direta. “A ação do corpo nada mais é senão o ato da 

vontade objetivado (...) que se tornou representação . (...) A vontade é o 

conhecimento a priori do corpo, e o corpo é o conhecimento a posteriori da vontade” 

(SCHOPENHAUER, MVR § 18, p. 157). Os atos genuínos da Vontade constituem 

simultaneamente os atos do corpo enquanto fenômeno, pois “(...) todo movimento 

excessivo e veemente da vontade, (...) abala imediatamente o corpo e sua 

engrenagem interior” (SCHOPENHAUER, MVR § 18, p. 159). 

O próprio corpo é, em si, o que há de mais real, pois todo o resto dos objetos 

são por nós entendidos somente como representações na consciência, enquanto 

que o corpo nos é dado de modo duplo: como Vontade e representação, como se vê 

na citação abaixo: 

 
Só ele (o corpo) é ao mesmo tempo vontade e representação, já os 
restantes, ao contrário, são meras representações, vale dizer, meros 
fantasmas. Com isso tem de assumir que seu corpo é o único real no 
mundo, o único fenômeno da vontade, o único objeto imediato do sujeito 
(SCHOPENHAUER, MVR § 19, p. 161). 
 

                                                           
8 Acerca da distinção entre objetidade (do alemão objektität) e objetividade (objekitvität), é mister a 
explicação de Monteiro: “a Ideia, nada mais do que uma obtectidade [sic] adequada da Vontade, está 
longe das representações mundanas; seria o grau mais elevado de objetivação na escala das 
representações e anterior a qualquer multiplicidade. O termo objectidade, empregado por 
Schopenhauer, vem fazer a distinção com o termo objetivação. A objectidade diz aquilo que se revela 
como imagem, e não uma simples objetivação, ou seja, algo que se tornou objeto. A objectidade não 
se manifesta como objeto” (2011, p. 42). 



26 

 

Com tudo isto, o caráter não está no intelecto, como já fizemos referência, 

mas na Vontade, pois sempre encontramos motivo para aquilo que queremos e não 

o contrário. Assim como no mundo físico, encontramos fatos que não são 

explicáveis via intelecto, no homem também se pode perceber a supremacia da 

Vontade sobre a inteligência, como é o fato do trabalho incessante e involuntário das 

funções do nosso corpo: digestão, circulação, crescimento, etc. Ainda mais, o nosso 

corpo não é somente sede da Vontade, mas a própria Vontade objetivada. Ou seja, 

a Vontade age em e por meio de nosso corpo, livre e inconscientemente sem se 

deixar subjugar pelo intelecto. O filósofo confirma o que afirmamos: 

 
[...] A Vontade também é ativa sem nenhum conhecimento. O pássaro de 
um ano que não tem representação alguma dos ovos parra o qual constrói 
um ninho; nem a jovem aranha tem da presa para a qual tece uma teia [...]. 
nas ações desse animais, bem como em outras, a Vontade é sem dúvida 
ativa; porém se trata de uma atividade cega, que até é acompanhada de 
conhecimento, sem no entanto ser conduzida por ele. [...] Em nós, a mesma 
Vontade também atua cegamente e de diversas maneiras; por exemplo, em 
todas as funções do corpo não guiadas por conhecimento, em todos os 
processos vitais e vegetativos: digestão, circulação sanguínea, secreção, 
crescimento, reprodução. Não só as ações do corpo, mas ele mesmo [...] é 
no todo fenômeno da Vontade; noutros termos, Vontade objetivada, 
concreta. Portanto, tudo o que ocorre tem de ocorrer mediante Vontade, 
embora aqui a Vontade não seja conduzida por conhecimento, não seja 
determinada por motivos, mas atue cegamente segundo causas, nesse 
caso chamadas EXCITAÇÕES (SCHOPENHAUER, MVR § 23, p. 173-174). 
 
 

Portanto o homem, a ação de seu corpo, especificamente, “nada mais é 

senão o ato da vontade objetivado, isto é, que apareceu na intuição” 

(SCHOPENHAUER, MVR § 18, p. 157). Ou seja, o corpo humano é Vontade 

transformada em representação com todas as outras, por isso “único indivíduo real 

no mundo, o único fenômeno da vontade, o único objeto imediato do sujeito” 

(SCHOPENHAUER, MVR § 19, p. 161). 

Nesta relação Vontade X intelecto, este surge como consciência9, como 

sujeito do conhecimento. Sempre subordinado à Vontade, o intelecto surge para 

“socorrer a Vontade e prolongar seu impulso” (PERNIN, 1995, p. 91), no entanto, a 

inteligência perturba a “pureza” da manifestação dos instintos (e, portanto, da 

Vontade) se tornando, assim, também um estorvo à Vontade. “O intelecto surgiu 

                                                           
9
 “A consciência em Schopenhauer apresenta-se dividida entre um sujeito que conhece e um sujeito 

que quer, ambos unidos de modo inexplicável” (CACCIOLA, 2007, p. 146). O próprio filósofo afirma 
que ao buscarmos a compreensão de nós mesmos, só encontramos  “senão um fantasma instável” 
(cf. SCHOPENHAUER, MVR, § 54, p. 361 - nota).  



27 

 

como órgão/obstáculo para manter e prolongar as manifestações da vontade” 

(PERNIN, 1995, p. 99). 

Deste modo, podemos concluir que não há livre arbítrio, pois o intelecto se 

encontra subordinado à Vontade, não passando tão somente “de um mecanismo 

para sobrevivência humana” (BARBOSA, 2003, p. 28). O que há é um servo-arbítrio, 

pois, entendendo o eu consciente e o cérebro10 como sendo a mesma coisa sob 

outro aspecto, o cérebro enquanto órgão fisiológico, nada mais é do que objetidade 

da Vontade. O intelecto evolui e depois regride, enquanto que a Vontade, em seu 

“ato eterno” - o caráter, jamais é fundamentalmente modificada. “A identidade da 

pessoa não repousa sobre o fio tênue e frágil da memória consciente, mas sobre o 

ato da vontade imutável: ‘o elemento móvel da vida é o intelecto; o elemento 

imutável, a vontade, que é o fundo da consciência” (PERNIN, 1995, p. 96). Segundo 

o filósofo, só poderia haver liberdade com a ausência total da necessidade (cf. 

SCHOPENHAUER, LV, p. 50), mas como a vontade que guia todas as inclinações e 

ações humanas se demostra por pura necessidade, não é possível manter o 

conceito de liberdade como existente a priori, pois, segundo o próprio 

Schopenhauer: “o que é livre em nenhum aspecto é necessário” e “o livre leva como 

característica a ausência de toda necessidade” (SCHOPENHAUER, LV, p. 50-51). 

                                                           
10 Schopenhauer iniciou-se na vida acadêmica estudando medicina e, portanto, utiliza-se de muitos 
conceitos ou termos que são próprios a este ramo do saber. Certa vez, ao criticar sua tese de 
doutoramento, sua mãe afirmou que sua tese não passava de uma bula de remédio (tratado de 
farmacologia). Os conceitos de cérebro, mente e intelecto são geralmente considerados pelos 
intérpretes da filosofia schopenhaueriana como sinônimos. Entretanto, aqui se faz necessário 
explicitar o que se entende especificamente por cérebro. Cacciola afirma que o cérebro é produto do 
organismo e sede do intelecto (2007, p. 145), dando àquele a função de criador deste, portanto o 
cérebro assim como o intelecto são objetivações da Vontade.  Surge aqui uma contradição 
denominada paradoxo de Zeller explicada nos seguintes termos: “o intelecto é, na verdade, 
simplesmente uma função do cérebro. [...] Nossa representação não pode ser tomada a não ser por 
um produto do cérebro. [...] Esse mesmo cérebro deve ser [...] uma forma determinada de objetivação 
da Vontade, pois se a Vontade não tivesse produzido tal órgão, não poderiam surgir quaisquer 
representações. Nosso cérebro é, porém essa matéria determinada, portanto, de acordo com 
Schopenhauer, essa representação determinada. Encontramo-nos assim encerrados no seguinte 
círculo: a representação tem que ser um produto do cérebro e o cérebro, um produto da 
representação – uma contradição” (CACCIOLA, 1994, p. 77). Schopenhauer, no MVR relata que o 
cérebro “aparece como um meio de ajuda, [...] exigido nesse grau de objetivação da Vontade para 
conservação do indivíduo e propagação da espécie” (§ 27, p. 215). Desse modo, podemos concordar 
com Janaway (cf. 2003, p. 64-65) que o cérebro é um órgão biológico (“uma massa carnosa”) 
responsável pelo conhecimento, percepção e raciocínio (entendidos como uma função fisiológica 
cerebral), criado enquanto objetivação da vontade-de-saber, “tal como a vontade-de-andar, 
objetivamente percebida é o pé; a vontade-de-pegar, a mão; a vontade-de-digerir, o estômago; a 
vontade-de-procriar, os órgãos genitais e assim por diante” (SCHOPENHAUER apud JANAWAY, 
2003, p. 65), “precisamente como qualquer outro esforço ou determinação da Vontade que se 
objetiva é representado por um órgão, quer dizer, expõe-se para a representação como um órgão 
(SCHOPENHAUER, MVR § 27, p. 215). 



28 

 

O Intelecto está submetido à Vontade e não o contrário11. Somos 

essencialmente Vontade, o intelecto é apenas um apêndice que nos foi acrescido12. 

A harmonia mínima que reina no mundo não é efeito do governo do intelecto, como 

julgava o idealismo alemão, do qual Schopenhauer foi contemporâneo. “A vontade 

nunca obedece ao intelecto. A vontade se detém na proposição desse ministro que 

lhe convém, segundo a natureza do seu caráter, sem que nunca o conhecimento 

dos erros passados venha mudar a direção fundamental da conduta” (PERNIN, 

1995, p. 98). 

A Vontade, pois, possui uma objetidade, um tornar-se visível, a passagem da 

coisa-em-si (númeno) para o aparecer, a coisa-para (fenômeno). O estudo da coisa-

em-si inicia-se pelo homem e é estendido à essência de toda natureza física. 

Essa objetidade é explicada por meio do argumento da analogia, ou seja, por 

meio da ampliação da Vontade objetivada em nosso corpo como essência de todos 

os demais fenômenos. Sobre este argumento, Shopenhauer fala que “[...] todos os 

objetos que não são nosso corpo [...] serão julgados exatamente conforme analogia 

com aquele corpo” (SCHOPENHAUER, MVR § 19, p. 162-163). 

                                                           
11 Schopenhauer explicita aqui sua doutrina do primado da Vontade, usando para tanto do exemplo 
do homem que é coxo mas que vê (intelecto), e por isso, é carregado nas cotas do cego forte 
(Vontade). “O intelecto é consciente, constituindo a nossa janela para o mundo, porém a força motriz 
que nos leva ao lugar para o qual vamos se acha num plano mais profundo de nossa pisque, no 
interior do organismo que também somos” (cf. JANAWAY, 2003, p. 73) que chamamos Vontade. 
12

 Outro conceito aqui merece ser evidenciado, o conceito do “eu” no organismo filosófico 
schopenhaueriano. Não podemos fornecer definição melhor do que a exposta por Janaway nos 
seguintes termos: “Que sou? Schopenhauer pode dizer que sou um item individual do mundo, uma 
coisa viva, corporal, de uma dada espécie, que é capaz de pensamento e de ação autoconscientes. 
Mas ele conserva um tanto envolto em mistério o modo como posso pensar a mim mesmo dessa 
forma. Em sua filosofia, o eu é visto sucessivamente como sujeito da experiência e do conhecimento, 
um sujeito de vontade e de ação, uma manifestação corporal da vontade-de-vida e um puro espelho 
da realidade intemporal. [...] A dicotomia entre sujeito e objeto [...] é o ponto de partida de tudo que é 
desenvolvido em O Mundo como Vontade e Representação. [...] Schopenhauer explica que sujeito é 
aquilo que conhece e o objeto, aquilo que é conhecido por ele. [...] Mas o sujeito propriamente dito é 
o “eu” que pensa e percebe, em oposição às coisas pensadas e às coisas percebidas. [...] [O sujeito 
de representações] simplesmente não é uma coisa. Não se acha no espaço ou no tempo; não 
interage causalmente com os objetos; não é visível nem se identifica com o corpo, e nem mesmo com 
o ser humano individual. As imagens metafóricas favoritas de Schopenhauer para o sujeito de 
representações são o olho que vê o mundo lá fora, mas não pode ver a si mesmo, e o ponto e a 
extensão em que os raios de luz se concentram num espelho côncavo. O sujeito é o ponto no qual 
convergem todas as experiências, mas nunca é ele mesmo objeto da experiência. [...] Parecemos ser 
a um só tempo dois tipos de sujeito: sujeito de vontade, que é essencialmente corporificado, e sujeito 
de conhecimento, que conhece todas as coisas objetivamente, incluindo seu próprio corpo e seus 
próprios atos de vontade, e que paira totalmente fora do mundo de coisa individuais. Nossa 
concepção de nós mesmo talvez deva se cindida. Mas pensamos o ‘eu’ que pensa e percebe e o ‘eu’ 
que age como um único. Schopenhauer considera isso um ‘milagre par excellence’, dizendo que ‘a 
identidade do sujeito da vontade com o do conhecimento em virtudo do fato... de a palavra ‘eu’ incluir 
e indicar um e outro, é o nó do mundo, sendo por isso inexplicável’” (2003, p. 66-68). 



29 

 

CACCIOLA explica este argumento nas seguintes palavras: 

 
O corpo humano é uma representação que se diferencia das demais 
apenas em vista da relação de conhecimento, sendo no restante igual a 
qualquer outra. É a relação de conhecimento do corpo que se caracteriza 
por um duplo aspecto: por um lado, como o conhecido imediatamente como 
vontade, por outro mediatamente como representação. Admitir que esse 
objeto se diferencie intrinsecamente de todos os demais significaria negar 
realidade ao mundo exterior: ‘os objetos conhecidos pelo indivíduo apenas 
como representações seriam, apesar disso, tanto quanto seu próprio corpo, 
fenômenos de uma Vontade? Este é propriamente o sentido da questão 
referente à realidade do mundo exterior’. (...) A base para a analogia que 
permite dotar todos os fenômenos da mesma essência que a humana 
reside no fato de que os demais objetos, considerados como 
representações, são idênticos ao corpo, isto é, preenchem o espaço e nele 
atuam, por meio da lei da causalidade. E assim, do mesmo modo que 
podemos conhecer nosso corpo de duas maneiras distintas, podemos por 
analogia admitir que os demais fenômenos sejam, de um lado, 
representações, e de outro, ‘o que em nós chamamos de vontade’. Esta é a 
única forma de atribuirmos realidade aos objetos exteriores, pois, além da 
Vontade e da representação, nada mais podemos ‘conhecer ou pensar’. ‘Se 
o mundo dos corpos tiver que ser algo mais que nossas representações, 
então teremos que dizer que ele está fora da representação, portanto em-si 
e de acordo com sua essência mais íntima (innersten WesenI), aquilo que 
nós encontramos, imediatamente, em nós mesmos, como Vontade’. Logo a 
duplicidade, no conhecimento do ser e na ação do nosso corpo, passa a ser 
a chave para o conhecimento do ser de cada fenômeno” (CACCIOLA, 1994, 
p. 50). 
 

O argumento da analogia permite a extensão da Vontade como essência dos 

demais fenômenos da natureza13. Se nós somos essencialmente esse ímpeto cego, 

“qual a razão para não lhes atribuir a mesma essência que a nossa?” (CACCIOLA, 

1994, p. 54). Jair Barbosa explica o argumento da analogia da seguinte forma: “[...] 

se as ciências fracassam em sua tentativa de atingir a essência das coisas, cabe 

                                                           
13

 O argumento da analogia é talvez o único encontrado pelo filósofo para adquirir a chave para 
compreender os demais corpos. Ora, como as ciências falham na tentativa de chegar a essência das 
coisas, já que partem do que lhe é externo, o único caminho que nos resta como acesso ao mais real 
do mundo é o íntimo do corpo (cf. BARBOSA, 2003, p. 30), pois nada tem, para nós, mais realidade 
quanto nós mesmos. A base de tal argumento, no uso dado por Schopenhauer, consiste em perceber 
que nosso corpo é a concreção do querer. Deste modo, o que “vale para nós, é possível que também 
valha para os outros corpos” (BARBOSA, 2003, p. 31). O nosso corpo “[...] é para nós o que há de 
mais real. E, se analisarmos a realidade desse corpo e suas ações, então encontraremos, tirante o 
fato de ser nossa representação, nada mais senão a Vontade. Aí se esgota toda a sua realidade 
mesma. Logo, não podemos encontrar em nenhuma parte realidade outra para atribuir ao mundo dos 
corpos” (SCHOPENHAUER, MVR § 19, p. 163). Se admitirmos as premissas levantadas pelo filósofo, 
nenhuma conclusão poderia ser mais lógica: a verdadeira natureza da realidade pode ser conhecida 
porque nós também fazemos parte dela (cf. CARDODO, 2008, p. 73). “Assim posso proceder porque 
meu corpo é o único objeto do qual não conheço apenas um lado, o da representação, mas também 
o outro, que se chama Vontade. [...] Tenho de aprender a compreender [...] e reconhecer que as 
forças infundadas que se exteriorizam em todos os corpos da natureza são idênticas em espécie com 
aquilo que em mim é Vontade, e diferente apenas segundo o grau” (SCHOPENHAUER, MVR § 24, p. 
186-187). 



30 

 

agora procurar o originário do mundo [...] a partir de nós mesmos, do interior” (2003, 

p. 30). 

Podemos entender o uso deste argumento, por parte do filósofo, no intuito de 

comprovar a passagem entre uma experiência pessoal e intransferível do indivíduo 

que se auto-conhece como vontade para o restante do mundo que também passará 

a ser considerado como sendo essencialmente Vontade (cf. REDYSON, 2010, p. 

305). Porque nossos corpos são apresentados como representação, mas também 

como Vontade, apresentação esta que não se submete às representações; porque 

corpo e vontade são uma única e mesma coisa, vista de modos diferentes, não 

possuindo nenhuma relação causal entre ambos, nem alguma distinção; diante 

disto, “temos a nossa raiz no mundo e é apenas por isso que podemos conhecê-lo 

em seu íntimo: porque idêntico é o nosso íntimo (CARDODO, 2008, p. 73). Desta 

forma, “encontramos [...] o caminho, a passagem subterrânea que nos dá acesso ao 

interior do castelo da coisa-em-si” (CARDODO, 2008, p. 73). 

A Vontade se objetiva, pois, na motivação dos animais, na excitação dos 

vegetais e na matéria inanimada. Essa objetidade possui diferentes graus: 

gradativamente ela sai de sua cegueira originária (revelada nas ações do corpo 

humano: “dentes, esôfago, canal intestinal são a fome objetivada, os genitais são o 

impulso sexual objetivado” [SCHOPENHAUER, MVR § 20, p. 167]) e torna-se 

natureza visível, ou seja, torna-se elemento constitutivo também nos demais animais 

e vegetais. Ou seja, embora a Vontade seja incognoscível, é possível decifrar 

algumas de suas características por meio de sua expressão fenomenal nos diversos 

graus de sua objetidade, como se vê na seguinte citação: 

 
Reconhecerá a mesma vontade como essência mais íntima não apenas dos 
fenômenos inteiramente semelhantes ao seu ou seja, homens e animais, 
porém, a reflexão continuada o levará a reconhecer que também a força 
que vegeta e palpita na planta, sim, a força de forma o cristal, que gira a 
agulha magnética para o pólo norte, que irrompe o choque de dois metais 
heterogêneos, que aparece nas afinidades eletivas dos materiais como 
atração e repulsão, sim, a própria gravidade que atua poderosamente em 
toda matéria, traindo a pedra para a terra e a terra para o sol, – tudo  isso é 
diferente apenas no fenômeno, mas conforme sua essência em si é para se 
reconhecer como aquilo conhecido imediatamente de maneira tão íntima e 
melhor que qualquer outra coisa e que, ali onde aparece do modo mais 
nítido, chama-se VONTADE. (...) Ela é o mais íntimo, o núcleo de cada 
particular, bem como do todo. Aparece em cada força da natureza que faz 
efeito cegamente, na ação ponderada do ser humano: se ambas diferem, 



31 

 

isso concerne tão-somente ao grau da aparição, não PA essência do que 
aparece (SCHOPENHAUER, MVR § 21, p. 168-169). 
 
 

Esta objetidade é também estendida, por nosso filósofo, ao mundo inorgânico. 

Segundo Cacciola, a dificuldade em compreender esta extensão está no fato do 

mundo inorgânico (sem-consciência) ser tão diverso e distante do nosso ser 

(consciência). Mas a essência íntima da força que se exterioriza é reconhecida “(...) 

como Vontade, à qual devem ser atribuídas as mudanças tanto sem-consciência 

quanto conscientes do corpo” (SCHOPENHAUER, MVR § 23, p. 175), sendo pois, 

“(...) cada um dos aqui mencionados casos tem de levar o nome de VONTADE, que 

designa o ser em si de cada coisa no mundo, sendo o único núcleo dos fenômenos” 

(SCHOPENHAUER, MVR § 23, p. 178). “(...) Em todas as forças da natureza 

inorgânica e em todas as figuras da natureza orgânica, é UMA ÚNICA E MESMA 

VONTADE que se manifesta, noutros termos, que entra na forma da representação, 

na OBJETIDADE” (SCHOPENHAUER, MVR § 27, p. 207). 

Nos seres vivos, esta Vontade se manifesta no querer-viver14 e, 

conseqüentemente, no querer reproduzir-se. Onde houver Vontade, haverá vida em 

suas múltiplas manifestações. Quanto menos ascendermos entre as formas de vida, 

veremos que maior é o papel da Vontade, diferente do que acontece com o intelecto 

que quanto mais subimos nesta escala, maior lhe será o papel atribuído. Vontade e 

intelecto lutam para equilibrar-se na vida individual. É no amor à vida e em suas 

expressões que explode a irracionalidade completa da Vontade: no horror à morte e 

nas emoções que a acompanham (angústia, sofrimento, revolta, alegria quando dela 

se escapa, pavor em presença de algum cadáver). 

 
[...] A Vontade é a coisa-em-si, o conteúdo íntimo, o essencial do mundo, e 
a vida, o mundo visível, o fenômeno, é seu espelho; segue-se daí que este 
mundo acompanhará a Vontade tão inseparavelmente quanto a sombra 
acompanha o corpo. Onde existe Vontade, existirá vida, mundo. Portanto, à 
Vontade de vida a vida é certa, e, pelo tempo em que estivermos 

                                                           
14

 Um argumento muito usado por Schopenhauer para provar que a Vontade se manifesta no querer-
viver é o fato do temor da morte que todos temos. Exatamente porque somos manifestação da 
vontade de viver tememos tanto a morte. Entretanto, este temor é completamente irracional e contra 
o temor, nosso filósofo cita dois argumentos: o argumento da simetria e o argumento de Epicuro. O 
primeiro fala de nossa inexistência enquanto ainda não tínhamos nascido, fato que tratamos com 
completa indiferença e sem nenhum temor, o mesmo modo com o qual deveríamos tratar nossa 
futura inexistência. O segundo argumento defende que não se pode temer a morte, pois, pelo fato 
dela ser o nada, não se pode temer aquilo que não existe. Desta forma, deveríamos entender a morte 
tão somente como o fim do ser humano individual e que, por este fato não ter grande importância na 
ordem das coisas, deveria ser encarado como a libertação da unilateralidade da individualidade. 



32 

 

preenchidos de Vontade de vida, não precisamos temer por nossa 
existência, nem pela visão da morte (SCHOPENHAUER, MVR § 54, p. 358). 
 
 

A Vontade é, então, uma vontade de querer viver (vontade de vida) ao 

máximo, tendo como inimiga a morte. Esta, porém, é derrotada pela reprodução (o 

ato genital), o propósito máximo de todo organismo e o seu maior instinto15. Ou seja, 

enquanto uma geração se vai, uma nova toma o seu lugar. O indivíduo quando 

morre tem deixado, pela consumação do ato sexual, de si mesmo um pedaço que 

vai continuar a existir, isto é, vai perpetuar sua existência na existência de sua prole. 

Não é à toa que, na escala vital, a reprodução é a fase que antecede a velhice e a 

morte. 

Vejamos as palavras de Schopenhauer: 

 
[...] A satisfação do impulso sexual já ultrapassa a afirmação da própria 
existência (que preenche um tão curto espaço de tempo) e afirma a vida por 
um tempo indeterminado para além da morte do indivíduo. [...] O impulso 
sexual também se confirma como a mais decidida e forte afirmação da vida 
pelo fato de, para o homem natural, como para o animal, ele ser o fim 
último, o objetivo supremo de sua vida. Autoconservação é seu primeiro 
esforço [...]. A natureza, cuja essência íntima é a Vontade de vida, 
impulsiona com todas as forças o homem e o animal para a propagação. 
Após a natureza ter alcançado pelo indivíduo seu objetivo, ela se torna 
indiferente por inteiro ao sucumbir dele, visto que, como Vontade de vida, 
preocupa-se tão-somente com a conservação da espécie [...] 
(SCHOPENHAUER, MVR § 60, p. 421-422). 
 
 

 Sobre o apego à vida, as palavras de PERNIN nos são úteis: 

 
O apego à vida não é pois de modo algum determinado por um 
conhecimento objetivo do valor da vida: ele não provém, absolutamente do 
intelecto. Ele não tem necessidade de consciência; não leva em conta 
nenhuma avaliação ou cálculo da estrita razão, sempre secundária e serva 
(PERNIN, 1995, p. 104). 
 

O ser procriado sendo, em si, idêntico ao procriador leva-nos a considerar que 

é tão somente o princípio da individuação que nos atribui diferenças entre um ser e 
                                                           
15

 Uma vez que se entendeu que a vontade de vida se manifesta especialmente no temor a morte, a 
reprodução é aqui entendida como a solução para o deixar de existir. De fato, o procriador deixa na 
prole parte de si que julga continuar existindo mesmo depois de sua morte. Portanto, se os órgãos 
genitais são o melhor símbolo do ímpeto tempestuoso da vontade de vida (cf. BARBOSA, 2003, p. 34 
e SCHOPENHAUER, MVR § 20, p. 167), a reprodução surge aqui como uma exigência da natureza. 
Monteiro diz o seguinte: “O indivíduo busca em primeiro lugar sua própria conservação, e quando 
pensa ter conseguido seu intento, procria para dar prosseguimento à espécie. O homem, em 
verdade, vê no sexo uma das principais fontes de satisfação de seus desejos, no entanto, ele apenas 
cumpre uma determinação da natureza” (2011, p. 30). 



33 

 

outro, mas que, na verdade, este princípio, expresso pelas formas de espaço e 

tempo constitui o que Arthur Schopenhauer chamou de Véu de Maia16, a ilusão que 

não nos permite enxergar claramente a unidade existente entre as coisas. Ou seja, 

há somente a espécie, a vida, a Vontade. 

Portanto, se há somente a espécie, a Vontade, percebemos que, apesar das 

aparentes modificações, as coisas continuam as mesmas. “O tempo todo e em toda 

parte, o verdadeiro símbolo da natureza é o círculo, porque ele é o plano ou tipo de 

recorrência” (SCHOPENHAUER apud.: DURANT, 2000, p. 245), visto que somos 

levados a reconhecer que entre todas as coisas há um caráter muito forte de 

identidade. 

O princípio de individuação17 existe somente no campo dos fenômenos, visto 

que a formação da idéia de indivíduo surge a partir das noções a priori de espaço e 

tempo, que convém somente à cognoscibilidade das coisas, nunca às coisas em si. 

De fato, espaço e tempo são puras formas de nosso conhecimento e, como tal, não 

são jamais atributos do ser em si, que é, por sua vez, livre dessas formas. Se o ser 

em si desconhece a pluralidade, pois a ele não se rege essas formas, ele então é 

uno. Não há, portanto, pluralidade na Vontade. “A pluralidade das coisas no espaço 

e no tempo, que em conjunto são sua OBETIDADE, não lhe concerne, e ela, apesar 

dessa pluralidade, permanece indivisa” (SCHOPENHAUER, MVR § 25, p. 189). 

                                                           
16

 Para entendermos melhor o que seria o véu de Maia, do qual Schopenhauer coloca como peça 
chave no entendimento da individualidade nas relações entre os indivíduos, citamos aqui as suas 
próprias palavras: “[...] como dizem os indianos, o Véu de Maia turva o olhar do indivíduo comum. A 
este se mostra, em vez da coisa-em-si, meramente o fenômeno no tempo e no espaço, no principio 
individuationis e nas demais figuras do princípio de razão. Em tal forma de conhecimento limitado, o 
indivíduo não vê a essências das coisas, que é uma, mas seus fenômenos isolados, separados 
inumeráveis, bastante diferentes e opostos entre si (SCHOPENHAUER, MVR § 63, p. 450). Podemos 
explicar a referência que o filósofo faz ao usar este exemplo da religiosidade hindu em seu 
organismos filosófico não como um pensamento cético acerca da desconfiança nos sentidos em 
conhecer as coisas, como muitos filósofos anteriores (especificamente as filosofias de cunho 
racionalista) defendiam, mas sim em perceber que o mundo material não é eterno e, por isso, não 
podemos nele depositar nossa confiança (cf. JANAWAY, 2003, p. 30). Ou seja, apenas a Vontade é 
eterna, enquanto que as coisas materiais não o são. 
17

 O principium individuationis é um termo latino adotado por Schopenhauer da filosofia escolástica 
como aquilo que, diferentemente da Vontade (una e indivisa), possibilita às nossas mentes a 
pluralidade. Espaço e tempo são, para o filósofo, condições necessárias que possibilitam a 
diversidade que representamos, ou seja, elas são as formas a priori da sensibilidade, que, por sua 
vez, são necessárias à representação. O principium individuationis é também a chave para a 
beatitude ética, pois em-si somos todos a mesma coisa, ou seja, Vontade efetivada e somente 
quando percebemos que o princípio de individuação é, na verdade, o véu de Maya, aquilo que ofusca 
nossa visão de perceber a efetividade da realidade, é que podemos perceber que nós e o outro 
somos a mesma coisa e, a partir disto, praticar a compaixão. 



34 

 

 
(...) Essa pluralidade é condicionada imediatamente por tempo e espaço, 
nos quais ela mesma (a Vontade) nunca entra em cena. A Vontade se 
manifesta no todo e completamente tanto em um carvalho quanto em 
milhões. O número deles, sua multiplicação no espaço e no tempo, não 
possui significação alguma em referência a ela, mas só em referência à 
multiplicidade dos indivíduos que conhecem no espaço e no tempo e aí 
mesmo são multiplicados e dispersos. Tal pluralidade atinge apenas o 
fenômeno da Vontade, não ela mesma (SCHOPENHAUER, MVR § 25, p. 
190). 
 

Podemos afirmar que “Aristóteles tinha razão: existe uma força Interna que 

modela todas as formas, nas plantas e nos planetas, nos animais e nos homens” 

(DURANT, 2000, p. 241). 

 Uma vez que conceituamos a Vontade, base para o pessimismo metafísico 

schopenhaueriano (cf. MONTEIRO, 2003, p. 13), partiremos então para conceituar a 

representação, origem da brecha otimista, ou pelo menos, da “atmosfera de consolo” 

de sua filosofia (cf. BARBOSA, 2003, p. 53). 

 

3.2 O MUNDO COMO REPRESENTAÇÃO18 

 

“O mundo é minha representação” (SCHOPENHAUER, MVR § 1, 43). É com 

estas palavras que Schopenhauer dá início a sua obra magna: O mundo como 

Vontade e como Representação. É através delas e por meio de um idealismo 

inspirado em Kant com traços na filosofia moderna de Descartes e Berkeley, que ele 

fundamenta sua teoria de que tudo o que consideramos como objetos existentes, 

apenas o são através da imagem de um sujeito que os apreende e conhece. “O que 

existe para o conhecimento, portanto o mundo inteiro, é tão-somete objeto em 

relação ao sujeito, intuição de quem intui, numa palavra, representação” (MVR § 1, 

43). 

A maioria dos estudos sobre Schopenhauer segue a mesma estrutura usada 

pelo próprio filósofo, a análise da representação precede à da vontade. Nosso 

                                                           
18

 O termo representação deriva do alemão Vorstellung, significa literalmente aquilo que é colocado 
diante de algo. O termo surgiu do radical Stellung (que significa colocado) adicionado do prefixo Vor 
(diante de). É usado pelo filósofo no título de sua obra principal: Die Welt als Wille und Vorstellung – 
O Mundo como Vontade e como Representação. 



35 

 

estudo segue caminho diferente, tendo em vista a fundamentação do pessimismo e 

da atmosfera de consolo que, segundo nossa concepção, são abstraídas dos 

conceitos de vontade e representação, respectivamente. 

Na verdade não existem dois mundos, mas apenas um único, visto como uma 

moeda de dois lados: Vontade (o irracional essencial) e  Representação (o racional 

percebido). Segundo Cardoso: “duas faces complementares de toda a realidade, 

vontade e representação não podem almejar qualquer sentido separadamente” 

(2008, p. 43). 

Na filosofia da natureza de Schopenhauer, este duplo aspecto já é 

caracterizado no título de sua obra principal, conforme Cacciola explica: 

A fórmula da cosmologia schopenhaueriana já está contida no título de sua 
obra principal: Die Welt als Wille und Vorstellung. Nela não é dito o que 
(was) o mundo é, mas como (wie) ele se apresenta. As duas verdades 
independentes inteiramente (durch und durch) válidas nos dois aspectos, 
sob os quais ele é considerado, exigem sua complementaridade mútua para 
que o mundo esgote o seu significado (1994, p. 28). 
 

 
Em defesa do pensamento de Schopenhauer, poderíamos nos questionar: 

como explicar a mente como matéria, quando só conhecemos a matéria através da 

mente? 

Ou seja, a mente, posta em evidência, é a responsável pela percepção e 

conhecimento. Ela é a “causa” principal da “existência real” das coisas, pois é a 

partir dela que aquelas “existem”. Não podemos, segundo ele, descobrir a essência 

das coisas se examinarmos primeiro a matéria e depois o pensamento, pois a 

matéria não constitui aquilo que conhecemos de forma direta e íntima, mas 

justamente o contrário: descobriremos a realidade se examinarmos primeiramente o 

que conhecemos, nós mesmos, o pensamento, percorrendo, então, o caminho de 

dentro para fora. Poderíamos, pois, pensar a matéria quando, na verdade, 

pensávamos tão somente o sujeito que apreende a matéria: o olho que vê, a mão 

que sente, a compreensão que a conhece. Caso contrário, seríamos como um 

homem que procura em vão entrar em uma fortaleza. “(...) A matéria não possui 

essência alguma independente da percepção mental” (MVR § 1, 44 – nota do 

tradutor). 

 



36 

 

Vemos pois, desde já, que, partindo de fora, não se pode chega a essência 
das coisas; de qualquer maneira que nos atenhamos a elas, não obteremos 
senão imagens e nomes. [...] Seria, com efeito, impossível encontrar a 
significação desse mundo que é nossa representação, assim como 
compreender sua transformação de pura representação do sujeito 
conhecente em qualquer outra coisa, se o próprio homem não fosse mais 
que sujeito puramente conhecente (uma cabeça de anjo com asas e sem 
corpo). Mas, também ele tem raiz nesse mundo; aí se encontra como 
indivíduo; isto é, seu conhecimento – condição e suporte do conjunto do 
mundo como representação – tem, por sua vez, como condição, o corpo 
com suas impressões, que, demonstramo-lo, constituem para o 
entendimento o ponto de partida de sua intuição do mundo 
(SCHOPENHAUER, MVR § 17-18, p. 156). 

 
 

O mundo em sua totalidade, o universo como um todo, é pura representação, 

é objeto em relação a um sujeito. Fora dessa relação, não há experiência possível 

(cf. BARBOSA, 2008, p. 53). 

 

3.2.1 SUJEITO X OBJETO 

 

Surge, aqui, uma forte dualidade em sua metafísica da natureza. Dualismo 

encontrado nas noções de sujeito e objeto, o argumento em que o filósofo mais 

confia na defesa do idealismo e contra o qual crê que não há investimento que o 

invalide ou desfaça: sujeito e objeto são duas metades da representação. Uma não 

existe sem a outra, são inseparáveis, essenciais e necessárias uma à outra de tal 

modo que a ausência de qualquer um torna a representação ininteligível e irreal, 

como duas cartas de baralho que, uma apoiada na outra, formam o castelo que é a 

representação. 

A filosofia de Schopenhauer parte da representação, diversamente das 

demais correntes filosóficas que o precederam que faziam partir seus sistemas 

filosóficos ora do sujeito, ora do objeto com o intuito de, elegendo um como ponto de 

partida, explicar o outro – tarefa por si fadada ao fracasso visto que não é possível 

estabelecer nenhuma relação de princípio a conseqüência entre ambos. E a 

representação já pressupõe tanto sujeito quanto objeto. Deste modo, nosso filósofo 

rejeita todo tipo de realismo19 ingênuo, pois segundo ele, o realismo encontra o 

                                                           
19 Teoria segundo a qual a realidade é tal como se apresenta ao nosso entendimento. 



37 

 

aeternae veritates20 (cf. MVR, p. 529) no qual existe somente a possibilidade de 

conhecer. “Nada do que conhecemos deste mundo existe por si só; esquecemo-nos 

frequentemente que, antes de ser conforme o conhecemos, o mundo é conforme é 

conhecido por nós” (CARDOSO, 2008, p. 53). Em outros termos, Schopenhauer 

desloca “[...] o significado do princípio de razão de uma verdade eterna para uma 

mera forma de conhecer relativa ao mundo dos fenômenos” (CACCIOLA, 1994, p. 

35). 

Vejamos as palavras do filósofo: 

 
[...] O mundo como representação, único aspecto no qual agora o 
consideramos, possui duas metades essenciais, necessárias e 
inseparáveis. Uma é o objeto, cuja forma é espaço e tempo e, mediante 
estes, pluralidade. A outra, entretanto, o sujeito, não se encontra no espaço 
nem no tempo, pois está inteiro e indiviso em cada ser que representa. Por 
conseguinte um único ser que representa, com o objeto, complementa o 
mundo como representação tão integralmente quanto um milhão deles 
(MVR § 2, 46). 
 

 
Por um lado, o sujeito constitui aquilo que conhece sem, jamais e em hipótese 

alguma, ser conhecido sob pena de, se for conhecido, deixar de ser sujeito para ser 

objeto. Permanece fora do espaço e do tempo e absolutamente tudo o que é, só o é 

em função dele. Este sujeito pode ser encontrado em nós mesmos, quando 

conhecemos, mas não pode ser confundido com nosso corpo, pois este também 

constitui objeto de conhecimento. 

 
Aquele que tudo conhece e não é conhecido por ninguém é o sujeito. Este 
é, por conseguinte, o sustentáculo do mundo, a condição universal e 
sempre pressuposta de tudo o que aparece, de todo objeto, pois tudo o que 
existe, existe para o sujeito (MVR § 2, 45). 
 

 
Por outro lado, o objeto é tudo aquilo que é conhecido e experimentado e 

jamais pode conhecer algo. Por poder ser conhecido, ele se encontra inserido nas 

formas a priori do tempo, do espaço e da causalidade e por elas condicionado21, daí 

                                                           
20

 Termo latino usado pela filosofia escolástica da Idade Média que determina a existência de 
princípio de uma verdade eterna, entendimento repudiado por Schopenhauer, tendo em vista a 
defesa que o princípio de razão nos leva tão somente a um modo de conhecer, jamais do ser. 
21 Em relação às condições a priori do conhecimento ou da representação, é mister destacar a 
citação de Kant usada por Schopenhauer: “’Tempo, espaço e causalidade não são determinações da 
coisa-em-si, mas pertencem apenas ao seu fenômeno, pois são meras formas do nosso 
conhecimento. Ora, como toda pluralidade, nascer e perecer só são possíveis por meio de tempo, 
espaço e causalidade, segue-se que estas formas cabem exclusivamente ao fenômeno, de modo 



38 

 

a sua multiplicidade: os objetos considerados existentes são a mesma coisa apenas 

em tempo e espaço distintos. 

Portanto, o mundo é uma conclusão do entendimento, pois a partir dos dados 

obtidos do exterior é que ele produz, por assim dizer, os objetos. O entendimento 

“fabrica” os objetos, como se fora um artesão, ao considerar esses dados um efeito, 

a partir do qual procura a sua causa e, nela chegando, a situa no espaço como 

figura (cf. BARBOZA, 2003, p. 27). 

Evidencia-se, então, que não podemos afirmar a existência das coisas com 

certeza, mas a existência do sujeito que as percebe. Assim, o objeto é somente em 

estrita relação com o sujeito. Schopenhauer afirma: 

 
Torna-se-lhe claro e certo que não conhece sol algum e terra alguma, mas 
sempre apenas um olho que vê um sol, uma mão que toca uma terra. Que o 
mundo a cercá-lo existe apenas como representação, isto é, tão-somente 
em relação a outrem, aquele que representa, ou seja, ele mesmo (MVR § 1, 
43). 

 
 

E confirma: “verdade alguma é, portanto, mais certa, mais independente de 

todas as outras e menos necessitada de uma prova do que esta” 

(SCHOPENHAUER, MVR § 1, 43). 

 

3.2.2 CONDIÇÕES FORMAIS A PRIORI: TEMPO, ESPAÇO E CAUSALIDADE 

 

Em outras palavras, o mundo como se nos apresenta é realmente um 

complexo de representações condicionadas pelas formas a priori da consciência: o 

tempo, o espaço e a causalidade, esta reduzida das doze categorias kantianas. 

Vejamos como Cacciola comenta: 

[...] Schopenhauer [...] contentou-se em aceitar (de Kant) a ideia de que o 
mundo empírico não existe em si mesmo, e de que esse mundo recebe sua 
estrutura por meio de regras de espaço, tempo e de causalidade que lhe 
são impostas por nós (1994, p. 27). 

                                                                                                                                                                                     

algum à coisa-em-si. E, como o nosso conhecimento é condicionado por tais formas, a experiência 
interna é apenas conhecimento do fenômeno, não da coisa-em-si: por conseguinte, as leis do 
fenômeno não podem ser válidas para esta’” (SCHOPENHAUER, MVR § 31, p. 237). 



39 

 

 
Espaço e tempo possibilitam toda espécie de representação, pois são os 

responsáveis pela multiplicidade de toda realidade fenomenal. Denominado pela 

expressão escolástica principium individuationis, tempo e espaço possibilitam a 

pluralidade da representação. Para tanto, eles existem aprioristicamente no sujeito, 

independem de qualquer experiência ou conteúdo, portanto não são frutos de 

nenhuma apreensão empírica, sendo compreendidos senão como formas universais 

básicas e indispensáveis a qualquer objeto. Vejamos as palavras do filósofo: 

 
Nesse sentido, servindo-me da antiga escolástica, denomino tempo e 
espaço pela expressão principium individuationis, que peço para o leitor 
guardar para sempre. Tempo e espaço são os únicos pelos quais aquilo que 
é uno e igual conforme referência e o conceito aparece como pluralidade de 
coisas que coexistem e se sucedem (SCHOPENHAUER, MVR § 23, p. 
171). 
 
 

O espaço garante o entendimento da sucessão, da mudança. Por sua vez, o 

tempo garante o entendimento da permanência, da coexistência. Quando os dois 

princípios são unidos, garantem a representação da matéria. “Apenas pela união de 

tempo e espaço surge a matéria” (cf. SCHOPENHAUER, MVR § 4, p. 52). Espaço e 

tempo são pois as condições de existência da matéria, tendo em vista que a matéria 

reside do fazer-efeito (wirken), na causalidade. 

É por meio da causalidade que podemos determinar os objetos, já 

devidamente espacializados e temporalizados, como causa (determinante) ou efeito 

(determinado). Ou seja, é ela que relaciona estes objetos, sendo esta relação mais 

do que sucessão no tempo em relação a um determinado espaço, ou vice-versa, 

mas determinando parte do tempo e parte do espaço numa simultaneidade, 

conjugando-os. “Tempo e espaço não são apenas, cada um por si, pressupostos por 

ela, mas a essência dela é constituída pela união de ambos, exatamente porque a 

matéria, como mostrado, reside no fazer-efeito, na causalidade” (SCHOPENHAUER, 

MVR § 4, p. 50). 

 

 

 



40 

 

3.2.3 PRINCÍPIO DE RAZÃO SUFICIENTE 

 

Toda discussão de Schopenhauer em relação ao princípio de razão suficiente, 

assunto que estava em voga na sua época, gira em torno do pressuposto wolffiano 

de que “nada existe sem uma razão de ser”22 (QR, § 5, p. 30, tradução nossa). Para 

tanto, ele escreve sua tese de doutoramento A quádrupla raiz do princípio de razão 

suficiente, texto este que posteriormente será indicado pelo próprio filósofo como 

introdutório e propedêutico ao entendimento adequando de seu sistema de 

pensamentos filosóficos23. 

Este enunciado postula que nada é subsistente, que nada constitui a razão de 

sua própria existência, característica aplicada à totalidade dos fenômenos, o que 

consequentemente implica dizer que não existe o absoluto, como afirma o filósofo: 

“tudo [...] possui apenas existência relativa” (SCHOPENHAUER, MVR § 3, p. 48-49). 

Schopenhauer observa a existência de quatro formas de necessidade que 

estruturam rigidamente o mundo da representação, ou melhor, cada relação das 

coisas com seu fundamento se explica de quatro modos: a necessidade física, 

lógica, matemática e moral. 

A necessidade física ou o princípio de razão suficiente do devir (principium 

rationis sufficientis fiendi) determina a causalidade existente entre os objetos 

naturais, aqueles que estão para o sujeito, “[...] todos os objetos que formam a 

representação geral do complexo que constitui a realidade sensível”24 (QR, § 20, p. 

58, tradução nossa). Segundo o filósofo, estes objetos estão ligados entre si na 

sucessão do tempo, de modo que, sempre que um de seus estados surge, outro 

estado o tenha causado regularmente. Aqui, entretanto, reside a distinção primordial 

entre a visão schopenhaueriana e a dos demais filósofos até então vistos na 

                                                           
22 A tradução do texto é livre, pois foi utilizada nesta pesquisa uma versão em língua espanhola cujo 
texto original é: “nada existe sin uma razón de ser”. Schopenhauer utiliza também a expressão latina: 
“nihil est sine ratione cur potius, quam non sit” (cf. QR, § 5, p. 30). 
23 “A segunda exigência é que, antes do livro [O mundo como vontade e como representação], leia-se 
a sua introdução, embora esta não esteja contida nele, mas foi publicada cinco anos antes, com o 
título Sobre a quádrupla raiz do princípio de razão suficiente, um ensaio filosófico. – Sem 
familiaridade com essa introdução e propedêutica é completamente impossível a compreensão 
propriamente dita do presente escrito; o conteúdo daquele ensaio é sempre pressuposto aqui como 
incluído na obra” (MVR, p. 21 – prefácio à primeira edição). 
24 “Todos los objetos que entran a formar la representación general del complejo que constituye la 
realidad sensible” (QR, § 20, p. 58 – texto na língua original). 



41 

 

filosofia: a causalidade aqui não é atribuída às coisas-em-si, mas somente a 

mudança das coisas no tempo, pois seria “[...] completamente falso chamar causa 

ao objeto mesmo e não ao estado. [...] Porque não faz sentido algum dizer que um 

objeto é causa de outro [...]”25 (QR, § 20, p. 60, tradução nossa). “Este processo é 

chamado de mudança, portanto, a lei de causalidade está 

exclusivamente relacionada com mudanças, e só se refere a elas”26 (QR, § 20, p. 59, 

tradução nossa). Em outras palavras, o que comumente chamamos causa de um 

dado evento é, na verdade, uma mudança que o precedeu no tempo (cf. JANAWAY, 

2003, p. 33). 

A necessidade lógica, ou o princípio de razão suficiente do conhecer 

(principium rationis sufficientis cognoscendi) que regula a veracidade dos juízos que, 

embasando as premissas, darão tom verídico à conclusão. Ele parte do seguinte 

princípio: “[...] para que um juízo possa expressar um conhecimento, deve ter uma 

razão suficiente; a causa dessa propriedade se lhe atribui o caráter de verdadeiro. A 

verdade é, pois, a relação de um juízo com algo que lhe é diferente [...]”27 (QR, § 29, 

p. 125, tradução nossa). Em outros termos, a verdade requer que um juízo se funde 

em algo que lhe é externo e, deste modo, existem quatro maneiras distintas de um 

juízo fundar-se e, consequentemente, quatro formas de verdade: a lógica, na qual 

“um juízo pode ter por fundamento outro juízo”28 (QR, § 29, p. 126, tradução nossa); 

a empírica, quando os juízos são formados a partir da experiência, ou seja, quando 

“[...] uma intuição adquirida por meio  dos sentidos, e, portanto, da experiência, pode 

ser fundamento de um juízo [...]”29 (QR, § 31, p. 127, tradução nossa); a 

trasncendental que se define por “[...] um princípio subjacente no qual se funda toda 

experiência” (JANAWAY, 2003, p. 36-37); e a metalógica que nos possibilita o 

pensamento adequado, ou seja, constituem “[...] as condições formais de todo 

pensar [...]”30 (QR, § 33, p. 128, tradução nossa) o que seria o mesmo afirmar que 

                                                           
25 “[...] es completamente falso llamar causa al  objeto mismo y no al estado. [...] Pero no tiene sentido 
alguno decir que um objeto es causa de outro [...] ” (QR, § 20, p. 60 – texto na língua original). 
26 “Este proceso se llama cambio, por consiguiente, la ley de causalidad se halla en exclusiva relación 
con los cambios, y solo se refiere a éstos” (QR, § 20, p. 59 – texto na língua original). 
27

 “[...] para que um juicio pueda expresar um conocimiento, debe tener uma razón suficiente; a causa 
de esta propriedad se le atribuye el caráctre de verdadero. La verdad es, pues, la relación de um 
juicio con algo diferente de él [...]” (QR, § 29, p. 125 – texto na língua original). 
28

 “Um juicio puede tener por fundamento outro juicio” (QR, § 29, p. 126 – texto na língua original). 
29

 “ [...] una intuición adquirida por médio de los sentidos, y, por lo tanto, experiencia, puede ser 
fundamento de um juicio [...]” (QR, § 31, p. 127 – texto na língua original). 
30

 “[...] las condiciones formales de todo pensar [...]”(QR, § 33, p. 128 – texto na língua original). 



42 

 

“[...] pensar em oposição a tais princípios, é como se quiséssemos mover nossos 

membros em sentido contrário ao jogo natural de seus músculos”31 (QR, § 33, p. 

129, tradução nossa). 

A necessidade matemática, ou o princípio de razão suficiente do ser 

(principium rationis sufficientis essendi) que regula as relações espaço-temporais 

determinantes dos entes. É constituída pela parte formal das representações, as 

intuições formais a priori dos sentido interno, dada no tempo, e externo, dada no 

espaço. São alheias a qualquer forma de experiência e, portanto, são puras 

intuições em si e não são objeto da faculdade de representação, pois “[...] única e 

somente a pura intuição a priori as faz inteligíveis [...]”32 (QR, § 36, p. 148, tradução 

nossa). O tempo determina o lugar, a simultaneidade, gerando a aritmética e o 

espaço determina a lei da sucessão, procedendo assim à geometria. Nas palavras 

de Schopenhauer: “[...] PRINCÍPIO DE RAZÃO DO SER, que, no tempo é a 

seqüência de seus momentos e, no espaço, é a posição de suas partes que se 

determinam reciprocamente ao infinito” (MVR § 3, p. 48). 

Por fim, a necessidade moral, ou o princípio de razão suficiente do agir 

(principium rationis sufficientis agendi) que regula as relações entre as ações e seus 

motivos. Esta última classe de objetos da representação pressupõe a identidade 

entre sujeito do conhecer e sujeito do querer, ou seja, somos intrinsecamente seres 

de vontade, como podemos perceber nas seguintes palavras: 

 
O sujeito do conhecer não pode ser conhecido, isto é, não pode ser objeto, 
representação, [...] assim o conhecido em nós não será o conhecente, mas 
[...] o sujeito do querer [...] que pode ser para nós um objeto. Se 
observamos dentro de nós mesmos, nos vemos sempre querendo33 (QR, § 
42, p. 160, tradução nossa). 

 

Desta forma, o vínculo entre motivo e ato é de causa e efeito (cf. JANAWAY, 

2003, p. 38), aqui entendendo motivação como a causalidade visto por dentro ou a 

                                                           
31

 “[...] pensar en oposición a tales principios, es como si quisiéramos mover nuestros miembros em 
sentido contrario al juego natural de sus musculos” (QR, § 33, p. 129 – texto na língua original). 
32

 “[...] única y solamente la pura intuición a priori nos lãs hace inteligibles [...]”(QR, § 36, p. 148 – 
texto na língua original). 
33

 “El sujeto del conocer no puede ser conocido, esto es, no puede ser objeto, representación, [...] así 
o conocido en nosotros no será el cognoscente, sino el sujeto del querer [...] en este respecto es para 
nosotros el sujeto del querer un objeto. Si miramos dentro de nosotros mismos, nos vemos siempre 
queriendo” (QR, § 42, p. 160 – texto na língua original). 



43 

 

vontade percebida em nosso interior. Nas palavras do filósofo, aqui nos deparamos 

com o nó do mundo e “[...] compreender o incompreensível desta identidade (do 

sujeito que quer com o sujeito que conhece) chama-se milagre”34 (QR, § 42, p. 160, 

tradução nossa). 

Com o postulado que nada existe sem uma razão de ser, admite-se que, no 

mundo das representações, tudo se encontra necessariamente correlacionado e 

submetido ao princípio de razão suficiente, que não possui quatro raízes diferentes 

que conduzem ao mesmo juízo, mas como um juízo que tem uma quádrupla razão 

(cf. QR, § 33, p. 129). “Este princípio [...] assume diversas formas de acordo com as 

diferentes espécies de objeto ao qual se aplica [...], expressa todas as formas de 

relações apodíticas entre nossas representações”, segundo CARDOSO (2008, p. 

67). 

 

3.2.4 ENTENDIMENTO X RAZÃO 

 

É salutar esclarecer a relação entre entendimento e razão, relação esta 

abordada na sua tese de doutorado. Em outros termos, fazer a distinção entre as 

representações intuitivas e as representações abstratas. 

Desta distinção surge a diferenciação básica entre homens e animais, 

conforme podemos perceber na citação abaixo: 

A diferença essencial entre o homem e os demais animais – a razão, 
faculdade exclusiva daquele – tem seu fundamento em que o homem é 
capaz de uma classe de representações das quais não participa o animal 
irracional. Esta classe é composta pelos conceitos, ou seja as idéias 
abstratas, em contraposição às meras percepções, das quais [...] procedem 
aquelas35 (QR, § 26, p. 117, tradução nossa). 
 
 

                                                           
34

 “El que comprenda lo incomprensible de esta identidad (del sujecto volente com el sujecto 
cognoscente) la llamará conmigo el milagro [...]” (QR, § 42, p. 160 – texto na língua original). 
35 “La diferencia esencial entre el hombre y los demás animales – La razón, facultad exclusiva de 
aquél – tiene su fundamento en que el hombre es capaz de una clase de representaciones de que no 
participa el animal irracional. Esta clase La componen los conceptos, o sea las ideas abstractas, em 
contraposición de las meras percepciones, de las cuales [...] proceden aquéllos” (QR, § 26, p. 117 – 
texto na língua original). 



44 

 

O entendimento se caracteriza por ser a atividade básica de apreensão da 

matéria em suas relações de causalidade, característica que não é prerrogativa 

exclusiva do homem, pois podemos sem muita dificuldade empiricamente constatar, 

mesmo não nos mesmos graus, que alguns animais conseguem inferir algumas 

relações de causa e efeito, ou seja, algumas apreensões da matéria (cf. CARDOSO, 

2008, p. 63).  

Não é a ausência de entendimento que nos distingue dos animais36, pois, 

como vimos, estes possuem algumas formas de entendimento, mas sim pela 

existência de razão nos humanos, a capacidade de formar conceitos37 

(representações abstratas) e, consequentemente, de possuir suas prerrogativas: a 

linguagem, a ciência, direito etc, pois, livres do jugo das necessidades 

momentâneas, podemos ponderar sobre as coisas passadas afim de formularmos o 

futuro, sendo, portanto, capazes de deliberar sobre nossas ações. 

Sobre isto, podemos observar dois textos de Schopenhauer: 

 
Através deles (os conceitos), porém, são dadas, ao homem as suas 
grandes prerrogativas: a língua, a ciência e sobretudo a sensatez possível 
de transformar em conceitos a visão geral do todo da vida que o mantém 
independente da impressão do presente (2003 apud CARDOSO, 2008, p. 
64). 
 
 
O animal, ao contrário, é determinado pela impressão atual. Apenas o temor 
da pressão presente pode restringir seu apetite, até o ponto do temor se 
tornar hábito e, como tal, determiná-lo: tem-se aí o adestramento. O animal 
sente e intui: o homem, além disso, PENSA e SABE. Ambos QUEREM 
(SCHOPENHAUER, MVR § 8, p. 83). 
 
 

É esta capacidade de deliberação que fundamenta o que em nossa 

compreensão entendemos como a abertura do pensamento schopenhaueriano ao 

otimismo prático ou ao que comumente é chamado de atmosfera de consolo. 
                                                           
36 Schopenhauer evidencia uma clara distinção entre o ser humano e os animais, entretanto admite 
que os animais possuem entendimento, embora não no mesmo grau de agudeza e extensão de 
esfera que o nosso entendimento, tendo em vista que os animais “[...] têm apenas representações 
intuitivas; não têm conceitos nem reflexão; estão portanto presos ao presente e não podem levar em 
conta o futuro” (SCHOPENHAUER, MVR § 27, p. 216). Nas palavras do próprio filósofo: “[...] todos os 
animais possuem entendimento, mesmo os mais imperfeitos, pois todos conhecem objetos, e esse 
conhecimento determina, como motivo, os seus movimentos. O entendimento é o mesmo em todos 
os animais e homens [...]”(SCHOPENHAUER, MVR § 6, p. 64). 
37 Sobre a definição de conceito: “[...] O CONCEITO é abstrato, discursivo, completamente 
indeterminado no interior de sua esfera, determinado apenas segundo seus próprios limites, 
alcançável e apreensível por qualquer um que tem razão, comunicável por palavras sem ulterior 
indeterminação, esgotável por inteiro em sua definição” (SCHOPENHAUER, MVR § 49, p. 310). 



45 

 

Em suma, o mundo é um aglomerado de representações dos múltiplos 

objetos entendido pelo sujeito, o que torna impensável e absurdo uma existência 

absoluta e em si mesma objetiva, seja ela qual for. 

Nesta sua concepção, Schopenhauer é contrário tanto ao materialismo, que 

nega o sujeito, reduzindo-o à matéria, como ao realismo, segundo o qual a realidade 

externa se refletiria por aquilo que está em nossa mente, defendendo pois o 

idealismo, nos moldes do idealismo transcendental kantiano. 



46 

 

4 ENTENDIMENTO DO MUNDO: CONSEQUÊNCIA DOS CONCEITOS DE 

VONTADE E REPRESENTAÇÃO 

 

A filosofia voluntarista pessimista, em especial a de Arthur Schopenhauer, 

surge motivada como reação ao idealismo de Hegel e ao otimismo de Leibniz. Daí 

considerarmos que, tanto as afirmações de Hegel e Leibniz respectivamente: “todo 

real é racional” e “este é o melhor dos mundos possíveis”, quanto as de 

Schopenhauer: “todo real é irracional” e “este é o pior dos mundos possíveis”, são 

conceitos extremistas e, por serem completamente opostos, unilaterais, não 

contemplam a realidade por completo. 

Há, entretanto, entre os comentadores desta filosofia voluntarista uma 

controvérsia acerca do caráter pessimista ou otimista deste sistema filosófico. Pode-

se falar aqui de “[...] uma justa acomodação entre pessimismo metafísico e otimismo 

prático” (BARBOSA, 2003, p. 50). O que veremos a seguir. 

 

4.1 PESSIMISMO METAFÍSICO: VIVER É SOFRER 

 

Não podemos deixar de relevar que o voluntarismo pessimista de 

Schopenhauer surge também como reposta à realidade histórica vivida naquele 

momento, como já ficou claro no primeiro capítulo. 

Entendemos, pois, que Arthur Schopenhauer caracteriza-se como um 

pessimismo metafísico por questões bem práticas: sua vida tumultuada, suas 

relações familiares não bem sucedidas, o contexto de desilusão no qual viveu e 

conheceu melhor do que ninguém e, certamente, seu ócio constante, já que gozava 

de dinheiro suficiente, herdado do pai, para viver o resto de sua vida 

confortavelmente sem necessitar trabalhar. O ócio, ao impossibilitar a realização de 

conquistas pessoais efetuadas no trabalho, limita o horizonte e pesa rumo ao 

pessimismo. 



47 

 

Se a Vontade é cega, irracional, impessoal e sem inteligência; se o homem é 

dela apenas a objetivação, então o homem não pode afirmar a sua liberdade, nem 

muito menos a sua felicidade, mas, unicamente, seu sofrimento38. Segundo 

Redyson: “Schopenhauer foi pessimista justamente porque pensou a vontade como 

fonte de todo o sofrimento” (2009, p. 52). 

Ao contrário do que afirmara Leibniz: “este é o melhor dos mundos possíveis”, 

Schopenhauer declara que este é o pior dos mundos possíveis, pois não podemos 

conceber como bom um mundo no qual reina o sofrimento e a infelicidade. 

O homem, “[...] como um fenômeno particularmente determinado e 

característico da Vontade [...]” (SCHOPENHAUER, MVR § 26, p. 192), está inserido 

no mundo, em meio aos ímpetos da Vontade, que por ser um ímpeto cego e 

irracional certamente não conduziria à felicidade, mas à infelicidade, levando aquele 

a viver mergulhado no sofrimento. 

Por ser sem objetivo a ser alcançado e sem padrões a serem observados, a 

Vontade gera uma cadeia de aspirações infindas que conduzem o homem ao 

sofrimento. Vejamos as palavras do filósofo: “[...] de fato, a ausência de todo fim e 

limite pertence à essência da Vontade em si, que é um esforço sem fim” 

(SCHOPENHAUER, MVR § 29, p. 230). 

Em outras palavras, a Vontade conduz à necessidade, e uma necessidade 

incapaz de ser, um dia, saciada, pois é sempre maior do que sua própria capacidade 

de ser saciada. E, mesmo assim, se um desejo39 é saciado, restam ainda muitos 

                                                           
38 Podemos usar as próprias palavras de Schopenhauer para definir sofrimento e esclarecer mais 
essa cadeia de sofrer inalterável na vida dos humanos: “[...] Nomeamos SOFRIMENTO a sua 
travação por um obstáculo, posto entre ela e o seu fim passageiro [...]. Vemo-lo assim envoltos em 
constate sofrimento, sem felicidade duradoura. Pois todo esforço nasce da carência, do 
descontentamento com o próprio estado e é, portanto, sofrimento pelo tempo em que não for 
satisfeito; nenhuma satisfação, todavia, é duradoura, mas antes sempre é um ponto de partida de um 
novo esforço, o qual, por sua vez, vemos travado em toda parte de diferentes maneiras, em toda 
parte lutando, e assim, portanto, sempre como sofrimento: não há nenhum fim último do esforço, 
portanto não há nenhuma medida e fim do sofrimento” (SCHOPENHAUER, MVR § 56, p. 399). 
39 A Vontade se determina na vida do homem através do desejo e, deste modo, o homem busca 
satisfazer a Vontade em geral achando que satisfaz a sua própria vontade. Quando se fala em desejo 
na filosofia schopenhaueriana, são valiosas as palavras de Jair Barbosa: “[...] possuímos um interior 
essencialmente volitivo, raiz de nossa existência. Somos essencialmente seres que querem, não 
importa o quê: somos desejo infinito, finitamente corporificado. Todo ato da Vontade é ação do corpo: 
ambos são uma única e mesma coisa, dados de duas maneiras diferentes, uma vez imediatamente, 
outra na intuição do entendimento. Todo ato verdadeiro e imediato da Vontade é num só lance ação 
do corpo, e toda ação do corpo é num só lance abalo da Vontade. Eis por que o corpo pode ser 



48 

 

outros a gerar novamente o mesmo processo gerador da infelicidade. “Assim, em 

toda parte na natureza vemos conflito, luta e alternância da vitória [...]” 

(SCHOPENHAUER, MVR § 27, p. 211).  

No entanto, mesmo se um desejo for saciado, logo surge o tédio, dor ainda 

muito pior do que o necessitar. 

Portanto, entre querer e alcançar, flui sem cessar toda vida humana. O 
desejo, por sua própria natureza, é dor; já a satisfação logo provoca a 
saciedade: o fim fora apenas aparente: a posse elimina a excitação, porém 
o desejo, a necessidade aparece em nova figura; quando não, segue-se o 
langor, o vazio, o tédio, contra os quais a luta é tão atormentadora quanto 
contra a necessidade (SCHOPENHAUER, MVR § 57, p. 404). 
 

Este ciclo entre querer – possuir – entediar-se dura eternamente, levando à 

conclusão de que, na vida, o sofrimento é o aspecto mais forte e, portanto, 

dominante. E se o sofrimento é predominante, e se o que predomina é positivo, o 

sofrimento é então positivo e a felicidade negativa, pois esta não passa além de uma 

satisfação momentânea de um tender do homem. Eis a confirmação do que 

afirmamos nas palavras de Schopenhauer: 

Toda satisfação, ou aquilo que comumente se chama felicidade, é própria e 
essencialmente falando apenas NEGATIVA, jamais positiva. Não se trata de 
um contentamento que chega a nós originariamente, por si mesma, mas 
sempre tem de ser a satisfação de um desejo; pois o desejo, isto é, a 
carência, é a condição prévia de todo prazer. Com a satisfação, entretanto, 
finda o desejo, por conseqüência o prazer. Eis por que a satisfação ou o 
contentamento nada mais é senão a liberação de uma dor, de uma 
necessidade (SCHOPENHAUER, MVR § 58, p. 411). 
 

Se nossa vida é puro sofrimento, então como podemos concordar que este é 

o melhor dos mundos possíveis, que esta é uma vida esplêndida? 

Justamente o contrário, se concordarmos com Schopenhauer, somos levados 

a crer que a vida não é um dos melhores investimentos: 

[...] Somos forçosamente levados a compreender que a vida é um negócio 
em que os lucros estão longe de se cobrir as despesas. Isto se torna 
sobretudo evidente em certos animais, cuja existência é uma simplicidade 
particular. Estude-se, por exemplo, a toupeira, esta infatigável trabalhadora. 
Cavar penosamente com ajuda de suas enormes patas em forma de 
palhetas – eis a ocupação de toda sua vida: uma noite perpétua a circunda; 
ela tem olhos embrionários só para fugir da luz; é o único verdadeiro animal 
noturno: os gatos, os mochos, os morcegos, que enxergam de noite, não o 
são. Que ganha ela com uma vida tão trabalhosa e tão privada de alegrias? 
A alimentação e a reprodução: assim, pois, exclusivamente os meios de 

                                                                                                                                                                                     

denominado concreção do querer. Querer e corpo são unos ou, ademais de ser representação, o 
corpo é Vontade” (2003, p. 31). 



49 

 

continuar a mesma triste carreira e de recomeçá-la em novo indivíduo. São 
exemplos que demonstram claramente que não há nenhuma proporção 
entre os esforços e as penas da vida e seu produto ou seus benefícios 
(SCHOPENHAUER, s.d., p. 241). 
 

Entretanto, sabemos que, uma vez ou outra, temos momentos felizes. Então, 

se a vida é, em si, má e negativa, como justificarmos momentos prazerosos e felizes 

nesta vida? 

A vida, entendida como um querer sem fim, permite que uma entre muitas de 

nossas necessidades seja saciada. Então, saciada, gozamos de uma felicidade 

passageira, mas como “todo indivíduo traz dentro de si uma contradição disruptiva; o 

desejo realizado cria um novo desejo, e assim por diante, eternamente” (DURANT, 

2000, p. 246). 

Encontramos um bem-estar momentâneo, um gozo fugitivo, de que a 
necessidade é a condição preliminar, longos e numerosos sofrimentos, um 
combate perpétuo [...], cada ser por sua vez caça e caçador, tumulto, 
privação, necessidade e angústia, gemidos e clamores: e isto continuará 
assim, in saecula saeculorum, ou até que a crosta de nosso planeta 
arrebente mais uma vez (SCHOPENHAUER, s.d., p. 242). 
 

Segundo Schopenhauer, não podemos afirmar que esta vida é uma vida boa. 

Para fundamentar seu pensamento, o filósofo o justifica com quatro proposições: a 

vida é má: 

- Pois o ímpeto que a faz existir é a dor, e o prazer apenas um momento 

passageiro, pois “[...] a dor e a destruição fazem parte da ordem das coisas, tudo 

decretado pelo mundo da vontade, criminalmente indiferente ao destino dos 

indivíduos” (REDYSON, 2009, p. 53); 

- Pois, saciado algum desejo, além dos infinitos outros desejos, surge o 

tédio40, pior do que o querer, pois este seria o desinteresse da Vontade, a falta de 

desejo que gera o vazio pavoroso e o peso intolerável (cf. MONTEIRO, 2011, p. 30); 

- Pois quanto mais aprimorado o organismo, maior é o sofrimento pelo qual 

passa (cf. SCHOPENHAUER, MVR § 56, p. 400); 

- Pois a vida é um conflito, uma guerra pela sobrevivência. 

                                                           
40 Schopenhauer configura o tédio como a fonte da sociabilidade: “De modo algum o tédio é um mal a 
ser desprezado; por fim ele pinta verdadeiro desespero no rosto. Ele faz seres, que se amam tão 
pouco como os humanos, freqüentes vezes procurarem-se uns aos outros, e torna-se a fonte da 
sociabilidade” (SCHOPENHAUER, MVR § 57, p. 403). 



50 

 

A primeira e a segunda proposições já as fundamentamos acima. Basta 

completar que, no segundo argumento, podemos comparar esta vida a um pêndulo, 

dividido entre a dor e o tédio: 

[...] [A] vida, portanto, oscila como um pêndulo, para aqui e para acolá, entre 
a dor e o tédio, os quais em realidade são seus componentes básicos. Isso 
também foi expresso de maneira bastante singular quando se disse que, 
após o homem ter posto todo sofrimento e tormento no inferno, nada restou 
para o céu senão o tédio (SCHOPENHAUER, MVR § 57, p. 402). 
 

Quanto maior for o grau de aprimoramento e a inteligência que o ser possui, 

maior será o seu sofrimento. 

Quanto mais baixo está o homem intelectualmente colocado, menos a 
existência lhe parece enigmática: tudo o que existe, e tal como existe, 
parece-lhe compreensível por si mesmo. Isso, porque sua inteligência 
permanece inteiramente fiel à missão primitiva de servir a vontade como 
intermediária dos motivos e, porque, em conseqüência, ainda se une 
estreitamente, como parte integrante, ao mundo e a natureza, e não pode 
evadir-se por assim dizer, ao conjunto das coisas, e colocar-se em face do 
mundo como existindo separadamente por um momento, a fim de 
contemplá-lo dum ponto de vista puramente objetivo (SCHOPENHAUER, 
s.d., p. 207). 
 

Schopenhauer afirma ainda em outra passagem: 

Em realidade, à medida que o fenômeno da Vontade se torna cada vez 
mais perfeito, o sofrimento se torna cada vez mais manifesto. Na planta 
ainda não há sensibilidade alguma, portanto nenhuma dor. Um certo grau 
bem baixo de sofrimento encontra-se nos animais menos complexos, os 
infusórios e radiados. Mesmo nos insetos a capacidade de sentir e sofrer é 
ainda limitada. Só com o sistema nervoso completo dos vertebrados é que a 
referida capacidade aparece em grau elevado, e cada vez mais quanto a 
inteligência se desenvolve. Portanto, à proporção que o conhecimento 
atinge a distinção e que a consciência se eleva, aumenta o tormento, que, 
conseguintemente, alcança seu grau supremo no homem, e tanto mais, 
quanto mais ele conhece distintamente, sim, quanto mais inteligente é. O 
homem no qual o gênio vive é quem mais sofre. (SCHOPENHAUER, MVR § 
56, p. 399-400). 
 

Proporcionalmente, quanto maior for o conhecimento, maior será o 

sofrimento. Semelhante a um homem que quer abrir os olhos estando imerso em 

água salgada, quanto mais ele os abrir, mais sentirá o sal arder em suas vistas. 

É notável perceber que a vida é uma luta incessante da vontade de vida. Em 

toda parte há conflito, tensão contínua pela alternância entre a vitória e a derrota, 

pois os seres anseiam em tomar o espaço dos outros para aumentar as suas 

próprias possibilidades de viver mais. Observemos as palavras de Schopenhauer: 

Assim, em toda parte na natureza vemos conflito, luta e alternância da 
vitória [...]. E a visibilidade mais nítida dessa luta universal se dá justamente 



51 

 

no mundo dos animais – o qual tem por alimento o mundo dos vegetais – 
em que cada animal se torna presa e alimento de outro, isto é, a matéria, na 
qual uma Idéia se expõe, tem de ser abandonada para a exposição de 
outra, visto que cada animal só alcança sua existência por intermédio da 
supressão contínua de outro. Assim, a Vontade de vida crava 
continuamente os dentes na própria carne e em diferentes figuras é seu 
próprio alimento, até que, por fim, o gênero humano, por dominar as demais 
espécies, vê a natureza como um instrumento de posse. Esse mesmo 
gênero humano, porém, [...] manifesta em si próprio aquela luta, aquela 
autodiscórdia da Vontade da maneira mais clara e terrível quando o homem 
se torna o lobo do homem, homo homini lupus (SCHPOPENAHUER, MVR § 
27, p. 211-212). 
 

Neste ponto, voltamo-nos a pergunta ainda não respondida: como justificar os 

momentos prazerosos que, aqui e acolá, temos? 

Ora, se o gozo é estritamente momentâneo, então concluiremos que a 

felicidade é passageira e acontece tão somente quando a dor, momentaneamente, 

cessa. É importante perceber também que quando estamos imersos na amargura do 

sofrer é que nos recordamos dos momentos bons vividos. Ou seja, a felicidade é 

também recordação dos prazeres vividos e passados. 

[...] A satisfação e o prazer, entretanto, são conhecidos só indiretamente 
pela recordação do sofrimento precedente contraposto ao fim da privação 
quando aquela satisfação e prazer ENTRAM EM CENA. Daí quase não 
prestarmos muita atenção nos bens e vantagens que realmente possuímos, 
nem os apreciar muito porque simplesmente acreditamos que deve ser 
assim mesmo, visto que nos tornam contentes apenas negativamente, ao 
prevenirem o sofrimento. Somente após os perdermos é que nos tornamos 
sensíveis ao seu valor, pois a carência, a privação, o sofrimento são de fato 
o positivo e se proclamam imediatamente. Daí nos alegrarmos com a 
lembrança de necessidades, doenças, misérias e coisas semelhantes que 
foram superadas, pois tal lembrança é o único meio para fruirmos os bens 
presentes (SCHPOPENAHUER, MVR § 58, p. 411-412). 
 

A sociedade é então vista como um grupo de porcos-espinhos41 que se 

juntam para sobreviver ao frio polar: se se juntarem muito, ficarão uns feridos pelos 

                                                           
41 Fábula atribuída a Schopenhauer: 

Durante uma era glacial, muito remota, quando parte do globo terrestre esteve coberto por 
densas camadas de gelo, muitos animais não resistiram ao frio intenso e morreram, indefesos, por 
não se adaptarem às condições do clima hostil. 

Foi então que uma grande manada de porcos-espinhos, numa tentativa de se proteger e 
sobreviver, começou a se unir, e juntar-se mais e mais. Assim, cada um podia sentir o calor do corpo 
do outro. E todos juntos, bem unidos, agasalhavam-se mutuamente, aqueciam-se enfrentando por 
mais tempo aquele inverno tenebroso. Porém, vida ingrata, os espinhos de cada um começaram a 
ferir os companheiros mais próximos, justamente aqueles que lhes forneciam mais calor, aquele calor 
vital, questão de vida ou morte e afastaram-se feridos, magoados, por não suportarem mais tempo os 
espinhos dos seus companheiros. 

Doíam muito... 
Mas, essa não foi a melhor solução: afastados, separados, logo começaram a morrer 

congelados, os que não morreram voltaram a se aproximar, pouco a pouco, com jeito, com 



52 

 

espinhos dos outros, se se afastarem, morrerão de frio. Portanto devem equilibrar-se 

para, simultaneamente, não se ferirem nem ferirem o outro e manterem o calor que 

os deixa viver. 

Neste ponto, surge uma nova interrogação: se o mundo é motivado por uma 

força cega e se o homem, mergulhado neste mundo, é “empurrado [pois] não é a 

existência que o atrai, é a necessidade que o persegue” (SCHOPENHAUER, s.d., p. 

247) e esta necessidade que o faz sofrer durante toda a sua vida, onde se encontra 

então o livre arbítrio? Para o filósofo, este é um conceito criado pelo próprio homem: 

Para afastar de começo o mal, inventou-se o livre arbítrio, que não é mais 
que disfarçada maneira de fazer algo de nada, porque a liberdade da 
vontade supõe um ‘Operari’, que não resultará dum ‘Esse’ 
(SCHPOPENAHUER, s.d., 212). 
 

Então, se o homem não possui liberdade e é impulsionado a agir segundo os 

ímpetos de uma força interior, ele é comparado a um fantoche manipulado, como o 

próprio Schopenhauer afirma: 

Com efeito, a lei de motivação aplica-se aos atos isolados, mas não ao 
querer em geral e em sua totalidade. Aí é que está o que faz com que o 
modo de viver da humanidade, tomado em conjunto e em geral, não 
apresente, como quando contemplamos seus sofrimentos isolados, o 
aspecto de fantoches movidos por cordéis exteriores como os fantoches 
comuns, mas por um mecanismo interior. [...] O que movia os fantoches não 
era uma cordel exterior, mas um mecanismo interior. Essa engrenagem 
infatigável é a vontade de viver, impulso irrefletido que não tem razão 
suficiente no mundo exterior (s.d., p. 244-245). 
 

Se tratarmos a vida segundo os argumentos do filósofo, então, realmente 

concordaremos que este é um negócio no qual não vale a pena investir, pois, desse 

modo, ela não passa de uma grande penitência, o querer viver se torna uma tolice e 

uma ilusão. A vida é vista como um círculo no qual girássemos incessantemente em 

torno dela mesma: dilaceração e sofrimento contínuos. Somos semelhantes a Íxion, 

castigado por Zeus a passar a eternidade no Hades girando em uma roda42. 

                                                                                                                                                                                     

precauções, de tal forma que, unidos, cada qual conservava uma certa distância do outro, mínima, 
mas o suficiente para conviver, resistindo à longa era glacial. 

Sobreviveram... 
42

 A Roda de Íxion é um mito greco-romano utilizado por Arthur Schopenhauer para ilustrar a cadeia 
cíclica vital, oscilando entre a dor e o tédio, que ele afirma possuir o homem. Eis o mito: 

“Íxion era descendente de Peneu, o deus-rio da Tessália, ou de Sísifo, segundo outra 
genealogia, e foi o primeiro mortal a matar um membro da própria família. 

Para casar-se, Íxion prometeu vários presentes a Dioneu, o pai da noiva, conforme o 
costume. Mas quando o sogro foi recebê-los, depois do casamento, Íxion lançou-o em um fosso cheio 
de brasas. Com isso, tornou-se culpado de vários crimes e enlouqueceu. O primeiro crime de Íxion foi 



53 

 

Aqui também a vida se mostra não como um presente que se pode gozar, 
mas como uma tarefa, uma penitência de que a gente precisa livrar-se: por 
isso, aqui, também, o que encontramos, em grande como em pequena 
escala, é, por toda parte miséria fadiga incessante, tumulto constante, 
eterna luta, agitação forçada, tudo acompanhado dos mais extremos 
esforços do corpo e do espírito. [...] Mas qual é o esforço final? É o permitir 
a criaturas efêmeras e atormentados o viver um curto instante e, quando 
muito, no melhor dos casos, em meio duma miséria suportável e em relativa 
condição de bem-estar, que, no entanto, termina em aborrecimento, depois 
de fazê-las perpetuar a espécie, para que esta recomece o mesmo trabalho. 
– Deste ponto de vista, dada esta desproporção entre o trabalho e sua 
recompensa, o querer viver, tomado objetivamente, aparece-nos como 
tolice; tomado subjetivamente, como uma ilusão que freqüenta toda criatura 
vivente e que a leva a esgotar suas forças em busca dum resultado sem 
nenhum valor. Após maduro exame, porém, concluiremos aqui também que 
isto é principalmente em impulso cego, um pendor sem fim e sem razão 
(Ibid., 244). 
 

No entanto, todos os homens e seres viventes se agarram à sua vida como a 

um dom preciosíssimo dando continuidade ao ciclo vital de dor e tédio. “Mas, ao 

contrário, todos guardam e defendem sua vida, como se fosse um depósito precioso 

pelo qual têm de responder, e a vida se consome nos cuidados e tormentos que o 

guardá-la requer” (Ibid., 245). E isto devido à Vontade de querer viver em nós 

existente, gerando vidas de sofrimento, como fundamenta o filósofo: 

Naquilo que concerne à vida do indivíduo, cada história de vida é uma 
história de sofrimento. Cada decurso de vida é, via de regra, uma série 
contínua de pequenos e grandes acidentes, ocultados tanto quanto possível 
pela pessoa, porque sabe que os outros raramente sentirão simpatia ou 
compaixão, mas quase sempre contentamento pela representação dos 
suplícios dos quais exatamente agora se isentam (SCHPOPENAHUER, 
MVR § 59, p. 417). 
 

Restando-nos o fato de que, ao final de tantos tormentos, a morte ainda é a 

vencedora. 

Por fim, a morte tem de vencer, pois a ela estamos destinados desde o 
nascimento e ela brinca apenas um instante com sua presa antes de 
devorá-la. Não obstante, prosseguimos nossa vida com grande interesse e 

                                                                                                                                                                                     

o perjúrio, pois o compromisso entre o futuro sogro e o noivo era selado com juramentos solenes; o 
segundo crime, a morte de Dioneu, em si; e o terceiro, crime de sacrilégio, pois o casamento criava 
laços religiosos entre os membros das duas famílias, o que envolvia inclusive os sacrifícios às 
mesmas divindades protetoras. 

Ninguém quis purificá-lo de seus crimes, tamanho horror eles inspiraram. Mas Zeus, num dia 
de excepcional bom humor, purificou-o e recebeu-o na morada dos deuses. O velhaco agradeceu a 
dádiva assediando Hera, rainha dos deuses e esposa de Zeus. O pai dos deuses e dos homens, 
ainda de bom humor, riu-se de tamanha cara-de-pau e moldou uma nuvem com a forma de Hera, 
deu-lhe vida e assistiu, divertido, Íxion cortejar e seduzir a nuvem. 

Quando, porém, Íxion começou a gabar-se de ter seduzido a própria Hera, a paciência divina 
se esgotou... Zeus decidiu punir exemplarmente o criminoso: prendeu-o em uma roda em chamas 
que girava sem cessar e lançou-o no Hades, onde deverá ficar por toda a eternidade. 

Da união entre Íxion e a nuvem nasceu um ser metade homem e metade cavalo, Centauro, 
que tornou-se o pai dos monstruosos centauros.” 



54 

 

muito cuidado, o mais longamente possível, semelhante a alguém que 
sopra tanto quanto possível até certo tamanho uma bolha de sabão, apesar 
de ter certeza absoluta de que vai estourar (SCHPOPENAHUER, MVR § 
57, p. 401). 
 

Então: 

Se vemos a isso também do ponto de vista físico, é então manifesto que, 
assim como o andar é de fato uma queda continuamente evitada,a vida de 
nosso corpo é apenas um morrer continuamente evitado, uma morte 
sempre adiada. Por fim, até mesmo a atividade lúdica de nosso espírito é 
um tédio constantemente postergado (SCHPOPENAHUER, MVR § 57, p. 
401). 
 

É na formulação deste sistema vital, que Schopenhauer ganhou o título de 

filósofo pessimista. Ele sobressalta que a dor é o positivo, pois é o que acontece 

comumente, ao passo que a felicidade é negativa, pois ela é somente momentânea. 

É, pois, sobre dois aspectos que se funda o seu pessimismo: a de que é 

melhor, ao indivíduo, não existir neste mundo; e a de que este mundo é o pior de 

todos os mundos possíveis (cf. REDYSON, 2009, p. 55). 

Para um vivente que acredite que a vida é uma mera ilusão, o otimismo não 

será mais do que um absurdo ou até impensável. Como poderíamos adoçar o mar 

com uma única colher de açúcar? E àqueles que são otimistas, basta mostrar-lhes o 

ímpeto do mundo que gera o sofrimento e lhes fazer enxergar que este sofrimento é 

generalizado, com exceção daqueles que não queiram ser convencidos pela 

realidade43. 

[...] Se, finalmente, fossem trazidos aos olhos de uma pessoa as dores e 
tormentos horrendos aos quais a sua vida está continuamente exposta, o 
aspecto cruel desta a assaltaria. Se se conduzisse o mais obstinado 
otimista através dos hospitais, enfermarias, mesas cirúrgicas, prisões, 
câmaras de tortura e senzalas, pelos campos de batalha e praças de 
execução, e depois lhe abríssemos todas as moradas sombrias onde a 
miséria se esconde do olhar frio do curioso; se, ao fim, lhe fosse permitida 
uma mirada na torre da fome de Ungolino, ele certamente também veria que 
tipo é este meilleur dês mondes possibles. De onde DANTE extraiu matéria 
para seu inferno senão deste nosso mundo real? E, no entanto, fez um 
inferno corretamente ordenado. Ao contrário, quando se pôs a tarefa de 

                                                           
43

 Vamos lembrar que Schopenhauer, quando acatou o desejo do pai de estudar para ser 
comerciante, empreendeu uma grande viagem por toda a Europa. Certamente, desta viagem, ele 
retirou muito de sua filosofia. Como a época era uma das piores que a Europa já viveu, o filósofo 
deve ter contemplado o sofrimento e a desilusão do povo europeu, como também deve ter vivido, 
apesar de sua imunidade ao sentimento patriota, toda aquela realidade abordada no primeiro capítulo 
desta monografia. Então, por talvez ter se tornado pessimista por observar os castigos dos povos e 
por sua vida tumultuada, quando criança e adolescente, ele sugere que esta seja a forma de desvelar 
os olhos dos otimistas, observar os locais nos quais o sofrimento está à mostra, como os hospitais, 
leprosários, câmaras de tortura, campos de batalha, redutos extremamente pobres das cidades, etc. 



55 

 

descrever o céu com suas alegorias, teve diante de si uma insuperável 
dificuldade, exatamente porque nosso mundo não oferece material algum 
para tanto. [...] De resto, não posso aqui impedir-me da assertiva de que o 
OTIMISMO, caso não seja o discurso vazio de pessoas cuja testa obtusa é 
preenchida por mera palavras, apresenta-se como um modo de 
pensamento não apenas absurdo, mas realmente IMPIEDOSO: um 
escárnio amargo acerca dos sofrimentos inomináveis da humanidade 
(SCHPOPENAHUER, MVR § 59, p. 418-419). 
 

Como podemos perceber, a filosofia schopenhaeuriana é toda ela de cunho 

fortemente pessimista (cf. REDYSON, 2009, p. 56). A Vontade como raiz metafísica 

do mundo gera toda ordem de sofrimento e mazelas existentes no mundo sendo, 

pois, a fonte e o fundamento de seu pessimismo (cf. REDYSON, 2009, p. 65). 

O que aqui se quer demonstrar é exatamente a gênese teórica do pessimismo 

metafísico schopenhaueriano como sendo a Vontade, consequentemente, seu 

conceito. Diversos são os comentaristas e estudiosos do filósofo que confirmam 

nossa afirmação. Monteiro (2009, p. 13) afirma que a gênese do pessimismo reside 

na Vontade: “Em verdade, a gênese do pessimismo residiria na Vontade, que aqui 

deve ser entendida como [...] possuidora de um infinito desejo: o desejo de afirmar-

se”. Cacciola (cf. 2003, p. 19) também identifica a Vontade como a gênese do 

pessimismo da “Metafísica da Vontade” do filósofo. Por fim, Brum (1998, p. 49) 

afirma que o motivo do pessimismo schopenhaueriano é o mundo como Vontade.  

De modo geral, é a Vontade a principal responsável pela filosofia pessimista 

de Arthur Schopenhauer. Enquanto uma força universal que impera do reino 

orgânico ao inorgânico, controlando tudo o que existe, ela torna este mundo o “pior 

dos mundos possíveis”, no qual só se pode encontrar dor, sofrimento e dilaceração. 

Schopenhauer, no entanto, abre uma fenda em seu pensamento metafísico 

pessimista, e admite que o homem pode se redimir deste sofrimento quando este 

indivíduo suplanta inteiramente a vontade de vida pelo intelecto (cf. 

SCHOPENHAUER, MVR § 55, p. 373). 



56 

 

4.2 OTIMISMO PRÁTICO: A LIBERTAÇÃO  

 

Arthur Schopenhauer abre uma fresta em seu tratado filosófico quando 

propõe formas de libertação para a cadeia de sofrimento na qual a vida do homem 

está inserida. Em outras palavras, nesta vida oscilante entre a dor e o tédio, 

marcada por um sofrimento enorme, já que jamais conseguiremos alcançar tudo o 

que queremos, há uma libertação: anular a Vontade que grita dentro de nós e nos 

impele a agir desta ou daquela forma. 

Deste modo, o velho pessimista metafísico se torna um otimista prático, de 

acordo com Jair Barboza (2003, p. 49), e seu sistema se constitui como uma justa 

acomodação entre essa relação pendular. “A filosofia schopenhaueriana é 

atravessada por uma atmosfera de consolo” (BARBOZA, 2003, p. 53). 

Em outras palavras, esta anulação se constitui numa busca por um “recanto 

consolador” no qual possamos buscar a possibilidade de neutralizar ou suprimir a 

Vontade em seu fenômeno. 

Como já se foi mencionado anteriormente, a Vontade é a origem de todo 

sofrimento (cf. SCHOPENHAUER, MVR § 56, p. 400 e § 57, p. 402). A redenção, 

portanto, nada mais é do que suplantar esta Vontade aqui entendida como vontade 

de vida (auto-afirmação). Este ato aqui é entendido pelo filósofo como o olhar pra 

além do principium individuationis, ou seja, ultrapassar as formas normais do nosso 

conhecimento abstrato pelo conhecimento denominado de intuitivo e puro44. Deste 

modo, “[...] a salvação vem do conhecimento, mas não pelo conhecimento [...]” 

(JANAWAY, 1994, p. 138). 

De fato, “[...] a virtude [...] provém do conhecimento, porém não do 

conhecimento abstrato, comunicável em palavras” (SCHOPENHAUER, MVR § 66, p. 

468). O conhecimento, pois, que proporciona a libertação é o conhecimento intuitivo, 

                                                           
44 Sobre isto, as palavras do próprio Schopenhauer nos são úteis neste entendimento nas seguintes 
passagens: “[...] o amor, cuja origem e essência reconhecemos na visão através do principium 
inividuationis – conduz à redenção, ou seja, à renúncia completa da Vontade de vida, de todo querer 
[...]” (SCHOPENHAUER, MVR § 66, p. 476). E ainda: “[...] a visão através do principium 
individuationis, única que, ao suprimir a diferença entre o próprio indivíduo e os outros, torna possível, 
e elucida, a perfeita bondade de disposição, o amor desinteressado e o mais generoso auto-sacrifício 
pelos outros” (SCHOPENHAUER, MVR § 68, p. 480-481). 



57 

 

aquele que é adquirido instantaneamente e sem uso de abstrações nem formação 

de conceitos e, de certo modo, fora dos termos da razão (tempo espaço e 

causalidade). 

Sobre esta libertação advinda do conhecimento, diversas são as vezes nas 

quais Schopenhauer a afirma: “[...] conhecimento [que] se lhe torna um QUIETIVO, 

silenciando e suprimindo todo querer” (SCHOPENHAUER, MVR § 56, p. 397). E 

ainda: “o conhecimento, ao contrário, fornece a possibilidade de supressão do 

querer, de redenção pela liberdade, de superação e aniquilamento do mundo” 

(SCHOPENHAUER, MVR § 60, p. 424-425). 

O conhecimento aqui é entendido como puro conhecer, ou seja, aquele que 

permanece alheio a todo querer, que nos transforma em “espectadores tranqüilos” 

diante dos ditames da Vontade (cf. SCHOPENHAUER, MVR § 57, p. 404). Um 

conhecer amplo, que ultrapassa a causalidade, que enxerga o todo, em detrimento 

das partes figuradas por nossos moldes representativos, uma intelecção que pode 

evitar as tensões extremas da mente: a alegria desmesurada e a dor atroz, nas 

palavras de Schopenhauer: “[...] uma visão perfeitamente clara das coisas em seu 

conjunto e encadeamento [...] [que se torna responsável] por livrar a mente e todo 

esse engano e suas conseqüências [...]” (SCHOPENHAUER, MVR § 57, p. 409). 

E, para subordinar inteiramente a Vontade, percorremos três etapas: a 

libertação estética, a libertação ética e a libertação ascética. 

Na libertação estética, há o desapego da vontade individual, pois o homem 

transcende para contemplar o mundo através das diversas expressões artísticas. Na 

libertação ética, são o egoísmo e a vontade de vida que são mortificados a fim de 

destruir a individuação. Na libertação ascética, o homem se torna indiferente a tudo, 

“morrendo” para a vida. A ascese é praticada para completar a redenção por meio 

da castidade, da pobreza, de conformismo e do sacrifício. 

Vejamos cada uma destas formas mais de perto. 

 

 

 



58 

 

4.2.1 LIBERTAÇÃO ESTÉTICA 

 

Viver é estar sob o julgo da Vontade cega e irracional que faz o ser vivente 

viver oscilando entre a dor do querer e o tédio da saciedade, portanto vive em meio 

à infelicidade, como foi abordado no início deste capítulo. 

Diante disto, a libertação deste mundo de sofrimento é justamente a negação 

da vontade de vida e a anulação de suas necessidades. 

A primeira via de libertação acontece por meio da contemplação artística: 

Apenas pela pura contemplação [...] a dissolver-nos completamente no 
objeto é que as Idéias são apreendidas. A essência do GÊNIO consiste 
justamente na capacidade preponderante para tal contemplação. Ora, visto 
que só o gênio é capaz de um esquecimento completo da própria pessoa e 
de suas relações, segue-se que GENIALIDADE nada é senão a 
OBJETIDADE mais perfeita, ou seja, orientação objetiva do espírito, em 
oposição à subjetiva que vai de par com a própria pessoa, isto é, com a 
vontade. Por conseqüência, a genialidade é a capacidade de proceder 
puramente intuitiva, de perder-se na intuição e afastar por inteiro dos olhos 
o conhecimento que existe originariamente apenas a serviço da Vontade – 
ou seja, de seu interesse, querer e fins –, fazendo assim a personalidade 
ausentar-se completamente por um tempo, restando apenas o PURO 
SUJEITO QUE CONHECE, claro olho cósmico (SCHOPENHAUER, MVR § 
36, p. 254, grifo do autor). 
 
 

Na contemplação estética, o indivíduo rompe com o Véu de Maia, pois 

observa o objeto do conhecimento estando fora do espaço, do tempo e da 

causalidade, ou seja, de suas relações com outros objetos, afastando-se de seus 

desejos e necessidades pessoais. O indivíduo, então, torna-se um puro olho 

observador do mundo, que, imerso no objeto, esquece-se de si e, 

consequentemente, de sua dor e sofrimento. Há aqui o alívio do sofrimento. 

Em outras palavras, é função da arte libertar o conhecimento da servidão da 

Vontade, fazendo o indivíduo cognoscente esquecer-se de si e de seu interesse 

material, elevando-o à contemplação da verdade do objeto sem a interferência da 

Vontade. 

Se Schopenhauer afirmara ser a nossa vida semelhante à de Íxion, que 

aprisionado, por castigo, em uma roda, gira no Hades eternamente sofrendo, agora 



59 

 

deve admitir que a roda está calçada, pois o indivíduo, “puro olho do mundo”, 

elevou-se acima do sofrimento: 

Quando, entretanto, uma ocasião externa ou uma disposição interna nos 
arranca subitamente da torrente sem fim do querer, libertando o 
conhecimento do serviço escravo da Vontade, e a atenção não é mais 
direcionada aos motivos do querer, mas, ao contrário, à apreensão das 
coisas livres de sua relação com Vontade, portanto sem interesse, sem 
subjetividade, considerando-a de maneira puramente objetiva, estando nós 
inteiramente entregues a ela, na medida em que são simples 
representações, não motivos; – então aquela paz, sempre procurada antes 
pelo caminho do querer, e sempre fugidia, entra em cena de uma só vez por 
si mesma e tudo está bem conosco. É o estado destituído de dor [...] pois, 
nesse instante, somos alforriados do desgraçado ímpeto volitivo, festejamos 
o Sabbath dos trabalhos forçados do querer, a roda de Íxion cessa de girar. 
(SCHOPENHAUER, MVR § 37, p. 267). 
 
 

A arte, então, permite-nos ver as coisas, os objetos, com uma visão mais 

ampla. Ela mostra-nos o eterno e o universal: “[...] A arte é o clareamento dessa 

visibilidade, a camera obscura que mostra os objetos mais puramente, permitindo-

nos melhor abarcá-los e compreendê-los” (SCHOPENHAUER, MVR § 52, p. 349). 

A arte requer gênio. Somente este é capaz de captar a essência dos objetos, 

retirando-os do espaço, do tempo e da causalidade, subtraindo-se da subserviência 

da Vontade para executar a contemplação estética. 

O homem comum, esse produto de fábrica da natureza, que ela produz aos 
milhares todos os dias, é [...] completamente incapaz de deter-se numa 
consideração plenamente desinteressada, a qual constitui a contemplação 
propriamente dita. Ele só pode direcionar a sua atenção para as coisas na 
medida em que estas possuem alguma relação, por mais indireta que seja, 
com a sua vontade. [...] O homem genial, ao contrário, cuja faculdade de 
conhecimento, pelo seu excedente, furta-se por instantes ao serviço da 
vontade, detém-se na consideração da vida mesma e em cada coisa à sua 
frente esforça-se por apreender a sua Idéia, não as suas relações com as 
outras coisas. [...] O olhar do homem no qual vive e atua o gênio o distingue 
facilmente, visto que, ao mesmo tempo vivaz e firme, porta o caráter da 
intuição, da contemplação [...]. Ao contrário, o olhar do homem comum, 
quando não se mostra, como na maioria das vezes, obtuso e insípido, faz 
visível o verdadeiro oposto da contemplação, o espionar. Em conformidade 
com tudo isso, a “expressão genial” de uma cabeça de uma cabeça consiste 
numa visível e decisiva preponderância do conhecer sobre a Vontade; por 
conseguinte, também um conhecer destituído de toda relação com o querer, 
noutros termos, um CONHECER PURO se expressa ali. Nas cabeças 
ordinárias, ao contrário, predomina a expressão do querer, e se vê que o 
conhecimento só entrou ali em atividade devido ao seu impulso, portanto, é 
orientado meramente por motivos (SCHOPENHAUER, MVR § 36, p. 256-
257). 
 
 

O gênio observa ou expõe diretamente a Vontade e suas distintas 

objetivações. Então, assim como há uma hierarquia para cada grau de objetivação 



60 

 

da Vontade, há também para a arte. Esta hierarquia tem início na arquitetura e 

passa pela escultura, pintura, poesia, tragédia. Ambas expressam as Idéias das 

coisas, suas representações. 

O filósofo, no entanto, exalta a música como a mais universal e profunda de 

todas as artes, pois, ao contrário das outras, ela narra a própria Vontade: 

Portanto, a minha explanação apresenta a música como a cópia de um 
modelo que ele mesmo nunca pode ser trazido à representação. [...] [Ela], 
visto que ultrapassa as Idéias e também é completamente independente do 
mundo fenomênico, ignorando-o por inteiro, poderia em certa medida existir 
ainda que não houvesse mundo – algo que não pode ser dito acerca das 
demais artes. De fato, a música é tão IMEDIATA objetivação e cópia de 
toda a VONTADE, como o mundo mesmo o é, sim, como as Idéias o são, 
cuja aparição multifacetada constitui o mundo das coisas particulares. A 
música, portanto, de modo algum é semelhante às outras artes, ou seja, 
cópia de Idéias, mas CÓPIA DA VONTADE MESMA, cuja objetidade 
também são as Idéias. Justamente por isso o efeito da música é tão mais 
poderoso e penetrante que o das outras artes, já que estas falam apenas de 
sombra, enquanto aquela fala da essência (SCHOPENHAUER, MVR § 52, 
p. 338-339). 
 
 

Seu encanto indescritível reside no fato dela expressar todos os movimentos 

do nosso ser desfeito de qualquer forma de sofrimento, como em sua harmonia de 

instrumentos elevando e baixando o tom. 

Portanto, a arte liberta enquanto obriga o conhecimento a desapegar-se da 

Vontade, tornando o indivíduo em puro sujeito contemplativo das representações, 

pondo termo à Vontade: 

 
Podemos furtar-nos ao sofrimento pelos objetos presentes, seja pelos 
objetos longínquos, desde que nos elevemos à pura consideração objetiva 
dos mesmos e consigamos criar a ilusão de que somente os objetos estão 
presentes, não nós. O resultado é que, libertos do si-mesmo sofredor, 
tornamo-nos, como sujeito do conhecer, inteiramente unos com os objetos; 
e, assim como nossa necessidade lhes é estranha, assim também, nesse 
instante, semelhante necessidade é estranha a nós mesmos. Resta apenas 
o mundo como representação; o mundo como Vontade desapareceu 
(SCHOPENHAUER, MVR § 38, p. 270). 
 
 

No entanto, esta libertação não é definitiva, mas apenas momentânea. Ela 

não pode preencher nossas vidas em sua totalidade (cf. SCHOPENHAUER, MVR § 

58, p. 413), pois se trata apenas de um consolo ocasional. A arte promove instantes 

felizes, apesar de raros. É como se fossem alguns minutos de intervalo e meio a 

uma aula chata, ou um alívio rápido. 



61 

 

4.2.2 LIBERTAÇÃO ÉTICA 

 

Após a negação na unidade originária do querer na contemplação estética, o 

homem-gênio já entendeu como se dá a libertação em si. Depois de ser acordado 

pela arte, o indivíduo deve seguir o caminho da ética. 

No entanto, Schopenhauer não pretende prescrever boas ações, mas 

investigar a base de toda boa-ação moral. Ora, sendo a Vontade, em si mesma livre, 

uma ética prescritiva é tão pouco eficaz quanto uma estética normativa. Assim como 

esta não forma o gênio, aquela não forma o homem bom. Segue-se então que a 

ética schopenhaueriana, diferentemente das formulações anteriores e 

contemporâneas à sua, é meramente descritiva45, pois investiga o solo da boa ação, 

sem jamais a ensinar (cf. BARBOZA, 2003, p. 43). 

Uma moral sem fundação, portanto um simples moralizar, não pode fazer 
efeito, pois não motiva. Uma moral, entretanto, QUE motiva, só pode fazê-lo 
atuando sobre o amor próprio. O que, entretanto, nasce daí não tem valor 
moral algum. Segue-se assim que, mediante moral e conhecimento abstrato 
em geral, nenhuma virtude autêntica pode fazer efeito, mas esta tem de 
brotar do conhecimento intuitivo, o qual reconhece no outro indivíduo e 
mesma essência que a própria. Pois a virtude de fato provém do 
conhecimento, porém não do conhecimento abstrato, comunicável em 
palavras. Se fosse este o caso, poderia ser ensinada e, desse modo, ao 
expressarmos aqui a sua essência e o conhecimento que está em seu 
fundamento teríamos eticamente melhorado todo aquele que nos tivesse 
compreendido (SCHOPENHAUER, MVR § 66, p. 468). 
 
 

Vê-se, pois, que a ética é aqui entendida não como uma questão de dever 

nem de obrigação, mas de observar o mundo com a perspectiva correta. O 

fundamento da ação moral genuína é a supressão do princípio de individuação, visto 

que cada um é para si o centro do mundo. Uma ética não interessada em 

recompensas, como ora prega o Cristianismo, leva Schopenahuer a abandonar o 

princípio categórico, base da ética kantiana46. 

                                                           
45 Uma crítica constantemente feita a Schopenhauer é que suas teorias éticas nunca chegaram a 
orientar sua práxis. Entretanto, o discurso ético schopenhaueriano é meramente reflexivo, acontece 
sempre na observação e não tem intenção de determinar nenhuma práxis, pois cabe à Filosofia 
apenas descrever a realidade, jamais prescrever o que quer que seja (cf. CARDOSO, 2008, p. 105). 
46 O princípio moral kantiano (imperativo categórico) impunha um “dever absoluto” descrito no 
seguinte enunciado: “age como se a máxima de tua ação devesse tornar-se, por tua vontade, lei 
universal da natureza”. A ética schopenhaueriana não se caracteriza pela sustentação de nenhum 
dever absoluto ou princípio moral universal, não sendo pois uma teoria de deveres, nem uma ética de 
prescrições (cf. MONTEIRO, 2011, p. 50), tendo em vista que querer determinar uma ética prescritiva 



62 

 

Quando suprimimos o princípio de individuação, descobrimos que todos 

somos, na realidade, a mesma coisa, pois na base última do nosso ser, a numênica, 

somos indivíduos indiferenciados. Apenas no mundo dos fenômenos parecemos ser 

indivíduos separados. É, na verdade, o véu de Maia que impõe o princípio 

individualista, fundamento do nosso egoísmo e, consequentemente, a nossa 

oposição aos outros47. 

A ética schopenhaueriana caracteriza-se, então, por ressaltar o primeiro 

aspecto relevado anteriormente: somos indivíduos indiferenciados. Portanto, ela visa 

eliminar toda distinção existente entre os indivíduos, descerrar o véu de Maia, fazer-

nos reconhecer os outros como iguais a nós, compartilhando mutuamente dores e 

alegrias. 

O indivíduo sai de si mesmo e, impulsionado pela visão do sofrimento alheio 

que lhe é semelhante, neutraliza em si o seu egoísmo na ação de ajudar o outro, de 

sentir e sofrer com o outro, sem prejudicar nem mesmo a natureza. 

Vejamos, pois, o filósofo descrever o homem que atingiu este estado: 

[...] Se portanto, em todos esses casos, parece instruir-se uma diferença 
poderosa entre o eu pessoal e o eu alheio – ao contrário, naquele homem 
nobre que temos em mente tal diferença é insignificante. O principium 
individuationis, a forma do fenômeno não mais o enreda tão firmemente, 
mas o sofrimento visto em outros o afeta quase tanto como se fosse seu; 
procura, então, restabelecer o equilíbrio: renuncia aos gozos, aceita 
privações para aliviar o sofrimento alheio. O homem nobre nota que a 
diferença entre si e outrem, que para o mau é um grande abismo, pertence 
apenas a um fenômeno passageiro e ilusório; reconhece imediatamente, 
sem cálculos, que o Em-si do seu fenômeno é também o Em-si do 
fenômeno alheio, a saber, aquela Vontade de vida constitutiva da essência 
de qualquer coisa, que vive em tudo [...] (SCHOPENHAUER, MVR § 66, p. 
473-474). 
 
 

                                                                                                                                                                                     

seria “[...] tão tolo quanto inócuo, pois a Vontade  em si é absolutamente livre e se determina por 
inteiro a si mesma, não havendo lei alguma para ela” (SCHOPENHAUER, MVR § 54, p. 370). 
47 Sobre a supressão do princípio de individuação, as palavras de MONTEIRO aqui se fazem 
salutares: “No momento que abandonamos o princípio de individuação, que nosso conhecimento 
intuitivo identifica o querer em todas as suas representações, logramos, de certo modo, um domínio 
sobre a Vontade, pois já a conhecemos. O véu de Maya (o mundo da aparência, o mundo da ilusão), 
já se levanta diante dos nossos olhos; já não distinguimos um este ou um aquele, mas sim um outro 
em nós, são nossas as dores de todos; sofrimento algum nos é estranho. Ao adentrarmos o mundo 
da não aparência, a Vontade está como que sedada; estamos possuídos pela abnegação, pela 
resignação e enorme paz já nos invade” (2011, p. 53). 



63 

 

Portanto, a base da ética é a compaixão48 (cf. JANAWAY, 1994, p. 110 e 

SCHOPENHAUER, MVR § 67, p. 477), o fim de toda e qualquer distinção individual, 

o sentir a dor do outro através da compreensão da nossa própria dor, tratando o 

bem-estar e o sofrimento do outro como sendo seu próprio (cf. CARTWRIGHT, 

2005, p. 31). 

O próprio filósofo sintetiza tudo: 

Se aquele Véu de Maia, o principium individuationis, é de tal maneira 
retirado dos olhos de um homem que este não faz mais diferença egoística 
entre a sua pessoa e a de outrem, no entanto compartilha em tal 
intensidade dois sofrimentos alheios como se fossem os seus próprios e 
assim é não apenas benevolente no mais elevado grau mas está até 
mesmo pronto a sacrificar o próprio indivíduo tão logo muitos outros 
precisem ser salvos; então, daí, segue-se automaticamente que esse 
homem reconhece em todos os seres o próprio íntimo, o seu verdadeiro si-
mesmo, e desse modo tem de considerar também os sofrimentos infindos 
de todos os viventes como se fossem seus: assim, toma para si mesmo as 
dores de todo o mundo; nenhum sofrimento lhe é estranho 
(SCHOPENHAUER, MVR § 68, p. 481). 
 
 

Deste modo, o conhecimento intuitivo faz com que o homem veja através do 

princípio de individuação fazendo-lhe ver que tudo é tão próximo e tão íntimo, que 

este se apropria da dor e infelicidade alheia, pois desconhece a particularidade, 

tendo em vista que seu conhecimento lhe leva ao que é Universal, ao entendimento 

do todo, observando agora não mais o simples indivíduo, mas a humanidade 

sofredora. Em outras palavras, é a identidade com a totalidade dos que sofrem. 

Uma vez que o mundo seja observado corretamente, com os olhos do 

conhecimento intuitivo, consequentemente, há o abandono do “eu” individual, pois 

“[...] o verdadeiro eu não reside em uma pessoa, mas no todo vivente [...]” 

(MONTEIRO, 2011, P. 52). 

Por conseguinte, o indivíduo, clareado pela ética, para completar a redenção, 

deve negar sua própria essência, renegar sua vontade de vida. E este se consegue 

por meio da ascese. 

                                                           
48 A compaixão é, segundo Schopenhauer, a base da moralidade (cf. CARTWRIGHT, 2005, p. 30). 
Ela se caracteriza como uma caritas, a única fonte de toda ação não egoística e, portanto, serve para 
vencer o egoísmo, denominado também por amor-próprio (cf. BARBOZA, 2003, p. 45). “A compaixão 
é o incentivo de buscar o bem-estar alheio (ou de aliviar o sofrimento de outrem [...]  [e consiste na] 
única atitude psicológica básica capaz de impelir as pessoas a ações morais” (JANAWAY, 1994, p. 
117 e 119). A palavra vem do alemão “mitleid” que significa sofrer com, comiserar-se de alguém, 
sofrer as misérias alheias e o assunto é amplamente abordado na obra Sobre o Fundamento da 
Moral. 



64 

 

4.2.3 LIBERTAÇÃO ASCÉTICA 

 

A compaixão é, pois, um dos passos para a libertação. Neste processo, ela 

deve conduzir à ascese49, pois provoca no homem uma aversão profunda pela 

essência do mundo, que é a vontade de vida. Suprime-se no asceta todo desejo e 

interesse e vê-se nele uma forte auto-renúncia e uma vida muito dura. 

[...] O homem que vê através do principium individuationis [...] reconhece a 
essência em si das coisas, portanto do todo, não é mais suscetível a um 
semelhante consolo. Vê a si em todos os lugares ao mesmo tempo, e se 
retira. – Sua Vontade se vira; ela não mais afirma a própria essência 
espelhada no fenômeno, mas a nega. O acontecimento, pelo qual isso se 
anuncia, é a transição da virtude à ASCESE. Por outros termos, não mais 
adianta amar os outros como a si mesmo, por eles fazer tanto, como se 
fosse por si, mas nasce uma repulsa pela essência da qual seu fenômeno é 
expressão, vale dizer, uma repulsa pela Vontade de vida, núcleo e essência 
de um mundo reconhecido como povoado de penúrias. Renega, por 
conseguinte, precisamente essa essência que nele aparece expressa já em 
seu corpo. Seus atos desmentem agora o fenômeno dessa essência, 
entram em contradição flagrante com ele. Essencialmente fenômeno da 
Vontade, ele cessa de querer algo, evita atar sua vontade a alguma coisa, 
procura estabelecer em si a grande indiferença por tudo 
(SCHOPENHAUER, MVR § 68, p. 482-483). 
 
 

O asceta tenta deliberadamente quebrar a Vontade que nele se esforça 

continuamente, resistindo às “agradáveis coisas” da vida, aquelas que satisfazem a 

Vontade e fazem perdurar o sofrimento que a saciação da Vontade gera. O asceta 

busca as coisas desagradáveis da vida, aquelas que são contrárias à perpetuação 

da Vontade. Deste modo, a voluntas (afirmação da Vontade) se torna noluntas 

(negação da Vontade). 

O ascetismo conduz aos seguintes passos: 

- A castidade livre e perfeita, pois “voluntária e completa castidade é o 

primeiro passo na ascese o negação da Vontade de vida” (SCHOPENHAUER, MVR 

§ 68, p. 483). O asceta deve mortificar inicialmente em si a Vontade de reproduzir-

                                                           
49 Nenhuma definição sobre o termo ascese seria melhor empregada do que a que o próprio filósofo 
dá: “Sob o termo, por mim já amiúde empregado de ASCESE, entendo no seu sentido essa quebra 
PROPOSITAL da Vontade pela recusa do agradável e a procura do desagradável, mediante o modo 
de vida penitente voluntariamente escolhido e a autocastidade, tendo em vista a mortificação 
contínua da Vontade” (SCHOPENHAUER, MVR § 68, p. 496). O termo em alemão é askesis e é 
constantemente considerado por Schopenhauer como sinônimo de negação da Vontade de viver, fato 
observado na vida de alguns santos e grandes almas pertencentes ao cristianismo, hinduísmo e 
budismo. 



65 

 

se, assumindo uma postura de castidade, tendo em vista que a reprodução é a mais 

forte afirmação da Vontade e o meio pelo qual a vontade-de-vida constantemente se 

renova (cf. SCHOPENHAUER, MVR § 62, p. 428); 

- A pobreza voluntária e intencional, pois este se questiona acerca do direito à 

propriedade herdada (cf. SCHOPENHAUER, MVR § 66, p. 472); 

- O conformismo, pois “[...] suporta os danos e sofrimentos com paciência 

inesgotável e ânimo brando. Paga o mal com o bem, sem ostentação” 

(SCHOPENHAUER, MVR § 68, p. 485); 

- O sacrifício, renunciando às alegrias para aceitar privações a fim de aliviar o 

sofrimento alheio, bem como por seu bem-estar e sua vida à disposição do bem-

estar alheio (cf. SCHOPENHAUER, MVR § 68, p. 485). 

Assim, se na contemplação estética e na compaixão ocorre uma negação da 

vontade de vida, mesmo que inconsciente e passageira, portanto em graus 

menores, na ascese a negação se dá de forma consciente50 e é duradoura, 

atingindo o seu grau máximo. Schopenhauer, então, fala de uma “clareza de 

consciência racional” com a qual o asceta sabe, pela visão da essência do mundo, 

que este é terrível, e renuncia a ele (cf. BARBOZA, 2003, p. 47). 

E àquele que, convencido que deve se ver livre do julgo da Vontade, 

iluminado pela contemplação estética, conscientizado pela vivência ética e vivendo 

como asceta, consegue quebrar o ciclo querer – possuir – entediar-se, explicado 

anteriormente, e viver numa calma profunda e inalterável, como afirma 

Schopenhauer: 

[...] A pessoa na qual a negação da Vontade de vida – por mais pobre, 
destituído de alegria e cheio de privação que seja o seu estado quando visto 
de fora – é, no entanto, cheia de alegria interior e verdadeira paz celestial. 
[...] Se tem uma paz inabalável, uma profunda calma e jovialidade interior, 
um estado que, se trazido diante dos nossos olhos ou da imaginação, não 
pode ser visto sem o mais forte dos anelos [...]. A resignação [...] 
assemelha-se à fortuna herdada: livra o herdeiro para sempre de todas as 
preocupações (SCHOPENHAUER, MVR § 68, p. 494) 

                                                           
50 O termo consciência é entendido de dois modos distintos: primeiramente como consciência moral 
(do alemão gewissen, usado pelo filósofo na seguinte declinação gewissenpein que aqui entende-se 
como dor de consciência), no sentido de uma consciência interna, própria e íntima de cada indivíduo, 
a auto-consciência. Depois, o termo consciência é entendido como a noção do mundo externo 
(objetos materiais, outras pessoas e o próprio corpo), individualizado pelo tempo, espaço e 
causalidade (cf. CARTWRIGHT, 2005, p. 34). 



66 

 

 
 

O filósofo admite, então, que apesar da Vontade ser a força cega e irracional 

que constitui o mundo, o conhecimento intuitivo pode subjugá-la, promovendo aos 

indivíduos a verdadeira visão de mundo: a vitória do conhecimento sobre a Vontade. 

Esse conhecimento intuitivo é o conhecimento por inteiro da essência do mundo 

que, consequentemente, se torna um quietivo da Vontade, fazendo-a sumprimir-se 

livremente, destituindo de sentido tanto a felicidade quanto a infelicidade, pois 

ambas desaparecem. O indivíduo é esquecido e abandonado, resta apenas o “olho 

cósmico” (cf. SCHOPENHAUER, MVR § 37, p. 269) que a tudo observa e, por 

conseguinte, liberta o homem inteiramente do julgo da Vontade. “Apenas o 

conhecimento restou, a Vontade desapareceu” (SCHOPENHAUER, MVR § 71, p. 

519). 



67 

 

5 CONCLUSÃO 

 

A filosofia voluntarista pessimista, em especial a de Arthur Schopenhauer, 

surge motivada como reação ao idealismo otimista de Leibniz (“este é o melhor dos 

mundos possíveis”) e ao racionalismo exacerbado de Hegel (“todo real é racional e 

todo racional é real”). 

Os fatos elencados no primeiro capítulo desta dissertação constituem 

argumento histórico que não pode ser irrelevado, pois esta teoria surge como 

reposta à realidade vivida pelo homem, tratando-se de um diagnóstico médico da 

época em que os filósofos viveram. 

Entendemos, inicialmente, que há indícios e literatura suficiente para manter a 

afirmação de que Arthur Schopenhauer caracteriza-se com um pessimista metafísico 

por sua vida tumultuada entre os desejos próprios e os sonhos do pai no tocante à 

sua vida profissional, às suas relações familiares não bem sucedidas, especialmente 

a relação perturbada com sua mãe, de quem afirma não conhecer seu amor, o 

contexto de desilusão que, após as guerras napoleônicas, a Europa vivia, contexto 

este no qual viveu e conheceu melhor do que ninguém, devido às suas viagens 

constantes. Bem como não podemos deixar de ponderar aqui o ócio no qual a vida 

do filósofo estava metido, pois com a herança do pai, viveu o resto de sua vida 

confortavelmente sem necessitar trabalhar. 

Outra base para o pessimismo schopenhaueriano está na identificação da 

Vontade como fonte do sofrimento. Empiricamente constatamos que o sofrimento na 

vida existe realmente. Quem nunca sofreu? Entretanto, perguntemos a um jovem 

enamorado se ele prefere a sedução, a conquista, ou a posse, e ele, certamente, 

responderá que a realização da conquista é bem melhor. Especialmente se esta 

realização é partilhada. Por isso, é difícil que um homem sozinho e sem ter vivido 

nenhuma experiência amorosa bem sucedida entenda que a felicidade é o positivo 

na vida. 

Não é à toa que são os objetos sempre novos a serem conquistados que 

motivam e alegram a vida do homem. A Vontade (o em-si do mundo: o númeno 



68 

 

kantiano) gera nos seres humanos um ciclo de necessidade – saciedade – tédio que 

os levam ao conseqüente sofrimento. 

No entanto, o velho Schopenhauer tornou-se quase otimista em meio às 

aclamações que recebia de quase toda a Europa e diante de sua perseverança e 

crença de que o reconhecimento viria, como realmente veio. 

Porém, mesmo com toda influência exercida pelo filósofo e o seu 

reconhecimento, não é por sua metafísica idealista, que, na verdade, gera um certo 

obscurantismo à sua filosofia, mas pela clara e suntuosa abordagem a cerca da 

vida, do sofrimento, das artes, das formas de libertação que ela foi divulgada e 

amplamente procurada. É este o verdadeiro traço característico que Schopenhauer 

dá a Filosofia. 

Esta filosofia se sobressai entre tantas por ter conseguido unir Ocidente e 

Oriente numa formulação filosófica amplamente influenciadora e por ter aberto o 

caminho para o entendimento do pensamento como um instrumento flexível de ação 

e desejo e não como um cálculo simplista e abstrato de eventos impessoais. Além 

de ter ensinado ainda a necessidade do gênio, enquanto defendia que só ele 

conseguiria cumprir as etapas para sua libertação, e o valor da arte, enquanto 

constitui o primeiro passo para esta libertação já mencionada. 

Mas, apesar do pessimismo metafísico, esta filosofia denota, de certo modo, 

um otimismo prático quando indica possibilidades de, em meio a um mundo 

constituído de puro sofrimento, se viver de forma menos infeliz, o que o filósofo 

chama de estado de beatitude. 

O otimismo prático é, pois, já pressuposto no próprio conceito de 

conhecimento intuitivo, pois este dá ao gênio a capacidade de ver o mundo como ele 

realmente é, sem o princípio de individuação, sem fazer distinção entre o seu estado 

de vida e a dos demais seres dominados pela Vontade e, deste modo, providenciar 

em sua vida a negação desta Vontade de viver. Esta negação é o quietivo da 

Vontade que a faz deixar de cravar os dentes em sua própria carne, libertando o 

indivíduo dos desejos e consequentemente, do sofrimento que é por aqueles 

gerado. 



69 

 

Sucintamente, pode-se conceber a filosofia de Schopenhauer como pendular. 

Ela oscila entre o pessimismo metafísico (“toda vida é sofrimento”) e otimismo 

prático (possibilidade de viver menos infeliz no inferno que é o mundo). 



70 

 

ANEXO A – O legado de Schopenhauer 

 

Uma coisa incomum sobre Schopenhauer é a escala e qualidade da influência 

que teve sobre pessoas igualmente famosas, na maior parte fora da filosofia. O 

compositor Richard Wagner disse que escreveu aquela considerada sua maior 

ópera, Tristão e Isolda, em parte como reação à leitura de Schopenhauer. A partitura 

foi publicada em 1859, portanto antes da morte de Schopenhauer, mas é quase 

certo que o filósofo nunca tenha sabido de sua existência. Sigmund Freud 

reconheceu que a análise da repressão, que é o pilar da teoria psicanalítica, fora 

feita antes dele por Schopenhauer. Mais tarde, referências a Schopenhauer foram 

freqüentes na obra do famoso sucessor de Freud, Jung. 

Talvez o campo mais largo em que a influência de Schopenhauer se fez sentir 

tenha sido o romance. Os grandes romancistas russos Tolstoi e Turguêniev; os 

grandes escritores franceses Proust e Zola; talvez o maior romancista alemão, 

Thomas Mann; e, em inglês, Hardy e Conrad – todos reconheceram que seus livros 

foram ativamente alimentados pela leitura de Schopenhauer. O filósofo é até citado 

nominalmente em alguns romances, como em Ana Karenina, de Tolstoi (1877), e 

Tess dos D’Urbervilles (1891), de Hardy. Aqueles considerados os melhores 

contistas – Maupassant, Tchekhow, Maugham, Borges e Machado de Assis – 

revelam influência semelhante. E esse efeito extraordinário de Schopenhauer sobre 

os escritores iria prosseguir no século XX. Seu nome é citado em mais de uma peça 

de Tchekhov, e depois de Tchekhov sua influência é sentida nas peças de Bernard 

Shaw, Pirandello e Samuel Beckett. Suas asas roçaram até mesmo os maiores 

poetas do século XX, Rike e T. S. Eliot. 

Não existe outro filósofo ao menos desde Locke, de quem se possa dizer algo 

semelhante. Nem mesmo Marx, cujo efeito sobre a arte e os artistas foi enorme, 

pode contar tantas estrelas de primeira grandeza entre os que influenciou. E, é claro, 

a influência também foi sentida por filósofos. Nietzsche, o principal filósofo do século 

XIX depois da morte de Schopenhauer, disse que foi a leitura de Schopenhauer que 

o fez tornar-se filósofo. E, na primeira metade do século XX, Wittgenstein começou a 

filosofar de um ponto de partida que lhe foi dado por Schopenhauer. 



71 

 

As razões para essa amplidão única de influência são várias e complexas, 

mas talvez a principal seja a combinação em Schopenhauer de uma inigualável 

profundidade de imersão na condição humana com um estilo literário de excepcional 

qualidade. 

 

(MAGEE, Bryan. História da filosofia. 3 ed. São Paulo: Loyola, 1999, p. 145.) 



72 

 

REFERÊNCIAS 

 

ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de filosofia. 3. ed. São Paulo: Martins Fontes, 
1998. 
 
BARBOZA, Jair. Schopenhauer. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2003. 
 
______. Schopenhauer: a decifração do enigma do mundo. São Paulo: Moderna, 
1997. 
 
______. A metafísica do belo de Arthur Schopenhauer. São Paulo: Humanitas / 
USP, 2001. 
 
______. Schopenhauer In.: Os filósofos clássicos da filosofia: de Kant a Popper. 
Petrópolis: Vozes/PUC-Rio, 2008. 
 
______. Infinitude subjetiva e estética: natureza e arte em Schelling e 
Schopenhauer. São Paulo: Unesp, 2005. 
 
BRUM, José Thomaz. O pessimismo e suas vontades: Schopehauer e Nietzsce. Rio 
de Janeiro: Rocco, 1998. 
 
CACCIOLA, Maria Lúcia M. O. Schopenhauer e a questão do dogmatismo. São 
Paulo: EDUSP, 1994. 
 
______. “O ‘eu’ em Fichte e Schopenhauer”. Dois Pontos. Curitiba/São Carlos, n. 1, 
v. 4, abr. 2007. 
 
CAREIL, A. Foucher de. Hegel y Schopenhauer. Tradução Eduardo Ovejero. Madrid: 
España Moderna, [s.d.]. 
 
CARDOSO, Renato César. A ideia de justiça em Schopenhauer. Belo Horizonte: 
Argumentum, 2008. 
 
CARTWRIGHT, David E. Historical dictionary of Schopenhauer’s philosophy. 
Toronto: Scarecrow, 2005. 
 
DIAS, Rosa Maria. A influência de Schopenhauer na filosofia da arte de Nieztsche 
em o nascimento da tragédia. In.: Cadernos Nieztsche. n. 3, 1997, p. 07-21. 
 
DURANT, Will. A história da filosofia. 3. ed. Rio de Janeiro: Record, 2000. 
 
FLICKINGER, Muriel Maia. A outra face do nada: sobre o conhecimento metafísico 
na estética de Arthut Schopenhauer. Petrópolis: Vozes, 1991. 
 
JANAWAY, Christopher. Schopenhauer. Tradução Adail Ubirajara Sobral. São 
Paulo: Loyola, 2003. 
 



73 

 

______. The Cambridge companion to Schopenhauer. Cambridge: Cambridge 
Univesity, 1999. 
 
KANT, Immanuel. Crítica a razão prática. Tradução Valério Rohden. 2. ed. São 
Paulo: Martins Fontes, 2008. (Clássicos). 
 
KLOSSER, Matthias. “A única intuição – o único pensamento: Sobre a questão do 
sistema em Fichte e Schopenhauer”. Dois Pontos, n. 1, v. 2, 2007. 
 
LEFRANC, Jean. Compreender Schopenhauer. Tradução Ephraim Ferreira Alves. 3. 
ed. Petrópolis: Vozes, 2007. 
 
MAGEE, Bryan. História da filosofia. 3. ed. São Paulo: Loyola, 1999. 
 
PADOVANI, Umberto & CASTAGNOLA, Luís. História da filosofia. 17. ed. São 
Paulo: Merolhamentos, 1995. 
 
PERNIN, Marie-José. Schopenhauer: decifrando o enigma do mundo. Tradução 
Lucy Magalhães. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1995. 
 
RAIKOVIC, P. O sono dogmático de Freud (Kant, Schopenhauer, Freud). Rio de 
Janeiro: Jorge Zahar, 1996. 
 
REALE, Giovanni & ANTISERI, Dario. História da filosofia: do romantismo até 
nossos dias. 2. ed. São Paulo: Paulinas, 1990. (Coleção filosofia, vol. 3). 
 
REDYSON, Deyve. Metafísica do sofrimento do mundo: o pensamento filosófico 
pessimista. João Pessoa: Ideia, 2009. 
 
______. Dossiê Schopenhauer: vida e obra de um dos filósofos mais influentes da 
história. São Paulo: Universo dos Livros, 2009. 
 
______. (org). Arthur Schopenhauer no Brasil. João Pessoa: Ideia, 2010. 
 
______. “Uma antropologia do paradoxo: vontade e representação em 
Schopenhauer, Feuerbach e Kierkegaard”, in REDYSON, Deyve; ALMEIDA, Jorge 
M; PAULA, Marcio G. Soren Kierkegaard no Brasil. João Pessoa: Ideia, 2007. 
 
ROSSET, Clément. Schopenhauer, filósofo do absurdo. Tradução de Maria Marta 
Guerra Husseine, In: Revista Princípios. UFRN, Natal, vol. 3, n. 4, jan-dez 1996. 
 
SALLES, João Carlos (org.). Schopenhauer & o idealismo alemão. Salvador: 
Quarteto, 2004. 
 
SCHOPENHAUER, Arthur. O mundo como vontade e como representação. 
Tradução Jair Barboza. São Paulo: UNESP, 2005. 
 
______. In.: Os pensadores. Tradução Wolfgang Leo Maar e Maria Lúcia Melo e 
Cacciola. São Paulo: Nova cultural, 1997. 
 



74 

 

______. In.: Os grandes clássicos da literatura. São Paulo: Novo Brasil, 1982. 3 v. 
 
 
______. In.: MANN, Thomas (apr). O pensamento vivo de Schopenhauer. São 
Paulo: Martins, s.d.  
 
______. La cuadruple raíz del principio de razón suficiente. Buenos Aires: Libreria 
“El Ateneo” Editorial, 1950. 
 
______. Sobre la libertad de la voluntad. Madrid: Alianza, 2000. 
 
______. Sobre o fundamento da moral. Tradução Maria Lúcia Mello Oliveira 
Cacciola. 2. ed. São Paulo: Martins Fontes, 2001. (Coleção Clássicos). 
 
TANNER, Michael. Schopenhauer: metafísica e arte. Tradução Jair Barboza. São 
Paulo: UNESP, 2001. (Coleção Grandes Filósofos). 
 
VECCHIOTTI, Icilio. Schopenhauer. Tradução João Gama. Rio de Janeiro: Edições 
70, 1986. (Biblioteca Básica de Filosofia). 
 
WEISSMANN, Karl. Vida de Schopenhauer. Belo Horizonte: Itatiaia, 1980. 
 


