
Universidade Federal da Paraíba 

Centro de Ciências Humanas, Letras e Artes (CCHLA) 

Programa de Pós-Graduação em Filosofia 

 

 

 

 

Por que Desobedecer? - Obrigação Política e Resistência: 

 Uma leitura de Alessandro Passerin d'Entrèves  

 

 

 

 

 

 

 

Maísa Martorano Suarez Pardo 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

João Pessoa 

2012 



Maísa Martorano Suarez Pardo 

 

 

 

 

 

 

 

Por que Desobedecer? - Obrigação Política e Resistência: 

 Uma leitura de Alessandro Passerin d'Entrèves  

 

 

 

Dissertação apresentada como exigência para 

obtenção do grau de Mestrado em Programa 

de Pós-Graduação em Filosofia da 

Universidade Federal da Paraíba. 

Orientador: Prof. Dr. Giuseppe Tosi 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
João Pessoa 

2012 



A todos aqueles que, por acreditar em dias melhores e ter coragem para defender suas ideias 

diante das adversidades, são capazes de mudar o mundo. 



AGRADECIMENTOS 

 

Agradeço a meu orientador Prof. Giuseppe Tosi pela paciência e resistência a algumas 

ideias. 

Ao Prof. Giovanni Queiroz pelo apoio, estímulo e imensa contribuição intelectual e 

pessoal ao longo dessa pesquisa.  

Ao amigo Prof. Rogério Basali, por ter reacendido em mim a curiosidade filosófica e 

sem o qual essa pesquisa não seria possível.  

Ao Prof. Fausto Castilho por ter apresentado a obra de Alessandro Passerin d'Entrèves, 

e por ter acompanhado e debatido questões centrais do pensamento de d'Entrèves no 

desenvolvimento desse trabalho.  

A toda equipe do Centro Studi Piero Gobetti em Turim, bem como aos professores 

Angelo d'Orsi, Pier Paolo Portinari e Gian Mario Bravo da Università degli Studi di Torino, 

pela recepção e disponibilidade em conversar sobre Passerin d'Entrèves e sua geração 

turinense, bem como pelos livros, opúsculos e outros materiais disponibilizados.  

Aos amigos Samantha Ferrarri, Lucas Penha e Juliana Lopes pelo acolhimento na 

Itália.  

Aos amigos Óscar Rodríguez de Díos e Luciano Cavini Martorano, pelas leituras de 

meus trabalhos, pelos debates e indicações de leitura.  

Aos amigos e colegas de estudos Saulo de Tasso, André Dias, Jeane Vanessa e André 

Feitosa pelas conversas, debates acalorados e pela boa companhia.  

À Taiza Maria.  

À minha mãe Duilia e meus irmãos Ramón e Natália por me suportarem mesmo em 

tempos difíceis e apesar de meu temperamento.  

Agradeço a todos os amigos que sempre me apoiaram e acreditaram em mim. 

Por fim, a todos que conheci nessa pesquisa que lutam e resistem, especialmente a 

Lucas, Rafael, Danilo, Anderson e John. Aos que não desistem de sonhar uma melhor 

realidade política e social para o mundo em que vivemos, os quais tive o prazer de encontrar 

nesses dois anos, e com os quais aprendi muitas das coisas que levarei comigo com a 

finalização dessa etapa. 

  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

C'è un valore incrollabile al mondo: l'intransigenza  

e noi ne saremmo, per un certo senso,  

in questo momento,  

i disperati sacerdoti.  

- Piero Gobetti 



RESUMO 

 

 

 

Esse trabalho se propõe a investigar a possibilidade de compreender a desobediência civil 

como um dever político a partir da análise das obras do filósofo do direito e da política 

italiano Alessandro Passerin d’Entrèves. A partir da concepção de Estado do autor, 

analisamos as relações de comando e obediência na estrutura estatal e estabelecemos uma 

aproximação ao problema da obediência às leis através de seu conceito de ‘obrigação 

política’. Analisando especificamente estudos acerca da desobediência civil e da legitimidade 

da resistência de Passerin d’Entrèves, Norberto Bobbio e Hannah Arendt, tentamos responder 

à pergunta: porquê desobedecer? Para possibilitar a abordagem acima descrita, exploramos 

alguns problemas clássicos da filosofia política e do direito, tais como a noção de autoridade, 

o conflito entre os conceitos de legalidade e legitimidade e a definição do Estado como 

monopólio da força legítima. Nesse sentido, essa pesquisa aborda alguns conflitos entre 

grandes correntes do pensamento ocidental, como jus naturalismo e jus positivismo, ciências 

políticas e filosofia, entre outros.  

A partir da noção de ‘obrigação política’ de d’Entrèves é possível interpretar a 

desobediência civil como dever, especialmente nas experiências democráticas. 

 

Palavras-chave: obrigação política, desobediência civil, resistência, democracia legítima 



ABSTRACT 

 

 

 

This study aims to investigate the possibility of understanding civil disobedience as a 

political duty. For this, we analyze the works of the Italian political philosopher Alessandro 

Passerin d'Entrèves. From the author's conception of the State, we analyze the relations of 

command and obedience in the state’s structure and establish another approach to the problem 

of obedience to the laws using d’Entrèves concept of 'political obligation'. Analyzing studies 

from Passerin d'Entrèves, Norberto Bobbio and Hannah Arendt, specifically about the 

legitimacy of civil disobedience and resistance, we try to answer the question: Why should we 

disobey? To enable the approach described above, we explore some classic problems of 

political philosophy and law, such as the notion of authority, the conflict between the 

concepts of legality and legitimacy and the definition of the state as a monopoly of force. In 

this sense, this research addresses some conflicts between great streams of western thought, as 

positivism and natural law, political science and philosophy, among others. 

From d’Entrèves notion of ‘political obligation’ it is possible to understand civil 

desobedience as a duty, especially in the democratic experiences. 

 

Keywords: political obligation, civil disobedience, resistance, legit democracy 



SUMÁRIO 

 

 

1. INTRODUÇÃO ...................................................................................................................... 9 

2. ALESSANDRO PASSERIN D'ENTRÈVES: HOMEM DE FRONTEIRA, PENSADOR 

SEM FRONTEIRAS ................................................................................................................ 18 

2.1 Homem de fronteira - um perfil biográfico..................................................................... 19 

2.1.1  A Itália do início do século XX e a geração de Piero Gobetti em Turim ............... 20 

2.1.2 O valle d'Aosta e os anos da Resistenza ................................................................... 24 

2.1.3 O retorno definitivo à Itália, o Valle d'Aosta nos escritos de maturidade e a 

contribuição com o jornal La Stampa ............................................................................... 26 

2.2 Pensador sem fronteiras - um perfil intelectual .............................................................. 27 

2.2.1 Renovação metodológica ......................................................................................... 30 

2.2.2 O contexto Acadêmico Italiano e a inauguração da cátedra de Filosofia Política em 

Turim ................................................................................................................................. 34 

2.2.3 Principais temas, obras e pensamento crítico de d’Entrèves .................................... 37 

3 O QUE É O ESTADO? - A PERSPECTIVA DE A. P. D'ENTRÈVES ............................... 44 

3.1 A Doutrina do Estado ..................................................................................................... 44 

3.1.1 O Estado como força: o engano das ciências políticas ............................................ 46 

3.1.2 O Estado como Poder: Legalidade e Legitimidade .................................................. 53 

3.1.3 O problema da Autoridade ....................................................................................... 60 

4 OBRIGAÇÃO POLÍTICA E FORMAS DE RESISTÊNCIA: QUANDO A 

DESOBEDIÊNCIA É UM DEVER ......................................................................................... 66 

4.1 Sobre a noção de 'obrigação política' .............................................................................. 67 

4.1.1 Obrigação política, obrigação jurídica e obrigação moral ....................................... 68 

4.1.2 Sociedade aberta e obrigação política ...................................................................... 74 

4.2 Formas de Resistência e Desobediência Civil ................................................................ 77 

4.2.1 Do comportamento dos indivíduos diante da lei: obediência e resistência .............. 79 

4.2.2 Sobre a Desobediência Civil .................................................................................... 80 



4.2.2.1 Hannah Arendt sobre a desobediência civil ...................................................... 80 

4.2.2.2 Norberto Bobbio sobre a desobediência civil .................................................... 86 

4.2.2.3 Por uma reformulação da noção de desobediência civil.................................... 90 

5 CONCLUSÃO ....................................................................................................................... 93 

REFERÊNCIAS ..................................................................................................................... 101 



9 

1.  INTRODUÇÃO 

Quando iniciamos nosso trabalho de pesquisa propúnhamos um estudo das noções de 

obrigação política e democracia legítima na obra do filósofo italiano Alessandro Passerin 

d'Entrèves. Naquela época, preocupava-nos a questão da obediência e achávamos por bem 

pensar o tema a partir de uma pergunta que é considerada primordial no estudo da Filosofia 

Política, a saber, 'Por que obedecer?' 

Por que obedecer? A pergunta que tomamos inicialmente como norteadora desta 

proposta de estudo certamente não é nova. O problema da obrigação política existe desde a 

Antiguidade e parece configurar-se, ainda que sob aspectos diversos, sempre como um 

conjunto de deveres de um cidadão em relação ao seu Estado e a outros cidadãos.  Já na 

modernidade talvez tenha sido La Boetie em seu Discurso sobre a Servidão Voluntária (1553) 

o primeiro a levantar esta questão sob o ponto de vista dos ‘comandados’, ressaltando então o 

poder da opinião pública. Desta problemática, surgem outras, tais como a questão da 

legitimidade, da autoridade e do poder do Estado, bem como os aspectos de ordem moral em 

relação àquilo que se define como dever. De todo modo, a questão parece pertencer não só ao 

campo da Política, mas também àquele da moral e, consequentemente, da Ética. 

Desde os primeiros tratados modernos acerca da relação Estado/cidadão em diante, a 

questão da ‘obrigação política’ parece ter excedido os domínios crítico e teórico da Filosofia 

para desdobrar-se no Direito, na História e na Ciência política. A relação entre a Filosofia 

Política e estas outras áreas de conhecimento nem sempre é pacífica e acordada, antes, 

mostra-se a maioria das vezes um tanto quanto conflituosa, sobretudo no que se refere à 

Ciência Política. 

Sobre a relação entre Ciência Política e Filosofia Política, Bobbio (2000) identifica 

três possibilidades de aproximação, a partir dos três enfoques distinguidos por ele no campo 

da Filosofia Política. Assim, segundo o autor, quando a Filosofia Política se ocupa de teorizar 

acerca do modelo ideal de Estado é totalmente contrária à Ciência Política, pois é totalmente 

prescritiva enquanto esta é descritiva. Quando se ocupa, ao invés, do tema que aqui nos 

interessa, ou seja, da questão acerca da ‘obrigação política’, dos fundamentos da legitimidade 

do poder, a primeira se articula com a segunda na medida em que parte da análise do poder 

como se dá factualmente, para depois estabelecer os critérios de como deveria ser. No caso 

em que se apresenta como estudo da categoria ‘política’, a Filosofia mantém laços estreitos 

com a Ciência já que é impossível – segundo Bobbio – fazer pesquisa política sem que se 



10 

estabeleça o que é política. Bobbio estabelece ainda que, para além das diferenças, os três 

modos através dos quais compreende a Filosofia Política possuem algo comum: estão 

interligados e possuem certa dependência entre si. Isso pois através das formulações acerca da 

natureza política é que se pode estabelecer uma resposta ao problema da obediência política e, 

concomitantemente, esta depende da ideia que se faz acerca da natureza do Estado. 

Enquanto compreensão da natureza moral dos vínculos entre indivíduos e o Estado e 

as razões pelas quais os cidadãos devem se submeter às leis deste, o estudo acerca da 

‘obediência’ relaciona-se diretamente ao que se pode chamar de Filosofia do Direito, que por 

vezes pode se valer de ‘razões políticas objetivas’ para justificar as razões da obrigação 

política, sem qualquer definição de aspecto moral da mesma.  

Do ponto de vista da Ética, a relação do indivíduo com a obrigação política enquanto 

dever está interligada às noções de liberdade e autonomia. A interpretação encontrada na ética 

kantiana parece ser aquela de maior relevância para o entendimento e desenvolvimento da 

questão nas teorias políticas.  

Na Metafísica dos Costumes (2008), Kant apresenta a liberdade sob um aspecto 

negativo e um aspecto positivo. Sob o aspecto negativo, a liberdade se dirige às ações 

externas, que Kant define como ‘leis jurídicas’. Assim, estaria a liberdade de escolha 

condicionada a impulsos sensíveis e, sendo assim, a obrigatoriedade de submeter-se a tais leis 

seria meramente ‘jurídica’, que pode ou não estar em oposição àquela gerada internamente 

pela razão. 

  Sob o aspecto positivo repousaria o princípio de autonomia da razão em relação à 

obrigação, posto que nele estão baseadas as leis morais, que se apresentam como imperativos 

categóricos. Kant (2008) define o imperativo categórico como “uma regra prática pela qual 

uma ação em si mesma contingente torna-se necessária”; mais adiante coloca que tais 

imperativos “não se referem a nenhuma outra propriedade de escolha (pelo qual algum 

propósito pode ser atribuído a ela), salvo simplesmente pela liberdade”. No imperativo 

categórico a obrigação apresenta-se como necessária, e o dever como ação desta.  Em outras 

palavras, o conceito de liberdade parece dividir-se entre a faculdade de cumprir ou não certas 

ações externas (no caso negativo) e o poder de não obedecer a outras normas senão aquelas 

por mim impostas (no caso positivo). 

Em linguagem política, como coloca Bobbio, no primeiro caso se daria a concepção da 

doutrina liberal clássica, segundo a qual “‘ser livre’ significa gozar de uma esfera de ação, 

mais ou menos ampla, não controlada pelos órgãos do poder estatal”; no segundo caso, 

teríamos a doutrina democrática onde o ‘ser livre’ significa criar leis para si mesmo. Em 



11 

ambos os casos, temos a auto-determinação como pressuposto, uma vez que, dentro da esfera 

do permitido agimos por nós mesmos, sem coerção exterior. No entanto, no entendimento 

liberal, a liberdade seria uma espécie de ‘não impedimento’, e estaria contida dentro dos 

limites de ação do Estado, ao passo que no caso democrático, se apresentaria como “demanda 

de limites a qualquer forma de legislação imposta de cima para baixo”. Portanto, para os 

primeiros a questão está centrada sobre uma ‘permissão’, e para os segundos sobre uma ‘auto-

obrigação’. 

Por sua vez, o entendimento acerca da legitimidade da autoridade e do poder do 

Estado está ligado ao entendimento que se tem acerca da liberdade individual de cada 

cidadão. No caso da Ciência Política e do direito positivo, essas questões recairiam 

unicamente à existência do Estado e das leis no sentido positivo, e perguntar-se “por que 

obedecer?” não teria sentido. Por outro lado, no caso da Filosofia Política e do direito natural, 

a questão da obediência é aquela de máxima relevância. 

No contexto italiano do século XX o ensino de Filosofia do Direito era mais 

tradicional que aquele de Filosofia Política, que só começa a ganhar espaço nas universidades 

italianas quando Alessandro Passerin D’Entreves inaugura, em Turim, a cátedra de Filosofia 

Política nos anos ’60.  

A reflexão proposta por Passerin D’Entreves se diferenciava daquela então vigente 

que se debruçava sobre o problema da razão de Estado, e propunha, em contrapartida, o tema 

da obrigação política. 

Assim, o problema da liberdade política e correlativamente da liberdade de 

consciência do indivíduo estaria ao centro das reflexões do nosso autor. Particularmente em 

La Dottrina dello Stato, D’Entreves tem como foco principal o poder do Estado dividido em 

três instâncias: força, poder legítimo e autoridade em uma análise que tem como ponto de 

partida a autonomia racional do indivíduo. D’Entreves faz uma crítica ao positivismo jurídico 

ao procurar “demonstrar que não se pode prescindir de uma consideração de valores e de um 

mínimo ético para compreender a experiência política e jurídica e para fornecer motivações 

racionais para a obediência”
1
. Deste modo parece tentar justificar a obediência e, por sua vez, 

a desobediência, através de uma percepção do direito natural como medida de justiça. O 

Direito Natural exerceria, pois, uma função política na sociedade e nas relações dentro do 

Estado, por sua vez compreendido como 'aliança política entre indivíduos'. Em outras 

                                            
1
 TRINGALI, M. L’obbligazione política in Alessandro Passerin D’Entreves. Lecce: Pensa MultiMedia, 

2006. p. 8. 

 



12 

palavras, o Direito Natural constituiria o 'mínimo ético' que estabelece os valores dos quais 

emanam as leis positivas e a estrutura material do Estado. 

A necessidade de questionar os mecanismos do poder do Estado e a forma como 

recaem sobre os cidadãos não será jamais obsoleta para a Filosofia nos domínios da Ética e da 

Política, antes, apresenta-se como fundamental para o seu desenvolvimento.  

A recuperação do pensamento deste autor, que se configura dentre os mais importantes 

do século XX, tendo influenciado autores como Hannah Arendt, seu colega Norberto Bobbio, 

dentre outros, pode ser relevante não só para a Filosofia Política como para o estudo do 

Direito e da Teoria do Estado. 

Tendo como objeto de estudo a relação entre Estado e cidadão, e mais especificamente 

os mecanismos e artifícios de poder do primeiro sobre o segundo, buscamos, através da obra 

de D’Entreves, subverter a pergunta ‘por que obedecer’, e investigar se é possível 

compreender na ‘desobediência civil’ um dever político tão importante para as relações 

políticas como o é a obediência.  

Partindo do questionamento acerca da natureza do Estado, D’Entreves identifica três 

momentos diferentes da noção de Estado: i) como ideia de uma força “estranha à vontade 

individual” que pode emitir comandos e impor uma determinada atuação; ii) como um poder 

que é exercitado segundo normas conhecidas ou conhecíveis; iii) como obrigação que se 

determina a partir do reconhecimento desse poder. Essa tripartição está presente na obra 

citada que se subdivide em: “O Estado como Força”, “O Estado como Poder” e “O Estado 

como Autoridade”. 

Na primeira parte, “O Estado como Força”, D’Entreves considera o Estado como pura 

questão de fato, em suas formas de relacionamento com os indivíduos e com outros ‘Estados’. 

Tais relações se dariam pelo mérito da força, associada aqui –ingenuamente, como coloca o 

autor – à ideia de força pública que assegura “a coexistência pacífica dos homens e o alcance 

dos fins a esse inerente”. Ingenuamente porque, quando faz uma análise mais profunda e 

menos imediata de como se configuram as relações pelo mérito da força, encontra no Estado 

um ‘monopólio’ da força. 

  Ao refletir a condição do Estado como poder, na segunda parte da obra, nosso autor 

identifica esse poder como ‘força qualificada’. Essa qualificação se daria pelo aspecto 

positivo, confundindo-se com o direito, sob a forma da lei. Poder significa, para D’Entreves, a 

possibilidade de assegurar a obediência de uma determinada pessoa a um comando dotado de 

determinado conteúdo. Enquanto poder, teríamos o ‘modo’ em que o Estado apresenta esta 

força que lhe é atribuída. 



13 

Nesse segundo momento, em que o Estado se identifica com o Direito, temos uma 

relação completamente impessoal com o Estado, na medida em que os homens desaparecem 

por detrás das leis. Existe aqui um questionamento acerca do conteúdo das próprias leis e, por 

consequência, desse poder que se atribui ao Estado em nos fazer obedecê-las. Posto que as 

leis sejam criações dos homens, homens que “criaram e quiseram criar uma ‘ordem’ em suas 

relações para obtenção de determinados fins”, e que tais leis determinam a existência do 

próprio Estado, temos que o Estado é uma invenção do direito. Esta seria a principal crítica 

desenvolvida por D’Entreves na segunda parte da obra, direcionada, sobretudo, ao Direito 

Positivo e revelando uma importância do Direito Natural no que se refere à ‘obrigação 

política’. 

Na terceira parte da obra, “O Estado como Autoridade”, D’Entreves critica o 

normativismo, sobretudo aquele de Hans Kelsen. O autor questiona aqui a validade dessa 

autoridade que, em última instância, é aquilo que outorga poder e, por consequência, 

determina a força do Estado. Se para ele o Estado como força é aquele concebido pelo 

“realismo político” e enquanto poder aquele da consideração jurídica, a autoridade do mesmo 

não pode se dar pela simples constatação de leis positivas que formulam sua existência.  

O problema da autoridade seria aquele de mais difícil resolução na própria 

investigação proposta por D’Entreves. Mas como bem coloca o autor, as três distinções feitas 

por ele (que correspondem àquelas mais comumente adotada pelos tratadistas) são meramente 

didáticas, posto que a questão para todas as três maneiras de entender o Estado é sempre a 

mesma: que a vida do homem, do nascimento à morte, é circunscrita e determinada pela 

presença desta entidade. 

Força, poder e autoridade estão interligados obrigatoriamente, visto que a noção do 

Estado tem de ser, ela mesma, unitária. A crítica à ciência política e às considerações jurídicas 

positivistas reside no fato que nenhuma das duas propostas consegue identificar o que seria 

esse “valor” agregado e atribuído ao Estado, que ambas invocam para justificar a obediência, 

mas que nenhuma aborda ou investiga, por ser uma atividade ‘negativa’, sob o pretexto da 

cientificidade e da positividade. Em geral, a obra é uma proposta de investigação acerca dos 

modos através dos quais a força (enquanto força pura e enquanto força qualificada sob o 

aspecto da lei) do Estado se transforma gradativamente em autoridade. 

As discussões acerca da autonomia do indivíduo em relação ao Estado, da construção 

de uma democracia a partir da subjetividade e dos limites do poder das instituições de 

governo, se fazem mais presentes na segunda metade do século XX. A experiência dos 

regimes totalitários europeus (nazismo, fascismo e stalinismo), a Segunda Guerra Mundial e o 



14 

período da Guerra Fria serviram, particularmente, como referência a diversos pensadores para 

a construção de teorias que questionassem os limites de atuação e manipulação de informação 

por parte do Estado para obtenção de determinados fins. Até que medida os fins justificam os 

meios? Sob o pressuposto da paz, quantas guerras serão feitas? Quantas mentiras serão 

contadas? Que direitos possuímos nós, indivíduos, quando não podemos sequer conhecer as 

verdadeiras razões que alimentam o poder que sobre nós se coloca, nem os limites que abarca. 

Devemos sustentar as ações que o Estado executa em nosso nome, enquanto povo e sociedade 

civil, ainda que estejamos em desacordo com essas?  

De nossa parte houve sempre certa incerteza e desconfiança acerca da legitimidade 

dos regimes democráticos vigentes em nossa sociedade sob a fórmula conhecida por 

‘democracia representativa’. Por essa razão pretendíamos investigar a noção de democracia 

legítima do autor italiano que está relacionada à sua noção de ‘obrigação política’ e, portanto, 

relaciona-se ao problema acerca das razões da obediência às leis e ao Estado.  

Em meio ao processo de análise de nosso tema de estudo, começaram a surgir levantes 

ao redor do mundo que reivindicavam a democracia. À parte a situação do Oriente Médio, que 

nos parece um fenômenos distinto daquele que surge em outros cantos do mundo, nos 

surpreendeu que a 'democracia' pudesse ser tema de protestos em toda Europa e, também, nos 

Estados Unidos. Ao longo do ano passado, 2011, a necessidade de compreender esse 

fenômeno tornou-se cada vez mais crescente em nossa pesquisa, na medida em que tais 

levantes tornaram-se mais frequentes e mais intensos.  

Para resumir em poucas palavras parafraseamos d'Entrèves
2
 ao dizer que o estúdio do 

filósofo não pode estar imune ao clamor que ecoa das praças. Por essa razão, decidimos nos 

inteirar das razões dessa reivindicação por democracia; e decidimos fazê-lo não apenas 

através da pesquisa teórica, mas achamos por bem 'irmos até as praças' para ouvir o que 

tinham a dizer aqueles que a reivindicavam
3
.  

Ao longo das duas pesquisas – acerca de d'Entrèves e sua obra, e dos levantes de 

resistência de nosso tempo – tornou-se cada vez mais evidente para nós que a pergunta da 

                                            
2
 Apud. TRINGALI (2002). 

3
 Participamos da manifestação global  #15O (em referência à data 15 de Outubro) na cidade de Madrid e 

visitamos as ocupações originadas dos movimentos de ocupação e acampadas oriundas da data nas cidades de 

Lisboa e São Paulo. Além disso, interagimos com cyberativistas e hacktivistas de todo o mundo através da 

Internet para melhor compreender o uso das novas ferramentas tecnológicas em ações políticas e de 

desobediência civil. Em ambas as circunstâncias, encontramos pessoas que apesar de muitas diferenças 

reivindicam uma modificação na estrutura política e nas relações entre indivíduos e Estado. De um modo geral, 

exige-se que a prática política seja horizontal, descentralizada, aberta, inclusiva e transparente. É de nosso 

entendimento que essas reivindicações possuem relação direta com os problemas teóricos enfrentados por nós 

nesse trabalho e, por essa razão, tentamos incluí-las em nossa análise conclusiva (5.0). 



15 

qual deveríamos partir com nosso raciocínio não deveria repousar sobre as razões da 

obediência, mas de seu oposto: a desobediência. Por essa razão, decidimos subverter aquela 

pergunta tão cara aos filósofos e teóricos do direito e da política; e optamos por colocar a 

pergunta: por que desobedecer? Poderiam existir situações em que, politicamente e 

juridicamente falando, a desobediência fosse mais necessária que a obediência?  

É importante que fique claro que nossa intenção é aquela de investigar se a 

desobediência civil pode configurar-se como dever e não apenas como direito. Há uma 

diferença grande entre a afirmação de uma coisa e de outra, pois a depender de como se 

observa a questão a desobediência pode ser afirmada das duas maneiras: como direito e como 

dever. Ela pode ser afirmada como direito se pensamos, do ponto de vista de um Estado 

Democrático em que se reconhece a legitimidade da desobediência civil - por parte dos 

juristas e agentes do Estado de um modo geral, e por parte dos cidadãos que ao Estado estão 

submetidos que compreendendo tal direito sejam capazes de exercê-lo e livres para tal. 

Parece-nos que tanto H. Arendt pensa nesse sentido, chegando a sugerir que a desobediência 

seja concebida como instrumento democrático. Também Passerin se coloca desse modo. 

Diferente dessa afirmação é aquela que coloca a desobediência como dever político. 

Em primeiro lugar porque esse modo de interpretação jamais poderá ser tomado da 

perspectiva da estrutura estatal e todos seus aspectos e agentes; ele só pode ser compreendido 

a partir do indivíduo enquanto cidadão. Ou seja, a ideia de que a desobediência civil possa 

configurar-se em um dever por parte do cidadão não é reconhecível pelo Estado e seus 

agentes e instrumentos; ela só pode ser reconhecida como tal por aqueles que se submetem às 

leis e não por aqueles que a produzem e a impõem.  

Para se falar em dever político é preciso introduzir a categoria do político, que é 

diferente daquela moral - compreendida como lei interna - e daquela jurídica - compreendida 

como lei externa. Por essa razão, introduzimos o conceito de obrigação política antes de 

tratarmos da possibilidade da desobediência civil como dever. A obrigação política pressupõe 

uma moralidade coletiva, por assim dizer - que corresponde à noção de Direito Natural em 

d'Entrèves. A definição dos valores que compõem essa moralidade coletiva que antecede o 

direito positivo porque determina seus princípios, deve, numa democracia, passar pela 

aceitação dos indivíduos que compõem essa democracia. De modo correlativo, se o sistema 

positivo impõe aos cidadãos exigências que não correspondem aos valores que o antecedem e 

regulam – ou ainda se tais valores são resignificados pela própria sociedade – a não sujeição a 

tal sistema pode apresentar-se ao indivíduo como dever político.  

 



16 

Poderíamos dividir nossa experiência de pesquisa sobre Alessandro Passerin 

d'Entrèves e sua obra em quatro momentos diversos:  

1) A análise e tradução para o português da obra La Dottrina dello Stato; 

2) O estudo da obra Natural Law: an introduction to legal philosophy e a leitura de 

comentadores como Massimo Tringali, que teve a gentileza de nos esclarecer algumas 

dúvidas por e-mail, e Carl J. Nederman. O estudo dos conceitos acerca do Estado, Ciência 

Política e Poder Legítimo de Max Webber. O estudo da relação pessoal e intelectual de 

d'Entrèves com Norberto Bobbio. 

3) A visita à Turim na Itália, onde pudemos colher mais material sobre d'Entrèves, bem 

como ter acesso a mais obras do filósofo italiano. Além da visita ao Museo della Resistenza e 

ao Centro Studi Piero Gobetti – onde pudemos consultar o arquivo de Norberto Bobbio bem 

como aquele de Piero Gobetti – tivemos a oportunidade de entrevistar e confrontar nossas 

hipóteses com alguns professores da Facoltà di Scienze Politiche da Università di Torino 

como o professor Pier Paolo Portinaro e o professor Angelo d'Orsi, que hoje está na cátedra 

de Filosofia Politica criada por d'Entrèves na década de 1960. Na ocasião de nossa visita, 

conversamos também com o professor Gian Mario Bravo, que foi assistente de Alessandro 

Passerin d'Entrèves e, segundo nos contou, responsável pela pesquisa histórica dos temas de 

investigação a que se propunha nosso autor. 

4) A análise do material coletado em Turim e o confronto das concepções de d'Entrèves 

com aquelas de Hannah Arendt e Norberto Bobbio acerca do tema do direito à resistência e da 

desobediência civil. 

No que se refere à metodologia empregada para a construção do texto, nossa maior 

dificuldade era apresentar os conceitos do filósofo italiano a partir dos quais procedemos em 

nossa pesquisa e em nosso raciocínio. Por se tratar de autor pouco conhecido, ou quase 

totalmente desconhecido, na literatura política brasileira, nossa preocupação era apresentar a 

perspectiva de d'Entrèves sem impor, ao mesmo tempo, uma interpretação que talvez fosse 

excessivamente nossa. Na tentativa de amenizar esse problema procuramos fazer uma 

introdução da vida pessoal e intelectual do autor (2.0), e procuramos fazer com que o autor 

falasse mais que nós, ao menos em um primeiro momento (3.0) 

  Estruturalmente o texto divide-se em três grandes capítulos e suas seções e subseções. 

Primeiramente, apresentamos o cidadão (2.1) e o intelectual (2.2), percorrendo alguns 

momentos políticos importantes na vida de d’Entrèves, e para o contexto político italiano, 

também analisamos a carreira acadêmica do autor e o desenvolvimento do seu pensamento.  

Em seguida, investigamos o conceito de Estado na obra de Alessandro Passerin d'Entrèves 



17 

(3.0). Para tanto, utilizamos especialmente as obras La Dottrina dello Stato e Natural Law, e 

fazemos uma análise a partir da tripartição da noção de Estado empregada pelo próprio autor, 

a saber, força (3.1.1), poder (3.1.2) e autoridade (3.1.3). 

Por fim, tratamos da noção de 'obrigação política' e das formas de resistência, dando 

particular atenção à desobediência civil (4.0); e tentamos analisar a possibilidade de 

compreendermos a desobediência civil como dever político. Nesse capítulo, iniciamos por 

apresentar a noção de 'obrigação política' em d'Entrèves e contrapor, a sua perspectiva, aquela 

de Bobbio (4.1); em seguida apresentamos as formas de resistência distinguidas por 

d'Entrèves e reapresentadas por Bobbio (4.2.1) para adentrarmos no tema específico da 

desobediência civil (4.2.2), apresentando as perspectivas de Hannah Arendt (4.2.2.1) e Bobbio 

(4.2.2.2), com algumas considerações de nossa parte (4.2.2.3). Por fim, tratamos de dar 

resposta à pergunta que nós mesmas colocamos: 'Por que desobedecer?' (4.3). 

Finalmente, alertamos ao leitor que, ao referirmo-nos a Alessandro Passerin 

d’Entrèves, fazemos uso das expressões: ‘nosso autor’, ‘o filósofo italiano’, também 

‘d’Entrèves’ e ‘Passerin’. 

 

 



18 

2. ALESSANDRO PASSERIN D'ENTRÈVES: HOMEM DE FRONTEIRA, 

PENSADOR SEM FRONTEIRA. 

Alessandro Passerin d'Entrèves nasceu em 1902, em Aosta, na região do Piemonte no 

Norte da Itália. Em 1922 formou-se na Facoltà di Giurisprudenza da Universidade de Turim. 

O filósofo italiano fez parte de uma geração que teve imensa importância no contexto político 

e acadêmico de Turim e da Itália em geral. Estudou na Alemanha, na Inglaterra – país ao qual 

retornaria como docente alguns anos mais tarde. Além disso, ministrou cursos na Itália e nos 

Estados Unidos. 

Nos anos de guerra, participou da Resistenza ao fascismo e ao nazismo envolvendo-se 

diretamente na polêmica sobre a anexação da região italiana do Valle d'Aosta – região em que 

nasceu, à qual chamava de piccola patria – ao território francês. Com seu retorno à Turim, em 

1957, ocupa a cadeira de Dottrina dello Stato na mesma faculdade em que havia se formado 

anos antes. Mais tarde, em 1962, Passerin d'Entrèves funda o Istituto di Scienze Politiche da 

Universidade de Turim com a ajuda de Norberto Bobbio, e transforma a disciplina Dottrina 

dello Stato na primeira cadeira de Filosofia Politica das universidades italianas. 

No presente capítulo, introduzimos Alessandro Passerin d'Entrèves apresentando-o aos 

leitores como homem (2.1) e pensador (2.2). Começamos por apresentar nosso uomo di 

frontiera com um breve contexto histórico acerca da Itália e a geração turinense na década de 

1920 e sua relação com Piero Gobetti (2.1.1); em seguida, trataremos da intensa relação do 

autor com o Valle d'Aosta - seja nos anos da Resistenza como nos anos de reflexão madura 

(2.1.2); por fim, falaremos sobre seu retorno à Itália e as contribuições na comunidade 

acadêmica italiana e no jornal La Stampa até sua morte em 1985 (2.1.3).  Depois, 

apresentaremos o pensador, intelectual, iniciando com um contexto histórico acerca das 

principais correntes de pensamento no início do século XX (2.2.1); em seguida apresentando 

os principais problemas trabalhados por d'Entrèves, bem como suas críticas, posicionamento e 

metodologia (2.2.2). 

O subtítulo do presente capítulo - homem de fronteira, pensador sem fronteiras - nos 

veio à mente a partir do texto publicado no jornal italiano La Stampa, em 1985, por ocasião da 

morte de D’Entreves. O artigo, por sua vez intitulado Uomo di Frontiera, faz referência a sua 

origem valdostana e é assinado por Bobbio. Não se trata aqui de uma mera figura de 

linguagem. Como afirma Bobbio, no referido texto, d’Entreves era um homem ‘frontalier’, ou 

fronteiriço, cujo “maior mérito tinha sido aquele de unir diversos homens e culturas”.  



19 

Alessandro Passerin d'Entrèves era um frontalier, ao mesmo tempo cosmopolita e 

defensor da piccola pátria, filósofo e historiador, político e cidadão. 

2.1. Homem de fronteira - um perfil biográfico 

Se for correto afirmar que nossas origens culturais nos influenciam em diversos 

aspectos da vida, o caso da relação de d’Entrèves com o Valle d’Aosta é exemplar. Sem 

dúvida o posicionamento geográfico, limítrofe da região interfere na vida do autor, à qual era 

extremamente apegado, sem, no entanto, deixar-se prender aos seus confins: 

 

D’Entrèves era muito ligado a sua [região] Valle. Mas o seu era um amor 

que nem sempre encontrava reciprocidade. Ligado à sua terra, não 

permaneceu prisioneiro de seus confins. Amava definir-se “fronteiriço”, e 

entendia que o papel dos valdostanos, enquanto gente de fronteira, era aquele 

de unir, não de opor, as culturas e os povos. (TRINGALI, 2002, p.48)
4
 

 

Nos anos de dominação nazi-fascista, porquanto houvesse prestado juramento ao 

regime diante do então ministro Giovanni Gentile, se une ao movimento de libertação de sua 

região. Como detalha Tringali: 

 

Substancialmente, o conde Alessandro Passerin d’Entrèves financiou a 

Resistenza, além de desempenhar uma contribuição ativamente 

política/desenvolver uma intensa atividade política. Sua ação foi totalmente 

voltada à libertação da Itália do nazi-fascismo e à restituição da liberdade 

aos valdostanos dentro dos limites da Itália (TRINGALI, 2002, p.25)
5
 

Nesse primeiro momento, apresentaremos um perfil biográfico do autor, inserindo-o 

no contexto político e social do qual participava, descrevendo sua relação com o Valle 

                                            
4
 “D’Entrèves era molto legato alla sua Valle; ma il suo era un amore non sempre ricambiato. Legato alla sua 

terra, non è rimasto prigioniero dei suoi confini. Amava definirsi “frontaliero”, e riteneva che compito dei 

valdostani, in quanto gente di frontiera, fosse quello di unire, non di opporre, le culture e i popoli”. 
5
 “In sostanza, il conte Alessandro Passerin d’Entrèves ha finanziato la Resistenza, oltre a svolgere un’intensa 

attività política. La sua azione fu tutta protesa alla liberazione dell’Italia dal nazifascismo e alla restituzione della  

Libertà ai valdostani all’interno dei confini dell’Italia.” 



20 

d'Aosta e os movimentos de resistência.  

2.1.1  A Itália do início do século XX e a geração de Piero Gobetti em Turim 

Em seu livro Como Mudar o Mundo (2010), Eric Hobsbawm dedica um capítulo a 

Antonio Gramsci (1891 – 1937) em que expõe algumas características italianas do início do 

século passado que contribuíram para o cenário político e o florescimento de tantas novas 

ideias. Embora boa parte da análise feita por Hobsbawm parta de uma perspectiva que busca 

explicar o tipo de marxismo com que Gramsci estava comprometido, acreditamos que os 

pontos levantados pelo autor nos servem também na medida em que desenham o cenário que 

permitiu à Itália ser, nas palavras do historiador, “uma espécie de laboratório de experiências 

políticas” (2010, p.288). 

Em primeiro lugar, aponta Hobsbawm, “a Itália era, por assim dizer, um microcosmo 

do capitalismo mundial, na medida em que continha, num só país, metrópoles e colônias, 

regiões avançadas e atrasadas” (2010, p.288). Dessa maneira, a Itália dispunha, em seu 

pequeno território, de todas as contradições que o sistema capitalista gera numa escala global; 

a Itália era, ao mesmo tempo, “primeiro mundo” e “terceiro mundo” (se quisermos optar pela 

utilização dessa malfadada terminologia). 

Como consequência, antes mesmo de 1914, “o movimento operário italiano era tanto 

industrial quanto agrário, tanto proletário quanto camponês”; segundo aspecto ressaltado por 

Hobsbawm. (2010, p.288) 

Em terceiro lugar, o autor demonstra a peculiaridade da burguesia e da sociedade italiana, 

citamos: 

A terceira peculiaridade é o caráter muito especial da história da Itália como 

nação e sociedade burguesa. (...) quero lembrar ao leitor três coisas: a) que a 

Itália abriu caminho para a civilização moderna e para o capitalismo vários 

séculos antes de outros países, mas não conseguiu manter suas realizações e 

descambou para uma espécie de letargia entre o Renascimento e o 

Risorgimento; b) que, à diferença do que aconteceu na França e na 

Alemanha, a burguesia italiana não criou sua sociedade mediante uma 

revolução triunfante nem aceitou uma solução de compromisso oferecida de 

cima para baixo por uma velha classe dominante. A Itália fez uma revolução 



21 

parcial: sua unificação foi obtida em parte de cima para baixo, por Cavour, e 

em parte de baixo para cima, por Garibaldi; c) assim, em certo sentido, a 

burguesia italiana não conseguiu - ou não conseguiu em parte - realizar sua 

missão histórica de criar uma nação italiana. Sua revolução foi incompleta e, 

por isso, socialistas italianos como Gramsci tinham clara consciência do 

possível papel de seu movimento como líder potencial da nação, portador da 

história nacional. (HOBSBAWM, 2011, p.289) 

 

A Itália era, também, “um país em que a cultura de uma elite nacional precedeu um 

Estado nacional”, diz Hobsbawm referindo-se à relação entre Estado e Igreja Católica na 

Itália. Segundo o autor, a “Igreja era uma instituição especificamente italiana, uma forma de 

manter o domínio das classes dominantes sem o aparelho do Estado, e separado dele”. 

Além de todos esses fatores, há também a longa tradição italiana no pensamento 

político – de Maquiavel a Pareto e Mosca, além de muitos outros; e “mesmo os pioneiros não 

italianos do que hoje chamaríamos de sociologia política geralmente estavam ligados à Itália 

ou tiravam suas ideias da experiência italiana.” 

Por fim, para Hobsbawm, a “Itália era uma país no qual, depois de 1917, várias das 

condições objetivas e até subjetivas da revolução social pareciam existir (…). Entretanto, essa 

revolução não aconteceu. Ao contrário, foi o fascismo que ascendeu ao poder.”. (2010, p.289) 

Como dissemos anteriormente, as características expostas por Hobsbawm em seu 

livro, e elencadas por nós aqui, partem de uma perspectiva que nem sempre se refere 

diretamente à formação pessoal e intelectual na qual esteve envolvido nosso autor. Se 

Hobsbawm aponta as diferenças sociais italianas como uma característica marcante no 

pensamento de Gramsci, por exemplo, o mesmo não pode ser dito com relação a d'Entrèves. 

Enquanto Gramsci nasceu em uma região agrária, pouco desenvolvida - como é o caso da 

Sardenha -, e só através de seu esforço como estudante conseguiu frequentar a Universidade 

em Turim, Passerin d'Entrèves nasceu em uma família nobre – possuía inclusive o título de 

Conde – em uma região que estava se expandindo culturalmente e economicamente, o 

Piemonte. Não queremos aqui tecer qualquer comparação entre os dois autores, que apesar de 

contemporâneos e apesar de terem frequentado círculos semelhantes em Turim, possuíam 

maneiras bastante diversas de aproximação dos problemas políticos. 

No entanto, acreditamos que a descrição feita por Hobsbawm nos serve na medida em 

que aponta características importantes como a longa tradição italiana com o pensamento 

político, a recente industrialização, a recente unificação, a relação do Estado com a Igreja e a 



22 

falta de concretização do projeto burguês ou da revolução burguesa.  

Quando nos voltamos especificamente para Turim, nos anos de 1918 a 1922, 

sobretudo, encontramos um cenário semelhante, em alguns aspectos, ao exposto por 

Hobsbawm. Turim passava por um recente processo de industrialização, sobretudo no setor 

automobilístico com a recente instalação de fábricas da FIAT e da LANCIA. Com a 

integração nacional italiana, nos anos do chamado Risorgimento (aprox. 1815 – 1871), a 

região do Piemonte enfrentava dificuldades com a recente ideia de nação italiana, sobretudo 

por sua localização próxima a fronteiras com outros países como Suíça, França e Áustria – 

conflito que fica claro quando analisamos, por exemplo, o caso da disputa pelo território do 

Valle d'Aosta entre França e Itália após o fim da Segunda Guerra Mundial. 

No contexto acadêmico turinense, há o florescer de uma geração que causaria imenso 

impacto na cultura política italiana. Uma personagem importantíssima nesse cenário é, sem 

dúvida, Piero Gobetti. 

Piero Gobetti (1901-1926), nascido em Turim, entra para a Universidade de Turim em 

1917 na mesma Facoltà di Giurisprudenza em que, um ano mais tarde, ingressaria Alessandro 

Passerin d'Entrèves. Dentre muitos fatores, o elemento que torna Gobetti a figura central, 

essencial para o zeitgeist turinense daquela época, sobretudo entre a resistência antifascista, é 

seu envolvimento pessoal com as diversas correntes de pensamento quer liberais, quer 

comunistas ou socialistas e a promoção da vida política da cidade não apenas através da de 

encontros dos diversos grupos – oferecendo espaço para reuniões em sua casa, que hoje em 

dia abriga o Centro Studi Piero Gobetti –, mas também através de suas publicações. Para  

termos uma ideia da capacidade de agregação de Gobetti, uma de suas revistas chamada La 

Rivoluzione Liberale (Gobetti teve ainda dois outros projetos: Energie Nuove e Il Baretti) 

escreviam grupos muito distintos de pensadores, como Gramsci e, também, Passerin 

d'Entrèves, além de muitos outros. Apesar de sua curta existência
6
, Piero Gobetti teve uma 

vida tão intensa, com decisões e manifestações tão importantes que teríamos de escrever no 

mínimo um artigo inteiro dedicado a ele, se quiséssemos melhor explorar sua importância 

naquele momento específico – e para a posteridade. 

Alessandro Passerin d'Entrèves relata ter conhecido Piero Gobetti quando esse último 

ainda organizava sua primeira revista, Energie Nuove. Era o ano de 1918 e, Segundo 

d'Entrèves, Gobetti insistia que nosso autor contribuísse financeiramente e participasse mais 

                                            
6
 Gobetti (19/06 /1901 – 15/02/1926), perseguido pelo regime fascista de Mussolini sofreu diversos ataques e 

passou um período exilado em Londres e Paris.  Morreu próximo a Paris por complicações cardíacas causadas 

por uma crise de bronquite. 



23 

ativamente, publicando artigos. Passerin diz ter recusado a primeira oferta de Gobetti, 

aceitando o convite somente mais tarde quando se fundou a já citada La Rivoluzione Liberale. 

Segundo o filósofo italiano, na época da primeira aproximação de Gobetti, ele recusou-se a 

ajudar por ser ainda um 'jovenzinho' com pouca experiência do mundo, oriundo de uma 

pequena cidade “comandada por padres”, como coloca.  

Um dos impactos mais importantes de Gobetti na vida de d'Entrèves foi a abertura 

política, social e cultural que ele promoveu na vida pessoal e intelectual de nosso autor. Por 

ocasião de uma homenagem a Gobetti, aos 50 anos de sua morte em 1976, escreveu 

d'Entrèves: 

 

Creio que não esteja muito errado quando digo que o ensinamento de 

Gobetti a nós, seus conterrâneos, não foi tanto um ensinamento político 

quanto foi um ensinamento moral. De minha parte (e já tive outras ocasiões 

de dizê-lo) sei que devo a ele o que de melhor a vida me deu: o primeiro 

despertar da cultura, o ardor de me "tornar especialista do mundo", as 

amizades mais antigas e duradouras, além naturalmente, e como elemento 

coesivo do todo, ao anti-fascismo: à nítida e convicta recusa daquilo que nos 

parecia, na imagem impregnante de Gobetti, como a "síntese", levada às 

últimas consequências, das doenças históricas italianas: retórica, adulação, 

demagogia, transformismo: "Combater o fascismo", assim nos admoestava, 

queria dizer "refazer a nossa formação espiritual", não ceder à "literatura 

ruim" de que era feita boa parte da história da Itália, mas sobretudo 

convencer-se que "existe apenas um valor inabalável no mundo, a 

intransigência" e a preparar-se para dela ser "em um certo sentido os 

desesperados sacerdotes".  (D’ENTRÈVES apud BRAVO, 2006, p.37)
7
 

 

Com essas palavras vemos, resumidamente, como Passerin atribuía a Gobetti um papel 

fundamental não apenas no período de sua formação inicial, mas nas raízes de todo seu 

                                            
7
 “Credo di non andar troppo errato se dico che l’insegnamento di Gobetti a noi suoi coetanei non fu tanto un 

insegnamento politico quanto un insegnamento morale. Per parte mia (e ho avuto già altra occasione de dirlo) so 

di dovergli quello che di meglio mi ha dato la vita: il primo risveglio alla cultura, l’ardore a “divenir del mondo 

esperto”, le amicizie più antiche e durature, oltre naturalmente, e come elemento coesivo del tutto, 

all’antifascismo: al netto e convinto rifiuto di ciò che ci appariva, nella pregnante immagine di Gobetti, come la 

“sintesi”, spinta alle ultime conseguenze, delle storiche malattie italiane: retorica, cortigianeria, demagogia, 

trasformismo: “Combattere il fascismo”, così difatti egli ci ammoniva, voleva dire “rifare la nostra formazione 

spirituale”, non cedere alla “cattiva letteratura” di cui era fatta tanta parte della storia d’Italia, ma soprattutto 

convincersi che “c’è solo un valore incrollabile al mondo, l’intransigenza” e prepararsi a esserne “per un certo 

senso i disperati sacerdoti”. 



24 

posicionamento político. E, além disso, podemos ver como d'Entrèves se expressava com 

relação à herança política italiana e uma parte de seus pensadores. 

Essa experiência com Gobetti certamente influenciou d'Entrèves anos mais tarde 

quando da Resistenza no Valle d'Aosta, outra relação determinante no perfil de nosso autor, 

como veremos em seguida. 

2.1.2 Valle d'Aosta e os anos da Resistenza 

O Valle d'Aosta tem especial importância na vida de Alessandro Passerin d'Entrèves. 

Não é apenas pelo fato de ter nascido ali, mas sobretudo pelo papel político que nosso autor 

desempenhou em momentos conflituosos na região. 

Na ocasião da morte de d'Entrèves, Bobbio escreve ao jornal La Stampa uma pequena 

recordação intitulada Uomo di Frontiera, em que ressalta, já no título, a intensidade da 

relação do filósofo italiano com o lugar onde nasceu. Passerin era um 'Homem de fronteira', 

por diversas vezes chamado por colegas de 'frontalier' – fronteiriço. Esse adjetivo faz 

referência à posição geográfica de Aosta, localizada nos Alpes perto da fronteira com a Suíça 

e a França; faz referência, também, à personalidade intelectual de d'Entrèves, que teve uma 

ampla formação intelectual que ia além das fronteiras 'continentais', como veremos mais tarde 

(2.2). 

Sem dúvida alguma o principal episódio político evolvendo d'Entrèves e o Valle 

d'Aosta foi a disputa pelo território entre França e Itália ao final da Segunda Guerra. Na 

ocasião, d'Entrèves agiu diretamente ao lado do amigo Federico Chabod para que a região 

permanecesse no território italiano, desfrutando, no entanto, de um estatuto de autonomia. 

A proposta de adesão ao território francês já era conhecida pelos valdostanos desde 

1943, no entanto somente em 1945 houve um confronto efetivo com relação à questão. A 

ideia não parecia desagradar os cidadãos valdostanos, que preferiam estar anexados à França 

que permanecer na Itália.  

O envolvimento de d'Entrèves, que segundo ele próprio participava da Resistenza 

apenas 'moderadamente', se acentuou por indicação direta de Chabod que o colocava como 

um possível aliado da causa italiana. Assim, em 28 de abril de 1945, Aosta foi liberada e 

Alessandro Passerin d'Entrèves foi nomeado 'prefetto' – uma espécie de administrador público 

– do Comitato di Liberazione Nazionale piemontês, cargo que ocupou até o dia 18 do mesmo 



25 

ano. 

Temos um pouco de dúvida se Passerin teria se colocado voluntariamente em tal 

situação, ou se nosso autor se rendeu aos pedidos do amigo Chabod. O fato é que, uma vez 

que havia ocupado a posição, d'Entrèves enfrentou um momento muito delicado de Aosta, e 

sua participação pessoal e intelectual foi decisiva para a implementação do projeto de 

autonomia. Um dia após a liberação, em 29 de abril, já no cargo de 'prefetto', enfrentou uma 

invasão francesa ao Valle d'Aosta. A situação se agravou a tal ponto, entre o exército francês 

e as milícias da região, que em 12 de abril d'Entrèves e Chabod escreveram – junto de Maria 

Ida Viglino à época presidente do Comitato di Liberazione Nazionale – um apelo às 

autoridades aliadas, Stalin, Churchill e Truman, para que interviessem evitando uma piora na 

situação já conflituosa. 

Enquanto as tropas francesas divulgavam amplamente o projeto de adesão à França 

entre a população, e exigiam que um referendo fosse feito às pressas, d'Entrèves e seus 

companheiros elaboravam um estatuto de autonomia para a região e começavam a divulgar a 

possibilidade do Valle d'Aosta como região autônoma. 

A disputa se estendeu por mais de um ano, com intervenção das tropas aliadas 

representadas pelos estadunidenses, mas Passerin d'Entrèves já não atuava mais com grande 

empolgação. Segundo o próprio d'Entrèves relata, no momento mais intenso da disputa, era 

importante demonstrar confiança no projeto de reconstrução da Itália. No entanto, passado 

alguns meses distante da Itália por ter aceitado o convite de atuar como docente em Oxford, 

d'Entrèves demonstra um certo desgosto dirigido à política italiana de um modo geral, e por 

isso recusa outro pedido do amigo Chabod para que representasse os cidadãos valdostanos em 

Paris, numa comitiva que deveria apresentar o caso às autoridades francesas. Escreve 

d'Entrèves a Chabod: 

 

Devo confessar-te - e somente a ti posso e quero fazê-lo - que ao repensar 

bem, os temores dos valdostanos de verem de um dia para o outro 

arrancarem tudo quanto foi deles (muito relutantemente) concedido pela 

Itália não me parece totalmente infundado. Tendo retornado à Itália depois 

de uma ausência de cinco meses, estou estarrecido com os progressos 

realizados por uma mentalidade que não posso chamar de outra coisa senão 

neofascista. A massa dos nossos compatriotas não parece ter aprendido nada 

da desventura. O velho complexo nacional-imperialista está mais vivo que 

nunca. O que será da autonomia no dia em que De Gasperi e os moderados 



26 

não estiverem mais no poder? (Apud: BRAVO, 2004, p.57)
8
 

 

Passerin parecia ter repensado a questão de outra perspectiva após um breve período em 

Oxford. Posteriormente, a partir do seu retorno à Itália em 1957 para ocupar a cadeira que lhe 

tinha sido oferecida na Universidade de Turim, d'Entrèves passa a dedicar diversos artigos e 

opúsculos ao Valle d'Aosta como piccola patria, retomando muitas vezes a questão da luta 

pela autonomia e a memória do amigo Federico Chabod.   

Nessa última fase de sua vida em Turim, d'Entrèves inicia uma grande reflexão sobre a 

política italiana e sobre o Valle d'Aosta – sobretudo em virtude da constante contribuição com 

o jornal La Stampa, como veremos na próxima seção. 

 

2.1.3 O retorno definitivo à Itália, o Valle d'Aosta nos escritos de maturidade e a 

contribuição com o jornal La Stampa 

Em 1957, Passerin é chamado para ocupar a cadeira do curso de Dottrina dello Stato 

na Facoltà di Giurisprudenza da Università di Torino. O evento marca o fim de sua longa 

estadia em Oxford, o retorno a Itália e o início do que podemos chamar de 'maturidade' do 

pensamento de nosso autor. A partir de seu retorno, d'Entrèves passa a dedicar alguns de seus 

trabalhos para refletir sobre as questões de seu lugar de origem, o Valle d'Aosta.  

Em 1960, com a morte do amigo Federico Chabod, Passerin colabora com a Rivista  

Storica Italiana em um número que homenageava o conterrâneo. Nessa oportunidade, 

d'Entrèves relembra os anos da Resistenza e a questão da disputa pela adesão da região ao 

território francês. Passerin relembra não apenas o aspecto político do amigo, mas também sua 

contribuição na relação de amizade que mantinham, intelectual e pessoalmente. Nosso autor 

                                            
8
 “Devo confessarti – ed a te soltanto lo posso e lo voglio fare – che a ripensarci bene, i timori dei valdostani di 

vedersi un giorno o l’altro ritogliere quanto fu loro (abbastanza a malincuore) concesso dall’Italia, non mi 

sembrano del tutto infondati. Ritornato in Italia dopo un’assenza de cinque mesi, sono stato esterrefatto da i 

progressi compiuti da una mentalità che non posso chiamare altro che neo-fascista. La massa dei nostri 

compatrioti non sembra aver apresso/appreso nulla dalla sventura. Il vecchio complesso nazional-imperialistico è 

più vivo che mai. Che cosa succederà della autonomia il giorno in cui De Gasperi ed i moderati non saranno più 

al potere?” 



27 

reconhece a influência do amigo historiador em seu pensamento e metodologia, bem como 

sua importância na formação política, tão importante quanto aquela exercida por Gobetti. 

A partir de 1963, d'Entrèves inicia uma longa contribuição com o jornal La Stampa, 

sediado em Turim, que só se encerraria perto de sua morte em 1985. Nesse período, dedica 

diversos de seus artigos para o jornal ao Valle d'Aosta, muitos deles reunidos na obra Scritti 

sulla Valle d'Aosta, publicado em 1979. Nesse mesmo ano publica a coletânea Il Palchetto 

assegnato agli Statisti e altri scritti di varia politica, que também reúne artigos publicados no 

La Stampa e é reconhecido por muitos como a compilação do pensamento político do autor 

em um estágio maduro. 

Quando morre, em 1985, o jornal publica uma homenagem redigida por Norberto 

Bobbio – que seria, então, seu substituto no jornal. O título do artigo era Uomo di Frontier', e 

nele Bobbio descrevia não apenas as qualidades 'fronteiriças' de nosso autor, mas também a 

importância que esse havia exercido em seu percurso intelectual. Em nossa próxima seção, 

revisaremos a carreira acadêmica de d'Entrèves. 

 

2.2 Pensador sem fronteiras - um perfil intelectual 

Para o comentador e estudioso Massimo Tringali (2002), é possível identificar seis 

períodos de maior relevância no percurso intelectual de d'Entrèves: a) a formação sob 

influência dos mestres Gioele Solari, Gaetano Mosca, Francesco Ruffini, Luigi Einaudi e seu 

encontro com Piero Gobetti (1918-1928); b) o ensino universitário de 1929 a 1945; c) a 

participação na Resistenza e a atividade política desempenhada no Valle d'Aosta; d) a 

experiência como professor em Oxford; e) o retorno a Turim e a volta à Universidade; f) a 

colaboração com o jornal La Stampa e a atividade intelectual fora do âmbito acadêmico. 

Além desses aspectos, de extrema relevância para compreensão do perfil intelectual de 

d'Entrèves, gostaríamos de sublinhar e dar maior importância nesse momento a alguns temas e 

estudos que consideramos essenciais para a compreensão da trajetória, do método e das 

questões que se encontram no centro do pensamento do filósofo italiano. Dentre esses temas e 

estudos, a dedicação de d'Entrèves ao pensamento político medieval e suas relações com o 

pensamento moderno têm, certamente, um lugar de destaque. 



28 

Após sua primeira formação e a defesa da sua tese sob orientação de Solari
9
 em Turim 

e passada a experiência ao lado de Gobetti, marcada por sua contribuição na revista 

Rivoluzione Liberale, d'Entrèves se detém por um breve período de estudos na Alemanha, em 

1925 após prestação do serviço militar. Seu objeto de estudo é a concepção do direito natural 

cristão a partir da interpretação de Ernst Troeltsch (1865 – 1923), que resultará na publicação 

de um artigo em 1926 intitulado Il concetto di diritto naturale e la sua storia secondo E. 

Troeltsch. O estudo marca a ruptura definitiva com os estudos sobre Hegel e o início de seu 

distanciamento do então mestre Solari; marca também o início de seu interesse sobre o direito 

natural. 

Com a boa recepção da publicação de seu estudo, d'Entrèves é incentivado por Einaudi 

a aceitar uma bolsa de estudo de dois anos oferecida pela Fundação Rockfeller. Nosso autor 

deveria escolher entre Inglaterra ou Estados Unidos. Optando pela Universidade de Oxford, 

d'Entrèves foi aceito como estudante com um plano de estudos sobre Richard Hooker, e teve 

como tutor Alexander James Carlyle. A partir daí cresce ainda mais o interesse de d'Entrèves 

sobre o tema do direito natural, desenvolvendo um particular interesse pela obra de São 

Tomás de Aquino, culminando na obra de 1934 La filosofia politica medioevale, em que o 

filósofo italiano desenvolve pela primeira vez um tema que será recorrente em sua obra, a 

saber, a noção de obrigação política no pensamento medieval. 

Além dos irmãos Carlyle, d'Entrèves também foi influenciado durante esse período em 

                                            
9
 Giolle Solari (1872 – 1952), que seria também um dos mestres de Norberto Bobbio, foi tutor de d'Entrèves na 

elaboração da primeira tese deste último, ainda em seu primeiro período de estudos na Faculdade de 

Jurisprudência de Turim. A tese sobre Hegel, intitulada Il Fondamento della filosofia giuridica di G. W. F. 

Hegel, foi um capítulo a parte no percurso do estudioso d'Entrèves, que não voltaria a tratar do tema e do autor 

em questão. A escolha por Hegel naquele momento tratava-se de uma concessão aos desejos de seu tutor, Solari.  

Para a relação Solari x d'Entrèves, nos parece interessante dar certo relevo à ruptura ocorrida definitivamente em 

1942, quando d'Entrèves assume a cátedra de Direito Internacional em Turim, ainda que não tivesse 'títulos 

suficientes' para tal. Não só a 'falta de títulos', mas o contexto que possibilita a entrada de d'Entrèves, bem como 

seu posicionamento, terminam por deixar desgostoso e inquieto a Solari. O fato é que a partir de 1938 entram em 

vigor as leis raciais na Itália sob comando do regime fascista, que em 1942 atingirão a faculdade com o 

afastamento do então titular da cadeira de Direito Internacional, o hebreu Giuseppe Ottolenghi. Teoricamente, a 

cadeira de Direito Internacional era destinada, na concepção de Solari a outro estudante. A decisão de d'Entrèves 

em assumir a cátedra tem três consequências imediatas: a recusa por parte do filósofo em assumir a sucessão da 

cadeira das Doutrinas Políticas, que tinha à frente Solari (que seria assumida, então, por Bobbio em 1943); o 

prejuízo a Riccardo Monaco que, discípulo do então titular Ottolenghi, estava destinado a dar continuidade ao 

trabalho do tutor; a ruptura definitiva com Solari.  

Toda a querela pode ser acompanhada no texto de Tringali (2002), e também nos trabalhos de Angelo d'Orsi, 

especificamente em La Vita degli Studi, carteggio Giole Solari-Norberto Bobbio 1931-1952, Franco Angeli, 

Milão: 2002, que traz a correspondência entre Solra e Bobbio no período indicado – especificamente, sobre esse 

assunto, a carta de Solari a Bobbio de 12 de junho de 1942, publicada nas páginas 146-150 da referida edição; e 

ainda, D'ORSI, A. em Alessandro Passerin d'Entrèves e l'Università di Torino, publicada em uma coletânea de 

2004 em homenagem ao autor intitulada Alessando Passerin d'Entrèves (1902-1985): politica, filsofia, 

accademia, cosmopolitismo e 'piccola patria', curada por Gian Mario Bravo, que fora assistente de d'Entrèves 

em seu último período em Turim. 

 



29 

Oxford por Alexander Dunlop Lindsay (1879 - 1952), filósofo político e autor de The Modern 

Democratic State, com quem nosso autor estudou e a quem devia reportar periodicamente 

pequenos ensaios. Tais ensaios diziam respeito ao campo denominado de 'Filosofia Política', 

de pouco ou nenhum interesse às Universidades italianas naquele tempo. Esses ensaios 

levaram à publicação de um artigo na Rivista Internazionale di Filosofia del Diritto com o 

título Il problema dell'obligazione politica nel pensiero inglese contemporaneo, em 1928. 

Escreve d'Entrèves: 

 

Foi Green, em um famoso curso na Universidade de Oxford no inverno de 

1879-1880, que definiu como problema da obrigação política o problema da 

relação entre o indivíduo, o direito e o Estado; o problema da natureza do 

Estado, do valor do ordenamento jurídico, e, portanto, do fundamento da 

obediência devida pelo indivíduo a um e a outro. Acerca deste problema, se 

desenvolveram na Inglaterra, os últimos cinquenta anos, investigações e 

debates fecundos; naquele campo de estudos que lá é denominado Filosofia 

Política, o problema permanece central: e na verdade, é neste campo que 

devemos buscar os mais interessantes aspectos d especulação inglesa acerca 

do direito e do Estado. O problema da obrigação política, tal qual formulado 

por Green, parece num primeiro momento reduzir-se àquele clássico da 

obediência […]. Na verdade, como a própria história nos ensina, o problema 

da obediência não é senão um modo ingênuo de colocar um problema mais 

geral e fundamentalmente de validade e de valor. Visto que, mesmo lá onde 

o pensamento prático parece faltar, mesmo quando um verdadeiro e próprio 

conflito de dever não venha colocar na sua trágica urgência o problema da 

obediência, o problema da autoridade permanece. Green não faz senão 

formular o problema em termos propriamente filosóficos, como era 

inevitável por conta da renovada consciência filosófica que ele representa 

(D'ENTRÈVES, 1992, p.325)
10 

                                            
10

 “Fu Green, in un famoso corso all’Università di Oxford nell’inverno 1879-1880, a definire come problema 

dell’obbligazione politica in generale, il problema del rapporto fra l’individuo, il diritto e lo stato: il problema 

della natura dello stato, del valore dell’ordinamento giuridico, e pertanto del fondamento della obbedienza 

dovuta dall’individuo all’uno e all’altro. Intorno a questo punto si sono svolte in Inghilterra in questo ultimo 

cinquantennio, feconde indagini e discussioni; in quel campo di studi che viene colà denominato Filosofia 

politica, il problema è rimasto centrale: e invero è in questo campo che dobbiamo ricercare i più interessanti e 

aspetti della speculazione inglese intorno al diritto e allo stato. Il problema dell’obbligazione politica, quale 

formulata dal Green sembra a primo aspetto ridursi a quello classico dell’obbedienza (…). In realtà, come la 

storia ci insegna, il problema dell’obbedienza non è che un modo ingenuo di porre un problema più generale e 

fondamentale di validità e di valore. Poiché, anche là dove l’assillo pratico sembri mancare, anche quando un 

vero e proprio conflitto di doveri non venga a riporre nella sua tragica urgenza il problema dell’obbedienza, il 

problema dell’autorità rimane. Il Green non fa che formulare il problema in termini propriamente filosofici.” 



30 

 

 

Nessa passagem encontramos resumidas as principais questões de nosso autor ao 

longo de toda sua carreira acadêmica, bem como a demonstração de seu posicionamento e 

inclinação acerca de tais questões. Ainda que d'Entrèves não vá tratar especificamente do 

problema da obrigação política até os anos 50, o tema não estava ausente de sua obra.  Como 

coloca TRINGALI:  

 

Na verdade, o motivo central da explicação da obediência às leis, que 

constitui o fio condutor dos estudos de filosofia medieval, é detectável no 

ensaio sobre Hooker, no exame da doutrina tomista e na pesquisa acerca do 

direito natural, bem como naquela relativa à teoria do Estado. Toda sua 

produção científica converge sobre o conceito de obrigação política que é o 

tema de fundo de seu pensamento. No ensaio sobre Thomas Hill Green, 

d'Entrèves se mantém num plano estritamente historiográfico, mas o 

primeiro a constituir o tema das suas pesquisas filosóficas: porque um 

homem livre deve obedecer a outro homem. (TRINGALI, 2002, p.71)
11

 

 

 

Terminado o período em Oxford, d'Entrèves se encontra mais uma vez na Alemanha em 

1928, especificamente em Berlim. Nessa etapa, encontra-se com estudiosos como Friedrich 

Meinecke (1862 - 1954) e Carl Schmitt (1888 – 1985). Mais tarde, em Viena, frequenta os 

cursos de Hans Kelsen (1881 – 1973), cujo positivismo lógico será amplamente criticado em 

Natural Law. 

2.2.1 Renovação metodológica 

Na introdução da obra La filosofia politica medievale: appunti di storia delle dottrine 

politiche, escreve d'Entrèves: 

                                            
11

 “Infatti il filo conduttore degli studi della filosofia politica medioevale, è rintracciabile nel saggio sullo 

Hooker, nell’esame della dottrina tomista e nelle ricerche intorno al diritto naturale, nonché in quelle relative alla 

teoria dello Stato. Tutta la sua produzione scientifica converge sul concetto dell’obbligazione politica che è il 

tema di fondo del suo pensiero. Ora, nel saggio su Thomas Hill Green d’Entrèves si mantiene su di un piano 

strettamente storiografico, ma è il primo a costituire il Tema delle sue ricerche filosofiche: perché un uomo 

libero deve obbedire ad un altro uomo”. 



31 

 

A verdade é que a partir da história, como reino do relativo e do contingente, 

não é possível, por mais esforços que se façam retirar valores absolutos. 

Mestra de vida é sem dúvida a historia enquanto ensina a abandonar a 

mesquinhez das próprias determinações particulares e a sermos 

caridosamente dispostos junto a todas as opiniões, toda a fé, mas se também 

ela permite reconhecer a necessidade e a profundidade humana de uma 

determinada solução, tal não é suficiente para provar seu valor universal e 

perene. Não pode bastar, portanto, a consideração de uma determinada 

doutrina sub specie historiae: é necessário e devido considerá-la também, e 

sobretudo, sub specie aeternitatis. Contra o perigo de divinizar a história, e 

com ela o fato consumado, talvez seja o caso de recordar justamente aqui a 

severa admoestação de um jurista medieval, dever-se-ia buscar o divino na 

verdade, não na necessidade histórica: quia Dominus dicat, Ego sum veritas, 

non Ego sum consuetudo vel constitutio. (D'ENTRÈVES, 1934, p.4)
12

 

 

Para d'Entrèves, a aproximação filosófica prevalece sempre sobre aquela histórico-

analítica, que serve, simplesmente, como ferramenta da primeira. É necessário um estudo 

meticuloso dos clássicos, até que se consiga certa familiaridade com eles, mas isso não basta 

para a pesquisa filosófica que é a pesquisa pela verdade. Segundo Massimo Tringali: 

 

A investigação filosófica implica, para d'Entrèves, em uma precisa 

Weltanschauung, que recusa seja o método do historicismo idealista, seja o 

método científico, ou seja, empírico-positivista, que é incapaz por sua 

própria admissão, de ler profundamente a realidade; quer dizer, de perceber e 

de reconhecer aquilo que está por trás dos fenômenos, que a eles atribui 

valor e significado (TRINGALI, 2002, p.72)
13

. 

                                            
12

 “Il vero è che dalla storia, come regno del relativo del contingente, non si riesce, per quanti sforzi si facciano, 

a ricavare dei valore assoluti. Maestra di vita è senza dubbio la storia in quanto insegna ad uscire dalla grettezza 

delle proprie determinazioni particolari e ad essere caritatevolmente disposti verso tutte le opinioni, tutte le fedi, 

ma se anche essa permette di riconoscere la necessità e la profondità umana di una determinata soluzione, ciò 

non è sufficiente a provarne il valore universale e perenne. Non può bastare dunque il considerare una 

determinata dottrina sub specie historiae: è necessario e doveroso considerarla anche e sopratutto sub specie 

aeternitatis. Contro il pericolo di divinizzare la storia, e con essa il fato compiuto, è forse il caso di ricordare 

proprio qui il severo ammonimento di un giurista medievale, doversi il divino ricercare nella verità, non nella 

necessità storica: quia Dominus dicat, Ego sum veritas, non Ego sum consuetudo vel constitutio.” 
13

 “L’indagine filosofica implica, per d’Entrèves, una precisa Weltanschauung, che rifiuta sia il metodo dello 



32 

 

Como explicamos anteriormente, em d'Entrèves a concepção de mundo e a abordagem 

metodológica se confundem e, muitas vezes, se atravessam. Assim, os conhecimentos 

histórico e teórico estarão sempre subjugados a uma necessidade que é, na concepção de 

nosso autor, sempre anterior à própria pesquisa: a curiosidade racional, entendida como 

necessidade de justificação. A obsessão do filósofo italiano com a questão que, segundo o 

próprio, é primordial à filosofia política – ou seja, a pergunta 'Por que obedecer?' – 

transparece em sua pesquisa e percurso intelectual.  Luigi Einaudi
14

, de acordo com Tringali 

(2002) foi aquele que melhor compreendeu a essência da argumentação de Passerin e sua 

abordagem metodológica. Em 1939, Einaudi escreve uma resenha da obra The Medieval 

contribution to political thought para a ‘Rivista di Storia Economica’, citamos: 

 

Diria, resumidamente, que a contribuição metodológica oferecida com o 

ensaio de d'Entrèves sobre a história das doutrinas políticas seja fundado 

sobre as seguintes regras: 

1) Que os acenos à condições políticas e sociais do tempo e dos lugares nos 

quais viveram os autores estudados sejam poucos e sóbrios. Que se sinta, 

ainda que não se leia, que a história das doutrinas políticas é feita levando-se 

em consideração as transformações que o passar do tempo e a mudança do 

ambiente histórico produziram no modo de pensar, nos problemas a serem 

resolvidos, na forças políticas das quais o pensador deveria se ocupar; mas 

que tudo aconteça de modo leve, inadvertido. Que em nenhum lugar o 

escritor chame propositalmente a atenção à noções que devem ser 

                                                                                                                                        
storicismo idealista, sia il metodo scientifico, ossia empirico-positivista, che è incapace per sua stessa 

ammissione di leggere nel profondo della realtà; vale a dire di percepire e di riconoscere ciò che sta dietro ai 

fenomeni, che dà loro valore e significato.” 

14
  A Luigi Einaudi (1874 – 1961, que, além de acadêmico e intelectual, foi um renomado político italiano, 

chegando a ser o segundo presidente da República) dedicou dois textos publicados primeiramente no jornal 

La Stampa, ‘Luigi Einaudi piemontese’ e ‘Luigi Einaudi e il Piemonte’, mais tarde republicados na coletânea 

Il Palchetto assegnato agli statisti, pag. 127 – 137. A influência de Einaudi sobre d'Entrèves tem reflexos 

tanto na vida acadêmica como política do filófoso italiano. Academicamente, foi sob orientação de Einaudi 

que d'Entrèves passa seu priemeiro período em Oxford desenvolvendo estudos sob a guia dos irmãos Carlyle. 

Politicamente, compareceu sob convite ao Congresso Internacional Liberal em Oxford (1947), por 

designação e em representação do então senador Luigi Einaudi. Na conclusão de La Dottina dello Stato, 

d'Entrèves homenageia e deixa claro o que pode ser, talvez, considerada a maior herança deixada a ele por 

Einaudi: “Precisávamos de um realista como Einaudi para nos ensinar a não desesperar do ideal como 

“privado de sustância”, como “sonho utopista”, nos anos em que a esperança parecia perdida. O ideal, dizia, é 

a única coisa que vive 'nos corações dos homens'” - pag. 335-336. 

 

 



33 

pressupostas; não sendo de bom gosto insistir sobre essas de modo grosseiro; 

2) Que o objeto de estudo é a concatenação histórica das doutrinas, a 

mudança de uma para a outra, de modo que nada do que era vivo na doutrina 

antiga morra e que aquela mais recente, inovando, produza gérmen in nuce 

ou em outra forma, ou com outras intenções, por consenso ou por dissenso, 

eram já presentes no pensamento antigo; 

3) Que as teorias do passado devem ser estudadas não em função das 

contingentes controvérsias contemporâneas, mas daquilo que de permanente 

e eterno existe nos problemas aos quais aquelas teorias tentavam dar uma 

resposta ou oferecer uma solução. Que os problemas que verdadeiramente 

interessam hoje, não são os nossos pequenos litígios de escolas, de 

endereços, de pessoas, mas aqueles que respondem a uma exigência 

permanente do nosso espírito; são os problemas que podem ser considerados 

sub specie aeterni. (EINAUDI apud TRINGALI, 2002, p.73)
15

 

 

 

Uma acepção parecida é aquela de Cary J. Nederman (2009) que atribui a d'Entrèves 

um esforço por encontrar uma 'via do meio' entre os excessos da busca por respostas e 

comparações através de sistemas 'universalistas', bem como dos excessos da busca 

extremamente pontual e particular no que se refere à abordagem do pensamento político 

através da história e da filosofia.  

Para que não se faça confusão com o que dissemos anteriormente, usando as palavras 

de d'Entrèves, é imprescindível esclarecer que quando dizemos que nosso autor 'busca a 

                                            
15

 “Direi, riassumendo, che il contributo metodologico offerto col suo saggio da d’Entrèves alla storia delle 

dottrine politiche sai fondato sulle seguenti regole:  

1) Gli accenni alle condizioni politiche e sociali del tempo e dei luoghi nei quali vissero gli autori studiati 

siano pocchi e sobri. Si senta, più che non si legga, che la storia delle dottrine è fatta tenendo conto 

delle trasformazioni che il passare del tempo e il mutare dell’ambiente storico hanno prodotto nel modo 

di pensare, nei problemi da risolvere, nelle forme politiche delle quali il pensatore doveva tener conto; 

ma tutto ciò accada per tocchi leggeri, inavvertiti. In nessun luogo lo scrittore attiri appositamente 

l’attenzione su nozioni le quali debbono essere presupposte; non essendo di buon gusto insistervi sopra 

grossolanamente; 

2) Oggetto di studio è il concatenamento storico delle dottrine, il mutarsi dell’una nell’altra, in modo che 

nulla di quello che era vivo nella dottrina antica muoia e quella più recente, innovando, svolga germi 

che, in nuce o in altra forma o con altri intenti, per consenso o per dissenso, erano contenuti nel 

pensiero antico; 

3) Le teorie del passato devono essere studiate in funzione non delle contingenti controversie 

contemporanee, ma di quel che di permanente e di eterno vi è nei problemi ai quali quelle teorie 

intendevano dare una risposta ed offrire una soluzione. I problemi che veramente interessano oggi, non 

sono i nostri piccoli contingenti litigi di scuole, di indirizzi, di persone, ma quelli che rispondono ad una 

esigenza permanente del nostro spirito; sono i problemi che possono essere considerati sub specie 

aeterni”. 



34 

verdade' na leitura dos textos e da história do pensamento político ocidental, não estamos nos 

referindo à verdade como resposta perene e imutável aos problemas colocados. Trate-se, na 

verdade, do oposto. A verdade perene e imutável que d'Entrèves busca não é a resposta, e sim 

a pergunta, ou o problema, que nunca deixa de existir (nem pode deixar de existir) dentro da 

esfera das relações políticas, sendo ele o próprio motor das mudanças que de tempos em 

tempos transforma essas mesmas relações. Para isso o uso da História e das ciências positivas 

como instrumentos dessa eterna busca por renovação, que só se justifica enquanto objeto da 

Filosofia e, mais especificamente, da Filosofia Política. 

Em nossa próxima seção, analisaremos o contexto acadêmico e intelectual no qual se 

insere d’Entrèves, podendo identificar algumas das ideias que influenciaram o 

desenvolvimento de seu pensamento. 

 

 

2.2.2 Contexto Acadêmico Italiano e a inauguração da cátedra de Filosofia Política 

O nascimento e desenvolvimento da disciplina La Dottrina dello Stato, que se 

tornaria, ao longo do século XX, aquela de maior prestígio nas universidades italianas,  tem 

suas raízes na segunda metade do século anterior. É ao longo do XIX, sob influência do 

historicismo, e da History of Ideas, nos Estados Unidos, que a nova disciplina começa a 

ganhar suas formas. Soma-se ao fervor da ‘descoberta’ da funcionalidade da historiografia 

para o pensamento político e filosófico, o ideal de unificação nacional que a Itália então 

atravessava.  

É durante o Risorgimento (1815-1870 aprox.) que se promove, nos círculos 

acadêmicos italianos, uma recuperação detalhada do pensamento político do país. Segundo 

Angelo d’Orsi (1995), pode-se atribuir a Ugo Foscolo (1772-1827) e Vicenzo Cuoco (1770-

1823) um importante papel nesse processo. O primeiro por “exortar os italianos às histórias”, 

e o segundo por convidar “a estudar sistematicamente os escritores políticos italianos”. Nesse 

contexto de renovação e resgate da cultura política, acena-se a possibilidade de criação de 

uma Faculdade de estudo das “ciências políticas”, a partir da década de 50. No entanto, a ideia 

de se fundar academicamente uma cadeira de “estudos políticos” só começa a dar frutos a 

partir de 1862, logo após a Unificação, quando alguns cursos nas Facoltà di Giurisprudenza 



35 

começam a tratar sobre o tema. Na década seguinte surge em Florença a Scuola di Scienze 

politiche “Cesare Alfieri”, que seria o embrião das Facoltà di Scienze Politiche que surgiriam 

a partir de então por toda a Itália. 

Os primeiros passos da disciplina que viria a se chamar Storia delle Dottrine Politiche 

começam a ser dados sob o nome de Filosofia do Direito. A disciplina que havia sido 

suspensa na Itália durante os anos de 1874-1876 ressurge nas Faculdades de Direito e, não 

obstante o título de filosófica é praticada mais como uma disciplina historiográfica. Talvez 

por influência do Positivismo e um certo anti-idealismo de finais do XIX e início do XX, 

temos a impressão que em matéria de Filosofia do Direito, exercia-se uma espécie de história 

das ideias políticas, ou uma História da Filosofia, sem que se concedesse à filosofia um ‘F’ 

maiúsculo. Será somente no ano acadêmico de 1924-1925 que a disciplina será efetivamente 

nomeada História das Doutrinas Políticas, e o primeiro docente a ministrá-la será Gaetano 

Mosca (1858-1941). 

Em termos ideológicos, o debate no começo do século passado dividia-se entre duas 

grandes correntes de pensamento: Positivismo e Marxismo, este último mais especificamente 

como materialismo histórico. Embora Bobbio (1993) afirme que o Positivismo na Itália 

“estava morto antes mesmo de nascer”, não parecem ser poucos seus efeitos sobre o cenário 

acadêmico, manifestados no surgimento de autores como Alessandro Levi e Giole Solari (que 

será mentor de d’Entreves e Bobbio), como bem aponta d’Orsi (1995); sendo notáveis nos 

campos jurídicos, historiográficos e políticos. Afinal, até mesmo a escolha em fundar uma 

Faculdade de estudos políticos sob o nome de Faculdade de Ciências Políticas nos parece uma 

evidência clara da influência que o positivismo exercia, então, nos círculos acadêmicos e 

intelectuais.  

Do outro lado da balança estaria, em princípio, o marxismo – cujo principal expoente 

num primeiro momento é Antonio Labriola e, também, Benedetto Croce. O segundo, entendia 

o materialismo histórico mais como uma “concepção realística da história”, e defendia o 

resgate do idealismo como oposição ao positivismo. Este último tinha, no entanto, outro 

adversário com que fazer as contas: a Igreja. Se em um primeiro momento a igreja se coloca 

contra “os três erros do século” (liberalismo, democracia e socialismo), ao dar início ao 

movimento da Democracia Cristã torna-se opositora natural ao Positivismo. 

Assim, na Itália dos primeiros decênios do século XX misturam-se ingredientes como 

realismo político, positivismo, marxismo, materialismo histórico, liberalismo e idealismo. 

Toda excitação talvez fosse reflexo do que D’Orsi (1995) chama de “feliz momento de 

entusiasmo de começos”. Infelizmente, se diria, não bastassem estes, nos anos de entre 



36 

Guerras, outro movimento ganharia forças, desafiando toda estrutura acadêmica e política da 

sociedade italiana: o movimento nacionalista de extrema direita, o Fascismo. Mas, é também 

nesse período que surgirão grandes pensadores italianos do século XX, dentre tantos, Piero 

Gobetti, Antonio Gramsci, Passarin d’Entrèves e Norberto Bobbio. 

  Na tradição italiana que se formava com Gaetano Mosca e Gioele Solari, D'Entreves 

dará seus primeiros passos e será ele, como vimos, a assumir a cadeira de História das 

Doutrinas Políticas, substituindo Solari na época do regime fascista. Além disso, d’Entrèves é 

figura central nos debates acerca do marxismo e do materialismo histórico, contra as “leituras 

literárias e utopísticas” da obra de Marx, o que podemos entender como uma visão croceana e 

labrioliana do tema, no que se refere ao entendimento deste enquanto realismo político. 

Em um período marcado pelo que Bobbio (1993) chama de “decadência da ideologia 

europeia” e plena ascensão do pensamento político como historiografia, d’Entrèves se 

posicionará de maneira diferente. Passados os diversos períodos de estudos e docência na 

Inglaterra, contaminado pelos ideais de revolução ingleses e seus teóricos da obediência civil, 

será nosso autor a introduzir uma temática diferenciada nas discussões políticas italianas. 

Segundo Bobbio: 

 

Movido pelo seu interesse no problema da subordinação dos homens a 

outros homens, d’Entrèves rompe a tradição italiana, transformando o curso 

de História das Doutrinas Políticas em Filosofia Política: “Ocupando-se 

desse problema, concluía ele, os grandes escritores políticos do passado 

faziam filosofia, “eram filósofos e não simples compiladores e ordenadores 

de dados”. (BOBBIO, 2000, pag. 89) 

  

Com a ajuda de Bobbio, d'Entrèves primeiro inaugura a Facoltà di Scienze Politiche 

na Universidade de Turim, para a qual é eleito diretor. Também será Bobbio a quem Passerin 

procurará para sucedê-lo na cátedra, recém-criada, de Filosofia Política. Segundo Angelo 

d'Orsi, a existência de uma escola de Filosofia Politica em Turim é devida, sobretudo, a 

d'Entrèves.  

A importância da Filosofia Política para d'Entrèves deve-se, sobretudo, ao seu 

interesse pelas relações de comando e obediência entre o Estado e seus indivíduos. O 

desenvolvimento de tal interesse, bem como a apresentação de algumas de suas obras, é nosso 

tema na próxima seção. 

 



37 

2.2.3 Principais temas de estudo, obras e pensamento crítico 

Para melhor explorar o desenvolvimento do pensamento de d'Entrèves, selecionamos 

alguns temas de estudo que, ao longo de sua carreira, ajudaram a fortalecer as ideias de nosso 

autor. Dentre os muitos interesses e questões abordadas, destacam-se os estudos de Filosofia 

Medieval, Direito Natural e Obrigação Política. 

O primeiro contato com os estudos de Filosofia Medieval acontece em sua primeira 

estadia em Oxford, ainda como estudante, através da obra de Troeltsch. Passerin nunca deixou 

de dedicar-se a essa temática, interessando-se, sobretudo pelas obras de Richard Hooker, 

Tomás de Aquino e Marsilio de Padua. Dentre os diversos ensaios e monografias, sobre o 

tema, destacamos La filosofia politica medievale. Appunti di storia delle dottrine politiche 

(Turim,1934)  e, mais tarde,  uma obra de grande importância em sua carreira, que lhe rendeu 

grande reconhecimento tendo sido traduzida até mesmo para o japonês: The Medieval 

Contribution to Political Thought. Thomas Aquinas, Marsilius of Padua, Richard Hooker 

(Oxford, 1939).  

Além do interesse pelo pensamento político e jurídico medieval, durante o período que 

assumiu a cátedra de estudos italianos em Oxford (1946-1957 - tendo ministrado cursos 

também nos EUA durante esse período), d'Entrèves estudou profundamente a tradição política 

italiana, tendo publicado obras sobre Alessandro Manzoni, Maquiavel e Dante. Sobre esse 

último, lançou uma interessantíssima obra, Dante as a Political Thinker (Oxford, 1952), mais 

tarde publicada em italiano sob o título Dante politico e altri saggi (Torino, 1955). A obra 

explora a faceta política nos escritos de Dante Alighieri, especialmente a Divina Comédia. 

O estudo do pensamento político e jurídico medieval seria a semente para o interesse 

de d'Entrèves acerca dos temas do Direito Natural e, também, da obrigação política – 

particularmente na obra de S. Tomás de Aquino. Com Natural Law: An introduction to Legal 

Philosophy (Londres, 1951), d'Entrèves consegue um reconhecimento e prestígio ainda maior 

dentre os estudiosos do Direito. A obra marca também uma mudança significativa na 

abordagem de d'Entrèves, que passa a criticar cada vez mais os excessos do positivismo no 

Direito e nos estudos políticos. 

Em todas as suas principais obras, d'Entrèves opta por epígrafes que sintetizem o 

modo como se relaciona com o objeto do qual essa trata, no caso de Natural Law escolhe uma 



38 

passagem de Pascal
16

: “É estranho, quando pensamos sobre isto, que existam pessoas que, 

tendo renunciado as leis de Deus e da natureza, tenham elas próprias criado leis as quais 

obedecem rigorosamente”. 

O Direito Natural pode ser compreendido de diversas maneiras, de acordo com a 

interpretação dada à palavra 'natural' que compõe o termo. Para Kelsen: 

 

A chamada doutrina do direito natural é uma doutrina idealista-dualista do 

direito. Ela distingue, ao lado do direito real, isto é, do direito positivo, posto 

pelos homens e, portanto, mutável, um direito ideal, natural, imutável, que 

identifica com a justiça. É, portanto, uma doutrina jurídica idealista, mas não 

“a” doutrina jurídica idealista. Distingue-se das outras doutrinas jurídicas 

idealistas-dualistas pelo fato de – como seu nome indica – considerar a 

“natureza” como a fonte da qual se originam as normas do direito ideal, do 

direito justo. (KELSEN, 1998, p.71) 

 

Mas a noção de Direito Natural que d'Entrèves quer explorar é bastante diversa 

 

A noção de direito natural que é discutida é uma noção que se refere ao 

comportamento humano, não ao fenômeno físico. Nossa preocupação é com 

a ética e a política, não com as ciências naturais. A palavra natureza é a 

causa do equívoco. A falha em distinguir claramente entre seus diferentes 

significados é a fonte de todas as ambiguidades na doutrina do direito 

natural. (D'ENTRÈVES, 1994, p.13-14)
17

 

 

Talvez o aspecto mais interessante da obra seja a declarada omissão do autor em tentar 

definir o Direito Natural como uma doutrina específica. Mais ainda, o autor não advoga em 

favor de uma concepção do Direito Natural como fonte de valores imutáveis e justos. Nesse 

                                            
16

 Não conseguimos rastrear essa citação de Pascal feita por d’Entrèves. Lê-se na epígrafe da obra Natural Law: 

“It is odd, when one thinks of it, that there are people in the world who, having renounced all the laws of God 

and nature, have themselves made laws which they rigorously obey”. 
17

 “The notion of natural law which it discusses is a notion which refers to human behaviour, not to physical 

phenomena. Our concern is with ethics and politics, not with natural sciences. The word nature is the cause of 

the equivocation. The failure to distinguish clearly between its different meanings was the source of all the 

ambiguities in the doctrine of natural law”. 



39 

sentido, d'Entrèves acredita que há uma falha por parte dos teóricos políticos e juristas de seu 

tempo em subjugar o Direito Natural: 

 

O autor desse estudo não possui inclinação particular em favor de uma noção 

de direito natural ou outra. Ele não pode deixar de maravilhar-se com a 

ingenuidade com que certos autores conspiram em desenhar elaborados 

tratados sobre “direito natural e os direitos do homem” num tempo que se 

tornou tão cético acerca de valores absolutos e imutáveis, tão hostil ao 

espírito da esperança e do otimismo que inspiraram aquela doutrina em seu 

início e garantiram seu sucesso. Mas ele não pode evitar o sentimento que o 

caso do direito natural não é colocado com a necessária justiça. Ele gostaria 

de chamar a atenção para o fato de que, apesar da terminologia estar acabada 

e de parecer ter restado pouco do pensamento do direito natural na política e 

jurisprudência moderna, muitos dos pontos que são geralmente aceitos como 

elementos primeiros daquelas 'ciências' são nada mais que pontos que foram 

tradicionalmente discutidos sob o nome de direito natural (D'ENTRÈVES, 

1994, p.19)
18

. 

 

Nosso autor quer analisar o direito natural enquanto função política. Como tal, o 

direito natural pode configurar-se de um modo ou de outro – como lei da natureza, ou como 

lei divina; como lei racional, ou, até mesmo, como direito positivo puro – de acordo com o 

propósito político, e moral, de um determinado conjunto de regras em uma dada contingência 

histórica.  

Natural Law foi publicada pela primeira vez em 1951, e é fruto de oito aulas 

ministradas por d'Entrèves em 1948 na Universidade de Chicago. Segundo Nederman: 

 

D'Entrèves construiu suas observações em Chicago, bem como no livro que 

delas surgiram, preocupando-se com o estado altamente polarizado da 

                                            
18

 “The author of this study has no particular axe to grind in favor of one notion of natural law or another. He 

cannot help wondering at the ingenuity with which certain authors still contrive to draw elaborate treatises on 

‘natural law and the rights of man’ in an age which has grown so skeptical about absolute and immutable values, 

so hostile to the spirit of hope and optimism which inspired that doctrine in its heyday and ensured its success. 

But he cannot help feeling that the case for natural law is not usually put forward with the necessary fairness. He 

would like to draw attention to the fact that, though the terminology has gone and little seems left of natural law 

thinking in modern jurisprudence and politics, many of the points which are generally accepted as the first 

elements of those ‘sciences’ are really nothing else than the points which were traditionally discussed under the 

heading of natural law”. 



40 

filosofia jurídica da época. A perspectiva prevalecente –que havia 

praticamente  atingido a hegemonia dentro da jurisprudência em 1950 – pode 

ser amplamente classificada como positivismo jurídico. As origens da escola 

positivista, mesmo podendo ser rastreada desde Bentham e Hobbes, repousa 

diretamente nos escritos do jurista inglês do século XIX John Austin, que 

sustentou que a característica essencial da lei é sua capacidade de exigir 

obediência. A aderência a alguma versão da tese Austiniana uniu a principal 

parte do corpo do pensamento jurisprudente na metade do século XX, 

incluindo grandes personagens do campo como H. L. A. Hart, Hans Kelsen, 

Alf Ross, e Norberto Bobbio. O objetivo de responder à teoria jurídica 

enunciada por esses pensadores guiou o argumento de d'Entrèves em Natural 

Law. (NEDERMAN, 1994, p. XI)
19 

 

A obra, além da introdução e da conclusão, está dividida em seis capítulos. Os 

primeiros três capítulos são dedicados à análise histórica de três momentos diversos do 

Direito Natural - Antiguidade, Idade Média e Idade Moderna. Os últimos três capítulos são 

dedicados à análise filosófica com objetivo de responder ao positivismo acerca da essência da 

lei, da relação dessa com a moral, e da sua subordinação ou não a um ideal, ou lei, anterior à 

sua forma positiva. Assim, d'Entrèves combina a análise histórica e filosófica a fim de 

determinar a função que o Direito Natural exerce nas relações políticas e jurídicas do 

Ocidente. Para ele, não basta apenas uma abordagem histórica, pois: 

 

Não pode existir ilusão maior que acreditar que a história dessas noções 

pode ser escrita apenas fazendo-se uma lista, por mais completa e cuidadosa 

que seja, de todas as referências a elas que podem ser encontradas nos 

escritores políticos. A continuidade formal de certas expressões não é o fator 

decisivo: a mesma noção pode ter tido significados muito diferentes e ter 

                                            
19

 “D’Entrèves constructed his remarks in Chicago, as well as the book to which they gave rise, mindful of the 

highly polarized state of legal philosophy at the time. The prevalent approach – one which had indeed nearly 

achieved hegemony within jurisprudence by 1950 – may be broadly classified as legal positivism. The origins of 

the positivist school while perhaps traceable to Bentham and Hobbes, lay directly in the writings of the 

nineteenth-century English jurist John Austin, who held that the essential characteristic of law was its capacity to 

command obedience. Adherence to some version of the Austinian thesis united the main body of jurisprudential 

thinking at the middle of the twentieth century, including such major figures in the field as H.L.A. Hart, Hans 

Kelsen, Alf Ross, and Norberto Bobbio. The goal of responding to the legal theory enunciated by these thinkers 

guided d’Entrèves’ arguments in Natural Law.” 



41 

servido propósitos inteiramente diferentes (D'ENTRÈVES, 1994, p.15)
20

. 

 

No caso específico do Direito Natural, d'Entrèves acredita que seja possível distinguir 

diferenças notáveis entre o uso dessa doutrina na idade clássica, medieval e moderna. “Não há 

história de uma tradição singular, unificada da lei natural que possa ser escrita”, diz 

Nederman (1994), ao invés disso, deve-se falar numa multiplicidade de tradições que “não são 

necessariamente mensuráveis”. 

O tema da obrigação política surge pela primeira vez na obra de nosso autor quando 

do primeiro período de estudos em Oxford, com um trabalho de 1928 intitulado Il problema 

dell'obbligazione politica nel pensiero inglese contemporaneo. Mais tarde, com o 

aprofundamento dos estudos sobre Tomás de Aquino, e sobre Direito Natural, o tema será 

tratado com mais intensidade. Acompanham tal estudo os temas do Direito Natural, as 

questões da Legalidade e da Legitimidade das leis, e da estrutura do Estado. Embora não 

exista uma obra que trate especificamente do tema da Obrigação Política (existem muitos 

ensaios, pequenas contribuições em Congressos e Simpósios), a obra La Dottrina dello Stato 

(Turim, 1962) é o melhor exemplo da compreensão e perspectiva que Passerin tem do Estado 

enquanto estrutura social, política e jurídica, bem como das relações de comando e obediência 

entre governantes e governados. A epígrafe escolhida por d'Entrèves para abrir a obra vem de 

Goethe, especificamente da peça Fausto: “Mas, enfim, dependemos das criaturas que 

fizemos”. 

A primeira edição da obra foi publicada na Itália em 1962, e em 1966 vem publicada a 

edição em inglês sob o título The Notion of  State. Como nos informa Passerin no prefácio à 

edição italiana, “na formulação do título, é o artigo determinado que importa”. Embora essa 

passagem não esteja no prefácio à edição inglesa, acreditamos que se trata de uma referência 

ao modo como o conceito de Estado deve ser abordado, segundo nosso autor, no âmbito da 

teoria política. Para a edição inglesa, encontramos a seguinte afirmação:  

 

Se existe um ponto que estou particularmente ansioso para enfatizar, é que 

The Notion of  State não é um tratado de ciência política, nem uma história 

                                            
20

 “There can be no greater delusion than to believe that the history of these notions may be written by simply 

drawing up a list, as careful and complete as possible, of all the references to them which can be found in 

political writers. The formal continuity of certain expressions is not the decisive factor: the same notion may 

have had different meanings and have served entirely different purposes”. 



42 

do pensamento político, nem um exercício de análise linguística. O único 

propósito desse livro é defender um certo tipo de aproximação à teoria 

política (D'ENTRÈVES, 1967, p. IV)
21

 

 

Esse 'modo de aproximação' a que se refere Passerin inclui uma abordagem filosófica 

que questiona a noção de autoridade do Estado nas relações políticas e jurídicas com os 

indivíduos; a partir da concepção weberiana do Estado, que divide a análise desse objeto em 

dois aspectos distintos: força (Macht) e poder (Herrshaft). Além desses aspectos, d'Entrèves 

acrescenta um terceiro que é autoridade e, de um certo modo, corresponde à noção de 

legitime Herrschaft de Weber. Trataremos dessa aproximação a Weber, e da leitura específica 

de d'Entrèves em nosso próximo capítulo. Não podemos deixar de notar a diferença 

etimológica que o título comporta do italiano para o inglês: se em italiano o autor opta pelo 

termo Dottrina ('Doutrina'), em inglês opta, ao invés, por Notion ('Noção'). Não se trata aqui 

de uma mera adaptação dos termos, para o caso de que não houvesse em inglês um termo que 

correspondesse a 'Dottrina' – o autor poderia ter utilizado a palavra 'Doctrine', por exemplo. 

Antes, a escolha do termo em italiano remete precisamente ao contexto acadêmico que 

experimentava d'Entrèves quando da publicação na Itália, bem como à crítica ao modelo 

positivista alemão privilegiado nas faculdades de direito italianas, comportando, desse modo, 

uma certa ironia, como evidencia Eligio Testa: 

Não falta uma ironia sutil em se pensar a “doutrina do Estado” como 

disciplina acadêmica cuja autonomia responda talvez a necessidades, 

justamente, acadêmicas e não científicas. Por outro lado, na tradução em 

inglês, que é também a versão definitiva do texto, o título do ensaio torna-se 

The Notion of State, que responde, não somente à estranheza da cultura 

anglo-saxã à tradição do século XVIII alemã, mas a um real interesse que, 

para além das partições acadêmicas, está subentendido em toda a obra. 

(TESTA, 2009, p. XII-XII)
22

 

                                            
21

 “If there is one point which I am particularly anxious to emphasize, it is that The Notion Of State is not a 

treatise of political science, no a history of political thought, nor an exercise in linguistic analysis. The only 

purpose of this book is to defend a certain type of approach to political theory.” 
22

 “Non manca una sottile ironia nel pensare “la dottrina dello Stato” come disciplina accademica in cui 

l’autonomia risponde forse a bisogni, appunto, accademici più che scientifici. D’altro canto, nella traduzione 

inglese, che è anche la versione definitiva del testo, il titolo del saggio diventa The Notion of State, che risponde, 

oltre che a una certa estraneità della cultura anglosassone alla tradizione ottocentesca tedesca, a un reale interesse 

che, al di là delle gratuite partizioni accademiche, sottende l’intera opera.”  



43 

Trata-se, em nosso entendimento, da crítica movida por d'Entrèves aos excessos da 

concepção positivista nas ciências políticas e no direito. Em todo seu percurso intelectual, 

evidenciado nas diversas obras deixadas pelo autor, podemos notar um esforço na tentativa de 

encontrar um ponto de equilíbrio entre filosofia e ciências políticas, jus naturalismo e jus 

positivismo, legalidade e legitimidade. Tal fato deve-se, em grande parte, à formação 

intelectual de nosso autor: da primeira formação em Turim aos estudos na Alemanha, a 

primeira estadia em Oxford, o longo período de estudos ao lado dos irmãos Carlyle, etc. - em 

suma, deve-se à combinação do pensamento político anglo-saxão àquele Continental. Mas 

deve-se, também, ao seu posicionamento teórico e metodológico acerca do estudo da política 

e das principais questões que atravessam esse campo do saber e, mais especificamente, o 

problema acerca da 'obrigação política'. 

Para que possamos adentrar profundamente o tema da obrigação política, e 

consequentemente a questão da legitimidade da desobediência civil e da resistência (4.0), é 

necessária uma melhor compreensão daquilo que o Estado é na concepção de d'Entrèves. 

Desse modo, trataremos em nosso próximo capítulo dessa questão utilizando-nos, sobretudo, 

das obras La Dottrina dello Stato e Natural Law. 

  



44 

3.O QUE É O ESTADO? – A PERSPECTIVA DE A. P. D'ENTRÈVES 

 

 

Como qualquer objeto de estudo, o Estado pode ser observado de diversas 

perspectivas e segundo seus diversos aspectos. Pode-se definir o Estado partindo do ponto de 

vista do legislador; daquele que comanda e executa as leis ou daqueles que representam o 

Estado em suas diversas instituições tais como repartições públicas, policiamento, sistema 

judiciário, etc. Pode-se, do mesmo modo, analisar o Estado enquanto detentor das forças 

armadas e de segurança nacional, ou ainda como instituição que legisla a vida do cidadão, ou 

ainda como autoridade para comandar a nação, com licença para coagir e, consequentemente, 

obrigar os indivíduos de um dado território à obediência. 

No caso de Passerin podemos, resumidamente, definir alguns pontos para melhor 

compreensão de sua leitura. Devido aos inúmeros estudos do autor acerca da noção de 

'contrato social', bem como de seus estudos do pensamento político antigo e medieval, 

inclinamo-nos a dizer que d'Entrèves compreende o Estado, antes de tudo, como aliança 

política feita entre indivíduos, privilegiando as interpretações de Locke e Rousseau àquela de 

Hobbes. Ou seja, Passerin parece preferir a interpretação do Estado como uma aliança 

horizontal entre os indivíduos que formam o Estado. Desse modo, o filósofo italiano analisa o 

Estado partindo sempre da perspectiva daqueles que a ele estão submetidos, i.e., dos 

indivíduos (cidadãos) que deram origem a tal 'aliança'. Passerin não se ocupa, portanto, da 

justificação do uso da força e instrumentos coercitivos por parte dos instrumentos impessoais 

do Estado. Mas, ao contrário, esforça-se em demonstrar como é falsa a percepção do Estado 

apenas como monopólio da força e instituição capaz de reprimir e coagir para conseguimento 

de seus fins. 

Como dissemos anteriormente (2.2.3), a principal obra de Passerin para interpretação 

do Estado é La Dottrina dello Stato. Nesse capítulo, trataremos de demonstrar tal 

interpretação. É importante salientar, no entanto, que d'Entrèves não elabora um sistema bem 

definido do Estado; nem mesmo parece querer ocupar-se de tal tarefa. Por outro lado, o autor 

insiste numa consideração mais abrangente que aquela amplamente adotada à sua época para 

a interpretação, quer do problema do Estado, quer das questões políticas e jurídicas que dele 

derivam. Se na obra Natural Law Passerin tece críticas severas ao positivismo de Kelsen 

dominante nas interpretações jurídicas, em La Dottrina as críticas serão expandidas e 

direcionadas, também, às ciências políticas, especialmente a Weber. 

Nosso autor faz uso de diversas percepções weberianas para tecer seu próprio 



45 

raciocínio, mas alerta para os perigos do excesso de fé na “objetividade” pretendida pela 

ciência recém-nascida que exercia maior influência nas correntes de pensamento político e 

jurídico. A crítica à democracia representativa que encontramos na obra, com o apelo final à 

cidade de Péricles – onde está a verdadeira democracia; pode ser compreendida como um 

aviso do autor nesse sentido. 

Veremos em seguida a noção de Estado de nosso autor, bem como sua leitura e crítica 

a noção weberiana – que é aquela, de um modo geral, do chamado realismo político e da 

ciência política. 

 

3.1 A Doutrina do Estado 

O livro que nos servirá de guia em nossa interpretação da perspectiva de d'Entrèves 

acerca do Estado nasceu do curso ministrado por d'Entrèves quando, após seu retorno 

definitivo a Turim, assumiu a cadeira de História das Doutrinas Políticas. Particularmente 

relevante é o fato de o autor ter criado, a partir da transformação de tal disciplina, um curso de 

Filosofia Política – o primeiro da Itália. Ao aviso de nosso autor, na introdução da obra: 

 

Este livro se propõe a investigar as graduais "investiduras" através das quais 

a força do Estado se transforma em autoridade. Tais investiduras se 

traduziram por um tempo em símbolos concretos - mantos, cetros, coroas- 

que as rendiam notáveis e as fixavam por um longo período na imaginação e 

nos corações. No mundo moderno tais símbolos praticamente 

desapareceram, quando não foram deliberadamente abolidos. Mas não é por 

isso que existe menor necessidade de buscar uma resposta ao eterno 

problema: que coisa é essa que pode transformar a força em direito, o temor 

em respeito, a necessidade em consenso e - porque não dizer- em liberdade? 

(D'ENTRÈVES, 2009, p.25)
23

 

                                            
23

 “Questo libro si propone di esaminare le graduali “investiture” attraverso le quali la forza dello Stato si 

trasforma in autorità. Tali investiture si traducevano un tempo in simboli concreti – manti, scettri, corone – che le 

rendevano palesi e le fissavano durevolmente nell’immaginazione e nei cuori. Nel mondo moderno tali simboli 

sono ormai quasi interamente scomparsi, quando non siano stati deliberatamente aboliti. Ma non per questo è 

venuto meno il bisogno di cercare una risposta all’eterno problema: che cosa mai può tramutare la forza in 

diritto, il timore in rispetto, la necessità in consenso e – perché non dirlo – in libertà?” 



46 

 

O filósofo italiano está interessado em compreender como é atribuída a autoridade que 

o Estado possui sobre a vida dos cidadãos. O que pode regular o poder do Estado? O que pode 

legitimar suas ações? O que obriga ou compele os indivíduos a obedecerem às leis? 

Como já vimos na introdução desse capítulo, a resposta para essas perguntas variam 

de acordo com o aspecto do Estado que nos propomos a analisar. Pode variar também, e 

muito, de acordo com a perspectiva de análise escolhida. Mas, do ponto de vista do cidadão 

que à lei e ao Estado se submete, o que é o Estado e por que se deve a ele obediência? 

Trataremos em seguida do primeiro aspecto do Estado, aquele que percebemos mais 

imediatamente nas relações políticos, i.e., a força. 

 

3.1.1 O Estado como força: o engano das ciências políticas 

A primeira percepção que temos do Estado, o aspecto que notamos mais 

imediatamente é a força. Quando pensamos na força do Estado não nos referimos somente às 

forças armadas, mas a todo um conjunto de instituições, ritos, imagens, que constituem ou 

representam o Estado imediatamente: 

 

Onde considerarmos a existência do Estado como uma pura questão de fato, 

será a força o primeiro elemento a chamar nossa atenção. O Estado existe 

enquanto existe uma força que lhe sustenta o nome. As formas de 

relacionamento do Estado com os indivíduos, e dos "Estados" entre eles, se 

dão pelo mérito da força. Na representação mais comum e mais ingênua, a 

ação do Estado é associada aos policiais, aos agentes das imposições, à força 

pública que assegura a coexistência pacífica dos homens e o alcance dos fins 

a esses inerentes; e, respectivamente, às fortalezas, aos canhões, às forças 

armadas que se apresentam para defender tal coexistência contra os perigos 

externos que consistem na potencial ameaça da força de outros 'Estados'. 

                                                                                                                                        
 



47 

(D'ENTRÈVES, 2009, p.13)
24

 

 

A concepção aqui apresentada é aquela que define o Estado como monopólio da força, 

presente nas linhas do pensamento chamadas de “realismo político” e “empirismo político”. 

Mas, D'Entrèves demonstra como o argumento que reduz as relações políticas entre 

governantes e governados a uma mera relação de força, ou força pura, está presente na teoria 

política desde a Antiguidade grega, por exemplo no argumento de Trasímaco. O argumento 

que toma uma dimensão especial com Maquiavel – 'pai' do 'realismo político' – e torna-se 

fundamental no desenvolvimento da noção de Estado no início da idade moderna, vem 

ocupar, mais uma vez, lugar central na nova Ciência Política Moderna: 

 

Certamente não seremos nós a contestar que, de um ponto de vista 

radicalmente empírico, o Estado não "existe" senão sob uma espécie de 

relação de força. Mas que outra coisa pode querer dizer a ciência política 

moderna afirmando que "o conceito de Estado é um conceito formal" senão 

justamente isto: que a noção de Estado representa uma elaboração conceitual 

de um dado empírico (a relação de força), um modo particular de observá-lo 

para atribuir-lhe uma representação individuada e coerente dentre a infinita 

complexidade das relações existentes no contexto social? (D'ENTRÈVES, 

2009, p.108-109)
25

 

 

Considerar o Estado apenas a partir das relações de força que dele emanam, significa 

desconsiderar outros aspectos igualmente importantes, como a noção de poder, por exemplo. 

                                            
24

 “Ove infatti ci si ponga a considerare l’esistenza dello Stato come una pura questione di fatto, è il momento 

della forza quello che primo, ed anzi esclusivamente, tirrerà la nostra attenzione. Lo Stato “esiste” in quanto 

esiste una forza che ne reca il nome. I rapporti così dello “Stato” con i singoli che degli “Stati” fra loro sono 

rapporti di forza. Nella rappresentazione più comune e più ingenua l’azione dello Stato è associata al carabiniere, 

all’agente delle imposte, alla “forza pubblica” che assicurano la coesistenza pacifica degli uomini ed il 

raggiungimento dei fini ad essi inerenti; e, rispettivamente, alle fortezze, ai cannoni, alle “forze armate” che sono 

apprestati a difendere tale coesistenza contro i pericoli esterni consistenti nella potenziale minaccia della “forza” 

degli altri Stati”. 
25

 “Che da un punto di vista radicalmente empirico, lo Stato non “esiste” se non sotto specie di un rapporto di 

forza, non saremo certo noi a contestare. Ma che altro può voler dire la moderna scienza politica affermando che 

“il concetto di Stato è un concetto formale” se non proprio questo: che la nozione dello Stato rappresenta 

un’elaborazione concettuale di un dato empirico (il rapporto di forza), un modo particolare di guardare ad esso 

per darne una rappresentazione individuata e coerente per entro all’infinita complessità dei rapporti esistenti nel 

contesto sociale?”. 



48 

É certo que o Estado é representado pela força nas relações com outros estados e junto a seus 

indivíduos, mas essa força não é uma força meramente quantitativa, ela é também qualitativa. 

A força qualificada do Estado diz respeito às regras que o sustentam e suportam suas ações de 

força: trata-se do aspecto jurídico, identificado por nosso autor como o poder do Estado.  

 

Dentre as várias qualificações possíveis aquela jurídica, do tipo: "uma força 

que se explica com uma certa uniformidade e regularidade, segundo certas 

regras conhecidas", é a primeira e das mais importantes. Expressa nestes 

termos a qualificação jurídica é certamente uma qualificação estritamente 

descritiva. Podem-se imaginar outras, de tipo valorativo ("uma força justa", 

"uma força voltada para o bem comum"), e poder-se-á discutir se a 

qualificação jurídica pertença a um tipo ou a outro. Poder-se-á argumentar 

que reduzindo a qualificação jurídica em termos puramente descritivos 

acaba-se por reduzir também ela à simples constatação de um dado empírico. 

Enquanto não resta dúvida que também ela está ligada a uma experiência 

particular e é, se bem pensarmos, dela derivada. Mas aquilo que importa é 

que, mediante seu emprego, saímos subitamente daquele plano da força 

"pura" no qual a concepção realista, em nome de uma sua particular visão da 

"verdade efetiva", nos queria manter encerrados. (D'ENTRÈVES, 2009, 

p.99-100)
26

 

 

A noção de “verdade efetiva” e a tentativa de se estabelecer um tipo de política que se 

eximisse das análises valorativas estão dentre as preocupações de Max Weber ao definir os 

parâmetros para a ‘inauguração’ da ciência que acreditava ser a melhor abordagem para os 

problemas políticos. Apesar das críticas que tece às ciências políticas, o filósofo italiano 

reconhece que “dentre as tentativas de estabelecer com definições rigorosas o significado dos 

                                            
26

 “Fra le varie qualificazioni possibili, quella giuridica, quella del tipo: “una forza che si esplica con una certa 

uniformità e regolarità, secondo certe regole note”, è la prima e fra le più importanti. Espressa in questi termini, 

la qualificazione giuridica è certamente una qualificazione strettamente descrittiva. Se ne possono immaginare 

altre, di tipo valutativo (“una forza giusta”, “una forza rivolta al bene comune”), e si potrà discutere se la 

qualificazione giuridica appartenga a un tipo o all’altro. Si potrà obbietare che riducendo la qualificazione 

giuridica in termini puramente descrittivi si finisce per ridurre anch’essa alla semplice constatazione di un dato 

empirico, in quanto non c’ha dubbio che anch’essa è legata ad una particolare esperienza ed è, a ben vedere, da 

questa ricavata. Ma quello che importa è che, mediante il suo impiego, usciamo d’un tratto da quel piano della 

forza “pura” nel quale la concezione realistica, in nome di una sua particolare visione della “verità effettuale”, ci 

voleva tener rinserrati”. 

 



49 

conceitos fundamentais da pesquisa política, o primeiro lugar espera, sem dúvidas, a Max 

Weber” (2009, nota à Introdução).  

Passerin toma como referência as definições apresentadas por Weber na obra 

Economia e Sociedade em que: a) Força (Macht) significa qualquer possibilidade de atuar, no 

âmbito de uma determinada situação social, a própria vontade particular, mesmo contra uma 

eventual resistência, e abstraindo de qualquer consideração das razões de tal capacidade, e; b) 

Poder (Herrschaft) significa a possibilidade de assegurar obediência de determinadas pessoas 

a um comando dotado de um conteúdo particular. 

D'Entrèves considera que o mérito da definição de força, particularmente, está em 

fazer notar que o termo está associado, no discurso político, a um contexto social e não à 

linguagem das ciências físicas: “é uma força que emana do homem e se dirige aos homens”. 

Porém, no caso da definição weberiana de poder, o filósofo italiano encontra dois problemas. 

O primeiro está na insuficiência da distinção feita entre força e poder: 

Ambos se referem a um mesmo fenômeno, que é aquele da afirmação de 

uma determinada vontade em um contexto social. Mas enquanto a 

consideração da força é uma simples constatação que um particular comando 

prevalece ou se impõe de fato, aquela do poder é relevância das 

circunstâncias que acompanham tal prevalecer ou tal impostação. 

(D'ENTRÈVES, 2009, p.27)
27

 

 

O equívoco de Weber para nosso autor está em manter as considerações acerca da 

“forma” e do “conteúdo” do comando conjugadas sob a noção de poder. Uma coisa é “a 

capacidade de assegurar a obediência de determinadas pessoas”, outra coisa é o “conteúdo 

particular” do comando. A consideração “formal” é própria do aspecto jurídico do Estado, 

identificado por d'Entrèves com a definição de poder enquanto “força exercitada em nome de 

uma lei”, ou “força qualificada”. 

O segundo problema está na ausência de uma distinção entre poder e autoridade. 

D'Entrèves reconhece na distinção entre Herrschaft e legitime Heerschaft, um interesse de 

Weber acerca do problema da legitimação do poder. No entanto, nosso autor afirma que é 

necessário distinguir os dois aspectos com termos diferentes. 

                                            
27

 “Entrambi si riferiscono ad uno stesso fenomeno, che è quello dell’affermarsi di una determinata volontà in un 

contesto sociale. Ma mentre la considerazione della forza è una semplice constatazione che un particolare 

comando prevale o si impone di fatto, quella del potere è rilievo delle circostanze che accompagnano tale 

prevalere o tale imposizione”. 



50 

Fato é que d'Entrèves precisa distinguir esses dois aspectos para poder localizar o 

aspecto legitimador da estrutura do Estado para além do próprio sistema jurídico que o 

constitui. Ao passo que Weber, ao contrário, identifica o poder legítimo do Estado Moderno 

com a lei em si. Ou seja, como diz d'Entrèves, na percepção weberiana – e jus positivista, de 

um modo geral – a legitimidade da lei identifica-se com a própria lei, reduzindo “forma” e 

“conteúdo” a uma posição de equivalência. Ainda, em outras palavras, há um salto lógico de 

uma proposição 'descritiva' – i.e., a lei em si – para uma proposição 'prescritiva' – o valor 

social e político da lei; de um 'é' para um 'dever ser'. 

Porém o debate acerca do conteúdo é interno e valorativo – dois tipos de análise dos 

quais Weber quer, assumidamente, manter distância. A preocupação do cientista político 

alemão é, como acabamos de indicar, fundar um campo de estudos sociais e políticos que 

esteja circunscrito ao exame factual e não valorativo da realidade. Parece nascer da ideia que 

o conhecimento das condições sociais pudesse ser tomado de maneira “objetiva” e “empírica” 

tal como as ciências que têm por objeto, por exemplo, a física, a biologia, a medicina, etc. 

 

Sabemos que a nossa ciência, como todas – exceto talvez a história política – 

as que têm por objeto instituições e processos culturais humanos, deriva 

historicamente de pontos de vista práticos. A produção de juízos de valor 

sobre determinadas medidas de política econômica dos Estados constituiu o 

seu primeiro e, no início, único fim. Tratava-se de uma “técnica” no mesmo 

sentido em que também o são as disciplinas clínicas das ciências médicas. 

Sabe-se, entretanto, como essa posição se modificou gradativamente, sem 

que no entanto ocorresse uma separação de principio entre o conhecimento 

do que “é” e o conhecimento do que “deve ser”. (WEBER, 2006, p.13) 

 

A proposta de Weber parece ser encontrar um método, tal como o das ciências exatas, 

de investigação dos fenômenos sociais ou culturais. Um método que pudesse descrever de 

maneira “objetiva” esses fenômenos da maneira como eles são. Em outras palavras uma 

descrição de uma determinada realidade cultural tal como ela “é”.  

A necessidade de se criar uma “Ciência”, sempre aqui nos referimos à ideia de 

conhecimento “empírico”, é a mesma necessidade de se criar um instrumento de observação 

da realidade não valorativo. O conceito de não valoração é formulado em oposição aos juízos 



51 

de valor, atribuídos às teorias que acerca do mundo buscam propor um tipo de organização 

“ideal”, como a filosofia por exemplo. O não valor é aqui entendido como a ausência de um 

juízo determinador de tipos “melhores” ou piores. As ciências sociais, ocupam-se somente em 

constatar uma determinada realidade cultural tal como ela se apresenta, levando em conta que 

qualquer interpretação da realidade será sempre um recorte da mesma, posto que quem a 

examina não pode se furtar de seus próprios valores, suas próprias condições e sua própria 

contingência histórico-cultural. 

Assim, a ideia de um conhecimento científico acerca da Política, poderia ser entendida 

como conhecimento daquilo que “é”, e não daquilo que “deve ser”, ou seja, daquilo que pode 

ser entendido como ideal no sentido de “melhor”, ou mais “útil”. Em outras palavras, a 

Ciência Política limitar-se-ia a descrever a realidade, ou ainda, os fatos, tal como são, o que a 

torna uma atividade meramente descritiva.  

O problema identificado por d'Entrèves está na justificação da obediência perante a lei 

através do argumento da força e do poder tais como elaborados nessa concepção. Isto é, está 

na afirmação de que uma lei deve ser obedecida pelo simples fato de ser lei, ou pela 

constatação de que o Estado pode obrigar ou coagir a obediência através do uso da força. Eis 

o salto lógico da descrição da força e do poder para a prescrição. A força e o poder tornam-se, 

dessa maneira um valor em si mesmo.  

A depender do regime político praticado por um Estado, é evidente que essa 

formulação teórica, da elevação da força e poder ao status de valor comum, de coesão e 

comunhão social dos seus cidadãos não chega a ser um problema. Em regimes totalitários, 

ditatoriais, autoritários, militares, as qualidades que acabamos de citar podem ser descritas 

como valores coesivos – desde que se tome como ponto de partida pra a análise o ponto de 

vista daqueles que impõem regimes dessa natureza. Mas, e quanto a regimes ditos 

democráticos? 

O percurso desenhado por d'Entrèves ao longo de La Dottrina dello Stato é pensado 

para chegar ao momento em que a noção de autoridade do Estado é questionada. Nesse 

momento, também, questionam-se os valores que outorgam o poder e autorizam a força por 

parte do Estado: 

 

Podemos formar uma imagem do Estado diversa à medida em que fixamos 

nosso olhar em um, ou outro, ou em outro ainda dos vários aspectos nos 

quais a sua presença se manifesta: mas a noção do Estado não pode ser, 



52 

senão, uma noção unitária. Força, poder e autoridade estão 

indissoluvelmente ligadas: nunca se confrontam com o "estado puro". O erro 

de certos teóricos modernos que sob o nome de "ciência política" 

desempoeiram antigas noções do Estado como simples noção de força, é de 

crerem que com isto deram a última palavra acerca do Estado. Mas se é 

verdade que a força do Estado, e no Estado, não é simples força material, é 

também verdade que a auréola que circunda o poder diminui em sutis 

gradações muito além dos termos precisos do direito e da legalidade. 

Portanto, nem mesmo a consideração puramente jurídica é capaz de resolver 

o problema da natureza do comando estatal e do fundamento da sua 

obrigatoriedade. Ocorre, para este fim, que o comando seja investido de um 

valor que a força sozinha não possui e que o direito, no exato momento que 

o invoca, reconhece-o como algo de diverso e superior a si. (D'ENTRÈVES, 

2009, p.24-25)
28

 

A concepção do Estado que reduz as relações políticas a mera relação de força é 

suficiente apenas quando nele se encarnam governos tirânicos e totalitários. Em outros tipos 

de governo, sobretudo no de tipo democrático, o Estado deve ser representado por um valor 

que não pode ser apenas a força pura. Esse 'valor', a que Passerin se refere na passagem 

acima, pode ser compreendido através da noção de Direito Natural que, para o filósofo 

italiano, exerce uma função política nas relações entre Estado e cidadãos na medida em que 

estipula os valores a partir dos quais emanam as leis positivas que dão vida, por assim dizer, 

ao próprio Estado. Em outras palavras, não é possível, sequer aceitável, que a obediência às 

leis seja realizada apenas pelo medo da penalização e da coerção. Numa democracia, o 

cidadão não pode participar das relações políticas apenas porque é coagido a tal. Tampouco é 

admissível não se leve em consideração a legitimidade do conteúdo das leis cuja obediência é 

exigida pelo Estado. O Estado dispõe de um aparato legal que pode, sim, autorizar o uso da 

força, mas a legalidade em si, i.e. a positividade do direito através do Estado, não implica 

                                            
28

 “Dello Stato possiamo foggiarci un’immagine diversa a seconda che fermiamo lo sguardo sull’uno o sull’altro 

o sull’altro ancora dei vari aspetti in cui la sua esistenza si manifesta: ma la nozione dello Stato non può essere 

che una nozione unitaria. Forza, potere, autorità sono indissolubilmente legati: allo “stato puro” non si 

riscontrano mai. L’abbaglio di certi moderni teorici che sotto il nome di “scienza politica” rispolverano antiche 

nozioni dello Stato come una semplice espressione di forza, è di credere di aver detto con questo l’ultima parola 

intorno allo Stato. Ma se è vero che la forza dello Stato e nello Stato non è una semplice forza materiale, è 

altrettanto vero che l’alone che circonda il potere sfuma in sottili gradazioni ben oltre i termini precisi del diritto 

e della legalità. Neppure quindi la considerazione puramente giuridica è in grado di risolvere il problema della 

natura del comando statuale e del fondamento della sua obbligatorietà. Occorre, a questo scopo, che il comando 

sia “investito” di un valore che la sola forza non possiede e che il diritto, nell’atto stesso in cui lo invoca, 

riconosce come qualcosa de diverso e di più alto di sé.” 



53 

necessariamente em legitimidade. A legalidade e a legitimidade das leis e comandos do 

Estado são, pois, coisas diversas. Trataremos melhor dessa noção, e das diferenças entre 

legalidade e legitimidade em seguida, quando analisaremos o Estado sob o aspecto do poder. 

 

3.1.2 O Estado como Poder: Legalidade e Legitimidade 

Para o filósofo italiano, o poder do Estado é representado pelo seu aparelho jurídico, 

capaz de legalizar o uso da força e, portanto, de revesti-la de uma característica especial. Não 

fosse assim, que diferença poderia haver no uso da força pelo Estado contra um indivíduo do 

uso da força entre indivíduos? Embora o Estado não seja uma pessoa física - i.e., não seja uma 

pessoa com a qual podemos falar diretamente, mas, antes, é representado por pessoas que não 

são, por assim dizer, o Estado em si -, existem pessoas autorizadas a agirem em seu nome. 

Para d'Entrèves somente a lei pode emitir tal autorização. 

  A ideia de criar uma instituição que nos tirasse do estado de natureza e da anarquia das 

relações de força está na base de justificativa do Estado enquanto instituição zeladora de uma 

determinada ordem social. De um certo modo, podemos pensar que somente o Estado está 

autorizado a utilizar a força, de acordo com determinadas normas e procedimentos. O Poder 

do Estado é, portanto, o ‘modo’ em que essa força se manifesta, posto que não pode ser por 

ele empregada arbitrariamente. 

Mas, como dissemos no início dessa seção, o Estado não existe em si mesmo. Ele é 

representado por pessoas que executam certos procedimentos e criam certos comandos – leis 

– em seu nome. Em outras palavras, as leis positivas que criam o Estado, autorizam o uso da 

força e submetem os cidadãos à observância são criadas por homens. Portanto, a força do 

Estado pode ser regulada pelas leis de modo que não venha a ser usada de modo arbitrário. 

Mas como podemos garantir que não sejam elas próprias, as leis, arbitrárias? 

Passerin dedicou diversos estudos e ensaios para tratar dos temas da legalidade e 

legitimidade, tendo participado de debates e publicado em diversos países. A preocupação do 

filósofo italiano com os excessos das interpretações do positivismo jurídico – que reduzem a 

legitimidade à legalidade, i.e., determinam que a lei é válida porque é lei; levaram-no a 

formular diversas questões. Como vimos anteriormente (2.3.2), d'Entrèves esforçava-se por 

trazer as questões relativas do jus naturalismo como contraponto ao jus positivismo. Da 



54 

mesma maneira que a redução da noção do Estado a um mero conceito de força é insuficiente 

e reduz a complexidade dos problemas políticos a uma fórmula de fácil aplicação, também o é 

a redução do problema da legitimidade a uma mera interpretação positiva. O maior problema 

com essa simplificação extrema está na tentativa de eliminar a própria noção de 'política' nas 

relações do Estado com os indivíduos, lançando-nos num ciclo vicioso de comando e 

obediência do qual não podemos nos liberar. Citamos Passerin: 

 

O Estado é força, mas é força qualificada: força que se exercita "na forma da 

lei". Mas as próprias leis, como já vimos, são criações dos homens: podem 

levar da força a arbitrariedade, mas podem elas mesmas serem arbitrárias. 

Que outra coisa as pode tornar "obrigatórias"? O fato isolado da imposição 

por parte do Estado? Mas se assim fosse, tornaríamos a identificar o Estado 

com a força, enquanto na verdade a própria referência das leis ao Estado sob 

a justificativa de sua obrigatoriedade significa um acréscimo de qualificação 

à força do Estado, que se executa segundo a lei, e segundo uma lei que tem 

um caráter obrigatório porque é lei imposta pelo próprio Estado. Deparamo-

nos, assim, com um ciclo vicioso, do qual não podemos nos liberar senão 

admitindo que a força do Estado é, na verdade, duplamente qualificada: pela 

lei, e por um "valor" que no Estado se encarna e que na lei se exprime. Por 

outro lado, este valor é já inconscientemente presente até mesmo na mente 

daqueles que se limitam a constatar a necessidade da força como guardiã da 

pacífica coexistência dos homens; ou sublinham a qualificação jurídica da 

força usada "em nome da lei" como garantia de regularidade e uniformidade 

na explicação da atividade do Estado. (D'ENTRÈVES, 2009, p.14-15)
29

 

 

      Essa internalização do 'valor' que é exterior à estrutura positiva do Estado nos leva a 

confundir o valor, a justificação e a razão de ser do Estado com a sua existência positiva, com 

                                            
29

 “Lo Stato è forza, ma forza qualificata: forza che si esercita “in nome della legge”. Ma le leggi stesse, lo 

abbiamo visto, sono creazioni degli uomini: possono togliere alla forza il carattere dell’arbitrarietà, ma possono 

essere arbitrarie esse stesse. Che cosa mai può renderle “obbligatorie”? Il fatto solo della imposizione dello 

Stato? Ma se fosse così torneremmo ad identificare lo Stato con la forza: mentre a ben vedere, il riferimento 

stesso delle “leggi” allo “Stato” a giustificazione della loro obbligatorietà significa l’aggiunta di un’ulteriore 

qualifica alla forza dello Stato, che è esercitata secondo la legge, e secondo una legge che ha un carattere di 

obbligatorietà proprio perché è legge posta dallo Stato. Ci troviamo dinnanzi a un circolo vizioso da cui non 

possiamo liberarci se non ammettendo che la forza dello Stato è in realtà doppiamente qualificata: dalla legge, e 

da un “valore” che nello Stato si incarna en ella legge si esprime. Questo “valore” è d’altronde già 

inconsciamente presente alla mente anche di coloro che si limitano a constatare la necessità della forza come 

garante della pacifica coesistenza degli uomini, o sottolineano la qualificazione giuridica della forza esercitata 

“in nome della legge” come garanzia di regolarità e di uniformità nell’esplicazione dell’attività dello Stato.” 



55 

os comandos e as obrigações em si. Por isso a importância em distinguir esses dois aspectos 

que a lei possui, mas que não são imediatamente percebidos nas relações cotidianas, 

sobretudo quando na percepção do Direito dentro e fora das Faculdades e Institutos impera a 

percepção positivista. Para  Passerin: 

 

     As palavras “legalidade” e “legitimidade” não parecem ter, na linguagem 

jurídica corrente, um significado claramente definido e diferenciado. Fala-se 

muitas vezes indiscriminadamente de legalidade e legitimidade para indicar 

a correspondência de determinada atividade do Estado às normas existentes 

no ordenamento jurídico. Para nos livrar de equívocos, expressamos 

prontamente que queremos usar a expressão “legitimidade” para indicar, em 

termos mais gerais, o critério de “validade” do poder, o “título” com base no 

qual ele emana seus comandos e exige, em relação a estes, a obediência 

daqueles a quem se dirige, os quais por sua vez se consideram “obrigados” 

por esses comandos. (D'ENTRÈVES, 2009, p.213)
30

 

 

      A crítica de d'Entrèves se dirige aos positivistas que querem “amontoar o problema da 

legitimidade no ferro-velho do pensamento político e jurídico” (2009, 213), especialmente a 

Kelsen. Mas a obra na qual Passerin trata mais especificamente dos problemas do jus 

positivismo é, como já dissemos, Natural Law. Em sua análise filosófica nos três últimos 

capítulos dessa obra, antes da conclusão, d'Entrèves confrontará diretamente as concepções 

positivistas do direito. Antes de tudo, é necessário salientar que não existe 'um' positivismo, 

ou 'o' positivismo, mas, sim, diversas leituras, interpretações e aplicações de uma corrente 

ideológica que, no que diz respeito ao direito, “retira sua inspiração de uma interpretação 

literalista do direito como descrito nos livros estatutários”. É possível afirmar, no entanto, que 

os jus positivistas estão comprometidos com ao menos quatro proposições:  

1) A lei constitui um domínio de pesquisa separado da moralidade de maneira análoga à 

distinção entre fato e valor;  

2) A validade da lei é “externa” e não “interna” no sentido que é o comando de uma lei – não 

o conteúdo da própria lei – que rende sua observância obrigatória;  

                                            
30

 “Le parole ‘legalità” e “legittimità” non sembrano avere, nel linguaggio giuridico corrente, un significato 

chiaramente definito e differenziato. Si parla, spesso indiscriminatamente, di legalità e di legittimità per indicare 

la corrispondenza di determinate attività dello Stato alle norme esistenti dell’ordinamento giuridico. A scanso di 

equivoci, diciamo subito di voler usare l’espressione ‘legittimità” a indicare, nei termini più generali, il criterio 

di “validità” del potere, il “titolo” in base al quale esso emana i suoi comandi e ne esige l’obbedienza da coloro 

ai quali li rivolge, i quali a loro volta si considerano da essi “obbligati”.” 



56 

3) A resolução de todas as questões que possam surgir acerca da origem e dos requisitos da lei 

é um questão completamente empírica a qual recai sobre a especialidade do profissional do 

direito;  

4) A consideração primária sobre uma lei dever ou não ser aceita é sua consistência com o 

aparato legal preexistente. 

Para nosso autor, no entanto, três dessas proposições não se sustentam: que a essência 

da lei é constituída de comando; que a lei adota uma posição neutra com relação a valores 

morais e; que a lei não é subordinada a nenhum padrão ideal contra o qual deva ser 

mensurada. Na verdade, como já dissemos, na leitura de Passerin o positivismo, na tentativa 

de eliminar o valor de legitimidade externo ao sistema positivo transforma a lei num valor em 

si mesmo. 

Assim, a tentativa de d'Entrèves em Natural Law é tentar demonstrar que o direito, a 

lei, não pode ser reduzido à noção de comando e que o “direito positivo é incapaz de nos dar a 

última palavra acerca da real natureza da experiência legal”. Após analisar diversas 

perspectivas, de Cícero  a Hegel, nosso autor chega a conclusão de que a noção de comando 

não somente é insuficiente para determinar a essência da lei, mas essa última está, 

necessariamente, ligada à moral: 

      

A lei é uma norma, um modelo, um padrão a partir do qual a qualidade de 

uma ação particular, a relevância de certas situações ou fatos podem ser 

inferidas. A função primária da lei não é comandar, mas qualificar; é uma 

proposição lógica tanto quanto é prática. A noção de lei tem implicações 

muito mais amplas do que o profissional da lei quer fazer-nos acreditar. 

Valorações legais são possíveis quando nós deixamos de estar acostumados 

a esperá-las. A legalidade é um aspecto da experiência moral cuja extensão 

vai muito além do campo propriamente legal. (D'ENTRÈVES, 1994, p.78)
31

 

 

        Para ele, os teóricos do direito natural jamais admitiriam que a lei fosse apenas a 

expressão de valores e padrões de um grupo ou de uma sociedade em particular, uma vez que 

                                            
31

 “Law is a standard, a model, a pattern from which the quality of a particular action, the relevance of certain 

situations and facts may be inferred. The primary function of law is not to command but to qualify; it is a logical 

as well as a practical proposition. The notion of law has much wider implications than the professional lawyer 

would have us believe. Legal valuations are possible where we are no longer accustomed to expect them. 

Legality is an aspect of moral experience which extends far beyond the legal field proper.” 



57 

acreditam em valores universais e para eles a lei é apenas o instrumento para alcançá-los. 

Uma concepção segundo a qual a lei não serve apenas para tornar os homens, mas para ajudá-

los a se tornarem virtuosos através da percepção dos valores que são representados através da 

lei. 

D'Entrèves aponta para o conflito que determina que a conexão entre as leis e a moral 

pode acarretar numa moralização da lei, contradizendo a experiência legal e gerando, desse 

modo, uma legislação da moralidade que pode acabar com a própria essência da moralidade. 

Mas para ele, a única coisa nova na percepção moderna do conflito entre lei e moral é a 

“asserção de que a lei nada tem a ver com a moral e que o direito natural está completamente 

descartado do domínio do legislador”. 

Nosso autor restringe sua análise do conflito com os positivistas às características 

'mais conhecidas': a característica 'social' ou 'objetiva' da lei contra sua característica 

'individual' e 'subjetiva'; da 'externalidade' da lei em contraste com a 'internalidade' da moral; 

por fim, da 'coercibilidade' da lei.  

D'Entrèves explora o nascimento da jurisprudência moderna através da fusão das 

concepções historicistas (Savigny) e positivistas (Austin e Kelsen) do direito e sua 

reivindicação por um sistema de leis 'científico' ao invés de ideológico. Mais especificamente, 

o filósofo italiano busca confrontar exatamente a 'qualidade' do sistema invocado pelos 

positivistas de terem eliminado o problema da justificação, legitimação ou, ainda, validação 

das leis. Na sua interpretação, os juristas positivistas deixam de lado o direito natural e o 

problema da legitimidade da lei e se debruçam sobre a possibilidade de coerção e uso da força 

para fazer valer a lei, depois se apoiando na ideia de Soberania para criar argumentos lógicos 

da validade e, mais tarde, substituindo o termo 'soberania' por outras expressões. Assim, 'a 

jurisprudência positiva começou pela identificação da lei com comando e terminou com a 

completa eliminação da vontade do campo do direito'. Citamos Passerin: 

 

Nos dias de hoje, ouvimos dizer que uma ordem legal pode ser concebida 

apenas como 'completa' e 'exclusiva'. Exclusiva, porque o reconhecimento de 

uma ordem legal particular como positiva implica que as regras que a 

compõem são, para o jurista, as únicas regras válidas: todas as outras regras 

não são propriamente regras, mas apenas fatos. Completa, porque a admissão 

da possibilidade de 'falhas' na lei não é senão uma ilusão, a qual deriva da 

crença que podem existir situações ou fatos 'intrinsecamente' jurídicos – um 

resíduo do pensamento do direito natural. De um ponto de vista realmente 



58 

'positivo', a menos que a esses fatos ou situações venha dada relevância por 

uma lei, eles são, porquanto concerne a ordem legal, simplesmente não 

existentes (D'ENTRÈVES, 1994, p.101)
32

. 

 

A partir dessa passagem, d'Entrèves combate especificamente à noção de Kelsen da 

'norma fundamental'. Segundo nosso autor, a norma fundamental é 'a hipótese necessária' com 

a qual trabalha o jurista, é 'a condição de completude e auto-suficiência numa dada ordem 

legal – em outras palavras, da sua 'positividade''. O filósofo italiano assume não ter 'qualquer 

objeção séria' quanto à teoria de Kelsen, mas acredita que ela 'lança luz sobre a real natureza 

da jurisprudência'. Mas, se há a reivindicação de cientificidade da lei por parte dos juristas, 

logo, estes deveriam buscar, como todas as outras ciências empíricas, a expressão factual da 

mesma: 

Em outras palavras existe, e deve existir, um ponto em que a norma 

fundamental – a hipótese – seja convertida em fato – uma tese – a não ser 

que a sua validade seja derivada de alguma outra ou posterior hipótese, de 

uma norma a qual não será mais positiva, mas pode apenas ser uma 

proposição do 'direito natural', um pronunciamento acerca da justiça. 

(D'ENTRÈVES, 1994, p.104)
33

 

Passerin insiste que o positivismo legal está longe de conseguir eliminar o problema 

da legitimação última de uma dada ordem jurídica: ele apenas reduz o problema com vistas a 

conseguir elaborar um sistema que se autolegitima sem necessidade de um elemento exterior 

como medida de validade. Assim, reduzir a legitimidade a uma questão de coercibilidade, ou 

criar um sistema legal puramente lógico que ignore fatos e situações não contemplados por 

esse mesmo sistema, não significa eliminar o problema da legitimação última da lei; 

tampouco significa eliminar a vontade de justiça das pessoas subjugadas a esse sistema. Ao 

contrário, uma acepção do tipo pode gerar os amargos frutos colhidos, por exemplo, com 

                                            
32

 “Thus we hear it now said that the legal order can be conceived only as ‘complete’ and ‘exclusive’. Exclusive, 

because the recognition of a particular legal order as positive implies that the rules which compose it are, for the 

jurist, the only valid ones: all other rules are not properly laws but mere facts. Complete, because the admission 

that there may be ‘gaps’ in the law is nothing but a delusion, which springs from the belief that there may be 

situations or facts ‘intrinsically’ juridical – a residue of natural law thinking. From a really ‘positive’ standpoint, 

unless these situations or facts are given relevance by law, they are, as far as the legal order is concerned’, 

simply non-existent.” 
33

 “In other words there is, and must be, a point at which the basic norm – the hypothesis – is converted into a 

fact – a thesis – unless its validity be derived from some other or further hypothesis, from a norm which will no 

longer be positive but can only be a proposition of ‘natural law’, a pronouncement on justice.” 



59 

regimes do tipo totalitário experimentados ao longo do século passado2. D'Entrèves analisa a 

seguinte citação de Kelsen: 

Que uma norma do tipo que mencionamos seja a norma fundamental da ordem legal 

nacional não implica que seja impossível ir além daquela norma. Certamente alguém 

pode perguntar por que alguém precisa obedecer a constituição como norma 

obrigatória. A resposta pode ser que os pais da primeira constituição eram 

habilitados por Deus. A característica do assim chamado positivismo legal é, no 

entanto, que ele dispensa quaisquer justificações religiosas da ordem legal. A norma 

fundamental é apenas a pressuposição necessária para qualquer interpretação 

positivista da matéria legal. (KELSEN apud D’ENTRÈVES, 1994, p.104)
34 

Para nosso autor, essa passagem revela o tendão de Aquiles do positivismo moderno 

legal, 'pois o reconhecimento que o teste último da validade das leis repousa para além da lei 

em si mesma não é senão uma proposição do direito natural'.  

Quando ampliamos a análise para além das diferenças e problemas entre o jus 

naturalismo e jus positivismo, e retornamos a análise do Estado sob o aspecto do seu poder, o 

problema que encontramos é aquele, justamente, da justificação da autoridade do Estado. A 

legitimidade, condição sine qua non da autoridade, é traduzida em nossos tempos como fé no 

sistema legal. Não há outro valor para além da lei. Evidentemente uma concepção do tipo 

comporta diversos problemas e pode acarretar em pesadelos como os vivenciados ao longo 

dos regimes totalitários e ditatoriais ao longo do século XX. A pergunta que nos resta talvez 

seja se tal modelo é, ou não é, condizente com as promessas de um Estado democrático de 

direito; ou seja, se essa percepção da relação dos indivíduos com o Estado – que nada mais é 

do que a própria definição da política – é suficiente num sistema que alega serem os próprios 

cidadãos aqueles com o poder de comandar. Ou se, ao reduzir os problemas da legitimidade e 

autoridade da lei a questões meramente positivas e factuais como a lei positiva e a força, não 

estaríamos eliminando também o processo político que é a própria essência do Estado – e das 

relações sociais, de um modo mais amplo. 

 

                                            
34

 “That a norm of the kind just mentioned is the basic norm of the national order does not imply that it is 

impossible to go beyond that norm. Certainly one may ask why one has to respect the first constitution as a 

binding norm. The answer might be that the fathers of the first constitution were empowered by God. The 

characteristic of so-called legal positivism is, however, that it dispenses any such religious justification of the 

legal order. The basic norm is only the necessary presupposition of any positivistic interpretation of legal 

material.” 

 



60 

(...) a legitimidade é condição da autoridade: é o sinal de “mais” agregado ao poder, 

à força que o Estado exercita “em nome da lei”. Se não nos enganamos, mesmo 

etimologicamente a palavra “autoridade”, de proveniência latina, contém em si a 

noção de atribuição, possuindo uma qualificação particular, que “autoriza” quem 

dela é investido no exercício de um determinado direito ou de um determinado 

poder. Para eliminar da consideração do fenômeno político toda consideração de 

legitimidade, seria necessário evitar o uso da palavra “autoridade”, e falar sempre e 

somente de “força” e de “poder” no que concerne o Estado. (D'ENTRÈVES, 

2009, p.214)
35 

 

Assim, nem a força, nem o poder tal como exploramos até o momento podem ser 

suficientes para justificar as relações do Estado. Em outras palavras, quando analisamos a 

relação política entre Estado e cidadão a partir do ponto de vista desse último, não podemos 

admitir que as leis sejam respeitadas só porque são leis, nem podemos obedecer cegamente ao 

Estado apenas pelo medo da penalização coerciva. É preciso que antes de obedecer nos 

perguntemos se há legitimidade nas ações que sustentamos enquanto sociedade, e se o Estado 

– representado por seus agentes – está ou não revestidos da autoridade necessária para 

desempenhar tal papel. Mas o que vem a ser especificamente a legitimidade? A qual valor nos 

dirigimos para conferir se devemos ou não outorgar autoridade ao Estado para comandar 

nossas vidas e obrigar-nos a obedecer? Em nossa próxima etapa, exploraremos mais a fundo 

esse problema, i.e., a questão da autoridade. 

 

3.1.3 O problema da Autoridade 

A querela com o positivismo não se encerra na análise do aspecto do Estado como 

poder, a mesma problemática que vínhamos trabalhando na seção anterior se repete quando 

nos propomos a analisar a noção de autoridade. Como dissemos anteriormente (3.1.1), a 

                                            
35

 “(...) la legittimità è la condizione dell’autorità: è il segno di “più” aggiunto al potere, alla forza che lo Stato 

esercita “in nome della legge”. Se non andiamo errati, anche etimologicamente la parola “autorità” di diretta 

provenienza latina, contiene in sé la nozione dell’attribuzione, del possesso di una particolare qualifica, che 

“autorizza” che ne è “investito” all’esercizio di un determinato diritto o di un determinato potere. Per eliminare 

dalla considerazione del fenomeno politico ogni considerazione di legittimità, farebbe d’uopo evitare del tutto 

l’uso della parola “autorità”, e parlare sempre e soltanto di “forza” e di “potere” nei riguardi dello Stato.” 

 



61 

perspectiva positivista das Ciências Políticas e do Direito acerca do Estado deixam-nos presos 

a um círculo vicioso, do qual só podemos escapar no momento em que questionamos a 

legitimidade do Estado e, consequentemente a noção de autoridade tal como proposta por 

essas correntes de pensamento. De um modo geral, como a noção de autoridade está ligada 

àquela de legitimidade, os mesmos argumentos e a mesma identificação com a lei e os 

sistemas positivos podem ser feitos nesse caso. Se os aspectos anteriormente analisados, i.e. 

força e poder, são restritos e insuficientes para analisar as relações de comando e obediência 

dentro do Estado, a noção de autoridade apresenta-se muito mais ampla, quando analisada 

para além da noção positivista: 

Por último, a noção do Estado se estende numa visão mais ampla, mas 

também mais imprecisa. De um lado está o fato de uma coesão social, de 

homens que vivem juntos e observam as leis, muitas vezes, mesmo se não 

sempre, espontaneamente e sem a necessidade de serem forçados a tal. De 

outro, existe a presença de homens cujas palavras, opiniões e ações 

"contam": eleitores que decidem uma situação com seus votos, os líderes de 

partido que determinam uma linha política, personalidades que cativaram o 

respeito e a estima de seus concidadãos e influenciam no comportamento 

deles. Em ambos os casos tal comportamento parece determinado de um 

sentido de obrigatoriedade, de um consenso acerca dos fins a se perseguir na 

vida comum, acerca dos critérios que determinam e condicionam a 

obediência. Tal "consenso" não é simplesmente um elemento importante da 

noção do Estado: é a própria condição de sua existência. Acima das cidades 

reinam os "genes tutelares" desta: a consciência de um vínculo coesivo, a 

concórdia dos propósitos, o senso cívico, o amor à pátria, a plena dedicação 

à causa comum. São bens que nem a força, nem a voz impessoal das leis 

podem, sozinhas, conseguir assegurar. E também destes vive o Estado: o 

Estado é o conjunto destes bens (D'ENTRÈVES, 2009, p.18-19)
36

. 

 

                                            
36

 “Da ultimo, la nozione dello Stato si allarga in una visione più ampia ma anche più imprecisa. Da un lato sta il 

fatto di una coesione sociale, di uomini che vivono insieme e osservano le leggi, spesso, anche se non sempre, 

spontaneamente e senza bisogno di esservi costretti. Dall’altro, c’è la presenza di uomini le cui parole, le cui 

opinione, le cui azioni “contano”: elettori che decidono una situazione con i loro voti, leaders dei partiti che 

determinano una linea politica, personalità che si sono accattivate la stima e il rispetto dei loro concittadini e 

influiscono sul loro comportamento. In entrambi i casi tale comportamento appare determinato da un senso di 

obbligatorietà, da un consenso circa i fini d perseguire nella vita in comune, circa i criteri che determinano e 

condizionano l’obbedienza. Tale “consenso” non è soltanto un elemento importante della nozione dello Stato: è 

la condizione stessa della sua esistenza.” 



62 

Esse 'valor' cuja representação é o Estado significa, para d'Entrèves, a associação de 

indivíduos que, compactuando acerca da imposição de determinadas regras e normas, àquele 

se submetem. O terceiro aspecto do Estado, a autoridade, não pode, portanto, coincidir com o 

aspecto da força, mas deve ser, necessariamente, algo anterior que não se encontra na 

estrutura do Estado, posto que é a justificação deste: 

Enfim, o Estado como "autoridade" é o Estado ao qual se requer uma 

justificação posterior, que não se encontra, nem se pode encontrar, 

simplesmente na força ou no exercício do poder. A demanda por tal 

justificativa é demanda perene, que forneceu matéria às mais profundas 

especulações, as quais por sua vez influenciaram grandemente sobre a noção 

e sobre a própria estruturação do Estado moderno (D'ENTRÈVES, 2009, 

p.20)
37

. 

 

   Essa passagem deixa claro que a questão da legitimidade, e consequentemente da 

autoridade do Estado, jamais poderão ser completamente resolvidas. A positividade dos 

sistemas políticos e jurídicos não dá conta de todo o processo histórico, social e moral que 

modifica constantemente a realidade e, por essa razão, a única forma de legitimar os sistemas 

positivos de que dispomos é testá-los a partir da própria realidade em que se dão.  

Por essa razão Passerin acredita ser imprescindível o estudo da Filosofia Política que 

coloca justamente a pergunta: Por que Obedecer? Nas relações políticas de comando e 

obediência, quando partimos do ponto de vista daqueles que obedecem, é essa a pergunta que 

tem de ser feita. Por que obedecemos às leis? Por mera compulsão? Medo de possíveis 

penalizações? Ou por que, de algum, modo acreditamos e aceitamos que tais leis 

correspondem a um ideal capaz de transformar a realidade com vistas para o “bem comum” – 

meta perene da aliança política da qual o Estado é fruto? 

É por essa razão que d'Entrèves privilegia a Filosofia sobre a História, e o Direito 

Natural sobre o Direito Positivo: pois são essas que por um lado, fazem as perguntas 

necessárias à legitimação dos sistemas e, por outro lado, estabelecem os limites últimos das 

relações materiais. Particularmente no caso do Direito Natural, que mais nos interessa nesse 

momento, Passerin afirma que há um engano terrível em perceber tal noção como algo perene 

                                            
37

 “Lo Stato come “autorità”, infine, è lo Stato del quale si richiede una giustificazione ulteriore, che non si trova 

né si può trovare nella semplice forza o nel solo esercizio del potere. La richiesta di una tale giustificazione è 

richiesta perenne, che ha fornito materia alle più profonde speculazioni, le quali a loro volta hanno influito 

grandemente sulla nozione e sulla stessa strutturazione dello Stato moderno.” 



63 

e imutável. Tal interpretação fica clara quando d'Entrèves está analisando a obra de S. Tomás 

de Aquino: 

Na verdade, apesar da atenção voltada ao caráter absoluto e imutável do 

direito natural, essa noção parece ser curiosamente flexível e adaptável. Não 

se espera que as leis positivas sejam moldadas sobre ele como se fosse um 

padrão rígido. Uma considerável esfera de liberdade é deixada ao legislador 

humano na interpretação e aplicação de seus preceitos gerais. São Tomás vai 

tão longe a ponto de admitir que o direito natural pode mudar. Pode mudar 

por 'adição', como quando novas instituições tornam-se necessárias com 

vistas ao desenvolvimento das atividades humanas. Pode mudar por 

'subtração', quando 'algo deixa de pertencer ao Direito Natural que 

anteriormente era parte dele'. Portanto, é bastante claro que o direito natural 

pode ser suprimido de acordo com a utilidade. Em alguns casos, parece 

indicar uma simples condição das coisas que prevaleceriam se, no interesse 

da vida humana, a razão humana não fosse levada a aceitar novos 

dispositivos. Portanto, é possível falar em uma 'possessão comum de todas as 

coisas', e em uma 'liberdade igualitária de todos os homens'. (D'ENTRÈVES, 

1994, p.46-47)
38

 

 

Como afirmamos num momento anterior, a noção de Direito Natural exerce para 

d'Entrèves uma função política na medida em que serve como 'medida de justiça', ou em 

outras palavras, representam os valores que o Estado encarna – ou deveria encarnar: são a 

medida de coesão. Assim, podemos interpretar que a legitimidade do Estado se vai, e com ela 

sua autoridade, no momento em que esse deixa de representar os valores com os quais deveria 

estar comprometido. Para Passerin em tempos pacíficos, quando a observância da lei não é 

desafiada, o positivismo pode encontrar suporte nos fatos: 

Mas no momento em que os 'fatos' são questionados, no momento que uma 

                                            
38

 “In fact, despite the stress which is laid upon the absolute and immutable character of natural law, the notion 

of it seems to be curiously flexible and adaptable. Positive laws are not expected to be moulded upon it as upon a 

rigid pattern. A considerable sphere of freedom is left to the human law-giver in the interpretation and 

application of its general precepts. St. Thomas indeed goes so far as to admit that natural law can change. It can 

change by ‘addition’, as when new institutions become necessary in view of the development of human 

activities. It can change by ‘subtraction’, when ‘something ceases to pertain to the Natural law which was 

formerly part of it’. It is thus quite clear that natural law can be superseded on grounds of utility. In certain cases 

it seems to indicate simply a condition of things which would prevail if, in the interest of human life, human 

reason had not been led to adopt new devices. Thus, it is possible to speak of a ‘common possession of all 

things’, and of an ‘equal liberty of all men’.” 



64 

'escolha' precisa ser feita entre duas ou mais alternativas possíveis, eu não 

vejo qualquer razão para que o argumento do direito natural, o qual se 

propôs a valorar os fatos e direcionar a escolha, não seja reconsiderado. (...) 

O positivismo pode, certamente, dispensar a necessidade de uma 

fundamentação última para a ordem legal. Mas isso o torna completamente 

desprovido de poder quando uma questão vital está envolvida, tais como a 

defesa ou destruição de tal ordem. É tragicamente significante que o país 

onde a jurisprudência formal foi desenvolvida em sua máxima perfeição foi, 

também, o país onde a legalidade ofereceu menos resistência ao desafio de 

forças novas e destrutivas. Certos eventos parecem ter trazido de volta a nós, 

mais uma vez, responsabilidades há muito esquecidas (D'ENTRÈVES, 1994, 

p.104-105)
39

. 

 

Porquanto exista uma lei positiva – ou um sistema de leis positivas, elaborada para a 

manutenção ou instalação de uma dada ordem, está claro que a percepção daqueles que se 

submetem a essas coisas pode se modificar, mais que isso: a percepção dos indivíduos deve 

contar. Quer em virtude das mudanças e avanços sociais, quer em virtude da constatação de 

ineficácia de um dado sistema, de uma dada ordem, os indivíduos submetidos à lei e à ordem 

podem vir a exigir a modificação de uma ou de outra. A função do direito natural seria, então, 

aquela de compreender as necessidades e exigências de um tempo para que possam ser 

convertidas em legislação positiva, instaurando uma nova ordem ou, como muitas vezes 

d'Entrèves deixa claro, mantendo uma ordem.  

Finalmente, conclui d'Entrèves que o “ponto, onde valores e normas coincidem, que é 

a origem última da lei e ao mesmo tempo o começo da vida moral propriamente dita, é, 

acredito eu, aquilo que os homens por mais de dois mil anos indicaram pelo nome de direito 

natural”. Resumidamente, o Direito Natural está intimamente ligado à Ética, e em sua relação 

com o Estado constitui o princípio ético mínimo desse.  

  Nos últimos três capítulos de La Dottrina, Passerin dedica-se a trabalhar as três 

                                            
39

 “But the moment ‘facts’ are called into question, the moment a ‘choice’ must be made between two or more 

possible alternatives, I can see no reason why the old argument of natural law, which purported to value the facts 

and to direct the choice, should not be reconsidered. (…) Positivism may indeed dispense with the quest for the 

ultimate foundation of the legal order. But this makes it entirely powerless when a vital issue is involved, such as 

the defence or the destruction of that order. It is tragically significant that the country where formal 

jurisprudence was developed to its utmost perfection was also the country where legality offered least resistance 

to the challenge of new and disruptive forces. Events seem to have brought us back once again to long-forgotten 

responsabilities.” 

 



65 

liberdades necessárias, segundo o filósofo italiano para consolidação da legitimidade do 

Estado. Assim, a 'Liberdade Negativa' corresponde à liberdade dos liberais; a 'Liberdade 

Positiva' corresponde à democracia, e a noção de 'Bem Comum' é o pressuposto para o 

terceiro tipo de liberdade, a saber, a Liberdade Socialista. Todos esses requisitos são 

necessários para a legitimação do aparelho jurídico de que o Estado é criatura e criador; eles 

correspondem, na sociedade, ao modelo efetivamente democrático, aqui chamado 'de 

democracia legítima'.   

A autoridade do Estado deveria ser medida pelos próprios indivíduos que justificam 

sua existência. Num Estado Democrático – efetivamente democrático –, a obrigação política 

dos cidadãos jamais poderia ser compreendida como mera 'obediência à lei' por compulsão ou 

pelo medo da coerção e penalização; mas careceria, necessariamente, de uma interpretação 

mais ampla que abarcasse outros aspectos das relações que no Estado se efetivam. A noção de 

obrigação política não pode ser senão uma via de mão dupla que pode exigir a obediência, 

sim, mas que pode vir a exigir do cidadão a desobediência em caso de violação ou 

descumprimento por parte dos agentes do Estado, do princípio ético mínimo sobre o qual está 

fundado. Em nosso próximo capítulo trataremos especificamente da possibilidade dessa noção 

de obrigação política, e tentaremos avaliar se é possível compreender na desobediência civil e 

nas ações de resistência um dever, e em quais condições tal dever se demonstraria necessário. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



66 

4.OBRIGAÇÃO POLÍTICA E FORMAS DE RESISTÊNCIA: QUANDO A 

DESOBEDIÊNCIA É UM DEVER 

 

 

No presente capítulo analisaremos o conceito de 'obrigação política' em A. P. 

D'Entrèves e sua relação com algumas formas de resistência, sobretudo a desobediência civil. 

Escolhemos um caminho inverso aqui: ao invés de tratarmos das razões da obediência, ou da 

sua necessidade, identificando-a com a obrigação política, escolhemos tratar da legitimidade 

da desobediência; ou, ainda, da possibilidade de compreendermos, na desobediência civil, um 

dever político.  

Para bem explicitarmos a perspectiva que queremos introduzir faz-se necessário, em 

primeiro lugar, identificarmos com o máximo de precisão possível o que entendemos – a 

partir do conceito do filósofo italiano – por obrigação política (5.1). Em seguida, propomos 

uma análise das formas de resistência – especialmente a desobediência civil (5.2). Por fim, 

verificaremos a possibilidade de relacionarmos a obrigação política à desobediência civil, 

tentando responder à pergunta “Por que desobedecer?” (5.3). 

Além de Passerin d'Entrèves, propomos uma interlocução, ou ao menos uma tentativa 

de diálogo, com outros dois autores acerca dos temas das formas de resistência e da 

desobediência civil; são eles Hannah Arendt e Norberto Bobbio. Achamos particularmente 

interessante as posições de Bobbio e Arendt, pois o primeiro situa sua argumentação no pólo 

oposto trabalhado por d'Entrèves - é um jus positivista; já Arendt se aproxima muito mais da 

posição de nosso autor, embora, em nossa opinião particular, as afirmações da autora sejam 

muitas vezes permeadas por um excesso de psicologismo como bem observa Hobsbawn 

(2009), esperamos esclarecer essa afirmação mais adiante. Além disso, todos os autores 

selecionados para o debate aqui proposto situam suas reflexões nas conturbadas décadas de 

1960 e 1970, de modo que nos é muito mais fácil a aproximação, o exame e possíveis 

distinções das opiniões e dos fatos que, possivelmente, as incitaram.  

4.1 Sobre a noção de 'obrigação política' 

A noção de 'obrigação política' que queremos aqui examinar refere-se diretamente à 

pesquisa, dentro da Filosofia Política, que tem por objeto as razões da obediência a um dado 



67 

ordenamento jurídico; a um 'Estado' por assim dizer. A principal pergunta colocada nesse 

sentido é: “Por que um indivíduo deve submeter-se às leis?”, e a sua resposta varia de acordo 

com a concepção que se tem do significado que a palavra “Estado” comporta. Assim, quando 

o Estado for concebido apenas como 'monopólio da força', a 'obrigação política' é reduzida à 

'obediência à lei'. Quando, ao contrário, do poder representado no Estado exigir-se, além da 

legalidade, uma legitimidade que não está presente no sistema jurídico em si, então a 

'obrigação política' deverá necessariamente corresponder a algo além da simples obediência à 

lei por medo da possibilidade de penalização. 

As duas descrições que demos acima se referem às concepções mais adotadas para 

tratar do problema em relação ao dever de obediência. Uma delas relaciona a 'obrigação 

política' diretamente à força política: esse argumento pode ser identificado já no argumento de 

Trasímaco na República de Platão; e, mais tarde, no modelo de Bentham, em que o 'dever 

político é criado a partir da pena.  

A outra concebe a obrigação política como a razão de ser da sanção/pena, ou, mais 

exatamente, de todo aparato jurídico do Estado. Nesse sentido, podemos entender o Estado 

como representação jurídica dos valores e hábitos de uma dada comunidade ou sociedade, isto 

é, como encarnação do direito e da vida política. A proposta de d'Entrèves parte dessa 

concepção que, segundo nosso autor, tem sua origem no argumento apresentado por Rousseau 

no Contrato Social. Citamos: 

A força é um poder físico, e eu não consigo ver que efeito moral ela pode 

ter. Gritar pela força é um ato de necessidade, não de vontade – é, no 

máximo, um ato de prudência. Em que sentido pode ser um dever? (…) 

Permita-nos admitir então, que a força não cria o direito, e que nós estamos 

obrigados a obedecer somente a poderes legítimos (ROUSSEAU apud 

D'ENTRÈVES, 1964, p.27)
40

. 

 

Trata-se de uma diferença de posicionamento em relação à questão da própria função 

do Estado que culmina, no âmbito jurídico e político, no debate acerca da legalidade e da 

legitimidade do poder. Como vimos, na perspectiva de nosso autor, que afirmamos ser 

também a nossa, a legitimidade não pode coincidir com o aspecto da legalidade, sendo esse 

                                            
40

 “Force is a physical power, and I fail to see what moral effect it can have. To yield to force is an act of 

necessity, not of will – at the most, an act of prudence. In what sense can it be a duty? … Let us then admit that 

force does not create right, and that we are obliged to obey only legitimate powers.” 



68 

último necessariamente subordinado ao anterior. Assim, o direito está subordinado à política e 

essa última é compreendida como campo de ação e usufruto do poder, ao qual têm acesso 

todos os cidadãos de uma dada sociedade. Essa posição é aquela encontrada também nos 

contratualistas, Locke e Rousseau, e identifica-se com a concepção política do chamado 

século das luzes; é a posição iluminista, por assim dizer. Já no caso daqueles que concebem o 

Estado essencialmente como uma relação de força, a legitimidade é reduzida à legalidade; ou 

seja, a lei é – e consequentemente o poder – legítima só pelo fato de ser uma lei válida, em 

vigor.  

        Alessandro Passerin D'Entreves traz, em diversas obras, um estudo de contraposição 

entre os conceitos de legalidade e legitimidade, tanto no âmbito do Direito quanto da Política, 

procurando estabelecer os critérios da obrigação política e da obediência civil. 

Especificamente, como vimos no capítulo anterior, na obra La Dottrina dello Stato em um 

confronto direto com Weber e Kelsen, D'Entreves indica que, embora essas duas noções 

sejam correlativas, o conceito de legalidade não comporta em si qualquer legitimidade. A 

identificação dos dois conceitos não seria senão uma constatação descritiva que não dá conta 

de explicar “o porquê” da legitimidade, e reduziria a ação política aos limites do Direito 

enquanto positividade. Em outras palavras, ao determinar que uma lei é legítima pelo único 

fato de ser lei esvazia-se a própria condição para a legitimidade, uma vez que esta depende, 

necessariamente, do consentimento daqueles que à lei estão submetidos.  

  Desse modo, a primeira coisa que devemos fazer ao pensarmos as relações de 

'obrigação' dos indivíduos que a ele se subordinam é distinguir a 'obrigação política' da 

'obrigação jurídica', posto que política e direito são aspectos diversos do Estado que, embora 

complementares, não são, de modo algum, equivalentes. 

Trataremos então de definir, num primeiro momento, a noção de d'Entrèves sobre a 

'obrigação política', expondo também as objeções de Bobbio (4.1.1), em seguida, trataremos 

das condições para que a noção apresentada possa se efetivar na sociedade (4.1.2). 

4.1.1 Obrigação política, obrigação jurídica e obrigação moral 

 Talvez seja seguro afirmar que o tema da 'obrigação política' é central em toda reflexão e 

pesquisa ao longo da vida intelectual, acadêmica e política de Passerin d'Entrèves. Sobre o 

significado da expressão: 



69 

A questão crucial repousa,..., na ambivalência da palavra 'obrigação'. Dizer 

que um homem tem uma obrigação pode significar, simplesmente, que ele é 

compelido a realizar, ou abster-se de, certas ações, pela ameaça, ou de modo 

similar, pela sanção. Mas pode significar também que, independentemente 

daquela sanção, ele tem um dever de comportar-se de uma determinada 

maneira. No primeiro caso – para recorrer a uma distinção que é lugar-

comum no jargão filosófico moderno – 'obrigação' é usado como um termo 

descritivo, no segundo prescritivo. Claro que a frase 'obrigação política' – 

como é recorrente na linguagem da teoria política, em contraste, talvez, com 

aquela da ciência política – implica num uso prescritivo ao invés de 

descritivo da palavra 'obrigação'. Pois, na verdade, a questão fundamental da 

teoria política, “por que as leis devem ser obedecidas?” - que eu considero 

ser a pergunta fundamental da teoria política – é uma pergunta que faz 

referência à um dever ser, não a um é, a um dever e não a uma compulsão. 

(D'ENTRÈVES, 1964, p.26-27)
41

 

 

Apesar de presente em toda a obra do autor, como já afirmamos, durante a década de 

1960 Passerin publica alguns textos específicos sobre a questão da 'obrigação política', os 

quais utilizaremos para a reflexão aqui proposta; são eles: Obeying whom?; Intorno 

all'obbligo politico; Sulla natura dell'obligo politico além de Political obligation and the 

open society.   

Admitindo a diferença existente entre o aspecto jurídico e aquele político do Estado, 

perguntamos, então, como se diferencia a 'obrigação política' da 'obrigação jurídica'? Segundo 

TRINGALI (2006), d'Entrèves distingue os dois tipos de obrigação afirmando que a 

obrigação política se diferencia daquela jurídica porque não parte do critério formal da 

validade das leis, mas sim da aceitação dos princípios que inspiram um ordenamento jurídico 

e dos objetivos que as leis visam alcançar. Assim: 

                                            
41

 “The crux of the matter lies (...) in the ambivalence of the word, obligation. To say that a man has an 

obligation may mean simply that he is compelled to perform, or to abstain from, certain actions, by the menace, 

or the likelihood, of a sanction. But it also may mean that, independently from that sanction, he has a duty to 

behave in a certain manner. In the first case – to resort to a distinction which is commonplace in modern 

philosophical jargon – obligation is used as a descriptive in the second as a prescriptive term. Surely the phrase, 

political obligation – as it recurs in the language of political theory, in contrast, maybe, to that of political 

science – implies a prescriptive rather than a descriptive use of the word obligation. For indeed the very 

question, “why should laws be obeyed?” – which I take to be the basic question of political theory – is a question 

which refers to an ought, not to an is, to duty, not to compulsion.” 

 



70 

A obrigação jurídica comumente associada à ideia de sanção, se 

contradistingue pela singularidade contraposta à globalidade e a aceitação 

em bloco de um dado ordenamento que caracteriza, ao invés, a obrigação 

política. Para estabelecer se existe ou não uma obrigação jurídica se tratará, 

portanto, de verificar, em cada vez, se a norma que impõe tal obrigação seja 

válida ou não, isto é, se é reconhecida como válida em um sistema  positivo, 

capaz de prestar a ele eficácia mediante um eventual recurso a ma sanção. 

Vice-versa a obrigação política possui um caráter de globalidade porque se 

refere ao ordenamento em todo seu complexo, e não a uma única norma. 

(TRINGALI, 2006, p.44)
42

 

 

Além da distinção entre a obrigação jurídica e a política, nosso autor distingue ainda 

essa última da obrigação moral. Isso porque a obrigação moral “deriva da nossa consciência 

de homens livres e é, portanto, pela sua própria natureza, submetida ao poder do Estado” 

(2006, p.44).  

Mais uma vez, como no caso da obrigação jurídica, a obrigação moral diz respeito à 

consideração de casos individualmente, isolados; ao passo que a obrigação política refere-se à 

globalidade das normas.  

Resumidamente, poderíamos pensar os três tipos de obrigação propostas por Passerin 

do seguinte modo: a 'obrigação jurídica' refere-se às normas válidas, leis, analisadas uma a 

uma, caso a caso, dentro de um dado sistema positivo; a 'obrigação moral' refere-se aos 

valores individuais de cada cidadão; por fim, a 'obrigação política', refere-se ao conjunto das 

normas existentes num dado ordenamento ao qual se submetem uma diversidade de 

indivíduos.  

Ainda, de outro modo, podemos pensar na 'obrigação política' em sua relação com o 

Direito Natural, concebido como norma geral que antecede o direito positivo. Na democracia 

moderna o Direito Natural está representado pelas cartas constitucionais, no âmbito dos 

Estados-Nação; e pela carta de Direitos Humanos, no âmbito internacional. Ao passo que a 

'obrigação jurídica' refere-se às leis específicas dentro de um ordenamento maior, que deve 

                                            
42

 “L’obbligo giuridico, comumente associato all’idea di sanzione, si contraddistingue per il carattere della 

singolarità contraposto a quello della globalità e dell’accetazione in blocco di un dato ordinamento che 

caratterizza invece, l’obbligo politico. Per stabilire se esista un obbligo giuridico si tratterà quindi, volta per 

volta, di accertare se la norma che lo impone sia una norma valida, cioè se sia riconosciuta valida in un sistema 

positivo, in grado di prestarle efficacia mediante l’eventuale ricorso ad una sanzione. Viceversa l’obbligo 

politico ha un carattere di globalità poiché si riferisce all’ordinamento nel suo complesso, non ad una singola 

norma.” 



71 

respeitar a Constituição para que seja válido. 

Se pensarmos a questão a partir do dever de obediência, poderíamos diferenciar mais 

claramente as diferenças entre a 'obrigação jurídica' e a 'obrigação política' através das 

perguntas: a) 'qual lei devo obedecer?’, ‘em que caso?'; e, b) 'por que devo obedecer às leis?'. 

Por exemplo: se alguém deseja abrir um comércio ou um negócio qualquer, deverá observar o 

que a legislação específica sobre o assunto determina para que execute a ação dentro da lei. 

Caso não cumpra a lei, esse alguém deverá sofrer as sanções previstas de acordo com o caso 

específico de descumprimento da lei. No caso da pergunta 'por que devo obedecer as leis?', 

deveremos observar se as leis, em sua generalidade, de fato respondem aos princípios 

estabelecidos para que sua própria existência seja admissível; ou seja, deveremos observar se 

o ordenamento positivo, incluindo a legalização do uso da força física por parte do Estado, 

corresponde aos princípios estabelecidos pelo Direito Natural – isto é, pelos valores sociais 

que antecedem a positividade do sistema. Já a 'obrigação moral', de cunho pessoal de cada 

indivíduo, está sempre submetida às leis do Estado, seja no caso das leis positivas 

individualmente ou no caso dos valores aceitos socialmente para que essas existam. 

Para Norberto Bobbio, por outro lado, a 'obrigação política' não é senão um aspecto da 

'obrigação moral'. O tema gerou intenso debate entre Bobbio e D'Entrèves, e ficou mais 

evidente na ocasião do IX Congresso Nazionale della Società Italiana di Filosofia Giuridica e 

Politica, que aconteceu em Perugia no ano de 1972. Em sua intervenção, Bobbio nega a 

existência da 'obrigação política' como um tertium quid entre a 'obrigação jurídica' e a 

'obrigação moral': 

 

Na medida em que as palavras são espias dos conceitos, o adjetivo 'política' 

não indica a qualidade da obrigação como indicam os adjetivos 'jurídica' e 

'moral': estes dois adjetivos qualificam dois tipos diversos de obrigação 

referindo-se a dois tipos diversos de lei, ou melhor, para usar a distinção 

kantiana, de legislação (aquela interna e aquela externa), enquanto 'política' 

referindo-se à 'obrigação' indica pura e simplesmente o âmbito ao qual a 

'obrigação' se refere, não diferentemente daquilo que acontece em expressões 

como 'obrigação familiar' ou 'obrigação empresarial', das quais ninguém 

pensaria extrair ilações gerais sobre o conceito de obrigação (até porque, de 

outro modo, os tipos de obrigação se multiplicariam ao infinito) (BOBBIO 



72 

apud.TRINGALI, 2006, p.55)
43

. 

 

Assim, para Bobbio, o problema da 'obrigação política' nasce da constatação que a 

obrigação de obedecer a todas as leis se apresenta como uma obrigação qualitativamente 

diversa da obrigação jurídica de obedecer a uma única regra; e, nesse sentido, qualifica-se 

como uma obrigação moral. Bobbio demonstra dificuldade em compreender o problema da 

obrigação política, sobretudo em sua variação negativa – ou seja, a questão da desobediência 

civil e da legitimação do direito à resistência. Em particular, não compreende – ou não admite 

– qualquer discussão relativa às razões que são colocadas pelos desobedientes, nem é capaz de 

distinguir entre motivações de princípio e motivações ligadas à mera oportunidade. Bobbio 

parece afirmar que, quando existe um ordenamento positivo, o importante é que os comandos 

sejam respeitados e observados, independentemente das motivações que possam explicar ou 

justificar tais aceitações. Assim fazendo, Bobbio antepõe o valor da ordem, garantido pela 

soberania do Estado que detém o monopólio do Direito e exclusividade na produção das leis, 

àquele da liberdade. Mais ainda, ao negar a dimensão da obrigação política, desconsidera a 

liberdade política do cidadão como elemento fundamental da política e o fato que os cidadãos 

podem, ou não, corroborar o poder político: 

Nessa pretensão do Estado rectius daqueles que detêm o poder estatal, de 

obter a obediência a seus comandos expressos sob a forma da lei não por que 

são comandos mas por que são justos, segundo o princípio que não 

auctoritas facit legem, ma veritas facit legem, e mais precisamente a 

autoridade da lei por que a autoridade é a única autêntica intérprete da 

verdade, reside o sentido da sempre recorrente e sempre protestada, mas 

sempre reproposta, 'eticidade' do Estado. (BOBBIO apud TRINGALI, 2006, 

p.56)
44

 

                                            
43

 “Nella misura in cui le parole sono spie dei concetti, l’aggetivo “politico” non indica la qualità dell’obligo, 

come indicano gli aggettivi “giuridico” e “morale”: questi due aggettivi qualificano due diversi tipi di obbligo 

riferendoli a due diversi tipi di leggi o meglio, per usarne la distinzione kantiana di legislazioni (quella esterna e 

quella interna), mentre “politico” riferito a “obbligo” indica puramente e semplicemente l’ambito cui l’obbligo si 

riferisce, non diversamente da quel che accade in espressioni come “obbligo familiare” o “obbligo aziendale”, 

dalle quali nessuno peserebbe di trarre illazioni generali sul concetto di obbligo (anche perché altrimenti i tipi di 

obbligo si moltplicherebbero all’infinito).” 
44

 “In questa pretesa dello Stato rectius di coloro che detengono il potere statale, di ottenere obbedienza ai loro 

comandi espressi sotto forma di leggi non perché sono comandi ma perché sono giusti, secondo il principio che 

non auctoritas facit legem, ma veritas facit legem, e più precisamente l’autorità della legge perché l’autorità è la 

sola autentica interprete della verità, risiede il senso della sempre ricorrente, sempre contestata, ma sempre 

riproposta, “eticità” dello Stato.” 



73 

 

Evidentemente podemos facilmente questionar Bobbio com indagações do tipo: 'quem 

define o que é justo? E a quem essa justiça efetivamente beneficia?'; e ainda: 'de quem é essa 

pretensa verdade cuja autenticidade se verifica nas leis?'. Mais ainda, se tomarmos como 

referência a estrutura do Estado que nasce do Direito ao mesmo tempo em que o produz e 

possui o monopólio da força capaz de executá-lo, então podemos nos perguntar se não seria 

equivocado atribuirmos a esse sistema, além de todos os instrumentos que já possui, também 

a capacidade de auto-legitimação que transforma a legalidade automaticamente em 

legitimidade. Que é que se pretende, afinal, com a auto-atribuição de autoridade dada a um 

instrumento político e social tão poderoso quanto o Estado?  

Se a História já não estivesse repleta de exemplos catastróficos dos tipos de evento, e 

das mazelas que uma lógica do tipo pode fomentar, certamente não seria difícil imaginá-las. 

Suponhamos que alguém viesse até as nossas casas e nos dissesse que não poderíamos mais 

jantar à mesa sob risco de sermos penalizados com o impedimento do próprio jantar; e, ainda, 

dissesse que deveríamos obedecer pois essa era, a partir daquele momento, a lei outorgada 

pela “verdadeira autoridade” que a nós se apresentava. Parece-nos difícil de acreditar que 

deixaríamos tudo acontecer sem ao menos questionar que espécie de autoridade era aquela 

que se apresentava; e, mais ainda, quem tinha atribuído tal poder e autoridade a esse alguém.  

Bobbio encerra sua intervenção com uma ode à 'doutrina do Estado ético de memória 

hegeliana', a qual “quando não é interpretada (falsamente) como a teorização e a justificação 

do Estado totalitário (…) é uma doutrina muito mais realística do que a doutrina liberal do 

Estado neutro.” (2006, p.56).  

Alessandro Passerin d'Entrèves, com sua teoria da 'obrigação política', parece querer 

mediar esses dois pólos – o Estado ético e o Estado neutro. Para Passerin d'Entrèves o Estado 

é um produto histórico e, consequentemente, os seus valores tendem a modificar-se e 

transformar-se em relação às experiências que a história pode apresentar. Trata-se de 

reconhecer e atribuir à obrigação política uma posição de autonomia em relação à obrigação 

jurídica e à obrigação moral – que tratam de dois tipos de obrigação nitidamente distintos: a 

primeira se refere a um tipo de legitimação externa, o segundo a um tipo de legitimação 

interna. Nesse sentido, podemos pensar na obrigação política como legitimação coletiva do 

ordenamento ao qual nos submetemos coletivamente. Evidentemente só é possível pensar de 

tal maneira quando nos colocamos, ao lado de d'Entrèves, a observar a questão da perspectiva 

daqueles que estão submetidos à lei, i.e. dos cidadãos, e não da perspectiva daqueles que a 



74 

impõe, i.e., os agentes do governo e instituições do Estado. 

Assim, a obrigação jurídica refere-se às leis tomadas individualmente, às quais 

devemos nos submeter enquanto cidadãos que aceitam o ordenamento que permite que essas 

mesmas leis existam; a obrigação moral refere-se às leis e normas internas dos indivíduos, de 

cunho religioso ou não e estão também submetidas ao ordenamento do Estado; e, finalmente, 

a obrigação política refere-se à própria existência do Estado e da legitimação de seu 

ordenamento como um todo. 

É necessário termos em mente as duas posições diversas que o homem assume ao 

mesmo tempo: como cidadão e como sujeito moral. A partir desta distinção é possível  evitar 

uma 'moralização' do Direito. A noção de 'obrigação política', na verdade, induz à distinção 

dos nossos deveres enquanto cidadãos dos nossos deveres enquanto seres morais, individuais: 

somente desse modo é possível evitar a moralização do direito e a acusação movida pelos 

positivistas e 'realistas', segundo nosso autor. 

 

4.1.2 Sociedade aberta e obrigação política 

A conclusão a que Passerin d'Entrèves chega é que a obrigação política está 

condicionada ao conceito que temos do Estado, ao tipo de polis em que vivemos. Se o Estado 

é compreendido apenas como um sistema jurídico regulado por normas e, como tal, baseado 

unicamente na força, então não haveria qualquer necessidade de fidelidade dos cidadãos: 

haveria apenas submissão. Não existiriam mais cidadãos, apenas súditos: uma espécie de 

despotismo baseado no medo.  A obrigação política surge somente no âmbito da polis onde o 

homem não é mais apenas um sujeito moral, mas um ator social, i.e. um cidadão: como tal 

torna-se participante de uma comunidade regida por regras próprias. Ao modificarmos as 

regras da polis, modifica-se inevitavelmente a resposta à pergunta 'por que obedecer?'. 

Quando d'Entrèves afirma que 'a obrigação política é condicionada ao tipo de polis a 

que somos chamados a viver', está se referindo à impossibilidade de construir um modelo de 

'obrigação política' válido para todas as épocas e situações. Não há cabimento falar em 

obrigação política junto a regimes despóticos, em que a forma dominante de ação política 

apresenta o Estado como agente de coação. Nesse caso não há cidadãos, somente súditos. O 

problema da obediência e da sua justificação nem mesmo é colocado. Por essa razão em La 



75 

Dottrina dello Stato nosso autor opera de modo tal a exigir uma legitimação  democrática do 

Estado através da noção de obrigação política em referência ao Direito natural, que coloca os 

cidadãos como participantes ativos na legitimação da estrutura estatal e do sistema político. 

Mas o que seria necessário, na visão de nosso autor, para que se realizassem as 

condições de existência da obrigação política? Em que tipo de sociedade – polis – esse tipo de 

vida política seria concebível? 

No pequeno trabalho intitulado Political Obligation and the open society d'Entrèves se 

propõe a listar 'alguns aspectos daquele tipo particular de sociedade onde se espera que a 

obrigação política possa emergir': 

Se a obrigação política poderá surgir somente numa sociedade que não seja 

mantida unida exclusivamente pela força, eu não consigo ver qual outra 

coisa poderia manter essa sociedade unida senão pelo consenso: aqui está a 

verdade que, na minha visão, a antiga e desacreditada teoria do contrato 

social continha, quando ressaltava que o consenso era o único título 

legitimador do poder (D'ENTRÈVES, 1964, p.27)
45

. 

 

Em seguida, d'Entrèves reformula a questão e afirma que o requisito essencial da 

obrigação política é a liberdade. Especificamente, d'Entrèves refere-se a três tipos de 

liberdade1:  

a) liberdade positiva, 'no sentido que seja assegurado o consenso ao menos nas 

decisões básicas e procedimentos que posteriormente serão contempladas por outras';  

b) liberdade negativa, 'no sentido liberal – que implica não somente o respeito e a 

garantia dos direitos fundamentais do homem, mas também a possibilidade de cada membro 

da sociedade de recindir do contrato social';  

c) a mais importante de todas, sem a qual as outras liberdades sequer são possíveis, a 

liberdade socialista. 

Como uma participação ativa dos cidadãos em decisões políticas pode ser possível, 

como o respeito pelos direitos do homem pode ter qualquer significado, onde as condições 

sociais são tais a ponto de impedir que os indivíduos possam dar sua própria contribuição, 

totalmente conscientes da vontade geral, e buscar, se necessário um novo laço de aliança em 

                                            
45

 “If political obligation can be said to arise only in a society which is not held together exclusively by force, I 

cannot see by what else that society can be held together except by consent: here indeed is the truth which, in my 

view, the old and discredited theory of the social contract contained, when it stressed that consent was the only 

legitimizing title of power.” 



76 

uma sociedade diferente? 

Na visão do nosso autor, diversos aspectos devem ser levados em consideração e 

muitas coisas são necessárias para que a obrigação política exista em uma dada sociedade. 

Para tanto, quer a democracia, o liberalismo ou o socialismo oferecem soluções diferentes que 

não são necessariamente contraditórias, mas podem ser complementares.   

Uma sociedade onde as três liberdades sejam garantidas e estejam em equilíbrio e 

asseguradas por instituições apropriadas, propiciaria um sentimento de ligação mais profundo 

entre os indivíduos e, nesse caso, para d'Entrèves, estaríamos diante de uma sociedade aberta, 

ou sociedade livre.  

 

Pois, se a transição de [uma sociedade] ‘fechada' para ‘aberta' implica um 

'salto qualitativo' na experiência moral do homem, e se o caminho para esse 

salto é melhor mostrado por 'pessoas privilegiadas' – profetas e heróis – 

então, claramente, será neles, e não nas instituições de uma sociedade livre, 

o foco da lealdade dos homens. Além disso, quem irá testar se tal salto é 

genuíno ou não, como poderemos estar cientes dos falsos profetas? Os 

homens são facilmente enganados, e nós deveríamos saber por experiência 

própria quão tentador é para eles idolatrar seus mestres, e entregarem suas 

responsabilidades políticas nas mãos daqueles que dizem 'saber melhor' 

(D'ENTRÈVES, 1964, p.29-30)
46

. 

 

Supostamente, a sociedade descrita por d’Entrèves poderia nascer a partir de um 

Estado democrático, em que os debates entre os cidadãos e a participação ativa desses 

influenciassem diretamente na construção política, jurídica e social. No caso de um Estado 

Democrático, em que a ‘obrigação política’ dos cidadãos significasse mais que ‘obediência a 

um comando por medo da pena ou sanção’, poderiam as formas de resistência – em particular 

a desobediência civil – servir como instrumento que verificasse a legitimidade do sistema 

vigente? Em outras palavras, seria possível interpretar a desobediência civil como uma 

ferramenta democrática que testa de maneira prática se as formas e valores sobre os quais se 

                                            
46

 “For if the transition from “closeness” to “openness” implies a “qualitative leap” in man’s moral experience, 

and if the way to that leap is best shown by “privileged persons” – prophets and heroes – then, clearly, it is on 

them, not on the institutions of a free society, that men’s allegiance will focus. Besides, who is going to test the 

genuineness of the leap, how shall we beware of false prophets? Men are easily deceived, and we should know 

by experience how tempting it is for them to idolize their masters and to discharge themselves of their political 

responsabilities in the hands of those who claim to “know better”.” 



77 

fundamentam as relações políticas entre Estado e indivíduos permanecem válidas? Esse é o 

tema de que trataremos a seguir. 

 

4.2 Formas de Resistência e Desobediência Civil 

Nessa seção trataremos especificamente dos casos de resistência ao poder 

estabelecido, analisando, mais especificamente, sua relação com o aspecto da 'legitimidade' 

das ações do Estado e, consequentemente, o aprimoramento da democracia.  

Sabemos que, muitas vezes, as formas de resistência podem ser uma afronta à 

legalidade e, por essa razão, um desrespeito à ordem. Porém, como já vimos anteriormente1, a 

existência de uma ordem legalizada não implica, necessariamente, que essa seja também 

legítima. Se, num Estado Democrático de Direito, a ordem vem a ser confrontada e 

questionada pelos cidadãos que são o princípio e a justificação da própria existência do 

Estado, seria o caso de pensarmos que tal confronto, apesar das aparências, pode significar a 

necessidade de um aperfeiçoamento da democracia e dos instrumentos que garantem sua 

efetividade na relação “governantes x governados”? 

Começaremos a presente análise por descrever e avaliar as formas de comportamento 

dos cidadãos diante da lei listadas por Passerin d'Entrèves em Resistenza e Legittimità
47

 e 

avaliadas por Bobbio no verbete 'Desobediência Civil' no Dicionário de Política por ele 

organizado (5.2.1); em seguida, passaremos a avaliar, especificamente, o caso da 

Desobediência Civil (5.2.2) relacionando as visões de nosso autor, Bobbio e Arendt. 

 

4.2.1 Do comportamento dos indivíduos diante da lei: obediência e resistência 

Do mesmo modo que para a consideração da noção de 'obrigação política' por nós 

                                            
47

 Os casos aqui apresentados são retirados da obra de TRINGALI (2006, p.71-72), e fazem parte do opúsculo 

Legittimità e Resistenza (1973), encontrado na edição intitulada Il palchetto assegnato agli statisti (1979); 

aparecem também, como referência, no verbete ‘Desobediência civil’ do Dicionário de Política de Norberto 

Bobbio (2010). 
 



78 

apresentada é necessário termos como pressuposto um regime democrático, uma sociedade 

livre, assim também o é para a consideração da lista de comportamentos que apresentaremos 

nessa subseção. Alessandro Passerin d'Entrèves acredita ser possível individuar e classificar 

determinados casos em que, segundo sua análise, o comportamento daqueles a quem se pede 

obediência às leis do Estado pode-se apresentar.   

Assim, nosso autor distingue as seguintes situações:  

1) obediência de consentimento;  

2) obediência formal;  

3) evasão oculta;  

4) obediência passiva;  

5) objeção de consciência;  

6) desobediência civil;  

7) resistência passiva;  

8) resistência ativa. 

 

1. A obediência de consentimento é o caso dos indivíduos ou grupos aos quais a 

obediência às leis é convicta e sem incertezas, aderindo plenamente ao conteúdo dessas. 

2. A obediência formal é respeitar à lei de maneira puramente exterior e mecânica, por 

hábito ou indolência. Trata-se de uma obediência que indica desinteresse ou apatia política. 

3. A evasão oculta é a obediência à lei de maneira não regular e, quando é obediência, 

somente o é para evitar sanções em caso de inadimplência.  

4. A obediência passiva é o caso que pode ser definido como oposto ao anterior – a evasão 

oculta – porque implica em 'inadimplência imediata' e “recusa de obediência a uma ou mais 

normas tomadas singularmente consideradas inaceitáveis por razões de princípio, recusa que é 

acompanhada, além disso, da aceitação resignada da sanção consequente”. O exemplo dado 

por d'Entrèves é aquele dos primeiros mártires cristãos. 

5. A objeção de consciência individuada pelo “caráter deliberado e evidente da recusa que 

se cumpre de maneira pública e demonstrativa, com o objetivo não somente de permanecer 

coerente com os próprios princípios, mas de proclamá-los”. Mas nesse caso, a recusa não 

implica que se recusem todas as leis de um dado ordenamento jurídico. 

6. A desobediência civil, diferentemente dos últimos dois tipos de comportamento 

apresentados – a obediência passiva e a objeção de consciência – indica um comportamento 

coletivo ou de grupo que se propõe a melhorar a sociedade. 

 7. A resistência passiva apesar de não predicar a violência, propõe-se ao objetivo de 



79 

mudar radicalmente ou até mesmo “a expulsão de um poder considerado estrangeiro e 

inimigo”. Aqui, o filósofo italiano faz uma referência à Gandhi. 

8. A resistência ativa é caracterizada pela aceitação e pelo incitamento ao uso da violência, 

que pode ser exercida por um indivíduo que realiza uma ação anárquica ou por um grupo 

organizado. O poder constituído é abertamente contestado e ao caminho aberto em direção à 

subversão política global dá-se comumente o nome de 'revolução'. 

Nesses termos, Passerin d'Entrèves declara que tais hipóteses de comportamento 

valem somente no contexto de uma sociedade livre e aberta, quer dizer, no único tipo de 

sociedade em que é possível, como vimos, a ideia de 'obrigação política' como autorização 

dada ao Estado para “emanar normas válidas, isto é, vinculantes para os seus destinatários”, 

ou seja, os cidadãos. Do mesmo modo, se o poder não é 'legítimo', mas baseado unicamente 

na força, então, como já observamos, não há sequer sentido em buscar um critério que confira 

o título de legitimidade às formas de resistência. 

Das formas de resistência listadas aquela que nos parece mais confusa é a obediência 

passiva; particularmente, não compreendemos de que modo essa pode ser diferenciada da 

desobediência civil. Se ambas condições referem-se à recusa de uma norma ou de um 

ordenamento por inteiro, e, se em ambas os indivíduos que executam a ação podem ser 

punidos com as sanções estabelecidas em cada caso, então nos é particularmente difícil 

compreender a diferença entre esses dois modos de agir perante a lei. 

Ainda, nos parece pouco clara a relação entre a desobediência civil e a objeção de 

consciência. Pensemos no caso de Muhammed Ali que se recusou a servir o exército 

estadunidense na guerra do Vietnã. Seria esse é um caso de desobediência civil, e não de 

objeção de consciência? Talvez, seja pertinente tecer algumas considerações quanto à relação 

entre a objeção de consciência e a obediência civil. 

Tratemos de aprofundar nossa pesquisa acerca da Desobediência Civil 

especificamente, e de suas relações com outras formas de desobediência e resistência à lei. 

 

4.2.2 Sobre a Desobediência Civil 

Embora a temática da obediência às leis e sujeição à autoridade seja temática antiga em 

Teoria e Filosofia Política, o termo 'desobediência civil' foi cunhado apenas no final do século 



80 

XIX por Henry David Thoreau (1817 – 1862). Em seu famoso ensaio de 1849, originalmente 

intitulado 'Resistência ao Governo Civil', Thoreau desenvolve sua teoria de defesa do direito à 

resistência e desobediência diante de governos estabelecidos.  

Se a injustiça faz parte do atrito necessário à maquina do governo, deixemos 

que assim seja: talvez amacie com o passar do tempo, e certamente a 

máquina irá se desgastar. Se a injustiça tem uma mola, polia, cabo ou 

manivela exclusivamente para si, talvez possamos questionar se o remédio 

não será pior que o mal. Mas se ela for de natureza tal que exija que nos 

tornemos agentes de injustiça para com os outros, então proponho que 

violemos a lei. Deixemos que nossas vidas sejam um antiatrito capaz de 

deter a máquina. O que devemos fazer, de qualquer maneira, é verificar se 

não nos estamos prestando ao mal que condenamos. (THOREAU, 2009, 

p.26) 

 

Thoreau havia sido preso por recusar-se a pagar os impostos ao governo dos Estados 

Unidos quando esse dedicava-se à guerra contra o México pela conquista de territórios, entre 

os anos de 1846 e 1848. O ensaio de Thoreau e, sobretudo, o conceito de 'desobediência civil' 

seria amplamente utilizado ao longo das décadas de 1960 e 1970 ao redor do mundo nas 

rebeliões e revoltas que aconteceram. Por sua vez, essas rebeliões e revoltas serviriam como 

material de pesquisa, debate e ensaios dos teóricos políticos e jurídicos daquela época. 

Analisaremos nessa subseção, além da visão de nosso autor já esboçada, também as 

contribuições de Hannah Arendt (4.2.2.1), Norberto Bobbio (4.2.2.2) sobre o tema da 

desobediência civil. Em seguida, faremos considerações finais sobre a desobediência civil a 

partir dos argumentos dos autores aqui expostos, pensando a relação dessa com outras formas 

de resistência (4.2.2.3). 

4.2.2.1 Hannah Arendt sobre a desobediência civil 

Em seu ensaio ‘Desobediência Civil’ publicado na coletânea Crises da República, 

Hannah Arendt propõe-se a tratar das contestações civis e formas de resistência a partir dos 

movimentos que aconteciam então nos Estados Unidos, especialmente pelos Direitos Civis 



81 

contra as leis raciais e, também, contra a guerra do Vietnã. É importante salientar que a 

análise de Arendt trata especificamente das condições e características do modelo 

democrático, político e jurídico estadunidense. 

A autora inicia sua análise a partir das figuras de Sócrates e Thoreau, “dois famosos 

encarcerados” que fazem “a alegria dos juristas”, segundo ela. No caso de Sócrates, Arendt 

baseia-se nos diálogos Crito e Apologia Platão e ressalta que o problema do filósofo não era 

com a lei em si, mas com o erro judicial que havia ocorrido; no fim das contas, para ele, tudo 

se tratava de um 'infortúnio'. Para Arendt, “Sócrates não teria honrado suas palavras se tivesse 

tentado fugir”, pois estava vinculado ao acordo que não permitia “romper seus contratos e 

acordos” (2008, p.56-57). O problema de Sócrates, resumindo, não era com a lei, mas com os 

juízes. Por essa razão, o caso do filósofo grego não representa uma contestação de fato, mas, 

ao contrário, traduz uma nobre obediência às normas sociais. 

Para a autora, o caso de Thoreau é mais pertinente para a análise a que se propõe – 

uma vez que ele contesta as leis em si mesmas – mas, ainda assim, problemático. Isso porque, 

segundo Arendt, Thoreau propõe sua teoria da desobediência a partir do campo da relação 

moral do indivíduo com a lei, e não da relação moral do cidadão com a lei. Segundo Thoreau, 

num estado injusto, o lugar do homem justo é a prisão. 

A partir da concepção de Thoreau segundo a qual é tarefa moral do indivíduo, em caso 

de governo injusto ou corrupto, deixar de apoiar o Estado, Hannah Arendt apresenta uma 

crítica feita a partir das concepções de Maquiavel e Abraham Lincoln. No caso, esses dois 

exemplos, empregariam seus esforços para uma maior união nas cidades e entre os cidadãos. 

Arendt retoma, com esse argumento, o tema do bom cidadão/homem bom e insiste que pelo 

fato de advogarem no sentido da consciência individual e não da consciência cidadã, nem 

Sócrates, nem Thoreau, poderiam servir como modelo para a análise da contestação civil. O 

problema residiria numa falsa identificação do contestador civil com o objetor de consciência, 

resultando na impossibilidade do reconhecimento da contestação civil, do direito à 

desobediência, como prática de grupo. 

Além disso, segundo a autora, “as regras da consciência dependem do interesse do eu” 

(2008, p.61), e essas, por serem alegações de foro subjetivo e individual, quando confundidas 

com ações civis ou políticas de resistência, poderiam trazer dois tipos de problemas jurídicos 

e políticos: 

 

Primeiro, não pode ser generalizado; para conservar sua validade tem que ser 



82 

sempre subjetivo. Uma coisa com a qual eu não possa conviver, não pode 

molestar a consciência de outro homem. O resultado é que a consciência 

ficará contra a consciência. (…) O segundo problema, e talvez o mais sério, 

é que a consciência, quando definida em termos seculares, pressupõe não 

somente que o homem possui a inata faculdade de discernir o certo do 

errado, mas também que o homem está interessado em si mesmo, pois o 

compromisso surge tão somente deste interesse. E esta espécie de auto-

interesse raramente pode ser corretamente considerada (ARENDT, 2008, 

p.61) 

 

Discordamos da autora nesses dois pontos. No primeiro caso, acreditamos ser 

perfeitamente possível que algo que perturbe a consciência de um indivíduo possa também 

perturbar a consciência de outro. Tomemos como exemplo a fome que acomete crianças e 

adultos e dizima populações em diversas nações. Esse é um fato que pode, ao mesmo tempo, 

perturbar a consciência de diversos indivíduos, podendo mais tarde manifestar-se enquanto 

cidadãos – civilmente, ou individualmente. No segundo caso, sobre a 'inata faculdade de 

discernir certo e errado', temos de nos preocupar em entender o que é certo e o que é errado e 

em como essa distinção pode ser considerada nos campo moral, jurídico e político. Além, é 

claro, do fato que concepções que fazem alusão a uma 'natureza humana' no campo moral 

estarem longe de ser unanimidade entre teóricos e pesquisadores. Entendemos, contudo, o 

esforço da autora em diferenciar a objeção de consciência do contestador civil, e trataremos 

disso em detalhe mais adiante (4.2.2.3). 

Arendt distingue, ainda, a objeção de consciência religiosa e diz que, em tais casos, há 

uma dificuldade em legitimar tais objeções como desobediência civil, ainda que  haja 

manifestações de grupos, uma vez que não é possível saber quem é de fato religiosamente 

inspirado sem a contestação do próprio ato religioso. 

Para Arendt, a desobediência civil é sempre praticada por um grupo de pessoas e pode 

ser distinguida entre 'desobediência civil indireta' e 'desobediência civil direta'. No primeiro 

caso, tratar-se-ia da violação de uma lei não por contrariedade à lei em si, mas para contestar 

alguma ação ou política governamental; nesse sentido, tal tipo de desobediência não poderia 

ser praticada nem pelo objetor de consciência, nem para testar a constitucionalidade da lei. No 

segundo caso, o contestador viola a lei porque está em desacordo com a própria lei violada. 

Na segunda parte do ensaio, Arendt dedica-se a distinguir a desobediência civil da 



83 

desobediência criminal. Mais uma vez aqui, concordamos que uma distinção do gênero faz-se 

necessária, sem, no entanto, acreditar que os argumentos da autora sejam muito convincentes, 

visto que apelam em demasia a psicologismos e generalizações pouco esclarecidas. Por 

exemplo, quando declara que “A verdade simples e assustadora é que sob circunstâncias de 

permissividade as pessoas se entregarão ao mais ultrajante comportamento criminoso” (2008, 

p.65) ou ainda quando diz que “a desobediência criminosa não é mais que a consequência 

inevitável da desastrosa erosão da competência e do poder policial” (2008, pag.68). Na 

primeira declaração há uma certa confiança infalível no funcionamento psicológico dos 

indivíduos diante de uma situação adversa, além de uma clara generalização ao supor que 

todos os indivíduos responderiam da mesma maneira a uma dada situação de permissividade 

ou desordem. No segundo caso, há uma redução grave do problema da criminalidade a uma 

questão meramente policialesca e coercitiva que nem de longe dá conta da complexidade do 

problema, uma vez que pode envolver questões políticas, sociais e injustiças de toda sorte.  

Atentando especificamente às causas da desobediência civil, Hannah Arendt acredita 

que essa possa emergir quando há a desintegração dos sistemas políticos, “um sinal claro da 

desintegração é uma progressiva erosão da autoridade governamental (…) causada pela 

incapacidade do governo em funcionar adequadamente” levantando dúvidas sobre sua 

legitimidade (2008, p.64).  Além disso, assim como Alessandro Passerin d'Entrèves, Arendt 

afirma que a desobediência civil, bem como as revoluções, pode servir tanto para modificação 

de uma ordem vigente quanto para manutenção da mesma. Do mesmo modo, o papel da lei e 

do ordenamento jurídico pode ser tanto aquele de reconhecer e mudanças nos hábitos da 

população, a fim de se adequar, como pode ser uma ação para influenciar e moldar modos de 

vida. Num contexto em que as transformações são constantes e aceleradas, a morosidade dos 

processos de adequação da lei pode traduzir-se como força repressora e negativa que contraria 

a positividade da sociedade, contrariando seus anseios, necessidades e apelos de mudança. A 

lei só pode ser imposta legitimamente enquanto representa os anseios da população a que se 

dirige – uma outra semelhança que encontramos na concepção da autora com aquela de 

d'Entrèves. Alguns casos de ineficácia e fracasso de leis coercitivas utilizados por Arendt são 

a Lei Seca e as leis com relação à segregação racial nos EUA. No segundo caso, 

especificamente, somente através das manifestações e movimentos de desobediência civil ao 

longo dos anos 1960 e 1970 verificou-se mudanças efetivas no comportamento da sociedade 

estadunidense com relação as questões raciais já contempladas pela legislação daquele país há 

mais de um século. 

Hannah Arendt tece também algumas reflexões com respeito à obediência à lei por 



84 

parte dos cidadãos tomando como referência alguns autores contratualistas. Na perspectiva de 

Kant e Rousseau apresentada pela autora, por exemplo, o compromisso dos cidadãos com a 

lei pode derivar do fato de ter sido o próprio cidadão a conceder autoridade ao legislador na 

confecção das leis, através de normas e procedimentos estabelecidos. Desse modo, o 

indivíduo não estaria se sujeitando a uma vontade alheia, mas a sua própria vontade. Arendt 

salienta, no entanto, que tal solução reforça o problema do “conflito original entre o cidadão, 

relacionado com o bem público, e o eu, que persegue sua felicidade particular” e que “do 

ponto de vista da ciência política moderna, o problema está na ficção do consentimento” 

(2008, p. 76). Aqui, Arendt coloca o problema da identificação da democracia moderna com o 

sufrágio universal, e indica ainda que é exatamente a pretensão de que o direito ao voto possa 

servir como base suficiente para a democracia aquilo que é atacado quando situações de 

resistência e desobediência civil emergem. 

Finalmente, Arendt discorre sobre os três tipos de contratos sociais: teocrático, vertical 

e horizontal. O primeiro tipo, teocrático, é aquele contrato celebrado por um Deus e o povo 

por intermédio de leis reveladas a pessoas escolhidas, que devem ser obedecidas de modo 

irrestrito. Exemplo desse modelo é a aliança bíblica através de Moisés, entre Deus e o povo 

hebreu. O segundo tipo, vertical, é aquela na qual “todo indivíduo celebra  um acordo com 

autoridade estritamente secular para garantir sua segurança, por cuja proteção ele renuncia 

todos os seus direitos e poderes” (2008, p.77). É o caso do modelo proposto por Hobbes 

(pactum subjectionis). Por fim, o terceiro tipo, horizontal, é aquele em que se entende a 

sociedade como uma “'aliança' entre todos os indivíduos membros que depois de estarem 

mutuamente comprometidos fazem um contrato de governo”. É o modelo de contrato social 

aborígene proposto por Locke em que o governo é regido pelo pacto social, i.e. pela 

sociedade, e não o contrário (pactum unionis). 

O contrato do tipo horizontal traria uma relação de reconhecimento recíproca entre os 

indivíduos e seria mantido pela força do pacto e das promessas mútuas entre os próprios 

indivíduos, eliminando questões controversas como o domínio e a união pelo medo no 

modelo hobbesiano. 

Assim Arendt formula sua teoria sobre o consenso, a partir da possibilidade de 

existência factual do contrato horizontal como aquele com maior correlação com a realidade. 

Para ela, tal possibilidade se dá através do consenso que consistiria na aceitação tácita, no não 

dissentimento. Nesse caso, deve existir a possibilidade real e legal do dissenso; caso contrário, 

o consentimento seria fictício, falso: “Dissidência implica em consentimento e é a marca do 



85 

governo livre (…) quem sabe que pode divergir, sabe também que de certo modo está 

consentindo quando não diverge” (2008, p.79). Com respeito à relação com a moralidade, o 

único dever com o qual o cidadão teria de se comprometer seria o de manter e de cumprir 

promessas. Ainda assim, existem duas situações que supõem a obrigatoriedade do 

descumprimento de uma promessa ou da disposição contratual: mudanças inesperadas nas 

condições em que as promessas foram feitas; e a ruptura da reciprocidade inerente à 

promessa. 

Desse modo, em nome dessa forma de contrato social, Arendt admite que a 

desobediência civil é um instrumento legítimo de aprimoramento da democracia, que 

enquanto organização associativa assume características ligadas à cidadania. Arendt adverte 

para o risco dessas associações tomarem caminhos ideológicos que não correspondam, ou 

sejam diversas dos propósitos desse tipo de organização; segundo ela, as inclinações 

ideológicas podem ser um empecilho para o conseguimento das mudanças sociais almejadas. 

Assim, a desobediência civil, encarada como ato coletivo que envolve uma consciência cidadã 

a partir de uma perspectiva do poder civil horizontal como fonte do governo, deveria ser 

enquadrada nas instituições de poder político e nas decisões judiciais e governamentais, ao 

invés de serem temas de opressão: 

 

O estabelecimento da desobediência civil entre nossas instituições políticas 

poderia ser o melhor remédio possível para a falha básica da revisão judicial. 

O primeiro passo seria obter o mesmo reconhecimento que é dado a 

inúmeros grupos de interesses especiais (grupos minoritários por definição) 

do país para as minorias contestadoras, e tratar os grupos de contestadores 

civis do mesmo modo que os grupos de pressão (…) que podem influenciar e 

“auxiliar” o Congresso por meio de persuasão, opinião qualificada e pelo 

número de constituintes. (...) O próximo passo, seria admitir publicamente 

que a Primeira Emenda não cobre nem em linguagem nem em espírito o 

direito de associação na forma como ele realmente é praticado neste país – 

este precioso privilégio cujo exercício tem de fato sido (como notou 

Tocqueville) “incorporado aos modos e costumes do povo” por séculos 

(ARENDT, 2008, p.79). 

 

Veremos em seguida as análises de Norberto Bobbio sobre a questão da desobediência 

civil e dos instrumentos de resistência. 



86 

4.2.2.2 Norberto Bobbio sobre a desobediência civil 

Para nossa análise da concepção de Bobbio, faremos uso de seu artigo sobre o verbete 

'Desobediência Civil' em seu dicionário de Política e da sua intervenção no Congresso de 

1971 na Università di Sassari sob o tema Autonomia e Legitimidade da Resistência. 

Em sua intervenção no referido Congresso, intitulada La resistenza all'opressione oggi 

– publicada no Brasil na obra A Era dos Direitos (1992) – Bobbio inicia uma reflexão acerca 

do poder – em resposta à colocação de Pierangelo Catalano acerca do conceito de 'poder 

negativo'. Bobbio contrapõe as duas visões segunda as quais acredita o tema possa ser 

analisado, ex parte principis e ex parte populi, tomando Maquiavel para o primeiro e 

Rousseau para o segundo. Tomando a perspectiva de Rousseau, i.e. ex parte populi, Bobbio 

passa a analisar o tema da resistência à opressão, que segundo o autor havia perdido força aos 

finais do século XIX e na primeira metade do século XX.  

Procurando as razões históricas do novo interesse pela temática da 'resistência', 

Bobbio passa a analisar as novas formas de resistência moderna, descrevendo algumas formas 

de desobediência civil, distinguindo-as das formas não violentas de exercer pressão sobre 

instituições e interesses econômicos – tais como greves, por exemplo.  

Para o autor torinense, o tema da resistência ressurgiu à época de sua intervenção pela 

incapacidade do Estado liberal em evitar o abuso de poder:  

 

Quando o tipo de Estado que se propôs a absorver o direito à resistência 

mediante sua constitucionalização entra em crise, é natural que se recoloque 

o velho problema, bem como que voltem a ecoar, ainda que sob novas 

vestes, as velhas soluções, as quais, na época, iam desde a obediência 

passiva até o tiranicídio, enquanto agora vão da desobediência civil à 

guerrilha. (BOBBIO, 1992, p.152) 

 

A partir das noções de sujeito ativo e sujeito passivo, Bobbio contrapõe as antigas 

teorias do direito à resistência às novas, apontando a diferença entre o caráter 

majoritariamente individual das primeiras ao contrário do caráter coletivo das segundas. Além 

disso, Bobbio afirma que a maior diferença está na motivação e no tipo de argumentação feita 

para justificativa da resistência. Para ele, “enquanto as velhas teorias discutiam o caráter lícito 



87 

ou ilícito da resistência, ou seja, o problema era colocado em termos jurídicos”, nas novas 

teorias a discussão se dá “em termos essencialmente políticos, ou seja, se coloca o problema 

da sua oportunidade ou eficácia” (1992, p. 151) 

Ora, essa interpretação de Bobbio nos parece dissonante de outros autores – a exemplo 

de Hannah Arendt – que colocam o debate justamente sobre a questão da legitimidade dos 

processos de resistência. Bobbio diz ainda, “não se pergunta se a resistência é justa e se 

constitui um direito, mas se é adequada à finalidade”. Na mesma linha interpretativa, o autor 

torinense continua, dizendo que a 'nova' teoria da resistência “não versa sobre direitos e 

deveres, mas sobre as técnicas mais adequadas a empregar naquela oportunidade concreta, 

isto é, técnicas de guerrilha versus técnicas da não violência” (1992). Mais uma vez nos 

vemos obrigadas a discordar, pois não verdade que as teorias e, sobretudo, as ações de 

resistência que tomaram lugar no mundo nas décadas de 1960 e 1970 não diziam respeito a 

direitos e deveres, mas apenas a técnicas de guerrilha. Parece-nos, na verdade, uma redução 

absurda e perigosa, talvez mal informada, das demandas de tais movimentos. Pois, como se 

poderia afirmar que o movimento dos negros estadunidenses não versava sobre direitos? Ou 

ainda, a luta de Ghandi pela liberação da Índia, nada teria a ver com direitos e deveres? Não 

estaria Hannah Arendt, Alessandro Passerin d'Entrèves e tantos outros argumentando 

exatamente em termos de direitos e deveres a partir das insurreições que aconteciam na 

época? 

Bobbio interpreta os movimentos de resistência dividindo-os em dois grupos distintos: 

dos que se expressam por vias revolucionárias, como o leninismo; e os que se expressam 

através da desobediência civil, definido por gandhismo pelo autor. A diferença está no usou 

ou não da violência  e como se justifica o uso dessa ideologicamente. Talvez seja pertinente 

considerar, que seja Bobbio aquele que está a reduzir o debate a uma questão meramente 

estratégica, e que talvez essa visão não represente, de fato, as reivindicações e demandas, as 

lutas, dos movimentos de resistência que ele se propõe a analisar. 

A desobediência civil para Norberto Bobbio equivale a um modo de 'resistência 

passiva', na qual a não utilização de meios violentos deixa de ser de natureza religiosa ou 

ética, e passa a ser política. Pois, “ao se tomar consciência de que o uso de certo meios 

prejudica a obtenção do fim, o uso de métodos não violentos é considerado politicamente 

mais produtivo”. Mais uma vez, Bobbio coloca sua perspectiva a partir de um ponto de vista 

estritamente estrategista: como pode o autor afirmar que a opção pela não violência é apenas 

política, e não ética? A própria opção pela não violência não poderia ser, também, ética, 

sobretudo se considerarmos que tais movimentos prezam em grande parte pela não repressão? 



88 

Especificamente sobre a desobediência civil, Bobbio (2010) afirma que é “uma forma 

particular de desobediência, na medida em que é executada com o fim imediato de induzir o 

legislador a mudá-la”. E sobre o que a diferencia de outras formas de desobediência, afirma 

que “Enquanto a desobediência comum é um ato que desintegra o ordenamento e deve ser 

impedida ou eliminada (…) a Desobediência Civil é um ato que tem em mira, em última 

instância, mudar o ordenamento”.  

Talvez a desobediência possa ser executada, como disse Bobbio, tendo como fim 

imediato que o legislador modifique a lei; mas ela é, ou pode ser também, a recusa de todo 

ordenamento incluso o próprio legislador. Menos clara nos parece sua distinção entre a 

desobediência 'comum' e a desobediência 'civil'. Pensamos que essa tentativa de distinção 

operada por Bobbio possa ter relação com a tentativa de distinção proposta por Hannah 

Arendt entre 'desobediência criminal' e 'desobediência civil', mas ela nos parece insuficiente. 

Bobbio (2010, p.338) é muito mais claro quando afirma que a desobediência é “'civil' 

precisamente porque quem a pratica acha que não comete um ato de transgressão do próprio 

dever de cidadão, julgando, bem ao contrário, que está se comportando como bom cidadão”. 

Mas, ainda assim, essa distinção nos parece muito frágil, na medida em que não é possível 

provar, de modo efetivo, o que pensa o indivíduo que se propõe a desobedecer, enquanto 

cidadão, uma lei ou um ordenamento como todo, coletivamente ou não.  

Talvez fosse necessário compreender que Bobbio parte de uma noção específica da 

'obrigação política' como dever de obedecer às leis, e que tal interpretação, sob a alcunha 

weberiana, estabelece que o “poder legítimo” é aquele cujas ordens são obedecidas como tais, 

independentemente do seu conteúdo. 

Como vimos anteriormente (4.1.1), para D'Entrèves a obrigação política não se resume 

à obediência cega e sem consideração dos conteúdos da lei, mas coloca-se ao mesmo tempo 

como dever político, que traz consigo a responsabilidade cidadã em tomar parte dos processos 

políticos e jurídicos para os mesmos sejam, de fato legítimos. Há uma grande diferença, como 

podemos notar, entre a concepção de “poder legítimo” para Bobbio e para d'Entrèves. 

Enquanto para o primeiro prevalece a noção weberiana, para o segundo a legitimidade só 

pode existir através do consentimento daqueles que se submetem ao poder – uma noção mais 

próxima de Rousseau e Locke. 

Para Bobbio (2010), as características específicas da 'Desobediência Civil', que a 

distingue de outras formas, são duas primordialmente: tem de ser uma ação de grupo e não 

pode ser violenta: “A Desobediência Civil tem o caráter de fenômeno de grupo próprio da 

resistência coletiva, pelo menos em certos casos de massa e, ao mesmo tempo, tem o caráter 



89 

predominante da não violência próprio da resistência individual.”. Além disso, “A 

desobediência civil, enquanto é uma das muitas formas que pode assumir a resistência à lei é 

também sempre caracterizada por um comportamento que põe intencionalmente em ação uma 

conduta contrária a uma ou mais leis”. 

Sobre as justificativas da desobediência civil, Bobbio diz que a 

fonte principal de justificação é a ideia originalmente religiosa e, 

posteriormente laicizada na doutrina do direito natural, de uma ideia moral, 

que obriga todo homem enquanto homem e que como tal obriga 

independentemente de toda coação, e por conseguinte em consciência, 

distinta da lei promulgada pela autoridade política, que obriga apenas 

exteriormente e se alguma vez obriga em consciência é apenas na medida em 

que é conforme a lei moral (BOBBIO, 2010, p.338). 

 

Ora, evidentemente essa é apenas uma interpretação do Direito Natural e seu 

significado. Alessandro Passerin d'Entrèves, dentre outros autores, oferece uma perspectiva 

bastante diversa do Direito Natural, inclusive em sua relação com a moralidade dos 

indivíduos. Como vimos anteriormente quando da análise do conceito de “obrigação política” 

em nosso autor (4.1), é possível pensar numa diferenciação entre a moralidade individual e a 

moralidade política. Para ele o Direito Natural tem a ver com o segundo tipo – política – e é a 

tradução dos valores sociais de uma dada sociedade em uma dada percepção e momento do 

processo histórico. 

A segunda fonte de justificação da desobediência civil, apontada por Bobbio (2010), 

seria a doutrina jus naturalista que se transfere à doutrina utilitarista do século XIX, que 

afirma a supremacia do indivíduo sobre o Estado. São as teorias de direito à resistência de 

Locke. 

A terceira fonte de justificação, para o autor torinense, é a “ideia libertária da 

perversidade essencial de toda forma de poder sobre o homem, especialmente do máximo 

poder que é o Estado.” E a fonte de inspiração, aqui citada por Bobbio, é Thoreau. 

      Algumas das formulações acerca da desobediência civil e de outras formas de 

resistência parecem carecer, em nosso entender, de uma melhor reformulação. Na próxima 

subseção colocaremos algumas questões, dúvidas e sugestões acerca desse problema. 



90 

4.2.2.3 Por uma reformulação da noção de desobediência civil 

Da leitura e análise dos textos teóricos expostos resta-nos a impressão de que as 

definições acerca das formas de resistência pretendem uma uniformidade e rigidez que nos 

parece difícil de encontrar na prática política. Porquanto compreendamos o esforço de 

classificação como metodologia, necessária à pesquisa e ao entendimento e argumentação 

teóricos, acreditamos que o entendimento dessas distinções devessem ser flexibilizados, e que 

se deveria pensar mais nas relações entre essas formas distinguidas. 

No caso das classificações e distinções feitas por d'Entrèves, confunde-nos a ideia de 

obediência passiva que é muito semelhante à objeção de consciência, por exemplo. A razão da 

distinção proposta talvez seja reservar um lugar específico àquele tipo de resistência que se 

apresenta como martírio religioso. 

No caso de Hannah Arendt, preocupa-nos o excesso de simplificação, e psicologismo, 

na distinção entre a desobediência civil daquela criminal. Além disso, perguntamo-nos se não 

seria possível interpretar a desobediência criminal como um ato civil em certos casos (ainda 

que pareça, num primeiro momento, contra a civilidade). Um exemplo disso seriam os 

acontecimentos em Londres, Birmingham e outras cidades da Inglaterra quando, no ano de 

2011, jovens e adultos protestavam contra o tratamento dado pelo polícia às comunidades 

mais pobres, negras, imigrantes, árabes, latinas; acusando-os de preconceito velado. Carros 

foram queimados e inúmeras lojas e comércios saqueados. Evidentemente é uma 

desobediência criminal, mas por que não interpretá-la como um ato de desobediência civil? 

Teríamos de pensar, talvez, de que se trata o 'civil', a quais aspectos da vida social se refere: 

trate-se de algo especificamente jurídico?; Estão implícitos valores, responsabilidades, anseios 

e projetos de uma sociedade?; Que é, afinal, a civilidade? 

No caso de Bobbio nossa preocupação está mais na limitação da perspectiva de análise 

escolhida pelo autor. Evidentemente Bobbio está pensando a desobediência civil a favor 

daqueles que governam, e não dos governados. Tal fato está explícito, inclusive, nas próprias 

definições de 'poder legítimo' e 'obrigação política' tomadas como pressuposto para suas 

análises. Preocupa-nos também, o fato do autor pensar a desobediência civil unicamente sob a 

perspectiva do político, mais preocupante ainda que não se trata de uma ideia de 'político' 

qualquer, mas de uma ideia do 'político' unicamente como estratégia; ignorando a questão da 

luta por melhoria dos direitos e deveres, e dando-as por resolvidas. Não é preciso um grande 

esforço intelectual para compreender porque que aqueles que governam não possuem 



91 

qualquer interesse em atos de desobediência à ordem estabelecida; muito menos possuem 

interesse em reconhecer a legitimidade de tais movimentos, sobretudo quando se tem a 

concepção de 'poder legítimo' tal como qualificado por Bobbio.  

Aos que interessados em uma análise mais elaborada, profunda e (por que não?) justa, 

talvez fosse pertinente analisar o objeto através de diversos pontos de vista. Especificamente 

no caso da desobediência civil e das resistências, talvez fosse mais pertinente perguntar aos 

que desobedecem porque o fazem do que perguntar aos 'desobedecidos' porque não gostam 

disso – sobretudo quando o assunto é democracia, política e direitos civis. 

Em todos os autores preocupa-nos o excesso de esforço em diferenciar a objeção de 

consciência da desobediência civil. Estamos de acordo que há diferença entre ambas, pois 

uma tem caráter individual, ao passo que a outra é tomada como manifestação coletiva. 

Porém, acreditamos que para que haja desobediência civil, talvez seja necessário haver antes 

objeção de consciência. Em outras palavras, não pode haver desobediência civil sem antes ter 

havido objeção de consciência. Isso porque talvez seja necessário primeiro a recusa 

individual, em foro íntimo de que uma determinada lei, ou ordenamento, ou sistema, sejam 

inadequados ou injustos, para que depois, ao encontrar outros objetores de consciência com as 

mesmas ou semelhantes reivindicações, possa-se agir coletivamente em forma de 

desobediência civil ou não. Pode haver objeção de consciência sem que haja desobediência 

civil, mas o contrário é muito mais difícil; ou, então, estaríamos falando de ações tomadas por 

grupos, coletivos, que podem ou não apropriar-se de certos ideários a fim de fazê-los 

estabelecerem-se na sociedade através da participação inconsciente de outros indivíduos, 

enquanto cidadãos. 

Passaram-se mais de quarenta anos desde que tais considerações foram feitas pelos 

autores por nós analisados em profundidade aqui. Talvez, por essa razão, estejamos em 

posição privilegiada para tecer críticas e argumentar acerca de tais definições, uma vez que 

podemos pensar e observar como se desenrolou a história a partir de então. Além do fato de 

estarmos vivendo, hoje, nosso próprio tempo de insurreição, desobediência e resistência. 

Estamos cientes da necessidade de se distinguir as lutas que são políticas –embora 

desrespeitem, afrontem, recusem, a lei – daquelas ações que são unicamente criminosas. Mas 

temos de analisar porque algumas dessas ações consideradas unicamente criminosas, de fato, 

acontecem. Quais são as falhas da sociedade civil e da noção de civilidade que continuamos a 

perpetuar? Não podemos, em nossa consciência, acreditar que toda ação que hoje é 

considerada criminosa seja realizada apenas em virtude de sociopatias e psicopatias; temos de 

atentar para as condições sociais, históricas, políticas e jurídicas que permitiram – e permitem 



92 

– que existam tantos criminosos como os que aí estão. Um novo olhar, de uma nova 

perspectiva, à questão da criminalidade pode servir para aprimorar a questão da segurança 

pública; e aprimorar também as liberdades civis, o processo democrático e a igualdade 

política. 

Do mesmo modo, devem-se distinguir as ações coletivas das individuais. Mas que tal 

distinção não sirva a dar margem para a interpretação de que a consciência e autonomia crítica 

do pensar sejam prescindíveis às formas de resistência coletiva, em especial, à desobediência 

civil. Parece-nos, portanto, que deve haver um esforço em  encontrar formas mais flexíveis de 

pensar as formas de resistência coletiva e a desobediência civil. Dado nosso momento 

histórico, talvez fosse o caso de interpretar a desobediência civil não apenas como algo que 

pode recusar uma lei específica ou ordenamento específico; mas pode ser a recusa do sistema 

político por completo e, também, do sistema econômico. 

Por fim, acreditamos com Arendt e d'Entrèves que a desobediência civil, bem como 

outras formas de resistência, podem ser instrumentos de aperfeiçoamento da democracia e 

suas instituições, na medida em que acusam falhas no sistema político e seus processos, bem 

como em seu ordenamento jurídico. Poderíamos, então, estabelecer razões para a 

desobediência? 

 

 

 

 

 

 



93 

5. CONCLUSÃO (OU POR QUE DESOBEDECER?) 

Por que Desobedecer? 

Falta-nos agora verificar se a empreitada a que nos propomos no início desse trabalho 

pode ser afirmada como princípio político. Poderia a desobediência civil ser considerada uma 

obrigação política? Se sim, em quais casos e por quê? 

Antes de tudo, após analisar os autores e seus pontos de vista, devemos estabelecer os 

princípios da proposta que aqui fazemos, ou seja, delinear os conceitos que aqui empregamos.  

Entendemos, portanto, por 'obrigação política' quer a necessidade de obediência às leis, 

quer o dever do cidadão em participar do processo de elaboração, aprovação e execução 

dessas mesmas leis – podendo recusar ou aceitar seu conteúdo. Que a recusa desse conteúdo 

pode nascer de uma moral individual, mas que nesse caso não pode ser interpretada como 

parte de um dever político. Que a distinção entre 'obrigação moral' e 'obrigação política' existe 

na medida em que a 'obrigação política' dirige-se ao cidadão, i.e. ao que é público, coletivo, 

comum; ao passo que a 'obrigação moral' refere-se ao individual, i.e. ao que é privado, de foro 

íntimo e não interfere nos valores públicos, coletivos e comuns. 

Por desobediência civil, entendemos a possibilidade de recusa de uma lei 

singularmente, de um ordenamento jurídico como um todo ou – como de recente pudemos 

observar nos crescentes levantes ao redor do mundo – de um sistema político em partes, ou 

por completo. 

Segundo nosso autor, Alessandro Passerin d'Entrèves, o tipo de obrigação política que 

acabamos de descrever só poderia ser concebido onde o Estado não fosse compreendido 

apenas como monopólio da força, e o desenvolvimento da política não se fundasse sobre a 

possibilidade de coerção, mas tivesse como princípios a autonomia de pensamento e a 

possibilidade do consenso. Além disso, seriam necessárias três liberdades muito distintas: a 

liberdade positiva (entendida como democracia legítima, i.e., efetiva), a liberdade negativa 

(i.e., a liberdade liberal, compreendida como os direitos e liberdades civis) e a liberdade 

socialista (i.e. a liberdade no que se refere a autonomia e independência econômica dos 

indivíduos). 

Numa sociedade do tipo que acabamos de descrever – aberta, democrática, liberal e 

socialista – a desobediência civil deveria ser, no mínimo, um indicador que auxiliasse a 



94 

verificar se as noções que são o próprio fundamento dessa sociedade (as três liberdades 

citadas) estão efetivamente funcionando e bem implementadas; ou se faltam instituições, 

reconhecimento de direitos (como possibilidade para evitar a 'tirania da maioria', atentando 

sempre às reivindicações das minorias), etc. E não apenas pela própria funcionalidade do 

sistema na prática, mas por razões e mudanças que são próprias da história em seu eterno 

movimento – na medida em que a história se desenrola, novos desafios e problemas deverão 

surgir e ser confrontados quer por razões de desenvolvimento técnico ou de ordem natural, 

política, social, cultural, etc. 

Para que a democracia legítima de fato aconteça no mundo é necessário que a 

sociedade civil se organize cada vez mais como tal e que, ainda que a passos pequenos, 

deixemos aos poucos de sermos súditos e passemos a sermos efetivamente cidadãos. Ou seja, 

é necessário que nos comprometamos nas atividades políticas e sociais da sociedade na qual 

participamos.  

O Direito Natural (poderíamos chamá-lo de ‘valores comuns’?) exerce, como vimos 

(3.0) uma função política na medida em que estabelece os valores que, antecedendo toda a 

positividade das relações políticas através do Estado, mantém um determinado sistema em 

funcionamento numa dada sociedade. Assim, se no Estado teocrático tais valores emanam 

diretamente de Deus – por assim dizer -; e se nos regimes totalitários esses valores 

identificam-se imediatamente com o Estado em si mesmo representado, essencialmente, pela 

figura do tirano ou ditador; então, num Estado dito democrático, sobre quem repousaria o 

dever de estabelecer os valores que mantém a coesão social e servem como base ao 

fundamento do Estado? 

  Em nosso entender, o maior equívoco daqueles que se atêm com demasiada devoção a 

certas fórmulas políticas é iludirem-se com a ideia de que algum dia se poderá chegar a um 

modelo perfeito, acabado, imutável. Essa presunção nos parece de todo descabida, uma vez 

que despreza a História como instrumento de análise e percepção da realidade, além de 

ignorar as subjetividades e contingências às quais o espírito humano está submetido nas 

relações sociais, culturais, espaciais e temporais. Um sistema ou uma teoria que pretenda 

resolver tudo de uma vez por todas só pode ser dedicado ao total fracasso. Se é que a História 

de fato nos ensina alguma coisa é que as teorias nunca são definitivas e que os conflitos são 

permanentes. 

Remixando Thoreau, nos parece que se as exigências dos governos através do Estado 

forem tais a ponto de nos obrigar, ou utilizar nossos nomes enquanto unidade 'povo', a 

cometer injustiças para com outros devemos violar a lei afim de reestabelecer os princípios e 



95 

ideais que desejamos como sociedade. Que o fato de existir uma 'ordem' não nos impeça de 

enxergar que podem existir muitas outras. Que a desobediência possa servir, também, para 

trazer ao mundo novas possibilidades de organização política. 

A intenção das afirmações que aqui fazemos não é ser uma apologia à desobediência, 

descartando a necessidade da obediência. Queremos apenas sinalizar que além de ensinarmos 

a obedecer, devemos ensinar a legitimidade da desobediência quando são corrompidos, 

violados, distorcidos ou pervertidos, os valores sociais estabelecidos; ou quando esses 

carecem de reformulação. Se, somos nós, os cidadãos, a justificativa do Estado e seu 

fundamento, então, devemos ser nós os formuladores dos valores sobre os quais esse executa 

suas ações e, ao mesmo tempo, os juízes e fiscais do seu funcionamento. Como diria nosso 

autor (1994): “(...) em certos casos, a desobediência pode ser não apenas uma possibilidade, 

mas um dever.”. Pois, se não nos negarmos a obedecer quando discordarmos das ações dos 

governos, se nós próprios enquanto cidadãos que vivem e dividem o mesmo tempo e espaço 

não trouxermos ao mundo a sociedade que queremos; se não construirmos essa sociedade e 

formularmos a aliança que sob o nome de Estado Democrático se dá, quem o fará? 

 

Súditos ou cidadãos? Onde estaria a diferença? 

 

Além do salto qualitativo na experiência moral dos indivíduos – prevista por d’Entrèves – 

o nascimento de uma sociedade na qual os indivíduos passassem de meros súditos a cidadãos  

depende, necessariamente, de um salto qualitativo na prática política em si. Essa nova prática 

exige, de todas as partes envolvidas no processo político, uma percepção do Estado que vai 

além da mera constatação da força e do poder de coerção desse. Ela exige que consideremos o 

Estado como algo comum, cuja construção se dá coletivamente, e por cujas ações somos 

todos igualmente responsáveis.  

É bem verdade que o conflito de ideias e interesses na construção de modelos sociais 

podem nos levar a considerar a tarefa de demasiada dificuldade e que, desejosos de uma falsa 

serenidade, consideremos a facilidade de deixar que outras pessoas tomem as decisões em 

nosso lugar. Mas, desse modo, deixamos de lado o papel de cidadãos: ao abrirmos mão da 

nossa capacidade de tomar decisões, abrimos mão da nossa liberdade política. Pensemos, por 

exemplo, na fábula dos trogloditas descrita por Montesquieu nas Cartas Persas. Nesse 

sentido, a desobediência civil pode ser compreendida como o desejo de recuperar tal liberdade 

e, consequentemente o controle de nosso destino comum enquanto sociedade. 

A obra de Passerin d’Entrèves pode ser compreendida como um apelo à liberdade 



96 

plena do indivíduo, que consegue se liberar do comando alheio e impor coletivamente, junto 

de outros indivíduos de uma mesma sociedade, regras de convívio reconhecidas como válidas 

e legítimas; um apelo à capacidade dos indivíduos de determinarem valores sociais e políticos 

aos quais venham a obedecer sem que seja necessário o uso de instrumentos coercitivos para 

tanto. Mais especificamente, ela pode ser lida como uma crítica à democracia representativa. 

Ao longo de nossa pesquisa tivemos a felicidade de acompanhar – como já 

assinalamos em nossa Introdução (1.0) – uma série de levantes sociais que criticam e 

denunciam esse modelo social. Diversos são os fatores e as características históricas que 

impulsionaram tal fenômeno. 

A crise financeira de 2008 teve papel determinante nesse sentido. Na verdade, em 

nosso atual desenvolvimento histórico-social essa crise nos leva a perguntar se acaso não 

poderíamos identificar, hoje, outra entidade que merecesse o título de Leviatã dado por 

Hobbes ao Estado. O monstro mitológico descrito no livro bíblico de Jó, cujo “coração é 

firme como uma pedra”, que possui “em roda dos dentes o terror” e que quando “se levanta 

tremem os varões”, talvez pudesse ser usado para descrever uma outra criação humana que 

não o Estado propriamente. Talvez o Estado – essa entidade supostamente criada com o 

objetivo de proteger os homens do mal e tirá-los do caos e do ‘estado de natureza – também 

esteja à mercê dessa aterradora criatura por nós criada. Os limites de atuação e as regras sob 

as quais atua esse novo monstro são bem menos claros, acessíveis e conhecíveis que aqueles 

do Estado – esse ao menos conta com um sistema positivo jurídico e político conhecido que o 

sustenta.  Se as vinganças do velho Leviatã foram tão amargas quanto as observadas ao longo 

do século XX, que frutos amargos iremos colher com o levante do novo Leviatã? Quantos 

outros monstros seremos ainda capazes de criar e quão cegos em nossa ridícula fé em velhos 

modelos e fórmulas permaneceremos? De todos os valores sociais que a humanidade 

formulou ao longo de sua história, no ocidente e no oriente, fomos capazes em nosso delírio 

materialista ocidental de esquecê-los todos e reduzi-los todos a uma única coisa, representada 

em nosso imaginário pelo símbolo do ‘$’. Seria pertinente pensarmos as  relações políticas 

atuais partir da noção de ‘totalitarismo financeiro’?  

A crise econômica de 2008 só pôde acontecer com tal intensidade e só pôde atingir 

tantas e diversas nações ao redor do mundo por causa de um fenômeno que, em nossos dias, 

chamamos de ‘globalização’. A globalização é um fenômeno que ultrapassa as relações 

econômicas na medida em que, a partir da Economia, transforma as culturas e os valores 

sociais emitindo padrões homogêneos de comportamento. Mas, além disso, a globalização 

interfere diretamente no Direito Positivo porque flexibiliza as leis em favor de certos 



97 

comportamentos muitas vezes em desacordo com as constituições que regem o sistema 

legislativo no âmbito dos Estados-Nação, e em desacordo com tratados internacionais que 

regem as relações internacionais entre os Estados. Essa interferência se dá, justamente, através 

do aparelho jurídico do próprio Estado. Desse modo, no que se refere aos sistemas legislativos 

e ao Direito, a globalização também acaba por impor certa ‘homogeneidade’ jurídica. 

Mas, de todas as circunstâncias por nós descritas até o momento, nenhuma outra teve 

tanta importância no nascimento da nova resistência quanto a revolução midiática que 

estamos presenciando. 

Há vinte anos, se alguém nos dissesse que a televisão, as revistas e jornais impressos, 

o rádio, e outros meios de comunicação tradicionais se tornariam objetos obsoletos em nossa 

cultura, provavelmente pensaríamos tratar-se de algum tipo devaneio infundado, quimera ou 

utopia. No entanto, vemos que hoje essa realidade está mais próxima do que nunca de se 

concretizar e a razão dessa ruptura no modo de produzir, reproduzir e consumir informação é 

a revolução tecnológica de nosso tempo. 

Chamamos de 'Revolução' um processo histórico de mudanças nas relações sociais 

que transforma estruturalmente a sociedade; e 'Digital' o modo como esse processo se 

apresenta na sociedade dos nossos dias. Responsáveis por essa mudança são instrumentos 

como Smartphones, Tablets, Notebooks, Netbooks, câmeras digitais de diversos tipos; que 

permitem a todos participarem do processo de produção e distribuição de informação através 

do meio de comunicação mais importante e surpreendente já criado até hoje: a Internet. 

A Internet e a era da informação na qual estamos imersos hoje, modifica 

completamente o modo das pessoas se relacionarem. Há um desejo maior de participação, de 

criar mais, colaborar mais e desenvolver mais soluções para os problemas que as afetam no 

cotidiano. Ideias como OpenSource, SoftwareLivre modificam o entendimento acerca de 

questões como propriedade intelectual, patentes, direitos autorais e criam novos conceitos 

jurídicos como CreativeCommons e Copyleft. Há uma verdadeira batalha sendo travada na 

própria rede e fora dela em torno dessas questões, das liberdades na rede, privacidade, 

inclusão digital.  

Nessa nova etapa da nossa história há uma reivindicação global por uma nova forma 

de fazer política, que seja mais transparente, mais inclusiva, menos burocrática e mais 

respeitosa diante da diversidade cultural presente nos territórios das cidades e regiões. O que 

se percebe por parte dos governos estabelecidos, no entanto, é uma lentidão no processo de 

inclusão dessas novas tecnologias e dos indivíduos de uma forma geral nos processos de 

construção social e tomada de decisões políticas. Na contramão dessa lentidão, os próprios 



98 

indivíduos começam a criar alternativas para viabilizarem seus desejos de transformações. 

No campo político, algumas iniciativas partidárias como Demoex e o Partido Pirata – 

dois partidos suecos que têm construído aos poucos uma estrutura no Brasil – internacionais 

criados em 2006, ganham destaque nas propostas de democracia direta participativa, além da 

Lista Partecipata na Itália. Essas iniciativas tentam, através do uso do antigo modelo de 

Estado, renovarem a proposta política a partir das inovações tecnológicas de que dispomos. 

No entanto, há um levante por uma completa reformulação do sistema que começa a 

nascer por todo mundo na forma de movimentos apartidários que contam somente com uma 

organização civil sem hierarquias ou organizações centralizadas. A sociedade em rede, ou 

P2P como também é chamada, trouxe à tona movimentos como os Indignados espanhóis, 

Occupy e Anonymous – esses últimos ligados especificamente à guerra da informação digital. 

Nascem assim, novas formas de organização política e, também, novas formas de 

desobediência civil. 

Se pensarmos nas circunstâncias históricas que levaram aos acontecimentos de 1968, 

poderemos igualmente pensar em diversas coisas. Mas, em especial, podemos pensar na 

relação com a expansão da informação através da televisão. Essa expansão permitiu, pela 

primeira vez na História, que os acontecimentos de uma guerra chegassem às casas de 

indivíduos de diversos países, mostrando um campo de batalha muito menos glamouroso do 

que as propagandas para aprovação dessas ações geralmente fazem parecer. Gostamos de 

pensar com Milton Santos quando diz que:  

 

O desenvolvimento da história vai de par com o desenvolvimento das 

técnicas. Kant dizia que a história é um progresso sem fim;acrescentemos 

que é também um progresso sem fim das técnicas. A cada evolução técnica, 

uma nova etapa histórica se torna possível. (SANTOS, 2001, p.12) 

 

Todas as vezes que há uma expansão midiática, há transformação social. Basta 

pensarmos à prensa, ao radio, ao telefone, à televisão. O modo como nos apropriamos dessas 

técnicas nos define enquanto sociedade. O que está em risco hoje é, mais uma vez,  que essa 

evolução técnica de que dispomos seja apropriada, exclusivamente, por algumas empresas que 

não têm como prioridade prestar qualquer serviço público, tampouco se comprometem com 

valores sociais; antes, pautam suas decisões, senão unicamente, primordialmente visando o 

lucro. Mas, à diferença das outras invenções, a Internet atinge as pessoas de um modo tal que 

não apenas amplia o acesso a informação – todo tipo de informação – mas possibilita que 



99 

todos usuários se tornem, eles próprios, agentes da informação na medida em que permite a 

construção de diversas narrativas ao mesmo tempo. Mais que uma guerra da informação, 

vivemos uma batalha de narrativas e de desejos sociais de liberdade que em muitas dessas 

narrativas se expressam. 

A velocidade desse processo e a possibilidade de comunicação instantânea através da 

Internet faz com que cada vez mais pessoas com interesses comuns e desejos comuns se unam 

para pensar problemas e propor soluções. É mais que necessária a compreensão de que o 

momento histórico pelo qual passamos é irreversível; é também, igualmente necessário, que 

definamos os tipos de valores que queremos estabelecer para construir a sociedade em que 

vivemos. A falta de agilidade na implementação de novos instrumentos institucionais que 

possam dar conta dessas transformações sociais leva à defasagem do sistema político que 

deixa de encontrar legitimidade e representabilidade junto aos cidadãos. O resultado, não há 

duvidas, é a decadência do modelo político atual e o confronto cada vez mais direto nas ruas. 

Há diversos exemplos a serem observados, além dos acima mencionados. A Islândia 

talvez seja o maior deles. Diante da crise financeira de 2008, os islandeses não só se negaram 

a pagar a dívida, como condenaram banqueiros e políticos, destituíram o governo e 

reescreveram a Constituição a partir da Internet e de maneira colaborativa. O exemplo que 

vem da terra do gelo é observado e reivindicado por boa parte dos manifestantes de hoje ao 

redor do globo. A Espanha, com as assembleias populares e a força do 15M está muito 

adiantada nesse processo, sobretudo pelas iniciativas de software livre e cidades abertas que 

cada vez mais se desenvolvem por todo o país. 

No Brasil, algumas iniciativas começam a surgir. A importância do debate é tal que, 

ao longo do governo Lula, sob o comando do Ministro Gilberto Gil, o Ministério da Cultura 

lançou o programa CulturaDigital.br que propõe diversas ações nesse sentido. Além, é claro, 

do Marco Civil – uma iniciativa exemplar, que contou com a participação direta da população 

em sua construção – que está para ser votado no congresso vem sofrendo interferências das 

grandes companhias de telefonia. 

A não inclusão desses novos aspectos tecnológicos para o aperfeiçoamento do 

processo político e da Democracia é um desrespeito ao desenvolvimento histórico, 

tecnológico e científico por nós atingido. Não restam dúvidas que o maior desafio que temos, 

hoje, é viabilizar as demandas sociais através das ferramentas que já estão disponíveis, mas 

são veementemente ignoradas ou utilizadas apenas em caráter panfletário ou financeiro. 

Esses aspectos que sinalizamos apenas superficialmente devem nortear a pesquisa 

política no campo teórico de nossos dias; são imprescindíveis para tal. No que diz respeito à 



100 

desobediência civil e à resistência, podemos somente esperar uma intensificação desse tipo de 

iniciativa cidadã.  

Evidentemente a Internet não resolverá sozinha nossas mazelas políticas e sociais; ela 

é apenas um instrumento. Diante das atrocidades do sistema que sustentamos, as quais 

podemos observar à exaustão através dos meios digitais, devemos, mais uma vez, nos colocar 

a pergunta: Por que obedecemos? 

 Como bem salientou d’Entrèves (1994), a partir do momento que mais de uma 

alternativa de mundo se apresenta, no momento em que se questiona a legitimidade e a 

autoridade de um determinado sistema, nossos valores morais coletivos devem também ser 

questionados seja para resgatá-los ou reformulá-los. Seríamos capazes de colocar-nos à 

prova? Somos capazes de sustentar aquilo que a palavra ‘Democracia’ efetivamente significa? 

Podemos criar novos modelos ainda melhores que o desenvolvido pelos gregos? Existiriam 

modelos, além do grego, mais interessantes em nossa ampla história como humanidade sobre 

os quais deveríamos nos voltar para inspiração? O que nos definirá como sociedade no 

futuro? 

São essas as perguntas que acreditamos devam ser feita nesse momento, e são esses 

aspectos que esperamos aprofundar em pesquisas futuras. 

 

 

 



101 

REFERÊNCIAS 

 

OBRAS DO AUTOR 

 

D'ENTRÈVES, A. P. La filosofia politica medioevale. Appunti di storia delle dottrine 

politiche. Turim: Giappichelli, 1934. 238p. 

 

D'ENTRÈVES, A. P. Natural Law: An introduction to legal philosophy. New Jersey, 

EUA: Transaction, 1994. 206p. (1ª edição da obra em 1955) 

 

D'ENTRÈVES, A. P. La Dottrina dello Stato. 3ª. ed. Turim, Itália: Giapichelli, 2009. 365p. 

(1ª edição da obra em 1962) 

 

D'ENTRÈVES, A. P. Legalità e Legittimità. Milano: Giuffrè, 1960. 161p. 

 

D'ENTRÈVES, A. P. Political Obligation in the open society. Oxford: 1964. 

 

D'ENTRÈVES, A. P. Obeying whom. Oxford: Claredon, 1965. 

 

D'ENTRÈVES, A. P. On the notion of Political Philosophy. 1965. 

 

D'ENTRÈVES, A. P. The Notion of State. Oxford, Inglaterra: Clarendon Press, 1967. 233p. 

 

D'ENTRÈVES, A. P. La Libertà Politica. --. ed. --, Itália: Edizioni di Comunità, 1974. 317p. 

 

D'ENTRÈVES, A. P. Saggi di storia del pensiero politico. Milão, Itália: Franco Angeli, 

1992. 350p. 

 

OUTROS AUTORES 

 

ARENDT, H. Entre o passado e o futuro. 7ª. ed. São Paulo, SP: Perspectiva, 2011. 348p. 

 

ARENDT, H. Crises da República. 2ª. ed. São Paulo, SP: Perspectiva, 2008. 201p. 



102 

 

BOBBIO, N. Profilo Ideologico del Novecento, Milão: Garzanti, 1993. 321p. 

 

BOBBIO, N. Estado, Governo e Sociedade: Para uma teoria geral da política. 15ª. ed. São 

Paulo, SP: Paz e Terra, 2009. 173p. 

 

BOBBIO, N. A Era dos Direitos. Rio de Janeiro: Campus, 1992.  

 

BOBBIO, N. Teoria Geral da Política. São Paulo, SP: Elsevier, 2000. 717p. 

 

BOBBIO, N.; MATTEUCCI, N.; PASQUINO, G. Dicionário de Política. 1ª. ed. Brasília, 

DF: UnB, 2010.  

 

BRAVO, G. M. Un'Italia civile - Alessandro Passerin d'Entrèves e Norberto Bobbio. 

Turim, Itália: Giappichelli, 2006. 26p. 

 

BRAVO, G. M. (org.) Alessandro Passerin d'Entrèves (1902-1985): politica, filosofia, 

accademia, cosmopolitismo e "piccola patria". 1ª. ed. Turim, Itália: Franco Angeli, 2004. 

133p. 

 

D'ORSI, A. La vita degli studi. 1ª. ed. Turim, Itália: Franco Angeli, 200. 233p. 

 

D'ORSI, A. La ricezione di Federico Chabod nella cultura italiana del Novecento. --. ed. 

Florença, Itália: Leo S. Olschki, 2000. 0p. 

 

D’ORSI, A. Guida Alla storia Del pensiero político. Firenze, Itália: La Nuova Itália, 1995. 

339p. 

 

HOBSBAWM, E. J. Revolucionários. 3ª. ed. São Paulo, SP: Paz e Terra, 2003. 277p. 

 

HOBSBAWM, E. J. Como mudar o mundo. 1ª. ed. São Paulo, SP: Companhia das Letras, 

2011. 423p. 

 

INSTITUT INTERNATIONAL DE PHILOSOPHIE POLITIQUE L'Idee de légitimité. 1ª. 



103 

ed. Paris: Presses Universitaires de France, 1967. 221p. 

 

KANT, I. A Metafísica dos Costumes. 2ª. ed. Bauru, SP: Edipro, 2008. 335p. 

 

KANT, I. Crítica da razão prática. 2ª. ed. São Paulo, SP: Martins Fontes, 2008. 294p. 

 

KELSEN, H. O problema da justiça. 3ª. ed. São Paulo, SP: Martins Fontes, 1998. 125p. 

 

KELSEN, H. General Theory of Law and State. Cambridge, EUA: Harvard University 

Press, 1. 516p. 

 

NEDERMAN, C. J. “A Middle Path: Alexander Passerin d'Entrèves”, in Lineages of 

European Political Thought. Washington, EUA: CUA, 2009. 375p. 

 

RESTA, E. 'Diritto Naturale Profano'. In: La Dottria dello Stato. Turim: Giapichelli, 

2009. 365p. 

 

SANTO, M. Por uma outra Globalização: do pensamento único  à consciência universal. 

Rio de Janeiro: Record, 2001, 174p. 

 

THOREAU, H. D. A Desobediência Civil. 1ª. ed. Porto Alegre, RS: L&PM , 2009. 80p. 

 

TRINGALI, M. Obbligazione Politica in Alessandro Passerin D'Entrèves. 1ª. ed. Lecce, 

Itália: Pensa Multimidia, 2006. 190p. 

 

TRINGALI, M. Alessandro Passerin d'Entrèves: profilo di un pensiero. 1ª. ed. Aosta, 

Itália: Le Château, 2002. 119p. 

 

WEBER, M. A "objetividade" do conhecimento nas ciências sociais. 1ª. ed. São Paulo, SP: 

Atica, 2006. 112p. 

 

WEBER, M. Sobre a Teoria das Ciências Sociais. 1ª. ed. São Paulo, SP: Moraes, 1991. 

132p. 


