
UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA
CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTE

DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA
PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA

Marcílio Diniz da Silva

Sobre a independência das três primeiras teses (151e-186e) no Teeteto de 
Platão.

João Pessoa
2012



Marcílio Diniz da Silva.

SOBRE A INDEPENDÊNCIA DAS TRÊS PRIMEIRAS TESES (151e-186e) NO TEETETO 
DE PLATÃO

Dissertação com fim a obtenção do grau de Mestre em 
Filosofia; sob a orientação do Professor Doutor José 
Gabriel Trindade dos Santos; para ser avaliado de acordo 
com o programa de Pós-Graduação em Filosofia da 
Universidade Federal da Paraíba.

João Pessoa
2012



MARCÍLIO DINIZ DA SILVA

Sobre a independência das três primeiras teses (151e-186e) no Teeteto de Platão.

Dissertação com fim a obtenção do grau de Mestre em 
Filosofia; sob a orientação do Professor Doutor José 
Gabriel Trindade dos Santos; para ser avaliado de acordo 
com o programa de Pós-Graduação em Filosofia da 
Universidade Federal da Paraíba.

Aprovada em: ___/___/2012

Banca examinadora

_______________________________________________
Professor Dr. José Gabriel Trindade dos Santos

Orientador (UFPB)

_______________________________________________
Professor Dr. Anderson D'Arc Ferreira

Examinador (UFPB)

_______________________________________________
Professor Dr. Richard Romeiro de Oliveira

Examinador (UFPE)



Dedico ao meu filho Viriato, minha filha Anna, 
minha esposa Suênia e ao Prof. Dr. José Gabriel Trindade dos Santos



AGRADECIMENTOS

Agradeço em especial aos deuses imortais, aos meus pais, aos meus filhos e esposa por 

todo o suporte nestes longos dias de campo de batalha, ao Prof. José Gabriel Trindade dos 

Santos por tudo (em especial pela paciência, sabedoria e gentileza) e pelo simples fato de que 

sem o qual este trabalho jamais seria feito, ao Prof. Anderson D'Arc Ferreira, Prof. Giovanni 

da Silva de Queiroz por todo o auxílio sem tamanho. Agradeço também ao sr.  Francisco 

(Chico), Fátima e aos demais do departamento de Pós-Graduação em Filosofia da UFPB por 

todo o suporte e amizade, assim como ao Prof. André Joffily Abath, Profª. Solange Norjosa 

Gonzaga e ao mestre Prof. Henrique Graciano Murachco, aos amigos Dídimo Matos, Keite 

Souza, Diego Uchôa, Gorette Lucena, Ângela Farias, Luiz Lira, Rodrigo Leão e tantos outros, 

antigos  ou  recentes  que  contribuíram e  motivaram de  alguma forma,  sabendo  ou não,  o 

presente trabalho. 



RESUMO

A dissertação  trata  basicamente  do  problema  da  conexão  entre  as  três  primeiras  teses 

apresentadas na primeira parte do diálogo platônico Teeteto, a saber 1) a tese de que epistēmē 

é  aisthēsis,  2) a tese do  homo mensura de Protágoras e 3) a tese do Fluxismo. Iniciamos 

expondo o problema de tal conexão entre as teses, considerada por alguns intérpretes como 

logicamente necessária e por outros como o contrário. Depois, passamos a expor a conexão 

platônica das três teses, partindo de várias considerações prévias e da introdução da 

problemática do diálogo; em seguida, analisamos a primeira refutação, a Defesa de Protágoras 

(DP) e por fim, a segunda refutação (ou seja, de 160e-186e), visando melhor compreender a 

relação entre as três teses apresentadas;  e por  último,  encerramos nossas  considerações e 

comentários,  elaborando  uma  resposta  em  favor  da  defensabilidade  da  independência 

(considerando que as teses não são logicamente necessárias umas às outras) entre as três teses.

Palavras-chave: Teeteto,  Espistēmē,  Aisthēsis,  Tese  de  Protágoras,  Fluxismo,  Defesa  de 

Protágoras, Três teses.



ABSTRACT

The  dissertation  concerns  the  problem of  connection  among  the  first  three  thesis  in  the 

platonic  dialogue  Theaetetus,  that  are  1)  the  thesis  that  says  the  epistēmē is  aisthēsis  

(Theaetetus first  answer to  'what  is  knowledge'  question),  2) the Protagoras'  thesis  of  the 

homo mensura and 3) the Fluxism thesis. We start exposing the connection problem among 

this thesis, defended by some authors as logically necessary (i.e. that the three thesis are really 

interconnected) and by others as not. Hereafter we examine the connection on the platonic 

text itself until the Protagoras' Defense (apologia Pratagorou) and its refutation (in 160e-

186e),  towards a best  understanding of the three thesis  connection.  At last,  we finish our 

considerations  and  comments,  arguing  an  answer  on  defensibility  of  the  independence 

(considering that the thesis are not logically required one to another) of the three thesis.

Keywords: Theaetetus,  Espistēmē,  Aisthēsis,  Protagoras'  Thesis,  Fluxism,  Defense  of 

Protagoras, Three thesis.



SUMÁRIO

INTRODUÇÃO................................................................................................. 1
1. AS TRÊS TESES........................................................................................... 9
 1.1. Contextualizações gerais e o problema do conhecimento...................... 9
 1.2. A Tese de Teeteto e a Tese de Protágoras: Relativismo e Infalibilismo. 17
 1.3. Fluxismo e a Doutrina Secreta................................................................. 26
2. REFUTAÇÕES............................................................................................. 34
 2.1. A primeira refutação................................................................................. 34
 2.2. A Defesa de Protágoras............................................................................. 40
 2.3. A segunda refutação.................................................................................. 53
3. REVISANDO AS TESES............................................................................. 62
 3.1. Considerações sobre a segunda tese........................................................ 62
  3.1.1. O Argumento do Sábio 2......................................................................... 62
  3.1.2. O argumento da Autorrefutação.............................................................. 65
  3.1.3. O argumento da Predição do Futuro....................................................... 80
 3.2. Considerações sobre a terceira e primeira tese...................................... 85
  3.2.1. O argumento da Impossibilidade Fluxista.............................................. 85
  3.2.2. O argumento da Alma............................................................................. 91
3.3. A conexão entre as três teses...................................................................... 97
CONCLUSÃO ….............................................................................................. 101
REFERÊNCIAS …........................................................................................... 102



1

INTRODUÇÃO.

A questão sobre o que vem a ser o conhecimento pode ser tida como o marco claro da 

maturidade da inquirição epistemológica, e neste sentido, o diálogo Teeteto de Platão figura 

como uma das obras fundamentais do pensamento filosófico ocidental (SANTOS, 2008a, p. 

11-12). Nela a figura do sofista Protágoras se sai de longe destacada como uma referência 

associada à tese epistemológica do Relativismo (KERFERD, 1981, p. 83; GUTHRIE, 2007, p. 

156; ZILIOLI, 2007, p. 1; LEE, 2008, p. 10). Por Relativismo, entendemos seguindo R. Bett 

(apud LEE, 2008, p. 9) como “a tese de que asserções em um certo domínio podem ser 

tomadas como corretas ou incorretas somente em relação a certo framework”1. A formulação 

protagórica de tal tese, assim como supostamente os argumentos utilizados para sustentá-la, se 

encontraria no livro2 perdido do sofista de Abdera, o Alētheia.

A associação entre o sofista Protágoras e o Relativismo garantiu a permanência da 

sombra deste pensador ao longo da tradição, que em parte fora diminuída pela imagem 

negativa que filósofos posteriores projetaram em relação aos sofistas em geral. Tal visão, ou 

mais especificamente seu contrário, a de atribuição geral de importância a certos sofistas, 

elevando-os ao status de “Filósofo”, tem claras raízes ainda na Antiguidade; filósofos, 

principalmente ligados as correntes Céticas e Cínicas, distinguiram entre os sofistas, aqueles 

que consideram como havendo contribuído decisivamente para certas áreas da Filosofia e do 

conhecimento humano como um todo, entre eles, Protágoras, pondo-os no mesmo nível de 

filósofos renomados. Compreender a real importância deste pensador é algo problemático: 

1

As citações no corpo do texto feitas a partir de fonte estrangeira apareceram em tradução livre minha, 
seguidos do trecho original em nota de rodapé […  the thesis that statements in a certain domain can be 
deemed correct or incorrect only relative to some framework].

2  Perdido desde muito tempo. Schiller defende ser razoável que o livro era bem raro em Atenas já na época da 
maturidade de Platão (1908, p. 13) em vista da eficiência da perseguição sofrida por Protágoras e seus 
escritos (Penso que diz isso amparado principalmente em DIOGENIS LAERTII, 1833. p. 156; IX, 8, 52: διὰ 
ταύτην δὲ τ νὴ  ρχ νἀ ὴ  τοῦ συγγράμματος ξεβλήθηἐ  πρ ςὸ  θηναίων·Ἀ  καὶ τὰ βιβλία α τοὐ ῦ κατέκαυσαν νἔ  τῇ 

γορ ,ἀ ᾷ  πὑ ὸ κήρυκα ναλεξάμενοιἀ  παρ` κάστουἑ  τ νῶ  κεκτημένων. Ou seja “por causa dele, do princípio do 
ensaio, foi banido diante dos Atenienses; e seus livros queimados na ágora, sob proclamação oficial, 
recontados da casa de cada um dos que possuíam”). Ele acredita haver evidências no Teeteto de que Platão 
não estava com o Alētheia ao escrever o referido diálogo, que tentaremos expor mais a frente, e isto seria 
algo em favor de uma interpretação histórica. Por outro lado, J. Burnet (1964. p. 91) não acredita nesta 
hipótese “If we reject the story that Protagoras was accused of impiety, we must also, of course, reject that of 
the destruction of all copies of his work by public authority. In any case, it is absurd. The book is represented 
as widely read long after Protagoras died”. Trarei mais acuradamente desta questão no capítulo III. Sobre o 
título do referido livro de Protágoras e suas variantes, acredito que os argumentos e suspeitas levandas por 
Mi-Kyoung Lee (2008, p. 24-25) que segue Burnet apesar de não o citar (BURNET, 1964. p. 91) são bastante 
relevantes, ligando o Αλήθεια, Καταβάλλοντες λογοι e mesmo o ντιλογι νἈ ῶ  α’ β’; como Burnet, ele acredita 
ou parece não suspeitar do texto não estar à mão de Platão. Particularmente, creio que haja poucas evidências 
para tomar uma posição realmente defensável, seja a favor ou contra; de modo que me soa mais prudente 
evitar maiores complicações.



2

nenhum de seus (supostos) livros chegou até nós e não se tem citações consideráveis de seus 

escritos que permitam muito. Por causa de tantas dificuldades, estudiosos e historiadores da 

filosofia têm assumido posições (em relação ao legado deste) que, para meros fins didáticos 

deste trabalho, agruparei em dois conjuntos, i) o dos que não atribuem relevância filosófica 

significativa ao sofista, por falta de data ou por doutrinação platônica-aristotélica, digamos; e 

ii) os que atribuem significativa relevância filosófica ao pensador, atribuindo-lhe status de 

filósofo (HEGEL, 1995, p. 357), epistemólogo, além de “arqui-inimigo de Platão” 

(CORNFORD, 1935, p. 83; ZILIOLI, 2007, p. 1). 

Este segundo grupo interpretativo é o que me interessa, a priori, como mostrarei mais 

a frente. Basicamente, o que estão nele reconhecem ou assumem claramente que os 

argumentos, ou partes essenciais deles, atribuídos por Platão ao seu personagem 'Protágoras' 

nos diálogos são coerentes historicamente ou podem ser tomados como (muito 

provavelmente) históricos; ou seja, como atribuídos ao Protágoras histórico. Chamo esta 

posição de 'leitura ou visão histórica'. Por isto, compreendo toda e qualquer leitura que atribuí 

valor histórico às teses discutidas, seja pelo pressuposto que os personagens históricos tenham 

realmente defendido estas teses, ou tenham defendido algo muito semelhante à elas, de modo 

que o reporte seja considerado como uma ‘versão’.

Modernamente, um filósofo alemão bastante influente pode ser tido como responsável 

por tal visão; me refiro mais precisamente a Hegel (1995), cuja influência na retomada dos 

estudos sobre os filósofos originários e os sofistas é inconteste (MCCARNEY, 2002, p. 4; 

SINGER, 2003, p. 7). No geral, Hegel vislumbrou boa parte da editoração alemã dos textos e 

fragmentos gregos, que consolidara uma forte tradição filológica e hermenêutica na Alemanha 

da época, com expoentes como August Immanuel Bekker e Friedrich Daneil Ernst 

Schleiermacher que culminaria num dos expoentes últimos desta tradição: Hermann 

Alexander Diels, conhecido pelo estabelecimento de uma edição “standard” dos fragmentos 

dos filósofos originários e sofistas, referência inconteste e obrigatória até hoje.

Sobre a influência hegeliana na interpretação dos fragmentos e no posterior estudo 

filosófico destes, me parece suficiente prova que num dos mais “tradicionais”  texto sobre 

História da Filosofia Grega do final do século XIX, o Philosophie der Griechen de Eduard 

Zeller (também professor na Universidade de Berlim, educado em Tübingen sob influência de 

Hegel em pessoa), cuja primeira edição data de 1873, dedica cerca de mais da metade da 

'Introdução' (ZELLER, 1881, p. 10-25) ao exame e crítica da visão de Hegel. Ora, e onde 

localizaria o influente Hegel e responsável pela História da Filosofia moderna, a maior 

contribuição do sofista Protágoras para a tradição filosófica? Em epistemologia.



3

Vejamos nas Lições sobre a história da Filosofia, texto em que melhor trata do 

assunto: “Grécia tem de agradecer aos Sofistas por sua cultura, pois eles disseram aos homens 

para exercitarem o pensamento assim como para o que este teria autoridade para eles, de 

modo que sua cultura fora em filosofia tanto quanto em eloquência”3; Hegel, não hesita em 

dizer “os Sofistas foram também filósofos especulativos”4. São os grandes responsáveis por 

darem “a consciência disto, da qual o [homem] está envolto no mundo moral o qual o 

satisfaz”5. Também por mostrarem as forças empíricas e controláveis do mundo humano, em 

especial na política (idem.). Neste sentido que a Retórica desempenha um papel importante: 

“[...] a Retórica, portanto, ensina como as circunstâncias podem ser submetidas a tais forças”6.

Neste ponto do texto, Hegel finaliza suas considerações gerais sobre os Sofistas com 

sentenças interessantes do tipo “No tocante a sua cultura formal, os Sofistas têm um lugar na 

Filosofia [...]”7. Ora, para se entender a importância que Hegel atribui à isto, basta recorrer a 

quem ele considera como expondo a mesma noção: Kant8. Kant, apenas nomeia o que é para a 

consciência e se conhece como “phaenomena i.e. Que o nos parece ser realidade objetiva, é 

apenas para ser considerada em sua relação a consciência, e não existe sem esta relação”9. E 

mais10  “Protágoras ele próprio mostra-nos muito mais do que está implícito em sua teoria, 

pois diz que 'verdade é uma manifestação para a consciência. Nada é em e para si, mas tudo 

tem uma verdade relativa”. Tal comparação com Kant é mostra clara da importância 

concebida por Hegel a Protágoras. Hegel concebe que a diferença entre os dois, neste quesito 

em especial, consiste na não atribuição do fluxo da matéria, que Hegel entende como a 

herança heraclítica de Protágoras11. Este é o último trecho maior, realmente significativo do 

comentário hegeliano sobre Protágoras. Ele termina dizendo que Protágoras12 “possui grandes 

3 HEGEL, 1995, p. 357  […  Greece has to thank to Sophists for this culture, because they taught men to 
exercise thought as to what should have authority for them, and thus their culture was culture in philosophy 
as much as in eloquence]

4 Id, […  the Sophists were also speculative philosophers]
5 Id, […  a consciouneess of that which is involved in the moral world and which satisfies man]
6 Ibid, p. 358 […  Rhetoric, however, teaches how circumstances may be made subject to such forces]
7 Id, […  On account of their formal culture, the Sophists have a place in Philosophy …]
8 Id, 1995, p. 358. Um comentário sobre a discussão da Tese de Protágoras no Teeteto e sua influência nas 

visões de Kant e Descartes, se encontra também em J. Santos (2008, p. 114-117), que toma rumo diferente 
das de Hegel, obviamente.

9 HEGEL, 1995, p. 358. [... phenomena i.e. that what seems to us to be objective reality, is only to be 
considered in its relation to consciousness, and does not exist without this relation]

10 Ibid, p. 375. [… Protagoras himself shows us much more of what is implied in his theory, for he says 'truth is 
a manifestation for consciousness. Nothing is in and for itself one, but everything has a relative truth only']

11 Isto demonstra também que Hegel parece acreditar, implicitamente, na implicação da Tese de Protágoras (TP) 
no Fluxismo heraclítico tal qual expresso no Teeteto, como veremos a frente. Isto também apontaria para uma 
visão hegeliana um tanto quanto, alguém poderia arguir, “ingênua” na leitura do tal diálogo platônico. Mas 
esta é outra questão.

12 Ibid, p. 377 [… possess great powers of reflective thought, and indeed reflection on consciousness came to 
consciousness  with Protagoras. But this is the form of manifestation which was again taken by the later 
sceptics]



4

poderes de pensamento reflexivo, e ao invés, [a] reflexão sobre a consciência veio à 

consciência com Protágoras. Mas esta é a forma de manifestação que fora novamente tomada 

depois pelos céticos”; traçando mais algumas considerações que preparam o terreno para suas 

considerações sobre Górgias que seguem o pensador de Abdera em ordem no texto hegeliano.

Não cabe aqui revisarmos a posição e leitura de Hegel, mas apenas sinalizar que isto é 

uma amostra relevante da consideração de Protágoras como havendo contribuído para uma 

dada área da filosofia, como um filósofo. Tal testemunha a favor de considerar Hegel como 

um dos que possuem uma leitura histórica do discurso do Teeteto.

Sendo, a princípio, a área de influência hegeliana, a de língua germânica, sua visão 

teve uma influência tímida nos comentadores que mais refletiram e discutiram sobre o Teeteto 

a partir do começo do século XX, nos anglófonos. Em língua inglesa, justamente no começo 

do século XX, surge um texto que não só atribui alta estima a Protágoras, como defende que 

boa parte do discurso protagórico no Teeteto tem fundo histórico e que não fora refutado por 

Platão. É o texto de Schiller 'Plato or Protagoras? Being a critical examination of the 

Protagoras speech in the Theaetetus with some remarks upon error', de 1908.

Schiller acusa Platão (SCHILLER, 1908, p. 10), entre outras coisas, de não refutar os 

argumentos apresentados pelo próprio Platão na construção literária da Defesa de Protágoras 

(DP) que, para que isto ocorra mais razoavelmente, segundo Schiller, é provável que parte dos 

argumentos tenham se baseado numa fonte externa, que pode ser razoavelmente concebida, 

segundo ele, como o próprio texto de Protágoras13. O argumento schilleriano, poderia ser 

formulado do seguinte modo:

(A) Platão não refutara o Protagorianismo se e somente se não o compreendeu.
(B) Se não o compreendeu, o fez por que não teve o texto protagórico à mãos.
(C) Platão não compreendeu o Protagorianismo se e somente se temos evidências do 
Protagorianismo.
(D) Temos evidências do Protagorianismo.
(E) Platão não o refutara.
(F) Logo, Platão não teve o texto protagórico à mãos.

Isto é o que caracteriza, de acordo com o que apresentei acima, uma visão histórica 

dos argumentos protagóricos no Teeteto. Schiller traça uma série de críticas e hipóteses para 

interpretação do texto platônico que o levam a cinco conclusões principais:

(i) A DP apresenta grande parte da argumentação autêntica de Protágoras e defende 

13 SCHILLER, 1908, p. 14-15.



5

grande parte da “descoberta”14 da relatividade do objeto de conhecimento para o 
sujeito que conhece.
(ii) Não há sentido que Platão tenha omitido argumentos autênticos na DP
(iii) Há evidências internas que sugerem que Platão nunca entendeu algumas 
implicações lógicas.
(iv) Há evidências confiáveis para reconstruir a doutrina do Protágoras histórico.
(v) Que é confirmado, segundo Schiller, pelo fato desta mesma doutrina reconstruída 
apresentar a solução ao problema que Platão se atém em vão no mesmo diálogo: o da 
origem do erro.

Em todo caso, até onde conseguimos investigar, esta é a primeira defesa clara, numa 

época já de comentadores importantes para os estudos atuais, em língua inglesa, de uma 

leitura que atribui historicidade aos argumentos e defende Protágoras como um grande 

pensador e epistemólogo. No entanto, o texto de Schiller fora praticamente ignorado. Uma 

visão de raízes semelhantes, de Protágoras como epistemólogo sério, ou pelo menos como 

alguém que propôs uma tese epistemológica séria, apenas surgirá cerca de um século depois 

do texto de Schiller, com Mi-Young Lee (2008, p. 12-25).

E por que o texto de Schiller foi ignorado? Para responder esta pergunta com maior 

afinco, seria necessário uma pesquisa que no momento não cabe. No geral, a partir do clássico 

de Cornoford 'Plato's Theory of Knowledge' (publicado em 1935, cujo o texto de Schiller não 

aparece na bibliografia consultada pelo autor, apesar de haver sido citado timidamente), cada 

vez mais se viu um afastamento por parte dos intérpretes do Teeteto da vinculação de qualquer 

grau de historicidade aos argumentos protagóricos, de modo a que progressivamente a questão 

simplesmente perdesse o sentido, sendo relegada, quando muito a detalhe hermenêutico15. 

Seria como se houvesse se tornado communis opinio a leitura não histórica ou mesmo fosse 

descabido a priori pensar em sua validade. Um dos motivos, segundo acredito, para que o 

texto de Schiller não fosse levado a sério, talvez tenha sido o de apresentar visões bem 

heterodoxas, e que aparentam pouca defensibilidade, sobre temas comumente bem aceitos 

como o da defesa de que Platão não teria o livro de Protágoras à mão durante a escrita do 

Teeteto. Tal hipótese fora aludida, como me referi na nota de rodapé 2, apesar de não citar 

Schiller, por Burnet que a considera pouco provável – uma vez que considera pouco provável 

a história da perseguição e queima pública dos textos protagóricos. Por hora, cabe registrar 

que possivelmente posições como essas tenham contribuído para lançar um nuvem de 

descrédito geral sobre o texto de Schiller, o que explicaria razoavelmente, penso, a ignorância 
14 Isto é Schiller quem nos diz ser.
15 Burnyeat nos diz (1990, p. 23) de que visão de Schiller – no que diz respeito a interpretação pragmatista da 

ressignificação do 'sábio', como apresentada na DP –  é uma opinião amplamente compartilhada. Não 
conseguimos encontrar, até o momento, tantas fontes que sugerissem e mesmo apontassem para tal, de modo 
a validar o “amplamente compartilhada”.



6

posterior do texto.

Independente de qual seja o motivo predominante, fato é que o texto fora ignorado. 

Isto por si só não constitui, necessariamente, um motivo para o ignorarmos também. E é aqui 

que o texto dele entre neste trabalho. Qual seria a importância do texto de Schiller então? Para 

nosso texto, sua importância consiste em ter sido o autor que chamou minha atenção, com sua 

defesa da irrefutabilidade da Tese de Protágoras no Teeteto, para a possibilidade de tal tese ser 

independente das demais teses que são relacionadas a esta na obra, ou seja a primeira tese (a 

primeira resposta de Teeteto) e a terceira (o Fluxismo). 

Daí que ao citá-lo não subscrevo automaticamente suas teses, mas apenas aponto para 

fazer entender a origem deste texto. A partir de Schiller que nasce nossa problemática, e 

ganha corpo, principalmente com o trabalho de intérpretes historicistas mais recentes, 

nomeadamente com Lee (2008) e Zilioli (2007). A primeira autora, Lee (2008), publicou seu 

texto em 2005 defendendo o que até então, pelo que conheço, não vira antes: que Protágoras 

causara certo movimento que mudou a epistemologia (ou a fez surgir de fato, enquanto área 

distinta). O ponto básico do texto d autora, é a tentativa de reconstrução do Protagorianismo 

no seu aspecto epistemológico, em especial do aspecto geral do que continha o livro perdido 

Alētheia. Este trabalho é levado em conta na tentativa de encontrar as raízes claras do 

Ceticismo filosófico na época clássica (Ibid, p. 1). A autora advoga que com uma 

metodologia adequada, se pode chegar a uma reconstrução satisfatória16. Esta tarefa é 

alicerçada numa análise cuidadosa dos textos e um trabalho de confronto e diálogo das fontes 

mais próximas (o que além de Platão e Aristóteles, neste caso, inovou com a consideração de 

Demócrito17 – o mais próximo – referindo-se ao problema levantado pelo Protagorianismo).

O segundo autor, Zilioli (2007) também recorre a um projeto de reconstrução 

(inclusive, mais explícito e abrangente) do Protagorianismo, tomando o trabalho de Lee como 

base. Zilioli (2007) pretende reconstruir no aspecto mais amplo possível, tomando algo da 

metodologia de Lee e introduzindo levemente um debate com as concepções filosóficas 

contemporâneas de Objetivismo e Relativismo18. Zilioli entende como Cornford (1973), que o 

Protagorianismo seja a concepção vista como mais antagônica (pelo próprio Platão, 

16 LEE, 2008, p. 4-5.
17 Ibid, p. 7, lê-se: “[...] by including Democritus in our study, we can recapture some of the rich dialectical 

context of competing views which existed during Plato's and Aristotle's time. We can also restore Democritus 
to his rightful place in the history of Greek epistemology. His theories have been neglected, in part because of 
the traditional placement of Democritus as the last of the 'Presocratics', and in part because of the difficult 
and fragmentary state of the evidence for his work. Yet he was the major contemporary rival to Plato and 
Aristotle, and is of particular interest because of the importance he placed on experience, and on explaining 
why things appear to us as they do. Our study of Democritus will therefore help to round out our 
understanding of the development of some central ideas in Greek epistemology during the classical period”.

18 ZILIOLI, 2007, p. 1-2.



7

provavelmente) ao Platonismo, pelas suas concepções epistemológicas e éticas, 

principalmente. Daí toda a recorrência vasta às obras mais próximas (incluindo uma defesa de 

Platão como fonte fidedigna, desde que haja certa cautela19), a construção do diálogo entre 

elas20, para se traçar um quadro geral historicamente plausível. Zilioli (2007) considera que tal 

quadro geral aponta para um Protagorianismo como uma concepção relativista robusta que 

engloba em si aspectos epistemológicos (que engendram no Infalibilismo também), 

ontológicos e relativos a uma teoria da verdade ('aléticos'), que podem ser tomados como uma 

visão filosófica sustentável, e desafiadora às concepções objetivistas da época. Tal 

reconstrução aponta também para sutilezas que podem ser tomadas como indicativos para a 

interpretação que atribui independência as três teses discutidas, ao mesmo tempo oferecendo 

explicações plausíveis para eventuais ligações21.

Aqui é onde se forma nossa problemática. Afinal, independente de pressupormos ou 

não uma leitura histórica, seriam as três teses independentes22 entre si? A dúvida é posta uma 

vez considerada leituras renomadas do Teeteto como a de Burnyeat (1990) e Sedley (2002), já 

que sob a perspectiva de Burnyeat (1990), por exemplo, as três teses não são independentes 

entre si. Daí que a simples constatação de que não há um equívoco sobre a resposta desta 

pergunta levou-nos a considera-la seriamente. E é importante considerá-la à sério, por três 

motivos básicos. Primeiro, por ser um ponto-chave em toda interpretação da primeira parte do 

diálogo (BURNYEAT,1999, p. 8-10; CHAPPELL, 2004, p. 58-59; TSCHEMPLIK, 2008, p. 

67). Segundo, por ser um ponto gerador de discordâncias de interpretação na literatura 

especializada (TSCHEMPLIK, 2008, p. 67). E terceiro, por ser um ponto fundamental para a 

compreensão do diálogo.

A estes três motivos, podem ser acrescidos os seguintes sobre a relevância geral de tal 

problema: a) é uma contribuição pontual para a questão filosófica mais ampla das dimensões 

do Relativismo, b) é um problema relevante para a História da Filosofia em um momento 

onde as leituras de cunho histórico ressurgem ou se advoga historicamente pelo 

Protagorianismo; c) não há – pelo menos até onde saiba – nenhuma literatura lusófona focada 

19 ZILIOLI, 2007, p. 42-44. Esta passagem é realmente interessante, principalmente para um defensor da 
impossibilidade da leitura histórica.

20 O trabalho de delimitação clara dos fragmentos e da exegese dos mesmos é algo complicado, pareceu-me 
interessante como exemplo, o fragmento cuja atribuição à Protágoras ainda é duvidosa (atestado por Dídimo, 
o cego, em seu Comentário sobre os Salmos, 3. apud ZILIOLI, 2007, p. 6-7) e que supostamente daria base 
para algumas das considerações aristotélicas cf. LEE, 2008, p. 177-180. Tal fragmento, parece-me, é crucial 
para a defesa de Zilioli que a TP defesa ser vista como apontando para um relativismo ontológico (2007, p. 
31-38). 

21 Que como feito por Lee, tornaria inteligível as ligações platônicas ao mesmo tempo em que as caracterizaria 
como tais, ou seja como ligações meramente platônicas, feitas para o contexto e interesse do autor no 
diálogo.

22  Independentes logicamente, pois.



8

apenas neste problema e d) uma resposta a tal problema é filosoficamente importante uma vez 

que pode auxiliar a leitura do diálogo ou apoiar problematizações das teses deste. Se estes 

motivos são acertados, então temos um problema filosoficamente relevante a ser considerado 

na interpretação do Teeteto de Platão, desde que considerado o aspecto mais amplo da 

História da Filosofia, e as eventuais limitações bibliográficas e metodológicas de nosso texto.

Uma vez delimitado nosso problema e considerado a relevância do mesmo, cabe agora 

expor os objetivos gerais do trabalho, que são basicamente três. I) compreender melhor a 

relação entre as três teses através da análise do texto; II) reunir elementos suficientes para 

formular uma resposta defensável ao problema e III) oferecer um texto minimamente útil à 

interpretação lusófona do Teeteto.

Para alcançar tais objetivos, recorreremos metodologicamente a uma pesquisa 

bibliográfica e a análise textual, dispostas sobre três capítulos de modo a fundamentar uma 

conclusão. Nosso trabalho será divido em três capítulos. No primeiro, trataremos, 

basicamente, de expor a conexão platônica das três teses, partindo de várias considerações 

prévias e da introdução da problemática do diálogo; com a finalidade de iniciar a análise do 

texto e a conexão entre as três teses. No segundo capítulo, trataremos, grosso modo, de 

analisar a primeira refutação, a Defesa de Protágoras (DP) e por fim, a segunda refutação (ou 

seja, de 160e-186e), com o propósito de melhor compreender a relação entre as três teses 

apresentadas no capítulo anterior e também considerar as posições de parte da literatura de 

comentadores acessíveis. Já no terceiro capítulo realizaremos o fechamento das considerações 

e formularemos uma resposta para nosso problema de acordo com o considerado até agora, 

basicamente, confrontando nossa análise dos argumentos (especialmente os da segunda 

refutação) com a literatura de comentadores acessíveis, e formulando a partir destas análises 

nossa resposta ao problema interconexão das três teses. Depois, apresentaremos uma breve 

conclusão.

Todo o trabalho, cabe ressaltar, está enraizado numa pesquisa bibliográfica nas fontes 

que me estiveram acessíveis até certo momento. Utilizarei como edição padrão do Teeteto o 

texto traduzido para a língua portuguesa por Adriana Manuela Nogueira e Marcelo Boeri, da 

Fundação Calouste Gulbenkian e o texto grego editado por John Burnet no Platonis Opera de 

1905 (vd. Bibliografia). Consideraremos que a dita tradução portuguesa é adequada para os 

propósitos do nosso texto. Qualquer variação de tradução, mudança ou comentário que eu 

considere relevante, será devidamente sinalizada no texto.

Sem mais delongas, iniciemos o primeiro capítulo.



9

1. AS TRÊS TESES.

Iniciaremos este capítulo expondo brevemente algumas considerações gerais 

introdutórias que teremos como necessárias. Basicamente, são alguns dados sobre o sofista 

Protágoras (o histórico), passando depois a considerar o personagem do diálogo platônico em 

si; assim como, brevemente, na compreensão dos diálogos em si, em suas especificidades 

enquanto opção filosófica da escrita platônica, para só então adentrar o texto, propriamente, 

do Teeteto. Tal introdução visa apenas localizar os elementos e elucidar os pressupostos 

assumidos.

Como exposto na introdução, o foco de trabalho será a conexão entre as três teses e o 

modo como estas são refutadas, o que nos levará a ter como pontos-chave no texto a 

interconexão entre as três teses (151e-160a), a Defesa de Protágoras (165e-168d, doravante 

‘DP’)  e suas refutações (1ª em 160c-165c; 2ª em 170a-186e). Neste primeiro capítulo, 

trataremos basicamente de expor a interconexão das três teses, partindo de várias 

considerações prévias e da introdução da problemática do diálogo, que reunirei em 1.1; 

partindo para a exposição da primeira resposta de Teeteto, ou seja, a tese de que 

“conhecimento é sensação”, que chamarei ao longo deste texto de D¹; a exposição da Tese de 

Protágoras, que chamaremos de TP e por fim, da tese do Fluxismo, consistindo, basicamente, 

em uma teoria de explicação das sensações compatível com as duas teses anteriormente 

apresentadas por Platão. A exposição da primeira e segunda tese estará em 1.2, e a exposição 

da terceira em 1.3, juntamente com um comentário geral. Iniciemos, pois.

1.1. Contextualizações gerais e o problema do conhecimento.

É aceite comumente que Protágoras tenha sido o primeiro sofista histórico (BURNET, 

1964, p. 89; KERFERD, 1981, p. 25; BROADIE, 2006. p. 79; GUTHRIE, 2007, p. 10) apesar 

da data de seu nascimento ser controversa. Grosso modo, podemos localizar seu nascimento 

na cidade de Abdera (moderna Ávdira, na prefeitura de Xanthi, Grécia) entre 500 e 49023, de 

modo a termos um panorama geral do período de atividade do mesmo, a partir de 

aproximadamente 475 a 421 a.e.c. (‘antes da era cristã’; doravante assim abreviado). Pelos 

relatos que temos, no geral, o Protágoras histórico partiu ainda jovem numa vida de andanças 

23

Burnet (1964, p. 90) nos diz “not later than 500 B. C.”; Kerferd (1981, p. 42) se limita a postular “not later 
than 490 B. C.”; Lee (2008, p. 10) que nasceu “at the latest in 490 BC”; Zilioli (2007, p. 19) nos diz que 
nasceu entre 490 e 484.



10

comum aos homens de “letras”  do seu tempo, tendo finalmente convergido para Atenas, 

crescente centro de poder na Hélada. Em Atenas ficou famoso pelas suas lições e por tratar de 

diversas áreas de interesse intelectual na época. Também responsável pela redação das leis da 

colônia dos Thurioi, sendo grande amigo de Péricles (LEE, 2008, p. 10), o que não o impediu 

de ser acusado de impiedade, tendo exemplares de livros seus queimados em praça pública. 

Grosso modo, mesmo no período Helenístico, apesar da campanha difamatória em torno dos 

sofistas em geral, foi considerado um homem importante e de grandes contribuições para o 

conhecimento grego em diversas áreas24. A área que nos interessa diretamente, é a 

contribuição deste sofista em Epistemologia25. Para os que advogam uma leitura histórica, o 

Teeteto é o diálogo platônico no qual está registrado uma parcela vital de tal contribuição do 

sofista histórico. No entanto, para não estamos falando do sofista histórico Protágoras, mas 

meramente do personagem platônico que outro personagem (Sócrates) interpretará em dada 

ocasião. Como já falamos antes, entrar na discussão da historicidade não nos cabe aqui. Falei 

algo do sofista histórico com o intuito de apresentar um contexto histórico mínimo que 

favoreça a compreensão do modo de fala dos personagens no diálogo, mas antes, cabem umas 

considerações sobre os diálogos em si.

Parece-me que antes de tratarmos dos personagens dos diálogos, devemos tratar antes 

de entender o que caracteriza os próprios diálogos platônicos. Os diálogos “[...] constituem 

um conjunto de peças autônomas, nas quais, inseridos em narrativas dramáticas, encontramos 

teses, argumentos, debates, reflexões pessoais, unificados por investigações sobre questões 

bem definidas.”  (SANTOS, 2008b, p. 20)26. Considerando, pois, o modo de composição 

dialógica como uma opção filosófica e também artifício literário27, surgem apontamentos 

diversas para como devemos encarar as teses e os personagens retratados nos diálogos28. 

24 Como nos relata Kerferd (1981, p. 44), 1950 foram encontrados estátuas de filósofos e poetas no Egito (no 
Serapeum em Mênfis), entre elas a de Protágoras, Platão, Heráclito e Thales; o que “is remarkable is that 
Protagoras should be included in a series of philosophers facing a set of poets on the opposite side, a clear 
testimony, it would seem, to the importance with which he was invested in the Hellenistic period”

25 Para Santos (2008a, p. 109) a Epistemologia enquanto disciplina autônoma surge com Platão no Teeteto. Há 
quem discorde cf. LEE, 2008, p. 183; ZILIOLI, 2007, p. 4; BARNES, 2003, p. 110-111; OLIVA; 
GUERREIRO, 2000, p. 90-93. Mesmo se considerarmos estas discordâncias, o próprio Santos nos oferece 
uma saída (2008, p. 12-13), pois podemos admitir que haviam “questões epistemológicas” mas não havia “a 
epistemologia (…) como disciplina”.

26 Para Chappell (2004, p. 12), um diálogo platônico é “a reported conversation about philosophy, usually with 
speakers, two of whom do most of the talking, and one of whom is usually Socrates (…) characters in the 
dialogue are vividly and often comic contrasted, so that dialogue is almost a drama”.

27 SANTOS, 2008b, p.20.
28 Outra questão imersa nesta é a de como deve ser encarada a totalidade do corpus de textos platônicos; afinal, 

dependendo de como se enxergue a totalidade deste, determinar-se-á como enxergar as suas partes, i.e. os 
diálogos separadamente. Limitamo-nos a citar duas referências recentes que expõem as correntes 
interpretativas da tradição dos últimos séculos. Utilizar-nos-emos das interpretações identificadas como três, 
nos termos de Santos (2008b, p. 36), i) a unitarista “que encara o platonismo como uma unidade ideológica, 
dispersa por uma diversidade de diálogos por razões expositivas;”  ii) a evolucionista “que busca na 



11

Seguindo ainda as indicações de Santos (2008, p. 5), a ordem para compreensão de um 

diálogo platônico, tem por duas partes; a primeira que “consiste na elucidação do seu 

conteúdo e estrutura, analisando o argumento e inserindo-o na unidade do texto, constituída 

pelos elementos dramáticos e metodológicos (…) que definem o contexto dialéctico do 

diálogo”  e a segunda que consiste na exploração temática intertextual29. Neste sentido, me 

dedicarei, pelos meus objetivos e escopo de investigação, mais a primeira parte e encararei o 

diálogo considerando o apontamento também proposto por Santos (2008b, p. 38) sob a noção 

de 'contexto dialético'; tal noção é definida como:

(…) relação única e irrepetível entre personagens que colaboram na 
investigação de um tópico, perante uma audiência ao mesmo tempo real e 
ideal, exprimindo e debatendo opiniões suas, com pressupostos próprios e 
comuns a todos, exercitando-se pela argumentação com vista à sua educação 
e à de outros. A noção permite-nos encarar o diálogo filosófico como um 
instrumento de ensino e de investigação mais do que como suporte de 
doutrinas dogmaticamente impostas, embora estas não deixem de se achar 
presentes nele, como objeto de reflexão crítica.

Considerando isto30, trataremos o diálogo mais como um instrumento de investigação 

cronologia dos diálogos o princípio interpretativo que suporta a alegada evolução do pensamento platônico;” 
e iii) a analítica “que prefere concentrar-se em cada diálogo individual e comprometer-se com o 
estabelecimento de relações, sempre arbitrárias, entre textos distintos”. Outra visão importante e 
paradigmática sobre as correntes interpretativas do corpus platônico está em Burnyeat (1999, p. 38-48) e vale 
ser conferida. Por sua vez, Michelini (2003, p. 4), distingue duas grandes correntes interpretativas 
(apresentadas em graus e níveis de fusão uma com a outra) mais recentes que se desenvolveram à medida que 
a diretriz interpretativa cronológica (chamada por J. Santos de “evolucionista”) caíra em desuso: a tendência 
de encarar os diálogos como peças estéticas, assentadas em solo literário, fechadas e independentes, e por 
outro lado a tendência de encará-los como pessoas literárias isoladas, mas cujo significado filosófico é 
descoberto na leitura intertextual dos diálogos (ibid. p. 12). Em todo caso, considera (ibid. p. 3) que ambas 
concordam na recorrência ao contexto cultural, e em alguns casos, no diálogo – até então negligenciado (ibid. 
p. 6) na tradição interpretativa anglófona – com autores contemporâneos e rivais de Platão, promovendo um 
distanciamento “between the argument-based or analytic paradigm of philosophical writing referred to above 
and a more literary and historical approach to the dialogues”  (ibid. p. 7) e contribuindo para uma melhor 
visualização e estudo da obra platônica. Interessante notar que a proposta de Santos (2008b, p. 38) de 
'contexto dialético' concorda na recorrência a um 'contexto' (de cunho mais especulativo-educativo, para 
Santos; de cunho mais literário-histórico para Michelini) e ecoa Kahn (2003, p. 300): “the philosophical 
content of a Platonic work is often tailored to the dramatic occasion or to the character and level of 
understanding of the interlocutors. Hence a difference between the doctrinal content of two dialogues may 
often be accounted for by a diference between the occasion and the cast of participants” se o entendi bem, 
podemos chamar de “contexto” ao que Kahn chama “ocassion and the cast of participants”. Neste sentido, a 
diferença de exposição das correntes interpretativas expostas por Michelini podem ser perfeitamente 
inseridas dentro do modelo de Santos, desde que realizada certa “tradução”.

29 SANTOS, 2008. p. 6. cf. Kahn (2003, p. 299-301) que, sugerindo uma nomenclatura interessante, aponta 
para conclusões parecidas, me refiro ao que ele chama de 'formal autonomy' dos diálogos, encarados como 
peças literárias-estéticas completas em si mesmas; no entanto, afirma que tal 'formal autonomy' não deve 
conduzir para a independência filosófica dos diálogos, sugerindo que um entendimento mais profundo de 
cada um em particular se dá pelo assentimento de uma consistência filosófica entre os diálogos; que na 
prática, resulta na exploração intertextual (creio que o termo mais correto seria “inter-dialógica”, que 
conduziria a uma visão ‘unitarista’ ou ‘evolucionista’ da obra platônica) como referida acima, sendo a 'formal 
autonomy' uma ferramenta hermenêutica, útil desde que inserida no princípio de consistência filosófica entre 
os diálogos (ibid. p. 301). 

30 Interessante a visão que Tschemplik (2008, p. 53) oferece, ao tratar da maiêutica socrática, no que diz 



12

e reflexão das teses ali debatidas – que podem ser teses de referência histórica, mas, enquanto 

peças literárias, limitadoras de qualquer impulso historicista. Deste limite de cunho histórico, 

que consiste na extrapolação da dimensão literária do diálogo para a dimensão da evidência 

histórica, não deriva nenhum limite filosófico na intertextualidade dos diálogos platônicos.

Voltando ao personagem ‘Protágoras’, enquanto figura literária platônica, este é 

retratado principalmente no diálogo homônimo, do qual não tratarei. No entanto, outra 

aparição deste personagem de modo interessante se dá justamente no Teeteto; o mais 

interessante desta aparição é justamente ser resultado da interpretação por outro personagem, 

Sócrates, durante a DP. Muito se tem considerado sobre o grau de fidelidade histórica da 

apresentação do personagem Protágoras e principalmente, do uso das teses atribuídas nos 

diálogos platônicos ao Protágoras histórico, conforme me referi na Introdução. Como já 

apresentei, há quem defenda que apesar de toda ficção literária há algo de histórico ali que 

não deve ser desprezado (vd. LEE, 2008, p. 11; ZILIOLI, 2007, p. 6-8). Se considerarmos 

como Sedley (2002, p. 6-8) o faz em relação ao personagem Sócrates no Teeteto, podemos 

pensar também que as teses e o personagem Protágoras são reavivamentos plausíveis 

historicamente, obviamente funcionais aos propósitos do diálogo. O ponto é que, mesmo que 

se considere uma leitura histórica ou se adote uma postura de generosidade em relação a ela, 

como já apontamos, teremos sempre o problema de que estamos reféns do trabalho platônico. 

Daí que nos resta suspender a possível relevância que uma leitura histórica teria para nosso 

trabalho. Cabe-nos apenas insistir na literalidade das personagens e na independência 

filosóficas das teses ali apresentadas. Por isto, é irrelevante para os objetivos gerais deste 

trabalho a veracidade das leituras históricas do Teeteto. No entanto, é importante apresentar 

tal ponto (novamente) para evitar possíveis má interpretações.

Tendo já um panorama geral do sofista Protágoras, enquanto personagem platônico e 

enquanto sofista histórico, e tendo já em mente como devemos encarar o diálogo platônico em 

sua especificidade literária e filosófica, podemos adentrar o diálogo propriamente dito e 

apresentarmos a problemática que o norteia.

Por sua vez, o Teeteto é um diálogo único (SANTOS, 2008, p. 11-12); como bem o diz 

Burnyeat (1999, p. 2) “nenhum outro diálogo de Platão fala tão diretamente as preocupações 

respeito a justificação do que Santos de chama de 'contexto dialógico' que vimos acima, acredito que 
relevante e consonante: “at 151c [do Teeteto] Socrates indicates that we are often attached to our opinions in 
the way many parents are attached to their children, who leave no room for critical evaluation and onlu 
permit praise for thier own. Insofar as Socrates never trats an idea or opinion as a possession, fe is free to 
dispose of those notions that prove to be false or inconsistent, instead to defend the indefesible. An emptiness 
that grants liberty surely is not a worthless nothing, but ir is fruitful in its own peculiar way. It is Socrates' 
explication of midwifery that explain why philosophy is dialectical and must be in the form of dialogue”.



13

dos filósofos operantes nos tempos modernos”31. Um diálogo referencial para toda a tradição 

filosófica moderna e contemporânea32 e fonte de muitos estudos, principalmente no século 

passado. Há linhas de interpretações gerais do diálogo que são seguidas pelos comentadores, 

que podem ser agrupadas em blocos diferentes entre si; como por exemplo, os destacados por 

Sedley (2002, p. 4-5). Tomaremos estes como referência. 

Basicamente, podemos distinguir 4 linhas principais de interpretação do Teeteto; a 

primeira, que chama de 'leitura A', faz recuar a Cornford que lê o Teeteto, em última análise, 

como uma peça inteligível somente em relação ao Sofista e ao Político; ou seja, para esta 

primeira linha de interpretação, o Teeteto é um diálogo que tem sua real inteligibilidade 

dependente da interconexão com dois outros diálogos (ou se pensarmos nas tetralogias 

organizadas pelo alexandrino Tarsilo de Mendes, inteligível somente em relação a tetralogia – 

que além do Teeteto, Sofista e Político, é também composta pelo Crátilo). A segunda linha de 

interpretação, chamada de 'leitura B', que atribui a Burnyeat, nos diz que a leitura do Teeteto 

deve ser feita “no espírito de uma inquirição de livre, sem nenhum ponto característico 

pressuposto das doutrinas do período médio de Platão”33; ou seja defendendo uma leitura 

independentista do diálogo, que pressupõe que a compreensão deste não está condicionada a 

outros diálogos particulares, ortodoxamente nomeados do período médio. A terceira linha de 

interpretação, é a que atribui a Long, que não nomeia explicitamente (seria de esperar uma 

“leitura C”), mas que poderíamos chamar de 'leitura socrática', por entender o Teeteto como 

uma reavaliação de Sócrates34; para esta leitura, o diálogo é uma peça inteligível em relação 

ao período socrático (caracterizado pelos também chamados de diálogos elêncticos) dos textos 

platônicos, sendo uma espécie de encerramento estilístico ou revisão metodológica. A quarta 

linha de interpretação, a do próprio Sedley, chamada de 'leitura Maiêutica', nos diz que o 

diálogo é compreensível por si mesmo (nisto concordando com a ‘leitura B’), pois seu 

propósito seria reportar ao leitor o papel de “dar à luz”, sendo o próprio diálogo a parteira35; 

31 BURNYEAT, 1990, p. 2 [… no other dialogue of Plato's speaks so directly to the concerns of working 
philosopher in modern times]

32 Ibid, 1990, p. 1.
33 Ibid, p. 5. […  in a spirit of open-minded inquiry, without at any point presupposing Plato's characteristic 

middle-periods doctrines]. Interessante que tal é a visão expressa também por Chappell (2004, p. 13).
34 SEDLEY, 2002, p. 6.
35 Ibid, p. 5. Uma visão alternativa de leituras é proposta por Chappell (2004, p. 22-24) que aponta três 

interpretações principais para como o Teeteto deve ser visto: 1) a cética (na qual enquadra Sedley –  mas 
parece desconhecer o texto de 2002 que citamos como referência, vd. CHAPPELL, 2004, p. 245-246) – 
sendo por isto um diálogo que visa engendrar posições céticas, 2) a como um trabalho genuinamente 
aporético, expressando reais dificuldades que Platão não conseguira vencer ao longo de sua escrita (e 
reescrita) do diálogo; e 3) a como um trabalho “deslocado”  em relação ao restante da obra platônica – 
independente, e quase que “inclassificável”, nos moldes do que Sedley chama de ‘leitura B’ de Burnyeat e do 
que Santos (2008b, p. 33) coloca no terceiro grupo, formado por diálogos com certa unidade programática, 
mas independentes entre si.



14

neste caso, o diálogo assume uma função “didática”. 

Considerando tais leituras, acrescentando o entendimento do caráter geral dos diálogos 

por J. Santos, conforme apresentados acima, que como Sedley36, considera que as leituras 

tradicionais estão corretas cada uma à seu modo37, apenas afirmo que para meus propósitos, o 

que Sedley chama de 'leitura B' é suficientemente adequada e a tomarei como tal. O faço, 

pelos seguintes motivos: 1) a própria leitura de Sedley é, em última instância, uma leitura 

destas (rotuladas por ele como ‘leitura B’), pois assume que a inteligibilidade do Teeteto não é 

condicionada, pelo menos a priori, a contextos extras ou diálogos x. Sendo tal leitura 

incondicionada a diálogos externos, podemos dizê-la uma leitura independentista (no sentido 

de não ser dependente de diálogos outros). A defesa do sentido maiêutico-didático do diálogo, 

quando justamente se é o diálogo que apresenta formalmente certa teorização sobre a 

maiêutica, faz com que a ferramenta-chave para compreender o texto, esteja no próprio texto. 

O “espírito de uma inquirição livre” é exemplarmente demonstrado com a maiêutica. 2) Em 

contraposição a 1), talvez se argumente que Burnyeat advogaria que o diálogo não deva ser 

visto com um propósito (o que Sedley propõe), pelo menos não um ao modo de Sedley ou de 

Cornford (de justificar a necessidade da TF, em última instância), mas de que o propósito 

consista muito mais em fazer entender as reais dificuldades, teses e aporias, mais do que como 

a maiêutica funciona “na prática”; ou seja, o diálogo deve ser visto como uma construto 

propositalmente elaborado para ser “aberto”. Este tipo de oposição, no meu ver, não anula a 

proposta de Sedley por completo se concordarmos que há algo deste “espírito de uma 

inquirição livre” intrinsecamente posto na maiêutica, não anula outras direções, uma vez que 

consiste apenas numa ênfase do processo, ao invés de um simples enfoque nos seus fins.

O diálogo é tradicionalmente divido em três partes (SEDLEY, 2002, p. 3; 

CHAPPELL, 2004, p. 15; SANTOS, 2008, p. 7), tendo cada parte uma das respostas de 

Teeteto à questão inicial como pano de fundo. Focar-me-ei exclusivamente na primeira, por 

conter a apresentação da problemática, o fornecimento da primeira resposta (a primeira tese), 

a interconexão com as outras duas teses, e sua refutação – o que me interessa. Passemos, pois 

o diálogo propriamente dito, mas considerando o seguinte: referir-me-ei as passagens da 

editoração do texto grego de Stephanus38 conforme apresentado por  Burnet. Isto se deve por 

36 SEDLEY, 2002, p. 4-6.
37 Sedley: “they [the readings A and B] are each, in their own way, correct”  (2002, p. 5); Santos: “em todas 

estas [interpretações dos diálogos] há uma filosofia platônica. Mas não é, nem será nunca, uma e a mesma, 
nem foi como tal encarada por aqueles que há 25 séculos persistem em ler Platão. Neste sentido, interpretar 
Platão é uma tarefa infindável e sempre renovada, por cada estudioso e cada cultura, porque os diálogos são o 
lugar de debate de concepções que sempre se relacionam diferentemente com as preocupações dos que os (ou 
“de quantos os”...) lêem.” (2008b, p. 39).

38 vd. CHAPPELL, 2004, p. 13.



15

economia: vou me servir do texto platônico em língua portuguesa (PLATÃO, 2008), de duas 

versões inglesas comentadas juntamente com a apresentação do texto (CORNFORD, 1973, p. 

15-163; CHAPPELL, 2004), além de eventuais consultas ao já apresentado texto grego de 

Burnet (PLATO, 1905), de modo que seja mais prático. Sobre o texto grego e a tradução, 

ressalto o que já dissera na Introdução, utilizar-me-ei da versão de A. A. Nogueira e M. Boeri 

que é adequada, no entanto não deixarei de citar as passagens originais gregas para eventuais 

fins elucidativos. Adentremos o texto, pois.

O diálogo se inicia com o encontro de Euclides com Térpsion, que referindo-se à um 

encontro com Teeteto, são levados a recordarem o encontro deste último com Sócrates 

conforme anotado por Euclides (142a-143c)39. Segundo as notas de Euclides – que faz com 

que dramaticamente o diálogo seja uma transcrição de outro diálogo fitício, a conversa inicial 

é entre Teodoro e Sócrates sobre os jovens mais promissores que frequentam a companhia do 

primeiro (Teodoro, renomado professor de matemática de então). Entre estes, destacou-se, 

segundo Teodoro, Teeteto; descrito como parecido com Sócrates fisicamente (144a-c). Neste 

ínterim, o próprio Teeteto aparece na companhia de outros rapazes e é chamado por Teodoro 

para vir conversar com Sócrates (144d-e). 

O Primeiro ponto conversado por Sócrates com Teeteto é um questionamento acerca 

da autoridade de Teodoro para proferir juízos acerca da semelhança física entre Teeteto e 

Sócrates40. Grosso modo, concordam que somente alguém de habilidade comprovada na 

determinada área pode emitir juízos com autoridade, de modo a serem confiáveis; um tanto 

que jocosamente questionam a autoridade de Teodoro na comparação fisiológica (já que este 

não mostra habilidade nem conhecimento em nenhuma das artes relacionadas com a 

identificação de perfis e reprodução de fisionomias, como a pintura, por exemplo), Sócrates 

conduzindo a argumentação para referir-se à ψυχή (145b de que a similitude entre ele e 

Teeteto dever-se-ia, pois, referir41), relatando o elogio de Teodoro, diz que é chegada a hora de 

39 Obviamente, segundo F. Cornford (1973, p. 15), o tomar de notas de Euclides seria fictício e com meros fins 
de registro afetivo por parte de Platão para com os citados. Por sua vez A. Tschemplik acredita (2008, p. 17) 
que “Plato apparently thought it important that the reader know that he is not the “author” of this dialogue on 
knowledge; and the same time provides a dramatic occasion for the “coincidence” that the dialogue is read 
aloud by a “slave” (143c)”. No geral, toda a exposição da autora a respeito do framework da parte inicial do 
diálogo merece ser levada em consideração (ibid. p. 16-27) assim como a de T. Chappell (2004, p. 29-32), 
tratar disto nos alongaria demasiadamente e nos afastaria dos propósitos deste texto, por serem nuances mais 
aproveitáveis ao tratarmos no propósito geral do diálogo, e não apenas da interconexão entre as três teses na 
primeira parte (meu foco aqui).

40 Segundo Tschemplik (2008, p. 3), já aqui temos algo importante para se notar “the limits of knowledge are 
thematized after the frame and the very beginning of the actual dialogue; and the limitations in transmitting 
knowledge are problematized by a frame conversation between Terpsion and Euclides, the self-confessed 
“author” of the dialogue proper.”

41 E neste caso, entende-se (TSCHEMPLIK, 2008, p. 26) que Teodoro se mostra mais competente nos juízos 
acerca das semelhanças psíquicas.



16

examinar Teeteto, de modo a averiguar o juízo (elogio) que Teodoro (145c) fez, e também a 

semelhança psíquica entre o rapaz e Sócrates. Só através do exame, da inquirição de Teeteto, 

como se Teodoro estivesse em julgamento, Sócrates considera que se pode verificar a acurácia 

do juízo de Teodoro (TSCHEMPLIK, 2008, p. 27).

Inicialmente a questão posta por Sócrates é se “aprender [τὸ μανθάνειν] não é tornar-

se [γίγνεσθαι] mais sábio [σοφώτερον] naquilo que se aprende [περὶ ὃ μανθάνει τις]?” (145d); 

recebendo o assentimento de Teeteto, que logo afirma a identidade entre saber42 ( πιστήμηἐ ) e 

sabedoria (σοφία) (145e). Esta afirmação de identidade entre πιστήμηἐ  e σοφία é importante, 

pois “sábio” (σόφος) será, doravante, um adjetivo (bastante utilizado após a apresentação da 

TP, como veremos) que pressupõe πιστήμηἐ . Sócrates, pois, apresenta a questão principal do 

diálogo (146a), “é aqui precisamente que caio em dificuldades [ πορἀ ῶ] e por mim não sou 

capaz de captar claramente [καὶ οὐ δύναμαι λαβε νῖ  καν ςἱ ῶ ] o que na verdade é o saber. Será 

que podemos defini-lo [δὴ χομενἔ  λέγειν α τόὐ ]?”. Teeteto, tendo recebido a incumbência de 

Teodoro de responder à Sócrates, por sua vez responde: “me parece [δοκεῖ ... μοι], portanto, 

ser qualquer dos conhecimentos que se aprende [ νἄ  τις μάθοι πιστ μαιἐ ῆ ] a partir de Teodoro, 

geometria assim como as quais tu enumerastes, e por outro lado, sapataria e as técnicas dos 

artífices, todas mostradas e variegadas coisas por oposição à uma simples [π σαίᾶ  δίδως καὶ 

ποικίλα ντιἀ  πλοἁ ῦ]”. Ao responder deste modo, Teeteto acaba incorrendo no erro usual de 

oferecer exemplos, ao invés de uma definição43. 

Sócrates o alerta sobre tal erro (146d-147c) –  seguirei Chappell (2004, p. 33) na 

abreviação das definições, que esta primeira tentativa de Teeteto ele abrevia como D0, 

consideremos pois – e antes de seguirmos, registro a primeira tentativa de resposta de Teeteto.

D0: conhecimento ( πιστήμηἐ ) é o que se aprende, como geometria, sapataria ou as 
técnicas dos artífices.

Após compreender seu erro44 (de oferecer exemplos, ao invés de uma definição) e 

42 Sobre o uso deste termo neste contexto vd. CHAPPELL, 2004, p. 31-32; para o português vd. SANTOS, 
2008a, p. 55-57.

43 Sobre as implicações filosóficas disto, vd. BURNYEAT, 1999, p. 4-6 ao referir-se a Moore; Chappell (2004, 
p. 35-36), por sua vez, indica a visão contraposta a necessidade intrínseca de uma definição contra os 
exemplos apresentada por Wittgenstein, que Chappell não acredita funcionar bem neste caso, ao contrário de 
Bostock (2005, p. 32-34) que por sua vez apresenta uma consideração relevante sobre o contexto geral da 
questão pelo 'saber': “what garantee do we have that the concept of knowledge is not itself a simple and 
unanalysable concept? None that I know of. Yet ever since the Theaetetus philosophers have shared Plato's 
faith that there is an analysis to be found” (ibid. p. 37).

44 Concordo como Chappell (2004, p. 38) de que nesta passagem Teeteto se refere antes à enumeração de tipos 
de saber, do que aos objetos do saber. A pergunta, nos termos de Cornford (1973, p. 17), se refere antes ao 
significado do termo 'saber' do que as instâncias onde o termo 'saber' ocorre; ou ainda como Bostock (2005, 
p. 32) “first he [Socrates] says that he was not asking for an enumeration either of the things that there is 
knowledge of or of the several diferent 'knowledges' (146e)”.



17

exemplificar o modo pelo qual chegou a definições em Matemática (147d-148b)45, Teeteto 

reluta em apresentar uma definição do que vem a ser conhecimento (148b-c), sendo instigado 

por Sócrates para tal. Sócrates, aproveita então, para iniciar uma exposição de sua Maiêutica 

(149a-151d), na qual não nos aprofundaremos46, apesar de ser uma das passagens mais 

conhecidas dos escritos de Platão (BURNYEAT, 1999, p. 6). Aprofundar-se na exposição 

socrática sobre a Maiêutica, a meu ver, seria mais interessante e proveitoso se estivéssemos 

focados nas questões relacionadas ao propósito geral do diálogo ou do todo de sua 

interpretação, o que não é o caso. Passemos, pois, para a definição apresentada por Teeteto, a 

primeira tese, e principalmente para as implicações que Platão deriva desta, emendando as 

outras duas teses nas quais nos focaremos.

1.2. A Tese de Teeteto e a Tese de Protágoras: Relativismo e Infalibilismo.

A partir daqui iniciamos as exposições cruciais, as das chamadas três teses 

(BURNYEAT, 1999, p. 7-10; SEDLEY, 2002, p. 48, FINE, 2004, p. 132): a primeira 

definição de conhecimento oferecida por Teeteto (a primeira tese), a tese protagórica do homo 

mensura (a segunda tese) e por fim o fluxismo heraclítico (a terceira tese). Após a exposição 

geral da maiêutica socrática e a retomada do incentivo a Teeteto, este oferece a primeira 

definição de conhecimento: “[...] de facto, parece-me [δοκεῖ ο νὖ  μοι] que o que sabe algo 

apercebe aquilo que sabe [ὁ πιστάμενόςἐ  τι α σθάνεσθαιἰ  το τοῦ  ὃ πίσταταιἐ ] e, tal como agora 

parece [φαίνεται], saber [ πιστήμηἐ ] não é outra coisa que não percepção [α σθησιςἴ ].” (151e). 

45 Há quem considere que a apresentação de Teeteto de como chegou em definições em matemática não seja 
uma analogia adequada para a questão, e que Platão não teria feito bem em fazê-la, pelo fato de (a definição 
de Teeteto em matemática) consistir muito mais na introdução de um novo conceito – desenvolvido a partir 
de problemas até então insolúveis ou parcialmente solucionados (neste caso, por Teodoro cf. 147d) – do que 
na análise de um conceito já familiar (como o caso de 'saber') vd. BOSTOCK, 2005, p. 34-35 e o comentário 
disto em CHAPPELL, 2004, p. 40-41.

46 Evitaremos tratar a  maiêutica por economia. Há quem considere esta passagem e a compreensão do que é 
exposto nela como crucial para o entendimento de todo o diálogo e mesmos os diálogos anteriores (SEDLEY, 
2002, p. 35-37) ou ainda apenas possui mais relevância para o entendimento da primeira parte (BURNYEAT, 
1999, p. 7). Nesta passagem também, pela comparação com o diálogo Menon, se traça, como F. Cornford 
(2004, p. 27-29) uma ponte interpretativa crucial para o entendimento do diálogo: a de que, segundo ele, 
Platão supõe a teoria da Anamnese como pano de fundo – no entanto, as Formas não são citadas no Teeteto 
por ser um diálogo “concerned only with the lower kinds of cognition, our awareness of the sense-world and 
judgments involving the perception of sensible objects” (ibid. p. 28); daí que a Teoria das Formas também 
não apareça, pois “the Forms are excluded in order that we may see how we can get on without them; and the 
negative conclusion of the whole discussion means that, as Plato had taught ever since the discovery of the 
Forms, without them there is no knowledge at all”  (idem). Para ver críticas gerais convincentes para esta 
visão de Cornford, especialmente, para a ligação com a Teoria das Formas – de nada tem de evidente, de fato 
–  vd. CHAPPELL, 2004, p. 46-47. Por sua vez, A. Tschemplik relaciona tal passagem com o diálogo 
Banquete e o papel das crenças religiosas em torno de Eros, Ártemis e mesmo Apollo, além de apontar para 
direções interpretativas da importância crucial da maiêutica, consonante a Sedley (2004), como norteador no 
diálogo (2008, p. 50-55) e fator de inteligibilidade do mesmo.



18

Esta definição consiste na equalização entre πιστήμηἐ  e α σθησιςἴ . O sentido geral dos termos 

não é obscuro47. Chamarei esta primeira definição de Teeteto, acompanhando Chappell (2004, 

p. 48) , de D¹. Ou seja, a primeira tese, abreviarei como D¹.

D¹: conhecimento [ πιστήμηἐ ] é percepção [α σθησιςἴ ].

Sócrates, após elogiar um tanto retoricamente a definição, logo afirma a identidade 

entre D¹ e a Tese de Protágoras (152a), que abreviaremos doravante como TP48. Eis:

Contudo, arriscas-te a não teres emitido uma definição [λόγον] trivial sobre o 
saber, mas sim aquela que diz [ λεγεἒ ] também Protágoras. O modo é algo 
diferente, mas diz [ε ρηκεἴ ] a mesma coisa, pois afirma [φησὶ] que “a medida 
de todas as coisas”  [πάντων χρημάτων μέτρον] é o homem, “das que são, 
enquanto são, das que não são, enquanto não são” [ νῶ  μ νὲ  ντωνὄ  ςὡ  στι,ἔ  
τ νῶ  δὲ μὴ ντωνὄ  ςὡ  ο κὐ  στινἔ ].

Daí extraímos a formulação canônica da TP, a segunda tese:

TP: o homem é a medida (μέτρον) de todas as coisas, das que são, enquanto são, [e] 
das que não são, enquanto não são.

TP, pois, é a tese ontoepistemológica, nos termos de J. Santos (2008b, p. 33), segundo 

a qual, o ser humano é a medida para as coisas que são enquanto são e para as que não são, 

enquanto não são; famosa tese do homo mensura. Segundo Sexto Empírico (1842, p. 202. 

Adv. Math. VII, 60) esta era a frase de abertura do livro Katabállontes logoi de Protágoras; 

mas possivelmente apenas repita o que Platão diz mas referindo-se ao livro Alethēia no 

Teeteto (161c)49. Como bem ressalta o próprio Sexto Empírico (1912, p. 55. Hip. Pir. 216-

217) o termo μέτρον (“medida, metro”) deve ser entendido como κριτήριον (“meio para julgar, 

critério”), leitura considerada acertada por Guthrie (2007, p. 173) e da qual não vejo motivos 

para duvidar50.  Platão oferece uma formulação parecida no Crátilo (385e) “[...] assim como 

47 Estes dois termos, ao considerarmos seus significados mais precisos e contextos de uso, Liddell & Scott nos 
fornecem, respectivamente (1996, p. 660 e 42), a) 1- habilidade com uma matéria, entendimento, perícia; 2- 
perícia profissional; II- conhecimento; saber científico, ciência (em oposição à δόξα), precisamente em Platão 
e no discurso filosófico posterior. E b) 1- percepção-sensível, sensação; 2- impressão dos sentidos; II- 
disposição de sentimento. Detalhes etimológicos para πιστήμηἐ  vd. CHANTRAINE, 1968. p. 470-471; 
POKORNY, 2008. p. 2906. Para α σθησιςἴ  CHANTRAINE, ibid. p. 42 e POKORNY, Ibid. p. 55. Ambas as 
palavras são compostas. Para uma discussão do uso (“técnico”) destes termos por Platão, em especial de 
α σθησιςἴ , vd. CHAPPELL, 2004, p. 53-55 e BOSTOCK, 2005, p. 41-42; ou ainda CORNFORD, 1973, p. 30.

48 T. Chappell (2004, p. 56) a abrevia por Hm (“homomensura doctrine”), M. Wedin (2005, p. 171) por PT 
(“Protagoras' Thesis”)

49 Sobre o suposto livro de Protágoras, já falamos na nota x na introdução.
50 Se considerarmos que o problema epistemológico do critério tenha sido levantado por Xenófanes o 

colofônio, conforme o fragmento 34 deste, podemos pensar que a TP seja a primeira resposta para o 
problema registrada pela tradição. Por sua vez, Cornford sugere (1973, p. 35) que a TP fosse uma resposta a 
negação eleática das aparências.



19

disse [ λεγενἔ ] Protágoras dizendo [λέγων] “medida de todas as coisas” ser o homem ["πάντων 

χρημάτων μέτρον" ε ναιἶ  νθρωπονἄ ] – as coisas são enquanto me parece; como ti pareces, as 

são para ti [ ςὡ  ραἄ  ο αἷ  μ νὲ  νἂ  μο ·ἐ ὶ  ο αἷ  δ' νἂ  σο ,ὶ  τοια ταῦ  δὲ σοὶ]”. Segundo Lee (2008, p. 

12-18), tais apresentações platônicas podem ser tomadas como citações diretas do texto 

protagórico. A quantidade de vezes e como foi citada cada versão da TP é um trabalho 

extenso e desnecessário uma vez que já realizado magnificamente por Diels (1922, p. 219) e 

por Mullach (1881, p. 130). No geral, basta assinalar que a maneira como a TP aparece no 

referido trecho do Teeteto nos é suficiente.

O primeiro ponto a considerar, e que é crucial, é a relação que existe entre D¹ e a TP, 

que é feita por Sócrates. Como bem exposto por Santos (2008, p. 59) “[...] a relação entre a 

resposta de Teeteto e a tese de Protágoras é tudo menos evidente”, daí que buscar a relação 

entre estas, além da maneira como entender o Fluxismo heraclítico nisto, e ainda os fins pelos 

quais Platão supostamente as uniu é um dos grandes pontos –  o talvez o grande ponto 

(TSCHEMPLIK, 2008, p. 67) – que geram diferenças de interpretação (BURNYEAT,1999, p. 

8-10; CHAPPELL, 2004, p. 58-59)51, sendo justamente o foco de nosso trabalho aqui. Afinal 

como ligar a primeira e a segunda tese (D¹ e TP)? Tal ligação é puramente arbitrária ou é 

perfeitamente justificada, só tendo uma aparência ilusória de dissociação (como sugerido por 

Sócrates ao dizer que Protágoras diz o mesmo, mas de modo “algo diferente”)? Ou seria 

ainda, logicamente necessária? Eis o ponto-chave para nosso trabalho. A visão da consistência 

entre as três teses, e mesmo do alcance da refutação platônica destas, será crucial para a 

defesa da real eficácia dos contra-argumentos platônicos contra as três teses em conjunto, ou 

contra algumas, ou ainda de sua eficácia real contra umas e de uma eficácia reduzida contra 

outra. A literatura recente, ao voltar-se para a questão da real eficácia dos contra-argumentos 

platônicos contra as três teses (por exemplo, vd. COOPER, 1970; WATERLOW, 1977; 

MODRAK, 1981; FINE, 1998; WEDIN; 2005 ou ZILIOLI, 2007), demonstra claramente que 

não há um veredito final sobre tal assunto, como já apontamos na Introdução.

O grande ponto é que no texto, nesta altura precisa, Sócrates não nos fornece nenhuma 

evidência que respalde seu “o modo é algo diferente, mas diz a mesma coisa”. Como diz a 

mesma coisa? Afirmar tal equivalência é algo que soa, neste momento, arbitrário. Sócrates 

não afirma que a D¹ pressupõe a TP, ou que a requer como suporte, não; diz que ambas dizem 

“a mesma coisa”. Que confluem em seus significados. Bem, resta-nos aguardar por uma 

elucidação socrática de como a segunda tese é de algum modo equivalente à primeira. E para 

que isto ocorra, precisamos seguir o texto e procurar entender a TP e seus desdobramentos.

51 Basicamente, ambos identificam duas interpretações principais, como veremos mais a frente. 



20

Como G. Hegel bem notara (1995, p. 373-374), a TP é ambígua (cf. CORNFORD, 

1973, p. 34-36; BURNYEAT, 1976, p. 172; SEDLEY, 2002, p. 49-50; CHAPPELL, 2004, p. 

57-58; BOSTOCK, 2005, p. 42-43; STERN, 2008, p. 86). Primeiramente, temos de decidir 

em sentido lemos o termo 'homem', se (i) referindo-se ao ser humano em geral, ou melhor, a 

espécie – 'homem universal' ou (ii) se referindo-se a cada ser humano em particular (HEGEL, 

loc. cit.; CHAPPELL, 2004, p. 57). Isto determina substancialmente se adotamos a TP como 

uma tese “objetivista” (uma tese “absoluta”, que diga algo de objetivo para qualquer pessoa) 

ou “subjetivista” (uma tese que dependa sua objetividade do entendimento de cada um) o que 

decorre em escopos e status diferentes. Se tomada como uma tese objetivista, sua 

interpretação básica é de que o ser humano (a Humanidade, pois – ou se alguém quiser forçar 

a barra, pode ver aqui a noção kantiana de “Sujeito Transcendental”) é quem constrói o 

discurso/determina o que é e o que não é; ou ainda, em sentido gnômico (quase oracular) que 

cada ser humano, em particular, é a medida. Neste último caso, a formulação do tipo gnômica 

poria a TP em um nível linguístico acima, de modo que não seria abarcada sob seu próprio 

escopo (evitando assim a autorrefutação, como veremos noutro capítulo). Este tipo de 

diferença será evocada de outra forma, como por exemplo por Zilioli (2007, p. 116-118), pois 

o caráter “objetivista”  da TP deve ser entendida à luz da definição wittgensteiniana entre 

“dizer”  e “mostrar”52; tal diferença também evitará que a tese abarque ela própria, 

engendrando (ou facilitando) autorrefutação. Ou ainda, se entendermos a frase em um sentido 

subjetivista, a interpretação básica nos leva a uma forma de Relativismo mais comum, como 

veremos mais a frente.

Outro ponto como apresenta A. Tschemplik (2008, p. 71-73) é entender o 'de todas as 

coisas' (πάντων χρημάτων), uma vez que o uso da palavra 'coisa' (χρ μαῆ ) tem uma associação 

forte com “coisa humana, artefato, objeto ou construto humano”  (como “dinheiro”  vd. 

MORWOOD; TAYLOR, 2002, p. 350) e menos com aspectos fenomenológicos 

independentes da humanidade53. Tal sutileza linguística me parece que não fora levada em 
52 ZILIOLI, 2007, p. 116-118, “[…] As stated earlier, Protagoras’ maxim does not explicitly state a theory of 

relativism; one may suggest that it shows (the meaning of) relativism; with its cryptic style, the maxim can be 
taken to allude to relativism. The maxim is a gnomic sentence in which Protagoras condensed the sense of his 
relativism without stating it explicitly. To express ideas in philosophy through the use of an obscure language 
that needed a further and experienced interpretation was typical of Presocratic philosophy, which inherited it 
from Greek religion and from the Delphic cult.12 Protagoras could well be thought to make use of such a 
philosophical custom. In this respect, Feyerabend makes a similar point when he remarks: ‘[Protagoras’ 
maxim] can be interpreted in (at least) two ways: as a premise “entailing”  well defined and unambiguous 
consequences; or as a rule of thumb adumbrating an outlook without giving a precise description of it. In the 
first case (which is the one favored by logicians) the meaning of the statement must be established before it is 
applied, or argued about; in the second case (which characterizes most fruitful discussions, in the sciences 
and elsewhere) interpreting the statement is part of applying it, or arguing about it.’”.

53 Sexto Empírico (1912, p. 55. Hip. Pir. 216-217) nos diz que devemos entender χρεμάτων como πραγμάτων, o 
que não esclarece muito pelo amplo campo semântico do termo – ao menos que leiamos como A. Tschemplik 



21

consideração até então por nenhum outro comentador, a ponto de sugerir algo mais decisivo 

para a interpretação da TP. Fazer isto aqui é por demais arriscado, de modo que é mais 

prudente atermo-nos a  interpretação mais convencional do termo χρ μαῆ . 

O outro ponto importante é o do caráter geral da TP em sua relação com o particípio 

do verbo ser. Há os que veem a TP como uma tese epistemológica (por exemplo: LEE, 2008, 

p. 35), como uma tese eminentemente “alética”, i.e. sobre a verdade –  uma teoria da 

verdade54, etc. No entanto, considerarei, como Zilioli (2007, p. 10-11) a TP como uma tese 

'relativista robusta' no sentido de Margolis (apud ZILIOLI, ibid. p. 10)55, que como tal possui 

um triplo aspecto: deve ser encarada como uma tese sobre a verdade, uma tese epistemológica 

e ontológica. Tal concepção no geral se aproxima da leitura 'objetivista' da TP. Antes de 

adentrarmos nas considerações sobre o relativismo propriamente dito, voltemos ao texto 

platônico.

Sócrates desde já oferece uma diretriz interpretativa para a TP, a mesma apresentada 

no trecho do Crátilo que citei acima, que apresenta o enfoque Platônico. Nos diz (152a6) “de 

certa maneira, o que diz [λέγει] é isto: que cada coisa é para mim do modo que a mim me 

parece [ μοἐ ὶ φαίνεται τοια ταῦ  μ νὲ  στινἔ  μοίἐ ]; por outro lado, é pra ti do modo que a ti te 

parece”. Tal é geralmente (LEE, 2008, p. 35) formulado nos moldes de 'se algum x parece F 

para a, então x é F para a' (cf. BURNYEAT, 1999, p. 11), ou mais economicamente como o 

faz M. Burnyeat (1976, p. 178) 'se parece a x que p, então é verdade para x que p', que 

segundo Wedin (2005, p. 171) pode ser inicialmente considerada, de uma forma canônica, 

como:

(x)(p)(x bel p→p) ou (x)(p)(x bel p→p é verdade)56

(2008, p. 73) “objetos”. Grosso modo, o termo engloba coisas concretas e práticas (que nos leva a pensar, 
igualmente em saberes práticos). Considerando as possibilidades de tradução, a autora nos diz “thus if 
Protagoras said that humans are the measure of money, we would expect no exclamations of surprise or 
protests of objection. The surprise and difficulty arises in the second half of his assertion where he replaces 
chrēmata with onta” (ibid. p. 72). vd. Também SANTOS, 2008, p. 59 em especial a nota 73.

54 LEE, 2008, p. 30
55 Margolis equaliza o Relativismo Filosófico com o Relativismo Cognitivo, segundo a exposição de Zilioli 

(2007, p. 10) –  de modo que não seja “only a doctrine about the (the conditions) of truth, that is, an 
epistemological doctrine, but is more complex philosophical thesis, more exactly a threefold one. 
Philosophical relativism is an alethic thesis (that is, a thesis that says something about the nature of truth), an 
epistemological thesis (which says something about the conditions of truth and knowledge) and a ontological 
thesis (which, by relating truth, knowledge and reality, says something about the structure of the world). Para 
uma discussão da TP e verdade relativa vd. LEE, 2008, p. 41-45.

56 Wedin dedica seu texto as análises de Burnyeat, cujos resultados utilizarei mais a frente. Grosso modo, a 
formulação da TP utilizada por ele de grande utilidade é numerada como 13* (WEDIN, 2005, p. 189) onde se 
lê (Ǝx)(x bel (Ǝp)(x bel p ^ ¬(no mundo de x é verdade que p))). O bel é para o inglês believes, ou seja 
“acredita”. Por sua vez, Fine (2004, p. 134) defende que seja formulada com uma bicondicional, do tipo 'p é 
verdade para a se e somente se a acredita que p' (p é verdade para a)↔(a bel p).



22

Assim considerada, nos cabe agora averiguar o relativismo da TP. Por 'relativismo', no 

âmbito filosófico, considerarei a tese que “[...] a verdade de proposições filosóficas é relativa 

de algum modo a perspectivas doxásticas”57. Tal definição é consonante com a definição de 

Bett, comumente adotada (ZILIOLI, 2007, p. 9; LEE, 2008, p. 9) já aludida na Introdução. 

Que a TP seja considerada relativista não é novidade alguma, no entanto aproveitarei a 

diferenciação de Fine (2004a, p. 134) entre as modalidades de relativismo protagórico, o 

'Protagorianismo Estreito' [Narrow Protagoreanism] e 'Protagorianismo Largo' [Broad 

Protagoreanism] (vd. SEDLEY, 2002, p. 49-53) 58. Tal diferença baseia-se em duas 

compreensões para o verbo 'parecer' –  o primeiro uso, diz respeito a expressão da crença 

baseada exclusivamente na percepção sensorial direta (do tipo “isto me parece vermelho”), 

enquanto o segundo uso, a expressão da crença do que se acreditar ser o caso (como na 

sentença “o argumento me parece correto”). Esta diferença se baseia no que é tomado como 

sendo o objeto da crença. No primeiro caso, chamarei de 'crenças de primeira ordem', ou seja, 

as crenças advindas diretamente das sensopercepções (neste caso temos o 'Protagorianismo 

Estreito'). Já no segundo caso, chamarei de 'crenças de segunda ordem' que são as crenças 

relativas às crenças de primeira ordem (aqui temos o 'Protagorianismo Largo'). Tal 

diferenciação é útil ser apresentada, pois, como veremos, Platão se utilizará propositalmente 

de ambas (do 'Estreito' ao longo da apresentação da TP e do 'Largo' no argumento da 

Autorrefutação, por exemplo) aproveitando-se da ambiguidade a seu favor.

O 'Protagorianismo Estreito' é logo apresentado no argumento das 'aparências 

conflitantes', de acordo com a denominação de Lee (2008, p. 14)59, pois 'um determinado 

evento x parece y para a e ¬y para b' (sendo x um evento ou fenômeno qualquer que 

impressiona os sentidos e a estrutura perceptual, y uma percepção sensorial direta, geralmente 

expressa por um predicado e a e b os sujeitos percipientes). Portanto, o grande ponto é que 

sempre se requer um “qualificador”  (BURNYEAT, 1976, p. 175), eu chamarei também de 

'delimitador', na aplicação de qualquer predicado perceptual; do tipo 'a água está fria para 

mim' (o 'para...' é o que chamarei de 'delimitador', sendo justamente o que estabelece o valor 

57 HALES, 2006, p. 5 […  the truth of philosophical propositions is relative in some way to doxastic 
perspectives]

58 FINE,  2004,  p.  134.  “According to Narrow Protagoreanism, each thing is, for any person, the way he 
perceives it as being. According to Broad Protagoreanism, each thing is, for any person, the way he believes 
it is. The distinction between Narrow and Broad protagoreanism is that between two different substituends 
for 'each thing'. According to Narrow Protagoreanism, only perceptual predicates are appropriate 
substituends; according to Broad Protagoreanism, any term whatever is an appropriate substituend. The 
Theaetetus considers both Narrow and Broad Protagoreanism”  cf. BURNYEAT, 1999, p. 11-12 ou 
BOSTOCK, 2005, p. 43; ou ainda LEE, 2008, p. 15.

59 Há quem defenda que tal argumento, ou uma forma dele, pode ser traçado como remontando ao próprio livro 
do Protágoras histórico. Burnyeat nos diz que este é um dos padrões de argumento mais influentes de toda a 
epistemologia (1990, p. 14).



23

da relação e o alcance epistêmico do predicado, neste caso, para minha pessoa – expresso pelo 

'...mim'). Neste caso, um predicado como ‘frio’, pode ser postulado adequadamente para 

‘vento’, se e somente se apresentarmos o 'delimitador', o alcance, como um contexto 

específico ou para quem ele se refere. E isto se enquadra perfeitamente na definição tomada 

como standard de Relativismo filosófico.  Este é o chamado 'argumento do vento frio' ou das 

'aparências conflitantes' (PLATÃO, 2008, p. 205; 152b), que se acredita dar suporte ao 

relativismo da TP. Voltemos ao texto, pois.

Apresentando a TP na leitura 'Estreita' para o argumento do vento frio (152b), Sócrates 

postula a identidade entre aparecer (φαίνεται) e ser percebido (α σθάνεσθαίἰ ). Apesar de não 

me parece difícil conceber coisas que podem aparecer, mas não serem percebidas (não só em 

ilusões de ótica, mas mesmo em casos de daltonismo onde determinada frequência do 

espectro de cores está presente mas não é percebida pelo ‘senciente’, ou casos em que a 

percepção por não ser adestrada não identifica coisas no que aparece, como rastros de coelho 

na mata não percebidos por um não caçador, etc. cf. BOSTOCK, 2005, p. 42), esta identidade 

é fundamental para o estabelecimento de que necessariamente se sente o que existe, sendo o 

que existe sempre o que é o caso; este passo será fundamental para o desenvolvimento do 

Infalibilismo como postura implícita – o segundo conceito que tradicionalmente se relaciona a 

TP. 

Eis o que nos diz Sócrates: “então a percepção [α σθησιςἴ ] é sempre daquilo que é [τοῦ 

ντοςὄ  είἀ ] e não pode ser falsa, sendo saber [ πιστήμηἐ  ο σαὖ ]” (152c). A introdução do “não 

pode ser falsa”  aqui, sugere justamente o caráter alético da interpretação da TP que 

possibilitará o Infalibilismo, propriamente dito. Cabe ressaltar que a afirmação de que 

sensação é saber, não é da TP em nada, antes da D¹ de Teeteto, e como vimos ainda não está 

claro se a união das duas teses é adequada. Em todo caso, nesta passagem está uma versão 

elementar da tese do Infalibilismo que é atrelada à TP por meio da D¹ neste momento60. Antes 

de prosseguirmos, é útil considerarmos tal Infalibilismo.

Tal tese postula que não é possível ao indivíduo postular juízos falhos, incorretos 

(FINE, 1998, p. 203; LEE, 2008, p. 30-31), baseados em sua estrutura perceptual em vista 

desta ser o parâmetro guia para tal e fonte dos materiais pelos quais os juízos são formados; 

daí que não têm como por em dúvida toda a estrutura perceptual, sem que se necessite dela ou 

60 Interessante notar que poderia-se advogar que tal passagem é a que une o Infalibilismo a TP, e só a une em 
relação ao saber que é infalível. Seria interessante explorar as consequências de uma TP sem recorrer ao 
Infalibilismo –  advogando que as teses são logicamente independentes. No entanto, como veremos mais a 
frente, é bem provável que o Infalibilismo (pelo menos, na modalidade do Protagorianismo Estreito –  que 
chamaríamos de 'Infalibilismo Estreito') seja atrelado a TP historicamente, pelo próprio Protágoras (o que não 
a tornaria logicamente dependente, mas legitimaria a prática platônica nesta passagem).



24

a pressuponha, para o fazê-lo. Se toda e qualquer dúvida é fruto de algum tipo de percepção 

(que engendre crenças de primeira ou de segunda ordens), não se pode por a completude da 

percepção em dúvida, sem pressupor alguma percepção que leve a isto. 

O ponto é que para Fine (1998. p. 204) a TP deve ser encarada mais devidamente 

como uma tese infalibilista do que relativista61. Isto merece atenção, pois Fine (1998) 

construirá toda sua defesa de Protágoras sobre ele, e o que nos interessa, da relação entre a 

primeira e a segunda tese. Por que a TP deve ser vista como única e exclusivamente uma tese 

infalibilista? O principal argumento de Fine62 para isto é reportar que o próprio Platão assim 

entendera. E ele infere isto a partir da análise do uso de alguns dativos e suas possíveis 

relações com os qualificadores (supostamente) relativistas no texto63. Ou seja, nos diz que há 

evidências (o uso e contextos destes dativos) no texto que nos indicam para o fato de Platão 

haver entendido a TP como uma tese infalibilista, e que supor que Platão a entendera como 

relativista é inadequado. Bem, tomar estes dativos como uma evidência de que a TP fora 

compreendida por Platão como uma tese exclusivistamente infalibilista não é tão simples 

assim. Os mesmos dativos, e de modo análogo, foram utilizados antes por Waterlow (1977), 

para defenderem algo totalmente diverso: justamente para advogar que tais dativos apontam 

para um tipo de Relativismo e não para um Infalibilismo. O simples fato destes dativos 

gerarem uma interpretação antagônica (como em Waterlow) à de Fine (2008), me parece já 

ser uma evidência clara de que advogar uma exclusividade interpretativa baseada neles não é 

consistente. Não se poderia deduzir a necessidade de tal interpretação, antes se poderia 

deduzir a possibilidade de tal interpretação. 

O segundo ponto que me parece relevante contra Fine, é que pela própria ordem do 

texto, primeiro é apresentado o argumento das aparências conflitantes que é um argumento 

relativista. Insistir que este argumento seja exclusivamente infalibilista é simplesmente 

implausível. Primeiro, ele já estivera presente antes de Protágoras e fora provavelmente 

61 O principal ponto de apoio para G. Fine (1998, p. 203) são os testemunhos de Aristóteles e Sexto Empírico 
vd. Nota 6 e cf. LEE, 2008, p. 31, além de defender que seja mais vantajoso sustentar a TP como Infalibilista 
(FINE, 1998, p. 206), por preservar uma maior coerência argumentativa – o que tornaria “vantajoso” para a 
refutação feita por Platão, pois, como o próprio G. Fine reconhece (ibid. p. 213-214) uma leitura Relativista 
pode salvar Protágoras. No entanto, o próprio Fine (2003a) reconhece que há algo de Relativismo, e que o 
real ponto de não entendê-lo como um relativista reside muito mais no fato de Platão não ter dado conta de 
tais posições do quem na implausibilidade de tal leitura. Isto, obviamente que caracteriza um pró-platonismo 
um tanto quanto arbitrário. Outra maneira de defender que a leitura Infalibilista seja preferível, é por esta 
estar consoante com a Doutrina Secreta e o Fluxismo traçados por Platão (2003b, p. 160-182) – pois evitaria 
a quebra da lei de não contradição (pelo menos num mundo tal como o postulado pelo heraclitismo expresso 
na Doutrina Secreta), ou seja, outro argumento um tanto quanto disposto apenas a salvar as aparências, numa 
espécie de construção ad hoc. Ponto interessante é que Sexto Empírico também deixa claro que Protágoras 
era um relativista (ZILIOLI, 2007, p. 49).

62 Ibid, p. 204-206.
63 FINE, 1998. Há diversas passagens, referir-me-ei ao texto como um todo.



25

corrente à época64. Segundo, não há nada, absolutamente, nada no texto platônico que aponte 

claramente para que a TP seja entendida como apenas, única e exclusivamente, como uma 

tese infalibilista. 

Terceiro, isto parece tão evidente para muitos comentadores, não só antes, mas 

principalmente após o texto de Fine, que ninguém (entre todos os comentadores que me 

estiveram acessíveis) passou a defender a exclusividade da leitura infalibilista (diria, 

'infalibilista radical') advogada por Fine. Um quarto ponto poderia ser levantado expondo os 

motivos alegados por Zilioli (2007, p.31-38) para defender a leitura relativista que me são 

convincentes o suficiente para acreditar que uma leitura exclusivamente infalibilista é um 

entrave. Daí que não vejo motivos convincentes para descartar o relativismo, pura e 

completamente, da TP. Em meu ver é até desnecessário entrar numa análise minuciosamente 

rebuscada, já que pela própria ordem do texto, a TP é primeiramente vista como um 

relativismo baseado nas crenças de primeira ordem (152a-b), e se daí se deriva uma posição 

infalibilista, esta é uma consequência e não a causa; depois como Infalibilismo (152c) 

propriamente dito. Neste caso, considerarei a argumentação platônica no seguinte:

α. D¹ ↔ TP
α*. TP → (Relativismo · Protagorianismo Estreito)
α**. (Relativismo · Protagorianismo Estreito) ↔ Infalibilismo

Para α traçamos uma implicação bicondicional baseados na leitura de “o modo [de D¹] 
é algo diferente, mas diz a mesma coisa [que a TP] [...]”  (152a1: “τρόπον δέ τινα λλονἄ  
ε ρηκεἲ  τὰ α τὐ ὰ τα ταῦ  [...]”), ou seja, uma identificação biunívoca, uma expressão de 
equivalência. Isto me parece importante ressaltar, pois se considerarmos a exposição da 
estratégia geral de união das três teses por Burnyeat (1999, p. 10) pensamos de imediato em 
um conjunto de implicações simples65. Por sua vez, em α* a TP não implica biunivocamente o 
'Protagorianismo Estreito' –  expresso canonicamente no argumento das 'aparências 
conflitantes'/'vento frio', se o faz, me parece que faz com o sentido amplo do Relativismo 

64 O exemplo mais absurdamente evidente que pode ser facilmente apontado é do fragmento 61DK de 
Heráclito, além dos fragmentos 59, 60, etc. E ao contrário do que pensa Fine (1998, 208), parece-me que a 
presença do Heraclitismo seja muito mais um apontamento para a leitura relativista do que para a 
infalibilista. O argumento de Fine (idem) é que o Fluxismo é trazido à baila para suportar, apenas e 
exclusivamente, o Infalibilismo – pois, o Relativismo não necessitaria de nenhum forma de Heraclitismo para 
fundamentar-se. Isto não me está de modo algum claro. Primeiro, tal argumento presume uma 
bicondicionalidade vaga: por que este seria o único motivo pelo qual Platão poderia ligar a TP ao Fluxismo? 
Simplesmente, parece um non sequitur.

65 A cadeia implicativa (BURNYEAT, 1999, p. 10) consiste em Teeteto → Protágoras → Heráclito, ou como 
colocamos na nota 26 D¹ →  (TP →  fluxismo heraclítico). Como deve estar evidente, se falseio o último 
elemento da cadeia (tendo D¹ e TP como verdadeiros), falseio-a toda. O mesmo ocorre caso tenha 
bicondicionais: D¹ ↔ (TP ↔ fluxismo heraclítico), falseando 'fluxismo heraclítico' e considerando TP como 
verdadeira, tornamos a bicondicional entre parênteses falsa o que acarreta na falsidade da primeira 
bicondicional (se considerarmos D¹ como verdadeiro) ou na verdade da falsidade dos dois elementos. Daí 
que M. Burnyeat (idem) considera que noutra direção temos Heráclito →  Protágoras →  Teeteto. Tais 
considerações sobre a formulação do raciocínio platônico nos serão úteis enquanto estivermos discutindo os 
contra argumentos do próprio Platão.



26

Filosófico (que por sua vez, engloba além de 'Protagorianismo Estreito' e 'Largo', outras 
interpretações fora do Teeteto). No entanto, como ponho em α**, o 'Protagorianismo Estreito' 
é implicado biunivocamente no Infalibilismo, ao que me parece. 

Quando Sócrates nos diz que “a percepção é sempre daquilo que é e não pode ser 

falsa, sendo saber” (152c5-6: “α σθησιςἴ  ραἂ  τοῦ ντοςὄ  είἀ  στινἐ  καὶ ψευδ ςἀ ὲ  ςὡ  πιστήμηἐ  

ο σαὖ ”), 'percepção' aqui sendo entendido no sentido do Protagorianismo Estreito, refere-se as 

sensopercepções, e as crenças diretas (ou seja, de primeira ordem) advindas destas, que são 

sempre do que “é” - aqui podemos interpretar, penso, i. “do que é o caso” (um sentido mais 

cognitivista, epistemológico), ii. “do que existe, é real” (um sentido ontológico forte) ou iii. 

“do que é verdadeiro” (em um sentido “alético”) - em qualquer dos casos pode-se implicar o 

Infalibilismo66 de uma forma forte, que me parece biunívoca; pelo Infalibilismo requerer, 

digamos, como condição mínima para seu “funcionamento”, a alimentação de informações 

indubitavelmente confiáveis (neste caso, sensopercepções). Daí que não me parece estranho 

dizer que há Infalibilismo se e somente se há sensopercepções (no sentido de Protagorianismo 

Estreito) relativas ao percipiente. De tudo isto, consideramos, pois, que a segunda tese possui 

suas derivações (Relativismo e Infalibilismo) logicamente alicerçadas. Considerando tal 

argumentação, nos resta passar a terceira tese.

1.3. Fluxismo e a Doutrina Secreta.

A apresentação da terceira tese se inicia, grosso modo, como a relação – novamente, 

nem sempre clara – que Sócrates faz da TP, com a tradição Pré-Socrática67 (152d-e), fazendo 

uma recapitulação geral do aspecto relativista daquela (152a). O ponto importante, Platão 

logo nos apresenta “que nada é um, por si [καθ' α τὑ ὸ], e não poderias nomear algo com 

correcção [ ρθ ςὀ ῶ ], nem indicar alguma qualidade [ο δ'ὐ  ποιονο νὁ ῦ  τι]”, ou seja, aqui 

estamos diante da apresentação platônica de uma consequência da TP: se esta é verdadeira, 

então o é a tese de que nada é em si –  o que é outra maneira de dizer que as coisas são 

relativas e não há nada de absoluto. Não se pode chamar nomear nada em absoluto, indicar 

66 Penso que podemos aplicar o Infalibilismo para as três áreas: um infalibilismo epistêmico – que diz respeito a 
não ser possível se errar nas condições de verdade e do conhecimento; um infalibilismo ontológico – que não 
nos permite falha quanto a descrição da estrutura do que existe –  e um infalibilismo alético – que não nos 
permite falhas quanto a descrever a natureza da verdade. Tal 'Infalibilismo Robusto', poderíamos chamá-lo, 
como tal, requer condições de validade – como mesmo o Infalibilismo atribuído a Protágoras, como veremos 
– e mesmo certa dimensão metalinguística que delimite seu escopo de ação. Do tipo: 'o 'infalibilismo robusto' 
é verdadeiro, se e somente se há condições normais de percepção e um contexto adequado de análise'. 
Alguém poderia dizer que não se trata propriamente de 'infalibilismo' pois postula condições de falha – eu 
diria que, antes, é uma restrição do escopo para um infalibilismo estreito, satisfeitas certas condições. 
Acredito que este tipo de consideração requer maiores aprofundamentos e pode ser alvo de um texto futuro.

67 vd. CHAPPELL, 2004, p. 66.



27

nenhuma qualidade (152d) absoluta –  esta são sempre relativas, admitem oposições 

conflitantes. O ‘pesado’ é também ‘leve’, o ‘grande’, também ‘pequeno’. Ou seja, é desta 

concepção relativista geral que é traçado a ponte aos antigos filósofos. 

Platão liga tal concepção à tradição, fazendo recuar a Homero; passando por 

Epicarmo, e principalmente, sendo “encarnado” em Heráclito. Platão faz uma generalização 

(152e) que abarca todos os poetas e filósofos anteriores, excetuando Parmênides. Todos, 

afirmam, de um modo ou de outro, que tudo nasce “do fluxo e do movimento” [ῥοῆς τε καὶ 

κινήσεως]. É o fluxo [ῥοή], a constante movimentação, em seus diversos modos, (153a-c), 

seja dos seres, dos astros ou dos deuses, que preserva e constitui a ordem das coisas, do modo 

como foram razoavelmente concebidos pela tradição. Desta concepção geral é que Platão faz 

nascer a terceira tese, levada aos extremos a maneira heraclítica (ou mais precisamente do 

heraclitismo “radical”  como também expresso no diálogo Crátilo). O movimento não é a 

causa apenas dos fenômenos naturais, é certa “condição na alma” [τῇ ψυχῇ ἕξις] que permite 

aplicação e aprendizagem, melhora; sendo o repouso de tal condição geradora de estagnação, 

ignorância e esquecimento (153b-c).

Partindo disto Sócrates se dedica a exposição da versão básica de uma teoria da 

percepção que permite explicar a constante mudança do que é, e o modo como percebemos. 

Primeiramente (153d-e) as propriedades não existem em lugar algum (o que pressuporia certa 

permanência), nem no objeto da percepção nem no órgão que percebe, mas tão somente vem a 

ser, são geradas, no movimento do percipiente com o objeto (154e-a). Tal concepção permite 

que as propriedades percebidas sejam únicas e privadas, de modo que possam parecer umas a 

um percipiente em particular, mas diferentes a outro percipiente, apesar de ambos perceberem 

o mesmo objeto – e o fazerem através do mesmo sentido (de cada um, claro). E não só isto 

permite que seja assim, como que inclusive ao mesmo percipiente, o mesmo objeto apresente 

propriedades diferentes, ou conflitantes entre si; pois, o próprio percipiente, estando também 

sujeito ao fluxo, mudará e não será sempre o mesmo (154a-b). Ou seja, destitui-se de 

estabilidade não só as propriedades das coisas (e as coisas), mas o próprio percipiente.

Tal teoria permite certa explicação da relatividade de predicados e propriedades das 

percepções dos objetos em geral, como Sócrates expõe no exemplo dos dados (154c-d). Aqui 

fica claro que a teoria proposta ultrapassa o desenvolvido, até então, na segunda tese 

(SANTOS, 2008a, p. 62). A correta aplicação de um predicado (que pressupõe um 

“movimento”) qualquer, será sempre dependente de uma comparação, esta sempre 

pressupondo certo tipo de movimento. Isto leva a uma confusão entre tipos de movimento 

distintos: o movimento “real”, gerado pelo fluxo do que é, e o movimento aparente, gerado 



28

pela configuração da propriedade na percepção.

Tal construção platônica do Fluxismo68 não é séria de um ponto de vista histórico, 

como tem sido admitido (por exemplo, vd. BURNYEAT, 1990, p. 12). Mesmo que haja quem 

defenda algo (advogando historicidade em alguns pontos) a ser aproveitado aí, para elucidar 

possíveis teorias epistemológicas pré-platônicas (vd. ZILIOLI, 2007, p. 44-53; LEE, 2008, p. 

76-117), não há motivos para desdobramos e aprofundarmos isto aqui. Para nós, o que 

importa, nesta altura do texto, é que a união do Fluxismo com a TP ainda não está 

devidamente clara, como o próprio Teeteto admite (155d).

A maneira de ligar uma terceira a segunda tese de modo mais concreto, é através da 

chamada ‘Doutrina Secreta’, que nas palavras de Sedley (2002, p. 39), talvez seja o 

movimento mais surpreendente de todo o diálogo. Mas antes de examinarmos tal doutrina, 

consideremos o dito até então.

• Fluxismo: tese segundo a qual, o que existe está em constante movimento e 
fluxo.

• Versão básica da teoria fluxista da percepção: as propriedades dos objetos não 
existem neles próprios nem na mente do percipiente, antes são geradas pelos 
movimentos que compõem a própria percepção.

• Por causa do Fluxismo, não só devemos conceber que o objeto muda, e a 
percepção do objeto, mas também o percipiente.

A ‘Doutrina Secreta’ é apresentada por Sócrates, do seguinte modo: “certamente que 

me agradecerás se te ajudar a encontrar a verdade secreta [ λήθειαἀ  ποκεκρυμμένηἀ ] do 

pensamento deste homem [Protágoras], ou melhor, destes homens nomeados [os 

fluxistas]?”69,tendo a confirmação de Teeteto (que visa compreender melhor a relação entre as 

teses). Os fluxistas são os teimosos, que não admitem que nada que é invisível (imperceptível, 

talvez seja um termo mais adequada) participe da existência (155e). Esta consideração de 

Sócrates faz pensar que estes sejam vistos como, um tanto quanto grosseiramente, 

“materialistas”. Eis o segredo, os mistérios os mysteria (STERN, 2008, p. 106), as doutrinas 

secretas (τά μυστήρια), segundo as quais tudo está em uma espécie de movimento bidirecional 

que gera o que existe (156a-b).

Basicamente, Sócrates nos diz que há dois tipos de movimentos, um ativo e outro 

passivo, e que da combinação destes se geram outros movimentos (“em número infinito”). 

Sócrates chama este pano de fundo metafísico de mito [μύθος] (156c). Tais combinações são a 

fonte comum dos inúmeros tipos de percepção e do conteúdo de cada uma delas (Id.). Fora 

68 Para uma ótima formulação destas e suas possíveis relações com o Timeu, vd. CHAPPELL, 2004, p. 74-75.
69 Para mais informações sobres estes “homens”  cf. CORNFORD, 1973, p. 48-49; e sobre a ligação com a 

tradição religiosa/mítica grega vd. TSCHEMPLIK, 2008, p. 79.



29

tais tipos (‘ativos’ e ‘passivos’) os movimentos se dão em modo, uns lentos e outros rápidos, 

incluindo-se na combinação e “fricção” entre si para produzirem as propriedades percebidas e 

a própria percepção (156d-157a). Nisto ainda é preservada a concepção de que a percepção é 

um produto de tais movimentos, mas que mesmo estes movimentos são concebidos entre si 

por relação (não sendo em si). O que define “lento”, “rápido”, “passivo”, “ativo” é a relação 

imediata entre os movimentos, uma vez que que tais oposições seriam apenas “aparentes” 

(157a-b):

Visto que um é o agente e outro o paciente, como se diz, não é sem reservas 
que se pensa em relação a eles como se fossem um. De facto, nem nada é 
agente antes de se encontrar com o paciente, nem paciente antes de se 
encontrar com um agente; o que encontrar algo e for agente, pelo contrário, 
revela-se paciente, quando tropeça em outro. De modo que, de tudo isto que 
dizíamos desde o início, nada é unidade em si e por si [ο δ νὐ ὲ  ε ναιἶ  νἓ  α τὐ ὸ 
καθ' α τόὑ ], mas vem a ser sempre em relação a alguma coisa [ λλάἀ  τινι εἀ ὶ 
γίγνεσθαι], (...).

Sócrates acrescente ainda que uma vez quas coisas são assim, o uso do verbo ser se 

torna problemático, e já não podemos dizer o que é ou não é (TSCHEMPLIK, 2008, p. 79). 

Este ponto é muito importante. Aqui fica evidenciado o quanto o Fluxismo se opõe a visão 

platônica da Teoria das Formas (TF), e obviamente não pode coexistir com o que Platão julga 

epistemologicamente aceitável70.

Voltando a questão de não haver nada em si, mas em tudo vir a ser em relação a algo, 

mesmo os nomes – que mantêm as coisas fixas – não devem ser empregados, sendo sempre 

inadequados – em especial, os que chamamos de Universais –  por postularem uma unidade 

conceitual (idem) que não corresponderia com a realidade71. Sócrates, pois, parece forjar uma 

relação de implicação necessária entre tal teoria das sensações, que não postula a existência de 

Universais em si mesmos (o que seria incompatível para a TF) e mesmo torna seu concepção 

impossível, com o uso adequado da linguagem (BOSTOCK, 2005, p. 62-70). Alguém poderia 

dizer que um Nominalista simplesmente aceitaria os Universais na linguagem, como ficções 

necessárias ou naturais no idioma72, sem reconhecer a implicação desenvolvida por Platão, de 

modo que aceitaria parte do Fluxismo e defenderia que tal tese não anularia a possibilidade de 

70 Tschemplik (2008, p. 74) nos diz que “by making humans the measure, Protagoras negates any possibility of 
forms or gods, putting forward man as the standard and stabilizer.”. Cornford (1973, p. 41) notara que 
qualquer doutrina que postule um critério –  como a TP –  requererá, pois, que tal critério seja imóvel, 
constante e invariável, do contrário, torna-se inútil. Daí que um heraclitismo extremo seja indefensável em 
qualquer ponto.

71 vd. BURNYEAT, 1990, p. 13; cf. SEDLEY, 2002, p. 44; STERN, 2008, p. 111.
72 Chappell (2004, p. 77) tem uma visão diferente disto, para ele um heraclitiano responderia de um modo 

nominalista padrão, mas adicionaria um arrodeio heraclítico, de que os universais são, mas são como 
aparecem para nós.



30

universais, antes anularia uma noção realista (de que há algo que existe em si mesmo –  a 

forma, a quem os termos se referem) do tipo platônica. Mas este tipo de objeção é anacrônica 

e não cabe aqui.

A partir de 157d-e, Sócrates passa a examinar se Teeteto aceita o Fluxismo (um tanto 

que atomístico, digamos): “diz-me [λέγε], então, outra vez, se te agrada que uma coisa não 

seja [τὸ μή τι ε ναιἶ ], mas esteja sempre a tornar-se [ λλἀ ὰ γίγνεσθαι εἀ ὶ], como o bom, o belo 

e tudo o que ainda agora passamos em revista” (157d). A pergunta é uma derivação lógica do 

posto acima. Interessante notar, que Teeteto não responde simplesmente sim ou não, mas 

apenas diz que “pois a mim, quando te oiço a discorrer, parece-me [φαίνεται] que o argumento 

[λόγον] se sustenta maravilhosamente e deve ser aceite [ ποληπτέονὑ ] como o explicas [ περᾖ  

διελήλυθας]”. A resposta de Teeteto não demonstra comprometimento dele com a tese, apenas 

diz que se for tomado x, se deduz adequadamente y. De alguma forma, em nada clara, com 

isso, em meio a toda esta exposição, é traçado implicitamente um implicação entre TP e o 

Fluxismo (BURNYEAT, 1990, p. 17 cf. CORNFORD, 1973, p. 51; CHAPPELL, 2004, p. 62; 

TSCHEMPLIK, 2008, p. 79). Temos, para formalizar a conexão entre as três teses, o seguinte:

α¹. (D¹ ↔ TP) → Fluxismo.

As relações entre α* e α** e o Fluxismo, são apresentadas73 de modo que o 

Protagorianismo Estreito e o Infalibilismo sejam que “sustentados”  pelo Fluxismo74. É 

justamente nisso que reside a “Doutrina Secreta”75 (CORNFORD, 1973, p. 48; FINE, 2004, p. 

173; BOSTOCK, 2005, p. 45; LEE, 2008, p. 86-93). No entanto, pode-se considerar que não 

há implicação entre a TP e o Fluxismo, mas que ambos estão biunivocamente implicados a 

D¹:

β. D¹ ↔ (TP · Fluxismo)

73 São formados certos pontos firmes que unem e resumem as concepções derivadas da TP que podem ser 
utilizadas na formação da Doutrina Secreta, seja 5 (SANTOS, 2008a, p. 31); ou 4 (BOSTOCK, 2005, p. 76). 
No entanto, como Bostock põe (Id.), mesmo assim, não está de modo algum claro tal relação entre as duas 
teses.

74 vd. SEDLEY, 2002, p. 40. 
75 Novamente, Lee (2008) realiza uma exposição sistemática da Doutrina Secreta separando-a em 4 estágios, 

contendo 5 ideias básicas dispostas em três conjuntos de teses. No geral, ela problematiza a eficácia da 
Doutrina Secreta e sua implicação lógica efetiva com a TP, também considera que “the Secret Doctrine is an 
experiment in thinking abaout relativism; it is not a conclusive proof with far-reaching implications for 
modern-day versions of Protagoras' claim. It is simply a line of argument which Plato thought was promising 
for a relativist to pursue. He presumably thought that the metaphysical principles which make up the Secret 
Doctrine were among a cluster of vague ideas in the air, which form part of the backdrop against which 
Protagoras' claim seems plausible.” E completa: “And indeed the most successful aspect of Plato's strategy is 
the fact that these metaphysical principles allow him to develop a theory of perception that explains why all 
perceptions are true, and why sensible qualities are relative to perceivers”. Creio que haja já suficiente 
material para desconfiar abertamente da relação entre o Fluxismo e a TP.



31

Ao que me parece, independente de como seja formalizado (se por α¹ ou β), sendo o 

Fluximo inválido, D¹ se torna inválida, como ficará claro nas refutações platônicas. O grande 

ponto ainda é o de como devemos compreender a ligação entre as três teses, pois disto 

resultará nossa análise da consistência, necessidade lógica ou o que quer que seja. Como 

devemos entender a terceira tese em especial, é algo importante. Sedley (p. 46-49) apresenta a 

visão de que o Fluxismo deve ser encarado como uma apresentação metafísica geral de como 

mundo deveria ser para a TP ser válida. Platão estaria formulando uma hipótese que 

fundamentaria a equivalência entre D¹ e a TP. Neste sentido, é uma tese que pode ser encarada 

como um construto teórico independente (suportando a D¹ e a TP, por contingência) ou como 

um dependente (pressupondo a D¹ e a TP, e não podendo ser pensando sem estas duas).

É justamente sobre esta questão que nos voltamos76; por exemplo, Lee (2008, p. 90-

91) defende que não devemos ver a terceira tese como estando logicamente conectada às 

outras duas, uma vez que não há indicações textualmente indubitáveis de implicação 

necessária entre a D¹, a TP e o Fluxismo; e por isto não devem ser tomadas como se uma, 

necessariamente, implicasse na outra77. Daí que, como ela nos aponta a ver a Doutrina Secreta 

como uma hipótese independente (ibid. p. 92), que é relacionada de um modo um tanto 

arbitrário78. Bem, outras interpretações sustentam pareceres diversos, Burnyeat (1999, p. 8-12) 

nos diz que a interpretação “tradicional”  (a exposta principalmente, por Corford), que ele 

chama de ‘leitura A’, sustenta que sim alguma relação necessária entre as teses, mas que esta 

se dá em pontos isolados e que os contra-argumentos platônicos afetariam apenas a parcela à 

parte deste pontos. Neste caso, considerar-se-ia como verdadeiras a TP e o fluxismo 

heraclítico num campo estrito: no que diz respeito às coisas sensíveis, e que implica, no final, 

que não é possível tal conhecimento relativo à tais coisas (CORNFORD, 1973, p. 31).

Chappell (2004, p. 58-59) que chama tal leitura de ‘unitarista’, defende que não há 

conexões lógicas entre, pelo menos a D¹ e o restante –  pois, a D¹ é apenas um pretexto 

76 Para ver uma discussão das leituras das duas correntes básicas de interpretação vd. CHAPPELL, 2004, p. 63-
64

77 “And therefore we should not assume mutual entailment as the default interpretation, on expect that all three 
theses will stand in the same relations to each other. As I see it, the main project of this part of Theaetetus is 
to show that the Secret Doctrine can explain how (P) [TP na nomenclatura que assumo] and (T) [D¹] can be 
true, at least in the case of perception and perceptible properties”. Dizer que Platão não  relaciona 
implicativamente, de um modo obscuro em tudo, a D¹ com a TP me parece despropositado. Se a Doutrina 
Secreta não é implicada também diretamente, mas é apenas uma teoria geral invocada para dar suporte a TP e 
a D¹, então fica um pouco complicado a frase de Sócrates em 160d que “convergem” as teses tratadas até 
então (ao menos que convirjam de acordo com os interesses platônicos tendo em vista a refutação).

78 LEE, 2008, p. 92. Ou seja, na maneira como Platão monta suas implicações, o falseamento da terceira tese 
afetará as outras teses, não por reais pressupostas lógicos intrínsecos as teses, mas pela implicação feita, 
afinal “if Protagoras' thesis and the Secret Doctrine are true, then Theaetetus' definition comes out true as 
well”.



32

qualquer para a discussão que realmente importa: da segunda e da terceira tese79. A 'leitura B' 

de Burnyeat (1999, p. 9-10) sustenta que Platão não considera como verdadeiras, em campo 

algum, a TP nem o Fluxismo e que há uma implicação forte entre as três teses, do tipo D¹ → 

(TP → Fluxismo) ou mesmo D¹ ↔ (TP ↔ Fluxismo) (Ibid. p. 10). De modo que ou as três 

caem juntas, ou se mantêm juntas80.

É necessário, de acordo com o próprio andamento do texto, seguir a diante pelas refutações (e 

pela DP entre elas) para nos posicionarmos de maneira mais segura diante desta questão. 

Afinal, somente no texto que temos acesso ao modo como Platão retratou os argumentos (e 

com base nisto, supomos como ele os concebeu). Por hora, que fique claro, uma vez mais, que 

a interconexão entre as três teses é algo problemático.

Em todo caso, a partir de 157e, Sócrates inicia, não ainda em tom elênctico, a 

apresentação do primeiro contra-argumento contra, especialmente, o Infalibilismo. É o 

argumento do Sonho, como assim o chamaremos, que será apresentado no próximo capítulo. 

Basicamente, o argumento tenta mostrar que há sensações falsas – o que seria impossível, de 

acordo com Infalibilismo. Este contra-argumento, por ser apresentado antes do interlúdio 

entre Sócrates e Teodoro, nem sempre é computado como tal. Além de que, após apresenta-lo, 

logo volta a falar da Fluxismo e da Doutrina Secreta, a fim de encerrar tal exposição. Sigamo-

lo, pois. 

Grosso modo, Sócrates retoma (a partir de 159a, até 160e) o ponto do Fluxismo 

pondo-o em concordância com o Infalibilismo e o Relativismo previstos pela TP, e por 

conseguinte, pela D¹. Este acordo é o arremate geral necessário para unir as três teses (LEE, 

2008, p. 109). Agora, a Doutrina Secreta expõe, ainda de modo mais sofisticado, que os 

diversos movimentos induzem estados psíquicos diferentes e que estes também afetam as 

propriedades engendradas na percepção, daí que estados diferentes (mesmo de saúde) 

implicam em produções sensórias diferentes e explicáveis em relação às suas causas 

respectivas, contextos e sensações particulares (159a-160b). Ora, deste modo tanto os estados 

mentais do sonho quanto da vigília são “verdadeiros”, pois só podemos dizer que dizem 

respeito a mesma pessoa –  de acordo com a Doutrina Secreta –  se e somente se temos a 

79 CHAPPELL, 2004, p. 59 “(...) a loosely-fitting dramatic device, a cue, for what interests Plato most –  the 
discussion of Protagoras' and Heracleitus' views”

80 Esta é a leitura chamada de ‘revisionista’ por Chappell (2004, p. 59); que ainda nos diz comparando as duas 
visões (idem) e como veem “percepção”: “The Revisionist wants “perception”  in D1 to imply the 
Heracleitean and Protagorean account of what perception is, because he wants 151-184 to reduce that 
account to absurdity without committing the fallacy of equivocation. And th Unitarian wants “perception” in 
D1 to imply the Heracleitean and Protagorean account of what perception is, because he wants 151-184 to 
provide a proof that Heracleitus and Protagoras are right about the nature of perception, but wrong about the 
nature of knowledge”.



33

mesma combinação de percipiente e sensações (CHAPPELL, 2004, p. 79). 

Tal argumento sintetiza e ampara o Infalibilismo na TP81, de modo que oferece uma 

saída a primeira dificuldade – o argumento do Sonho. A saída, é justamente insistir que não 

há sensações falsas, uma vez que são sempre falsas para x, e no momento t. A exposição 

socrática termina com uma bela ilustração do Relativismo filosófico em geral: “de modo que 

se, se alguém nomeia [ νομάζειὀ ] algo que é ou vem a ser, deve explicar-lhe [ ητέονῥ  α τὐ ῷ] 

que é 'para alguém' [τινὶ], ou 'de alguém' [τιν ςὸ ] ou 'em relação a alguma coisa' [πρός τι]”. Se 

um predicado qualquer é atribuído, mister é atribuir seu alcance, contexto ou delimitação. 

Sócrates conclui reforçando a TP e a D¹ como suportadas por este último estágio da Doutrina 

Secreta, i.e. da aplicação epistêmica do Fluxismo (160d-e)82.

 Iniciamos este capítulo, com uma apresentação de considerações gerais sobre o 

contexto dos personagens (o sofista histórico Protágoras, e o personagem platônico 

Protágoras) e do diálogo em si, atendo-nos a exposição do texto e da problemática do diálogo. 

Depois, tivemos uma exposição comentada das três teses: de D¹ e da sua “equivalência” com 

a TP, do aspecto relativista e infalibilista desta, e por fim do Fluxismo em seus 

desdobramentos de teoria da percepção (na primeira formulação, e na formulação da Doutrina 

Secreta); e agora ao final do capítulo, chegamos ao ponto onde nossa problemática se 

encontra, a questão da consistência lógica das três teses. Para podermos chegar a uma resposta 

satisfatória, precisamos seguir para os desdobramentos presentes nas refutações e na DP. 

Passemos então para o próximo capítulo.

81 vd. SANTOS, 2008, p. 30-31 e CORNFORD, 1973, p. 58-59.
82 Neste ponto é estabelecida a associação das três teses (SANTOS, 2008, p. 72). Como nota Lee (2008, p. 115), 

há certa confusão, provavelmente proposital (cf. BOSTOCK, 2005, p. 83), entre graus do Fluxismo no 
argumento platônico: uma coisa é a concepção “moderada” (“Fluxismo Moderado”), amplamente aceita, de 
que as coisas estão em movimento, outra do que pode ser chamado de heraclitismo extremo (“Fluxismo 
Radical”) ou forte que culmina na dissolução da identidade de qualquer coisa (BURNYEAT, 1990, p. 17; 
BOSTOCK, 2005, p. 74-75). Vejamos o que nos diz Lee (idem): “why should Protagoras have to say that 
things are always changing in every respect – colors with regard to their color, perceiving with regard to their 
perceiving? Earlier, 'everything is changing' is used to generate and characterize the twins which come into 
being, perceiving and perceptual properties. The more extreme form of Heraclitean flux applies the principle 
'everything is changing' to the twins themselves; they are made to undergo, in addition to local motion, 
qualitative alteration. If Protagoras' thesis were committed to the flux doctrine, it would be difficult to explain 
why Plato does not limit, on Protagoras' behalf, the application of Heraclitean flux to the former kind. Why 
not distinguish the moderate form of Heraclitean flux that is used early in the theory of perception from the 
more extreme form of Heraclitean flux which destroys it in the end, and limit the extent of flux to what is 
compatible with Protagoras' measure doctrine?”



34

2. REFUTAÇÔES.

Neste capítulo trataremos, basicamente, de analisar a primeira refutação, a Defesa de 

Protágoras (DP) e por fim a segunda refutação (ou seja, de 160e-186e), com o propósito de 

melhor compreender a relação entre as três teses apresentadas no capítulo anterior. Na 

primeira refutação será apresentada a primeira leva de contra-argumentos platônicos às três 

teses, em especial a D¹ e TP; na DP, o personagem Sócrates emula o sofista Protágoras 

defendendo-se ou refutando a primeira refutação; e por fim, na segunda refutação, Platão 

expõe seus argumentos contra a DP, e formula a leva definitiva de contra-argumentos para as 

três teses. A primeira refutação estará em 2.1.; a DP em 2.2 e a segunda refutação em 2.3.

Utilizar-me-ei de algo do ferramental lógico contemporâneo para meros fins 

elucidativos, assim como de observações de comentadores; continuarei ressaltando alguns 

termos gregos, também buscando elucidar e desfazer possíveis imprecisões ou ambiguidades 

originárias da tradução. Iniciemos, pois.

2.1. A primeira refutação.

Para compreensão dos contra-argumentos que serão apresentados é mister rememorar 

a infalibilidade do saber (CORNFORD, 1973, p. 54). E considerando a D¹, que afirma a 

unidade entre saber e sensação, a infalibilidade da sensação. O primeiro contra-argumento que 

Sócrates apresenta me parece ser um dos mais poderosos neste primeiro momento: o da 

falibilidade dos sentidos (157e-158a). Tal argumento se resume, basicamente, a aceitação do 

fato de que nossas sensações e nossos estados mentais podem se mostrar enganosos. Ou seja, 

são falíveis. Ora, D¹ se mostra válida se não houver motivos para duvidar da confiabilidade de 

nossa estrutura perceptual, do modo como é relacionada com o Infalibilismo. 

Este argumento, justamente põe em dúvida a confiabilidade de nossa estrutura 

perceptual, seja em leves alterações corriqueiras de vista ou audição, ou mesmo em estados 

alterados perenemente como as μανίαι. Teeteto (158b) reconhece esta dificuldade, uma vez 

que reconhece que os μαινόμενοι e outros formam opiniões falsas83 baseados em sua estrutura 

perceptual (o que seria impossível, de acordo com o Infalibilismo). Se suas sensações são 

falsas, não podem ser tomadas como saber.

83

Baseadas em sensações falsas? Há tal sorte de sensações? cf. CORNFORD, 1973, p. 53-54. Tal distinção 
(entre a crença e a sensação) não é levada a cabo ainda propositalmente como assegura novamente Cornford 
(ibid., p. 53).



35

A formulação básica deste argumento nutre-se da conhecida passagem do Sonho que 

ao leitor moderno traz óbvia alusão à Descartes (cf. BURNYEAT, 1990, p. 18). Eis o que ele 

nos diz (158b-c): 

Aquilo que penso [ο μαιἶ ] que frequentemente terás ouvido, quando se 
pergunta se seria possível dar uma prova a alguém que agora perguntasse 
como estamos no momento presente: se, a dormir, sonhando tudo o que 
pensamos [διανοούμεθα], ou se estamos acordados e conversamos uns com 
os outros, no estado de vigília?

 Teeteto (158c), logo apresenta o ponto central do argumento: “de facto, todas as 

questões se sucedem umas às outras, como estrofe e antístrofe” no estado de sono, como na 

vigília. Este argumento problematiza a estrutura perceptual – e portanto, a “emissão”/geração 

de sensações – como critério utilizado para definir ambos os estados. Em ambos os casos, da 

vigília e do sonho, há sensações e estados mentais que se mostram similares (CHAPPELL, 

2004, p. 79). Se a estrutura perceptual não é o critério para delimitar o que é vigília e o que é 

sono, então o que será? O tempo que passamos acordados (158d)? A suposição do tempo não 

é clara, já que se pomos em dúvida todas as percepções oriundas de nossa estrutura 

perceptual, pomos também nossa percepção do tempo, e por isso não podemos contar com ela 

para nos ajudar84. Em todo caso, Sócrates apenas se utiliza deste ponto como recurso enfático, 

para demonstrar a dificuldade destas inquirições e o triunfo da dúvida (158e cf. STERN, 

2008, p. 115, que chama isto de “absolute skepticism”). Bem, se durante o estado de sonho 

temos sensações que não correspondem ao que é o caso na realidade (é “verdadeiro”  num 

sentido alético ainda em 158e), tais sensações são falsas, e portanto não podem ser tomadas 

como saber. Podemos formular tal contra-argumento da seguinte forma:

a1. D¹ se e somente se todas as sensações são verdadeiras
a2. No sonho ou em estados alterados de consciência e percepção, não temos 
sensações verdadeiras
a3. Portanto, não são todas as sensações verdadeiras
a4. Logo, ¬D¹.

Este argumento se volta diretamente ao Infalibilismo, pois as sensações só constituirão 

saber, se forem verdadeiras (e para o Infalibilismo, o são sempre), e o argumento mostra que 

84 Outro ponto interessante mostrado por Bostock (2005, p. 75) “A deeper consideration of dreams and 
hallucinations would surely have clarified the theory that Plato is trying to present in important ways, and 
would perhaps led him to see that it was a mistake on his part to retain the ideas of generation and of the 
travelling from what he took to be correct physical account of an ordinary perception. The correct accoun, 
from Protagoras' point of view, must surely be to take the perceptions themselves as basic, and to desist from 
all common-sense physics. For if it is going to be impossible to be mistaken in one's judgements of 
perception, the the contents of such judgements cannot be allowed to go beyond what genuinely is open to 
perception.” cf. CORNFORD, 1973, p. 56.



36

há casos em que são falsas, e que, portanto, as sensações não podem constituir saber. Na 

sempre verdade das sensações é que reside a eficácia deste argumento. 

Sócrates inicia então, a apresentação de uma nova digressão referente à Doutrina 

Secreta (158e5), da qual já falamos no capítulo anterior, que oferece uma possível saída para 

este argumento do Sonho, uma vez que reforça o Infalibilismo da percepção. Disto se 

concluiria, que a percepção do sonhador ou do acometido por uma doença, ou loucura, não é, 

necessariamente, falsa (em sentido absoluto). Antes, é verdadeira para ele enquanto durar seu 

estado psíquico. Depois de um reforço da D¹ de Teeteto pela apresentação final do fluxismo 

epistêmico, Sócrates passa a tratar com Teodoro, em suas espécies de floreios retóricos 

(geralmente mais adequadamente chamados de interlúdios vd. CORNFORD, 1973, p. 58) 

antes de introduzir um novo contra-argumento em 161c. 

O próximo contra-argumento é o que chamarei de Argumento do Antropocentrismo, 

que é, em suma, uma reductio ad absurdum relacionada a outro contra-argumento apresentado 

em seguida. O Argumento do Antropocentrismo pode ser expresso da seguinte forma:

b1. Se D¹, então tudo o que é percipiente é capaz de saber
b2. Ora, os animais são percipientes
b3. Logo, são capazes de saber

O que o Sócrates platônico faz é relacionar b3 com a TP, de modo que se os animais 

são capazes de saber, por que não poderiam também ser o critério para o que é e para o que 

não é (BOSTOCK, 2005, p. 84)? No geral, no tocante às percepções em si, este argumento 

não funciona: no mundo grego antigo se sabia que certos animais possuíam sensações mais 

acuradas que as humanas; o que está em questão mais propriamente, se Platão reformulasse o 

argumento, não era a equalização da capacidade sensitiva, mas sim da de julgamento sobre as 

sensações (cf. CHAPPELL, 2004, p. 90). Neste caso, parece haver uma interpretação 

objetivista da TP, lendo “homem”  como um universal. Este argumento, pois, ataca a TP 

utilizando-se de D¹.

Seguindo ainda na mesma passagem, é apresentado outro contra-argumento, este bem 

mais robusto (CORNFORD, 1973, p. 62) e de suma importância para Platão (SEDLEY, 2002, 

p. 55), formulado como uma reductio ad absurdum85 de amplo impacto (161d-e, 162a). O 

argumento explora a leitura infalibilista da TP colocando que se esta é verdadeira, então não 

há distinção entre sábios e menos sábios (assim como aptos), em qualquer assunto e condição. 

Incluindo entre deuses86, humanos e animais. Assim como mina, na prática, a possibilidade de 

85 Tschemplik (2008, p. 86) sugere que seja um ad hominem, Stern (2008, p. 118) também.
86 Chappell (2004, p. 88; 91-92) separa claramente um terceiro argumento relativo aos deuses que não fiz por 



37

qualquer investigação dialética, pois fecha os sujeitos em uma espécie de solipsismo 

epistêmico (SANTOS, 2008, p. 32) e elimina a diferença entre sábios e ignorantes. Nos diz 

Sócrates:

[…] Pois, se a verdade é para cada um o que opina através da percepção e 
ninguém pode julgar a experiência de outro melhor que ele, nem ninguém 
será melhor a examinar a opinião de um outro, se é correcta ou falsa. E, se o 
que muitos dizem é que cada um, sozinho, terá as suas próprias opiniões, 
todas correctas e verdadeiras, então, meu amigo, como é que Protágoras é 
sábio, a ponto de também ser considerado mestre de outros, justamente, com 
um grande salário, enquanto nós somos muito ignorantes e devemos ser seus 
alunos, se cada um é a medida da sua própria sabedoria?

O que este argumento faz é basicamente afirmar que se a TP é válida, entendida de um 

modo Infalibilista, não há critérios para distinguir os mais sábios ou qualificados. Chamarei 

este argumento de Argumento do Sábio. Poderíamos formulá-lo do seguinte modo:

c1. Se a TP é válida, então as opiniões são infalíveis
c2. Há sábios e professores, se e somente se houverem opiniões falíveis
c3. A TP é válida
c4. Logo, não há sábios nem professores.

O que leva Sócrates a dizer (161e) “como não diremos [μὴ φ μενῶ ] que Protágoras 

procura o favor popular, ao dizer [λέγειν] estas coisas?”. Favor popular (no sentido de “apelo 

ao senso comum”) reside também na concepção de que há, “inegavelmente” sábios. Tanto que 

Burnyeat (1990, p. 20) sugere que aqui Platão faz Sócrates utilizar um ad populum. Mas cabe 

ressaltar que “mais sábio” é entendido, muito provavelmente, num sentido alético por Platão. 

O contra-argumento formulado deste modo se mostra muito forte, o que faz com que Teodoro 

(162a-b) reconheça que Protágoras é refutado. Este argumento, pois, é o gérmen do 

argumento da autorrefutação que será apresentado na segunda refutação, e visa diretamente (e 

isoladamente) a TP.

Após este contra-argumento, e algumas considerações de Teodoro indicando Teeteto 

para a continuidade da conversa (162c), Sócrates apresenta uma indicação ainda mais 

impactante para um público crente nos deuses (e provavelmente nada simpático a suposta 

impiedade religiosa do Protágoras histórico) do que o próprio Protágoras diria (162d-163a), 

denunciando justamente o suposto impacto emotivo/psicológico da reductio ad absurdum, 

afirmando a nulidade da diferença entre deuses e homens em relação a sabedoria. Nisto, 

considerar desnecessário, em vista de me parecer ser uma variação do argumento do Antropocentrismo. Em 
todo caso, segue a formulação dele: “Since Protagoras' thesis implies that all perceptions are true, it not only 
implies the absurdity that animals' perceptions are not inferior to humans'. It also implies the absurdity that 
humans' perceptions are not inferior to the gods'.”



38

encerra seus contra-argumentos focados na TP ou em desdobramentos dela.

Daí passa então a atacar a D¹87 (163a). O próximo contra-argumento apresentado por 

Sócrates é simples, residindo basicamente na distinção entre a sensação em si e a 

compreensão, ou enquadramento do sentido num esquema inteligível. Este argumento é 

apresentado, primeiramente, como uma reductio ad absurdum tratando-se das línguas 

bárbaras e demais fenômenos dos quais somos ‘percipientes’ mas dos quais, no entanto, não 

temos conhecimento (163b): ouvimos (ou seja, percebemos) uma língua bárbara 

desconhecida, mas não a compreendemos (não sabemos o que foi dito)88. Chamarei este 

contra-argumento de Argumento da Língua Bárbara e creio que podemos formulá-lo do 

seguinte modo:

d1. D¹ é válida se e somente se toda sensação é saber
d2. As frases de uma língua desconhecida são sentidas, mas não conhecidas
d3. Portanto, não é toda sensação que é saber
d4. Logo, D¹ não é válida.

O segundo contra-argumento desta série contra a D¹, também ecoa uma reductio ad 

absurdum interessante, a partir de 163d. Basicamente, Sócrates estabelece que pela D¹ 

somente as sensações, que são presentes, são saber; de modo que se não há sensação presente, 

imediata, não há saber. Daí que não poderia haver saber da recordação, por exemplo, ou na 

suspensão posterior de uma sensação. Como seria absurdo afirmar que ao fechar os olhos 

(163e-164a), se esquece o que se viu, assim como que ao se recordar não se sabe do que se 

recorda, é forçoso que a D¹ seja invalidada, pois estes são casos em que a “percepção” não é 

presente. 

Este argumento é muito eficiente, apesar de problemático89, de modo que Teeteto nos 

87 Burnyeat (1990, p. 21-22): “It is a model demonstration of how not to go about criticizing the thesis that 
knowledge is perception, namely, by isolating the thesis from the epistemological and metaphysical concerns 
with which it has been connected hitherto and pointing to various sentential contexts in which 'knows' and 
'perceives' are not interchangeable withou loss of sense or truth” cf. TSCHEMPLIK, 2008, p. 87.

88 Este argumento não é tão claro quanto parece, como Bostock (2005, p. 85) sugere. De fato, A objeção de 
Teeteto no final de 163b e começo de 163c, é que somos capazes de perceber as sensações sonoras de uma 
língua desconhecida, mas seu significado precisa também ser “sentido”  para ser conhecido, ou seja, o 
significado precisa ser exposto – ou seja, posto em relação com a estrutura perceptual de alguém – para que 
só então haja conhecimento, e isto não invalida D¹ da mesma forma; se estaria negando d2 acima formulada, 
apontando que está mal formulada. Tanto que Sócrates muda de assunto (163c) “[...] E não vale a pena 
discutir contigo estes assuntos, para que também progridas. Vê antes esta outra questão...”. E como nota 
novamente Bostock (idem) tal linha de objeção não mais é reaberta. Cornford acredita, que Sócrates assim 
procede pelo fato de não interessar a Platão que poderia retrucar que “'to know' a language does not mean 
hearing unintelligible sounds or seeing black marks paper, but to know the meaning”. Esta suposta objeção 
que Platão poderia fazer não tem eficácia, no meu ver, que Cornford acredita que teria, pelo mesmo motivo 
que conhecer e os caracteres implica nestes virem, em algum momento a estrutura perceptual, ser “sentido”. 
cf. SEDLEY, 2002, p. 54. e CHAPPELL, 2004, p. 95-96.

89 Tanto que pode ser refutado, simplesmente, como é feito pelo Protágoras socrático na DP (166b) arguindo 
que a memória pode ser tida como um tipo de sensação semelhante as demais. Bostock (2005, p. 86) aponta a 



39

diz (163e última linha) acerca da afirmação de seu contrário “seria terrível [δεινόν] fazer tal 

afirmação [το τόῦ  γε φάναι], Sócrates” (a de que ao fechar os olhos esquece-se o percebido), 

ou seja, que conceber que quando se para de obter informações por meio da estrutura 

perceptual, cessa o conhecimento de imediato. Sócrates se utiliza deste recurso ad 

exhaustionem pelas passagens 164a até 165d. Chamarei tal contra-argumento de Argumento 

da Memória e o formularei do seguinte modo:

e1. D¹ é válida se e somente todo saber é sensação (que é momentânea, atual)
e2. A memória não é sensação (que é momentânea, atual) e é saber
e3. Portanto, não é todo saber que é sensação (que é momentânea, atual)
e4. Logo, D¹ não é válida.

Cabe ressaltar uma fala socrática preciosa destas passagens, (164d8) “e assim se 

destruiu [ πώλετοἀ ] a versão [μ θοςῦ ] de Protágoras e a tua ao mesmo tempo, que do saber e 

da percepção diziam serem o mesmo [τ ςῆ  πιστήμηςἐ  καὶ α σθήσεωςἰ  τιὅ  τα τόνὐ  στινἐ ]”. Nesta 

passagem podemos entender ou que Platão considera que a D¹ é uma definição partilhada por 

Protágoras também (que confirma que a o tipo de relação existente entre D¹ e TP é de 

equivalência), além de ser a de Teeteto, ou que ele se refere à refutação da TP e agora a da D.

No geral, já em 164e se inicia a articulação para a Defesa de Protágoras (166a) a qual 

me deterei adiante. Antes expondo mais duas objeções a D¹ de mesma natureza que as duas 

últimas apresentadas acima e que não me parece ser necessário ressaltá-las90. Estas últimas 

objeções visam a D¹ e somente ela, por tentarem mostrar que há casos de sensação sem haver 

saber, e/ou de saber sem haver sensação. Concluamos esta primeira parte, relembrando os 

contra-argumentos vistos, construídos para a primeira e segunda tese:

Argumento do Sonho (157e-158e)
Argumento do Antropocentrismo (161c-e)
Argumento do Sábio (162a-163a)
Argumento da Língua Bárbara (163b-163c)
Argumento da Memória (163d-164b)

mesma coisa, dizendo que tal ponto é insustentável: “It is true this is not quite what Socrates did say, for what 
Socrates said was that when a person is remembering he is no longer seeing. But that is not an objection to 
Protagoras unless we strengthen it to: when a person is remembering he is no longer perceiving. Protagoras 
replies that when a person is remembering he certainly is experiencing, and we are surely to understand that 
he is counting all experiencing as perceiving. Given the way in which perception has been understood 
throughout our discussion so far -e.g. dreaming is counted as perceiving at 157e-158e - this reply seems quite 
sufficiently plausible. Anyway, Socrates makes no further attempt to press his point about memory.” O uso 
largo de “sensação”  nesta passagem indicada por Bostock, para incluir “awareness of inner sensations and 
feelings and of dream-images” já fora indicado por Cornford (1973, p. 51), e só reforça o dito. Sedley (2002, 
p. 54) aponta a mesma saída. Por sua vez Chappell apresenta além da mesma saída (2004, p. 98), que tal 
argumento é um non sequitur.

90 vd. CHAPPELL, 2004, p. 98-101.



40

Passemos para a Defesa de Protágoras.

2.2. A Defesa de Protágoras.

A DP é importante, por uma série de motivos. Primeiro, é um construto literário e 

filosófico único, pela vivacidade dramática e pela coesão “contrarrefutativa”  das teses ali 

condensadas, demonstrando uma vez mais a genialidade de Platão. Segundo, é o espaço de 

apresentação de elucidações/emendas nos argumentos (especialmente,, na TP). E terceiro, por 

causa disto mesmo, oferece-nos uma oportunidade a mais de reflexão e problematização do 

texto. Destarte, a análise desta passagem merece mais afinco e minúcia, e buscando isto, 

procederemos do seguinte modo: 1) apresentarei o texto integral da DP (166a-168c) dispondo 

os termos gregos por trás da tradução para evitar qualquer possível confusão/dúvida causada 

pela escolha dos tradutores; 2) seguiremos em uma análise dos pontos importantes, e por fim 

3) contrabalançaremos a análise feita com a visão de alguns comentadores.

Inicialmente, Sócrates (165d) expõe considerações que buscam acentuar o 

caráter ad absurdum da D¹, até que pondera o teor de suas palavras e coloca (165e) “Então, 

talvez, perguntes, que argumento apresentaria Protágoras para se defender deles?” e a partir 

daqui, (início de 166a) tem início a DP. Marcarei, no texto da DP reproduzido abaixo, os 

inícios dos contra-argumentos (e por decorrência, eles próprios) com a letra 'c' seguida de um 

numeral romano. Começo, pois:

[166a] S. - Penso que, além de todas estas coisas como as que temos dito 
para o defender, também se dirigiria a nós, falando de alto e dizendo-nos: 
“Cá está o honorável Sócrates! Depois de ter interrogado um jovenzinho 
amedrontado sobre se era possível que alguém se recordasse de algo e ao 
mesmo tempo o não soubesse, a medo este respondeu que não, por não ser 
capaz de prever; nesta altura, com as suas palavras, demonstrou que eu era 
ridículo. No entanto, ó descuidadíssimo Sócrates, é assim: (c-i) quando 
examinas com perguntas alguma teoria das minhas, se o que é interrogado 
responde como eu teria respondido e [b] se engana, sou eu quem é refutado, 
mas, se diz outra coisa, é ele, o interrogado, que é refutado. Pois (c-ii) agora 
pensas que alguém te vai conceder que a recordação presente nele, daquilo 
que o afectou [ παθεἔ ], seja uma afecção [πάθος] semelhante à que o afectava 
[ πασχεἔ ], quando já não estava a ser afectado [πάσχοντι]? Era preciso muito. 
Ou, pelo contrário, que recuará, por receio em concordar que é possível 
alguém saber e não saber a mesma coisa? Ou, se isto o atemorizar, concederá 
alguma vez que aquele que mudou é o mesmo que era antes de ter mudado? 
Ou melhor, que seja alguém, mas não eles, que acabam por ser infinitos, [c] 
se houver diferenciação, se de fato, é necessário tomar as devidas precauções 
contra a caça de palavras entre uns e outros? “Mas, “Meu caro”, dirá, (c-iii) 
“aborda com maior nobreza aquilo que digo. Se fores capaz, prova que 
nenhum de nós tem percepções individuais [ διαιἴ  α σθήσειςἰ ], ou se as há 



41

individuais, se não seria preferível que o que aparece [τὸ φαινόμενον] não se 
tornasse, para cada um apenas, ou se há que usar a palavra «ser», seria para 
aquele a quem aparece [φαίνεται]. Efectivamente, falando (c-iu) de um porco 
ou de um babuíno, não apenas tu próprio falas como um porco, mas ainda 
convences os que te ouvem a girem assim, contra os meus escritos [ε ςἰ  τὰ 
συγγράμματά], o que não está bem. [d] Pois afirmo [φημι] que a verdade é 
como eu escrevi [τ νὴ  λήθειανἀ  έχειν ςὡ  γέγραφα]. Pois cada um de nós é a 
medida [μέτρον] do que é e do que não é [τ νῶ  τε όντνων καὶ μή], e no 
entanto cada um difere infinitamente do outro: para um é [ στιἔ ]uma coisa e 
assim parece [φαίνεται] a outro é e aparece outra coisa. E (c-v) estou longe 
de negar que exista [ε ναιἶ ] a sabedoria e o homem sábio. Mas este mesmo a 
quem chamo sábio é aquele de nós que, quando as coias são [ στιἐ ] e lhe 
aparecem [φαίνεται] más, as muda [μεταβάλλων ποιήσῃ], de modo a 
aparecerem e serem boas. [e] Pelo contrário, não persigas este raciocínio 
[τ νὸ  δὲ λόγον] pelas minhas palavras [τῷ ήματίῥ  μου], mas tenta 
compreender [μάθε] mais claramente o que digo [λέγω]. Recorda-te, pois, do 
que foi dito [ λέγετοἐ ] atrás, que, para quem está doente, aquele que come 
aparece [φαίνεται] e é [ στιἐ ] amargo, mas para quem está saudável aparece 
[φαίνεται] e é [ στιἐ ] o contrário. E não é preciso fazer [ποι σαιῆ ] mais sábio 
nenhum dos dois – pois não é possível -, [167a] nem se deve acusar o doente 
de ser ignorante [ μαθ ςἀ ὴ ] por ter esta opinião [ τιὄ  τοια ταῦ  δοξάζει], nem o 
saudável de sábio por ter outra; mas deve-se fazer uma mudança no doente, 
porque é melhor [ μείνωνἀ ] o estado [ ξιςἥ ] do outro. Do mesmo modo, 
também na educação se deve fazer uma mudança de um estado para outro 
melhor [ πἐ ὶ τ νὴ  μείνωνἀ ]; mas o médico faz a mudança com remédios e o 
sofista com discursos [λόγοις]. Por conseguinte, (c-vi) não fez com que o que 
tem uma opinião falsa [ψευδῆ δοξάζοντά] tivesse posteriormente uma 
opinião verdadeira [ ληθἀ ῆ]; pois não é possível ter opinião sobre o que não 
é [τὰ μὴ óντα], nem ser afectado [πάσχῃ] por outra coisa que não aquela que 
o afecta, que será sempre verdade [ εἀ ὶ ληθἀ ῆ]. [b] Mas penso que, a quem 
tem uma opinião afim ao defeituoso estado de alma em que se acha, um 
benéfico estado de alma fará ter outras opiniões como esta, imagens 
[φαντάσματα] a que alguns, por ignorância [ πειρίαςἀ ], chamam [καλο σινῦ ] 
verdadeiras; eu chamo a umas melhores [βελτίων] que as outras, mas não 
mais verdadeiras [ ληθέστεραἀ  δὲ ο δεὐ ν]. Também aos sábios, meu caro 
Sócrates, estou longe de lhes chamar [λέγειν] rãs. Chamo-lhes médicos, 
quando tratam os corpos, e agricultores, quando tratam as plantas. [c] 
Efectivamente, afirmo [φημὶ] que também causam às plantas, em vez de 
percepções defeituosas [πονηρ νῶ  α σθήσε νἰ ῶ ], quando alguma delas está 
fraca, percepções benéficas [ γιειν ςὑ ὰ  α σθήσειςἰ ], saudáveis e verdadeiras. E 
afirmo que os oradores sábios e bons fazem com que as coisas benéficas 
pareçam ser [δοκε νῖ  ε ναιἶ  ποιε νῖ ] justas às cidades, em vez de defeituosas. 
Pois aquilo que a cada cidade parece [δοκῇ] justo e belo é isso para ela, 
enquanto assim o determinar [νομίζῃ]. Mas o sábio é aquele que faz serem e 
parecem [ ποίησενἐ  ε ναιἶ  καὶ δοκε νῖ ] benéficas cada uma das coisas que para 
os outros são defeituosas. E, pela mesma ordem de ideias [κατὰ δέ τ νὸ  
α τ νὐ ὸ  λόγον],  (c-vii) também o sofista, assim, capaz de instruir [d] os que 
são ensinados por ele, é sábio e merece muito dinheiro [πολλ νῶ  χρημάτων] 
da parte dos que educa. E deste modo, uns são mais que outros e ninguém 
tem uma opinião falsa [ο δε ςὐ ὶ  ψευδῆ δοξάζει]. E também tu quer queiras, 
quer não, tens de aceitar ser medida [μέτρῳ], pois este argumento [λόγος] foi 
salvo por estas razões. Se (c-viii) tens com que o contradizer desde o 
princípio [εξ ρχ ςἀ ῆ  μφισβητε νἀ ῖ ], contradiz [ μφισβήτειἀ ] com um 
argumento [λόγῳ], expondo as razões contrárias; se queres fazê-lo com 
perguntas, fá-lo com perguntas; pois não há que fugir disso, mas é o que 



42

deve ser feito, mais que tudo, por aquele que tem senso [τῷ νο νῦ  χοντιἔ ]. [e] 
Faz, portanto, assim: (c-ix) não cometas injustiças no teu questionamento, 
pois é mais que absurdo [ λογίαἀ ] dizeres [φάσκοντα] que te preocupas com a 
virtude e estares constantemente a cometer injustiças na argumentação 
[ δικο νταἀ ῦ  εν λόγοις διατελε νῖ ]. E cometer injustiça nisto é alguém tratar as 
conversas, sem distinguir quando está a lutar [χωρ ςὶ ] de quando está a 
dialogar [διαλεγόμενος]. Num caso está a brincar e a pregar tantas rasteiras 
quanto pode, no outro, empenhado em dialogar e corrigir aquele que lhe está 
a responder [ πανορθοἐ ῖ τ νὸ  προσδιαλεγόμενον], apontando-lhe apenas os 
erros que o desencaminharam, [168a] tanto por sua própria culpa, como pela 
daqueles que antes frequentava. Se fizeres de facto assim,  (c-x) aqueles com 
quem conversas vão atribuir a si próprios as culpas da sua confusão 
[ταραχ ςῆ ] e dificuldades [ πορίαςἀ ) mas não a ti; por um lado, também se 
vão ligar e gostar de ti, por outro, vão odiar-se e fugir de si próprios, em 
direção à filosofia, a fim de se tornarem diferentes e se afastarem daqueles 
que eram antes; se fizerem o contrário disto, como a maioria, também te vai 
acontecer o contrário, e os que estiverem contigo, em vez de serem filósofos, 
[b] detestarão isso que lhes estás a revelar, depois de se tornarem mais 
velhos. Então, (conclusão) se te deixares persuadir por mim [ μοἐ ὶ πείθῃ], 
como já foi dito antes [ὸ καὶ πρότερον ρρήθηἐ ], e aceitares sem hostilidade, 
nem espírito de luta, de boa mente, examinarás em verdade [ ςὡ  ληθ ςἀ ῶ  
σκέψῃ] o que quer que possamos dizer [λέγομεν], quando declaramos 
[ ποφαινόμενοιἀ ] que tudo se move91 [κινε σθαίῖ ] e que o que parece [δοκο νῦ ] 
a cada um assim é [ε ναιἶ ], tanto ao indivíduo como à cidade. E a partir daí 
(do exame da TP) examinarás [ πισκέψἐ ῃ] se o saber e a percepção são o 
mesmo92 ou diferentes, mas não como fizeste ainda agora, partindo do uso 
corrente das palavras [ ημάτωνῥ ] e [c] dos nomes [ νομάτωνὀ ], como que 
maioria, forçando como calha, levanta toda a espécie de dificuldades, 
atirando uns contra os outros.” Foi a isto cheguei, Teodoro, para ajudar o teu 
amigo, segundo minhas possibilidades, limitadas como as de quem é 
limitado; mas se ele estivesse vivo, teria dado um auxílio magnífico aos 
seus.

Neste ponto se encerra a Defesa de Protágoras, com a incitação de Sócrates para que 

Teodoro o responda ao invés de Teeteto (168c1-169d). Passemos, pois, a verificar os contra-

argumentos listados.

(c-i) Sócrates confunde propositalmente (aproveitando da inexperiência do 

interlocutor) a D¹ (que é de Teeteto, e só dele) e a TP (que é de Protágoras, e não está ligada a 

D¹ a priori) de modo a formular espécies de ignoratio elenchi, prejudicando o último; pois se 

tomara os erros de Teeteto como sendo do próprio Protágoras. Este ponto é importante na 

questão da equivalência entre as duas teses, pois aqui está claramente registrada a consciência 

platônica de que a primeira e a segunda tese não são de origens distintas e que não são 

91 Neste ponto está a única menção direta ao Fluxismo em toda a DP, e como veremos, é indício interpretativo 
dúbio.

92 Platão teve o cuidado de não pôr Protágoras a assumir ou defender a D¹ – que é de Teeteto – e me parece 
importante realçar isto; pois uma leitura desatenta faz-se ter a impressão que Protágoras favoreça D¹ pela 
simples menção neste final de “sua” defesa. Apenas diz que se parta para o exame da D¹ de Teeteto depois de 
considerar de modo sério a TP e o Fluxismo (que não sabemos se fora relacionado com a TP pelo próprio 
Protágoras – coisa que acho pouco provável).



43

equivalentes, pelo menos não do modo arbitrário presente em 152a. Platão demonstra aqui 

que um protagórico arguiria contra este ponto. Este ponto é novamente afirmado no final da 

DP (vd. nota x), transferindo a responsabilidade de estabelecer a ligação entre a primeira e a 

segunda tese unicamente à Sócrates.

(c-ii) A ausência de uma afecção imediata qualquer no sistema perceptual não 

desvalida a argumentação, já que a memória, em contextos normais, pode substituir a afecção 

imediata como “dados dos sentidos”/percepção (em um sentido mais amplo).

(c-iii) Sócrates deveria atacar a TP em si e não seus desdobramentos elaborados por 

ele próprio e pelo inexperiente interlocutor. Novamente, eis uma mostra da consciência de 

Platão sobre o problema da interconexão entre as três teses.

(c-iv) Utilizar ad absurdos (propositalmente ofensivos) demonstra má-fé na 

argumentação além de alimentar o suposto descrédito à pessoa de Protágoras. Ou seja, meros 

reconhecimentos de manobras erísticas93.

(c-v) Em nenhum momento a TP nega a diferença ou a existência de sábios e 

ignorantes, mas pela leitura Relativista incute que estes sejam considerados como tais, se e 

somente se, recorrer-se a um critério. De modo que p é sábio ou ignorante em relação a x94. 

Para Protágoras o que torna alguém sábio ou ignorante não é a relação de sua sapiência com a 

verdade (subjetiva), mas sim com o sucesso pragmático95. Daí que p é sábio ou ignorante em 

93  A denúncia platônica, feita pela encarnação protagórica do próprio personagem Sócrates aqui, de que há ao 
menos a possibilidade deste último utilizar tais mecanismos, fomenta uma tentação de leitura histórica. Se 
lembramos que Aristófanes considerou Sócrates um sofista, e se considerarmos que o uso de tais técnicas 
erísticas/sofismas era procedimento comum dos sofistas da época, ficamos a supor que Sócrates não estaria 
imune a tais coisas, e quem em alguma circunstância, tenha recorrido a procedimentos parecidos aos 
comumente atribuídos aos Sofistas.

94 Acredito em Sedley (2002, p. 55), quando aponta que tal ponto é de crucial importância para Platão, devido a 
forma como é apresentada, de modo similar, no Crátilo.

95 Retirar a 'verdade' de jogo é um feito notável, e talvez aponte para uma posição epistemológica histórica 
menos comprometida com o problema do critério da verdade –  já que Protágoras teria seus motivos (não 
crendo em algo como a TF, ou simplesmente estando familiarizado com o dito de Xenófanes no fragmento 
34) para considerar que discutir o que é a verdade, nos moldes platônicos, seria difícil sem incorrer em 
dogmatismo ou aporia. Por sua vez, ter o sucesso pragmático como critério diminui o grau de subjetivismo 
individual além de isentar do comprometimento com uma noção de verdade e com a possibilidade inequívoca 
de acessá-la; ou seja, tal posição seria compatível com algum niilismo alético ou ceticismo sobre a verdade 
sem engendrar em uma autorrefutação ou petição de princípio a piori. Vejamos, posso conceber o seguinte: 
ora, se o critério para predicar algo como ‘melhor’ é a funcionalidade prática (não cabe aqui perguntar se isto 
é ‘verdadeiro’  mas se isto ‘funciona’), posso afirmar ‘¬p’  e ‘¬p’  será ‘melhor’  uma vez atestada sua 
funcionalidade. Se ‘¬p’  for, digamos, ‘não há coisas verdadeiras’  ainda sim a argumentação parece 
funcionar. Uma vez substituído ‘verdadeiro’ por ‘melhor’, há como afirmarmos ‘¬p’ sem incorrermos numa 
petição de princípio; uma vez que precisaria presumir ‘verdade’ (tanto da proposição quanto o conceito) para 
afirmar a ‘verdade’ ou 'falsidade' de ‘p’. É tentador conceber a simples troca de referendo da propriedade 
“verdadeiro”, ao invés de referir-se à uma concepção como a da verdade por correspondência, referir-se-á a 
uma de verdade como funcionalidade prática do que é o caso. Por sua vez o 'melhor', como bem observou 
Burnyeat (1990, p. 23) é algo disputável: é o melhor em relação ao estado são em si (o que soaria estranho 
para uma visão relativista), a consideração da maioria ou ao estado futuro do próprio ser que sofrerá a 
mudança? Cornford (1973, p. 73) aponta que tal 'melhor' diz respeito a última opção, mas há outros a 
advogarem outras posições (BURNYEAT, Idem.).



44

relação ao sucesso pragmático. Se considerarmos um recurso ad veritatem em si mesmo algo 

mais subjetivo, podemos pensar que para a vida prática não é bem isto que determina; se 

pensarmos, por exemplo, que o que torna uma teoria – digamos, científica – ou tese aplicável 

e certa não é sua coerência lógica interna ou sua verdade matemática, mas antes sua 

funcionalidade/predição empírica e estabelecimento de possibilidade de reprodução empírica 

controlada do fenômeno. Parece-me, pois, que do contrário, aludir-se-ia a equação de uma 

verdade lógica para uma verdade factível, confundindo validade lógica com o que é o caso no 

mundo empírico; tornando impossível um argumento que fosse logicamente válido de ser 

falso no mundo empírico. Ora, a questão de quem é mais sábio em relação a verdade é 

irrelevante (167a) em vista de ser a passagem da condição má para a boa, por meio de quem é 

capaz de fazê-lo, o que importa pragmaticamente, tanto na medicina quanto na educação. Tal 

passagem da condição “enferma”  para uma “sã”, é o sucesso prático da ação. Tal sucesso 

prático, pragmático, direi, faz com que “mais sábio” seja entendido de um modo não-alético, 

de um modo a não referir-se à verdade, mas sim ao sucesso pragmático (vd. BURNYEAT, 

1990, p. 23). Referir-me-ei a este ponto como ‘Definição Pragmática do Sábio’. Tal ponto é 

extremamente importante para o sentido geral de toda a DP, e visa refutar o contra-argumento 

posto por Sócrates (o que chamei de argumento do Sábio) que visa desqualificar a TP. Platão 

haver colocado este argumento deste modo aqui, é algo intrigante.

(c-vi) Deste modo não é possível ter havido opinião falsa (sobre o que não é) antes, ao 

menos que se seja afetado por uma afecção que aponte para um estado melhor  (em termos de 

condições de sucesso pragmático) agora, mas não “mais verdadeiro”; assim a Infalibilismo é 

salvo, pois as opiniões não dizem respeito a verdade ou falsidade, mas sim ao que é o caso no 

sistema perceptual e não duvidamos deste sem que tenhamos evidências para tal, e o 

reconhecimento de qualquer evidência para desconfiança parte também de uma sensação (e 

como tal não pode ser colocada em suspeita, ao menos que se tenha outra evidência para pô-

la, e assim ad infinitum). Pois, somente uma sensação sobre p (que diz respeito ao que é o 

caso) nos faz desconfiar de outra sensação sobre p (que fora o caso antes), sendo ambas as 

sensações sobre p verdadeiras para o mesmo percipiente em circunstâncias diferentes, e por 

isso, passíveis de serem piores ou melhores. 

(c-vii) É justo que profissionais cobrem pelos seus serviços, pois a TP não nega a 

existência ou possibilidade de sábios e ignorantes, antes condiciona a diferenciação entre estes 

a condições mais factíveis e menos subjetivistas.

(c-viii) Por sua vez, Sócrates deve contra-argumentar demonstrando a inoperância da 

TP e a do Relativismo e Infalibilismo em si mesmos, não das derivações e implicações que 



45

traça a seu bel prazer. Novamente, eis um reclame da independência das teses.

(c-ix) Sócrates assim fazendo, parece absurdo a quem o escuta ou vê, pois, pregando 

justiça e seriedade na investigação filosófica, age de modo injusto e maldosamente jocoso 

para refutar a todo custo. Uma cobrança de integridade entre discurso e ação, que soa 

interessante vinda de um sofista, do modo como Platão o faz.

(c-x) Daí, inspirará outros a perceberem que seus erros podem dizer respeito a si e a 

maneira como uniram seus argumentos e teses utilizadas, e não necessariamente as teses em si 

ou as pessoas que defenderam tais teses; sendo este um uso mais adequado do método 

dialético. Eis ainda mais, um reclame final acerca da independência das teses.

Talvez pudéssemos resumir tais contra-argumentos em dois blocos, de um lado, os que 

expõem o procedimento socrático de refutação como inadequado e, de outro lado, o 

estabelecimento da diferença entre sábio e ignorante em relação ao sucesso/funcionalidade 

prática, salvando o Infalibilismo. 

Aqui cabe já, traçarmos algumas considerações que nos serão úteis mais a frente em 

relação a interconexão entre as três teses. A DP deixa evidente que Platão concebe a 

independência entre a primeira tese (D¹) e a TP. E daí, não cabe outra inferência além de que a 

equivalência traçada entre as duas primeiras teses é arbitrária. Este é, para nossos propósitos, 

um dos pontos mais importantes do texto. Isto será suficiente, como veremos no terceiro 

capítulo, para tornar defensável outros desdobramentos.

No tocante a relação das duas primeiras teses com a terceira, também não há lá muita 

firmeza. Existe uma única possível alusão (166c, compreendido aqui em c-iii) e apenas uma 

menção concreta (ao fnal, em 168b, onde marcamos com uma nota de rodapé) ao Fluxismo. A 

primeira alusão é complicada, pois pode referir-se apenas ao Infalibilismo, sem pressupor a 

Doutrina Secreta do modo como construído por Platão. E a outra indicação ao Fluxismo, na 

verdade a indicação concreta (pelo final, no trecho de que “tudo se move”) pode ser vista 

tanto como uma pista de que Platão nos indica que o  Protágoras histórico creria em algo que 

caísse sob o termo “Fluxismo” (o que não seria de estranhar, principalmente se), e que por isto 

haveria uma real conexão lógico-doutrinária entre a segunda e a terceira tese; ou seria uma 

passagem apenas a visar salvar as aparências da unidade entre as três teses. Qualquer uma das 

opções que se adote, não afastará complicações como veremos no próximo capítulo.

Agora, antes de nos debruçarmos sobre as tréplicas socráticas, verifiquemos como 

alguns estudiosos, dos que estiveram-me acessíveis, viram a DP.

Cornford (1973, p. 72,75) acredita que a DP têm algo de histórico e foi provavelmente 



46

construída tendo os escritos do próprio Protágoras como base96. O principal ponto de toda a 

DP é o que aqui formulei como (c-v) e (c-vi), na visão de Cornford, o ponto que me parece 

mais relevante é a identificação clara de que a TP, a priori, tem sua leitura Infalibilista erguida 

sobre o escopo de crenças derivadas diretamente da percepção (chamadas por Burnyeat de 

'sense-perception'), e não sobre minhas crenças em torno de crenças derivadas da percepção 

pessoal (Ibid., p. 73 – que são suposições, crenças gerais derivadas de raciocínios, etc. – o que 

chamei de ‘crenças de segunda ordem’, base da distinção entre Protagorianismo Estreito e 

Largo).

Burnyeat começa considerando (1990, p. 22) que a DP é, inicialmente, uma maneira 

de trazer a discussão novamente para seus aspectos epistemológicos e metafísicos, de onde 

fora afastado pela primeira leva de objeções socráticas – as quais o Protágoras socrático muito 

bem denuncia no começo de sua defesa. No que diz respeito a Definição Pragmática do Sábio, 

Burnyeat reconhece97 sua engenhosidade e complexidade, estabelecendo uma interpretação 

que me parece adequada, vejamos98:

d1 Estado mental S1 é melhor para a do que o estado mental S2 se e somente se assim 
parece para a que S1 é melhor que S2.
d2 x é sábio para a se e somente se assim parece para a que ele está melhor graças a x

Por sua vez, duvida que a TP seja sustentada em todos os aspectos em que parece ser – 

pois os contextos mesmo de aplicação dos exemplos protagóricos podem ser questionados99, 

como por exemplo no campo matemático100 sempre relembrado, segundo Burnyeat, pela 

96 O principal argumento dele para tal (CORNFORD, 1973. p. 72) é de que as analogias apresentadas na DP 
(entre o Sofista e o médico e agricultor) têm um caráter arcaico (e estilisticamente diferente da escrita 
platônica), além do tom geral da apologia reproduzir adequadamente “the standpoint of the historic 
Protagoras”. Já D. Sedley (2002, p. 55-56) sugere que tal contra-argumento não seja histórico, pelo menos, 
no que diz respeito a maneira como é inicialmente formulado por Sócrates: a primeira objeção socrática a TP 
(161d-e), que visa justamente desmantelar a possibilidade do 'Sábio' é entendida como suficiente pelos 
interlocutores no Crátilo (385e-386d), o que para Sedley indica que Platão teve tempo para conceber um 
possível contra-argumento protagórico – uma vez que caso houvesse este nos próprios escritos de Protágoras, 
este provavelmente teria o utilizado. Bem, confesso que não concordo que isto seja um indicativo da não-
autenticidade, antes é um indicativo de que o argumento só for utilizado depois. Se o foi por haver sido 
inventado por Platão depois, ok, mas poderia igualmente tê-lo sido por Platão haver obtido uma cópia dos 
escritos de Protágoras depois. Em ambos os casos, temos de assumir a ordem cronológica de escrita dos 
diálogos como sendo o Crátilo anterior ao Teeteto. Depois, temos de estipular um motivo razoável, ou 
mesmo justificar razoavelmente a ausência de um, para Platão não ter revisado os contra-argumentos da TP 
no Crátilo. Se aceitarmos que os diálogos foram igualmente revisados pelo próprio ao longo da vida de 
Platão, tanto pela “descoberta” do argumento protagórico quanto pela invenção platônica na DP, este poderia 
ter revisado o Crátilo. Pois, assim considerando, não me parece tão fácil concordar com Sedley neste ponto. 
O argumento de que não o fez por não ter necessidade não me parece tão persuasivo, pelo fato de que haveria 
espaço lógico para tal no Crátilo.

97 BURNYEAT, 1990, p. 24-28.
98 Ibid, p. 24.
99 Ibid, p. 28.
100 Id.



47

presença de Teodoro no diálogo, ou mesmo da diferença clara entre o exemplo do médico ou 

do agricultor, diferindo do exemplo do político101. No geral, segundo Burnyeat, a grande 

questão da DP é a (c-v), ou seja, é a preservação da coerência das implicações da TP.

Já para Bostock (2005, p. 94-96), a primeira e última parte da DP chamam atenção 

pela ênfase no uso “errôneo”, de má-fé, das expressões e da maneira como a refutação 

socrática se dera até então. O apego ao arranjo de palavras e não as teses que significam é 

uma objeção justificada, e tem mais atenção do estudioso do que a (c-v) em especial.

Por sua vez, Sedley, considera que todos os contra-argumentos levantados e as 

tréplicas protagóricas destes apresentados por Sócrates dizem respeito, essencialmente, ao 

Protagorianismo Largo (2002, p. 54-55), apesar de ser já previsto algo do Estreito. Ainda 

ressalta102 que o 'melhor' utilizado pela Definição Pragmática do Sábio é compatível com o 

escopo geral da leitura relativista da TP.

Já Chappell (2004, p. 105) inicia considerando que Protágoras teria dificuldades para 

responder a objeção exposta no que chamei de argumento v ou Argumento da Memória 

(163d-164b) e que chama de E103, já que no seu ver não fica claro um argumento protagórico 

que distinga a memória de uma percepção y qualquer, da própria percepção. Depois considera 

que a objeção levantada na DP de que é possível saber e não saber a mesma coisa (o 

argumento do “olho tapado”, que Chappell rotula com a letra F104) é válida: pois, uma vez que 

as pessoas são individuadas por suas percepções, há certa falha em se 

considerar/convencionar que um ser humano seja uma pessoa apenas –  daí que não haveria 

problema algum, a priori, de ocorrerem duas percepções (e pela D¹, dois saberes) 

contraditórias no que tal convenção chama de “mesma” pessoa. 

Pela leitura da passagem em questão (166b) não me parece tão claro isto. Antes, sobre 

E, Protágoras me parece recorrer a diferenciação entre a memória de y e a sensopercepção y 

101 Burnyeat (1990, p. 27), na nota 35, nos diz que talvez o melhor argumento em favor de uma leitura histórica 
da DP esteja justamente na percepção do tom arcaico das primeiras analogias (do médico e do agricultor), 
assim como na imensa probabilidade do Protágoras histórico ter encarado a questão de como reconciliar sua 
profissão com sua filosofia (Ibid. p. 22, vd. Nota 30). No entanto, acredita (Ibid. p. 27) que a questão da 
leitura histórica não é facilmente decidida (cf. Com a nota anterior deste capítulo). Já Bostock (2005, p. 94) 
expõe claramente a diferença “...for the wise politician is imagine as one who changes the state's beliefs, 
whereas the doctor is imagined as one who changes the patient's perceptions [...]”  - onde novamente, 
podemos defender a diferenciação entre as 'sense-perceptions' (ou mesmo as crenças derivadas diretamente 
destas) e as crenças de outra ordem, em geral. Ainda sobre a diferença entre o quão diferentes são as 
analogias (independente de se utilizar isto contra ou a favor de uma leitura histórica), é interessante 
considerar Stern (2008, p. 142): “To be more specific, the ground of the disanalogy is Protagoras’ desire to 
regard the object of the sophist’s art –  his subjects and the changes he hopes to effectuate in them –  as 
equally unproblematic as either the physicians’ attempt to bring health to the body or the farmers’ inducement 
of bountiful crops from plants.”

102 SEDLEY, 2002, p. 56.
103 CHAPPELL, 2004, p. 96.
104 Ibid, p. 98-99.



48

pela suas ocorrências espaço-temporais, que podem determinar seus conteúdos, e não pelos 

seus conteúdos diretamente; tanto que Platão não volta a insistir neste ponto uma vez mais. 

De modo que parece possível que uma pessoa perceba que há similitude entre uma memória 

de y e a sensopercepção de y, justamente por serem consideradas como diferentes em termos 

espaço-temporais105. Sobre a objeção F, o caminho indicado por Chappell talvez seja 

fundamentado na leitura do final de 166b até 166c, mas poderia, em meu ver, novamente 

pautar-se pelo aspecto espaço-temporal da percepção (e do conhecimento, considerando D¹), 

que tornaria óbvia a possibilidade da mesma pessoa saber e não saber; outra saída é introduzir 

os qualificadores: saber em relação a x. Vejamos a passagem em uma tradução mais linear 

(166b4-5): (…) “ou por sua vez, por hesitar concordar [ἢ αὖ ποκνήσεινἀ  μολογε νὁ ῖ ] como 

[pode] o ser saber106 e não saber [ο όνἷ  τ' ε ναιἶ  ε δέναιἰ  καὶ μὴ ε δέναιἰ ], ele próprio, a mesma 

coisa [τ νὸ  α τ νὐ ὸ  τὸ α τὐ ὸ]?”  não há nenhum compromisso temporal (do tipo expresso pela 

conjunção temporal μαἅ , “ao mesmo tempo”, etc.). Em todo caso, como já apontamos, 

Chappell lê esta linha como inteligível em relação a 166b7 até 166c2, onde supostamente é 

questionado a unidade de identidade das percepções em um sujeito. Tal leitura, pressupõe 

ainda uma ligação com o que fora desenvolvido no Fluxismo, e ganharia corpo se 

demonstrada a dependência da segunda tese para com a segunda. Como ainda não chegamos a 

um resultado satisfatório sobre isto e como não consegui ver nenhum condicionamento ou 

pelo menos indicação razoável de que tal passagem (166b7-166c-2) seja determinante para a 

leitura de 166b4-5; consideremos que ambas as posições são equipolentes.

Chappell considera ainda que o apontamento do recurso retórico socrático envolvendo 

as percepções dos animais (que Chappell chama de argumento A e que eu coloquei entre os 

contra-argumentos gerais de reductiones ad absurdum em c-iv) é impreciso (2004, p. 105). 

Considera que A é uma objeção séria a infalibilidade das percepções e que ou não precisaria 

de resposta alguma107, ou que já se fornecera uma objeção que esta não fosse uma mera 

denúncia de um ad absurdum. Bem, considerando assim, ou por que teria a DP apenas 

apontado para as reductiones (conforme agrupadas em c-iv)? Ou por imprecisão calculada – 

limitando-se a propositalmente denunciar o sofisma e tirando “proveito”  moral disto (que 

105 Introduzir a noção de uso wittgensteiniana, como aponta Chappell para indicar a dificuldade da fala 
protagórica na DP neste quesito, aqui não me parece ajudar – antes, abre uma brecha desnecessária para se 
utilizar tal noção em outras partes do texto, já que não é indicado por Chappell critério algum do por que 
recorrer a tal noção extratextual (e talvez, para o contexto, anacrônica) nesta passagem e noutras não.

106 “saber” aqui é um verbo muito mais consonante com a TP: tal verbo expressa antes a noção de algo visto, 
observado, que está a vista (à percepção, pois), e por isso, conhecido. 

107 E Chappell aponta para Cornford –  mas de modo algum fica-me claro porque não precisaria de reposta 
alguma se isto faz um apontamento sério contra a infalibilidade das percepções, e é uma pena Chappell não 
explicar isto delimitando-se a apontar uma passagem conveniente de Cornford.



49

parece ser o que Chappell defende) desviando a conversa para outro rumo, ou talvez por que 

isto bastaria (por não ser de grande importância geral o que Chappell chama de A). Neste 

caso, é razoável crer que Platão tenha composto do modo como Chappell defende, apesar de 

não haver impecílio lógico claro pela última opção.

Em todo caso, Chappell parte para a considerações relativas a dialética e ao ensino, 

dizendo-nos que tanto Protágoras (o sofista histórico, a julgar pela DP) quanto Platão 

concordam na impossibilidade do ensino (no sentido de uma técnica de imposição “mecânica” 

- como repetição, condicionamento, audição ou leitura - de mudança de crenças falsas e sem 

bases para conhecimento racionalmente baseado impostas por um mestre a um discípulo), 

mas por razões diversas. Segundo Chappell108, Platão considera que a mudança é operada pelo 

próprio discípulo “internamente”, de modo que o mestre apenas pode apontar razões para a 

falsidade de suas crenças anteriores. Protágoras, não partiria, para Chappell109, considerando 

que o discípulo teria crenças falsas, de modo que a mudança ocorrida nas crenças não diz 

respeito à verdade destas, mas ao benefício e sucesso pragmático que produzem, sendo o 

modelo protagórico uma espécie de educação “terapêutica”  onde todas as crenças seriam 

verdadeiras, mas nem todas benéficas ou aptas ao sucesso pragmático; caberia ao mestre, 

pois, apontar e/ou prescrever argumentos para as crenças benéficas. 

Apesar disto, Chappell critica Schiller110, dizendo que sua visão de Protágoras como 

uma espécie de pragmatista é inválida, pois de acordo com Chappell, a crença de Protágoras111 

não é compatível com o tipo de pragmatismo de Schiller e que ele advoga como sendo o de 

Protágoras. Vejamos: 

[...] o pragmatista, p.e. O próprio Schiller, pensa que o que é verdadeiro é 
idêntico com o que é benéfico de se acreditar (a longo prazo). Protágoras não 
acredita em tal coisa. Para as crenças de Protágoras acredita na seguinte 
conjunção: “todas as crenças são verdadeiras, e apenas algumas crenças são 
benéficas para se acreditar”. Se ele fosse um pragmatista no estilo de Schiller 
ele teria de negar uma destas conjunções (a primeira, presumivelmente).112 

Enfim, no que tange a visão protagórica apresentada (c-v), considera113 que a 

108 CHAPPELL, 2004, p. 105.
109 Ibid, p. 106. Schiller é o autor do texto que citamos na Introdução que serviu como gatilho para a produção 

desta dissertação.
110 Id.
111 É óbvio que esta firmação de Chappell pressupõe que ele acredite que a caracterização platônica de 

Protágoras na DP, e desta tese em especial, é não só historicamente segura como reproduzida na perfeição de 
detalhes. É o que podemos supor da segurança com que escreve.

112 Id. [... The pragmatist, e.g. Schiller himself, thinks that what is true is identical with what it is beneficial to 
believe (in the long run). Protagoras thinks no such thing. For Protagoras believes the following conjunction: 
“All beliefs are true, and only some beliefs are beneficial to believe”. If he were a pragmatist in Schiller’s 
style he would have to deny one of these conjuncts. (The former, presumably)]

113 Loc. cit.



50

Definição Pragmática do Sábio não resolve a questão, antes transfere o problema, já que no 

ver dele (Chappell), o problema agora reside sobre “o melhor, benéfico”. Pois “[...] se todas as 

crenças são verdadeiras, então todas as crenças sobre quais crenças são verdadeiras têm de 

serem verdadeiras”, e havendo crenças destas contraditórias, quais seriam as “benéficas” de 

fato? A resposta de Chappell é de que talvez fossem as para Protágoras114, e que tal 

argumentação engendra a mesma espécie de dificuldades, do tipo autorrefutação como no 

argumento socrático do Sábio. Considera também115 que mesmo a recorrência ao sucesso 

pragmático (supostamente auferido objetivamente) no futuro, trás problemas, como Platão 

mostrará. No geral, toda a DP é construída de modo a permitir a ação da desmontagem 

socrática posterior. 

Para Stern, que toma a divisão tripla da DP (2008, p. 138) chamando-nos atenção para 

a compreensão de cada parte em separado e da sua articulação num todo, o primeiro contra-

argumento do Protágoras socrático visa negar a noção comum de identidade através do uso do 

Fluxismo, concordando neste quesito com Chappell (apesar de não citá-lo) como mostramos 

acima. Basicamente, isto se daria pelo pressuposto de uma espécie de atomismo116 combinado 

com Fluxismo que estende um alheamento completo para coisas que o senso comum 

considera como idênticas (por exemplo, as sensopercepções disposta no tempo e a identidade 

pessoal, onde o uso do verbo “ser” é um uso impróprio em termos rigorosos). No geral, Stern 

considera que este tipo de argumento destoa com o início, já que levado às últimas 

consequências impossibilita qualquer debate – belo ou não. Basicamente, este seria apenas um 

argumento de desmontagem das considerações socráticas, sem estar preocupado 

rigorosamente com a consistência geral com os outros argumentos protagóricos117, pois este 

não seria a principal meta da DP. Esta consiste no que expomos como (c-v) e (c-vi). Nesta 

intepretação, como em Chappell, a alusão ao Fluxismo em 166c é tomada como referência 

certa a Doutrina Secreta.

Em todo caso, tal invocação de uma visão atomística118 tem seu propósito: preparar a 

distinção do benéfico à parte de qualquer relação com a verdade. Isto também abre espaço 

114 CHAPPELL, 2004, p. 106.
115 Ibid, p. 107
116 STERN, 2008, p. 139.
117 Id.
118 Nos diz Stern (2008, p. 140) “In calling Socrates a swine, Protagoras seems to lose the distinction between 

the metaphorical and nonmetaphorical use of the word. Yet this distinction would be difficult to maintain in 
the world just sketched, a world in which there is no being, nothing nonmetaphorical for language even to 
approximate. I mention this point because it prepares us for the next stage of Protagoras’ speech. There he 
completely severs the question of good from any connection to the truth of things. In light of this move, there 
is no choice but to regard the “theoretical”  considerations of this first part not as true but as practically 
instrumental to his goal. For this reason, Protagoras’ contradictions between speech and deed, which could be 
endlessly adduced, simply do not matter in terms of theoretical consistency.”



51

para diferença entre o discurso e a prática, segundo Stern119. Daí que insistir numa visão 

teórica de coerência entre a prática e o discurso, para que este seja coerente com o que é o 

caso, não é propositado para tal postura. Neste sentido, a visão protagórica de sabedoria, 

como a razão que lhe serve, é instrumental – serve aos interesses de uma noção particular do 

que é benéfico. Do mesmo modo, não há necessidade de determinar o que é o Bem, ou o que 

é benéfico (em termos absolutos e objetivos, em termos universais). Para Stern ainda, 

Protágoras120: 

[...] pode e, dado seu bem pessoal, precisa aceitar o que Sócrates não pode: o 
consenso amplamente compartilhado acerca da natureza do bem humano. 
Daí que, inclusive, ou especificamente, se Protágoras ao perseguir seu 
próprio sucesso simplesmente finge aceitar o que a multidão pensa, o real 
motivo para este fingimento mostra que ele endossa a visão de bem da 
multidão. Guiado pelo desejo de sucesso, aquisição de segurança e prestígio 
atribuído pela comunidade, Protágoras, como seu amigo Teodoro, curva-se 
ante a convenção.

Para Stern121 grande parte desta exposição até aqui ainda é aplicável para responder o 

que chamei de Argumento do Antropocentrismo. Protágoras teria, ao contrário do que pensa 

Chappell como acima expus, respondido seriamente (o que leva-nos a pensar que entendera 

sua seriedade) a esta questão122. A visão de sabedoria do Protágoras socrático ainda busca 

salvar a visão desta como um saber técnico ou especializado, que segundo Stern, é condicente 

com a visão de Teodoro (e com a visão do senso comum, pode-se pensar). No geral, Stern 

parece concordar que a visão protagórica de benéfico, é um tanto quanto pragmática, ou 

talvez mais propriamente, algo de utilitarista123, e que é relativa a um grupo ou parte, sendo 

por isto coerente com o aspecto relativista da TP. Ainda para ele, a questão da abstração da 

verdade da noção de Bem é um dos pontos cruciais de todo o diálogo (e que talvez justifique 

o percalço platônico) –  e é aludida no início na notícia de morte do jovem Teeteto: este 

morrera numa batalha entre duas cidades124, cuja noção divergente de 'benéfico para si' 

causara o conflito (tanto Sócrates quanto Teeteto envolveram-se em conflitos, que podem ser 

119 Ibid, p. 140.
120 STERN, 2008, p. 140.
121 Ibid, p. 141.
122 Nos diz Stern (2008, p. 141) “We should note that in his movement from the first to the second portion of his 

speech Protagoras replaces appearance with opinion, and only when he speaks of opinion does he raise the 
issue of good. To the extent that it involves comparison of alternatives, the issue of good can only be 
addressed in and through speech. In this way, Protagoras, despite himself, does tacitly recognize the 
difference between human and nonhuman in the capacity of the former to ask of the good insofar as humans 
alone speak.”

123 Ibid, p. 142.
124 Ibid, p. 144.



52

relacionados a esta controversa questão). No geral, para Stern125, toda a passagem tem um 

fundo político muito forte, mesmo a terceira parte da DP, onde Protágoras discorre sobre a 

“maiêutica”. 

Sobre este ponto ainda, Stern acredita126 que Platão utiliza Protágoras para expor certas 

consequências práticas de um mal uso (em relação às pretensões socráticas) da maiêutica que 

servem como lembrete geral para todos, pois, como que questionando o alcance prático da 

educação socrática, o modo socrático leva a maioria das pessoas a irritarem-se com a 

Filosofia, após mais velhos, pelas inúmeras aporias que gera127. Lembra também uma visão 

demasiadamente confiante na razão e no discurso como agentes transformacionais, como 

possíveis “libertadores128” dos homens (sem perderem o caráter instrumental). A vida política, 

como bem apontada por Sócrates, segundo Stern129, traz dificuldades reais para a visão 

epistemológica “laisse-faire”  de Protágoras. Stern conclui130 que a refusa protagórica de 

encarar a “verdade” é catastrófica para o projeto socrático da procura pelo Bem em si na vida 

política, e nisto reside o real peso do interesse platônico em expor as teses deste modo. 

Tschemplik (2008, p. 88-89) considera que a primeira parte da DP resume-se a 

apontamentos devidos de argumentos socráticos do tipo ad hominem. E isto inclui (c-v) e (c-

vi), pois ela considera131 que o Argumento do Sábio pode ser considerado um ad hominem. 

Outro ponto interessante ressaltado pela autora132, é que a TP não deve ser considerada como 

se atendo apenas à dimensão sensoperceptiva, mas também à política. Infere isto do 

aparecimento na DP, do exemplo do político. A autora defende que tal exemplo é não só 

coerente historicamente, como justificador das alternâncias socráticas entre o entendimento 

relativo às crenças de primeira e às crenças de segunda ordem. O problema da saída 

protagórica, na Definição Pragmática do Sábio, para a autora é justamente como devemos 

considerar o que é o 'benéfico/Bem'133. A autora explora bem a analogia entre o sofista e o 

médico, e formula uma questão interessante: “(…) o médico acompanha a saúde através de 

125 Ibid, p. 145.
126 STERN, 2008, p. 144-145.
127 Ou seja, a maiêutica socrática, se lembramos da tradição cética e do modo como Sexto Empírico fala de 

Sócrates, por gerar tamanhas dificuldades insolúveis –  causando certa 'suspensão do juízo' –  que se torna 
incompatível com as aspirações práticas. e passa a ser considerada, tanto pelo vulgo quanto pelo que a 
estudou, como algo inútil ou mesmo danoso (tendo em mente o ex-aluno de Sócrates, Alcebíades) se 
pensarmos no processo de Sócrates. vd. CANFORA, 2003, p. 17-36. cf. STERN, 2008, p. 145-146.

128 O tom de Stern lembra certa apregoação iluminista a Protágoras e Teodoro, enquanto Sócrates (na verdade 
Platão) são esboçados como mais céticos e cônscios dos limites da razão. Bem, até onde tal pintura pode ser 
pincelada, sinceramente não sei e desconfio da autenticidade do quadro. vd. STERN, 2008, p. 144-146.

129 Ibid, p. 145-146.
130 Ibid, p. 146.
131 TSCHEMPLIK, 2008, p. 89.
132 Id.
133 Ibid, p. 90.



53

seu conhecimento da medicina, mas qual é o conhecimento que possibilita o sofista ou orador 

a curar a cidade febril?”134, e termina lembrando-nos de que tal visão da relação entre o 

médico e o corpo doente, e o sofista e a cidade injusta ou doente, fora muito provavelmente 

utilizado pelo próprio Sócrates histórico, como posto na Apologia de Sócrates em uma 

linguagem até similar a de Protágoras135.

Após estas considerações todas sobre a DP, passemos para outro ponto importante a 

fim de buscarmos mais pistas sobre a interconexão entre as três teses.

2.3. A segunda refutação.

Nesta sessão, concluiremos o trabalho de averiguação dos argumentos visando uma 

melhor compreensão da conexão entre as três teses. Basicamente, aqui traçaremos os 

argumentos utilizados por Platão para refutar os desdobramentos desenvolvidos na DP, e os 

argumentos que ele utilizará para refutar o Fluxismo (que, grosso modo, não fora tocado na 

primeira refutação). É uma parte importante por condensar os argumentos e revisões das teses, 

além do arremate platônico de toda a primeira parte do Teeteo. No entanto, deixaremos para 

discutir estes argumentos (e suas implicações com nosso problema) no próximo capítulo. 

Iniciemos, pois. 

Sócrates termina a DP invocando a aprovação de Teodoro, coisa que consegue sem 

esforço, e logo parte para suas considerações. Primeiro (168d9), tendo como pretexto a 

exortação de Protágoras na DP para tratarem de forma séria seu dito e deixarem de 

aproveitarem-se do jovenzinho Teeteto, passa a debater diretamente com Teodoro (169d2). 

Tal mudança é um recurso dramático interessante, tendo em vista a amizade de Teodoro com 

o então finado sofista, o qual Sócrates acabara de interpretar. Ponto a se registrar, é que 

Teodoro já prevê sua refutação (em 169c7 e/ou admitida inaptidão para defender-se dos 

contra-argumentos) antes mesmo de qualquer movimento socrático.

Sócrates inicia então, partindo do próprio argumento [ κἐ  τοῦ κείνουἐ  λόγου] 

protagórico, para retomar o Argumento do Sábio (170a6), retomando o apelo ao senso comum 

(numa espécie de ad populum), buscando mostrar que este, nas circunstâncias cotidianas, 

reconhece a existência de sábios (170b). O grande ponto desta nova abordagem é ao 

estabelecimento de que a sabedoria tem de ver com o que é verdadeiro (170b8). Platão 

considera o seguinte: se cada homem é a medida, e se um homem considera que há sábios e 

134 Id.,  p. 90 […  The physician accomplishes health through his knowledge of medicine, but what is the 
knowledge that enables the sophist or orator to heal the feverish city?]

135 TSCHEMPLIK, 2008, p. 90.



54

ignorantes, e que tal distinção se baseia em relação à verdade, então assim é o caso, uma vez 

que admitimos a TP. Este movimento aparentemente burla a saída protagórica da Definição 

Pragmática do Sábio, por uma recusa em aceitá-la justificada na própria DP. Pergunta 

Sócrates a Teodoro (170b8-9): “então, acham que o saber [σοφίαν136] é um pensamento 

verdadeiro [ ληθἀ ῆ διάνοιαν] e a ignorância uma opinião falsa [ψευδῆ δόξαν]”  obtendo o 

consentimento deste. 

Este consentimento de Teodoro é importante. Primeiro, ele representa uma ligação 

que, provavelmente, Protágoras não admitisse, já que negara veementemente na DP que 

‘sabedoria’ tenha a ver com ‘verdade’ (pela Definição Pragmática do Sábio); segundo, ele é o 

elo fundamental para a conclusão almejada por Sócrates: uma vez admitido isto, abre-se o 

caminho para a refutação. Prossigamos, pois. 

Sócrates passa então, a recorrer novamente a opinião comum de que as pessoas têm 

opiniões falsas e que uns seja mais ignorantes que outros, quando pela TP, não se deveria 

admitir isto (170d). O ponto é que se considerarmos o Infalibilismo da TP, as pessoas que 

consideram que há opiniões falsas estão certas. Para Sócrates, ainda, isto permite haver uma 

coisa que não deveria: pessoas com opiniões discordantes da opinião de um sujeito (170d4). E 

parece algo de espantoso ainda que haja pessoas que considerem suas opiniões verdadeiras 

enquanto outras muitas considerem sua opinião falsa (170e4). Todas estas colocações servem 

de ponto para a apresentação do que é considerado por muitos o grande argumento socrático, 

o da Autorrefutação. Mas antes de passar a ele, deixa-me tentar sintetizar o que foi contra-

argumentado até agora; chamar-lhe-ei de argumento do Sábio 2. A diferença básica é que este 

argumento considera que se a TP é válida, então a Definição Pragmática do Sábio pode ser 

contornada.

a1dp: Se a TP é válida, então todas as opiniões são corretas e não há sábios nem 
ignorantes em relação à verdade
a2dp: Se todas as opiniões são corretas, então há sábios e ignorantes em relação à 
verdade
a3dp: Há sábios e ignorantes em relação à verdade se e somente se não são todas as 
opiniões corretas
a4dp: Ora, há sábios e ignorantes em relação à verdade, 
*adp: Logo, a TP não é válida.

Passemos para o argumento da Autorrefutação, chamado também de περιτροπή 

(CHAPPELL, 2006, p. 109), de longe um dos argumentos mais lembrados de todo o diálogo. 

136 O uso deste termo aqui me parece significativo. Sócrates pode haver utilizado um termo mais geral e menos 
ligado ao saber técnico, e de conotações menos epistemológicas, com o propósito de obter o consentimento 
mais facilmente.



55

Sócrates inicia este com uma formulação nada clara: “Então e para o próprio Protágoras? Se 

nem ele próprio acreditava, nem a maioria, que de facto o não pensa, que o homem era a 

medida, será que não é necessário que esta verdade que ele escreveu o não seja para 

ninguém?137”. Isto não é claro. Por que Protágoras acreditaria que a TP não é válida para si? A 

ausência proposital dos qualificadores torna a formulação bastante obscura em meu ver e seria 

o único modo de tornar inteligível a visão de que a TP não seria válida absolutamente. E de 

modo mais estranho ainda, Sócrates nos diz (171a6) que quanto mais pessoas desacreditarem 

a TP menos verdadeira está será. Isto parece referir-se a uma espécie de consenso, onde a 

verdade (sendo esta sempre relativa a um qualificador, do tipo, verdade para x) de uma crença 

p dependeria do quão maior fosse o conjunto de pessoas que acreditassem em p. O ponto 

problemático, além desta formulação de recurso a maioria, uma espécie de “ad pleramque”, é 

que o retorno da “verdade” na discussão, é tomado como certo quando muito provavelmente 

Protágoras não o aceitaria. Aqui estamos diante da continuação do argumento *adp. 

Daí que um argumento que explore apenas isto para por em terra a leitura Infalibilista 

se torna complicado de compreender, ao menos que consideremos isto como uma 

consideração cônscia, o que é o mais razoável. Prossigamos, pois. O ponto que clarifica o 

argumento é este: “[...] ao concordar que dizem a verdade todos quantos opinam coisas que 

são [τὰ νταὄ  δοξάζειν πανταςἅ ], ele concede [συγχωρεῑ] ser verdade a opinião [ο ησινἴ ] dos 

que têm a opinião contrária [τ νῶ  ντιδοξαζόντωνἀ ] à dele, pela qual pensam [ γο νταιἡ ῦ ] que 

ele está errado”, pois, (171b) “[...] concederia [συγχωροῑ] que a sua opinião seria falsa [τ νὴ  

α τοὐ ῡ νἂ  ψευδῆ], se concorda [ μολογεὁ ῑ] que é verdadeira a dos que pensam [ γουμένωνἡ ] 

que ele está errado [...]” e coroando (171c5) “[...] dado que a contestação [ μφισβητε ταιἀ ῑ ] é 

de todos, “A Verdade” de Protágoras não será verdadeira para ninguém, nem para nenhum dos 

outros, nem para ele próprio”. este é o argumento da Autorrefutação que pode ser sintetizado 

deste modo:

b1dp: A TP implica no Infalibilismo
b2dp: Se há Infalibilismo então, todas as crenças que existem implicam em verdade
b3dp: A crença de que não-TP é parte de todas as crenças que existem
b4dp: Há Infalibilismo
*bdp: Logo, a crença de que não-TP implica em verdade

Ou se poderia ter uma formulação mais sintética, e no meu ver, ilustrativa.

b5dp: toda crença p é verdadeira

137 A tradução de Adriana M. Nogueira e Marcelo Boeri, neste ponto em especial, não ajuda, pelo menos não 
para um leitor habituado a construções sintáticas brasileiras.



56

b6dp: '“toda crença p é verdadeira” é falso' é uma crença p
**bdp: logo, '“toda crença p é verdadeira” é falso' é verdadeira.

Como se pode notar na última formulação, o que possibilita a autorrefutação é uma 

confusão em b6dp que permite identificar a negação de b5dp como uma crença p, pela não 

diferenciação de b5dp como pertencendo a um nível linguístico superior, ou pela não 

delimitação do escopo das crenças p. Isto nos dá a maravilhosa conclusão de que “'se toda 

crença p é verdadeira' então, toda crença p é falsa”. Ou seja, se eu aceito a TP, 

necessariamente aceitaria que esta é falsa. Este argumento é alvo constante de inquirição dos 

que se voltam ao Teeteto ao longo de todo o século XX, e tem em torno de si, todo um corpus 

interpretativo considerável e que não exauriu a possibilidade de gerar problemas (cf. 

CHAPPELL, 2010). Bem, como veremos mais a frente, este argumento dá muito que falar. 

Continuemos, pois.

Sócrates considera ainda que talvez esteja contra-argumentando “para lá do correto” 

(171c9) ao proceder deste modo, mas que se o faz, faz justificadamente, de acordo com a 

própria TP: “[...] penso [ο μαιἶ ] que nós, sendo como somos, temos de nos sujeitar [χρ σθαιῆ ] 

dizer sempre o que nos parece [τὰ δοκο νταῡ ]”. Sócrates passa então a considerar, retomando 

a TP, que o Infalibilismo não afeta o desempenho de cada um, apesar de igualar suas opiniões 

em veracidade (171e), e transfere tal consideração para o campo político (172a), onde, no ver 

de Sócrates, apesar de nenhuma cidade subscrever a TP completamente, esta se mostra 

consonante com a realidade política atestável à época (172b1-7). Esta construção 

argumentativa não é bem um contra-argumento, antes uma retomada propositada de certo 

aspecto da TP, e por isso não a sinalizarei como tal. 

A partir de 172c acontece um pequeno interlúdio (que irá até 177b) onde Sócrates 

discorre sobre a vantagem de uma conversa filosófica livre, em oposição a um discurso 

comprometido com o tempo, dinheiro ou interesses diversos (172e-173a) além da busca 

desinteressada pela verdade (172d9). Obviamente que isto serve de recurso dramático que 

prepara psicologicamente a audiência a repensar o discurso de um sofista ou orador 

profissional –  sempre comprometido com interesses pragmáticos –  e de Protágoras em 

especial. 

O grande ponto desta digressão parece ser apresentar ao leitor um contexto geral das 

implicações epistemológicas do exercício racional descompromissado do filósofo e do 

orador/sofista profissional, além de introduzir apontamentos para questões éticas e políticas 

como a questão da justiça138. Toda a construção literária evoca a similitude entre o profissional 

138 Pode-se verificar, como veremos mais a frente, que algo do que é apresentado nesta digressão socrática 



57

pago (como o sofista ou orador) e um servo ou escravo, condicionado tanto pelas 

circunstâncias imediatas quanto pela própria profissão a nutrirem aparência magnânima de 

sábios, estando na realidade longe disto. O apego à vida política é traçado como algo inferior 

para o filósofo que não se rebaixa para “o que está perto”  (173c-174a). Neste ínterim, é 

apresentada a famosa anedota de Tales de Mileto (174a3) que é utilizada como 

exemplificação do comportamento geral dos que se dedicam a filosofia (174a8). No geral é 

traçado o perfil e o modo como os que se dedicam a filosofia parecem para a multidão (174b-

175b), apesar de serem sujeitos superiores e os únicos capazes de enfrentarem 

satisfatoriamente as questões mais sérias e altas, como das definições em ética (175c-176a). 

Do mesmo modo, só o filósofo percebe a real importância da distinção entre parecer e ser no 

que tange à justiça e virtude e as implicações disto (176a-177a). A digressão socrática termina 

(177b) com seu direcionamento para o retorno ao contra-argumento que estivera a ser 

esboçado na retomada da TP.

Sócrates retoma (177c6) incluindo uma alusão ao Fluxismo na TP: “[...] dizíamos que 

os que afirmavam que o ser se move e que o que sempre parece a cada um também [...]” e 

que, o que uma cidade estabelece como justo o é pelo tempo que assim lhe aparecer, mas que 

em relação ao Bem, isto vem a ser diferente (177d5). O ponto é que apesar das cidades 

legislarem e nomearem aquilo que lhes convém como útil e lhes parece justo, não se furtam 

de errarem nisto (178a). Este é um argumento interessante que têm por alvo novamente o 

Infalibilismo, podemos formulá-lo deste modo, chamando-o de argumento dos Erros das 

Cidades:

c1dp: Se a TP está correta, então há Infalibilismo
c2dp: Há Infalibilismo se e somente se não há erro (por parte de sujeitos e cidades)
c3dp: Ora, há erros (por parte de sujeitos e cidades)
*cdp: Logo, a TP não está correta.

O outro argumento que é apresentado em seguida é também bastante interessante. 

Sócrates introduz o recurso à prevenção do futuro (178b-178c) como critério para definição 

do sábio. Se como considera, de acordo com a TP e a DP, não há distinção entre o sábio e 

ignorante em qualquer assunto que seja, uma vez que todas as crenças são verdadeiras, todos 

seriam igualmente hábeis para prever consequências ou eventos futuros (178c), coisa que o 

senso comum mostra claramente como não sendo verdadeiro. O exemplo do calor é 

demasiado ilustrativo: “[...] sempre que alguém, um leigo, julgar (ο ηθἰ ῇ) que a febre vai 

aponta para temas e argumentos presentes na República. Também neste interlúdio há quem (CORNFORD, 
1973, p. 83) defenda que existe certa alusão a TF, a única em todo o diálogo. Mas isto também veremos mais 
a frente.



58

tomar conta dele e que vai ficar mais quente, e outro, um médico, achar o contrário 

( ντοιηθἀ ῇ), diremos que o futuro acontecerá segundo a opinião de um dos dois, ou ambos 

(…)?”. Este argumento é estruturalmente similar ao passado, tanto que é acoplado com o 

anterior (179a5-179b), visando desmantelar o Infalibilismo com requintes de ad populum e 

mesmo tom ad absurdum, sendo que desta vez o faz recorrendo-se a diferença da capacidade 

de acerto na predicação de eventos futuros. Este argumento aparentemente rodeia a Definição 

Pragmática do Sábio, chamar-lhe-ei de argumento da Predição do Futuro.

c4dp: Se a TP está correta, então há infalibilismo
c5dp: Há infalibilismo se e somente se não há erro (na prevenção de situações futuras, 
sejam leigos ou sábios)
c6dp: Ora, há erros (na predição de situações futuras, e mais constantemente entre os 
que se considera leigos)
**cdp: Logo, a TP não está correta.

Sócrates deixa claro que tais argumentos são facilmente construídos a partir do 

Infalibilismo entendido num sentido amplo, mas que em relação ao Relativismo estrito e ao 

Infalibilismo estrito, das crenças derivadas das sensopercepções, a TP se mantem mais 

fortemente (179c). Eis suas palavras: 

(...) há muitos outros modos, Teodoro, de esmagar este argumento, 
mostrando que nem todas as opiniões de todos são verdadeiras. Mas, no que 
respeita à experiência presente de cada um, pela qual as percepções e as 
opiniões se geram, é mais difícil demonstrar que as opiniões não são 
verdadeiras.139 

Este ponto é uma demonstração de que Platão está cônscio, de algum modo, da 

distinção entre crenças de primeira e segunda ordem (que engendrarão o ‘Protagorianismo 

Largo’ e ‘Estreito’). A frase, então consistiria na admissão de que em relação às crenças de 

segunda ordem, o Infalibilismo pode ser facilmente refutado, mas que em relação a crenças de 

primeira ordem, não. Aqui, se encerra o primeiro bloco de contra-argumentos focados na 

segunda tese, em especial em seu Infalibilismo. Platão não fizera lá uso dos qualificadores 

que o Relativismo requer, com a exceção (questionável, como veremos) do primeiro contra-

argumento.

A partir daqui Sócrates então reconsidera (de um modo dramático, digamos) que a D¹ 

deve ter algo de proveitoso por, ao que parece, fincar-se neste tipo de Infalibilismo relativo às 

crenças de primeira ordem (179c6). Mas passa a verificar o Fluxismo (179d). Ou seja, 

lembra-nos da primeira tese, para de agora então, dedicar-se a segunda. Esta manobra pode 

139  179c1. PLATÃO, 2008, p. 257.



59

ser tomada como um indicativo de que há certas interconexões que permitem a passagem, 

uma vez que podemos pensar que Platão está aproveitando o que foi desenvolvido na 

Doutrina Secreta sobre a privacidade, unicidade, etc. das percepções pessoais para analisar 

este aspecto “duro” do Infalibilismo das crenças de primeira ordem. Prossigamos, pois.

Teodoro (179e-180b) trata de traçar o perfil dos heraclíticos e demais adeptos do 

Fluxismo “radical” (esta diferença de “grau” no Fluxismo, é importante ocmo já sinalizamos 

antes), digamos, apontando-lhes os problemas consequentes das doutrinas que adotam: a 

incoerência, enigmaticidade (180a) e a impossibilidade de diálogo (180b-c –  e de qualquer 

conhecimento). Ou seja, o Fluxismo radical, em última instância, impossibilita não só 

qualquer via de conhecimento, como de diálogo. Sócrates considera que tal postura seja 

coerente com a tradição religiosa grega (180d) e que deve-se considerar, além do Fluxismo, 

seu contraponto: o Imobilismo parmenídico (180e), e que devem começar por examinar o 

primeiro a fim de nortearem-se na argumentação (181a-b).

Sócrates passa então a considerar o que é o movimento [κινήσις] em si, pondo-se em 

acordo com Teodoro que há dois tipos deste, o movimento por alteração ( λλοίωσιςἀ  – um tipo 

de movimento onde as coisas mudam características sem aparentarem mudança de posição 

espacial) e o por deslocamento (φορά –  tipo de movimento onde há mudança de posição 

espacial) e questiona se todas as coisas se movem destes dois modos, supondo que os 

Fluxistas concordariam (181e). É retomada toda a proposta epistemológica fluxista da 

Doutrina Secreta (182a-c). Platão neste momento, não só oferece uma síntese magistral da 

teoria fluxista da percepção como nos indica que não devemos apegarmo-nos aos detalhes 

(182c1-4). A questão é que se tudo está em fluxo, então as próprias percepções geradas no 

processo dos movimentos estarão também em fluxo, e isto correndo, é impossível nomear 

algo ou mesmo falar em percepções separadas, já que o Fluxismo elimina a estabilidade 

mínima necessária para a formulação de conceitos ou para a expressão de sensopercepções em 

frases (182e). 

Este é o ponto crucial, se saber é sensopercepção e se é impossível falar nisto de um 

ponto de vista rigorosamente fluxista, então a D¹ se torna igualmente impossível, nos diz 

Sócrates: “à pergunta sobre o que é o saber respondemos que nada mais é que não saber [μὴ 

πιστήμηνἐ ]”. Neste ponto fica claro que a aceitação do Fluxismo gera dificuldades 

intransponíveis por eliminar a possibilidade de qualquer resposta (183a). Sintetizando o 

argumento, que chamarei de argumento da Impossibilidade Fluxista, teríamos algo como:

d1dp: Se o Fluxismo é válido, então não há estabilidade perceptual nem conceitual 



60

mínima
d2dp: Sem estabilidade perceptual e conceitual mínima, não há linguagem nem crenças 
de primeira ordem
d3dp: Há saber (D¹) se e somente se há linguagem e crenças de primeira ordem
*ddp: Logo, se há Fluxismo não há saber (D¹).

Bem, esta consideração da teoria fluxista omite a diferença básica entre os pares de 

movimentos rápidos ou lentos. Isto é importante, pois, nada nos impede pensar que os 

movimentos lentos sejam suficientemente lentos de modo a permitirem a estabilidade mínima 

requerida à formulação das frases; mas como isto (do que são precisamente tais movimentos 

lentos, e de qual o real papel deles na teoria da percepção) não fica claro ficamos sem saber se 

tal consideração seria válida. Sócrates passa a considerar que o uso de advérbios e expressões 

idiomáticas em geral –  que não estão sujeitos ao movimento –  não é coerente com uma 

epistemologia fluxista e que deveriam não ser utilizados pelos que defendem tal concepção 

(183b). 

Aqui se encerra mais uma etapa do diálogo, ambos concordam que a a primeira tese é 

insustentável se considerado um tal Fluxismo. Teodoro manifesta o desejo de deixar a 

discussão conforme acordado com Sócrates, de que ficaria até o término da segunda tese, 

tendo se alastrado e permanecido além do prometido, já que discutiam a primeira tese e o 

Fluxismo. Teeteto irrompe cobrando o exame das doutrinas dos Imobilistas (183d) é advertido 

por Sócrates de que tal exame os levaria longe demais da questão do saber (183e3-184a9) e 

considera mais adequado retornar a resposta de Teeteto (184b). E aqui retornamos nós, para a 

argumentação socrática contra a D¹, para o que será o derradeiro, e provavelmente o mais 

poderoso contra-argumento.

Sócrates passa então a investigar com Teeteto (184b3-c9) que as percepções ocorrem 

não nos órgãos sensórios, mas na alma (184d3), sendo que estes (os órgãos sensórios, ou seja 

nossa estrutura perceptual) são apenas meios ou instrumentos para tal. E que cada 

sensopercepção, enquanto tal, é atômica (185b2), particular à cada órgão sensório (185a), 

idêntica a si mesmo (185a11) e por isto, é incomensurável com outros órgãos (185a). Daí 

decorre, que o exame das semelhanças ou diferenças entre as sensopercepções não é realizado 

pelas próprias sensopercepções (185b-c). Ora, é justamente tal exame que está mais próximo 

do que comumente se intui por saber, e não o dado atômico que vem ao sentidos. Tal agente 

que realiza os exames, comparações e demais atividades é a alma (185c-e), como diz Teeteto 

sendo questionado por Sócrates. Daí que a percepção da diferença, igualdade, grandeza, 

pequenez, beleza, etc. (o exame) se dá mais propriamente numa operação psíquica e não nos 

órgãos sensórios em si. O conhecimento da entidade (186a2 - “essência” ο σίαὐ ) se dá mais 



61

por tais operações psíquicas, e são nestas; ou seja, mais propriamente na atividade racional, 

que estão as atividades calculativas e relacionadas à verdade (186c). De modo que nos diz 

Sócrates: 

(...) então, o saber [ πιστήμηἐ ] não está nas sensações [παθήμασιν], mas no 
raciocínio [συλλογισμῷ] sobre elas; pois por aí (sobre o raciocínio acerca das 
sensopercepções), pelo que parece, é possível alcançar a entidade e a 
verdade [ο σίαςὐ  γ ρὰ  καὶ ληθείαςἀ ], mas por ali é impossível140. 

Aqui é refutada a primeira tese de modo final. A clareza platônica na condução deste 

raciocínio é magistral. A partir daqui, fica óbvio que a D¹ não é correta de modo algum. E se a 

D¹ não é correta, a TP também não, e o Fluxismo insustentável, as três teses são deixadas de 

lado em prol de uma nova empreitada dialética, uma nova resposta a ser dada por Teeteto. 

Sócrates passa então a exortar Teeteto para que esta esqueça o que dissera até então e se 

concentre no oferecimento de um outra resposta (D²) para a questão do conhecimento (187a 

adiante). Formulemos então este argumento, que chamarei de argumento da Alma, do 

seguinte modo:

e1dp: Se D¹ é verdadeira, então o saber implica estar nas percepções
e2dp: O saber implica em dizer respeito a entidade e a verdade
e3dp: Ora, são as operações psíquicas que implicam em dizerem respeito a entidade e a 
verdade
e4dp: As operações psíquicas não são percepções
e5dp: Logo, o saber implica não estar nas percepções
*edp: E portanto, D¹ é falsa.

Encerramos aqui nossa apresentação da segunda refutação e com ela, da parte do 

diálogo relativa ao meu problema. No próximo capítulo trataremos de discutir estes 

argumentos e de formular uma resposta para nossa questão. Antes de prosseguirmos, cabe 

uma relembrada nos argumentos:

a. argumento do Sábio 2 (visa a TP)
b. argumento da Autorrefutação (visa a TP)
c. argumento da Predição do Futuro (ainda a TP)
d. argumento da Impossibilidade Fluxista (visa D¹ e o Fluxismo)
e. argumento da Alma (visa apenas a D¹)

Passemos então ao terceiro e último capítulo a fim de formularmos nossa resposta. 

Sigamos, então.

140  186d2, PLATÂO, 2008, p. 270.



62

3. REVISANDO AS TESES.

Neste capítulo realizaremos o fechamento das considerações e formularemos uma 

resposta para nosso problema de acordo com o considerado até agora. Isto será feito, 

basicamente, confrontando nossa análise dos argumentos (especialmente os da segunda 

refutação) com a literatura de comentadores acessíveis, e formulando a partir destas análises 

nossa resposta ao problema interconexão das três teses. Fá-lo-ei em três sessões, na primeira 

(3.1), trabalharemos uma análise geral dos argumentos da segunda refutação relativos a 

segunda tese; na segunda (3.2), os relativos a terceira e primeira tese, e por fim (3.3) veremos 

o que isto nos permite determinar em resposta ao nosso problema. Depois de encerrar o 

capítulo apresentarei uma breve conclusão. Prossigamos, pois.

3.1. Considerações sobre a segunda tese.

Analisaremos os contra-argumentos apresentados por Platão contra os 

desenvolvimentos das três teses na segunda refutação. Assim o faremos por serem estes 

argumentos preciosos para o trabalho de identificar as interconexões das três teses e o modo 

como fora concebido por Platão. Minha análise dos argumentos será posta em diálogo com a 

dos comentadores que me estiveram acessíveis, com isso viso melhor fundamentar e 

contextualizar meus posicionamentos em relação às principais correntes interpretativas do 

diálogo. Ater-me-ei as formulações que construí e a nomenclatura que adotei conforme antes, 

qualquer mudança ou consideração em contrário será devidamente sinalizada ao longo do 

texto. Iniciemos, pois.

3.1.1. O Argumento do Sábio 2.

a1dp: Se a TP é válida, então não há sábios nem ignorantes
a2dp: Há sabedoria e ignorância se e somente se há opiniões verdadeiras ou falsas
a3dp: Ora, há opiniões falsas
a4dp: e portanto há sábios e ignorantes, 
*adp: Logo, a TP não é válida.

Este argumento141 para alguns, por exemplo, para Cornford (1973), Burnyeat (1990) 

141

Que para Cornford (1973, p. 76) é historicamente válido; pois crê que Platão passa a atacar a doutrina 
histórica de Protágoras a partir deste momento. Inicialmente, Cornford (id.) acredita que Protágoras “cede” 
ao senso comum ao reconhecer a existência de sábios e não põe dúvidas sobre a repetição do argumento 
platônico. Mesmo que este tenha ignorado completamente a Definição Pragmática do Sábio –  feita, 



63

ou Bostock142 (2005) não constitui um argumento independente e é somente a parte inicial do 

argumento da Autorrefutação. Ou é apenas uma preparação de terreno para o argumento 

seguinte (STERN, 2008, p. 150-154). O grande ponto agora é saber se este argumento 

realmente atinge e refuta a segunda tese e se o faz, qual é a dimensão disto para as restantes143. 

Se minha interpretação estiver correta, é perfeitamente defensável dizer que o argumento não 

refuta a tese. Primeiro, concordo com Bostock (Ibid., p. 90) e Tschemplik (2008, p. 90-91) 

que Sócrates ignora por completo a Definição Pragmática do Sábio, e pressupõe a2dp, coisa 

que, se observado rigorosamente a Definição Pragmática do Sábio, não deveria pressupor, por 

esta prescrever – justamente – que a sabedoria e a ignorância não dizem respeito à verdade, 

mas ao sucesso pragmático.

Segundo, que se poderia retrucar que a TP, como o faz Zilioli (2007, p. 118-134), não 

é uma tese que deva ser considerada do modo como Platão o fez nesta passagem, mas sim a 

maneira gnômica, a maneira aludida por Feyerabend144. É uma quase oracular, e como tal não 

deve ser tomada como uma “asserção”  em termos estritos: “[...] é uma máxima que mostra 

como as coisas são, sem enunciar o relativismo diretamente”145 (grifo meu). Terceiro, que 

aqui, ao tratar de “falso”  e “verdadeiro”, Platão negligencia os qualificadores que o 

Relativismo da tese requeria. Por estes três pontos pode-se arguir uma defesa de que o 

argumento não é tão funcional quanto parece. E por fim, em quarto lugar, um recurso à 

maioria não garante a verdade de uma crença.

Alguém poderia contra-argumentar dizendo-nos que o primeiro ponto é questionável, 

já que Platão provavelmente entenderia que poderia, utilizando-se da própria TP – sendo ele 

mesmo “metro”, recusar-se a aceitar a Definição Pragmática do Sábio, e preferir recorrer ao 

senso comum de que verdade e ignorância dizem respeito à verdade. O trecho do diálogo 

justamente, na DP contra este mesmo argumento. Protágoras acorda que existam sábios, como está claro na 
DP, não é este o ponto. Ao que parece, Cornford não notara isto. Mesmo em relação a passagem 171c9-d, 
onde Sócrates reconhece que provavelmente não procedera bem ao apresentar o mesmo argumento 
novamente, mas que está justificado, em relação a própria TP, por haver feito como lhe parecia, Cornford 
(ibid., p. 80) nos diz: “[...] Socrates' last words probably do not mean that Protagoras would, in Plato's 
opinion, have had any valid answer to make. The argument has fairly deduced, on Protagoras' own principles, 
the consequences of asserting that what every man thinks true is true for”. Isto, parece-me, é proceder como 
Teodoro no diálogo, e aceitar irrefletidamente a premissa (de acordo com o modelo que expus) a2dp, quando 
em consonância com a DP, um protagórico não aceitaria –  pois. A sabedoria, para Protágoras, não tem, 
necessariamente, relação com a verdade ou falsidade de uma crença como posto na Definição Pragmática do 
Sábio.

142 Bostock (2005, p. 90) considera este argumento como uma mera introdução ao argumento “mais sutil” 
[κομψότατον], o da Autorrefutação e logo passa a considerá-lo

143 Por seu turno, Tschemplik (2008, p. 90-91) considera que este primeiro argumento jaz, em última instância, 
na identidade da sabedoria [wisdom, no sentido de expertise] e conhecimento (coisa que segundo a autora, 
Protágoras esforçara-se para diferenciar), tendo como pano de fundo a diferença entre crenças verdadeiras e 
falsas.

144 Apud ZILIOLI, 2007, p. 118.
145 Id. [… a maxim that show how things are, without enunciating relativism directly.]



64

onde se pode advogar que supostamente isto ocorre já fora sinalizado em 2.3 (no capítulo 

anterior) está em 170a-b. É fato que o texto não é claro se Platão realmente concebera desta 

forma. E mesmo que o fizeste, pelo Relativismo da TP, teria de pressupor que a Definição 

Pragmática do Sábio seria irrelevante para ele, mas não para o próprio Protágoras. Ou seja, 

aproveitar-se-ia dos qualificadores para recusar a Definição Pragmática do Sábio, mas 

esquecer-se-ia deles para limitar a validade da conclusão traçada. Daí que o primeiro ponto 

mantem-se.

Poder-se-ia ainda arguir contra o segundo ponto de uma maneira certeira: ora, se 

devemos entender a TP assim ou assado, é irrelevante –  o que é relevante é o modo como 

Platão a pôs no seu texto. Ou seja, este segundo ponto só faria sentido se estivéssemos 

labutando sob uma perspectiva histórica, que é o caso de Zilioli (2007). De fato, eis um 

contraponto sério. Para desmontá-lo teríamos de provar que a interpretação gnômica da 

segunda tese não só fora aceite por Platão, como utilizada por ele, e daí tentar mostrar que se 

desfizera desta interpretação injusta ou arbitrariamente. Obviamente que não faremos isto, 

resta-nos aceitar este contraponto.

Contra o terceiro ponto, alguém pode levantar que o não uso dos qualificadores por 

parte de Platão é justificado, tanto por 1) a TP não ser uma tese relativista e 2) por serem 

desnecessários, pois mesmo com os qualificadores o argumento é funcional e a TP é refutada. 

1) baseia-se em Fine (1998) em última instância146. E 2) em Burnyeat (1990). Contra 1), 

podemos dizer, a) a TP não é apenas uma tese infalibilista147, é relativista também e deve ser 

considerada no seu todo, como já apontamos (no capítulo passado) se Platão a concebe neste 

momento apenas como infalibilista, isto não anula seu relativismo, apenas aponta para o fato 

de ser do interesse de Platão trata-la como infalibilista neste trecho do diálogo; ou b) mesmo 

que aceitássemos 1), disto decorre que somente o Infalibilismo das crenças de segunda ordem 

é afetado, restando a o das crenças de primeira ordem. Contra 2), basta contrapor a 

146 FINE, 1998, p. 205-221. O principal ponto de Fine que permite o argumento funcionar, parece ser a 
formulação (3) [“Either (a) all beliefs are true, or (b) some beliefs are false”] do primeiro argumento (vd. p. 
210), como a própria Fine reconhece (Ibid, p. 213), no ver dela (idem) um infalibilista teria de concordar com 
(3), apesar de um relativista não ter de fazê-lo [na formulação que ele deriva como (3')], pois sendo (3') não 
haveria como o argumento platônico ter qualquer eficácia. Isto não parece-me claro, mesmo numa leitura 
puramente infalibilista, pois, como um infalibilista do tipo relativo as crenças de primeira ordem, por 
definição, admitiria tal disjunção que incluísse a possibilidade de uma crença falsa (3b)? Fine (Ibid, p. 214) 
nos diz que o infalibilista ao aceitar (3a), aceita necessariamente (3). Isto decorre logicamente, já que numa 
disjunção, basta um dos elementos serem verdadeiros para que a disjunção como um todo seja (e neste caso 
teria de aceitar, mesmo negando-a, 3b). O problema não é a disjunção em si, mas o modo como é montada. O 
infalibilista, por definição, não aceitaria a construção argumentativa (3). Por definição, ele não poderia 
admitir sequer a atribuição de valores-verdade, já que em seu arcabouço, só há um valor-verdade. No entanto, 
isolando o Relativismo, Fine torna plausível a argumentação platônica. O problema é que este total 
isolamento do Relativismo simplesmente não é razoável como já apontamos no primeiro capítulo.  

147  cf. LEE, 2008, p. 48.



65

demonstração de Wedin (2005) de que a base lógica de Burnyeat é problemática e não serve 

para fundamentar a visão de que mesmo com os qualificadores (com o aspecto relativista da 

tese sendo evidenciado) a TP é refutada. Nisto, podemos dizer que o terceiro ponto, 

permanece assim como nosso quarto, já que não parece razoável crer que, filosoficamente, a 

verdade de algo seja determinada (ontoespistemologicamente) pelo número de crentes nela.

Antes de encerrarmos nossas considerações sobre este argumento, cabe ressaltar a 

visão de Stern (2008, p. 147) que me soa bem provável. O grande ponto, o real interesse de 

Platão nisto, seria a exploração das consequências políticas da segunda teses, do ele chama de 

Igualitarismo [egalitarianism] e Inigualitarismo [inegalitarianism]. O Igualitarismo de 

Protágoras, consiste na concepção derivada da estância teorética de que todos são igualmente 

autossuficientes no que diz respeito ao conhecimento (especialmente do ‘conhecimento 

político’). E o Inigualitarismo, a negação disto – posição sustentada pelo senso comum148.

Stern chama atenção para um ponto interessante que pode ser utilizado em favor da 

visão de Zilioli (2005), e do segundo ponto das minhas razões para problematizar este 

argumento: Platão defenderia que a filosofia só deveria fazer uso de linguagem poética em 

sentido estritamente não filosófico, como maneira de exortar sentimentos e direcioná-los para 

determinado fim útil à argumentação149. Neste caso, a segunda tese, se entendida como 

defende Zilioli, deve ser corretamente entendida como uma expressão gnômica (a maneira 

oracular, poética) que aponta ao invés de dizer, tal visão platônica problematizaria a 

abordagem da TP no Teeteto. Por um lado, se entendida de tal modo, teríamos uma explicação 

para as diversas escusas platônicas e reservas; mas por outro, teríamos a exploração 

filosófica-lógica direta de um dito que não devera ser assim analisado. Bem, em todo caso, 

ainda consideramos o segundo ponto como refutado, pois é para o contornarmos teríamos de 

percorrer satisfatoriamente o percurso lá estipulado, coisa estas considerações não fazem.

Encerramos as considerações sobre este argumento mantendo que a eficácia do mesmo 

contra a TP é problemática, passemos ao seguinte.

3.1.2. O argumento da Autorrefutação.

148 STERN, 2008, p. 148.
149 Ibid, p. 153-154. […  It is especially useful insofar as we are on the verge of the Digression’s picture of 

philosophy as nonpoetic, akin to the Muse-less materialists. Not knowing (or caring) if his neighbor is a 
human being or some different nursling, the Philosopher of the Digression sees no need to employ poetic 
skills to address him (174b1–4).53 One reason that poetry becomes useful for philosophy is if, as with 
Socratic maieutics or the Platonic dialogue, there is a need to speak to individuals, to proceed in an ad 
hominem manner. The philosopher can then employ the resources of poetry to engage other individuals’ 
passions. Yet the Socratic philosopher’s use of poetry does not entail assimilation of poetry and philosophy. 
[...] Plato thus uses poetry not for consolation, not to respond to the love of one’s own, but for 
understanding.]



66

b5dp: toda crença p é verdadeira
b6dp: '“toda crença p é verdadeira” é falso' é uma crença p
**bdp: logo, '“toda crença p é verdadeira” é falso' é verdadeira.

Este argumento é de longe o mais controvertido (CHAPPELL, 2006) e não é fácil 

estar totalmente seguro a seu respeito. Por isto me aterei a um exame mais detalhado do 

argumento e da literatura escrita sobre ele que me esteve acessível. Para tal percorrerei uma 

rápida revisão dos principais comentadores utilizados nesta obra crendo que isto dar-nos-á um 

panorama geral mais contextualizado e abrangente. Iniciemos.

Cornford (1973, p. 80) considera que este argumento está correto e que mostra que a 

TP, de fato, autorrefuta-se, apesar de poder ser igualmente considerado um ad hominem, no 

ver dele. Se há algo que pode ser dito contra este argumento, no ver de Cornford, é que ele 

não ataca o ponto central (que é a Definição Pragmática do Sábio, na terminologia que 

adoto)150, coisa que será feita no próximo argumento.

Inicialmente, Burnyeat (1990, p. 28) considera que o argumento da Autorrefutação é 

uma pérola filosófica em si mesma e que tem como alvo principal, o Relativismo151. E já 

denuncia a chave de sua eficácia: “[...] o joguete [trick] essencial é mover a discussão um 

nível acima”152. Ou descê-la de modo a não ter níveis distintos: o ponto é igualar a 'crença 

base' com o restante (coisa que, no fundo, é a base da crítica do entendimento da TP por 

Zilioli). Este é o ponto: tornar a crença base, neste caso a segunda tese, para que seja abarcada 

pelo seu próprio escopo. Isto é o que está feita nas formulações b3dp ou em b6dp. A questão é, 

obviamente, se esta manobra é necessariamente válida. Burnyeat crê que sim. Pois, em seu 

ver, Platão constrói um dilema genuíno que força Protágoras a negar o Infalibilismo (e com 

isso uma parte de sua TP) ou se autorrefutar153.

No entanto, Burnyeat nota154 algo estranho na argumentação da autorrefutação: ela 

omite o qualificador “para x”, como já apontamos ao tratar do argumento passado. 

Burnyeat155 considera que isto ocorrera ou por 1) desonestidade platônica ou 2) por simples 

deslize de atenção. A maneira de verificar isto e medir apropriadamente a dimensão disto a 

150 CORNFORD, 1973, p. 80. De certa forma, Santos (2008a, p. 80-88) inicia uma consideração parecida, 
utilizando os termos 'sensismo' para o Protagorianismo Estreito e 'relativismo' para o Protagorianismo Largo, 
mas logo afirma que o argumento é autorrefutativo, independente da ausência dos qualificadores, como 
veremos que Burnyeat advoga (por outros motivos).

151 Já me referi aqui sobre se a TP deve ser encarada como uma tese infalibilista, relativista ou como as duas 
(coisa que considero defensável pelo próprio texto, como posto em 1.2), e novamente aponto para Fine (1998 
e 2003a) para a consideração de que tomá-la como unicamente infalibilista é, no meu ver, um problema.

152 BURNYEAT, 1990, p. 28 [… the essencial trick is to move the discussion up a level].
153 Ibid, p. 29.
154 Ibid, p. 29-30.
155 Ibid, p. 30.



67

refutação em si, é reconstruindo a argumentação com os qualificadores em seus devidos 

lugares. Se mesmo assim, houver autorrefutação, então podemos isentar Platão de qualquer 

deslize ou desonestidade. No entanto, Burnyeat decide não reproduzir isto neste texto em 

questão156 e prefere ater-se a visão geral de uma postura Relativista. A asserção 'toda verdade 

é relativa' é autorrefutativa (por postular-se como um asserção objetiva, absoluta, não-relativa) 

ou inoperante (por ser válida apenas para o relativista). Daí que Burnyeat infere que, com 

qualificadores ou sem, a TP seria autorrefutativa em todo caso, diferentemente de um texto 

seu mais antigo –  que veremos em seguida, salvando assim Platão. A omissão dos 

qualificadores fora uma simples falta de redação que não comprometera o argumento157. O 

argumento de Burnyeat leva em conta todo o recurso a 'verdade' e a 'falsidade' que Platão 

injeta, mas que provavelmente Protágoras não aceitaria (por causa da Definição Pragmática 

do Sábio). Em todo caso, considera que este argumento funciona e que ainda é interessante 

para o debate de outros níveis de Relativismo na filosofia contemporânea158. Com isso termina 

suas considerações.

Noutro texto mais antigo, Burnyeat (1976) após apresentar sua formulação básica do 

argumento da Autorrefutação159, reconstrói a versão com os qualificadores omissos, de onde 

conclui inicialmente que, ao contrário do posto acima, a TP não é autorrefutativa160. Ora, 

então a questão passa a ser o porquê, como acima, Platão teria feito isto. Como não basta 

apontar161, e como não é de costume ver algum tipo de manobra retórica para desqualificar 

teses que Platão discorda162, então deve haver uma explicação razoável para tal. A maneira 

que Burnyeat encontra para tal é utilizando 'verdadeiro' e 'falso' como consequentes de 'parece 

a x que p'163. Isto se desdobra incrivelmente com o uso de uma semântica dos mundos 

156 BURNYEAT, 1990, p. 90. isto ficou para um artigo seu, lançado em 1976 na revista Philosophical Review 
que citaremos logo em seguida.

157 Id. Segue: “[...] The omission, we may decide, was a fault in the execution of a well-aimed attack. Relativism 
is self-refutating, and for reasons that go deep into the nature of assertion and belief”.

158 Como o próprio Burnyeat cita, como no 'Ontological Relativity' de W. V. Quine. Entre outros.
159 Nesta altura chamado, como em referência a Sexto Empírico (Ibid, p. 172 cf. SEXTUS EMPIRICUS, 1842, 

p. 275. Adv. Math., uii, 389), de peritrope [περιτροπή, “revolução, mudança total”  vd. MORWOOD; 
TAYLOR, 2002, p. 257] como Chappell (2006) fará mais tarde.

160 BURNYEAT, 1976, p. 174. Segue: “[...] this establishes that the Measure doctrine is false for Protagoras' 
opponents but yet that it is false for Protagoras himself; consequently, his relativism is not so far shown to be 
self-refuting. […] the position, then, is this: the argument as it stands in the text appears to be an ignoratio 
elenchi, starting out from a subjectivist position […] which Protagoras did not hold, and recasting in the 
relativistic would of (M) [i.e. Every judgment is true for the person whose judgment it is] yields only the 
seemingly harmless conclusion that the Measure doctrine is false for Protagoras' opponents.”

161 Ibid, p. 175. Burnyeat culpa a maioria dos comentadores que perceberam isto de não buscarem uma 
explicação satisfatória.

162 Ibid, p. 177. Este ponto é complicado, pois pode soar como uma generalização apressada. Afinal, e se Platão 
houvesse sido honesto menos com esta tese, cujo “perigo” para sua TF é demasiado maior que qualquer outra 
(se considerarmos a visão de Cornford, já aludida, sobre tal tese como a arqui-inimiga)?

163 Ibid, p. 178. Introduzir 'verdade' e 'falsidade' na questão, parece-me que simplesmente condena-a a mais 
problemas de antemão, independente do quão rebuscado sejam as formalizações lógicas.



68

possíveis em três estágios argumentativos diferentes, na consideração que a TP realmente 

autorrefuta-se. A única maneira disto não acontecer –  e isto vale para toda e qualquer tese 

relativista – é postulando-se um princípio de tradução164 que permita mover-se razoavelmente 

na noção de verdade relativa. Basicamente, este princípio estabelece que uma proposição 

possa ser absolutamente verdadeira relativamente às pessoas que as creditem. Daí, munido de 

tal princípio de tradução, podemos pensar que Protágoras se safaria. Mas para Burnyeat isto 

não ocorreria165 por ser Protágoras um relativista sobre a verdade, e como tal não cederia à 

existência de verdade absoluta em nível algum, mesmo ao nível da postulada pelo princípio 

de tradução que Burnyeat propõe. Daí que, como acima, ao final, a omissão dos 

qualificadores não resultara em muita coisa, pois Platão deve ter notado isto de algum 

modo166. Como comentara Wedin (2005, p. 172) esta talvez seja a defesa mais hábil do 

argumento platônico da Autorrefutação da TP em toda a literatura produzida em torno deste 

argumento.

Waterlow (1977, p. 19) inicia seu texto expondo o argumento central da 

Autorrefutação, que segundo ela, apesar de ter seu propósito claro, não tem seus mecanismos 

devidamente elucidados. E segundo ela, “[...] a questão da validade [do argumento] não pode 

ser decidida até ser conhecido que tipo de argumento Platão construiu aqui”167. Tal 

conhecimento é o que propõe apresentar. Primeiramente, considera a visão mais aceita: a de 

que o argumento funciona como “parece”, de fato, e que demonstra a autorrefutação de 

Protágoras. Em seu ver, esta visão é implausível, por um motivo simples: o argumento não 

refuta Protágoras (a TP como suportada pela DP, ou seja a segunda tese acrescida da 

Definição Pragmática do Sábio). Waterlow apresenta isto, a princípio, pela recorrência à 

realidades privadas (similarmente a semântica de mundos possíveis adotada por Burnyeat) 

cuja análise mostra claramente que não há autorrefutação168. “Uma vez, pois, que a posição de 

164 BURNYEAT, 1976, p. 193-194. “[...] Then, surely, to avoid applying the doctrine twice over, we must put 
their truth conditions in absolute terms. Thais, a proposition of the form “x is F” is true (relatively) for person 
a, if and only if “x is F for a” is true (absolutely). Call this principle of translation. Such principle is needed, I 
submit, of we are to be able to give sense to the notion of relative truth and operate with it in reasoning. […] 
when a person a states that some proposition p is true, and the Measure doctrine declares that p is true 
(relatively) for a, this in turn means, by the principle of translation, that “p is true for a” is true (absolutely). 
In particular, if Protagoras puts forward his relativism and agrees that this doctrine, in consequence of itself 
and his belief in it, is true for him, he must still acknowledge it to be an absolute truth that the Measure 
doctrine is true for Protagoras [...]”.

165 Ibid, p. 194.
166 Ibid, p. 195.
167 WATERLOW, 1977, p. 19, […  the question of validity cannot be decided until it is known what kind of 

argument Plato has constructed here].
168 Ibid, p. 20-21. Mesmo uma leitura básica não é suficiente: “[...] this view, 'true' means something different 

when applied by Protagoras to his own opinion D and when applied to all other opinions. No doubt this 
position could be shown to be conceptually incoherent on some level. But it clearly does not entail any 
straight-forward logical inconsistency. On this view, when Protagoras claims that while he himself truly holds 



69

Protágoras é logicamente consistente, o argumento de Platão em 171a6-c7 é falacioso se 

interpretado como uma demonstração de inconsistência”169. Mas afinal de contas, o que vem a 

ser inconsistência neste contexto? Se isto é basicamente mostrar que uma posição não pode 

sustentar-se, então, segundo Waterlow170, há duas bases para isto: a) a falta de sentido 

[meaningless], ou inexpressividade de conteúdo como um todo, ou b) a falsidade necessária 

ou não satisfação da posição. Isto é o que torna algo inconsistente não desejável.

Para a autora, não há “[...] nenhuma evidência que Platão tenha assumido que por 

provar a inconsistência da posição de Protágoras ele tenha, em decorrência, provado sua falta 

de sentido”171. De modo que a) não deve ser tomada. Daí que talvez seja mais apropriado 

considerar que Platão veja como inconsistente a posição protagórica por ser necessariamente 

falsa, ou insustentável (b). No entanto, assumir que a TP seja necessariamente falsa:

[...] é já ter de assumir que uma posição pode mesmo ser falsa, o que é 
exatamente o que Protágoras nega no que diz respeito a todas as posições 
que são atualmente sustentadas como opiniões. E não há dúvida que a 
posição protagórica sob ataque está sendo sustentada como uma opinião por 
Protágoras172. 

Resta então, considerar que a suposta inconsistência diga respeito a não-satisfação da 

segunda tese. No entanto, a satisfação ou não de uma posição, segundo Waterlow173, diz 

respeito aos valores-verdade [truth-values] que esta apresenta. No entanto, Protágoras deixa 

claro que não trabalha com tais valores-verdade, e mesmo que se tome outros valores de 

referência, uma exposição clara destes deveria ser feita antes de qualquer tentativa de 

refutação por meio deles174.

A autora ainda considera um ponto importante. Mesmo que Protágoras tenha 

D, other men truly deny it, he merely claims that whereas the fact corresponding to D is a fact simpliciter, 
there also exist, relatively to other men, certain relative facts corresponding to their denials of D. And this 
claim is not self-contradictory”.

169 WATERLOW, 1977, p. 21 [… Since, then, Protagoras' position is logically consistent, Plato's argument in 
171a6-c7 is fallacious if interpreted as a demonstration of inconsistency]. 

170 Ibid, p. 22.
171 Id, […  there is no positive evidence that Plato would have assumed that by proving Protagoras' position 

inconsistent he would thereby prove it meaningless]. Antes de se advogar a preocupação de Aristóteles nos 
livros Γ e Κ da Metafísica a autora adianta que “[...] the connection between inconsistency and 
meaninglessness is not entirely clear even to ourselves, equipped with all the apparatus of modern logical and 
semantic theory” e seria um tanto quanto contraprodutivo exigir do texto platônico uma explicação detalhada 
do que logicamente seja a inconsistência.

172 Ibid, p. 23 […  is already to have assumed that such a position even can be false, which is exactly what 
Protagoras denies concerning all positions that are actually held as opinions. And there can be no doubt that 
the Protagoras position under attack is being held as an opinion by Protagoras.] Interessante esta saída de 
Waterlow, pois, considera que mesmo que se considere o Infalibilismo como abrangendo seu próprio escopo, 
não se poderia a TP falsa sem assumir algo que Protágoras mesmo não assumiria.

173 Ibid, p. 24.
174 Ibid, p. 24-25.



70

'concordado' com seu oponente, daí não decorre, necessariamente, que ele compartilhe das 

opiniões dele175. E mesmo que chegasse a compartilhar, sairia de alguma possível 

inconsistência se subscrevesse ao Fluxismo176, que do mesmo modo, pela recorrência ao 

atomismo perceptual, poderia oferecer uma brecha para Protágoras177, além de que se assim 

fosse, esperaríamos que primeiro fosse refutado o Fluxismo, e depois Protágoras e não o 

contrário178 - pois o Fluxismo seria a base de sustentação. Isto é importante para nós, pois 

também pode ser considerado um aspecto que a favor da independência das teses.

Waterlow passa a considerar como deve ser entendido o Relativismo de Protágoras 

que em seu ver tem sido mal intendido179; considera que este não deva ser considerado como 

um Relativismo acerca da verdade (“alético”), como Burnyeat considera (1976) e na visão da 

autora leva, em última instância, o argumento platônico portar-se como uma ignoratio 

elenchi, mas enquanto um Relativismo acerca do fato (um relativista “factual”, digamos)180. 

Baseia tal visão na análise do uso dos dativos relativos a “verdadeiro” no texto platônico181. 

Ou seja, eis um Relativismo sobre o que é o caso. Ainda sim, o argumento da Autorrefutação 

não “[...] é uma demonstração da inconsistência de Protágoras, especialmente desde que, 

como previamente arguido, mesmo se tal demonstração fosse válida, seria impotente contra 

Protágoras”182. A única vantagem aparente de encarar o relativismo protagórico, como sendo 

do tipo “factual”, é que assim oferecemos a Platão uma maneira de mostrar a inoperância da 

TP em termos dialéticos; pois o Relativismo assim compreendido da segunda tese leva-nos a 

uma espécie de solipsismo epistêmico que impossibilitaria o aprendizado e a mudança de 

opinião. Este seria o real intento de Platão, segundo a autora183.

175 A explicação da autora convence, vd. WATERLOW, 1977,  p. 25-26, e principalmente em 29-30. Na p. 30 
temos um arremate ilustrativo: “[...] And the essence of his [Protágoras] relativism is this: that the existence 
of one believer's relative reality does not entail the existence of a similar or qualitatively identical relative 
reality for any other believer. Thus when Protagoras agrees with his opponents' views, by holding, as he 
must, that it is true, it does not follow that he shares in that view. But unless he shares in it, he does not 
contradict himself, for he does not hold any view that conflicts with his doctrine.  So long, them, as 
Protagoras is presented as simply agreeing with his opponents, he is not shown contradicting himself.”

176 Daí a visão de alguns comentadores de que só haja refutação da TP quando houver refutação do Fluxismo, 
por uma refutação a fortiori. No entanto, isto é problemático. A única real evidência de que Protágoras 
subscrevera ao Fluxismo (e não está realmente claro se a um extremo ou um Heraclitismo moderado, 
digamos) está na DP em 166b4-c2, e mesmo assim pode-se advogar que tal subscrição seja um artifício 
Platônico (não-aludido explicitamente em nenhum outro local mais) justificado pela associação (de inteira 
responsabilidade platônica) traçada entre a TP e o Fluxismo vd. 1.2.

177 Ibid, p. 26-27.
178 Ibid, p. 27. [… Thus we should expect an argument proving Protagoras' inconsistency to follow, not precede, 

an attack on Heracliteanism.]
179 Ibid, p. 31.
180 Ibid, p. 32.
181 Ibid, p. 32-35.
182 Ibid, p. 35 [… is not a demonstration of Protagoras' incosistency, especially since, as I previously argued, 

even if such a demonstration were valid it would be powerless against Protagoras.]
183 Ibid, p. 35-36. E nisto, como já falamos ao tratar do argumento passado, concorda Stern (2008). 



71

Passemos a outro comentador. Bostock (2005, p. 90) defende que este argumento 

também não funciona. Ao omitir os qualificadores, Platão simplesmente, o torna fraco184. A 

única maneira de verificar qualquer eficácia séria do argumento, de fato, seria procedendo 

como Burnyeat, postulando-o com os qualificadores. Mesmo assim, Bostock considera que 

“[...] Sócrates forçou o argumento longe demais quando o faz reivindicar que Protágoras terá 

de admitir que a doutrina tornou-se falsa para o próprio Protágoras”185. Mesmo a defesa de 

Burnyeat do argumento platônico, considerado em sua visão mais otimista, falha logicamente: 

seria necessário a Protágoras assumir uma premissa que ele simplesmente não assumiria (por 

estabelecer uma referência entre os mundos privados [cross-world reference])186. Deste modo 

é necessário partir para o próximo argumento, uma vez que este não dera conta de refutar a 

TP.

Para Fine (1998) este argumento é realmente funcional se e somente se Platão trata a 
184 BOSTOCK, 2005, p. 90. Segue: “[...] If we are to find a decent objection to Protagoras along these lines, we 

must first show that these qualification are inappopriate, at least in the present case. For this purpose, two 
lines of argument naturally suggest themselves. One is that the considerations we first gave in favour of a 
Protagorean approach do not apply to the present case: we began by urging that if the wind appears cold to 
anyone the it is cold for him, and generally that what appears to anyone in perception is so for him, but our 
present question is not one about perception. That is, we have given the doctrine a wider application, 
extending the sense of 'appears', so that it is now takens as a doctrine about all beliefs, and not just those 
based on one's own perceptions. And surely even Protagoras would admit that he does not literally perceive 
that any man's belief on any topic are true (for that man). Another line of argument would be to point out that 
when Protagoras announces his theory he evidently is not just telling us how things are with him. In his 
own view, the theory that all perceptions - or all beliefs - are true for the man who has them is not itself 
something that is just 'true for Protagoras'. Rather, he puts it foward as something tha is true (full stop). Tha 
is why we are expected to take notice of it, to accept it ourdelves, and to think highly of Protagoras for havinf 
discovered it. In other words, the doctrine that mans is the measure of all things was not actually 
intended, by Protagoras, to be a doctrine that applies to itself”  (grigo meu). No meu ver, uma grande 
exposição dos contra-argumentos iniciais que tocam o ponto da questão.

185 Id, […  Socrates is pressing the argument too hard when he goes on to claim that Protagoras will have to 
admit that the doctrine has turned out to be false for Protagoras himself.]

186 Ibid, p. 91. Segue: “Supposing, then, that x thinks that the Protegorean doctrine is false, then according to that 
doctrine itself it will follow that the doctrines is false for x, i.e. that it does not correctly describe how things 
are in x's world. Hence if Protagoras admits - as he must - that x thinks that the doctrine is false, and if 
Protagoras also subscribes to the doctrine, then Protagoras should himself infer that the doctrine does not 
correctly describe x's world. Thus he must admit that the doctrine is false, even for him, since it is supposed 
to describe how things are in everyone's world. This is an ingenious reconstruction, but the premise that it 
relies on is one that Protagoras need to accept. As Burnyeat himself goes on to emphasize, his way of 
interpreting 'true for x' as meaning 'true of x's world' dos not in fact treat the notion of truth as a relative 
notion, in any important way. On this account, a claim is taken to be 'true for x' if and only if it is a 
description of x's world which is true (of that world) in a absolute and objective way. It simply states the 
truth about the world, not specially for x, or indeed for anyone, but absolutely. While this is, no doubt, one 
way of finding a meaning for the odd phrase 'true for x', a defender of Protagoras need not accept it, and Plato 
would certainly need futher argument to show him that he had to. Another (related) objection to Burnyeat's 
reconstruction is this. His argument commits Protagoras to the view that his own doctrine is false (for him) 
only if what follows from premises that are true for Protagoras must itself be true for Protagoras. On 
Burnyeat's way of explaining 'true for Protagoras', that is a perfectly correct principle to rely on. But it is a 
principle that cannot be accepted by anyone who wishes to equate what is true for a person with what that 
person believes, for peoples do not always believe everything that follows from what they believe. [...] Plato's 
first attempt to say why [uma visão de verdade relativa ser criticada] must, I think, be criticized as too swift. 
As it stands, Protagoras has the defense that he can distinguish between 'it is true for me that it is false for 
other that P' and 'its is false form me that P'; and this defense is not adequately rebutted.” (grifo meu).



72

TP como uma tese que postula apenas o Infalibilismo. Isto desde sua formulação como 

argumento do Sábio (tanto em sua primeira versão como em 2). E para tanto, oferece seus 

argumentos para que entendamos a TP como uma tese Infalibilista apenas, e de um tipo 

especial de Infalibilismo187. A principal vantagem disto, ao que me parece, é que assim 

fazendo, escapamos mais facilmente de qualquer problema relacionado a não-refutação188, ou 

seja, facilitamos a vida de todo defensor da argumentação socrática nesta passagem. Já tratei 

de seu argumento como entender a TP como apenas Infalibilista, e não concordo com tal 

visão, como já expus em 1.2. O ponto principal como já tratamos a falar do argumento 

passado, é que uma vez isolado o relativismo, e aceite apenas que a TP é uma teses 

infalibilista do tipo “Largo”, ou seja, dizendo respeito principalmente às crenças de segunda 

ordem, o argumento da Autorrefutação funciona189. Ora, mas uma vez não aceite que a TP é 

única, e exclusivamente, uma tese infalibilista (como Fine defende que seja a interpretação 

correta, por ser a platônica e o alvo de toda a argumentação deste190), todos os argumentos 

engenhosos, simplesmente desmantelam-se.

Sedley (2002, p. 59), acredita que tal argumento da Autorrefutação funciona. 

Basicamente, pelos mesmos motivos de Burnyeat. Protágoras teria que admitir que em seu 

próprio mundo, seus críticos estaria certos191, o que seria fatal para a TP. Isto é derivado da 

leitura, segundo a qual, a ausência de qualificadores, é possível se e somente se for um 

indicativo extremamente evidente e claro de que estaríamos trabalhando com a semântica dos 

mundos possíveis, e o principal: que estávamos trabalhando no mundo privado de 

Protágoras192. Ou seja, a TP aplica-se a si mesmo, o que a invalida193. Daí toda a 

funcionalidade do argumento para Sedley, que considera que este argumento provavelmente 

remonte ao próprio Sócrates histórico, pela formulação análoga que é apresentada no 

Eutidemo194.

Chappell (2004) considera que este argumento funciona. No entanto, sua eficácia 

consiste não em mostrar que o argumento é uma autorrefutação, mas antes, que a TP é 

inaceitável195 por outro motivo196. Daí que o argumento platônico não prova o que pretende, 
187 FINE, 1998, p. 221.
188 Ibid, p. 204.
189 Ibid, p. 229.
190 Ibid, p. 234.
191 SEDLEY, 2002, p. 60.
192 Ibid, p. 61; ei-lo: “[...] when Protagoras is forced to agree that his opponents' view is correct, the reason why 

this is not qualified as ‘correct for them’ is that his responses are establishing what is true in his own world.”
193 Ibid, p. 63.
194 Ibid, p. 61-62.
195 CHAPPELL, 2004, p. 114.
196 Em um texto mais recente, Chappell (2005) nos diz sobre os que defende a falta dos qualificadores e que é 
útil contra a leitura do infalibilismo exclusivista de Fine: “(…) again, while the Principle of Charity is certainly 



73

mas aponta para uma dificuldade igualmente preocupante para a tese protagórica197. Pois, não 

haveria uma razão plausível para aceitá-la (e sua negação seria trivial). No geral, Chappell 

reconhece que tal passagem tem sido analisada sob aspectos diferentes198, e que os argumentos 

construídos em prol do platonismo, nem sempre têm surtido o efeito esperado. Considera por 

exemplo, que o argumento de Burnyeat não funciona199, por um motivo análogo ao 

apresentado por Waterlow (1977) concernente a subida de nível do escopo da TP para além 

dos mundos privados200. Considera ainda que os que se atêm ao argumento como sendo 

inválido por o considerarem um ad hominem não convencem tanto quanto os que arguem que 

o argumento funciona tal qual pretende-se201. Continuemos, pois.

Para Wedin (2005, p. 173), a defesa elaborada de Burnyeat da validade do argumento 

da Autorrefutação não funciona tão bem quanto parece. Na verdade,seu artigo consiste em 

uma demonstração lógica rigorosa de que não funciona. As construções lógicas de uma 

semântica protagórica envolvendo os mundos privados cuja referência entre tais mundos 

[cross-world reference] não é possível, falha (de modo similar a Bostock e Waterlow, acima), 

justamente por não conseguir extrapolar os mundos privados obrigando logicamente outros a 

aceitarem o que é logicamente válido no mundo onde a TP é falsa202. Wedin passa então a 

an undependable hermeneutic tool—a little carelessness is not surprising even in a great philosopher—still it is 
hard to understand how Plato could have been as careless as the theory of relativity needs him to be. The 
relativity reading has it that Plato slips into presenting a bad argument by “carelessly omitting the qualifiers” for 
me or for you, etc. That might be credible in vacuo; but it surely isn’t in context. We are asked to believe that 
Plato blunders in this way even though the περιτροπή is presented after eight Stephanus pages’ worth (160e-
168c) of close study of arguments like the covered eye objection (165a-d), the objection from memory (163c-
164c), and the argument from adverbs (165d-e), all of which Plato evidently takes to be fallacious precisely 
because—as McDowell 1977:63 notes—these arguments are careless about qualifiers in various ways. And we 
are asked to believe it in a context where the eight Stephanus pages prior to those (152b-160e) developed an 
epistemology and metaphysics of flux which has at its very beginning the distinction between the wind’s being 
cold to you and its not being cold to me (152b)—and which has at its very end Socrates’ attribution to Protagoras 
of the claim that “anyone who names something as existing, ought to speak of it as existing for someone, or 
existing as someone’s, or existing relative to someone” (Theaetetus 160b9-10). “As Plato shows himself to be 
perfectly aware of the importance of the qualifiers elsewhere in the dialogue, it is hard to believe that their 
omission [in the περιτροπή] is a simple error” (Emilsson 1994: 136).”
197 CHAPPELL, 2004, p. 112.
198 Basicamente segundo as duas categorias básicas de interpretação que ele identifica, o que ele chama de 

Unitaristas e os que chama de Revisionistas, vd. Ibid, p. 111-117.
199 Ibid, p. 113-114.
200 Id.
201 Ibid, p. 113-117. Chappell passa a considerar duas oposições a Protágoras realizadas por McDowell, 

apontando saídas protagóricas para tal, e considerando que talvez o grande propósito platônico seja 
confrontar dilematicamente a escolha entre o Platonismo e o Heraclitismo, devido a problematicidade das 
posições protagóricas.

202 WEDIN, 2005, p. 176. Segue: “[...] the logical force of the argument calls just for simple denial: that is, it 
turns on someone's believing the falsity of PT itself, not the falsity of PT in Socrates' world, or in Callias' 
world, etc. So, as far as the argument is concerned, Protagoras is free to insist that the denier of PT […] lives 
in a private world. By the same token PT itself is saved from self-defeat”. Interessante notar que, como posto 
na p. 188 “as long as Protagoras' opponent has the negation of PT as the object of his belief, the self-
refutation argument does not go through”, em termos gerais pode-se considerar que isto endorsa logicamente 
o argumento simples apresentado por Schiller, como vimos em 2.3.



74

percorrer os demais estágios argumentativos elaborados por Burnyeat visando verificá-los. 

Mesmo o princípio de tradução de Burnyeat não se sustenta de modo efetivo203, não só porque 

um protagorista poderia arguir que a TP é válida apenas para crenças de primeira ordem (que 

Wedin considera como 'first-order propositions') o que evitaria o problema de início, como 

pelo fato do princípio de tradução abranger-se em seu próprio escopo, o que o tornaria 

inoperativo.

Wedin passa204 então a elaborar uma formalização que salve o argumento da 

Autorrefutação. Após as devidas operações e concertos, chega a uma formalização que 

permita a TP finalmente ser falsa. No entanto, não seria operativa do modo como Platão supõe 

(de acordo como Wedin entende, claro) e antes (novamente, chega a conclusões bem 

parecidas com Bostock), provaria aos detratores de Protágoras um resultado no qual eles não 

acreditariam205. Ou seja, o argumento da Autorrefutação simplesmente não funciona com a 

TP. Mesmo quanto apresentado nos moldes rebuscados de Burnyeat. Mas passemos a outros 

comentadores.

Zilioli (2007, p. 134-140) defende que este argumento não funciona. Primeiramente, 

por considerar a TP como uma tese relativista puramente epistêmica, desconsiderando seus 

aspectos ontológicos e aléticos206. Segundo e mais importante por forçar uma admissão que 

um relativista (do tipo 'robusto', como entendido por Zilioli) de modo precisa fazer: a de que 

deve haver alguma concessão à objetividade. Tal concessão, é o que em última instância, 

203 WEDIN, 2005, p. 185-186.
204 Ibid, p. 188.
205 Ibid, p. 190-191. Tal formalização (3b*) é o resultado de duas outras (13*) e a (3a*), e eis seu limite: “[...] 

however, as before, there is more to be said. For it is clear from the second section of this paper that the 
negation of PT is one thing that the opponent cannot claim to believe. If he dos so, he is committed to 
quantifying across private worlds and, with this, the argument is doomed. So Protagoras' foe, intent on 
salvaging the exquisite argument, maintains that he is in a doxastic situation of the kind described by (13*) 
and that to be in this situation, to have a belief of this sort, is not to believe the negation of PT itself. Rather, 
he believes a proposition that entails the negation of PT. In this way he fends off the charge of meddling in 
worlds beyond his ken. But in só doing he does not as much salvage the exquisite argument as shift its force. 
For his brief must include the corrective point that Plato misdescribes his own argument. The detractors of 
Protagoras should not be represented as believing the negation of PT but as believing a stronger proposition 
that entails the negation of PT. Moreover, they must acknowledge that despite this entailment, the terms of 
argumentation prevent them from holding the negation of PT as an object of belief. In short, they prove a 
result they cannot believe. Protagoras would, I think, have been more than a little pleased.”

206 ZILIOLI, 2007, p. 134 [… The interpretation I have sketched of Plato’s objections to Protagoras’ relativism, 
as well as my own interpretation of such relativism, requires that I conceive of the self-refutation argument as 
a philosophical objection that one could hardly raise against Protagoras’  relativism. The self-refutation 
argument in fact treats Protagoras’ relativism as a purely epistemological doctrine while, on my account, it is 
something more complex and subtler, a doctrine involving alethic, epistemological and ontological issues. 
With this remark, I do not intend to say that any form of relativism is immune from the kind of objection that 
Plato raises in the self-refutation argument of the Theaetetus (or, indeed, of the modern counterpart of this 
argument, namely the inconsistency charge). What I want to stress is that Protagoras’  robust relativism, 
together with the indirect way through which such relativism is formulated (that is, through the oracular style 
of the maxim), is immune from the charge of being self-refuting.]



75

nivela a segunda tese com seu escopo permitindo a manobra. Zilioli nota207 a mudança de 

vocabulário socrática ao utilizar o termo 'opinião' [δοξα] ao invés de 'percepção' na TP, 

caracterizando a mudança do Protagorianismo Estrito para o Largo – o que no ver de Zilioli 

torna com que a TP seja vista como expressando uma teoria da verdade, coisa que poderia ser 

questionada, e que mesmo desconsiderando isto, o argumento ainda sim é inconsistente por 

ser uma ignoratio elenchi208. No entanto, em seu ver, deve-se perguntar por que “tal 

argumento é tão (erradamente) celebrado?”209. Para Zilioli, isto ocorre por que se considera 

que o real problema do relativismo, consiste em formulá-lo sem incorrer em uma concepção 

objetiva (não-relativa) de verdade, e que Platão conseguira apontar para isto, mesmo com tal 

argumento210.

No entanto, uma interpretação que demonstrasse isto inequivocamente até então ainda 

não fora demonstrada. No ver de Zilioli, a defesa de Burnyeat não consegue isto211:

Objetivistas tais como Burnyeat assumem que deve haver algo objetivo na 
base da qual podemos medir e comparar o os mundos incomensuráveis dos 
quais o relativista fala. O Relativismo Robusto mostra sua força 
precisamente neste ponto. Por mostrar que há uma conexão inextricável 
entre os aspectos epistemológicos e ontológicos de sua doutrina, o relativista 
robusto tal como Protágoras esta apto a falar de 'mundos', isto é, de entidades 
cada um com sua própria ontologia e epistemologia (incomensurável). 
Apesar de serem incomensuráveis, estes mundos são vistos como 
comparáveis. Uma vez que o relativista tenha apresentado uma explicação 
credível de como mundos incomensuráveis podem ser comparados mesmo 

207 ZILIOLI, 2007, p. 135.
208 Ibid, p. 136: [… If every judgement is taken to be true (on the basis of Protagoras’ doctrine), the judgement 

of those who hold that Protagoras’ doctrine is false will be true as well; Protagoras’ doctrine is thus shown to 
be false on the basis of its own application. The trouble, however, is that such an argument is inconsistent 
with the way in which Plato has sketched Protagoras’ relativism in the preceding part of the Theaetetus and 
thus does not state Protagoras’ doctrine correctly. In particular, the premise (1), namely ‘On the basis of 
Protagoras’ doctrine, every judgement is true’ should be replaced by ‘On the basis of Protagoras’ doctrine, 
every judgement is true for the one whose judgement it is’ (1*). If (1) is replaced by (1*), the conclusion (4) 
[Protagoras must admit tha his doctrine is false (171b1)] must be reformulated as follows: ‘Protagoras must 
admit that his doctrine is false for those who judge it false’ (4*). The conclusion (4*) is hardly a refutation of 
Protagoras’ relativism, when this is understood in the way that Plato himself sketches in the Theaetetus (and 
Protagoras). In constructing the selfrefutation argument against Protagoras, Socrates is thus guilty of 
ignoratio elenchi in (1), since he drops the qualifier ‘true for’ that is so essential to Protagoras’ relativism.]

209 Id, [… why is such an argument so (wrongly) celebrated?]
210 Id.
211 Ibid, p. 138: “[…] Although he uses the metaphor of ‘private world’ to describe Protagoras’ theory, in his 

analysis of Protagoras’ relativism Burneyat adopts an objective conception of reality and truth; the beliefs 
that reality is one and truth is objective are what allows him to commit (wrongly) Protagoras to an objective 
conception of truth, that is, the notion of ‘true simpliciter’. Burnyeat openly says: ‘a proposition of the form 
“x is F” is true (relatively) for a person a, if and only if “x is F for a” is true (absolutely)’. As David Bostock 
has remarked in his study on the Theaetetus, ‘[Burnyeat’s] way of interpreting “true for x” as meaning “true 
of x’s world”  does not in fact treat the notion of truth as a relative notion, in an important way. On his 
account, a claim is taken to be “true for x” if and only if it is a description of x’s world which is true (of that 
world) in an absolute and objective way’.74 But this is not true for Protagoras and his relativistic world, 
where truth and reality are all relative to the individual. To use an objective conception of truth and reality to 
argue against Protagoras can be easily charged with begging the question against Protagoras’ doctrine.”



76

na ausência de um padrão objetivo de mensuração, o relativismo se mostra 
uma visão mais credível de se olhar. Este não será o caso se o relativismo 
mostrar-se apenas como sendo uma posição epistemológica. Se for uma, 
haverá sempre alguém que dirá ser o relativismo autorrefutativo com base 
em uma ontologia objetiva, do que está lá fora para conhecer. Em resumo, se 
houver um mundo objetivo para acessar e viver, haverá também algo 
objetivo, que poderá ser arguido, na base do qual poderemos comparar 
nossas percepções incomensuráveis, juízos e crenças éticas. Se não for 
robusto, o relativismo será frágil212.

Daí que o sofista (que subscreve um relativismo robusto) não tem de adotar uma 

concepção objetiva de verdade e realidade para formular e manter seu relativismo213. Para 

Zilioli214, isto deixa claro que a disputa entre objetivismo e relativismo não pode ser resolvida 

unicamente com a lógica. Bem, antes de mais nada, cabe lembrar que Zilioli comenta de um 

ponto de vista que tende ao histórico.

Lee (2008, p. 47-57) defende que considerar este argumento válido depende da 

maneira como encará-lo. Primeiramente, se encaramo-lo como falho para mostrar sua 

autorrefutação, mas eficaz para mostrar a insustentabilidade da TP, Lee advoga que só 

podemos fazê-lo no que diz respeito às crenças de primeira ordem (no sentido do 

Protagorianismo Estreito). Por outro lado, se consideramos (como Fine) que o argumento 

funciona, por que se dirige ao Infalibilismo, então deixamos o grosso do Relativismo de 

Protágoras intocado215. E se o consideramos como válido, por apresentarmos uma formulação 

lógica que o valide, ficamos reféns intrinsecamente desta formulação (por exemplo, o caso de 

Burnyeat simplesmente falharia como demonstrado por Wedin e já comentado acima). O 

grande ponto de discussão para Lee216 é o modo como Protágoras se portaria diante dos 

212 ZILIOLI, 2007, p. 139: [… Objectivists such as Burnyeat assume that there must be something objective on 
the basis of which we can measure and compare the incommensurable worlds of which the relativist speaks. 
Robust relativism shows its philosophical strength at this very point. By showing that there is an inextricable 
link between the epistemological and the ontological aspects of his doctrine, the robust relativist such as 
Protagoras is able to speak of ‘worlds’, that is, of entities each one with its own (incommensurable) ontology 
and epistemology. Although being incommensurable, these relativistic worlds are then seen as comparable. 
Once the relativist has provided a credible explanation of how incommensurable worlds can be compared 
even in the absence of an objective standard of commensuration, relativism becomes a more credible option 
to look at. This will not be the case if relativism shows itself to be only an epistemological position. If it is 
one, there will always be someone who will say relativism to be self-refuting on the basis of an objective 
ontology, of what is out there to know. In short, if there is one objective world to assess and live in, there will 
be also something objective, it could be argued, on the basis of which we can compare our incommensurable 
perceptions, judgments and ethical beliefs. If it is not robust, relativism will be thus fragile.]

213 Ibid, p. 140: [… The important point is that to refute relativism by suggesting that, at some point, relativism 
need to adopt an objective conception of reality and knowledge has the same logical consistency of the 
argument on the basis of which objectivism is inevitably formulated from a relativistic standpoint. In 
Adversus Mathematicos, Sextus formulates the latter charge when he deals with Protagoras’ relativism. [...] If 
relativism can be consistently charged to be self-refuting, on similar grounds the same charge will 
consistently be leveled against objectivism.]

214 Id.
215 LEE, 2008, p. 57.
216 Ibid, p. 57-72.



77

problemas relativos às crenças de segunda ordem. Recorre à visão de Aristóteles e ao modo 

como se tem interpretado a questão, concluindo que as interpretações mais aceitas são 

problemáticas e possíveis sempre de serem postas em causa pelo relativista217. No entanto, em 

relação às crenças de segunda ordem, é realmente difícil, no modo como Lee compreende, 

que não se tenha que admitir algum nível de objetividade (não-relatividade) o que 

comprometeria a segunda tese218.

Stern considera que este argumento realmente mostra que a TP autorrefuta-se, pelo 

menos se entendida em relação ao Protagorianismo Modificado (como chama a versão Larga, 

ou seja, concordando que o argumento visa mais as crenças de segunda ordem). O grande 

ponto para Stern, não é necessariamente a autorrefutação, mas o problema do 

Convencionalismo em Política, do qual o Protagorianismo é apenas um dos meios (mais 

aceitos, talvez) de suportar tal visão219, como já falamos ao tratar do argumento passado. 

Assim, como o Relativismo Moral. Platão estaria mais interessado em compreender a visão 

do convencionalismo em política – posição sustentada por vários predecessores, mais do que 

propriamente refutar Protágoras220. Daí que Stern direcione grande parte de sua análise para os 

aspectos mais políticos, e menos para os estritamente epistemológicos.

Tal argumento, para Tschemplik (2008, p. 91-92), que também invoca um recurso à 

maioria, não funciona como se propõe. Tschemplik concorda com Bostock (2005) de que o 

argumento de Burnyeat (1990), apesar de interessante e do mérito de haver mostrado a relação 

entre a objetividade e a relatividade da TP, não dá conta de apresentar a autorrefutação de 

modo indubitável221. É necessário, pois, que Sócrates apresente um novo argumento para só 

então forçar o relativista a ceder à objetividade em algum grau.

Por último, Santos (2008a, p. 77-94) considera que o argumento não é tão simples 

quanto parece (Ibid., p. 80) e que o núcleo duro do que chama da epistemologia sensista (que 

constitui a parte inicial da Doutrina Secreta que fundamenta o Protagorianismo Estreito, ou 

seja, a relatividade e infalibilidade das crenças de primeira ordem) é preservado222. Traça uma 
217 Interessante ver a visão de Lee para o princípio de tradução de Burnyeat ou para a visão de Deyner, vd. LEE, 

2008, p. 68-70. Ou ainda sua análise do argumento aristotélico para a autorrefutação que demonstrar ser 
ineficaz, uma vez que para ser válido teria que ter a admissão do relativista protagórico em algo que ele não 
teria de admitir (Ibid, p. 71).

218 Ibid, p. 71.
219 STERN, 2008, p. 155-160.
220 Ibid, p. 161.
221 TSCHEMPLIK, 2008, p. 91-92, ei-la: “[...]Bostock, I think, puts forth a valid point when he claims that: “As 

it stands, Protagoras has the defense that he can distinguish between ‘it is true for me that it is false for others 
that P’  and ‘it is false for me that P’; and this defense is not adequately rebutted.”  Bostock claims that 
Protagoras may very well argue that the measure principle does not apply to itself, that is, that a human being 
is indeed a measure for what is the case for her but she is not the measure of the measure. We might add that 
the principle itself is the utterance of a wise man and thus it cannot be refuted by the ignorant.”

222  SANTOS, 2008a, p. 81. Mais a frente (Ibid., p. 84), no que diz respeito às crenças de primeira ordem “(...) 



78

distinção entre o conteúdo e a forma das opiniões e defende que a TP diferencia-se de uma 

mera opinião, não por estar em nível diferente, mas por seu conteúdo dizer algo sobre a 

forma223. Isto compromete a tese funestamente, por determinar que todas as opiniões tenham o 

mesmo valor por serem opiniões, sendo que a tese em si mesma seja uma opinião – 

independente de ser uma sobre a forma das opiniões224. Ou seja, este comprometimento 

realmente produz uma autorrefutação (SANTOS, 2008a, p. 85-86).

Este levantamento rápido de considerações da tradição sobre o argumento da 

Autorrefutação pode ser sintetizado em uma tabela do tipo:

Tabela 1.
Aceitam o argumento Não aceitam o argumento Obs.

Sem 
reservas

Com 
reservas

Sem 
reservas

Com reservas

Burnyeat 
(1990; 
1976)
Santos 
(2008a)
Sedley* 
(2002)

Cornford** 
(1973)
Fine*** 
(1998)
Chappell 
(2004)
Stern** 
(2008)

Bostock 
(2005)
Wedin 
(2005)
Zilioli 
(2007)
Tschemplik 
(2008)

Waterlow**** 
(1977)
Chappell** 
(2006)
Lee** (2008)

*segue Burnyeat
**acredita que o argumento atinge apenas o 
Protagorianismo Largo, ou a questão da 
objetividade (no caso de Chappell, 2006, há 
uma revisão da opinião do autor sobre o 
argumento, e passa a assemelhar-se a de 
Lee, que é, a propósito, apenas se o 
argumento for válido, pois ela não o 
considera como tal)
***válido exclusivamente para o 
Infalibilismo
****leva a um tipo de solipsismo epistêmico

Após este levantamento rápido, passemos a minhas considerações sobre o argumento. 

Bem, defendo que este argumento não refuta a segunda tese. E digo ainda ser defensável 

considerar que i), não demonstra a inconsistência da tese, nem ii) demonstra sua 

autorrefutação, nem iii) a completa inutilidade da tese.

Elucidemos, pois. Para i) os argumentos de Waterlow (1977) são suficientes, por 

mostrarem que a TP não deve ser entendida como logicamente inconsistente. Para evitarmos 

as consequências que ela deriva, basta oferecermos elementos para discordar de sua 

interpretação da TP como uma tese relativista do tipo fatual (podemos advogar a leitura de 

Lee ou de Zilioli) e argumentar que as supostas consequências solipsistas são possíveis em 

referência a uma ontologia objetivista. Talvez não seja necessário nem ir tão longe assim, já 

nesta perspectiva, teríamos, portanto, de considerar improcedente a alegação de a tese de Protágoras se auto-
refutar”.

223  SANTOS, 2008a, p. 80-82.
224  Ibid., p. 85.



79

que o suposto solipsismo epistêmico não é devidamente descrito. 

Já para ii) acredito que os argumentos mostrados por Bostock (2005) ou Tschemplik 

(2008) são suficientes. Neste ponto todo e qualquer afirmação do contrário que seja baseada, 

em última instância, na formulação lógica de Burnyeat (como Sedley e parte da visão de 

Stern), é devidamente refutada por Wedin (2005). Ainda, como bem coloca Lee (2008), se se 

acredita, como Fine (1998), que tais argumentos refutem apenas o Infalibilismo, ou deixa-se o 

Relativismo Intacto (pois não atinge o problema da concessão da objetividade) ou não se 

refuta apenas o aspecto Largo do Infalibilismo. Em ambos os casos há uma permanência da 

segunda tese. 

Por sua vez, para iii) pode-se considerar o seguinte: ou a refutação existe em algum 

nível ou em nenhum. Se existe em algum nível, este deve ser o do Protagorianismo Largo, o 

que deixa o Protagorianismo Estreito intacto – podendo isto ser defendido plausivelmente de 

diversas formas (basicamente, penso que a defesa mais eficaz seja a proposta por Zilioli que 

considera a TP como uma espécie “meta-crença”) - sendo útil epistemologicamente (nem que 

seja para demonstrar a necessidade da TF, como considera, por exemplo, Cornford, 1973). Se 

não existem em nível algum, a TP pode ser inteiramente válida (como sustenta Zilioli), desde 

que não comprometida com uma ontologia objetivista.

O ponto para tal consideração, assim me parece, é a defesa de que não é necessário o 

recurso a algum grau de objetividade. Ou caso seja realmente necessário (como Lee 

suspeitara), pode-se recorrer a formulação gnômica da TP, que permite a esta apontar para um 

determinado conteúdo sem cair sob o domínio do mesmo. Em ambos os casos, o relativista 

negaria a premissa b6dp. Mesmo que consideremos que a TP esteja no mesmo nível, sob seu 

próprio domínio, o relativista protagórico pode argumentar, justificadamente, que a TP não 

dever analisada em recorrência a valores-verdade; mas antes, em relação a valores de outra 

ordem (como “melhor”, “pior”). Daí que não caberia perguntar pela verdade ou falsidade da 

TP, mas pela sua eficácia pragmática. Em todo caso, não cabe recorrer à multidão (ad 

populum) para determinar a validade de uma crença, uma vez que não há nenhum problema 

lógico (como dissemos em relação ao argumento anterior) no fato de alguém considerar p 

verdadeira e uma multidão considerar p falsa.

Esta análise também nos leva a questão do que há de sugestivo sobre a conexão entre 

as três teses. Este argumento é unanimemente considerado como focado na TP e sem 

consequências diretas que abranjam as outras teses. Inferimos que Santos (2008a)225 considera 

225 Especialmente das páginas 83-91, e se considerarmos o Fluxismo e o terceiro argumento que vem em 
seguida, vejamos o que nos diz na página 87: “(...) não é muito claro o efeito que o argumento da auto-
refutação tem sobre a exposição da doutrina de Protágoras (...) é admitida a possibilidade de, em termos do 



80

que algo daqui afeta também o Fluxismo. Com isto terminamos a análise deste argumento e 

podemos passar para o próximo.

3.1.3. O argumento da Predição do Futuro.

c4dp: Se a TP está correta, então há infalibilismo
c5dp: Há infalibilismo se e somente se não há erro (incluindo na prevenção de situações 
futuras, sejam leigos ou sábios)
c6dp: Ora, há erros (na predição de situações futuras, e mais constantemente entre os 
considerados leigos)
**cdp: Logo, a TP não está correta.

Este argumento é considerado por uns como principal (por exemplo, CORNFORD, 

1973), ou o último e o melhor226, é neste argumento que a TP é pintada como a arqui-inimiga 

do Platonismo227. E só será corretamente compreendido se considerado o papel da digressão 

socrática em 172b-177c (CORNFORD, 1973, p. 81; SEDLEY, 2002, p. 63; STERN, 2008, p. 

162). Para Cornford228, por exemplo, primeiro, a digressão expõe um elemento extra-

protagórico que Sócrates deseja combater veementemente, a posição realmente séria que 

Platão deseja combater, que consiste no Relativismo Moral. Por Relativismo Moral, refiro-me 

a tese de que conceitos morais são relativos a determinados frameworks, e não existem em si 

mesmos, eternamente e universalmente válidos. Para utilizar uma terminologia análoga a de 

Cornford229, não existem pela natureza, mas apenas pelas convenções humanas. Isto é 

obviamente contrário a TF. Para Cornford, tal Relativismo Moral não era defendido pelo 

próprio Protágoras histórico230 (daí ser um elemento “extra-protagórico”), apesar de poder ser 

derivado do Relativismo geral da TP, sendo por isto, que Sócrates se detém em apresentá-lo 

que é vantajoso à cidade, “alguns conselheiros” serem melhores que outros (...) tornando-se a opinião comum 
verdadeira, quando e enquanto for defendida (172b)”.

226 CHAPPELL, 2004, p. 129.
227 CORNFORD, 1973, p. 83. Diz-nos “[…] To Plato this thesis (a de que 'Bem' e 'Justiça' não existem pela 

natureza como alude a TP, mas apenas pela convenção humana – que chamaríamos de Relativismo Moral) is 
the position of the arch-enemy; the whole of the Republic is a reply to it.”.

228 Id. 
229 Ibid, p. 82. referindo-se a oposição entre νόμος e φύσις cf. KERFERD, 1981, p. 111-130; GUTHRIE, 2007, 

p. 57-150, 155-166.
230 Ibid, p. 82-83. O principal argumento de Cornford para nos dizer que Protágoras não defendia um 

Relativismo aplicado ao campo moral: “[…] We have no evidence that Protagoras went so far as this 
[aceitando o Relativismo Moral]. It is the extreme position formulated in the Republic by Thrasymachus, 
who denies that 'right' has any natural validity: the word means nothing more than what the most powerful 
elemnt in the State decrees for its advantage […] This is precisely the position stated here, the extreme 
consequence of making man the measure of all things, but a consequence never, só faz as we know, drawn by 
the Protagoras himself, who did not dream of subverting the basis of morality”. Na nota de rodapé 2, p. 82, 
está o motivo para afirmar que Protágoras não aceitaria um Relativismo aplicado a moralidade: “his speech in 
the Protagoras 320ff. recognises innate moral instincts of α δώςἰ  and δίκη, existing in all men before society 
is frmed. Education in virtue is a developmente of these natural instincts by a socialising process making men 
good citizens of their own States.”



81

como tal e deriva tal digressão para atacar os que assim acreditam (que não são inteiramente 

“protagóricos”231). O outro motivo, é que tal digressão menciona, ao ver dele, a TF232 (sendo o 

único trecho do Teeteto onde esta aparece), segundo Cornford233. Ela abre caminho para que 

toda esta passagem seja inteligível em relação a República234 e mesmo traz alusões a Alegoria 

da Caverna235, mas isto tudo tem apenas uma função alusiva e contrastante, como nos diz o 

próprio236: 

Isto não é uma mera digressão; indica –  o que não pode ser diretamente 
posto – a clivagem final entre o Platonismo e as consequências extremas da 
tese de Protágoras. O Teeteto aqui abre uma janela sobre o mundo o ser 
verdadeiro; mas a visão precisa ser fechada. Nossa questão no presente é 
apenas com o mundo das aparências e sua reivindicação a conhecimento 
rendível.

Se nos ativermos ao papel da digressão e cuidarmos de considerar cada opinião 

relevante dos comentadores estudados, demoraremos demasiadamente neste argumento. A 

visão de Sedley (2002) ou Stern (2008), por exemplo, sobre esta digressão avança e se 

estende em várias direções e só para resumi-las aqui, nos alongaria muito.

Para nosso objetivo geral, analisar a relação entre as três teses, podemos considerar 

sobre esta passagem, três grandes blocos interpretativos: de um lado os (SEDLEY, 2002; 

STERN, 2008) que alegam que a força lógica do argumento é menos importante que a 

mensagem aludida na digressão, neste caso em particular. Por outro lado os (BOSTOCK, 

2005; ZILIOLI, 2007; LEE, 2008, SANTOS, 2000a; TSCHEMPLIK, 2008) que consideram 

que o argumento deve ser analisado em sua forma, sem ser “influenciado” pela carga alusiva 

(ou “retórica”) da digressão. E por fim, os (CORNFORD, 1973; BURNYEAT, 1990; 

CHAPPELL, 2004) que tentam intermediar estas duas posições.

Sobre o argumento em si, não é fácil decidir sobre sua refutação. O problema está em 

c6dp. Há uma saída para a segunda tese porque o relativista protagórico poderia argumentar 

231 CORNFORD, 1973, p. 83.
232 Cf. BOSTOCK, 2005, p. 71, segue: “[...] The indirect allusion to Forms is confirmed by the end of the 

passage just quoted, where the philosopher's almost exclusive focus on the universal definitional question 
‘What is a human being?’, while having no explicit metaphysical content, has of ten and understandably been 
assumed to refer to Forms. The message is once again implied that, although Socrates did not himself see the 
metaphysical implications of his ideas, he was the midwife who brought Platonic metaphysics to birth. His 
constant search for universals invited and inspired the discovery of the transcendent realm populated by 
Forms.”

233 CORNFORD, 1973, p. 83.
234 cf. BURNYEAT, 1990, p. 33-34.
235 CORNFORD, 1973, p. 89.
236 Id, [… This is no mere digression; it indicates – what cannot be directly stated – the final cleavage between 

Platonism and the extreme consequences of the Protagorean thesis. The Theaetetus here opens a window 
upon the world of true being; but the vision must be closed. Our concern at present is only with the world of 
appearances and its claim to yield knowledge].



82

que simplesmente não há erros na predição futura, ao modo do argumento apresentado por 

Bostock (2005, p. 92-93)237 que basicamente advoga que além de uma qualificação “pessoal” 

–  para x –  a tese requereria neste caso uma qualificação “temporal”  também, ou por que a 

crença a respeito do futuro está fora do escopo da TP (interpretação do Protagorianismo 

Estreito, suportada além de pelo próprio Bostock, por Cornford238; e de certa forma 

Chappell239) e que o argumento apenas mostraria certa vagueza na delimitação no escopo da 

TP, mas não sua ineficácia (TSCHEMPLIK, 2008, p.)240. Ou simplesmente por que há a 

possibilidade de adoção de uma crença contrária, sendo que ambas sejam válidas em 

momentos diferentes (como também apontado por Bostock acima). 

237 BOSTOCK, 2005, p. 92-93 [... a convinced Protagorean could stick to his theory even in the face of this 
objection. Suppose, for example, that I, who am a layman, think that the wine which tastes raw now will taste 
that way in five years' time, whereas the expert thinks that - even to me - it will taste very smooth by then. 
And suppose that, when five years are up, I agree that it does taste smooth. Do I have to admit that he was 
right and I was wrong? Well, no, I do not have to. I can say that five years ago it was true for me that in five 
years' time the wine would taste raw, and it was true for him that it would not. Now it is true for both of us 
that it does not. But all these beliefs are equally true beliefs - true, that is, for the person who holds them and 
at the time when he holds them.]

238  1973, p. 92-96.
239  2004, p. 132. No começo, Chappell (Ibid., p. 120) considera que no ver do próprio Platão, o Protagorianismo 

Estreito (que Chappell chama de 'restricted Protagoreanism' em oposição ao 'unrestricted Protagoreanism') 
não serve aos propósitos do próprio Protágoras, uma vez que este estivera imerso no mundo prático da 
política, e a Digressão aponta para isto. Ou seja, não faz diferença entender a TP como Protagorianismo 
Largo ou Estreito, pois em ambos os casos, a TP tem de ser aplicável aos juízos acerca do futuro, e não há 
modo algum de aplicar a TP de forma coerente aos juízos futuros. Depois, concorda com Bostock

240  Para Tschemplik (2008, p. 92), não deve ser visto como uma refutação total de Protágoras. Primeiro, o 
argumento continua a insistir cegamente na identificação entre conhecimento e sabedoria, que segundo a 
autora Protágoras não admitiria, pois: “[...] In this statement Socrates continues to identify wisdom with 
knowledge —  despite Protagoras’s attempt to distinguish them —  and he involves himself in an indirect 
contradiction by identifying himself as non-knower and at the same time claiming to speak in a measured 
way. Surely this is a hint from Plato that this argument is not to be considered a total refutation”. Tschemplik, 
considerando a visão de que o argumento apesar de não ser logicamente consistente se mostra válido, aponta 
para uma outra consideração: “[...]There is, however, a way to question what it is that Socrates has done. 
First of all, he relies heavily on time to make his point about experts and we may wonder whether the expert 
is actually wiser than the rest of us simply because he knows the truth for a longer time. When Socrates and 
Theaetetus were discussing dreams, both of them rejected the notion that length of time should determine 
truth. [...] If the entire measure principle is restricted to perception, then there cannot be future predictions, 
because we do not perceive the future. If, however, it is the case that experts can make predictions about the 
future, then they must be relying on something more than just perception”. Toda a argumentação posterior 
construída com o recurso à maioria – a opinião da maioria – não refuta a TP. A única coisa que Tschemplik 
considera que faz este argumento, é apontar para a diferença entre opinião e conhecimento. “Sócrates, 
podemos dizer seguramente, está praticando filosofia “no mercado público”  [in the market-place] aqui”. 
Obviamente, que tal diferença (entre opinião e conhecimento) é importante e pode levar a sérias objeções a 
Protágoras. Apesar disto, para Tschemplik (Id,), o grande propósito platônico, seria mostrar que por um lado 
há a necessidade de tal critério ou medida, e por outro que tal noção é vaga por não especificar bem qual 
capacidade humana é a operadora do critério/medida ou ainda quais as limitações deste tipo de operação 
epistêmica. Apesar de tal vagueza, o problema não é resolvido.



83

Ou ainda podemos considerar, como Zilioli (2007, p. 131)241 e Lee (2008, p. )242 que é 

um pseudoproblema por presumir algum comprometimento com algum grau de objetivismo 

epistemológico, coisa que um relativismo robusto, como Zilioli advoga que seja a TP, não 

precisa fazer, mantendo sua validade. Dentro desta perspectiva geral, é defensável considerar 

que este argumento também não refuta a TP.

Mas, se considerarmos o primeiro e o terceiro bloco de interpretações listados acima 

fica mais difícil admitir a ineficácia do argumento, e mais fácil ceder à concepção de que 

interessa mais a Platão demonstrar os problemas práticos (em especial os políticos) da 

segunda tese do que as minúcias lógicas, ou que pelo menos estas devem ser vistas em relação 

àquelas243. Tomemos o caso de Chappell (2004, p. 118-120), para considerarmos bem a 

digressão socrática é necessário recuar a duas noções referidas na DP, 'justiça' e 'benefício', 

sendo que esta última, fora onde Platão concentrou sua referência a Definição Pragmática do 

Sábio. Vejamos como Chappell vê a questão:

A […  passada] objeção de Sócrates presenteia a teoria de Protágoras com 
um dilema. Se a teoria é completamente geral em sua aplicação, então é 
preciso dizer que não apenas conte como a justiça nas cidades, mas também 
o que beneficia cidades, é algo relativo. Como Protágoras já admitira 
(167a4), é implausível falar que 'benéfico' é uma noção relativa. Mas a 
alternativa, a qual aparentemente Protágoras opta, é fazer um divórcio 
conceitual entre as noções de justiça e benefício, e restringir a aplicação da 
teoria de Protágoras a noção de justiça. Sócrates obviamente não acha tal 
divórcio conceitual atrativo, apesar de não, diretamente, dizer porque244.

A Digressão basear-se-ia no tal divórcio conceitual entre 'benéfico' e 'justo', no qual o 

241 ZILIOLI,  2007, p. 133-134: “[...] As seen earlier, relativism claims that there is a non-objective way of 
conceiving reality and of making our judgments on it; hence, it has been argued, there is a non-objective way 
of comparing incommensurable realities. This is possible, it is added, since there is no objectively 
determinable reality and no objective standard of judgment available to us. With his examples concerning 
future cases, Plato wants instead to show that there is indeed an objective (future) reality to assess and that 
there is an objective expertise, that is, something scientifically grounded, for assessing that reality. But 
Protagoras’ (relativistic) conception of reality and of (non-objective) wisdom makes good sense without him 
being committed to any ontological or epistemological form of objectivism

242  Esta passagem não é tratada à sério por Lee (2008), que se atem a Digressão pouquíssimo (para considerar 
que na visão de Platão, é a divindade e não o homem, que é a “medida de todas as coisas” vd. p. 40-41). No 
entanto, nota (Ibid., p. 171) que este argumento só é funcional contra Protágoras “[...]if he not only allows 
comparison of different predictions, those of the expert vs. the layman, but also admits that there is correct 
answer concerning whether the prediction comes true”. O que abre brechas suficientes para o relativista.

243  Diferentemente da consideração de Santos (2008a, p. 88) sobre a digressão que justifica a ausência do 
comentário dele desta por ela “em nada contribuir para a compreensão do argumento do diálogo” e estar mais 
para uma “nula contribuição para a elucidação das questões debatidas”; sendo mais uma peça de cunho 
literário.

244 [… Socrates' … objection presents Protagoras' theory with a dilemma. If the theory is completely general in 
its application, then it must say that not only what counts as justice in cities, but also what benefits cities, is a 
relative matter. As Protagoras has already admitted (167a4), it is implausible to say that benefit is a relative 
notion. But the alternative, which Protagoras apparently takes, is to make a conceptual divorce between the 
notions of jutice and benefit, and restrict the application of Protagoras' theory to the notion of justice. 
Socrates obviously finds this conceptual divorce unattractive, though he does not, directly, say why.]



84

antagonismo entre o tipo de caráter filosófico (justo, livre inquiridor da verdade e superior) e 

o do retórico (sofista – servo, impossibilitado de inquirir a verdade, superficial e patológico) 

se alinham com tais245, desenvolvendo modos de vida contrapostos. Tal divórcio tem por 

fundo a questão “melhor de acordo com qual julgamento”? Ou seja, a questão do critério para 

determinação do “melhor” (assim como admitido na DP). Possivelmente tal resposta, diz-nos 

ainda Chappell, fosse “melhor de acordo com os 'sábios' [experts]”  e isto levar-nos-ia 

novamente a “quem são os sábios?”. A resposta protagórica seria circular e ineficiente: 

“aqueles que os sábios dizem ser”246. Talvez a resposta protagórica fosse algo diferente, como 

do tipo: “os que se distinguem pragmaticamente como tais”. Ou seja, não por possuírem 

'menos crenças falsas', mas pelo sucesso prático de suas transformações. Daí a necessidade de 

Platão contrapor a experiência futura como base do argumento, uma vez que certa alusão ao 

futuro está implícita na noção de 'sucesso'247.

Daqui, partimos do seguinte: se considerarmos que há algo de relevante para o 

argumento na digressão, então somos levados a considerar que a TP é refutada, ou pelo menos 

bem menos preferível que antes. Já se ignorarmos a importância da digressão para o 

argumento, podemos advogar mais tranquilamente a ineficácia deste, ou pelo menos 

problematiza-lo mais eficazmente. Bem, nossa análise deve fundar-se na concepção das três 

teses como são expostas antes e ao modo como são trabalhadas analiticamente. Daí que nos 

cabe muito mais estarmos atentos ao argumento em si, e nisto podemos concordar com Santos 

(2008a, p. 88) de que a digressão pode ser posta à parte do argumento da Predição do Futuro. 

E por isto, parece-nos defensável dizer que o argumento não derruba de todo a segunda tese 
245 CHAPPELL, 2004, p. 121-128. Chappell discute se tal digressão deve ser vista como envolvendo a TF, e 

uma vez mais nisto se alinha com a leitura que chama de Revisionista (que Burnyeat chamaria de Leitura B), 
apesar de mostrar algumas discordâncias em alguns detalhes.

246 Ibid, p. 119.
247 Para Stern (2008) esta noção de futuro está implícita na noção de 'sabedoria', que pressupõe certa capacidade 

de predição (p. 187): “[...]Socrates maintains that all believe that some views of the future are superior to 
others. To substantiate this claim he adduces several areas of technical competence in which all would prefer 
the expert’s view of what the future holds (178b9–179a3). This, after all, is what a techne claims to provide: 
a set of general principles that make intelligible, and therefore predictable, the particulars in some area of 
inquiry. With such knowledge, we can also manipulate these particulars for our good. Socrates offers a 
variety of examples of such technai.”; e advoga que este argumento visa mesmo o sofista cuja técnica 
persuasiva consiste mais me fazer parecer, do que em ser de fato (Ibid., p. 188-189). Ainda sim, traça a 
importante diferença que é apontada entre a opinião e a percepção propriamente dita.  Portanto, para Stern, o 
Sócrates mostra que há Inigualitarismo, como a política mostra claramente e que o Igualitarismo protagórico 
não é possível (Ibid., p. 190-191). Cf. SEDLEY, 2002, p. 87-88. Nesta última página ele nos aponta o 
seguinte:  “[...] That the critique of Protagorean relativism should end on this note, with such direct 
exploitation of themes from the Gorgias, is pointedly suggestive. It serves to remind us that the basis of this 
final refutation of Protagoras, founded on the predictive powers of expertise, is a Socratic legacy. For the 
Socrates portrayed throughout Plato's early dialogues, and above all in the Gorgias, was one who persistently 
scrutinized the basis and structure of expertise, which he tended to identify with the basis and structure of 
virtue itself. By his tireless insistence on working out what distinguishes the expert from the non-expert, and 
on respecting the contrast between the two, it was he who built the essential case against relativism that has 
now, for the first time, been fully articulated”.



85

(neste ponto, diferimos de Santos cf. Ibid., p. 91-92) pelos motivos que listamos acima, logo 

abaixo de falar do enquadramento dos posicionamentos sobre o argumento em três blocos 

interpretativos. Sem contar que o próprio Sócrates (179c) reconhece que o argumento atinge 

apenas o Infalibilismo das crenças de segunda ordem (vd. CORNFORD, 1973, p. 92).

Mas, o que este argumento em especial teria a nos falar sobre a conexão entre as três 

teses? O argumento é dedicado inteiramente à segunda tese ainda, atacando o aspecto 

infalibilista para mostrar que “nem todas as opiniões de todos são verdadeiras”  (179c1-2). 

Sem contar que, como reconhecido na DP, a dissociação entre D¹ e a TP faz com que Sócrates 

deixe traçar argumentos que afetem as teses em conjunto. Aqui encerramos nossas 

considerações sobre este argumento e sobre a segunda tese em geral, passemos às próximas, 

pois.

3.2. Considerações sobre a terceira e primeira tese.

Nesta sessão discorreremos sobre os argumentos relativos a terceira e primeira tese, 

assim como possíveis relações ainda com a segunda. Basicamente continuaremos o trabalho 

de análise como feito na sessão anterior.

3.2.1. O argumento da Impossibilidade Fluxista.

d1dp: Se o Fluxismo é válido, então não há estabilidade perceptual nem conceitual 
mínima
d2dp: Sem estabilidade perceptual e conceitual mínima, não há linguagem nem crenças 
de primeira ordem
d3dp: Há saber (D¹) se e somente se há linguagem e crenças de primeira ordem
*ddp: Logo, se há Fluxismo não há saber (D¹).

Este argumento é focado no Fluxismo. Para nosso propósito, a questão é se há alguma 

relação de fato, entre o Fluxismo e as outras teses, ou se as teses são independentes. Já vimos 

que há algo que aponte (de maneira firme) para a consideração de que a segunda e a primeira 

tese são independentes entre si, resta-nos averiguar entre a primeira e a terceira, e entre a 

segunda e a terceira. Aqui, a análise deste argumento nos será útil.

D¹ é o propósito final que traz a terceira tese à discussão como fica evidente a partir de 

182e. Se isto indica que o Fluxismo é realmente parte intrínseca da D¹ ou se Platão apenas 

volta a ele por tê-lo utilizado como hipótese teórica geral, é o nosso ponto. Assim como se 

esta apresentação do Fluxismo agora ainda afeta em algo a segunda tese. De um lado i) há 



86

quem defenda que este argumento apresenta certa ligação entre o Fluxismo e a TP; e ii) há 

quem defenda que este argumento traça apenas uma ligação entre o Fluxismo e a D¹ e em 

nada afeta a segunda tese.

Do lado i), iniciemos com Cornford (1973). Para este autor, o alvo do argumento 

platônico é o Protagorianismo Estreito (CORNFORD, 1973, p. 92), e o Fluxismo é a doutrina 

geral que Platão utilizou para embasá-lo, a teoria geral da percepção248 desenvolvida na 

Doutrina Secreta. O ponto crucial desta passagem, segundo Cornford249, é saber o que pode 

ser tomado como seguro de ambas posições extremas (o Fluxismo radical e o Imobilismo), 

sendo que se atem ao Fluxismo apenas –  justificadamente, já que fora esta tese posta em 

discussão com as demais. Para Cornford250, a questão passa a ser a seguinte: “[...] pode a 

sensopercepção, cuja infalibilidade já fora admitida, dar-nos conhecimento?251”. Toda a 

argumentação é construída para mostrar a impossibilidade de qualquer afirmação séria, desde 

que aceite o Fluxismo extremo, abrangendo-a para abarcar o Fluxismo e qualquer 

Sensibilismo da época. O motivo é, para Cornford252, o seguinte: “Platão está determinado a 

fazer-nos sentir a necessidade de suas Formas sem mencioná-las. Sem as Formas, como seu 

Parmênides disse, não pode haver nenhum discurso. A mesma conclusão já fora posta no final 

do Crátilo”253. Mas então, o que se conclui? Deste argumento em particular, que254: 

“[...] a proposição de Teeteto, que percepção é conhecimento, fora refutada 
'na base da teoria de que todas as coisas estão em mudança' –  posição 
Heraclítica extrema –  mas apenas nesta base. A teoria da natureza da 
percepção não é abandonada; ao contrário é usada para desaprovar a 
reivindicação de que a percepção é conhecimento.255” (grifo meu).

Na visão de Cornford256, “conhecimento requer termos que terão significado fixado e 

verdades que permanecerão verdadeiras”, o que é impossível numa posição fluxista extrema. 

Toda esta argumentação se torna mais clara se vista em relação a TF. 

Para Burnyeat (1990, p. 43), o grande intuito do argumento é resgatar a objetividade 

248 ‘Epistemologia sensista’ nos termos de Santos (2008a)
249 CORNFORD, 1973, p. 95.
250 Ibid, p. 96.
251 Id, [… can sense-perception, whose infalibility has been admitted, give us knowledge?]
252 Ibid, p. 99.
253 Id, […  Plato is determined to make us feel the need of his Forms without mentioning them. Without the 

Forms, as his Parmenides said, there can be no discourse. The same conclusion had already been stated at the 
end of the Cratylus.]

254 Ibid, p. 100-101.
255 Id, [… Theaetetus' proposition, that perception is knowledge, has been refuted 'on the basis of the theory that 

all things are in change' – the extreme Heracleitean position – but only on that basis. The theory of the nature 
of perception is not abandoned; on the contrary it is used to disprove the claim of perception to be 
knowledge.]

256 Ibid, p. 101.



87

(ou seja, acabar com a relatividade) das crenças de primeira ordem, e nisto concorda com 

Cornford. A diferença é que o alvo aqui é o Relativismo de tais crenças. Daí a necessidade de 

voltar ao Fluxismo (teoria que suportaria e explicaria as crenças de primeira ordem), e da 

exposição mais clara entre a diferença entre as crenças (de primeira e segunda ordem), assim 

como da introdução de elementos novos não antes levados em consideração257. A construção 

argumentativa funciona, por mostrar que, uma vez adotada tal cadeia de implicações (D¹ → 

TP →  Fluxismo), conclui-se a impossibilidade da linguagem e de qualquer conhecimento. 

Isto sob a forma de uma grande reductio ad absurdum.  Burnyeat passa então a expor a 

diferentes conclusões entre o que ele chama de leitura A e leitura B258, pelas as quais estas 

refutações têm diferentes significados e mesmo alcances. Considera ainda, apesar de supor 

certa equipolência entre as leituras259, que o argumento, em ambas, funciona muito bem, 

sendo que na leitura B há uma maior atribuição de importância para este argumento260 e um 

maior endossamento de suas consequências devastadoras261.

Para Sedley (2002, p. 89), segue Cornford e Burnyeat ao considerar que aqui o alvo é 

o Infalibilismo das crenças de primeira ordem. A crítica é bem sucedida, mas o argumento no 

ver de Sedley tem minúcias pouco exploradas, nas quais se delonga262, basicamente para 

ressaltar que para si, o real ponto da argumentação não é apontar as consequências absurdas 

derivadas do Fluxismo, mas antes mostrar o que seria necessário para manter a D¹ valida263. 

Outro ponto importante para Sedley é que tal argumento mais propriamente colapsa, não a 

257 BURNYEAT, 1990, p. 44.
258 Ibid, p. 45-46. Já tratamos destas leituras no primeiro capítulo. Grosso modo, a leitura A é a de Cornford, e a 

B a discordante, a qual parece que Burnyeat se aproxima mais. vd. Ibid, p. 8-9 para as definições das duas 
leituras.

259 Ibid, p. 47.
260 Ibid, p. 50. Basicamente, por mostrar que o Fluxismo, se considerado de fato, suportaria apenas um 

Protagorianismo Estreito, mas impossibilitaria um Protagorianismo Largo.
261 Ibid, p. 51.
262 SEDLEY, 2002, p. 89-105. Um dos pontos interessantes é a consideração do que pode ser atribuído a 

Heráclito e o que pode ser tomado como uma derivação plausível dos Heraclíticos (vd. p. 94). Assim como 
sua visão do motivo das ligações mantidas até então entre as teses (Ibid, p. 96) “[...] there must, as I have 
insisted all along, be a motive connected with the goal of preserving the Protagorean–Heraclitean theory of 
knowledge as perception. Presumably—although this is not made explicit —  the point is that one of the 
things that we perceive is the actual fact that we are seeing, hearing, smelling, etc. Consequently, if you 
remained in one of these perceptual states for any duration whatsoever, there would be time to revise the 
judgment that you are seeing, or hearing, or smelling, and to conclude that on reflection your current 
experience is merely a hallucination or dream. If it were a hallucination or dream, it would still of course be 
true (as explained at 157e1–160c6); but it is the second-order perception about one's current perceptual 
modality that is now at issue. It is to avoid any element of falsifiability in this that not only the seeing of 
white, but even the very fact of seeing, must be no more than instantaneous.”

263 Ibid, p. 89-91. Ei-lo: “[...] It is sometimes implied in the discussions of this passage that its aim is simply to 
ensure that the Heracliteans' flux should be as radical as it can possibly be, and that the upshot will be that 
when that is achieved an unacceptable consequence follows, the collapse of language, with the result that 
extreme or total flux is refuted. That, if so, would be a strategy of little utility or relevance to Socrates' main 
argument. What he has to do rather, and what he surely does do, is to find out how radical the flux needs to 
be in order to preserve the definition of knowledge as perception.”



88

linguagem em si, mas a dialética264. Após considerações sobre a interpretação geral desta 

passagem na tradição, defende sua interpretação de que o mundo sensível platônico tenha sido 

concebido em relação ao Fluxismo (mais precisamente a Heraclitismo com o qual Platão teve 

contato direto em sua juventude) apresentado neste trecho do Teeteto265.

Todas as leituras agrupadas em i) mantém certa concepção, abertamente assumida ou 

não, de que há uma relação intrínseca entre D¹ e a TP, ou mais acuradamente, entre D¹ e o 

Infalibilismo (e para Burnyeat, como visto acima, Relativismo também) das crenças de 

primeira ordem. Esta ligação se dá, justamente, pela evocação do Fluxismo na teoria geral da 

percepção (epistemologia sensista, ou simplesmente sensismo). Passemos a outra opção.

Do lado ii), Chappell (2004) considera que este argumento se volta para o Fluxismo 

em si, sem necessariamente trazer algo de relevante para a TP. Para o autor, o argumento é 

funcional apesar de não ser corretamente caracterizado266. No entanto, como o próprio 

Bostock, Chappell considera267 que este argumento é mais bem explicado ao modo de 

Cornford (1973), de modo que implica na distinção entre o reino perceptivo de fluxo (o 

‘sensível’) e um reino de significados estáveis (o ‘inteligível’). Neste sentido é seguido por 

Santos (2008a, p. 95-100), que nos aponta ainda implicações interessantes derivada de certa 

ambivalência do argumento platônico268. 

Sobre o argumento em si, Bostock inicia traçando uma diferenciação dentro do que 

chama Heraclitismo, e delimita o escopo da refutação platônica: esta diz respeito ao 

heraclitismo extremo, expresso pela frase 'tudo está mudando', ao contrário da outra posição – 

o Heraclitismo básico, digamos, nunca refutada por Platão, segundo Bostock, e que parece ser 

o que Santos (2008a) descreve por ‘sensismo’ – de que 'tudo é mudança'269. O argumento pode 

ser perfeitamente explicado recorrendo à leitura de Cornford e como tal funciona 

perfeitamente. Inclusive no tocante a possível alusão as Formas, para que o leitor sinta 

necessidade delas270. O argumento funciona, por mostrar claramente contra a D¹, mas no ver 

de Bostock, não é tão eficaz assim para mostrar a impossibilidade da linguagem271, 
264 SEDLEY, 2002, p. 98-99.
265 Ibid, p. 102.
266 CHAPPELL, 2004, p. 137-139.
267 Ibid, p. 140.
268 SANTOS, 2008a, p. 98. Antes, pois (vd. p. 95-96) é interessante notar a exposição de Santos sobre a 

“retenção” platônica de algo do sensismo e do fluxismo (no sentido que Bostock fala de que Platão visara o 
heraclitismo extremo), o do afastamento de Protágoras disto (Ibid., p. 96, vd. a nota 126). 

269 BOSTOCK, 2005, p. 99. Ei-lo: “This [a focalização nos "heraclíticos" da época] means, presumably, that 
Plato is not claiming to portray the doctrine exactly as Heraclitus himself held it, but to be examining what 
seems to him to be its most fundamental claim. This, as we find, is taken to be the claim that everything is 
changing, rather than the claim that everything is change, and the latter doctrine never appears in the 
refutation.”

270 Ibid, p. 100-104. Ler o trecho todo para ver como Bostock vê a interpretação de McDowell.
271 Ibid, p. 104.



89

principalmente por que não acaba com a possibilidade de realizar distinções temporais 

linguisticamente272. Chappell (2004, p. 138-140) considera que esta objeção levantada por 

Bostock é válida e não fora razoavelmente respondida por nenhuma interpretação do 

argumento. Se este for o alvo do argumento, então o argumento não o acerta. No geral, 

Bostock (2005, p. 108), considera que tanto este argumento quanto o anterior refutam as testes 

“extremas”273 (o Protagorianismo Largo, e o Fluxismo extremo).

No ver de Zilioli, o Fluxismo não é uma atribuição legítima a TP. O relativismo 

protagórico, segundo advoga, subscrevia uma concepção diferente274 (que ele chama de 

Indeterminação Ontológica [Ontological Indeterminancy]) de modo que, o Fluxismo tratado 

por Platão não deve ser considerado como algo que afete a TP em si, assim como a D¹.

Lee (2008, p. 90) defende, como Zilioli (2007), que a TP não implica biunivocamente 

(ou mesmo em uma implicação simples) o Fluxismo. E no caso de Lee, especificamente, que 

Platão sabe bem disto275. Daí que uma refutação do Fluxismo é simplesmente irrelevante para 

Protágoras. O Fluxismo é utilizado para suportar o relativismo em dois propósitos gerais: 1) 

explicar como as coisas estão mudando em relação ao percipiente ou 2) como elemento 

explicativo de como a realidade é radicalmente dependente do percipiente. Daí é traçada a 

noção de que, somente o Fluxismo –  pela sua falta de estabilidade –  explicaria a falta de 

recorrência à objetividade, por parte do relativista, pois o relativista que nega que não haja 

272 BOSTOCK, 2005, p. 105-106. Segue: “[...] Socrates opens by admitting that if the flowing thing were just 
flowing, and not also altering, then we should have been able to say how it was flowing, namely that it was 
flowing white [Bostock estivera utilizando o "branco" como exemplo]. But as it is, he goes on, our theory 
insists that it must be altering as well as flowing, and indeed altering in color. In view of this, he asks 'Can it 
ever be possible to refer to any color {i.e. to anything's color} in such a way as to be speaking of it rightly?', 
and he receives the answer 'no'. But clearly the right answer is 'yes'. There is nothing at all to prevent us 
saying 'It was white at 3.00 p.m., grey at 3.01, brown at 3.02, and so on'. That is, so long as we do have a 
language with stable meanings, and the ability to make temporal distinctions, there is no difficulty at all 
about describing an ever-changing world.”

273 Ibid, p. 108-109.
274 ZILIOLI, 2007, p. 140-141: The ontological view I ascribe to Protagoras here is what some philosophers 

nowadays call the ‘Cosmic Porridge’ view. Robert Kirk describes this view as follows [... vd. p. 41 ...] On 
similar grounds, other thinkers such as the sociologists Peter Berger and Thomas Luckmann speak of a 
‘social construction of reality’: ‘what is real to a Tibetan monk may not be real to an American businessman’. 
They remark: ‘The world of everyday life is not only taken for granted as reality by the ordinary members of 
society in the subjectively meaningful conduct of their lives. It is a world that originates in their thoughts and 
actions, and is maintained as real by these.’ Despite the logical autonomy of the one from the other, Plato 
mixes up the doctrine of flux and ontological indeterminacy and makes the former the cause of the latter. 
What Plato does here, I believe, is what he did at the beginning of the Protagorean section, when he made 
Socrates say that the Measure Doctrine and the Theaetetus’ thesis that knowledge is perception are logically 
equivalent (when it is clear that they are not). The Measure Doctrine may be taken as a theory of perceptual 
truth but it implies something more than Theaetetus’ thesis that knowledge is perception (as we will later see, 
when Plato makes Protagoras expand his Measure Doctrine so as to include the ethical judgments of the 
polis). Ontological indeterminacy is an original ontological thesis that may be profitably connected to the 
Measure Doctrine but not necessarily by linking the doctrine of ontological indeterminacy with that of flux, 
as Plato does.”

275 LEE, 2008, p. 91.



90

nada objetivamente, deve negar que não haja nada estável (este raciocínio é exemplificado no 

Teeteto segundo Lee)276. O que não se segue. Pois, 

[…] se alguém assume que a estabilidade implica em haver uma verdade 
objetiva sobre um objeto (i.e. que é possível estar enganado a seu respeito), 
então não se pode eliminar a objetividade introduzindo o fluxo, pois este 
alguém poderia estar errado sobre o objeto mutante tanto quanto sobre o 
objeto estável. Estabilidade, portanto, não implica que haja uma verdade 
objetiva sobre um objeto. Estabilidade é possível mesmo em um mundo 
relativista: se me parece por toda minha vida que esta pedra é preta, o 
relativista diria que assim será preta para mim por tal duração de tempo. 
Permanecer estavelmente preta não a torna um 'fato objetivo' no sentido de 
ser preta independente ou não de eu percebê-la como preta ou não. Pois é 
preta apenas porque assim me parece[...]277

Daí que o Fluxismo não é condição sine qua non para a TP, de forma alguma, e sua 

refutação não é relevante para o Protagorianismo278.

Para Stern (2008, p. 182), a análise do Fluxismo é necessária após ter ficado claro a 

distinção entre percepção e opinião, traçada nas considerações do argumento anterior. O 

argumento, que não é tomado como relevante para Protágoras, funciona perfeitamente, mas 

tem como principal ponto, para Stern, mostrar que os heraclíticos ao aceitar tal doutrina ficam 

impossibilitados de ensiná-la (e não que o Fluxismo engendraria a impossibilidade de 

qualquer língua, antes da expressão das próprias concepções fluxistas)279.

Acerca do Fluxismo, Tschemplik (2008, p. 94-95) tem muito pouco a considerar 

também por não reconhecer sua implicação biunívoca a TP. Basicamente acredita que o 

argumento seja perfeitamente funcional e que mostra claramente o que o Fluxismo em si pode 

engendrar. Ou seja, estes no geral, apresentam interpretações que não pressupõem uma 

ligação de fato entre a terceira e a segunda tese. O ponto forte, é que mesmo os que advogam 

que haja alguma ligação intrínseca, como vimos, relegam ao campo das teses extremas (com 

276 LEE, 2008, p. 90.
277 Ibid, p. 90 [... if ones assumes that stability implies that there is an objective truth about an object (i.e. that it 

is possible to be mistaken about it), the one cannot eliminate objectivity by introducing flux, for one can be 
wrong about a changing object just as well as a stable one. Stability does not, however, imply that there is an 
objective truth about an object. Stability is possible even in a relativist world: if it appears to me for all my 
life that this stone is black, the relativist should say that it will be black for me for the entire length of time”].

278 Ibid, p. 115, em relação a esta passagem especialmente: “the obvious question is why Socrates takes the step 
of insisting that everything must always be changing in every aspect. Why is total flux allowed to demolish 
the theory of perception Socrates constructed for Protagoras? This question is difficult to answer if one 
assumes that flux is introduced because Protagoras is committed to it. Why should Protagoras have to say 
that thing are always changing in every respect – colors with regard to their color, perceiving’s with regard to 
their perceiving? […] if Protagoras' thesis were committed to the flux doctrine, it would be difficult to 
explain why Plato does not limit, on Protagoras' behalf, the application of Heraclitean flux to the former kind. 
Why not distinguish the moderate form of Heraclitean that is used earlier in the theory of perception from the 
more extreme form of Heraclitean flux which destroy it in the end, and limit the extent of flux to what is 
compatible with Protagoras' measure doctrine?”

279 STERN, 2008, p. 183-200.



91

exceção, talvez de Burnyeat), e isto depõe a favor destes últimos.

O próprio diálogo direciona todo o levantamento fluxista para a primeira tese, é ela 

que é combatida, e este é o foco argumento. Sob esta ótica é mais prudente concordar com a 

desconexão da terceira com a segunda tese no texto, alinhando-nos com os ii). Sobre o 

argumento, é perfeitamente funcional, por mais que seja possível o tipo de oposição apontada 

por Bostock (2005, p. 104). O tipo de leitura i), pressupõe maior necessidade de recursos 

extras ou de maior proximidade com leituras históricas; neste sentido as considerações 

apresentadas por Zilioli (2007, p. 31-41) e Lee (2008, p. 86-92) sobre a diferença do Fluxismo 

que Protágoras defenderia e o estipulado por Platão, merece serem vistas. Passemos para o 

último argumento.

3.2.2. O argumento da Alma.

e1dp: Se D¹ é verdadeira, então o saber implica estar nas percepções
e2dp: O saber implica em dizer respeito à entidade e à verdade
e3dp: Ora, são as operações psíquicas que implicam em dizerem respeito à entidade e à 
verdade
e4dp: As operações psíquicas não são percepções
e5dp: Logo, o saber implica não estar nas percepções
*edp: E portanto, D¹ é falsa.

Este argumento é o golpe final da definição de Teeteto, mas antes de nos voltarmos a 

questão de suas conexões com as outras teses, façamos um rápido apanhado das 

considerações de alguns comentadores de modo a melhor contextualizar as nossas. 

Cornford (1973, p. 102) nos diz que este argumento apresenta duas conclusões 

importantes que refutam, de fato, D¹. A primeira delas, diz respeito quantificação do escopo 

de D¹: percepção não é a totalidade do conhecimento. Pois como exposto em e3dp, há 

determinadas coisas que fazem parte do conhecimento e não são objetos da percepção. Daí 

que por mais que haja certa coextensão entre 'conhecimento' e 'percepção', o último não é o 

primeiro. Além de que a mente280, numa espécie de epistemologia empiricista281, organiza os 

data dos sentidos, permitindo os juízos, e o faz através de noções que não são captadas pela 

percepção: os κοινά. Para Cornford282, estes são as Formas. Antagônicas aos διαἴ 283. Que 

280 CORNFORD, 1973, p. 105.
281 Id.
282 Id. Não são “comuns”, como categorias transcendentais inatas, digamos; antes, são comuns aprendidos pelo 

pensamento consigo mesmo. vd. Ibid, p. 105-106. Bem, isto parece conflitar com a TF, se considerarmos que 
a sensopercepção envolve isto em algum nível, ao menos que se incorra numa epistemologia do tipo da 
apresentada na República nos livros VI e VII; que me parece conflitante, por sua vez, com uma 
epistemologia anamnésica como exposta no Mênon ou no Fédon.

283 Que seriam mais precisamente o datum particular da sensopercepção pessoal e intransferível.



92

demonstram claramente que a sensopercepção em si, não é a totalidade do que se chama 

conhecimento. 

A segunda conclusão é de que, mesmo a percepção, em sua própria esfera, não é 

conhecimento284. Pois, a percepção em si não capta a 'existência'285 e a 'verdade' de algo, isto é 

realizado propriamente por operações psíquicas que transcendem a esfera da mera 

sensopercepção. Novamente, para Cornford286, toda a argumentação platônica, como uso dos 

termos ο σίαὐ  e λήθειαἀ  indicam, diz respeito à TF e é muito mais inteligível quando a ela 

referida. E deste modo a D¹ de Teeteto é refutada.

Cooper (1970) por sua vez, considera que o argumento diz respeito não à TF, mas 

simplesmente a distinção entre as sensações enquanto tais, ou melhor, aos usos dos sentidos, e 

os juízos considerando que estes últimos é que dizem respeito ao conhecimento, sem 

necessidade alguma de se recorrer às Formas. A atividade independente da mente não diz 

respeito necessariamente à TF, pelo menos não há nada univocamente posto no texto aludindo 

isto que não admita uma interpretação diferente e igualmente defensável287. Por mais que o 

texto platônico estabeleça mais claramente uma diferença entre a percepção e as atividades 

relacionadas, o argumento é perfeitamente funcional, independente de como se entenda 

percepção (em relação às opções evidenciadas na passagem em questão)288. Para Cooper, a 

visão platônica apresentada nesta passagem é muito mais sofisticada do que se acreditara até 

então, e que a leitura epistemológica desta passagem baseada na República não é tão útil 

quanto se defendia289.

Já Burnyeat (1990, p. 52-53) considera que este argumento é um dos mais ilustrativos 

das dificuldades fascinantes de um diálogo platônico. Considera, novamente, que o argumento 

pode ser entendido de duas formas, em relação às leituras A e B. Na leitura A, somente agora 

a D¹ será, de fato, refutada e será apenas ela, enquanto suportada por um Fluxismo extremo. 

Já na B, agora teremos uma segunda e definitiva refutação de D¹ que abarca a TP e o 

Fluxismo (por entender que estes seja condições suficentes e necessárias para D¹), sendo 

então uma refutação global das três teses. 

284 CORNFORD, 1973, p. 106.
285 Cornford (Ibid, p. 108) assim traduz ο σίαὐ .
286 Id.
287 COOPER, 1970, p. 126-32.
288 Ibidd, p. 144, nos diz: “Plato, therefore, rejects the claim of “perception” (α σθήσιςἰ ) to constitute knowledge 

on one of two grounds, depending on which of two understandings of “perception”  is adopted. If 
“perception”  means mere sensory awareness, then it cannot be knowledge because knowledge involves 
discursive thought while “perception”  is at a lower level of logical complexity. If “perception”  means 
awareness of “sense-contents”, explicitly labeled, then it fails to be knowledge because it makes no claims to 
objective validity”.

289 Ibid, p. 146.



93

Esta segunda refutação tem por mérito ser uma prova direta (retirada dos próprios 

elementos que constituem D¹) de que percepção não é conhecimento290. Aqui são contrastados 

dois modelos básicos do agente percipiente: i) o do cavalo de madeira, onde em analogia ao 

Cavalo de Troia, se concebe que há diversos agentes perceptuais independentes no sujeito; e 

ii) o modelo unitarista-psíquico, de que há apenas uma espécie de “central”  perceptual que 

recebe, concentra e processa as informações dos sentidos. O Fluxismo, e uma visão atomística 

da percepção, são compatíveis com i), mas não explicam a totalidade do que se chama 

conhecimento291. Antes, o modelo ii) se mostra o mais adequado, por explicar a existência de 

agentes não-perceptíveis (pelos sentidos) que permitem a articulação entre as percepções, e o 

conhecimento em si, os κοινά292.  

Para Burnyeat a leitura A tem por problemas a necessidade de ler ο σίαὐ  e λήθειαἀ  

(como acima Cornford indica) num sentido especializado e de requerer um maior 

comprometimento extra-textual. Já a leitura B está isenta destas condições, sendo 

defensavelmente autossuficiente em relação ao diálogo293. Em todo caso, o argumento refuta 

completamente D¹ de um modo magistral; sendo que Burnyeat passa a expor considerações 

mais gerais sobre as dificuldades que tais leituras trazem e exorta o leitor a questioná-las (em 

conformidade com o diálogo em si), mostrando que tais questões ainda estão para serem 

debatidas e não estão esgotadas294.

Modrak (1981), por seu turno, considera que apesar de bastante estudado, este 

argumento platônico não fora devidamente elucidado e propõe-se a reconstruir a teoria 

epistemológica de fundo que permite a refutação de D¹295. Diferentemente de Cooper 

considera que tal refutação não se resume apenas à diferenciação entre as sensações e as 

operações mentais de outra ordem, mas que ambos estados realizam tipos de investigação 

290 BURNYEAT, 1990, p. 53.
291 Não se vê evidências claras de que um relativista – e especialmente Protágoras – tenha de, necessariamente, 

reduzir toda a atividade cognitiva às percepções. Isto não faz sentido algum. E nisto, reside o erro de 
Burnyeat ao considerar que a D¹ é condição necessária para a TP, ignorando as indicações do próprio Platão 
de que são teses independentes, e que por isto, não estão ligadas por necessidade. Partindo para um 
relativismo mais moderno, como em Quine (1969) ou em sentido robusto como em Hales (2006) tal 
necessidade de se reduzir toda atividade cognitiva à percepção se torna mais estranha ainda. Mesmo se 
levarmos em conta uma epistemologia fluxista-atomista do tipo cavalo-de-madeira, como esboçada aqui por 
Burnyeat. A reivindicação de redução “total”  à percepção, antes, à experiência, é mais própria de algo das 
epistemologias empiristas do séc. XVII-XVIII. Daí que não me parece tão claro a afirmação de Santos 
(2008a, p. 104) de que “[...] esta é a tremenda limitação do relativismo: a de aspirar reduzir toda a actividade 
psíquica à sensação, ou a continuidade e conformidade com ela”, se está alicerçada em Burnyeat, 
considerando como se isso contribuísse (Ibid, p. 87), majoritariamente para à autorrefutação.

292 BURNYEAT, 1990, p. 55-58. Que podem ser relacionados diretamente, em termos análogos, as categorias 
kantianas vd Ibid, p. 62.

293 Ibid, p. 60. Bem, no geral Burnyeat advoga esta leitura por estes motivos, vd. p. 61.
294 Ibid, p. 62-65.
295 MODRAK, 1981, p. 35.



94

diferentes, sendo que em termos platônicos, naturalmente, que as investigações realizadas 

pela mente consigo mesma é que são as candidatas reais ao conhecimento296.

Para Bostock (2005, p. 115-118) o ponto realmente interessante, na primeira parte do 

argumento, é a questão da diferenciação (supostamente indicada no vocabulário do trecho 

todo) entre as afecções imediatas, que Bostock chama de “experiências”  [πατήματα], e os 

juízos analíticos sobre estas [ ναλογίσματαἀ ,  συλλογισμοί]297. Isto influi na eficácia do 

argumento, segundo ele, já que não ficara muito claro na D¹ o que seja 'percepção'. Em todo 

caso, o ponto é que Platão tratara dos objetos de percepção mais propriamente, para mostrar 

que a percepção por si mesma não realiza juízos298. Bostock segue então considerando o que 

chama de segunda parte do argumento, apresentando a interpretação mais usual e a de 

Coorper (1970) que considera bastante sistemática e válida em certos aspectos299. E por fim300, 

trata da terceira parte do argumento e apresenta três visões interpretativas sobre esta: a) a mais 

usual, que chama de “ortodoxa” e remonta a Cornford (1973), b) a de Cooper (1970) e c) a de 

McDowell. Por fim, concorda que a mais defensável seja a “ortodoxa”301, apesar de traçar 

algumas reservas e discordar de alguns nuances do argumento platônico e da refutação da D¹.

Tendo refutado ambos os Protagorianismos (Largo e Estreito), segundo Sedley (2002, 

p. 105), Platão dedica-se a definição de Teeteto nela mesma. Considera que o argumento 

levantado cumpre seu fim e que ainda aponta para questão de serem os “predicados comuns” 

citados no texto, as Formas302 e delineia suas considerações303. Além de apontar a noção de 

'unidade de consciência' em contraposição de uma visão fluxista-atomística da consciência304, 

e mesmo para a eficácia do argumento platônico em relação a qualquer epistemologia 

empiricista mais geral305.

Sendo este argumento exclusivamente voltado para a D¹, Chappell (2004), sequer traça 

comentários relativos a sua eficácia, que é certa306, no entanto, se volta para a análise das 

principais interpretações. No geral, considera que uma leitura Revisionista (que não considera 

a presença da TF no argumento) é defensável, além de apontar para no que tange ao Fluxismo 

296 MODRAK, 1981, p. 48-51.
297 BOSTOCK, 2005, p. 116. Antes, ao longo da apresentação da TP, ainda segundo Bostock, fizera uma 

diferenciação tripla: i) as afecções, experiências imediatas [πάθη], as percepções propriamente [α σθήσειςἰ ] e 
as opiniões [δόξαι].

298 Ibid, p. 118. cf. SANTOS, 2008a, p. 102-104.
299 BOSTOCK, 2005, p. 119-127.
300 Ibid, p. 128-142.
301 Ibid, p. 142-145.
302 SEDLEY, 2002, p. 106-112.
303 Ibid, p. 105-117.
304 Ibid, p. 113-114.
305 Ibid, p. 115-116.
306 CHAPPELL, 2004, p. 141-149.



95

nos moldes como traçados, decorre-se corretamente a conclusão exposta por Platão307.

Lee (2008, p. 152-158) considera que o argumento funciona bem em relação a D¹, e 

que como tal não alcança a TP diretamente308. Se há alguma relação com qualquer forma de 

Protagorianismo, diz respeito à clarificação e à diferenciação entre a atividade propriamente 

psíquica de formular juízos e a base sensoperceptiva; ou mais propriamente, à caracterização 

da experiência bruta que Lee advoga que Platão chama de 'aparência perceptual' [φαντασία], 

mostrando os diferentes usos de outros termos no contexto do diálogo309.

Para Stern (2008, p. 204) este argumento além de refutar a D¹ de Teeteto, oferece uma 

crítica para aqueles que ignorando a natureza real da política, ignoram a real função da 

alma310. O que talvez seja notado de mais distintivo, e diferente dos demais, é que para Stern, 

o real propósito deste argumento é justificar a necessidade da maiêutica e o modo de vida 

socrático como um todo311. Tschemplik (2008, p. 95-97), concorda com isto também 

considerando que tal argumento pode servir de indicativo geral da compreensão de toda a 

primeira parte do Teeteto: este argumento poderia ter sido apresentado muito antes, mas 

Sócrates achou necessário (por algum motivo não tão claro, se excetuarmos o motivo 

maiêutico/didático) todo o circuito pelas duas teses (TP e Fluxismo, independentes entre si)312.
307 CHAPPELL, 2004, p. 148-149.
308 Lee (2008, p. 252-254), até considera que possa haver alguma relação. Na verdade, para ela, o ponto que o 

Protagorianismo insistira era que as percepções desempenhavam algum papel epistêmico relevante. Platão 
compreendera isto do modo que exemplificara no Teeteto, de que pela D¹, as percepções eram o todo do 
conhecimento e argumentara contra essa possibilidade, como um todo, Aristóteles por sua vez, também 
argumentara contra, mas admitira maior relevância as percepções do que Platão; e por sua vez Demócrito, 
reforçara a posição protagórica sugerindo que sem os sentidos a mente não tem esperanças de qualquer tipo 
de conhecimento.

309 Ibid, p. 152-158.
310 Id, [...This is a momentous point in the dialogue, not only for Theaetetus but also for Socrates. We recall that 

Socrates put the validity of his own way of life at stake in the examination of this thesis: if it is true then 
Socrates’ way must be nonsense. We have seen, too, that Socrates’ central critique of his predecessors is that, 
neglecting politics, they did not understand the significance of the soul.]

311 Ibid, p. 215. Ei-lo: “[...] The rejection of Theaetetus’  initial definition is based most explicitly on the 
discovery of the distinctive power of the soul. However, as I have maintained from the beginning, Socrates’ 
treatment of this definition has a broader purpose: to explicate his life’s work, to justify a particular kind of 
inquiry. Through the three-step treatment of this definition, three steps that he is largely responsible for 
constructing, Socrates emerges as the nonknower, the shoemaker’s disciple, the intrepid psychologist. These 
characterizations, based on consideration of law, speech, and the soul, derive from the soul’s power of 
reflection. From this power follow those perplexities that make Socratic inquiry possible and necessary. In 
light of their existence, Socratic midwifery is anything but nonsense.”

312 TSCHEMPLIK, 2008, p. 97. Ei-la: “[…] What is remarkable about the development of the discussion on 
perception is that it is only when we come to this very brief passage that Socrates actually refutes 
Theaetetus’s initial definition of knowledge as perception. If there are things that cannot be accessed by 
perception, but things about which we nevertheless pronounce judgments, then there must be something 
involved in knowledge that is other than or in addition to perception. Presumably, Socrates could have made 
the distinction between sense organs and their functions as over against the soul and its function early on. 
Instead, however, he took Theaetetus on a circuitous journey through Protagoras and Heraclitus. He 
apparently found it necessary to deal with the issues of measure and motion and present a thorough analysis 
of perception. Part of the explanation of this is related to his midwifery: He is more concerned with getting 
Theaetetus himself to examine his answer, with all its implications, than with showing Theaetetus that he is 
wrong. Theaetetus must himself come to know what it is that he is saying before he can move on to the next 



96

Nesta altura está evidente que a primeira tese fora de fato refutada, como Tschemplik 

colocou, é interessante notar que este último argumento poderia perfeitamente haver sido 

apresentado antes. Faz sentido pensar que Platão tenha-lo adiantado por um motivo 

“didático”, de favorecimento da maiêutica (STERN, 2008; TSCHEMPLIK, 2008). Este tipo 

de consideração nos leva a questão de qual o propósito do Teeteto, do por que Platão ter 

construído tal diálogo aporético. Aqui Sedley (2002) casa perfeitamente com os intentos de 

Tschemplik e Stern, sobre esta primeira parte do diálogo, abarcando-o no propósito geral da 

preparação maiêutica.

Em relação à independência das três teses, somente Burnyeat (Sedley não está tão 

claro) advoga que este argumento englobe as outras duas teses, além da primeira. Burnyeat 

(1990, p. 53) acredita que as teses são implicadas uma na outra necessariamente, ou seja, de 

acordo com uma necessidade lógica intrínseca. De modo que um ataque a uma tese irradiar-

se-ia nas demais, mesmo que não aparente. Esta concepção se baseia no pressuposto que há 

algum sentido lógico que une as teses e que é mirado por Platão na primeira parte do diálogo. 

O problema é que, enquanto não tivermos isto explicitado, e no texto não temos, este 

pressuposto se torna frágil313. Nada nos impede de conceber, de forma muito mais razoável, 

que Platão tenha unido as teses não por haver lá um ‘sentido lógico escondido’, mas 

simplesmente por conveniência, pelo interesse de discutir as teses, que por contingência, 

podem ser ligadas, apesar de independentes. Recorrer como Burnyeat (Id.) a noção de que 

todo relativismo, necessariamente, reduz os processos cognitivos à mera percepção, e não só 

dizer que a primeira tese é a segunda e a terceira (ou seja, traçar uma tríplice equivalência 

entre elas, coisa que não é feita no texto), como é empobrecê-las. Mas a discussão deste ponto 

nos levará logo para a próxima sessão. Passemos, então.

   

3.3. A conexão entre as três teses.

Iniciamos a terceira e última sessão deste capítulo (além de ser a mais curta). Aqui 

trataremos de resolver a questão básica de nosso trabalho. Afinal, de acordo com o visto, as 

três teses são logicamente independentes? E o que isto implica? Para respondê-la, 

discorramos em duas partes. Na primeira, apresentaremos nossas considerações sobre a 

independência lógica das teses; e na segunda, brevemente, sobre as implicações decorrentes 

level on his journey to knowledge. Socrates not only has shown that perception is not identified with 
knowledge; he has also revealed to Theaetetus that it did not in fact appear to Theaetetus to be so, despite 
what Theaetetus initially said 'appeared.'”

313  cf. Chappell, 2004, p. 59.



97

destas.

Com base no visto acima, consideramos que é correto afirmar que as teses são 

independentes. Isto pode basear-se nos seguintes pontos elaborados a partir da análise textual:

1. Se duas de três teses conectadas entre si são independentes, então é adequado 
supor que a terceira também seja.

2. A afirmação socrática de equivalência entre D¹ e a TP (152a) não é explicada; de 
modo que mesmo com a elucidação da segunda tese no Relativismo e 
Infalibilismo, e com a introdução da terceira tese, Teeteto admite (155d) que não 
compreende a relação entre as teses, sendo necessário a exposição da Doutrina 
Secreta para tal. Tal vagueza pode ser tomada como uma evidência da 
“artificialidade” da ligação entre as teses.

3. Na DP é claramente posto que a D¹ e a TP não são equivalentes e que não devem 
ser tomadas como tal, nem atribuído o erro de uma à outra (166a-b; 168b-c). Isto 
confirma a evidência de 2. Na DP (168b) Protágoras diz que “tudo se move”, mas 
isto não pode ser tomado como uma evidência conclusiva em favor da ligação da 
TP com o Fluxismo, de modo que não sabemos se é uma alusão de cunho histórico 
ou se apenas da conveniência de Platão, já que a DP toda foca, grosso modo, 
apenas a TP e seus desdobramentos.

4. De 1. e 3. Inferimos que a D¹ e a TP são realmente independentes e que o 
Fluxismo pode ser ligado a ambos, mas no caso da TP a ligação é fraca no texto.

5. De 4. e 1. Inferimos que podemos supor o Fluxismo como independente.
6. Após a DP os contra-argumentos são focados contra as teses em separado. Isto 

pode ser tomado como evidência de que de fato são, especialmente a segunda tese.
7. Distingue-se o tipo de Fluxismo extremo e unindo-o a D¹ é demonstrada a 

impossibilidade de D¹, Isto é uma evidência que reforça a independência de TP e 
assegura que uma parte do fluxismo é independente.

8. Considerando 4. com 7. Consideramos que há duas modalidades distintas 
(moderado e extremo) de Fluxismo,

9. Considerando 5. 7. e 8. o Fluxismo muito provavelmente independente.
10. A última refutação de D¹ é feita sem recorrer ao Fluxismo, o que demonstra uma 

vez mais sua independência e reforça a independência do Fluxismo
11. De 1. 9. e 10. concluímos que as três teses são independentes. 

A independência da terceira tese não é totalmente declarada pela rigorosa fidelidade ao 

texto, mas que, como vimos em 3.2 pode ser defendida adequadamente com base nos 

desdobramentos dos comentadores vistos. Ainda de acordo com estes, as principais objeções 

contra a posição da independência das três teses, são as seguintes.

1) Platão uniu o Fluxismo às duas teses por ser estw logicamente necessário a estas.
2) O Infalibilismo/Relativismo das crenças de primeira ordem (TP) é equivalente à 

primeira tese, e como o Fluxismo sustenta a primeira tese, sustenta também a TP.
3) O Infalibilismo/Relativismo das crenças de primeira ordem (TP) é logicamente 

dependente do Fluxismo.
4) Só faz sentido defender que as três teses são independentes se estivéssemos na 

mente de Platão ou se tivéssemos o texto de Protágoras



98

A proposição 1) é inadequada, do fato de que, Platão implicar as teses no diálogo, não 

indica que haja necessidade lógica de implicação. Podemos dize, então que 1) é um non 

sequitur. Platão pode haver implicado as teses através de suposições ou raciocínios assumidos 

visando seus interesses na discussão, ou por considerar interessante debater tais teses sob tais 

circunstâncias, ou por ser mais conveniente ao propósito do diálogo.

Já o problema na proposição 2) reside na primeira premissa. Esta é inválida pelo fato 

de que o Protagorianismo Estreito (que é o Infalibilismo/Relativismo das crenças de primeira 

ordem) não ser equivalente à noção de que saber é sensação, como Lee (2008, p. 252-254) 

considerou; disto, nenhum relativista ou partidário da TP está obrigado a reduzir toda 

atividade cognitiva e epistêmica à sensação, mesmo que se considere que haja alguma relação 

entre as teses. O que se pode ser implicado da TP é que o Protagorianismo dota as percepções 

de alguma relevância epistêmica, mas daí não decorre que sejam o todo do saber.

Para 3) nos basta negar a proposição recorrendo, por exemplo, a visão de que o 

Fluxismo é requerido apenas por fomentar a teoria fluxista da percepção que permite a falta 

de objetividade requerida ao relativista, mas o faz recorrendo à equivalência entre 

objetividade e estabilidade, equivalência esta que não se sustenta, como demonstrado por Lee 

(2008, p. 90). Uma vez que tal equivalência não sustenta, podemos negar a necessidade lógica 

do Fluxismo à TP. 

Concernente a 4), concordaríamos se a) não tivéssemos evidências textuais que 

apontassem para a independência das teses, e b) se assim é, então qualquer asserção que diga 

respeito a algum ponto do texto de interpretação controversa também pode ser suspenso, pois 

deveríamos ter acesso à mente de Platão ou estarmos munidos de provas históricas do que 

Platão disse. Neste último caso, reduz-se a atividade filosófica do diálogo à mera constatação 

de fontes extratextuais. Como temos evidências textuais que suportam a independência das 

teses e como consideramos, justamente, que estas possibilitam elaborar e trabalhar os aspectos 

filosóficos do diálogo, mesmo sem estarmos munidos de provas históricas para cada ponto do 

texto, não podemos concordar com 4). E com isto, consideramos as quatro objeções 

incorretas, e portanto, a concepção de que as três teses são independentes, adequada.

Isto implica, primeiramente que as teses devem ser analisadas de modo separado e 

devem ser também analisados em separado os mecanismos platônicos de conexão das teses. 

Outro ponto é que as interpretações que pressupõem uma estrita e logicamente necessária 

implicação devem ser revistas. A análise das teses de forma independente permite também 

melhorar os enfoques históricos, como exemplificados por Zilioli (2007) e Lee (2008), e a 



99

possibilidade de problematização dos contra-argumentos (BOSTOCK, 2005). Assim como 

requer de uma abordagem mais histórica que assuma a integridade do modo platônico como 

as teses são postas no diálogo. Como também possibilita a melhor análise dos tipos de 

Fluxismo e suas relações com a questão da Linguagem, ou da problematização da refutação e 

autonomia da TP, etc.

No geral, a independência das teses favorece a permanência da problematização (e 

fascínio) da primeira parte do Teeteto e permite revisar e reconsiderar as teses, recorrendo-se 

ou não a elementos extratextuais. Destarte, a independência das teses é compatível com várias 

leituras, e como vimos, uma série de comentadores (partidários de interpretações nem sempre 

concordantes entre si) a consideraram válida ou defenderam. Se o propósito do diálogo, como 

nos sugere Sedley (2002) reside na didática maiêutica, e se consideramos as teses como 

independentes, então podemos afirmar que a continuidade da problematização das teses fora 

pontualmente pensada por Platão no diálogo.

Aqui terminamos o terceiro capítulo. Neste, basicamente, consideramos (em 3.1 e 3.2) 

os argumentos levantados no capítulo 2, e nesta última parte tentamos concluir nossa análise 

formulando uma resposta bem fundamentada para a questão que expomos na Introdução, 

defendendo que as três teses são independentes. Agora, passemos à conclusão do nosso texto.



101

CONCLUSÃO

O que podemos concluir, então? Em relação ao nosso problema, que é “independente 

de pressupormos ou não uma leitura histórica, seriam as três teses independentes entre si?”, 

respondemos afirmativamente, como feito na derradeira parte do capítulo 3. Neste ponto, 

consideramos que as interpretações que negam isto, em especial da Burnyeat (1990), 

apresentam problemas de formulação sobre este quesito.

Em relação aos nossos objetivos, relembrados aqui: I) compreender melhor a relação 

entre as três teses através da análise do texto; II) reunir elementos suficientes para formular 

uma resposta defensável ao problema e III) oferecer um texto minimamente útil à 

interpretação lusófona do Teeteto. Afirmamos que, se nossas análises e considerações traçadas 

ao longo dos três capítulos estão corretas, então os objetivos I e II foram alcançados. Em 

relação ao objetivo III), seu alcance depende da avaliação mais abrangente da comunidade 

acadêmica e crítica do Teeteto em geral.

Em todo caso, encerramos este texto concordando com a muito propositada 

consideração de Santos (2006c, p. 135) acerca do Teeteto, como uma obra “[...] 

extraordinariamente rica, complexa e problemática: pela diversidade de perspectivas que 

convoca, pela dificuldade da definição de um fio condutor que lhe confira unidade, pela 

variedade de problemas que apresenta”.



102

REFERÊNCIAS

i. Fontes primárias

ARISTOTLE. Metaphysica. Tradução: W. D. Ross. Oxford: Claredon Press, 1928.

DIELS, Hermann. Die fragmente der vorsokratiker. Berlin: Weidmannsche Buchhandlung, 
1906. Vol. I.

______. Die fragmente der vorsokratiker. Berlin: Weidmannsche Buchhandlung, 1922. Vol. 
II.

DIÔGENES LAÊRTIOS. Vidas e doutrinas dos filósofos ilustres. Tradução: Mário da 
Gama Kury. 2ª Ed. Brasília: Editora Universidade de Brasília, 1977.

DIOGENES LAERTIUS. The live and opinions of eminent philosophers. Traduzido por: C. 
D. Yonge. London: G. Bells and Sons Ltd., 1915.

______. De Viti Philosophorum: libri X. Lipsiae: Officina Taroli Tauchniti, 1833.

PLATÃO. Teeteto. Tradução: Adriana Manuela Nogueira e Marcelo Boeri. 2ª Ed. Lisboa: 
Fundação Calouste Gulbenkian, 2008.

______. Teeteto - Crátilo. Tradução: Carlos Alberto Nunes. 3ª. Edição. Belém: EDUFPA, 
2001.

PLATO. Cratylus. In BURNET, John. Platonis opera. Oxford: E. Typographeo 
Clarendoniano, 1905a. Vol. I.

______. Theaetetus. In BURNET, John. Platonis opera. Oxford: E. Typographeo 
Clarendoniano, 1905b. Vol. I.

SEXTUS EMPIRICUS. Opera omnia. Ed. Immanuel Bekker. Berlin: G. Reimeri, 1842.
______. Opera. Ed. Hermann Mutschmann. v.I. Leipsig: B. G. Teubneri, 1912.

ii. Fontes secundárias

BARNES, Jonathan. Filósofos pré-socráticos. Tradução: Julio Fischer. 2.a Edição. São 
Paulo: Martins Fontes, 2003.

BERNHARDT, Jean. O pensamento pré-socrático: de Tales aos Sofistas. In: CHÂTELET, 
François (org.). História da filosofia – idéias, doutrinas: A filosofia pagã. Tradução: Maria 
José de Almeida. 2ª. Ed. Rio de Janeiro: Zahar Editores, 1981.

BOSTOCK, David. Plato's Theætetus. 2ª Ed. Oxford/New York: Oxford Univesity 
Press/Claredon Press, 2005.

BROADIE, Sarah. The Sophists and Socrates. In SEDLEY, David (org.). The Cambridge 
companion to greek and roman philosophy. 3ª Ed. Cambridge: Cambridge University 
Press, 2006.



103

BUENO, Otávio. Relativism and Scepticism. International Journal of Philosophical 
Studies. London: Routledge, 2008. Vol. 16. p. 247-254.

BURNET, John. A aurora da filosofia grega. Tradução: Vera Ribeiro. Rio de Janeiro: 
Contraponto/Editora PUC Rio, 2006.

______. Greek philosophy: Thales to Plato. 13º Ed. London: MacMillan & Co Ltd, 1964.

BURNYEAT, Myles F. Protagoras and self-refutation in Plato's Theaetetus. Philosophical 
Review. New York: Duke University Press, 1976. Vol. 85. p. 172-195.

______. The Theaetetus of Plato. Cambridge/Indianapolis: Hackett, 1990.

CANFORA, Luciano. Um ofício perigoso. Tradução: Nanci Fernandes e Mariza  Bertoli. São 
Paulo: Perspectiva, 2003.

CAPPELEN, H.; HAWTHORNE, J. Relativism and Monadic Truth. Oxford/New York: 
Oxford University Press, 2009.

CASERTANO, Giovanni. Contra Trindade, seu Peri Alêtheias. In SANTOS, José G. T. (org.). 
Do saber ao conhecimento: estudos sobre o Teeteto. Braga: Centro de Filosofia da 
Universidade de Lisboa, 2006. p. 63-76.

CHAPPELL, Timothy. Reading Plato's Theaetetus. Sankt Augustin: Academia Verlag, 2004.

______. Reading the περιτροπή: Theaetetus 170c-171c. Phronesis: a journal for Ancient 
Philosophy. Assen: Brill, 2006. Vol. 51, nº 2, p. 109-139.

______. Mi Kyoung Lee's Epistemology after Protagoras: responses to relativism in Plato, 
Aristotle, and Democritus. Philosophical Books. Hoboken: Wiley-Blackwell, 2010. 51, nº 2, 
p. 117-125.

COOPER, John M. Plato on Sense-Perception and Knowledge (Theaetetus 184-186). 
Phronesis: a journal for Ancient Philosophy. Assen: Brill, 1970. Vol. 15. p. 123-146.

COOPER, Neil. Plato's last theory of knowledge. Apeiron: a journal for Ancient Philosophy 
and Science. Clayton: Monash University Press, 1995. Vol. 28. p. 75-89.

CORNFORD, Francis M. Antes e depois de Sócrates. Tradução: Valter Lellis Siqueira. São 
Paulo: Martins Fontes, 2005.

______. Plato's theory of knowledge. 6ª Ed. London: Routledge/Kegan Paul, 1973.

FERRARI, Franco. O 'Sonho' de Sócrates: problemas, aporias, possíveis soluções. In 
SANTOS, José G. T. (org.). Do saber ao conhecimento: estudos sobre o Teeteto. Braga: 
Centro de Filosofia da Universidade de Lisboa, 2006. p. 103 -110.

FINE, Gail. Plato's refutation of Protagoras in the Theaetetus. Apeiron: a journal for Ancient 
Philosophy and Science. Clayton: Monash University Press, 1998. Vol. 32. p. 201-234.



104

______. Protagorean Relativisms. In ______. Plato on Knowledge and Forms: Selected 
Essays. Oxford/New York: Oxford University Press, 2003a. p. 132-159.

______. Conflicting Appearances: Theaetetus 153d-154b. In ______. Plato on Knowledge 
and Forms: Selected Essays. Oxford/New York: Oxford University Press, 2003b. p. 160-183.

______. False Belief in the Theaetetus. In ______. Plato on Knowledge and Forms: 
Selected Essays. Oxford/New York: Oxford University Press, 2003c. p. 213-124.

______. Knowledge and Logos in the Theaetetus. In ______. Plato on Knowledge and 
Forms: Selected Essays. Oxford/New York: Oxford University Press, 2003d. p. 225-251.

GALLOP, David. The rhetoric of Philosophy: Socrates' swan-song. In MICHELINI, Ann N. 
(org.). Plato as author: the rhetoric of Philosophy. Leiden/Boston: Brill, 2003. p. 313-332.

GUTHRIE, W. K. C. Os sofistas. Tradução: João Resende Costa. 2ª. Ed. São Paulo: Paulus, 
2007.

HALES, Steven D. Relativism and the foundations of Philosophy. Cambridge/London: 
MIT Press, 2006.

HEGEL, Georg W. F. Lectures On the History of Philosophy: Greek Philosophy to Plato . 
Tradução: E. S. Haldane. Lincoln/London: University of Nebraska Press , 1995.

KAHN, Charles H.  On the philosophical autonomy of a platonic dialogue: the case of 
recollection. In MICHELINI, Ann N. (org.). Plato as author: the rhetoric of Philosophy. 
Leiden/Boston: Brill, 2003.

______. Some philosophical uses of 'to be' in Plato. In ______. Essays on Being. 
Oxford/New York: Oxford University Press, 2009. p. 75-108.Leiden/Boston: Brill, 2003. p. 
299-312.

KERFERD, G. B. The sophistic movement.  London/New York: Cambridge University 
Press. 1981.

KIRK, G.S.; RAVEN, J.E.; SCHOFIELD, M. Os filósofos pré-socráticos: história crítica 
com seleção de textos. Tradução: Carlos Alberto Louro Fonseca. 4ª. Edição. Lisboa: 
Fundação Calouste Gulbenkian, 1994.

KIRK, Robert. Relativism and Reality: A contemporary introduction. London/New York: 
Routledge, 1999.

LANDSMAN, Charles. Ceticismo. Tradução: Cecília C. Bartalotti. São Paulo: Edições 
Loyola, 2006.

LEE, Mi-Kyoung. Epistemology after Protagoras: responses to Relativism in Plato, 
Aristotle, and Democritus. 2ª Ed. New York: Oxford University Press, 2008.

LLANOS, Alfredo. Los presocraticos y sus fragmentos: desde los Jonios hasta los Sofistas 



105

del siglo V. Buenos Aires: Editorial Rescate, 1967.

MCCARNEY, Joseph. Hegel on history. London/NewYork: Routledge, 2000.

MODRAK, D. K. Perception and judgment in the Theaetetus. Phronesis: a journal for 
Ancient Philosophy. Assen: Brill, 1981. Vol. 26. p. 35-54.

MOSTELLER, Timothy. Relativism in Contemporary American Philosophy. London/New 
York: Continuum, 2006.

OLIVA, Alberto; GUERREIRO, Mario. Pré-Socráticos: a invenção da filosofia. Campinas: 
Papirus, 2000.

QUINE, W. V. O. Ontological Relativity. In ______. Ontological Relativity and Other 
Essays. Havard University Press, 1969. p. 26-68.

RUSSELL, Bertrand. História do pensamento ocidental. Tradução: Laura Alves e Aurélio 
Rebello. 3ª Ed. Rio de Janeiro: Ediouro, 2003.

SANTOS, José G. T. (org.). Do saber ao conhecimento: estudos sobre o Teeteto. Braga: 
Centro de Filosofia da Universidade de Lisboa, 2006a.

______. Epistemé e Formas no Teeteto. In ______. (org.). Do saber ao conhecimento: 
estudos sobre o Teeteto. Braga: Centro de Filosofia da Universidade de Lisboa, 2006b. p. 43-
62.

______. O lugar do Teeteto no corpus platónico. In ______. (org.). Do saber ao 
conhecimento: estudos sobre o Teeteto. Braga: Centro de Filosofia da Universidade de 
Lisboa, 2006c. p. 135-138.

______. Introdução. In PLATÃO. Teeteto. Tradução: Adriana Manuela Nogueira e Marcelo 
Boeri. 2ª Ed. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 2008a. p. 5-177.

______. Para ler Platão: A ontoepistemologia dos diálogos socráticos. São Paulo: Edições 
Loyola, 2008b. Vol. I.

SANTOS, Ricardo. O problema do juízo falso e sua solução parcial. In SANTOS, José G. T. 
(org.). Do saber ao conhecimento: estudos sobre o Teeteto. Braga: Centro de Filosofia da 
Universidade de Lisboa, 2006. p. 91-102.

SCHILLER, F. C. S. Plato or Protagoras? Being a critical examination of the Protagoras 
speech in the Theaetetus with some remarks upon error. Oxford: B. H. Blackwell, 1908.

SEDLEY, David. The Midwife of Platonism: text and subtext in Plato's Theaetetus. 
Oxford/New York: Oxford University Press, 2002.

SINGER, Peter. Hegel. Tradução: Luciana Pudenzi. São Paulo: Edições Loyola, 2003.

STERN, Paul. Knowledge and Politics in Plato's Theaetetus. Cambridge/New York: 
Cambridge University Press, 2008.



106

TSCHEMPLIK, Andrea. Knowledge and Self-Knowledge in Plato's Theaetetus. Lanham: 
Lexington books, 2008.

WATERLOW, Sarah. Protagoras and inconsistence: Theaetetus 171a6-c7. In WAGNER, Hans 
(org.). Archiv für Geschichte der Philosophie. Berlin/New York: Walter de Gruyter, 1977. 
p. 19-36.

WEDIN, Michael. Animadversions on Burnyeat's Theaetetus: on the logic of the exquisite 
argument. In SEDLEY, David (org.). Oxford studies in Ancient Philosophy. Oxford/New 
York: Oxford University Press, 2005. Vol. XXIX. p. 171-191.

ZELLER, Eduard. A history of greek philosophy: from the earliest period to the times of 
Socrates. Tradução: S. F. Alleyne. London: Longmans-Green, 1881. Vol. I.

ZILIOLI, Ugo. Protagoras and the challenge of Relativism: Plato's subtlest enemy. 
Hampshire/Burlington: Ashgate, 2007.

iii. Dicionários

CHANTRAINE. Pierre. Dictionnaire étymologique de la Langue Grecque: histoire des 
mots. Paris: Éitions Klinksieck, 1968.

LIDDELL, Henry G.;  SCOTT, Robert. A greek-english lexicon. Oxford: Clarendon Press, 
1996.

MORWOOD, James; TAYLOR, John. The pocket Oxford classical greek dictionary. 
Oxford/New York: Oxford University Press, 2002.

POKORNY, Julius. Proto-Indo-European etymological dictionary. Indo-European 
language revival association, 2007. Disponível em: http://dnghu.org/ (acessado em 30 de 
outubro de 2009).

http://dnghu.org/

