
 
 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA 

 

CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS LETRAS E ARTES 

 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA 

 

 

LUISMAR CARDOSO DE QUEIROZ 

 

 

TEMPORALIDADE E FACTICIDADE. 

 

A VIDA CRISTÃ PRIMITIVA NO JOVEM HEIDEGGER 

 

 

 

 

 

 

JOÃO PESSOA 

2014 

 



 
 

LUISMAR CARDOSO DE QUEIROZ 

 

 

 

 TEMPORALIDADE E FACTICIDADE. 

 

A VIDA CRISTÃ PRIMITIVA NO JOVEM HEIDEGGER 

  

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Filosofia, sob orientação da Profª 

Drª Ana Thereza de Miranda Cordeiro Dürmaier, 

como exigência para obtenção do título de Mestre 

em Filosofia. 

Área: Fenomenologia e Hermenêutica Filosófica. 

 

 

 

 

 

 

JOÃO PESSOA 

2014 



 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
      Q3t         Queiroz, Luismar Cardoso de.    
                            Temporalidade e facticidade: a vida cristã primitiva no 

jovem Heidegger / Luismar Cardoso de Queiroz.--  João 
Pessoa, 2014. 

                           178f. 
                           Orientadora: Ana Thereza de Miranda Cordeiro Dürmaier 
                           Dissertação (Mestrado) - UFPB/CCHL 
                           1. Heidegger, Martin, 1889-1976 - crítica e interpretação. 

2.Filosofia - crítica e interpretação. 3. Facticidade. 
4.Temporalidade. 5. Vida. 6. Ontologia.                  

       
     
      UFPB/BC                                                               CDU: 1(043) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

LUISMAR CARDOSO DE QUEIROZ 

 

TEMPORALIDADE E FACTICIDADE. 

 

A VIDA CRISTÃ PRIMITIVA NO JOVEM HEIDEGGER 

 

 

BANCA EXAMINADORA - DEFESA 

 

 

____________________________________________ 

Profª. Drª. Ana Thereza de Miranda Cordeiro Dürmaier 

Orientadora 

 

 

 

 

____________________________________________ 

Prof. Dr. Miguel Antonio do Nascimento 

Examinador 

 

 

 

____________________________________________ 

Prof. Dr. Jesus Vázquez Torres 

Examinador 

 

 

 

 

JOÃO PESSOA 

2014 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A todos aqueles que em todo lugar se chamam pelo Nome. 



 
 

AGRADECIMENTOS 

 

 

Gostaria de agradecer aos meus pais, a quem serei eternamente devedor. 

Agradeço a minha esposa, minha companheira incondicional. 

 

Agradeço a todos os meus professores do programa de pós-graduação. 

Em especial, à Prof.ª Ana Thereza, pela sua inestimável orientação. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Porque a forma presente deste mundo está se transformando. 

(1 Coríntios, 7.31) 



 
 

RESUMO 

De que modo a interpretação da vida cristã primitiva foi capaz de liberar a experiência da 

temporalidade? Esta é a questão que norteia a presente dissertação. Segundo nossa hipótese de 

trabalho, o fenômeno concreto da vida religiosa define o fio condutor através do qual 

Heidegger poderá estabelecer a determinação sistemática das estruturas constitutivas da 

analítica existencial. A análise fenomenológica da vida cristã primitiva será decisiva para o 

que está em jogo com a noção de facticidade, a saber, levar a cabo a problemática 

transcendental de Kant como forma de abrir a dimensão originária da temporalidade. Muitas 

influências foram importantes para a elaboração e para os resultados obtidos com a ontologia 

fundamental. Lacunar ou raros, porém, permaneciam os estudos focados dos escritos do 

jovem Heidegger, particularmente sobre fenomenologia da religião. Através deles se mostra 

que a vida cristã primitiva, relatada no Novo Testamento, é uma influência tão determinante 

para a questão da temporalidade originária ao ponto de Heidegger declarar que “a vida cristã 

primitiva ensina a temporalidade”. Orientado pelo ambiente neokantiano, Heidegger se torna 

herdeiro da problemática transcendental dando-lhe um tratamento inteiramente original. A 

elaboração de sua posição frente à problemática transcendental dará lugar à noção de 

facticidade. A compreensão da vida cristã primitiva a partir de uma hermenêutica da 

facticidade traz à tona achados fenomenológicos que promoverão a elaboração filosófica da 

experiência fática da vida a qual antecipa o projeto de uma ontologia dos fundamentos, 

intentada em “Ser e Tempo” e, deste modo, consiste em um exame irrenunciável para a 

compreensão da filosofia heideggeriana. 

 

Palavras-chave: Facticidade. Temporalidade. Vida. Ontologia. Heidegger. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

ABSTRACT 

How the interpretation of early Christian life was able to free the experience of temporality? 

That‟s the question which guides this dissertation. According to our hypothesis, the concrete 

phenomenon of religious life sets the thread by which Heidegger may establish a systematic 

determination of the constitutive structures of existential analytics. The phenomenological 

analysis of early Christian life will be decisive for what is at stake with the notion of facticity, 

namely to carry out the Kantian transcendental problematic as a way to open the original 

dimension of temporality. Many influences were important for the development and for the 

results attained with the fundamental ontology. However, studies focused on the writings of 

the young Heidegger, particularly on the phenomenology of religion, remained lacunar or 

rare. Through them it is showed that the early Christian life, reported in the New Testament, is 

an influence so decisive for the question for originary temporality that Heidegger declares that 

"early Christian life teaches temporality". Guided by the neo-Kantian environment, Heidegger 

becomes heir to the transcendental problematic giving it an entirely original treat. His 

positioning concerning to the transcendental problematic gave rise to the notion of facticity. 

The understanding of early Christian life through the hermeneutics of facticity elicits 

phenomenological findings which will promote the philosophical elaboration of factical 

experience of life which anticipates the design of fundamental ontology, brought in Being and 

Time, and thus consists an indispensable examination for understanding the heideggerian 

philosophy. 

 

Keywords: Facticity. Temporality. Life. Ontology. Heidegger. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS 

 

AEC – Almeida Edição Contenporânea 

ARA – Almeida Revista e Atualizada 

ARC – Almeida Revista e Corrigida 

NVI – Nova Versão Internacional 

KJ – Versão King James 

1Tess – 1 Tessalonicenses 

2Tess – 2 Tessalonicenses 

Col. – Colossenses 

1Co. – 1 Coríntios 

2Co. – 2 Coríntios 

Fl. - Filipenses 

1Tim – 1 Timóteo 

2Tim – 2 Timóteo 

Gl. – Gálatas 

Rom - Romanos

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO ......................................................................................................................13 

CAPÍTULO I: A HERANÇA DA FILOSOFIA TRANSCENDENTAL KANTIANA.........20 

1. O DESENVOLVIMENTO DA PROBLEMÁTICA TRANSCENDENTAL EM 

KANT..................................................................................................................................22 

2. DOS MOTIVOS QUE IMPULSIONARAM O MOVIMENTO NEOKANTIANO.........28 

2.1. IDEALISMO ALEMÃO E O DISTANCIAMENTO DO PROJETO 

TRANSCENDENTAL DE KANT..............................................................................30 

2.2. POSITIVISMO E REDUCIONISMO EMPIRISTA – ACIRRAMENTO DA 

DISTÂNCIA PARA COM O PROJETO TRANSCENDENTAL DE KANT............31 

2.3. O CAMPO DE TENSÃO ENTRE O IDEALISMO E O POSITIVISMO E O 

DESPONTAR DE UM “RETORNO” AO EQUILIBRIO DO PROJETO 

TRANSCENDENTAL DE KANT..............................................................................33 

CAPÍTULO II: A CONFIGURAÇÃO DO AMBIENTE DE DISCUSSÃO 

NEOKANTIANO EM SUA RECEPÇÃO À PROBLEMÁTICA 

TRANSCENDENTAL..............................................................................................................38 

1. IDENTIFICAÇÃO DO PROBLEMA BASE.....................................................................39 

2. PERSPECTIVAS FUNDAMENTAIS SOBRE A PROBLEMÁTICA KANTIANA NAS 

ESCOLAS DE MARBURGO E BADEN..........................................................................40 

3. IRROMPIMENTO DA FENOMENOLOGIA DE 

HUSSERL...........................................................................................................................50 

CAPÍTULO III: A POSIÇÃO FUNDAMENTAL DE HEIDEGGER FRENTE À 

PROBLEMÁTICA TRANSCENDENTAL.............................................................................55 

1. O DESENVOLVIMENTO INICIAL DA POSIÇÃO HEIDEGGERIANA FRENTE À 

PROBLEMÁTICA NUCLEAR DO NEOKANTISMO ....................................................55 

1.1. A DESCOBERTA DO ÂMBITO TRANSLÓGICO A PARTIR DA LÓGICA 

OBJETIVA DE E. LASK............................................................................................58 

1.2. INVOCAÇÃO DA INTENCIONALIDADE DA COSNCIÊNCIA 

TRANSCENDENTAL NA OBRA DE DUNS SCOTUS...........................................60 

1.3. O ESPÍRITO VIVO E O DESPONTAR DA HERMENEUTICA DA 

FACTICIDADE...........................................................................................................64 

2. A NOÇÃO DE VIVÊNCIA COMO ELEMENTO CENTRAL NO CURSO DE 1919 E A 

POSTURA DO JOVEM HEIDEGGER ANTE A PROBLEMÁTICA KANTIANA A 

PARTIR DA EXPERIÊNCIA DO MUNDAR ..................................................................66 

2.1. A VIVENCIABILIDADE DO MUNDO COMO POSICIONAMENTO 

METODOLÓGICO.....................................................................................................67 

2.2. A NOÇÃO DE VIVÊNCIA EM DILTHEY ..............................................................68 



 
 

2.3. A NOÇÃO DE VIVÊNCIA E A ATENUAÇÃO DO HORIZONTE HISTÓRICO 

RADICADO NA VIVENCIABILIDADE IMEDIATA: COMPREENSÃO PRE-

TEORÉTICA QUE CONDICIONA A VISUALIZAÇÃO ORIGINÁRIA DOS 

FENÔMENOS ............................................................................................................70 

2.4. A ORIGINÁRIA DIMENSÃO PRE-TEORÉTICA ABERTA NO MUNDAR DO 

MUNDO CIRCUNDANTE: APROPRIAÇÃO FENOMENOLÓGICA DA NOÇÃO 

DE FACTICIDADE....................................................................................................74 

2.5. O DUPLO CARÁTER DO MUNDO HISTÓRICO E O DELINEAMENTO DA 

POSTURA DE HEIDEGGER PARA COM A PROBLEMÁTICA 

TRANSCENDENTAL................................................................................................76 

CAPÍTULO IV: EXPERIÊNCIA FÁTICA DA VIDA ..........................................................83 

1. A FACTICIDADE COMO RADICALIZAÇÃO DA FENOMENOLOGIA, A 

SUPERAÇÃO DO NEOKANTISMO E A FOMENTAÇÃO DA TEMPORALIDADE 

PELA RECEPÇÃO DA PROBLEMÁTICA TEOLÓGICA .............................................83 

2. O CARÁTER PECULIAR DA EXPERIÊNCIA FÁTICA DA VIDA EM FACE AO 

CONHECIMENTO CIENTÍFICO-OBJETIVANTE ........................................................88 

3. A NOÇÃO DE EXPERIÊNCIA FÁTICA DA VIDA NA “INTRODUÇÃO À 

FENOMENOLOGIA DA RELIGIÃO” E A PREPARAÇÃO METODOLÓGICA PARA 

LIBERAÇÃO DA TEMPORALIDADE A PARTIR DA ORIGINARIEDADE DA VIDA 

CRISTÃ PRIMITIVA ........................................................................................................89 

3.1. A DETERMINAÇÃO DA EXPERIÊNCIA FÁTICA DA VIDA ATRAVÉS DA 

EMANCIPAÇÃO DA ESSÊNCIA DA FILOSOFIA E A VIRADA NO PROCESSO 

DO CONHECIMENTO...............................................................................................93 

3.2. A EXPERIÊNCIA FÁTICA DA VIDA COMO ANTECIPAÇÃO DA 

ONSTITUIÇÃO ESSENCIAL DO SER-NO-MUNDO ............................................99 

3.3. ASPECTOS DECISIVOS DA EXPERIÊNCIA FÁTICA DA VIDA – COMO E O 

QUE...........................................................................................................................100 

CAPÍTULO V: INTERPRETAÇÃO FENOMENOLÓGICA DA EPÍSTOLA AOS 

GÁLATAS E A RELEVÂNCIA METODOLÓGICA DE SUA POSIÇÃO 

PREPARATÓRIA..................................................................................................................110 

1. DOS MOTIVOS DA ESCOLHA DE GÁLATAS PARA INICIAÇÃO DA 

FENOMENOLOGIA DA RELIGIÃO.............................................................................110 

2. DESCRIÇÃO DOS DADOS FENOMENAIS RELEVANTES PARA 

INTERPRETAÇÃO DA VIDA CRISTÃ PRIMITIVA...................................................113 

CAPÍTULO VI: INTERPRETAÇÃO FENOMENOLÓGICA DE TESSALONICENSES E 

A ECLOSÃO DA TEMPORALIDADE ................................................................................124 

1. CARÁTER E FUNÇÃO ONTOLÓGICA DO TEMPO ORIGINÁRIO..........................124 

2. DOS RESULTADOS DA ANÁLISE DE GÁLATAS E SUA ORIENTAÇÃO 

METODOLÓGICA PARA A ANÁLISE DE TESSALONICENSES.............................130 



 
 

3. DETERMINAÇÕES FEOMENOLÓGICAS DA SITUAÇÃO HISTÓRICO-FACTUAL E 

A ESTRUTURA DA INTERPRETAÇÃO FENOMENOLÓGICA DE 

TESSALONICENSES......................................................................................................136 

4. A FACTICIDADE DA VIDA CRISTÃ PRIMITIVA ....................................................139 

5. A KAIROLOGIA DA VIDA CRISTÃ E A ECLOSÃO DA 

TEMPORALIDADE.........................................................................................................151 

6. TEMPO KAIROLÓGICO E A ANTECIPAÇÃO DO TEMPO ORIGINÁRIO 

EKSTÁTICO-UNITÁRIO...............................................................................................159 

CONCLUSÃO ......................................................................................................................164 

REFERÊNCIAS....................................................................................................................175 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

INTRODUÇÃO 

 

Claramente podemos identificar a importância decisiva que Heidegger confere aos 

gregos no desenvolvimento de sua filosofia e na história do pensamento ocidental. A ideia 

heideggeriana de um destinamento da história do ser em todo o transcurso da tradição 

filosófica no Ocidente toma como elemento primordial a atuação desempenhada pela 

ontologia grega. Nos anos iniciais de sua filosofia, no período que compreende os trabalhos 

desenvolvidos nas primeiras conferências de Friburgo, Heidegger ocupa-se com o projeto de 

explicitação das fontes originárias do posicionamento filosófico. A necessidade de uma 

recolocação da tarefa fundamental da filosofia assume a forma de uma autointerpretação da 

vida fática por ela mesma. Nisto as fontes que impulsionam o filosofar em sua origem 

encontram-se radicadas na facticidade, e apenas por intermédio de uma autocompreensão da 

facticidade (“hermenêutica da facticidade”) é que estas origens podem ser explicitadas. Os 

gregos foram responsáveis por inaugurar e avançar no caminho de pensamento que parte e 

retorna para estas fontes, fundando, com isso, a situação de uma experiência fundamental do 

ser, ou seja, uma experiência ontológica ainda não sedimentada pelas elucubrações 

metafísicas da tradição ocidental. Por isso mesmo, é que, encontramos neste período de 

Friburgo, uma conferência intitulada como “Interpretação Fenomenológica de Aristóteles”. 

Nela, ao contrário do que se poderia esperar pelo título, Heidegger, ao invés de proferir uma 

interpretação histórico-filológica da filosofia aristotélica, irá colocar em explicitação a noção 

fenomenológica de “vida fática”. Esta inusitada abordagem de Aristóteles mostra-nos o 

quanto, a partir dos gregos, Heidegger pode efetuar uma revitalização da ontologia. Esta 

proficuidade filosófica e impulso para uma originária experiência do ser é confirmada por 

Heidegger quando sobre Aristóteles ele afirma: “É possível que a metafísica de Aristóteles 

esteja mais avançada do que nós hoje estamos na filosofia” (HEIDEGGER, 2010, p. 53). 

Porém, caberia apenas aos gregos a força de impulso que conduziu o pensamento do 

jovem Heidegger na elaboração de um novo paradigma na compreensão da filosofia em sua 

tarefa fundamental? Seriam os gregos, apenas, os responsáveis por reterem no mundo 

histórico de seu pensamento a motivação originária de um autêntico filosofar?  De acordo 

com o jovem Heidegger, não. Os gregos não foram os únicos a esboçarem de modo preliminar 

as noções elementares de uma ontologia fundamental. Heidegger demonstrará que, assim 

como os gregos, o cristianismo primitivo – tal como encontra-se testemunhado no Novo



14 
 

Testamento –, na realização de sua experiência religiosa fundamental, também foi capaz de 

prover, em níveis pré-conceptuais, as diretrizes de uma analítica do Dasein. Não apenas os 

gregos, mas a vida cristã primitiva detinha estruturas fáticas que indicavam uma reapropriação 

do sentido autêntico da filosofia. No curso de 1920/21, intitulado como “Introdução a 

Fenomenologia da Religião”, Heidegger desenvolve a noção de experiência fática da vida, 

isto como preparação metodológica para a explicação do sentido originário da vida cristã 

primitiva. Mais uma vez o título do curso engana os desinformados, pois aqui não se trata de 

uma simples aplicação da filosofia no campo da problemática teológica. Ora, por que haveria 

Heidegger de ter como preparação metodológica a explicitação da noção de experiência fática 

da vida no tratamento de questões teológicas? Veremos que a experiência fática da vida é 

ponto de partida do filosofar. Então por que esta noção é tida como propedêutica para a 

explicitação da vida cristã primitiva? Não seria assim se na vida cristã primitiva não residisse 

uma potencialidade filosófica. Mas reside, e de tal modo, que afirma Heidegger: “A vida 

cristã primitiva vive [ou ensina] a temporalidade”. No sentido desta co-originariedade entre os 

gregos e o cristianismo primitivo, no pensamento do jovem Heidegger, podemos aqui citar 

Caputo, que diz: 

O projeto inicial de Friburgo, intitulado “hermenêutica da facticidade”, 

tinha a forma de uma recuperação em duas vertentes: por um lado, do 

mundo da vida fático das comunidades do Novo Testamento, 

sedimentadas abaixo da ontologia dogmática da tradição; e, por outro 

lado, do mundo da vida fáctico da ética aristotélica, sedimentada abaixo 

da metafísica da ousia. Os movimentos e ritmos destas fontes “pré-

filosóficas” – a vida antes de ser atingida pelo braço da conceptualidade 

filosófica – eram supostamente as fontes às quais a própria filosofia iria 

buscar um novo fôlego. O conjunto destas duas fontes, a bíblica e a 

grega, foi considerado um rico solo preconceptual que iria alimentar o 

trabalho da filosofia, cuja tarefa consistia em elevá-las, através de uma 

“indicação formal”, ao nível de conceitos ontológicos. (CAPUTO, 1993, 

p.19). 

Tendo por base o fato desta “equiprimordialidade” entre os gregos e o mundo fático da 

vida cristã primitiva pretendemos no presente trabalho nos concentrarmos precisamente na 

relevância ontológica apresentada pelo cristianismo primitivo durante o período de 

desenvolvimento da hermenêutica da facticidade no pensamento do jovem Heidegger. O 

objeto de nossa pesquisa consiste na economia onto-teológica centrada no sentido originário 

da vida cristã primitiva e no modo como esta trás a tona a experiência de categorias 

existenciais determinantes para uma reprogramação fenomenológica da ontologia 
1
. Isto nos 

                                                           
1
 Sobre esta economia entre ontologia e teologia no pensamento do jovem Heidegger podemos aqui citar o 

comentário de John Van Buren, que diz: “A preocupação de Heidegger era tanto uma fenomenológica ontologia 



15 
 

levará através da compreensão das implicações oriundas de uma abordagem fática da 

problemática teológica nos anos iniciais de Heidegger em Friburgo. Ao recepcionar o 

problema de uma compreensão autêntica do fenômeno da vida religiosa cristã, Heidegger põe 

em emergência a compreensão fenomenológica de estruturas e esquemas de pensamento que 

anteveem experiências originárias que serão cruciais para a elaboração do projeto de uma 

analítica do Dasein em “Ser e Tempo”. 

Certamente, em “Ser e Tempo”, podemos encontrar, nas estruturas centrais da 

analítica do Dasein, o resultado de uma projeção ontológico-formal das categorias 

existenciais inerentes à experiência da vida cristã primitiva. Esta será tomada como fio 

condutor para elucidação de todo e qualquer projeto humano. MacDowell confirma esta 

importância decisiva da problemática teológica em Ser e Tempo, ao afirmar: 

Não é difícil recolher através de Sein und Zeit, vestígios do processo de 

redução, pelo qual Heidegger abstrai da experiência cristã o arcabouço 

subjacente a qualquer forma correta de existência. Mas não só os diversos 

“existenciais” encontram seu correspondente nas descrições da 

experiência cristã. O próprio desenvolvimento da Analítica do eis-aí-ser 

apresenta notável semelhança com os momentos sucessivos da vida, 

segundo a compreensão cristã. (MACDOWELL, 1993, p. 138). 

 Porém, para demonstrarmos o modo como a analise fenomenológica da experiência 

cristã proporciona a eclosão antecipada das noções centrais da ontologia fundamental, e 

assim, demonstrarmos o peso ontológico da vida cristã primitiva, não nos ocuparemos com 

cada uma das categorias existências do Dasein e as suas respectivas referências na 

fenomenologia da religião, mas nos concentraremos no insight fenomenológico que na 

experiência da vida cristã primitiva inaugura aquilo que em “Ser e Tempo” corresponde à 

temporalidade do Dasein. Este insight se dá na constatação da vivência cristã de um tempo 

originário, o θαηξῶλο, cuja formalização geral corresponde ao tempo ekstático do Dasein em 

“Ser e Tempo”. A economia onto-teológica no pensamento do jovem Heidegger tem como 

seu momento capital a proto-experiência cristã da temporalidade sob a forma ekstática do 

tempo θαηξῶλο. Sob a experiência cristã deste tempo originário encontra-se incubado uma 

pairante pre-conceptualidade primordial do ser. O cristianismo primitivo funda um solo 

                                                                                                                                                                                     
geral do ser como uma regional teologia fenomenológica do cristianismo primitivo; tanto uma nova linguagem 

ontológica como uma nova linguagem teológica. O fenomenólogo da religião foi também um ontólogo, e o 

ontólogo também um teólogo. Em seus cursos de filosofia ele falava sobre teologia, e em seus cursos de religião 

falava sobre filosofia. Existe um peculiar movimento de vai-e-vem [back-and-forth] entre religião e ontologia 

em seu jovem pensamento, e isto de tal modo que um pressupunha o outro como sua possibilidade de 

realização”. (BUREN, 2005, p. 24). 



16 
 

originário para a recolocação da ontologia e explicitação positiva dos motivos e tendências 

autenticamente filosóficos. 

Ora, mas por que a específica estrutura da temporalidade através do θαηξῶλο deve ser 

destacada?  Por que o destaque da proto-experiência da temporalidade no cristianismo 

primitivo demonstrará o estatuto ontológico deste e sua incisiva determinação na elaboração 

da ontologia fundamental?  A temporalidade será o elemento chave que caracteriza o 

posicionamento de Heidegger para com a problemática central do neokantismo. O acesso à 

temporalidade é condição necessária para o cumprimento da tarefa fundamental da ontologia. 

Veremos que o empreendimento ontológico do jovem Heidegger, em seus primeiros anos em 

Friburgo, é resultado de sua postura para com o tratamento da problemática kantiana efetuado 

pelo Neokantismo. Segundo Heidegger, Kant foi “o primeiro e o único que, em sua 

investigação, perfez um trecho do caminho investigativo na direção da dimensão da 

temporalidade” (HEIDEGGER, 2012, p.89). Kant é interpretado por Heidegger como feitor 

de uma verdadeira ontologia, pois visava, em sua “Crítica da Razão Pura” a 

determinibilidade ontológica das coisas. Diferente dos neokantianos, Heidegger assume a 

problemática kantiana, não como uma questão epistemológica, mas dentro de uma perspectiva 

inteiramente ontológica. Neste sentido, “o conhecimento transcendental é conhecimento 

ontológico” (HAN-PILE, 2005, p.80). A questão sobre a natureza do conhecimento a priori, 

trata-se para Heidegger, na verdade, do conhecimento a priori do ser. O que está em jogo para 

ele é, portanto, a questão fundamental da ontologia. Heidegger acredita levar a cabo, através 

de uma hermenêutica da facticidade, aquilo que Kant iniciara. A explicitação da 

temporalidade é crucial para Heidegger no cumprimento desta tarefa, pois segundo ele “Só na 

exposição da problemática da temporalidade pela primeira vez se dá uma resposta concreta à 

pergunta pelo sentido do ser” (HEIDEGGER, 2012, p. 79). 

O fenômeno da temporalidade define a postura de Heidegger perante a sua herança 

neokantiana. De fato, a própria tarefa de uma ontologia que seja capaz de concretizar o que 

Kant iniciara se dá sob o espírito neokantiano. Heidegger, em seu “retorno a Kant”, não 

emprega uma espécie de teoria do conhecimento, nem tão pouco uma filosofia dos valores ou 

uma invocação da filosofia como visão de mundo. Ao contrário dos neokantianos, mas no 

espírito deles, o jovem Heidegger caracteriza a problemática transcendental como uma 

iniciativa ontológica. Interpretar Kant como um ontólogo que marchou em direção ao 

fenômeno da temporalidade é também um projeto neokantiano. Porém, Heidegger revê a 

filosofia kantiana a partir de um novo paradigma: compreende a problemática transcendental 



17 
 

em sintonia com a tonalidade da questão ontológica que impulsionou o pensamento grego. 

Deste modo, é possível concebermos a filosofia do jovem Heidegger como sendo uma 

reconfiguração ontológica do idealismo transcendental. Tal reconfiguração assume a sua 

forma na noção de facticidade de onde se estende a originária dimensão da temporalidade. A 

facticidade, portanto, ao possibilitar o acesso a temporalidade, se caracteriza como sendo a 

postura de Heidegger para com a problemática central do Neokantismo. 

Deste modo, se o jovem Heidegger acredita residir uma carga ontológica na 

experiência cristã da vida, não é de se admirar que o cristianismo primitivo venha ser 

requisitado como elemento decisivo pelo jovem Heidegger em seu projeto de reconfiguração 

ontológica do idealismo transcendental. O período de eclosão da noção de facticidade no 

pensamento de Heidegger é marcado por sua intensa aproximação com os grandes pensadores 

religiosos e com o material neotestamentário. Heidegger mesmo, em 1921, se declara, não 

como filósofo, mas como “teólogo cristão” (BUREN, 2005, p. 26). Isto ele confessa mesmo 

ciente de que está totalmente envolvido com a elaboração do método fenomenológico e com a 

redefinição da identidade da filosofia. De fato, dois anos antes, em carta ao seu amigo Krebs, 

Heidegger fala, entretanto, de “investigações religioso-fenomenológicas”, e afirma “ter uma 

vocação interna para a filosofia” (HEIDEGGER apud SAFRANSKI, 2005, p. 143). Isto 

parece contradizer sua confissão como “teólogo cristão”, mas o que está em jogo é a 

compreensão de Heidegger sobre a proficuidade ontológica que reside na experiência 

religiosa. Por isso mesmo, em nota, ele afirma sobre Kierkegaard que “se tenha mais a 

aprender de seus escritos „edificantes‟ do que dos teóricos” (HEIDEGGER, 2012, p. 651). 

Pois os escritos teóricos de Kierkegaard estavam demasiadamente comprometidos com o 

idealismo hegeliano e com a tradição metafísica, o que impossibilitou Kierkegaard de avançar 

nos domínios de uma ontologia fundamental. Neste sentido, para o “neokantiano” Heidegger, 

em sua interpretação ontológica do idealismo transcendental, o solo originário capaz de 

conduzir a filosofia na direção daquilo que Kant havia intentado é a experiência cristã da vida. 

Por isso mesmo Heidegger tem em conta o modo como Dilthey concebe o cristianismo, 

conceituando este como uma “teologia transcendental” (BUREN, 2005, p.25). 

Este fato apenas reafirma o quanto a problemática teológica para o jovem Heidegger 

opera como um fio condutor, conduzindo-o para uma resolução cabal do problema que 

impulsionava os neokantianos. Por isso, a importância de ressaltarmos os principais 

desdobramentos históricos da filosofia transcendental kantiana, até a sua culminância no 

Neokantismo. O caminho através desta economia onto-teológica, expresso pelo 



18 
 

desenvolvimento da noção de facticidade, levará o jovem Heidegger a uma reconfiguração da 

ontologia pelo acesso à dimensão da temporalidade. 

No contexto desta apropriação heideggeriana da filosofia de Kant – apropriação essa 

que assume sua máxima expressão na noção de facticidade – que a vida cristã primitiva 

evidencia a importância de sua carga ontológica. Se o cristianismo primitivo manifesta pré-

conceptualmente a experiência da temporalidade, então, podemos indubitavelmente concluir 

que a experiência cristã da vida apresenta um caráter ontológico tal que põe em aberto um 

caminho para uma revolução sem precedentes na história do pensamento ocidental. Sobre a 

relevância ontológica do cristianismo primitivo no pensamento de Heidegger, citemos aqui 

John Van Buren: 

O ontólogo Heidegger interessou-se não apenas na força explosiva de 

seus favoritos pensadores religiosos, mas também nas suas profícuas 

analises positivas da natureza histórica da experiência cristã primitiva. 

Ele toma a experiência cristã de realidades como mistério, a Vinda 

(parousia), o instante (kairos), vigilância e queda, para ser um particular 

modelo “ôntico” de onde ele efetua uma leitura e formalização geral – 

ontologicamente não comprometidas – de categorias ontológicas que 

devem concretizar o seu novo começo para a ontologia. (BUREN, 2005, 

p. 24). 

 Esta nova ontologia engendrada pelo jovem Heidegger, cuja culminância se dá em 

“Ser e Tempo”, é forjada no solo originário da experiência fática da vida cristã. Dada a 

importância da carga ontológica que reside no cristianismo, e o modo como Heidegger 

encontra neste “modelo ôntico” a força de empuxo para colocar num patamar ontológico o 

projeto kantiano, iniciaremos nossas analises com a exposição da problemática transcendental 

e o seus principais desdobramentos históricos até a eclosão do movimento neokantiano, que 

por sua vez forma o ambiente discursivo que estimula o jovem Heidegger numa redefinição 

ontológica do projeto transcendental (Capítulos I e II). Veremos que nesta empreitada contra 

o movimento neokantiano – porém, ainda sob o mesmo espírito –, Heidegger, ao delinear sua 

posição para com a problemática transcendental, elabora a sua noção de facticidade (Capítulo 

III). Com esta noção, como já havíamos dito inicialmente, Heidegger dá inicio ao processo de 

construção de uma nova ontologia, que sub-repticiamente é perpassada pelas categorias 

fáticas da experiência religiosa da vida cristã. A facticidade, nos anos da economia onto-

teológica, recebe o epíteto de “experiência fática da vida”. Analisaremos esta noção 

fenomenológica, pois ela é o ponto de partida metodológico para liberação e experiência das 

categorias ontológicas que emergem da vida cristã primitiva.  A partir da experiência fática da 

vida, a temporalidade será ressaltada do cristianismo primitivo sob a forma do originário 



19 
 

tempo θαηξῶλο (Capítulo IV). Então, depois de definirmos a “experiência fática da vida”, 

analisaremos a interpretação fenomenológica de Heidegger às principais epístolas do apóstolo 

Paulo, onde procuraremos compreender de que modo a experiência cristã primitiva, através da 

vivência do tempo θαηξῶλο, antecipa a experiência do tempo ekistático-unitário de “Ser e 

Tempo”, e assim, e existencialmente “ensina a temporalidade” (Capitulos V e VI). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

CAPÍTULO I 

 

A HERANÇA DA FILOSOFIA TRANSCENDENTAL KANTIANA 

 

Havíamos concebido, como momento indispensável de nossas pesquisas, a elaboração 

de uma apresentação do modo como a questão do influxo entre a questão ontológica e 

teológica impera na filosofia do jovem Heidegger como problema capital. Mas uma 

apresentação desta problemática não deve se ater direta e imediatamente na configuração 

formal desenhada por Heidegger ele mesmo: o âmbito histórico-filosófico de sua formação 

garante o exame crítico e a reta compreensão do problema na forma colocada por Heidegger, 

requerimentos metodológicos aos quais o trabalho acadêmico não pode se furtar. As 

considerações acerca do horizonte histórico-filosófico revelam a íntima conexão entre a 

recolocação da tarefa ontológica e os desafios teóricos postos pelo legado da filosofia 

transcendental em um momento marcadamente caracterizado pelo desenvolvimento 

epistemológico da filosofia crítica kantiana. 

Por isso, neste primeiro momento de nossa pesquisa, procuraremos demonstrar em que 

a filosofia de Heidegger afirma sua relevância ante a problemática que caracteriza sua época. 

O que também consiste na seguinte questão: O que o filosofar que trata de recolocar a questão 

do sentido do ser representa para a filosofia contemporânea, que por sua vez caracteriza-se 

como herdeira da problemática posta pelo criticismo kantiano? A abordagem desta questão, 

no curso de nossa pesquisa, torna-se relevante devido ao fato de que os conceitos e esquemas 

que, na “Introdução a Fenomenologia da Religião”, anteveem elementos da ontologia 

fundamental, foram resultados da postura do jovem Heidegger para com a questão 

epistemológica que atingia a filosofia em sua época. Portanto, como foi assumido o objetivo 

de destacar tais conceitos e esquemas, e o modo como estes confluem até sua culminância na 

ontologia fundamental, seria defectível uma abordagem que não levasse em conta o ambiente 

filosófico, em meio ao qual, tais elementos conceituais foram gerados. Na “Introdução a 

Fenomenologia da Religião” será possível percebermos claramente, por meio dos recursos 

metodológicos adotados nesta obra, os impactos causados por esse ambiente. 



21 
 

Por isso, trataremos a seguir de demonstrar, primeiro, qual a problemática posta pela 

filosofia kantiana e o modo como esta instiga a configuração da filosofia no final do séc. XIX 

e início do séc. XX. Depois, veremos a construção do ambiente discursivo que, sob a missão 

de retomar os problemas epistemológicos postos por Kant, cerca a filosofia de Heidegger em 

seu desenvolvimento.  

O projeto proposto pela filosofia de Heidegger, em sua totalidade, que já havíamos 

dito, diz respeito à recolocação da questão do sentido do ser, é a postura de um espírito que, 

sem sombra de dúvida, está em harmonia com as tensões de sua época. Podendo ser, por isso 

mesmo, considerado como um dos pontos de confluência da história da filosofia ocidental. E 

esta conexão de Heidegger com o seu tempo, que se expressa em seu maior grau no projeto 

proposto em “Ser e Tempo”, já se faz sentir na “Introdução a Fenomenologia da Religião”. O 

método empregado no curso de 1920-21, bem como os fenômenos que ali são abertos, 

resultam da influência exercida pela disposição da filosofia de sua época. Analisar este 

ambiente de formação dos elementos que, na “Introdução a Fenomenologia da Religião”, 

pretendemos destacar, é de crucial relevância para compreendermos o sentido do que ali está 

sendo inaugurado. 

  Heidegger é herdeiro de uma tradição neokantiana, e é nela que ele encontrará a 

ambientação em cuja relação se desenvolverá sua filosofia. Inegavelmente, muitos dos 

créditos da relevância de sua filosofia para contemporaneidade devem ser consagrados ao 

ambiente neokantiano no qual ele estava inserido; como nos mostra Crowell: 

[...] projetos como a ontologia fundamental ou a hermenêutica filosófica, 

que proclamavam libertação, tem desenvolvido aporias internas que 

sugerem que uma reavaliação do triunfo das exigências de tais projetos só 

foi possível por meio da transcendência dos problemas incontornáveis 

pelos quais seus pais neokantianos eram de certo modo obcecados. 

(CROWELL, 1998, p.185) 

Portanto, Heidegger também é um herdeiro de Kant, e no perfil da questão 

fundamental da filosofia heideggeriana é possível ser encontrado os traços da problemática 

kantiana. Porém, como pode ser isto possível? Para tanto, devemos compreender de que modo 

a filosofia de Kant introduz questões que marcam distintivamente as controvérsias filosóficas 

na contemporaneidade. Depois de compreendermos o modo como Kant determina o 

destinamento da filosofia contemporânea passaremos a analisar a seguinte questão: Como a 

tarefa da filosofia heideggeriana pode ser concebida como uma determinada postura ante a 

problemática posta por Kant? Veremos que o pensamento que busca desocultar aquilo que há 



22 
 

muito se encontrava em ocaso, surge e se alimenta do balbucio causado pelas questões 

kantianas. 

1.  O desenvolvimento da problemática transcendental em Kant 

A história da filosofia se divide em períodos, precisamente porque cada período 

apresenta uma caracterização própria, definida pela natureza dos problemas e pelo modo de 

tratamento dos mesmos. Cada período possui uma força de empuxo que, caracterizando-o, 

põe os problemas e seus respectivos modos de tratamento. Se intentarmos caracterizar a 

filosofia contemporânea devemos, antes de tudo, concentrar-nos na delimitação desta força de 

empuxo, que por sua vez é o ponto cardeal de toda problematização contemporânea. Este 

ponto cardeal, sem mais delongas, é a problemática posta pelo criticismo kantiano. E por que 

ocuparia Kant tamanha posição de destaque na determinação do caráter da filosofia 

contemporânea? A filosofia kantiana irá catalisar a radicalização da mentalidade ocidental no 

tratamento dos problemas científicos ocorrida durante o período das revoluções científicas. 

Posto em meio ao balbucio impingido pela física moderna, Kant é o pensamento que 

consciencializa a ruptura entre o universo da antiga cosmologia e o universo da física 

moderna. Sobre isto, vejamos o que afirma Luc Ferry: 

Com efeito, em menos de um século e meio – ao longo do período que se 

estende da publicação da obra de Copérnico sobre as Revoluções das órbitas 

celestes (1543) até aquela dos Principia mathematica de Newton (1687), 

passando pelos Princípios da filosofia de Descartes (1644) e pela publicação 

das teses de Galileu sobre as relações entre a Terra e o Sol (1632) –, uma 

revolução sem precedentes na história da humanidade se cumpriu. Nasce 

uma nova era, da qual Kant provavelmente é o primeiro filósofo a tomar 

plena consciência. Não é apenas o homem, como às vezes disseram, que 

“perdeu seu lugar no mundo”, e sim o próprio mundo, pelo menos aquele 

que formava o âmbito fechado e harmonioso de sua existência desde a 

Antiguidade, que pura e simplesmente se volatizou. A cosmologia dos 

antigos já não é a nossa, e, para Kant, é evidente que o horizonte da física 

moderna passa a ser o único e verdadeiro, que é a partir dele que se deve 

repensar tudo, se também quisermos reconstruir. (Ferry, 2009. p. 19) 

 Ser o ícone que concentra em si todo o espírito da revolução cosmológica, representa 

algo mais, representa ser aquele que dará voz a uma guinada no pensamento ocidental que 

deixa para trás, não apenas uma teoria cosmológica, mas todo um sistema de conhecimento 

vigente. Ao sofrer os impactos da revolução científica, Kant percebe que a filosofia se vê 

obrigada a rever os problemas fundamentais e, principalmente, rever o modo de tratamento 

destes problemas. Sabemos que Kant recebe uma influência direta do empirismo inglês, 

concentrando a sua filosofia em problemas relativos à teoria do conhecimento, não sendo isto 



23 
 

nada casual. Pois, a compreensão dos limites da razão e, portanto, a crítica à metafísica 

tradicional posta pelo criticismo, foi, de fato, a postura filosófica mais adequada para com as 

transformações ocasionadas pela física e astronomia moderna. Isto porque, as pretensões da 

antiga metafísica, bem como o método puramente especulativo adotado para a resolução de 

suas questões fundamentais, foram solapadas pelas novas descobertas científicas. Formara-se 

uma consciência cultural que constrangia a filosofia à observação do conhecimento em sua 

pura realização. A necessidade de delimitar os aspectos e os fundamentos capazes de sustentar 

um conhecimento verdadeiro estava posta, tendo em vista que a tradicional forma de 

conhecimento havia sido fragilizada pelos avanços da nova ciência. 

 Kant assume, pois, a tarefa de pensar em uma época de crise, procurando alocar a 

filosofia no novo mundo que se ergue sob os afãs da revolução científica. Com a afirmação 

absoluta das ciências naturais no encabeçamento da descoberta do mundo, a filosofia, que até 

então se sustentava sobre o legado da tradição, se vê deslocada no novo cenário do 

conhecimento humano. Mas, ao contrário do que poderia se esperar, a filosofia – consumada 

em Kant – vê em sua própria falta de estabilidade o espaço aberto que desvela o seu 

destinamento. Por isso mesmo, em Kant não se pergunta mais “o que devemos saber?”, e 

sim, “o que podemos saber?”. Isto não representa apenas uma mudança de método na 

filosofia, significa uma revitalização da própria identidade filosófica. Os olhares desconfiados 

do exercício filosófico repousavam agora sobre o âmbito de sustentação da verdade científica. 

Como pode ser possível um conhecimento verdadeiro? Essa é a questão que caracteriza os 

inexoráveis rumos de sua obra mais expressiva, a Crítica da Razão Pura. 

 Na Crítica da Razão Pura, encontraremos a reação da filosofia diante da revolução da 

mentalidade ocidental desencadeada pelos avanços das ciências empíricas. Nela encontramos 

a reprojeção da filosofia de conformidade com o sistema de conhecimento do mundo que se 

ergue com a Revolução Científica. Portanto, no seio desta obra será gerado um complexo 

problemático que determina diretamente a configuração da filosofia contemporânea. Este 

complexo tem como problema central a fundamentação do conhecimento científico. Sobre 

qual base se sustenta as válidas afirmações do conhecimento objetivo? 

Kant compreende que a descoberta do mundo não poderia ser mais efetuada por meio 

de sua possibilidade lógica, nem pelo caráter não contraditório do pensamento. A ideia de um 

conhecimento puro – e, portanto, despojado de toda experiência sensível –, cuja expressão 

maior concentrava-se na antiga metafísica, tornara-se insustentável. A tentativa de qualquer 



24 
 

forma de conhecimento em ultrapassar os “limites da sensibilidade” estaria sujeita a cair em 

irredutíveis antinomias e paralogismos destruidores. Fora da dimensão da experiência não se 

pode alcançar um conhecimento efetivamente válido. Aqui Kant faz recobrar o seu 

compromisso com espírito científico da época, demonstrado em sua filosofia aquilo que 

irrefutavelmente lhe ensinava a nova ciência: o progresso científico se faz pautado sob a 

dimensão da experiência. Neste sentido, Kant, de fato, admite a impossibilidade do 

conhecimento filosófico disputar com a nova ciência o mesmo âmbito de atuação. Entretanto, 

esta admissão não representava o fim da filosofia, e sim, a reconstrução de sua identidade 

sobre novas bases, por conseguinte, sob um novo âmbito de atuação. Assim, a cultura 

ocidental, não apenas contemplava o surgimento de uma nova ciência, mas também de uma 

nova filosofia.  

Kant percebe que uma avassaladora onda de descrença contra o pensamento metafísico 

estava posto 
2

, consequentemente abalando a própria filosofia. Pois, se a filosofia era 

compreendida como ciência que desvendava o mundo por meio da racionalidade especulativa, 

após o descrédito da metafísica perante o advento das ciências naturais, a própria justificativa 

de existência da filosofia estava ameaçada. A filosofia perdia o seu espaço no mundo, 

necessitando urgentemente localizar um âmbito de atuação que garantisse sua existência como 

forma válida de conhecimento. Kant cede aos ânimos cientificistas do séc. XVIII, restringindo 

a origem do conhecimento efetivo aos limites da experiência sensível, de modo que, o puro 

conceito não garante a realidade do objeto 
3

, e sim, sua mera possibilidade. Essa 

conformidade de Kant com anseios de sua época, talvez aparentasse certa rendição, por parte 

da filosofia, do posto de ciência pioneira no conhecimento da realidade, cedendo tal 

pioneirismo às ciências da natureza.  

Entretanto, o recuo de Kant preparava um contragolpe, o qual abriria espaço para o 

reestabelecimento do conhecimento filosófico em meio a uma cultura cientificista assentada 

sobre o conhecimento experimental: de fato, o conhecimento do mundo já não poderia ser 

realizado por meio da projeção do pensamento especulativo em direção à realidade objetiva, 

mas – e aqui se faz sentir o revigoramento do papel da filosofia –, segundo Kant, todo 

                                                           
2
 Kant anuncia a apostasia metafísica na modernidade, dizendo: “Se, no início, dela [a Metafísica] foi esperado 

mais do que racionalmente lhe poderia ser exigido, o que levou a cercá-la por muito tempo das mais belas 

expectativas, tais esperanças demonstraram-se enganosas e acabaram por provocar seu descrédito geral.” (Kant, 

Crítica da Razão Pura, p.531). 
3
 O conceito não pode determinar a realidade efetiva das coisas, Kant demonstra isto ao afirmar: “O que é 

preciso saber, e que esquecemos sempre, é que o conceito de uma coisa é só sua possibilidade, mesmo se esta 

coisa não é um objeto ideal, mas um objeto que se pode encontrar na experiência.” (Kant. Os Filósofos Através 

dos Textos – De Platão a Sartre. p.164) 



25 
 

conhecimento efetivo que se constitui a partir da experiência é precedido por uma estrutura a 

priori que o condiciona. Isto consistiu naquilo que o próprio Kant chamou de “revolução 

copernicana”, uma inversão no processo do conhecimento – abrindo caminho para a 

reconfiguração da filosofia. Pois, se tal estrutura a priori condiciona diretamente a 

experiência, surge aqui uma dimensão que tem primazia sobre a dimensão da experiência. 

Essa distinção entre a dimensão da experiência e a dimensão do elemento a priori, que 

constitui o entendimento, e a relação existente entre tais dimensões, representa o cerne do 

empreendimento kantiano que garante o positum da filosofia. Enquanto as ciências naturais 

têm seu desenvolvimento centrado na experiência sensível, e desta forma desempenham seu 

papel na descoberta do mundo, a filosofia encontra a validade que lhe sustém, como 

conhecimento da realidade, centrando-se na dimensão que determina a própria experiência, o 

elemento a priori, o sujeito transcendental – para Kant a filosofia se faz como crítica da razão. 

Esta atuação da filosofia na dimensão do sujeito transcendental visa a unidade sistemática de 

todas as ciências empíricas. Enquanto crítica, a filosofia opera como legisladora da razão, 

instituindo as finalidades essenciais em função das quais o conhecimento humano é 

sistematizado. Tendo como campo de atuação a subjetividade transcendental, a filosofia não 

apenas justifica sua existência perante as demais ciências, mas também recupera seu primado 

em relação às ciências empíricas, visto que é posta como condição de possibilidade destas. No 

sentido desta relação que a filosofia possui com as demais ciências vejamos algumas 

afirmações de Kant: 

Deste ponto de vista a filosofia é a ciência da relação de todo o 

conhecimento aos fins essenciais da razão humana (teleologia rationis 

humane) e o filósofo não é um artista da razão, mas o legislador da razão 

humana [...] 

O matemático, o físico, o lógico, por mais que possam ser brilhantes os 

progressos que os primeiros em geral façam no conhecimento racional e 

os segundos especialmente no conhecimento filosófico, são contudo 

artistas da razão. Há ainda um mestre no ideal que reúne a todos, os 

utiliza como instrumentos, para prover os fins essenciais da razão humana 

[...] 

Por conseguinte, a metafísica, tanto da natureza como dos costumes, e 

sobretudo a crítica de uma razão que se arrisca a voar com suas proprias 

asas, crítica que a precede a título preliminar (propendêutico), constiuem 

por si sós, propriamente, aquilo que podemos chamar, em sentido 

autêntico, filosofia. Este refere tudo à sabedoria, mas pelo caminho da 

ciência, o único que, uma vez aberto, não se fecha mais e não permite que 

ninguém se perca. A matemática, a física, o próprio conhecimento 

empírico do homem, possuem um alto valor como meios para se 

alcançarem os fins da humanidade, na maioria das vezes fins 

contingentes, mas no fim de contas também para se atingirem fins 



26 
 

necessários e essenciais, embora unicamente mediante um conhecimento 

racional por simples conceitos [filosofia] [...]. (KANT, 2001, 839-850 A) 

Ora, o que está implicado nestas afirmações sobre a natureza da relação que a filosofia 

tem para com as ciências empíricas? Kant concebe a filosofia como ciência racional que 

exerce um papel crucial na determinação do conhecimento humano. Assumindo a posição de 

“legislação da razão humana”, a filosofia resgata o conhecimento experimental do 

esgarçamento da contingência, possibilitando o conhecimento humano naquilo que ele é, ou 

seja, um conhecimento dotado de sentido em sua uniformidade sistemática. Deste modo, o 

pensamento racional da filosofia se mantém efetivo no empreendimento humano de desvendar 

o mundo. Pois, originando-se o conhecimento na experiência, não se restringe somente a esta 

dimensão, como afirma Russel, ao comentar Kant: 

Assim, embora o conhecimento surja da experiência, não deriva 

exclusivamente dela. Poderíamos expressar isto de maneira diferente, 

dizendo que a experiência sensorial é necessária, porém não suficiente 

para o conhecimento. (RUSSEL, 2003, p.385). 

Este conhecimento é conhecimento do mundo, portanto a filosofia toma parte no 

processo que culmina com o desencobrimento da realidade. Não mais como a antiga 

metafísica, antes agora sob os auspícios de uma crítica do sujeito transcendental. O 

pensamento filosófico se mantém como forma de conhecimento do mundo, encontrando sua 

dimensão própria. Não mais se atabalhoando em direção à realidade em si, mas detendo-se a 

uma fisiologia racional 
4
. O empenho de Kant, desenvolvido na Crítica da Razão Pura, acaba 

neste sentido resultando na delimitação deste âmbito próprio de atuação da filosofia, que é o 

tratamento dos elementos apriorísticos que condicionam o conhecimento experimental. 

Deste modo, a sustentação da filosofia em meio à nova cultura científica que se ergue 

com a Revolução Científica, dependia exclusivamente da validade destes elementos 

apriorísticos. Haja vista que Kant colocara a filosofia como ciência cuja atuação estaria 

concentrada na legislação dos princípios apriorísticos que possibilitam o conhecimento 

experimental. Por isso mesmo, a Crítica da Razão Pura, enquanto reação diante de uma 

cultura cientificista, irá se mover no sentido de alocar a filosofia em meio ao novo mundo que 

se ergue; e, para tanto, procurara demonstrar a existência de tais elementos apriorísticos. Tal 

como afirma Russel: “O objetivo da Crítica da Razão Pura é demonstrar que os juízos 

sintéticos a priori são possíveis” (RUSSELL, 2003, p. 386). Neste sentido, a Crítica é uma 

                                                           
4
 Segundo Kant, uma “reflexão racional da natureza”, que visa uma consideração da natureza, ou seja, o conjunto 

dos objetos dados aos sentidos, ou a qualquer forma de intuição. (Kant, Crítica da Razão Pura, p. 529). 



27 
 

obra que se desenvolve tendo em vista corroborar a validade da determinação do elemento a 

priori no processo do conhecimento verdadeiro do mundo. Vejamos o que sobre isso afirma 

Stegmüller: 

Kant julgava poder provar que todo conhecimento experimental se baseia 

em conhecimentos apriorísticos da realidade. Estes últimos consistem em 

juízos sintéticos verdadeiros a priori, isto é, em juízos cuja verdade 

podemos compreender, embora, por um lado, não possamos demonstra-

los logicamente e, por outro lado, não necessitemos de dados de 

observação para apoiá-los. O problema de Kant consistia em como 

explicar a priori esse fenômeno enigmático de juízos sintéticos 

verdadeiros e em que se baseia a validade desses juízos. A solução que 

ele deu ao problema consiste na teoria do idealismo transcendental que 

em termos de imagem, é uma “revolução copernicana”: o conhecimento 

real não consiste em que as propriedades de um mundo que transcende a 

consciência se reflete na nossa consciência; antes, o chamado “mundo 

real”, isto é, o único mundo empiricamente real que nos é conhecido, do 

qual podemos falar de maneira adequada, é, nos seus atributos básicos, o 

produto constitutivo da nossa própria faculdade intuitiva (espaço-

temporal) e do nosso entendimento. (STEGMÜLLER, 2012, p. 4). 

A problemática que eclode, portanto, com a filosofia de Kant, e que marca 

efetivamente a filosofia posterior, sendo arrastada até aos dias da filosofia contemporânea, é a 

questão referente a possibilidade da determinação da estrutura a priori do entendimento no 

processo de efetivação do conhecimento verdadeiro. Sumariamente, a problemática que se 

abre com o idealismo transcendental, diz respeito à fundamentação do conhecimento válido 

em sua relação necessária com a consciência. Tal questão irá demasiadamente encharcar as 

controvérsias da vida filosófica no final do séc. XIX, e início do séc. XX. Ora, certamente a 

filosofia contemporânea é uma resultante de diversas fontes históricas, entretanto, a ênfase 

aqui dada a questão kantiana é justificada pelo fato de que esta é o fio histórico pelo qual todo 

o curso do pensamento contemporâneo de algum modo já transcorreu. E este “algum modo” é 

precisamente o que determina a diversidade das discussões na contemporaneidade. 

Agora, antes de nos determos no modo como a problemática posta pelo idealismo 

transcendental se estende até sua culminância na filosofia contemporânea, ambientalizando a 

filosofia de Heidegger em seu desenvolvimento, devemos ter claramente em vista que Kant, 

ao reagir diante da expansão das ciências empíricas e catalisar em sua “epistemologia” a 

revolução da mentalidade ocidental (consolidada na Revolução Científica), ele acaba por 

propor em sua Crítica da Razão Pura uma paradigmática concepção de conhecimento. A 

peculiaridade desta concepção encontra-se no fato de que ela foi capaz de absorver o projeto e 

o sentido da metafísica dos antigos para uma dimensão inteiramente nova, assentado-a sobre 



28 
 

bases epistemológicas – o mundo passava a ser, de agora em diante, o mundo do sujeito 

transcendental. As ciências empíricas, sob esta nova concepção de conhecimento, passaram a 

se encontrar engastadas em estruturas apriorísticas, e, portanto, em bases não experimentais. 

Os laços entre o ser e o conhecer são estreitados pela posição filosófica de Kant. E essa 

reelaboração da questão do conhecimento irá traçar os contornos do ambiente filosófico de 

Heidegger. 

2.  Dos Motivos que impulsionaram o Movimento Neokantiano 

Passemos agora a nos concentrar no modo como a problemática epistemológica posta 

por Kant irá perfazer o ambiente no qual a filosofia que recoloca a questão do sentido do ser 

será desenvolvida em seus elementos primordiais. Ora, é precisamente no desencadeamento 

do movimento neokantiano que verificamos o modo como a problemática kantiana compõe o 

ambiente de gestação da fenomenologia heideggeriana. Portanto, é na exposição das intenções 

que impulsionaram o Neokantismo que encontraremos uma descrição dinâmica do processo 

de construção do ambiente discursivo que permeou as origens do pensamento de Heidegger. 

Indicaremos essas intenções, bem como o que representou o movimento Neokantiano, a fim 

de que seja posto em quadro o fluxo de discussões que pungiram a reflexão elementar da 

ontologia fundamental. A exposição destas temáticas constitui o precedente necessário para 

demonstrarmos o modo como o jovem Heidegger se posiciona frente à problemática 

epistemológica do idealismo transcendental. O fato é que, assim como a problemática 

kantiana atinge a filosofia de Heidegger sob a orientação do Neokantismo, assim também 

Heidegger responderá a Kant impulsionado pelo contraponto neokantiano. 

Certamente, é inegável o fato de que são diversas as fontes que culminam com o 

desenvolvimento da ontologia fundamental, pois “uma grande origem envolve uma grande 

explosão de criatividade” (KISIEL, 1993, p.15). Porém, como é do nosso interesse 

metodológico, neste capítulo, ressaltar especificamente o modo como o jovem Heidegger se 

posiciona frente à problemática posta pelo idealismo transcendental, nos ocuparemos 

especialmente do dialogo estabelecido entre a nascente fenomenologia de Heidegger e o 

movimento neokantiano. A discussão com os neokantianos irá engendrar o processo de 

formação do pensamento fenomenológico. A análise deste diálogo é a base da qual partiremos 

para compreender o modo como a filosofia caracterizada pela hermenêutica da facticidade 

reage para com o criticismo, que no momento era revisado, a sua própria maneira, pelo 

Neokantismo. Veremos que a fenomenologia em Heidegger surge como uma nova alternativa 



29 
 

que, ao romper com o movimento neokantiano, coloca os problemas oriundos do idealismo 

transcendental sob a perspectiva de um novo horizonte. Porém, é de suma importância 

resaltarmos (e isto veremos com mais precisão) que a fenomenologia heideggeriana não 

rediscute o problema epistemológico sob o mesmo paradigma de seus contemporâneos 

neokantianos, mas funda, ela mesma, um novo paradigma, colocando em aberto uma 

dimensão inteiramente nova para o tratamento da problemática kantiana. 

Foi sob a orientação da emblemática convocação, “Retornemos, pois, a Kant”, 

proferida por Otto Liebmann, em sua obra “Kant e os Epígonos”, em 1865, que o movimento 

Neokantiano encontraria o seu fôlego inicial. Esta convocação expressa bem o espírito deste 

movimento, tendo em vista que, não apenas Liebmann, mas todos os que vieram a participar 

do movimento, perceberam que era oportuno, diante das condições em que pairava a vida 

filosófica da época, operar um retorno às possibilidades abertas pelo empreendimento 

kantiano. De fato, a tarefa neokantiana não era uma mera repetição, antes uma apropriação 

produtiva do projeto filosófico de Kant. A compreensão de que era precisamente em direção 

Kant, e não qualquer outro, a quem as atenções do pensamento filosófico deveriam se voltar, 

não foi uma escolha arbitrária. A saturação metafísica causada pelo idealismo alemão na 

cultura filosófica germânica, bem como os seus embates com o cientificismo impulsionado 

pelo positivismo na Alemanha, fomentou impasses cujas possibilidades de resolução jaziam 

no criticismo. A necessidade de um „retorno a Kant‟ não foi mera prática desportiva de 

filologia, nem tão pouco se assemelha a „jogos de criança‟. Um distanciamento da proposta 

kantiana foi sentido, exigindo a necessidade de retorno. 

Porém, por que voltar à Kant? Por que retomar tal proposta? Certamente a convocação 

de Liebmann não seria proferida se a proposta kantiana não se fizesse necessária, ou não se 

enquadrasse adequadamente aos problemas contemporâneos. E, de fato, se fez, porque as 

circunstâncias histórico-filosóficas a exigiram. Isto, de tal modo, que todos os neokantianos 

em uníssono se empenharam nesse „retorno a Kant‟. Deste modo, uma compreensão plausível 

da natureza do movimento neokantiano, bem como uma adequada conceituação desta 

natureza, deve mirar mais propriamente a esfera dos motivos que impulsionaram a releitura de 

Kant, do que a mera atividade de releitura em si. O fato é que por um período de quase setenta 

anos, estendendo-se desde a segunda metade do séc. XIX até o inicio do séc. XX, a academia 

filosófica alemã inicia um sistemático movimento de releitura das obras de Kant. 

Evidentemente, que uma analise adequada não irá se restringir a conceituar o neokantismo 

simplesmente como um movimento de releitura da filosofia kantiana, mas terá em conta, 



30 
 

acima de tudo, os motivos que impulsionaram o movimento. Definindo-se, portanto, o 

Neokantismo, mais pelos seus motivos do que propriamente por sua simples prática 

tematizada de investigação. 

2.1. Idealismo Alemão e o distanciamento do projeto transcendental de Kant 

E como poderíamos caracterizar a esfera de motivos que impulsionaram a retomada de 

Kant pelos neokantianos? Um pouco acima, já havíamos provisoriamente indicado: o 

idealismo alemão havia levado ao extremo o criticismo, e isto, de tal modo, que a proposta 

kantiana se volatizou. Neste ínterim, desenvolvia-se também o positivismo que, em oposição 

ao idealismo, proclamava uma redução empirista do conhecimento, implicando numa 

desestabilização do estatuto da filosofia. Portanto, esta esfera de motivos compõe-se a partir 

dos impasses ocasionados pelos embates entre o idealismo especulativo e o projeto 

positivista. Vejamos, portanto, os elementos inerentes a esta esfera de motivos, começando 

pela exposição dos traços gerais sobre estes dois polos discursivos, detendo-nos 

primeiramente com o idealismo especulativo e a abertura para o contraponto positivista. Sobre 

o distanciamento da proposta kantiana, afirma Toteff: 

De fato, alguns contemporâneos de Kant, profetizaram que ele deveria ser 

seguido, e seus sucessores do idealismo alemão aparentemente foram 

além de Kant, tão além, que aquilo que de Kant havia neles já não podia 

mais ser reconhecido – por isso mesmo, Kant havia sido esquecido. 

Quanto àqueles filósofos que no final do século dezenove e início do 

século vinte, não apenas lembraram-se dele, mas sustentaram que a 

filosofia, desde Kant, tem sido uma tentativa, ou de se construir sobre ele, 

ou de rejeita-lo, tratava-se de um movimento idealista alemão que ficou 

conhecido como Neo-Kantismo (TOTEFF, 2008, p.27). 

 Ao superlativizar a ideia do sujeito transcendental, assim como a dimensão 

apriorística, o idealismo especulativo fez com que os limites existentes entre tal sujeito e a 

realidade (limites indicados em Kant pela efetividade da coisa-em-si) fossem suprassumidos 

pelo Espírito Absoluto. A lógica, bem como a dialética, que de acordo com Kant, eram 

elementos constitutivamente transcendentais, – pertencendo, portanto, a estrutura das 

categorias transcendentais – no idealismo absoluto, tornam-se o próprio processo dinâmico do 

real. A realidade é restringida à razão, para a qual, enquanto Espírito Absoluto, não há mais 

limitações. Em Hegel se encontra o apogeu do desdobramento do criticismo kantiano pela 

filosofia especulativa, ao ponto do idealismo crítico tornar-se uma metafísica idealista. O 

pensamento puro, na qualidade do Eu Absoluto, abarcara todos os processos dinâmicos da 

realidade; e, com isso, o revigoramento da metafísica, no seio do Espírito Absoluto, levaria 



31 
 

inevitavelmente a filosofia especulativa ao total descrédito, ou como exemplifica Adair-

Toteff, ao comentar o contexto cultural que antecedeu o Neokantismo, “O grande sistema 

idealista alemão da geração anterior [idealismo especulativo] tinha desmoronado sobre o seu 

próprio peso” (TOTEFF, 2008, p.28). 

2.2. Positivismo e reducionismo empirista – acirramento da distância para com o 

projeto transcendental de Kant 

Com a expansão do idealismo especulativo, no séc. XIX, em meio a comunidade 

filosófica alemã, vemos o que vem a ser outro motivo para o surgimento do Neokantismo: o 

desenvolvimento concomitante de outra vertente de pensamento, que se fortalecia em sua 

oposição a filosofia especulativa; e que, ao gerar um campo de tensão com o idealismo 

absoluto, fomentou o ambiente propício de „retorno a Kant‟. Esta vertente foi o positivismo 

alemão 
5
. 

Porém, antes de sua introdução na filosofia alemã, o positivismo se desenvolvera 

inicialmente na França, tendo Augusto Comte como seu principal idealizador e representante, 

por meio de sua obra Curso de Filosofia Positiva, publicada em 1830. De fato, a defesa do 

positivismo pode ser dividida em três frentes, que correspondem aos trabalhos desenvolvidos 

nos três respectivos países: França, Alemanha e Inglaterra (HARRÉ, 2008, p.12). Para cada 

uma destas nações o positivismo irá adquirir uma configuração específica, sendo determinado 

pelo filosófico estado de arte da nação. Entretanto, mesmo adquirindo configurações distintas, 

as três frentes compartilham de raízes comuns; raízes que partem dos elementos básicos do 

positivismo, os quais foram fixados pelo trabalho de Comte. Todos os positivistas estão em 

comum acordo quando se trata da questão do fundamento de validação do conhecimento 

verdadeiro, bem como dos limites do conhecimento humano. Apresentando uma severa 

atitude epistemológica, eles acreditam que “apenas aquilo que é imediatamente dado pelos 

sentidos pode ser conhecido com exatidão” (HARRÉ, 2008, p.11). 

Deste modo, com o advento do positivismo, o método das ciências empíricas é 

radicalmente estendido para o campo da filosofia e, consecutivamente, para as demais 

ciências humanas. Tendo em vista, portanto, que as ciências empíricas encontram a base de 

seu progresso pautada na observação e experimentação. Era pretensão dos positivistas adotar 

                                                           
5
 Para uma caracterização plena do posicionamento adotado pelo positivismo alemão frente à filosofia idealista 

pode-se conferir o artigo completo de Rom Harré, intitulado como “Positivist thought in the nineteenth 
century”, o qual encontra-se incluso na obra “The Cambridge History of Philosophy 1870 – 1945”. 



32 
 

o mesmo caráter metodológico nas ciências humanas, sem o qual tal região do conhecimento 

jamais seria capaz de consumar uma espécie de conhecimento verdadeiramente válido. É 

neste sentido que os positivistas nutriram um ceticismo radical para com qualquer tipo de 

forma inobservável. Tornando-se críticos árduos da religião e da metafísica, não demorou 

muito para que o estatuto e autenticidade da filosofia não fossem colocados em ameaça. De 

fato, questiona-se mesmo se o positivismo era concebido pelos positivistas como um 

movimento que se realizava dentro de uma esfera filosófica, ou se era mais uma espécie de 

autoconsciência científica. 

Portanto, o que é filosofia para o positivismo? Aparentemente, uma 

reflexão sobre a ciência. Depois de esgotada esta, não sobra um objeto 

independente para a filosofia que não seja aquela reflexão; a filosofia se 

transforma em teoria da ciência. Assim, a ciência positiva adquire 

unidade e consciência de si própria. Mas a filosofia, é claro, desaparece; e 

é isso o que ocorre com o movimento positivo do século XIX, que tem 

muito pouco a ver com a filosofia. (MARÍAS, 2004, p.390) 

O positivismo na Alemanha adquire um caráter próprio pelo fato de fazer frente ao 

idealismo especulativo. Organizando-se a partir do campo de tensão aberto por sua disputa 

com a o idealismo, o positivismo alemão se apresentará de duas formas: a primeira, por meio 

de um positivismo que se caracteriza por uma forte redução empirista, e que foi encabeçada 

pelo físico Ernest Mach; e a segunda, tem-se um positivismo que “adota um empirismo que se 

aproxima da metafísica” (HARRÉ, 2008, p.22), tendo como principais representantes os 

físicos Heinrich Hertz e Ludwing Boltzmann. Ambas as formas exercem, de fato, um anti-

idealismo, porém, se desencontram em seu tratamento para com os elementos teoréticos 

inobserváveis. Enquanto, Ernest Mach, pensava num projeto metodológico que “retratasse os 

fundamentos da física de forma a eliminar os domínios inobserváveis da ontologia das 

ciências naturais, e particularmente para eliminar todos os traços absolutistas” (HARRÉ, 

2008, p.20), Hertz “não era totalmente avesso às relevantes hipóteses sobre o reino 

inobservável do mundo natural, nem à elaboração de uma metodologia que, pelo uso de tais 

hipóteses, pudessem ser avaliadas por sua verossimilhança” (Idem). Boltzmann, ao 

conformar-se com a posição de Hertz, acreditava que pelo desenvolvimento matemático de 

uma teoria seria possível justificar a existência de entidades não observáveis (HARRÉ, 2008, 

p.22). 

 



33 
 

2.3. O campo de tensão entre idealismo e positivismo e o despontar de um retorno ao 

equilíbrio do projeto transcendental de Kant 

 Esses são os traços gerais do idealismo alemão e do positivismo, cujo confronto 

engendrou problemas que condicionaram a necessariedade do „retorno à Kant‟. As indicações 

gerais a respeito destes dois polos discursivos, expostas mais acima, viabilizam a 

compreensão sobre o modo como a tensão aberta pelos seus embates impulsionam o 

movimento neokantiano. Concentremo-nos, pois, doravante na exposição do campo de tensão 

entre o idealismo e o positivismo. Cientes de que é precisamente nas divergências entre estas 

duas correntes filosóficas que há de emergir um ambiente propício para o desenvolvimento 

dos anseios neokantianos. 

Por um lado, vimos que o idealismo alemão ao superlativizar o sujeito transcendental, 

torna-o num Eu Absoluto; com isso, o idealismo crítico que, ao delimitar na experiência as 

fronteiras do conhecimento válido, corrigira os descompassos da metafísica, sob a tutela dos 

idealistas Fichte, Schelling e Hegel, transformava-se numa metafísica idealista. A própria 

dimensão da experiência havia sido suprassumida pela idealidade do conceito. De tal modo 

que, na totalidade do conceito a autonomia da experiência, no processo do conhecimento, 

tornava-se irrelevante. E esta redução da experiência se deu pela compreensão de que a 

realidade é processo dialético do Espírito, no qual a experiência já não é mais um limite em si, 

antes um termo absorvido no processo. 

 A postura tomada pelo idealismo especulativo gerava um problema com diversas 

implicações para a efetividade do processo investigativo das ciências naturais, pois a âncora 

na qual a estabilidade do progresso científico estava firmada – ou seja, a experiência –, pela 

concepção idealista, estava novamente reduzida às quimeras do pensamento especulativo. 

Não é por acaso que a reação mais radical proviria exatamente de cientistas profissionais. 

Como é o caso da destacável reação impingida pelo físico positivista Ernest Mach. Ele 

aproximara-se das reflexões positivistas de Augusto Comte precisamente porque estas se 

harmonizavam com os intuitos de seu projeto empirista. Ora, o positivismo na França 

objetivava principalmente ser um movimento anticlérico, visando “emancipar o intelecto da 

superstição que ele [Comte] podia encontrar na institucionalizada religião de seu tempo” 

(HARRÉ, 2008, p.12). Mach, entretanto, não se opunha a nenhum misticismo em particular. 

O seu projeto era um projeto epistemológico. E no viés da missão epistemológica de Mach, o 

positivismo alemão ganhara uma tonalidade bem peculiar: não era o misticismo religioso que 



34 
 

se visava combater, mas sim as amarras das superstições metodológicas impostas pelo 

idealismo especulativo. A paixão que Comte alimentava pela ciência, ao ponto de eleger tal 

forma conhecimento como única e verdadeira religião da humanidade, é transpassada para 

Mach sob a forma de ódio contra a metafísica idealista; e isto, de tal modo, que Mach foi 

denominado como um verdadeiro “empirista puritano”. Isto é notório pela natureza do seu 

método, o qual opera uma catarse radical, abolindo do conhecimento científico todo e 

qualquer resquício de elementos não sujeitos à observação experimental. 

A posição de Mach produz um ceticismo tão ácido quanto aquele encontrado em 

David Hume. E, de fato, Mach recorre à filosofia de Hume para corroborar seu 

posicionamento. A crítica de Hume ao problema da indução, e o modo como esta põe colapso 

o sistema de conexões causais do racionalismo, é para Mach o solo a partir do qual 

impossibilita os sobrevoos especulativos do pensamento metafísico. Entretanto, o modo como 

Mach absorve o empirismo de Hume não o deixaria isento de controvérsias. O radicalismo de 

Mach o fez incorrer num solipcismo empírico, do qual ele não foi plenamente capaz de se 

desenredar. Isto abriria espaço para o desenvolvimento de um positivismo mais ameno quanto 

à questão da possibilidade de validade das entidades inobserváveis. É o que encontramos em 

Helmholtz, e ainda em Hertz e Boltzsmann. Nestes se vê claramente certa rendição do 

positivismo alemão ante o encrudescimento das intenções neokantianas. 

Helmholtz, assim como Mach, será um cético da metafísica, acreditando que a teoria 

científica se restringe a “generalização matemática das observações empíricas e dos resultados 

experimentais, sendo tais elementos o objetivo último da pesquisa” (HARRÉ, 2008, p.12). 

Porém, o ponto de discordância com Mach, se dará no seu trabalho neurofisiológico, através 

do qual se aproxima intensamente da teoria kantiana da percepção. Ressaltando a concepção 

kantiana de causalidade, Helmholtz ensina que a ordem da causalidade na experiência é 

imposta pela mente humana. Ou seja, para ele, as leis da causalidade são de caráter 

estritamente apriorístico. Hertz e Boltzmann, contrapondo-se ao radicalismo empírico de 

Mach, aceitam a possibilidade de hipóteses plausíveis e, portanto, a existência de uma 

dimensão inobservável da natureza, a qual pode ser postulada pela abstração matemática. 

O positivismo adotado por estes cientistas é a tentativa de se esquivar dos impasses 

ocasionados pela postura mais severa do positivismo. Observa-se uma rendição ante a 

validade de conhecimentos não experimentais, tais como as teorias matemáticas – as quais 

eram para Kant um exemplo direto de juízos sintéticos a priori. E também, uma 



35 
 

reconsideração da efetividade das inferências de uma estrutura apriorística na determinação 

do conhecimento válido. Esta amenização do positivismo abastece ainda mais os anseios 

neokantianos da comunidade filosófica alemã; a qual, insatisfeita com os extremismos da 

metafísica idealista e empírico-positivista, buscava uma epistemologia equilibrada, que fosse 

capaz de solucionar os impasses ocasionados por ambos os extremos. Pois, enquanto a 

abordagem do idealismo absoluto conduzia inevitavelmente ao obscurantismo metafísico do 

Espírito, o positivismo, por sua vez, abolia a autonomia das ciências do espírito e reduzia a 

filosofia à teoria da ciência. É neste ínterim que Kant é relembrado. Pois sua filosofia foi 

capaz de aplacar as exigências do racionalismo cartesiano e do empirismo cético de Hume. 

Posicionando-se moderadamente entre os extremos racionalista e empirista, Kant considerou a 

experiência como limite último do conhecimento válido, mas não deixou de conceber a 

efetividade da estrutura apriorística do sujeito no processo de obtenção deste conhecimento. 

Kant acabou por garantir, com sua teoria epistemológica, tanto a base experimental do 

progresso das ciências empíricas, como também a dimensão de atuação da filosofia. 

A convocação de Liebmann expressa bem o mesmo anseio por uma postura 

epistemológica moderada. Os ânimos da comunidade filosófica alemã escorrem para a 

filosofia kantiana precisamente porque encontram nela um modelo primordial para solucionar 

seus próprios impasses no final do século XIX. Kant é relembrado como modelo mais 

adequado, não para ser repetido, mas para ser otimizado. Como sua filosofia tinha sido gerada 

sob a calorosa tensão produzida pelas disputas entre empirismo e racionalismo, ela oferece 

um modelo, a partir do qual, torna-se possível avançar em direção à possibilidade de superar 

os desequilíbrios metodológicos impostos pelo idealismo e o positivismo.  

Portanto, como havíamos mais acima postulado, uma compreensão adequada do 

movimento neokantiano se dá mais por meio da clara visão de seus motivos, do que 

propriamente por sua mera atividade acadêmica de releitura das obras kantianas. Tendo isto 

em vista, compreende-se o neokantismo como um movimento que se ocupou de delimitar as 

condições do conhecimento válido, levando em consideração as intenções mais originárias do 

idealismo especulativo, entretanto, estabilizando-as com o conhecimento experimental – 

fundamento último de toda ciência – proposto pelos positivistas. Com isso, o projeto 

neokantiano visava “estabelecer o espaço de autonomia da filosofia em meio as ciências 

positivas” (CROWELL, 1998, p. 186). Tal projeto só seria possível por meio da apreensão do 

espírito da filosofia transcendental de Kant. O acesso a tal espírito não consiste numa 

repetição, ou numa mera interpretação textual. Consiste, antes, num “retorno a Kant que visa 



36 
 

usar os seus princípios e metodologias para responder tanto os antigos como os novos 

problemas” (TOTEFF, 2008, p. 28). Uma caracterização precisa da dinâmica de acesso ao 

espírito da filosofia kantiana encontra-se incrustada na afirmação de Wildelband, que diz, 

“Compreender Kant é ir além dele mesmo” (WILDELBAND apud TOTEFF, 2008, p. 30). 

Passaremos agora, portanto, a elencar de forma conclusiva os motivos que 

impulsionaram o desencadeamento do movimento neokantiano, bem como delimitar, a partir 

deste viés, um conceito esclarecedor do caráter deste movimento. Vejamos, pois: 

(1) Vimos que um dos primeiros motivos encontra-se no fato de que as tentativas do 

grande sistema idealista alemão em aperfeiçoar a filosofia de Kant ocasionou uma 

saturação metafísica do sujeito transcendental. O conhecimento experimental havia 

sido suprassumido pela dinâmica processual do Espírito Absoluto. A realidade 

estava novamente sujeita a especulação. A superlativização do elemento 

apriorístico, por parte da metafísica do Espírito Absoluto, retraia o conhecimento 

em si mesmo, absorvendo a dimensão da experiência e tornando volátil sua 

autotomia. Isto se afastava do projeto kantiano que concebia a experiência como 

limite último do conhecimento. 

(2) Outro motivo para o desencadeamento do neokantismo é a reação positivista ante a 

metafísica do idealismo alemão. Operando uma intensa redução empirista, o 

positivismo condiciona toda a validez 
6
 do conhecimento à dimensão experimental, 

o que resulta em avarias para a autonomia da filosofia. Negando todo elemento não 

observável, já não resta espaço para filosofia, a qual é absorvida pelas ciências 

naturais como auto-reflexão científica. A filosofia perde seu espaço de atuação, 

bem como sua autonomia. 

Estes são os problemas que impulsionaram a reflexão neokantiana. A exposição destes 

problemas possibilita uma conceituação do caráter do movimento neokantiano, o qual se 

define a partir de tais problemas. Ou seja, o Neokantismo é um sistemático exercício 

filosófico que tem na filosofia transcendental o solo base para instigar a emergência do 

espírito da filosofia de Kant, o qual consiste em propor uma argumentação que garanta “a 

                                                           
6
 Sabemos que na lógica o termo mais familiar é “validade”, entretanto, o que se pretende aqui com o termo 

validez é o mesmo que propõe MacDowell em sua analise da filosofia dos valores de Rickert. Nesta analise, 

MacDowell declara: “Segundo Rickert, a verdade consiste na validez absoluta, que somos obrigados a atribuir a 

certos juízos, tanto singulares como universais, tanto espontâneos como científicos. A tarefa da teoria do 

conhecimento é precisamente explicar este fato incontestável e, por aí, caracterizar as entidades lógicas, que são 

os juízos, como tais” (MACDOWELL, 1993, p. 31). 



37 
 

absoluta validade dos fundamentos metafísicos, um inatacável apriorismo, e teorias da ética e 

valores” (CROWELL, 186, p.186), visando fornecer cientificidade à filosofia – garantindo, 

com isso, sua autonomia. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

CAPÍTULO II 

 

A CONFIGURAÇÃO DO AMBIENTE DE DISCUSSÃO NEOKANTIANO EM SUA 

RECEPÇÃO A PROBLEMÁTICA TRANSCENDENTAL 

 

Tendo em vista a compreensão do neokantismo a partir de seus motivos, procuraremos 

agora demonstrar como este movimento, ao se ordenar no encalço dos problemas visados, 

constrói um ambiente discursivo que, recepcionando a problemática kantiana, proporciona um 

ambiente de gestação dos elementos primordiais da ontologia fundamental. Veremos como a 

questão, posta por Kant, referente à validade da dimensão transcendental do conhecimento é 

recepcionada no final do século XIX e início do século XX pelo Neokantismo Clássico. O 

modo como esta questão será recepcionada é precisamente o modo como o ambiente 

discursivo – no qual os elementos básicos da ontologia fundamental se desenvolveram – será 

construído. 

Primeiro iremos ressaltar o problema base, o qual se configura pelas complicações 

oriundas das diversas tentativas de determinar e reelaborar a estrutura da subjetividade 

transcendental esboçada por Kant. Pois, fora precisamente na elaboração das diferentes visões 

deste problema que o ambiente de discussão neokantiano irá se constituir. Depois é na visão 

da instituição das escolas de Manburgo e Baden, as quais expressam visões diferentes sobre o 

problema base, que a filosofia transcendental atinge a contemporaneidade. Estas diversas 

posições que caracterizaram o Neokantismo Clássico forneceram a orientação fundamental 

para o desenvolvimento dos elementos primordiais da ontologia fundamental. Hermann 

Cohen e Natorp, principais representantes da escola de Marburgo, e Windelbend e Rickert, 

representantes da escola de Baden, apresentam uma atuação relevante na relação existente 

entre o desenvolvimento primordial do pensamento de Heidegger. Por isso, também nos 

concentraremos na atuação destes neokantianos, cujo papel foi determinante para a definição 

do caráter de suas respectivas escolas. Depois, veremos o irrompimento fenomenológico de 

Husserl, destacando a fenomenologia husserliana como uma nova abordagem do problema 

base. A introdução da fenomenologia é um elemento a mais na construção do ambiente de 

gestação do pensamento heideggeriano, que aqui será destacado em sua discussão com os 

neokantianos.



39 
 

1. Identificação do problema base 

Como vimos, na apresentação da problemática kantiana, o intuito principal da Critica 

da Razão Pura era demonstrar a efetividade dos juízos sintéticos a priori. Com isto, o que 

Kant pretendia era postular a determinação de uma estrutura a priori – que por sua vez 

compunha o sujeito transcendental – na realização processual dos conhecimentos verdadeiros. 

Kant, em conformidade com Hume, não negara a experiência enquanto horizonte total do 

conhecimento, mas havia interposto o argumento de que os dados que proviam dos sentidos 

eram ordenados e unificados por um agente a priori (sujeito transcendental). 

A natureza desta dinâmica dimensão a priori do conhecimento será acolhida pelos 

neokantianos como problemática nuclear. O “retorno a Kant” implicaria numa compreensão 

precisa desta dimensão do conhecimento. Pois, para equalizar a saturação metafísica 

ocasionada pelo idealismo, e garantir a autonomia da filosofia na comunidade científica diante 

do reducionismo empirista do positivismo, era preciso uma reinterpretação do elemento a 

priori do conhecimento postulado por Kant. Os neokantianos acreditavam que uma 

delimitação exata da natureza transcendental do sujeito do conhecimento suplantaria aquilo no 

que o sistema idealista fracassou e proporcionaria uma posição inabalável da filosofia ante o 

ceticismo positivista. 

Deste modo, o problema base que impulsionou a atividade sistemática do movimento 

neokantiano referia-se à interpretação precisa do caráter dos fundamentos transcendentais do 

conhecimento. O que Kant pretendia dizer com os “juízos sintéticos a priori”? Os vários 

posicionamentos para com esta questão definiram a paleta de teorias que configuraram o 

movimento neokantiano no final do século XIX, bem como sua sistematização. Contudo, 

mesmo expressando uma diversidade de posições, os neokantianos compartilhavam de uma 

mesma tendência interpretativa da Crítica da Razão Pura; tendência esta que defendia uma 

abordagem lógico-transcendental dos fundamentos do conhecimento, em oposição a uma 

abordagem psicológica. 

Quanto a esta disputa de tendências interpretativas, devemos aqui entender que, 

mesmo antes da convocação de Liebmann, e, portanto, antes da eclosão do Neokantismo 

Clássico, um prematuro retorno à filosofia kantiana já florescia; e é neste período, que vemos 

uma interpretação psicológica do fundamento transcendental do conhecimento. Tal 

interpretação já havíamos sucintamente citado, trata-se da apropriação positivista de 

Helmholtz da teoria kantiana da percepção. Nele, encontramos um dos principais 



40 
 

representantes desta tendência psicológica. Este havia sido influenciado fortemente pela 

fisiologia dos sentidos de Johannes Müller (1801-1858)
 
 
7
, o qual afirmava que cada sensação 

era determinada, não pelo estímulo em si, mas pela disposição do nervo sensorial que operava 

como transmissor. Sob a luz de uma interpretação psicológica, o neokantismo nascente ainda 

estava muito arraigado ao positivismo. Por isso mesmo, através de um discurso 

caracteristicamente materialista, procurava demonstrar a origem do conhecimento nos 

processos neurofisiológicos. 

A origem do Neokantismo Clássico é marcada pela oposição à interpretação 

psicológica do elemento a priori kantiano. Propondo uma interpretação lógico-transcendental, 

tanto Hermann Cohen e sua escola, bem como Windelband e Rickert, concordaram que Kant 

não pretendia apresentar uma origem psicológica para o conhecimento, mas que, de fato, sua 

teoria epistemológica tratava do “valor lógico da validade do conhecimento” (CROWELL, 

1998, p. 186). Contudo, é precisamente sob a luz desta unidade interpretativa, que as salientes 

diferenças entre os neokantianos se revelaria. O trabalho desenvolvido pelas duas escolas 
8
, a 

respeito do caráter deste fundamento epistemológico, abriu um espaço de controvérsias que 

possibilitou um ambiente de formação para o irrompimento da fenomenologia. 

2. Perspectivas fundamentais sobre a problemática kantiana nas escolas de 

Marburgo e Baden 

O debate interno ao movimento neokantiano parte do problema sobre o modo como a 

dimensão transcendental do conhecimento deve ser focalizada. Todo o movimento irá se 

organizar a partir das diferenças de perspectivas sobre o elemento transcendental. Sendo que, 

a discussão sobre este elemento é concorrente à discussão sobre a relação entre filosofia, 

ciência e visão de mundo. Pois, como vimos em Kant, a Crítica da Razão Pura, ao 

argumentar sobre a possibilidade dos juízos sintéticos a priori, visava alocar o espaço da 

filosofia no conhecimento do mundo. Ao retomar Kant, era do interesse dos neokantianos 

definir a natureza e o papel da filosofia em meio à comunidade científica. A maneira como 

conceberam a natureza apriorística do conhecimento, também configurara a tarefa da filosofia 

em sua relação com as ciências naturais. Destarte, o surgimento das escolas de Marburgo e 

                                                           
7
 Para se verificar uma descrição mais completa sobre a construção do pensamento epistemológico de Helmholtz 

confira-se o comentário publicado na Standford Encyclopedia of Philosophy, disponível no seguinte endereço 

eletrônico: http://plato.stanford.edu/entries/hermann-helmholtz/cap.2. 
8
 O chamado “neokantismo clássico” compreende o período que se inicia com a convocação de Liebmann em 

1865, estendendo-se até a segunda década do século XX. Este movimento se organizaria em duas frentes de 

interpretação da problemática kantiana, que correspondem às duas respectivas escolas: (1) Escola de Marburgo, 

fundada por H. Cohen; (2) Escola de Baden, fundada por W. Windelband. 

http://plato.stanford.edu/entries/hermann-helmholtz/cap.2


41 
 

Baden define o espaço de controvérsias sobre o modo de se posicionar para com a questão das 

estruturas do conhecimento e as relações entre ciência e filosofia. O debate entre estas escolas 

fomentou o ambiente de tensão que impulsionou o irrompimento da fenomenologia 

ontológica, proposta por Heidegger. Portanto, é no ambiente discursivo gerado pelo debate 

entre estas escolas, que vemos o movimento neokantiano se organizar em sua retomada da 

problemática kantiana. Vejamos, então, o embate dos posicionamentos entre estas escolas até 

o clímax que desponta com a fenomenologia de Husserl, e posteriormente com a 

fenomenologia heideggeriana que rompe tanto com Husserl, como também com os 

neokantianos. 

Em Marburgo encontraremos uma interpretação que enfatiza o aspecto lógico-

transcendental, compreendendo que o que está posto na Crítica da Razão Pura é o valor 

lógico da verdade do conhecimento. A doutrina lógica torna-se a própria doutrina do 

conhecimento (KÜHN, 2010, p. 120). E com isso, o pensamento lógico é pensamento 

científico. O conhecimento dos objetos reais se dá por intermédio das estruturas lógico-

transcendentais; estas são formas ou categorias universais, que são concebidas como a própria 

substância do real (MACDOWELL, 1993, p. 30). O conhecimento científico, enquanto 

conhecimento da realidade, se encontra encerrado no círculo lógico do pensamento. É neste 

sentido, que H. Cohen, principal representante da escola de Marburgo, concebe a filosofia 

como “Teoria da Ciência” (CROWELL, 1998, p. 185), visto que ela se ocupa com a estrutura 

lógica do conhecimento. A visão de Cohen, de fato, definiu as configurações da escola de 

Marburgo; em sua revisão da epistemologia kantiana, assim como em sua visão sobre a tarefa 

da filosofia, encontramos as orientações decisivas que determinaram o perfil da escola de 

Marburgo. 

Para Cohen, a superação do problema kantiano da coisa-em-si é solucionado pela 

compreensão adequada das categorias lógicas do conhecimento. Pois, ao contrário de Kant, 

Cohen acreditara que o conhecimento dos objetos não se constitui pela mera representação na 

consciência subjetiva, antes, o conhecimento, sob a estrutura dos princípios lógicos, atinge o 

próprio modo de ser das coisas – não havendo mais, portanto, uma dimensão que seja 

inatingível ao conhecimento. Cohen realmente concluirá que pensamento e ser são a mesma 

coisa. Sobre isto, vejamos o comentário de Adair-Toteff: 

Ele [Cohen] também buscou pôr em colapso a distinção kantiana entre as 

faculdades do Entendimento e da Sensibilidade, argumentando que estes 

dois devam ter alguma desconhecida raiz em comum (Lang e Heidegger 



42 
 

são outros dois que seguem Cohen nesta mesma exigência). No período 

mais tardio de seu pensamento, Cohen haveria de argumentar que 

pensamento e ser são essencialmente o mesmo. (TOTEFF, 2008, p. 35) 

Com isso, para ele, a estrutura transcendental ocupa maior importância no processo do 

conhecimento do que ocupara em Kant. A compreensão dessa estrutura lógica em Cohen é 

uma extensão, para toda a realidade, da tese kantiana sobre o caráter da matemática como 

construção de conceitos. Ora, para Kant, a matemática era uma forma de razão pura que 

obtivera êxito em sua apriorística extensão de si mesma (o que explica o interesse de Kant 

pela física de Newton); Kant acreditava que o uso transcendental da razão pura era 

equivalente ao seu uso matemático e, portanto, capaz do mesmo êxito – sabendo que tal êxito 

aqui diz respeito a uma descrição exata da realidade (KANT, 2009, p. 456). Valendo-se da 

certeza apodítica da matemática, Kant pretendia garantir a interposição da certeza dogmática 

da filosofia transcendental. Cohen, apropriando-se da tese kantiana, concebe as categorias 

(princípios lógicos) como tendo o mesmo estatuto da razão matemática, e, portanto, passando 

a ser compreendidos como princípios de construção do ser. 

A visão de Cohen sobre a estrutura lógico-transcendental influencia de modo 

determinante a epistemologia comungada na escola de Marburgo, e com isso, o modo como 

esta escola irá compreender as relações entre filosofia e ciência. A lógica passara a ser 

compreendida como teoria do conhecimento, compreensão que afetaria a configuração da 

tarefa e natureza da filosofia. Esta havia sido concebida como “metodologia” e “teoria das 

ciências”, visto que, seu objeto eram os princípios que governavam a atividade das ciências 

naturais. A tarefa da filosofia, portanto, era a de analisar as condições lógicas que tornavam 

possível o conhecimento das ciências naturais. Para a escola de Marburgo, a filosofia se 

definia por uma continuidade com as ciências positivas (CROWELL, 1998, p. 186). A 

filosofia, enquanto “filosofia da ciência”, garante sua autonomia em meio à comunidade 

científica, ocupando-se das condições transcendentais do conhecimento e possibilitando uma 

unidade sistemática fundamental para as diversas ciências (CROWELL, 1998, p. 188). 

Por sua vez, Natorp fora aquele que ampliou os resultados obtidos pelo trabalho de H. 

Cohen. Por intermédio dele, a escola de Marburgo fez com que sua tendência em focalizar o 

problema base a partir da ênfase no pensamento lógico-formal culminasse num neo-

hegelianismo, caracterizado como idealismo crítico. Por meio da doutrina do ego puro é que 

Natorp abordara o problema da fundamentação transcendental do conhecimento. Tal 



43 
 

abordagem é importante, pois a partir dela se instituirá a tensão que culminará com o 

irrompimento da fenomenologia por Husserl. 

Cohen acreditava que pensamento é produção. Esta ideia de processo iria determinar o 

perfil do idealismo crítico de Natorp. A dinâmica do processo havia de perpassar toda a sua 

reelaboração da filosofia kantiana. Com sua doutrina do ego puro da percepção, Natorp, 

reelaborando a concepção kantiana da subjetividade interior, capitaliza o tratamento da 

problemática da estrutura apriorística do conhecimento. Sobre isto testifica Crowell, dizendo: 

“Natorp aceita a visão kantiana de que „é a partir da vida interior que todas as coisas 

florescem‟” (CROWELL, 1998, p.188). Porém, para Natorp, esta “vida interior” seria o 

núcleo a partir do qual se torna possível a unidade entre a lógica e a estética transcendental e, 

portanto, entre pensamento e experiência. Este núcleo é a base transcendental que possibilita o 

conhecimento científico da realidade. A partir dele o real em sua totalidade “floresce”. Na 

unidade entre a lógica e a estética, sustentada pelo fundamento do ego puro da percepção, as 

leis compostas pelos princípios lógicos são as leis do ser. Neste sentido, Natorp, em harmonia 

com seu tutor H. Cohen, sustenta que não são com as coisas que o conhecimento científico se 

relaciona, mas com as leis interiores do pensar lógico. Deste modo, ao ditar Cohen, ele 

afirma: 

Não são as estrelas nos céus os objetos que o [transcendente] método 

ensina-nos a contemplar, a fim de conhecê-los, mas sim, os cálculos 

astronômicos, estes são os fatos da realidade científica, a "realidade" que 

precisa ser explicitada... .Qual é o fundamento da realidade, que é dado 

em tais fatos? Quais são as condições de que a certeza de que a realidade 

visível leva a sua realidade mais própria? As leis são os fatos, e [portanto] 

os objetos de nossa investigação; não as coisas-estrelas 
9
. 

Sendo as leis os fatos, justifica-se que o idealismo crítico de Natorp viesse a ser 

concebido como um neo-hegelianismo, pois assim como no fim do processo dialético o 

Espírito Absoluto perpassava todas as coisas, assim também as leis interiores do pensamento 

lógico se estendiam por toda a realidade. De fato, este era o projeto de Natorp, que, através de 

um panlogismo bem peculiar, pretendia equalizar os resultados do idealismo especulativo, 

eliminando os excessos metafísicos e balizando-os na experiência. Por isso mesmo, a proposta 

de uma unidade entre lógica e estética; o que resulta numa supressão dos limites da 

experiência. Para Natorp, a coisa em si torna-se apenas o hipotético “limite do infinito 

                                                           
9
 Cohen apud Natorp, in: “Standford Encyclopedia of Philosophy”, disponível em: 

http://plato.stanford.edu/entries/natorp/index.html#note-39. 

http://plato.stanford.edu/entries/natorp/index.html#note-39


44 
 

processo de objetivação” (CROWELL, 1998, p. 191) do ego puro da percepção, o que implica 

numa supressão de todo ceticismo. 

O ego puro, ou aquela “vida interior”, se movimenta no sentido da objetivação. Esta é 

a forma que o pensar lógico adquire o caráter de produção. Por meio da doutrina das sínteses 

(CROWELL, 1998, p. 191), Natorp atribui à realidade o mesmo caráter dinâmico que Hegel 

havia preconizado. O conhecimento da realidade é uma reelaboração contínua das sínteses, às 

quais, ao reduzirem a complexidade empírica à interioridade das leis, tornam a objetividade 

real num projectum, algo que está em contínua e progressiva reelaboração. Esta manipulação, 

caracteristicamente lógico-racional, das sínteses é correlativa as determinações conceituais 

que põem o ser. Na objetivação, o soerguimento do ser se dá por meio da construção da 

realidade que opera segundo os princípios lógicos. A factualidade do real encontra-se no 

próprio processo de construção, no determinar conceptivo. “O fato da ciência é o fato da 

objetivação” (CROWELL, 1998, p. 190). 

Deste modo, a tarefa da filosofia, enquanto teoria do conhecimento será tratar da 

compreensão das categorias da objetivação. Pois, é no fundo último do ego puro, desta “vida 

interior”, que “a filosofia encontra a „unidade e fundamento‟ das ciências” (CROWELL, 

1998, p. 190). Natorp compreende o processo de objetivação – operante conforme os 

princípios lógicos da razão – como a única estrutura transcendental do conhecimento. Deste 

modo, todo conhecimento experimental é ordenado e justificado. Diante disto, a filosofia 

seria, portanto, atividade reflexiva que visa à fundamentação das ciências. Ao tratar dos 

princípios constituintes do processo de objetivação, a filosofia se move na dimensão de 

possibilidade das ciências empíricas. 

Quanto à escola de Baden, o foco da interpretação que será dada ao problema kantiano 

da estrutura transcendental a priori enfatizará o valor cultural como estando à base do 

conhecimento. Em seu “retorno a Kant”, os neokantianos de Baden encontraram os subsídios 

necessários para o desenvolvimento da “Teoria dos Valores”. Esta fora uma abordagem mais 

abrangente da filosofia kantiana, não restrita apenas ao campo epistemológico, mas abrigada 

também nos campos humanísticos do conhecimento 
10

. Integrantes da escola de Marburgo 

                                                           
10

 É importante ressaltarmos que isto não implica dizer que a escola de Marburgo tenha apenas restringindo suas 

atividades ao campo epistemológico. F. A. Lang e H. Cohen, e o próprio Cassirer, com sua abordagem 

antropológica da filosofia das formas simbólicas, são exemplos de que o neokantismo de Marburgo também se 

deteve a outras regiões do conhecimento. F. A. Lang tratou de questões políticas e sociais sob a influência 

marxista (TOTEFF, 2008, p. 33). H. Cohen, em seu sistema, abrangerá tanto questões epistemológicas, como 

religião e ética, estando ele também envolvido em questões políticas referentes ao antissemitismo. Cassirer, por 



45 
 

discutiram questões culturais, como religião, política e ética, mas se diferem dos de Baden 

pela adoção de seu ponto de partida metodológico. Enquanto Marburgo evocou em sua 

metodologia os princípios que compunham a lógica físico-matemática, Baden elaborou sua 

metodologia a partir dos valores normativos culturais (MACDOWELL, 1993, p. 31). Para 

eles a revisão do idealismo transcendental suscitou a teoria de que a verdade do conhecimento 

consiste na “validez absoluta” (MACDOWELL, 1993, p. 31). A problemática kantiana da 

estrutura transcendental é retratada a partir da perspectiva de uma filosofia dos valores, que 

encontra na validez absoluta as condições nas quais se torna possível o conhecimento da 

realidade. 

A filosofia dos valores da escola de Baden desenvolvera suas características mais 

consistentes a partir dos trabalhos de W. Windelband e H. Rickert. Foram eles que 

encabeçaram a visão kantiana da escola de Baden. Estes foram influenciados pela discussão 

da problemática relativa à proeminência dos valores no processo do conhecimento efetuada 

por Lotze no final do séc. XIX. Sobre esta influencia de Lotze no pensamento dos principais 

representantes da escola de Baden, Alejandro Vigo, testifica como Heidegger comenta esta 

influência de Lotze na escola de Baden: 

As referências de Heidegger à importância de Lotze se conectam, de 

modo direto, com o papel desenvolvido pelo seu pensamento deste com o 

surgimento da Escola Neokantiana, que, como se sabe, estaria chamada a 

ocupar o centro mesmo do cenário da filosofia acadêmica alemã, a qual 

seria posteriormente rechaçada por Husserl. Heidegger se refere de modo 

mais específico a chamada “filosofia dos valores”, que se desenvolve 

dentro da Escola de Baden, cujos principais representantes foram, 

precisamente, Windelband, a quem Heidegger alude de modo direto, e 

Rickert. (VIGO, 2007, p. 68). 

 Windelband e Rickert buscaram argumentar que o problema do conhecimento não 

pode ser abordado apenas pelo viés do pensamento lógico-formal, mas adicionado o elemento 

volitivo da individualidade subjetiva, estenderam a abordagem deste problema para o “reino 

dos valores”. A primazia da razão prática sobre a razão pura, que já havia sido assinalada por 

Lotze, irá nortear a interpretação da problemática kantiana da estrutura a priori – interpretação 

que, por sua vez, subsidiaria a filosofia dos valores. 

                                                                                                                                                                                     
sua vez, desenvolveu a teoria das formas simbólicas, uma teoria que representava uma extensão humanística do 

idealismo crítico de Natorp. Todos ocuparam-se com questões que estavam além da epistemologia. Qual, pois, 

sua diferença em relação à escola de Baden? Exatamente o método. O ponto de partida do neokantismo de 

Marburgo é pensamento lógico das ciências empíricas. Enquanto, o de Baden encontra-se na lógica da validez. 



46 
 

As contribuições de Windelband são cruciais para a constituição da visão da escola de 

Baden. Assimilando o projeto platônico do “reino dos valores” de H. Lotze, reino que se 

realizava no interior do espírito subjetivo, Windelband interpretara a estrutura apriorística do 

conhecimento a partir da universalidade e necessariedade dos valores. Lotze havia assimilado 

as ideias em sentido kantiano como valores (KÜHN, 2010, p. 124). O âmbito lógico passa a 

ser caracterizado a partir da noção de validez 
11

, ao mesmo tempo em que se recupera a 

concepção platônica do “mundo das ideias”. O ponto de conexão entre o lógico e o “mundo 

das ideias”, segundo Lotze, encontra-se em sua imutabilidade ante o fluxo mutável da 

dimensão sensível. Imutabilidade esta que é sustentada substancialmente pela validez dos 

valores (VIGO, 2007, p. 73). Tal divisão esquemática entre “o que é” e “o que vale”, fora 

realmente adotada por Windelband, o qual, infere a partir disto, a compreensão do valor como 

norma, acompanhada de universalidade e necessariedade. A norma não diz o que algo é e que, 

por isso mesmo, não pode ser de outra forma; ou seja, não visa emissão de juízos de fato, 

antes visa o que algo deve ser, e, portanto, trata-se de juízo de valor. É precisamente em seu 

dever-ser, que a validez impõe sua universalidade e necessariedade perante a contingente 

sensibilidade. 

A problemática do idealismo transcendental é tomada por Windelband em termos de 

validez transcendental. A estrutura lógica a priori que condiciona o conhecimento da realidade 

é identificada nos princípios da validez absoluta. O fenômeno é resultante da valoração, ou 

seja, da interação entre “o que vale” e “o que é”. Tal visão implicou numa caracterização 

bastante peculiar da epistemologia, a qual passaria a se desdobrar como “teoria dos valores”. 

Isto foi determinante para o modo como Windelband tratou o problema da tarefa da filosofia e 

sua relação com as ciências naturais. Para ele, a filosofia opera como ciência lógica, sendo 

denominada de “ética do pensamento” (CROWELL, 1998, p. 188). Esta é uma caracterização 

que expressa bem a visão de Windelband; pois, explicitando a relação fundamental entre a 

atividade cognitiva e os valores, apresenta a filosofia como ciência que trata dos valores 

primeiros que constituem a base de todas as formas de conhecimento (ciências, ética e arte). 

Na esteira do pensamento de Windelband, Rickert também conceberá o processo do 

conhecimento como desdobramento da relação dinâmica entre a dimensão do que vale e 

dimensão do que é. Ele dará ainda mais vigor a ideia de proeminência do aspecto prático 

sobre o pensamento puro. E, portanto, a supremacia do dever (Sollen) sobre o ser (Sein). De 

                                                           
11

 Ou seja, a “validez do valor” é a condição ontológica da validade (Cf. VIGOR, 2007, p. 73). 



47 
 

modo que, nesta tensão entre validez e ser, Rickert concede caráter universal aos valores – a 

fim de manter firme a transcendência estrutural dos tais, e inclui o elemento volitivo do 

sujeito para resaltar praticidade no processo efetivo do conhecimento, em oposição ao aspecto 

puramente teórico da escola de Marburgo. A partir de sua teoria dos valores, Rickert avança 

numa definição da metodologia das ciências do espírito e das ciências naturais, e, por 

conseguinte, no papel específico da filosofia.  

A partir de sua discussão com o relativismo histórico, Rickert recorre à noção de 

verdade “como valor, que se impõe absolutamente ao sujeito transcendental” 

(MACDOWELL, 1993, p.32). O status de transcendência do valor o torna universalmente 

valido. Mesmo perante o fluxo mutável da consciência empírica, a evocação do juízo se dá a 

partir da força do dever-ser, ou da validez absoluta. O dever-ser vale atemporalmente, e, a 

partir de sua validez sempiterna, julgamos cognitivamente. Aqui, Rickert recupera de 

Windelband, a ideia de universalidade e necessariedade do valor. E, de fato, não considera o 

valor como uma entidade, como algo sujeito ao fluxo do tempo. Para ele a dimensão do ser, 

ou do que é, compõe-se da realidade empírica. Enquanto que, os valores, pertencem “a um 

plano ideal, objetivo e absoluto” (Idem). 

Tendo por firme a universalidade transcendente dos valores, Rickert enfatiza o aspecto 

prático no processo do conhecimento, a fim de se esquivar do formalismo lógico da escola de 

Marburgo, que por sua vez restringia o objeto do conhecimento unicamente a função do 

pensamento lógico-formal. Para Rickert, a filosofia, enquanto atividade crítica que analisa os 

fundamentos que condicionam a emergência do real, “deveria dar conta do mundo como um 

todo” (KÜHN, 2010, p. 122). A ênfase na praticidade e a inclusão do elemento volitivo são 

vias elegidas para avançar além dos limites epistemológicos estabelecidos pelo formalismo de 

Marburgo. Através delas, a filosofia, enquanto “teoria das ciências”, não estava sujeita a 

conceber a construção da realidade como resultante dos princípios das ciências físico-

matemáticas (como pretendiam os neokantianos de Marburgo), mas abria-se também para a 

lógica do espírito vivo. 

Ao transpor os limites do pensamento lógico-formal e, com isso, expandir o caráter da 

dimensão dos princípios elementares do conhecimento, Rickert buscou subtrair a 

“superavaliação das ciências naturais, ou seja, de uma assunção dos conceitos gerados 

empiricamente e das leis que regulam os eventos fixáveis de maneira espácio-temporal como 

absolutamente válidos” (CASANOVA, 2009, p. 29). Este anticientificismo não era uma 



48 
 

recusa total das ciências, mas uma redução de seu alcance no conhecimento do mundo. Esta 

redução abriria espaço para introdução das ciências do espírito na comunidade científica. 

Neste aspecto, Rickert dá continuidade ao projeto de Dilthey, visando uma justificação 

positiva para as ciências do espírito, e em particular, para história. Sobre a possibilidade desta 

relação entre Rickert e o projeto iniciado por Dilthey, vejamos o que afirma Schmidt: 

Dilthey formula uma metodologia para as ciências humanas com base 

empírica que reconhece a natureza distintiva das ciências humanas. Ele 

não acha que a metodologia positivista das ciências exatas naturais pode 

ser utilizada para as ciências humanas, pois os objetos das ciências 

humanas são constituídos essencialmente por atores humanos 

conscientes. [...] 

Em Uma introdução às ciências humanas (1883) Dilthey discute 

brevemente entre ciências naturais e humanas para estabelecer a 

justificação filosófica para as ciências humanas.  Para Dilthey, as ciências 

humanas não podem ser modeladas apenas através do método das 

ciências naturais, como fizeram Augusto Comte e John Stuart Mill, que 

“trucam e mutilam a realidade histórica para assimilá-la aos conceitos e 

métodos das ciências naturais” [...] O objetivo de Dilthey é demonstrar a 

independência relativa das ciências humanas quanto às ciências naturais. 

(SCHMIDT, 2013, p. 51, 55). 

Por isso, a ênfase de Rickert no caráter prático da cognição fundada na vitalidade de 

um espírito subjetivo – tal qual propusera Lotze. Uma postura que recupera – não por acaso – 

“a tentativa de Nietzsche e Kierkegaard de operar uma demissão da filosofia como „ciência‟ 

por reivindicar que o pensamento deva ser particular, uma vez que se baseia na „vida‟ ou na 

„existência‟” (KÜHN, 2010, p. 122). A conexão entre a pulsanimilidade da subjetividade 

individual, que por sua vez se desdobra na “tomada-de-posição”, e a detonação do 

conhecimento verdadeiro é o argumento que favorece a redução da superavaliação das 

ciências naturais, resistindo também à introdução do método destas nas ciências do espírito. 

Porém, como é possível que o argumento a favor da tomada-de-posição converta-se numa 

abertura que justifique a validação das ciências do espírito? 

O ato volitivo, que é o ato judicante, é o elemento de mediação entre o material 

empírico e a dimensão dos valores. O juízo é o próprio sujeito transcendental em 

operatividade, que põe em sentido a realidade. Através do ato judicante o sujeito imprime 

valores na realidade empírica. Portanto, na pulsão volitiva, o espírito subjetivo decide, 

vinculando a particularidade e singularidade empírica com a universalidade dos valores 

(Sollen). Aqui é importante compreendermos que os valores são de natureza supra-histórica, 

onde se encontram em um estado de idealidade. Por meio da tomada-de-posição do espírito 

vivo o elemento empírico é validado – torna-se real. Com isto, abre-se a possibilidade de 



49 
 

visualização da contingencia empírica por si mesma, que outrora fora drasticamente reduzida 

pela metodologia das ciências naturais que, por meio de leis fixáveis, simplesmente operava 

uma síntese da multiformidade contingente da realidade empírica. O método lógico-formal 

das ciências físico-matemáticas (método nomotético) tinha olhos fechados para os eventos 

aleatórios da singularidade e particularidade empírica. Para tal método só pode vir ao 

conhecimento, e, portanto, pôr-se em sentido, aquilo que pode ser regulado e fixado pelas leis 

– o que para Rickert era defectível, como explica Casanova: 

Segundo Rickert, nenhum conhecimento científico deve ser julgado a 

partir de sua mera coerência interna, mas sempre precisa ser em ultima 

instância confirmado por sua significação no que concerne a realidade 

efetiva. Esse fato abre, então, uma aporia para as ciências naturais, uma 

vez que as ciências naturais nascem de uma incontornável simplificação 

dessa realidade efetiva. As ciências naturais procuram desde o princípio 

determinar a “necessidade das coisas em termos de leis naturais”, 

“conexões incondicionalmente universais”, e na medida em que se 

empenham por uma tal determinação, perdem de vista simultaneamente a 

pluralidade multiforme e multicolorida da realidade efetiva. 

(CASANOVA, 2009, p. 29). 

A imediatidade dos atos do espírito vivo, ou a tomada-de-posição, conecta, na esfera 

da idealidade, a realidade empírica com a dimensão transcendental dos valores, o que concede 

universalidade, e, portanto, cientificidade a toda apreensão individualizante. As ciências do 

espírito, que outrora estavam sem um solo próprio, sendo constrangidas a se submeterem ao 

método das ciências naturais, passariam, graças à validez absoluta que acompanha os atos do 

espírito vivo. O conhecimento da complexa realidade empírica estava garantido pelo 

conhecimento das ciências ideográficas, cujo fundamento encontrava-se na validez absoluta 

dos valores supra-históricos. 

O papel da filosofia, enquanto “teoria das ciências”, seria precisamente tratar daquilo 

que possibilitava a atividade das demais ciências. A filosofia, portanto, passava a ser a 

ciências dos valores que estavam sob “a base de todo agir e de todo conhecimento humanos” 

(CASANOVA, 2009, p. 30). Conforme Rickert, “o valor transcendente é o tema da filosofia” 

(CROWELL, 1998, p. 189). E, só assim, é que a filosofia pode dar conta do mundo como um 

todo. Pois, tem diante de si, não os objetos científicos, mas suas condições de possibilidade. É 

neste sentido que, para os neokantianos da escola de Marburgo, a filosofia recuperava sua 

autonomia enquanto ciência dos valores. A filosofia que outrora estava restrita a 

epistemologia, passara a ser projetada pela escola de Marburgo como uma “filosofia geral da 

cultura fundada na concepção do valor transcendental” (CROWELL, 1998, p. 189). 



50 
 

3. Irrompimento da fenomenologia de Husserl 

A proficuidade das posições das duas escolas no que concerne ao fundamento 

transcendental do conhecimento gera um espaço de controvérsias relativas à natureza precisa 

deste fundamento, bem como o papel que resultaria disto para a filosofia. Não devemos 

perder de vista que, no combate ao relativismo, ao psicologismo, naturalismo e subjetivismo, 

os neokantianos obtiveram resultados significativos. Engajados na tentativa de ressaltar as 

condições a priori do conhecimento, eles elaboraram alternativas de se esquivar dos extremos 

positivistas e do pós-hegelianismo. Movidos pelo intuito de um “filosofar no espírito de 

Kant”, os neokantianos também incorreram em alguns extremos, o que impulsionou o 

irrompimento do flanco fenomenológico de Husserl. 

Husserl foi o responsável de levar a cabo o debate com o psicologismo, demonstrando 

vividamente “a diversidade essencial que existe entre a percepção sensível e a intuição da 

ideia universal” (MACDOWELL, 1993, p. 33). A existência das formas universais era para 

Husserl a força de sustentação de seu discurso contra o psicologismo. Para corroborar o front 

contra o psicologismo, Husserl desenvolve a fenomenologia da consciência, que busca 

ressaltar as experiências intencionais; encontrando nelas a garantia de uma verdadeira 

pressuposição científica para a filosofia. Sob a gerência da intuição, Husserl, através de uma 

revitalização do conceito de evidencia em Brentano, irá fundamentar sua posição em relação à 

estrutura transcendental do conhecimento. Destacarmos o elemento da intuição em Husserl é 

crucial, visto que, nos primeiros escritos de Heidegger, tal elemento irá ser expandido por 

meio da hermenêutica da vida fática. 

O ego puro proposto pelo idealismo crítico de Natorp tinha como centro de 

sustentação a construtividade dinâmica dos conceitos lógicos na objetivação. Por sua vez, 

rompendo com essa posição, o ego consciencial de Husserl é localizado no factum 

transcendental liberado na intencionalidade da consciência. O que muda aqui? Sumariamente, 

Husserl não encontra mais na conceptualidade lógica de Marburgo, mas na consciência 

intencional, o elemento substantivo de toda realidade. Com a delimitação da intuição como 

fundamento último, o dualismo platônico dos neokantianos é superado, como descreve 

Stegmüller: 

Os neokantianos acentuam que – como já sublinhava Kant – existem duas 

capacidades irredutíveis, ambas implicadas em todo conhecimento: a 

sensibilidade, que fornece as intuições, e a inteligência, que realiza 

propriamente a operação do pensar. Husserl, ao contrário, parece nivelar 



51 
 

esta posição em sua definição do conceito de conhecimento como “ser 

dado evidente da coisa mesma” ou “intuição autodoadora da coisa 

mesma”, rejeitando todo pensamento construtivo em favor do dado 

intuitivo. (STEGMÜLLER, 2012, p.75) 

É a partir da teoria da intencionalidade de Brentano que Husserl irá traçar o seu 

próprio idealismo transcendental.  De fato, Husserl se aproxima de Kant em seu segundo 

volume das Investigações Lógicas – e proporcionalmente distancia-se de Brentano por meio 

de uma transformação transcendental dos atos intencionais. Nele se constata um significativo 

“retorno ao sujeito”, numa subjetividade constituída pelo complexo de vivências dos atos 

intencionais. Se para Kant o sujeito é a base última de todo conhecimento, em Husserl é a 

consciência composta pelos dados intuitivos que compõe o plano último do conhecimento da 

realidade. Vejamos como Husserl opera a transformação da consciência intencional numa 

estrutura transcendental. 

No embate contra o psicologismo, e na tentativa de enfatizar a existência das formas 

universais, o método fenomenológico é empregado por Husserl. Destacar a fenomenalidade 

do ego puro, que havia sido ignorada por Natorp, era o objetivo do método. O caráter 

fenomenal apontado por Husserl era caracterizado pela autoevidencia do ego, ou como já 

havíamos citado, “intuição autodoadora de sentido” (STEGMÜLLER, 2012, p. 75). A 

fenomenalidade das vivências dos atos intencionais era correlativa à validade universal, visto 

que sua permanência não necessitava de nenhum correspondente real. O método 

fenomenológico consistia na suspensão do mundo, ou sua colocação em parênteses (epoché), 

expelindo toda condicionalidade empírica, conservando “como resíduo apenas a consciência 

pura, que é „absoluta‟ no sentido em que para sua existência ela não precisa de nada real” 

(STEGMÜLLER, 2012, p. 72). Esta é a redução fenomenológica, que também é redução 

transcendental, e que conduz à essência mesma das coisas, ou “às coisas, elas mesmas”. O ego 

absoluto se dá nas evidências essenciais, as quais são as próprias vivências intencionais da 

consciência. Neste fluxo de vivências ocorre a constituição de todos os entes em geral, no 

aberto da significação 
12

 da consciência intencional. Essa estrutura dos atos intencionais 

centrada no ego puro não é algo empírico-real, mas apresenta-se sob a forma de “necessidade 

de princípio” 
13

, implicando no fato de que “todo ente é relativo à consciência pura” 

(STEGMÜLLER, 2012, p. 73). Sendo assim, repousando na “transcendência própria da 

imanência dos fluxos das vivências” (STEGMÜLLER, 2012, p. 73), o ego puro “constitui 

                                                           
12

 A significação da consciência é o que anima com sentido o físico sensível. Deste modo, significação e sentido 

são sinônimos em Husserl. (STEGMÜLLER, 2012, p.63,64) 
13

 A consciência é sempre “consciência de algo”. 



52 
 

todos os entes em geral, e em particular, o mundo “transcendente”, no sentido de consciência 

empírica” (STEGMÜLLER, 2012, p. 73). O retorno a Kant efetuado por Husserl, portanto, 

demonstra-se na acentuação das essencialidades ideais, ou configurações lógicas, originadas 

nos atos da consciência. Para esclarecermos ainda mais a posição transcendental de Husserl, e 

o modo como a intencionalidade assume o papel de estrutura transcendental do conhecimento, 

citemos aqui o comentário de Stegmüller: 

Husserl já havia elaborado em detalhe a revitalização da coisa real à 

consciência transcendental em suas “Ideias para uma Fenomenologia 

Pura”. Todavia, só em sua última grande obra, “Lógica Formal e Lógica 

Transcendental”, é que o princípio do idealismo transcendental chega a se 

manifestar em sua plena radicalidade. Se, com base nos trabalhos 

anteriores de Husserl, poderia haver a impressão de que, em relação às 

essencialidades ideais, particularmente as configurações lógicas, ele 

defendia uma posição “realista”, isto é, tratava estas configurações como 

algo que existe absolutamente, agora tais idealidades são consideradas 

como originadas de atos de consciência e como onticamente relativas a 

estes atos. Assim, a consciência transcendental não é cosntitutiva apenas 

em relação ao mundo real, mas também para a totalidade dos seres 

ideais. Toda espécie de objetividade, independentemente de tratar-se de 

uma objetividade real ou ideal, só pode ser compreendida e esclarecida 

em sua essência pela operação intencional que a produz. 

(STEGMÜLLER, 2012, p.75). 

 A posição transcendental de Husserl, fundamentada na intencionalidade transcendente 

da consciência, iria resultar numa compreensão bem específica do papel da filosofia. 

Enquanto os neokantianos de Marburgo acreditavam numa continuidade entre filosofia e 

ciência na dimensão dos fundamentos, a introdução da consciência intencional iria implicar, 

no pensamento de Husserl, numa descontinuidade entre elas. Neste sentido explica Crowell: 

Husserl não identifica a tarefa da filosofia com a questão juris, 

fenomenologia transcendental, ao contrário do idealismo crítico, introduz 

uma radical descontinuidade entre filosofia e ciência positiva. É o 

horizonte do mundo como tal – o sentido da vida e não fato da ciência – 

que a fenomenologia exige para si. (CROWELL, 1998, p.191) 

Esta “continuidade” abdicada pela filosofia, enquanto fenomenologia, conforme 

Husserl, é a renuncia do fundo metodológico comum entre filosofia e ciência preconizada 

pela escola de Marburgo. A ideia de construtividade do conhecimento real, pautada nos 

princípios lógico-matemáticos, volatizou-se com a introdução da consciência intencional 

enquanto elemento de interconexão entre inteligibilidade e sensibilidade. Uma filosofia 

científica, como forma de saber rigorosa, só é possível, conforme Husserl, mediante a 

autoevidencia do ego cosnciencial. A certeza que emerge da “intuição autodoadora de 

sentido” é o único solo capaz de embasar o conhecimento filosófico. A tarefa da filosofia visa 



53 
 

à região de surgimento do sentido da vida, onde a luz da intencionalidade propicia a abertura 

do ser em geral. O que garante, portanto, a sustentação do conhecimento filosófico é o 

fundamento posto pelo sentido liberado nas vivências dos atos fundantes da consciência 

intencional. 

O debate entre a epistemologia neokantiana e o projeto fenomenológico de Husserl 

constitui, portanto, o ambiente de formação da iniciativa heideggeriana. Tanto os 

neokantianos, como a fenomenologia de Husserl subsidiaram o desenvolvimento da 

fenomenologia ontológica do jovem Heidegger. Analisando as duas frentes é possível 

encontrar elementos característicos do posicionamento assumido por Heidegger nos anos de 

1919, em diante. A começar pelo próprio sentido da problemática assumida, que se trata 

especificamente do esclarecimento da dimensão transcendental do conhecimento em sua 

radicalidade. Evidentemente que Heidegger põe numa plataforma inteiramente nova o 

tratamento desta problemática, conclamando-a a uma semântica de caráter ontológico. A 

eclosão da noção de facticidade tem como intuito uma revisão ontológica da problemática 

transcendental. Veremos como a originalidade desta posição é condicionada por uma 

arquitetônica mixagem dos conceitos que partem do ambiente turbulento das discussões 

neokantianas, bem como da oposição imposta pela fenomenologia husserliana. 

A noção de facticidade, assim como o projeto de explicitação das regiões fáticas da 

vida – postura de pensamento que se manifesta em toda a sua concretude a partir dos anos de 

1919 – absorve de seu ambiente de formação os impulsos e recursos para implementação de 

sua novidade. Por isso a importância de apresentarmos aqui o desenvolvimento deste 

ambiente discursivo, pois nele se dispõe o eixo problemático que orientará a construção da 

alternativa ontológica proposta pelo jovem Heidegger. O processo que suscita a compreensão 

das regiões da facticidade fora durante todo tempo cerceada pela diversidade conceitual 

inerente aos embates neokantianos. Deste modo, quais orientações positivas podem ser 

indicadas, em meio a essa diversidade conceitual apresentada pelo ambiente de discussão 

neokantiano e fenomenológico, como determinantes para o posicionamento de Heidegger para 

com a problemática transcendental? Vejamos, portanto, de que forma as neokantianas e o 

movimento fenomenológico de Husserl impulsionaram positivamente o posicionamento do 

jovem Heidegger para com a problemática transcendental. 

A ideia preconizada pela escola de Marburgo de que a dimensão originária do 

conhecimento científico encontra-se radicada no complexo dos princípios constituintes do 



54 
 

pensamento lógico-trancendental é a primeira iniciativa na direção de um pensamento 

destituído daquela ingênua posição para com o mundo, onde um eu psíquico defronta-se com 

uma realidade exterior. Esta iniciativa abre o precedente de que a realidade – sendo ela 

constituída pelas leis lógicas do pensamento – encontra-se em contínua construção, ou seja, 

algo que, como projectum, está sob reelaboração permanente. Desta iniciativa Heidegger 

assume sua proposta estrutural, ou seja, a ideia de uma dimensão originária que se encontra 

em fluxo constante será retomada na historicidade da vida fática. 

Por sua vez, o modo como a escola de Baden, sob o argumento da “validez absoluta” 

(Sollen), abre espaço para a introdução do elemento volitivo – ao ressaltar a dimensão do 

“reino dos valores” – acaba por condicionar a possibilidade de se pensar numa equalização 

entre o conhecimento e a vivência anímica, algo que será crucial para o desenvolvimento da 

noção de facticidade. A subjetividade transcendental que se desdobra na “tomada-de-posição” 

introduz a disposição afetiva no processo do conhecimento. É certo que, para Heidegger, a 

“filosofia dos valores” encobre com a validez dos valores aquilo que é originário no 

fenômeno do conhecimento. Entretanto, a percepção de que a realidade histórica encontrava-

se suprimida pela idealidade das leis lógico-científicas é um aspecto desta escola que será 

absorvido pelo posicionamento heideggeriano. 

Porém, é a fenomenologia de Husserl que haveria de fornecer para Heidegger todo o 

aparato conceitual do empreendimento de sua fenomenologia ontológica. A ideia de 

intencionalidade da consciência, bem como o emprego da epoqué fenomenológica e a 

evocação da intuição categorial, constituem os elementos que possibilitaram a virada que a 

noção de facticidade efetua em direção “às coisas elas mesmas”. A fenomenologia de Husserl 

ao desbravar os caminhos que conduzem à vida fática haveria de possibilitar para Heidegger a 

recolocação da problemática ontológica sob os termos da noção de facticidade. Isto veremos 

durante o processo de delineamento de sua posição para com a problemática transcendental. 

 

 

 

 

 



 

CAPÍTULO III 

 

 POSICIONAMENTO DO JOVEM HEIDEGGER FRENTE  

À PROBLEMÁTICA TRANSCENDENTAL 

 

 A maneira como o jovem Heidegger se posiciona para com a problemática 

transcendental é o que determina a originalidade de seu pensamento. Ele não retoma esta 

problemática como seus contemporâneos neokantianos, mas, inaugurando um novo 

paradigma, coloca em fluxo as fontes originárias do pensamento grego junto ao projeto 

transcendental de Kant. Veremos que a originalidade deste posicionamento, ao romper com a 

epistemologia neokantiana e a fenomenologia de Husserl – tomando-as ao mesmo tempo 

como impulso –, põe em efetividade uma radical reconfiguração da identidade e tarefa da 

filosofia. Sob esta reconfiguração, o pensamento filosófico deve, retroagindo no movimento 

da atitude teorética, trazer à tona a compreensão autoevidente da vida em sua imediatidade – o 

que seria caracterizado na ideia de circularidade hermenêutica. A dimensão da vida emerge 

em toda a sua proficuidade histórica, desvelando as regiões originárias de toda 

determinibilidade ontológica. 

1. O desenvolvimento inicial da posição heideggeriana frente à problemática 

nuclear do neokantismo 

No curso de 1919, intitulado como “A Ideia da Filosofia e o problema da Concepção 

de Mundo”, Heidegger, ainda como assistente de Husserl, ministraria um curso cujo conteúdo 

seria decisivo para o desenvolvimento posterior de “Ser e Tempo”. Neste período 

encontraremos no jovem Heidegger caminhos de pensamento que serão cruciais para a 

concreção da ontologia fundamental. Por isso, no período que compreende a tese de 

habilitação (1915) e a ocorrência deste curso, é possível delimitar o modo como o nascente 

filosofar da ontologia fundamental comporta-se ante a problemática kantiana. Nele vamos 

encontrar o desenvolvimento de uma temática que irá acompanhar o filosofar de Heidegger ao 

longo de sua vida. No período que compreende os anos iniciais de seu pensamento essa 

temática se manifestará sob diversos títulos, tais como, “algo primordial”, “vida em si e para 

si”, “vida fática”, “facticidade”, “eu histórico” e “experiência fática da vida” (KISIEL, 1993, 

p. 16). Todos os títulos partem de uma mesma questão, bastante pessoal para Heidegger, a



56 
 

 qual estaria em conexão com a problemática transcendental do conhecimento, sendo 

mesmo um modo de se portar para com ela. 

O irrompimento da hermenêutica da facticidade em 1919 será, desde a tese de 

habilitação (1915), o resultado de um processo de radicalização da fenomenologia 

husserliana. Os conceitos de intencionalidade, intuição categorial e o novo sentido de a priori 

resultante destes dois insights, serão adaptados em resposta a uma tendência à facticidade. 

Este adaptação inspira-se no modo como Emil Lask opera uma intermediação entre Husserl, 

Rickert e os pensadores gregos. A hermenêutica da facticidade será para Heidegger, o ponto 

de irrompimento da “verdadeira realidade e da verdade real” (KISIEL, 1993, p. 18). O que 

implicaria, necessariamente numa nova perspectiva para a questão tão exaustivamente 

discutida pelos neokantianos, a questão referente à tarefa da filosofia. 

Com a descoberta deste “ôntico fundamento da ontologia” – a facticidade – Heidegger 

garante a originalidade de sua fenomenologia, bem como também coloca em uma nova 

plataforma as discussões sobre a natureza transcendental do conhecimento e a autonomia da 

filosofia enquanto forma de conhecimento. Por isso mesmo, a necessidade de atentarmos para 

este tão peculiar insight fenomenológico, visto que é por meio dele que Heidegger irá veicular 

sua posição em relação à problemática kantiana. Vejamos, portanto, o modo como a 

facticidade irá ser engendrada em sua relação com o ambiente de discussão neokantiano, e 

com a problemática nuclear que guia as discussões. Indicaremos aqui três momentos que 

manifestam a dinâmica de uma transformação interna no posicionamento filosófico de 

Heidegger. Estes momentos correspondem ao período de composição da tese de habilitação à 

docência, no qual Heidegger ainda encontrava-se sob a influência do neokantismo de Baden. 

Entretanto, o que se indica nestes momentos é o rápido deslocamento em direção à noção de 

facticidade, que ganhará contornos definitivos apenas no curso de 1919. O primeiro momento 

é a adoção do modelo conceptual de E. Lask como referência direta a logicidade da vida. O 

segundo é a resignificação fenomenológica do modis essendi a partir do qual Heidegger 

invoca a ideia de intencionalidade husserliana – a primazia do modis essendi em relação ao 

modis intelligenti é o indicio de uma estrutura conceptual necessária para a posterior 

elaboração da noção de facticidade. O terceiro momento é a ideia de espírito vivo 

desenvolvida na tese de habilitação, por ela vem a tona a determinibilidade das forças 

histórico-vitais – concepção que também será decisiva para o irrompimento da facticidade. 

Depois disto, veremos o modo como a eclosão da facticidade, no curso de 1919, apresenta 

definitivamente um elemento alternativo para o teor das discussões neokantianas. 



57 
 

A tendência à facticidade, manifestada nos primeiros anos de Heidegger, ainda sob a 

orientação do neokantismo, pode ser compreendida como uma recusa daquilo que mais 

fundamentalmente desviava a filosofia neokantiana dos motivos originariamente filosóficos. 

Ambas as escolas estavam envolvidas numa disputa que, como vimos, visava reestabelecer a 

cientificidade da filosofia, a partir de uma revisão do idealismo transcendental de Kant. Tanto 

a escola de Marburgo, com seu fundamento dinâmico da construtividade dos conceitos 

lógicos-matemáticos, quanto a escola de Baden, com sua fundamentação centrada na teoria 

dos valores, visavam garantir à filosofia um estatuto científico. A recusa de uma estrutura 

compreensiva que enquadrava a filosofia numa atitude teorética em relação ao mundo é o que 

mais fomentou o insight fenomenológico da facticidade em Heidegger. Seu encaminhamento 

à existência factual deve-se, antes de tudo, a uma necessidade de expurgar do seio da filosofia 

toda atitude objetivante, a qual é responsável pelo encobrimento do ser em sua originariedade 

por meio de entendimento geométrico da realidade. O “factual” surge para Heidegger como 

caminho que conduz a um ser mais imediato, que passara despercebido pelos neokantianos, 

por causa da imobilização do ser na reflexão teorizante. 

Um auscultar atento das agitações do espírito vivo começava a se fazer sentir na tese 

de habilitação à docência (Die Kategorien- und Bedeutungslehre des Duns Scotus – A 

Doutrina das Categorias e da Significação de Duns Scoto), em 1915. A renitente resistência 

de Heidegger para com a atraente popularidade da filosofia da vida começara a apresentar 

significativas fissuras. Sua postura defensiva em relação à temática da vida é explicada por 

sua fortuita submissão ao neokantismo de Baden 
14

, que na época, sob os auspícios de Rickert, 

preconizava a prioridade da sistematicidade do conceito sobre as forças vitais 
15

. 

Em sua tese, Heidegger tinha que necessariamente satisfazer os anseios neokantianos, 

bem como ressaltar os “tesouros de verdades” da Igreja. Tanto porque visava uma cátedra 

católica, como também porque o próprio Rickert era quem iria avaliá-lo. Da especificidade 

desta tarefa resulta uma tese que visa fundamentar a metafísica na Lógica transcendental. Pois 

a tentativa de fundamentação da metafísica em meio a um contexto onde filosofia 

transcendental dita o campo semâtico das discussões, desdobra-se como abertura para 

                                                           
14

 Quem testifica sobre esta submissão de Heidegger ao dogmatismo filosófico de Baden é Safranski, dizendo: 

“Essa reserva rigorosa contra a filosofia da vida em Heidegger não era determinada apenas pelo seu valor 

transcendental católico, mas nascia também da escola do neokantiano Heinrich Rickert [...].”(SAFRANSKI, 

2005, p.77). 
15

 Sobre esta prioridade do conceito sobre a vida, afirma Rickert: “Como pesquisadores devemos dominar a vida 

conceitualmente e firmá-la, e por isso também temos de sair dessa mera agitação viva da vida para uma 

ordenação sistemática do mundo”. (RICKERT apud SAFRANSKI, 2005, p.77). 



58 
 

afirmação de Deus. Para tanto, Heidegger se empenha numa sistematização de Duns Scotus, 

por meio de uma intermediação entre a fenomenologia de Husserl e a natureza do valor 

transcendente em Rickert. A indicação para tal esquema Heidegger observara no prestigioso 

discípulo de Rickert, o jovem E. Lask, o qual também, de acordo com Heidegger, teve a 

perspicácia de atentar para os gregos. 

1.1  A descoberta do âmbito translógico a partir da Lógica objetiva de E. Lask 

Aspectos centrais da doutrina de Lask haviam de impressionar profundamente o jovem 

Heidegger. De tal modo que “Ser e Tempo” ainda apresentaria traços dessa influência 
16

. Por 

isso, a importância de aqui destacarmos a contribuição de Lask no desenvolvimento da 

tendência à facticidade na filosofia de Heidegger. Visto que, será precisamente Lask que 

fornecerá a indicação para a ascensão da vitalidade na tese de habilitação. A releitura das 

obras de Duns Scotus, a partir de uma perspectiva da filosofia transcendental de Kant, 

operada por Heidegger, encontra em Lask a mecanicidade conceitual necessária para uma 

reafirmação da metafísica no contexto da filosofia transcendental. A tentativa de reafirmar a 

metafísica em meio aos desafios postos pela Modernidade é impulsionada intimamente pela 

problemática pessoal que inquietava o jovem Heidegger – a unidade do ser na pluralidade de 

suas significações. 

Lask abre um caminho para às pretensões de Heidegger por meio de sua Lógica 

objetiva, que surge como proposta a partir de seus debates com Rickert sobre a natureza da 

“verdade e valor”. Rickert acreditava que “verdade e valor” se dão nos atos judicativos que 

compõem a subjetividade. Lask, porém, opunha-se a tal opinião, e prescindindo do sujeito, 

acreditava que a verdade vem à tona nas formas e categorias do objeto mesmo da realidade. 

Lask não negava a existência da subjetividade assim como havia sido concebida na 

Modernidade, nem tão pouco a ovildava como fazia a Escolástica, concedendo-a como mera 

natureza espiritual. De fato, a argumentação de Lask se dá em meio à bipolaridade 

transcendental sujeito-objeto, tal como a entendia Kant. Sua contribuição, porém, revela-se no 

argumento de que o objeto em sua dualidade de matéria e forma precede a subjetividade. Isto, 

ele expressa em sua teoria da “supercontrariedade”, que preconiza que antes de qualquer ato 

                                                           
16

 Macdowell confirma esta influência, ao afirmar que: “Traços das concepções de Lask são claramente visíveis 

em certas posições básicas de Sein und Zeit. O realce que ele dá à dupla forma e material terá aberto o caminho 

para a distinção fundamental entre ser e ente, ôntico e ontológico, obscurecida no Neokantismo ortodoxo.” 

(MACDOWELL, 1993, p. 68). 



59 
 

judicativo – verdade e falsidade, afirmação e negação – o objeto já está presente na 

consciência como conteúdo significativo enquanto tal. (MACDOWELL, 1993, p. 63). 

Com isso, a dimensão Lógica torna-se imanente à própria realidade; valor e realidade 

já não são mais dimensões autônomas, mas a forma do objeto que se eleva na consciência é o 

que determina a eclosão da verdade. O conhecimento é, de fato, conhecimento do objeto 

material em sua forma necessária. Lask força a argumentação visando suprimir a 

inacessibilidade da consciência à coisa-em-si, isto ele faz pela recuperação das teorias 

platônico-aristotélicas para o contexto da Lógica transcendental de Kant. Sendo assim, para 

Lask, se existe alguma bipolaridade, esta só pode ser descrita em termos de forma sensível e 

material experimental, que é, respectivamente, um retratamento da oposição platônica entre 

mundo inteligível e mundo sensível. Já a concepção aristotélica de síntese entre forma e 

matéria, funciona para Lask como a efetiva possibilidade das verdades como os próprios 

objetos concretos. 

 Mas esse estreitamento entre realidade e Lógica é apenas a preparação de Lask para 

um mergulho mais profundo, que despertaria sobremodo o interesse de Heidegger – o salto 

para a dimensão das forças vitais. O material sensível é o material de uma vivência que por 

meio de sua forma manifesta-se teoreticamente na consciência. Deste modo, é a vida que é 

elevada ao plano lógico; e mais, “Lask anuncia o princípio da especificação das formas pelo 

material” (MACDOWELL, 1993, p. 66), ou seja, a Lógica expressa na totalidade das 

categorias – as quais possibilitam a inteligibilidade – não provém do próprio plano Lógico, 

mas do material vivido. A forma é o produto de uma estabilização em caracteres universais do 

riquíssimo material da vida, que não se exaure na forma, possibilitando, assim, o 

conhecimento. 

A ideia de que a vida antecede as estruturas lógicas, iria impressionar profundamente o 

jovem Heidegger. Porém, procurando esquivar-se da possibilidade de um idealismo intenso e 

fechado, visto que o material se impõem absolutamente à consciência em sua forma dada, 

Heidegger procura, em sua tese de habilitação, um meio termo entre Lask e Rickert. Para 

Heidegger, Lask havia prescindido “demais” da subjetividade. Heidegger procurara manter os 

resultados de Lask, mas realçando as inferências dos atos judicativos – preconizados por 

Rickert – no conhecimento, e, portanto, garantindo a posição determinante do sujeito 

transcendental. Heidegger aceita o movimento objetivo através do qual as categorias são 

estendidas ao ser. Pois, tal ideia favorece decisivamente o projeto de recuperação da 



60 
 

metafísica em meio ao contexto da filosofia transcendental. Mas, inexoravelmente, a verdade 

vem à tona no juízo, e, portanto, pela elevação do ser no plano lógico. Não se pode 

simplesmente abdicar da consciência e seu comportamento, a verdade é detonada pela 

estrutura lógica que compõe a subjetividade transcendental. 

A força vital que determina a estrutura lógica é um pressuposto do qual Heidegger não 

quer abrir mão, se, de fato, pretende levar a cabo o projeto de reestabelecer a metafísica. 

Porém, como fazer coincidir a ideia de categorias que se originam do ser com a doutrina do 

juízo? O idealismo de Rickert, com sua noção de valor absoluto, imobiliza a riquíssima 

profusão do ser na vida subjetiva. Por outro lado, Lask introduz o elemento vital, mas se fecha 

num idealismo absoluto. Para garantir a interferência do sujeito, bem como manter a 

subjetividade em imediata relação com a vida, Heidegger recorre a teoria husserliana da 

intencionalidade. Segundo esta última, o objeto do conhecimento é resultante da “intenção” 

do sujeito que é determinada pela situação concreta da vida. Uma mesma matéria pode 

apresentar na consciência uma diversidade objetiva, que será determinada pelos atos 

intencionais. Husserl mantém, portanto, o sujeito em sua função constituinte do ente, mas 

eleva a vida para o nível da consciência. 

1.2.  Invocação da intencionalidade da consciência transcendental na obra de 

Duns Scotus 

O despertar do âmbito alógico a partir de E. Lask e os mecanismos conceituais 

disponibilizados pela fenomenologia de Husserl, que por sua vez possibilitam o fundamento 

da consciência transcendental sem que esta perca a profusão de vida na subjetividade, tornou 

possível para Heidegger o uso da descrição medieval da realidade do mundo como fio 

condutor para o reestabelecimento da metafísica sobre bases transcendentais. E é, 

precisamente, usando conceitos chaves da doutrina de Duns Scotus, que Heidegger se 

aprofundará na intencionalidade husserliana. O tratamento que se dará, na tese de habilitação, 

destes conceitos chaves é uma verdadeira mixagem das fontes neokantianas e aristotélico-

medievais, visando sempre à unidade transcendental do ser em sua relação com a 

multiplicidade. Do desenvolvimento desta tarefa, partem as ressonâncias fácticas que ganham 

caráter definitivo no curso de 1919, como questão central na filosofia do jovem Heidegger. 

Até a manifestação dos resíduos factuais do “espírito vivo” na tese de habilitação, o 

qual aponta para uma revisão da dimensão categorial, Heidegger trilha uma revitalização de 

aspectos centrais da doutrina de Duns Scotus. Esta revitalização é, de fato, uma redução ou 



61 
 

desconstrução do pensamento de Scotus, que busca ressaltar o procedimento fenomenológico 

que ali fora antecipado. A compreensão da natureza do conhecimento centrada no conceito da 

relação analógica entre a realidade vigente e o pensamento, assim como os modos de ser da 

coisa – caracterizados como modus significandi, modus intelligente e modus essendi – que se 

abrem nesta relação, são traços do pensamento de Duns Scotus que possibilitam, para 

Heidegger, uma releitura da consciência intencional a partir da escolástica medieval. O 

projeto de uma fundamentação transcendental para a metafísica começava a adquirir 

viabilidade por meio desta releitura da filosofia medieval.  

Duns Scotus, assim como Kant, buscou ressaltar os limites da razão. Pressupondo que 

a natureza de Deus é impenetrável pela razão humana, concluiu que, sendo o mundo uma 

criação divina também participa da natureza insondável de Deus. Ainda que razão nos tenha 

sido dada como competência para o conhecimento exato das coisas, isto de modo algum 

encerra o enigma do mundo. Porém, aqui não há uma queda absoluta no ceticismo, mas uma 

tentativa de solucionar os embates entre a fé e a razão, onde uma não pode substituir a outra. 

A razão conhece o mundo, mas não o esgota, porém a fé transpassa os limites da competência 

racional. Duns Scotus escolhe uma posição moderada para a problemática medieval referente 

às relações entre fé e razão. O mundo enquanto criação tem com Deus uma relação analógica, 

e sendo Deus a verdade do mundo, isto implica que o conhecimento que se tem da natureza 

divina – e, portanto, da verdade – por intermédio das coisas criadas é um conhecimento por 

analogia. Deste modo, a estrutura epistemológica que se ergue a partir desta compreensão 

teológica do mundo define a relação entre o pensamento e o ente real também em termos de 

analogia. Duns Scotus assume uma posição intermediaria entre o realismo conceitual e o 

nominalismo radical: 

Para Duns Scotus vale: o homem não se aproxima tanto de Deus com seu 

pensar quanto crêem os realistas do conceito, que quase lhe atribuem a 

capacidade de poder pensar mais uma vez os pensamentos de Deus, dos 

quais nasceu a criação. Mas também não está tão distante dele como 

pensam os nominalistas radicais, que deixam o pensar de Deus mergulhar 

na ignorantia. (SAFRANSKI, 2005, p.91) 

Centrado na ideia da relação analógica entre Deus e o mundo, Duns Scotus assume um 

nominalismo moderado 
17

, ou seja, o conceito não trás a plenitude do real ao espírito humano, 

                                                           
17

 Aqui seguimos a opinião de Rüdiger Safranski, que diz: “Duns Scotus era um nominalista moderado para que 

os conceitos no começo são apenas nomes (nomen) e não a essência da própria coisa” (SAFRANSKI, 2005, p. 

90). Porém, segundo a opinião do scholar Thomas Williams, Scotus é na verdade um realista moderado, pois 

crer na existência de formas universais, sob o conceito de natura communis. Sob este conceito ele evoca a 

possibilidade de uma realidade extra-mental. Contudo, propicia uma solução para o problema da individuação, 



62 
 

o que não implica necessariamente num completo desconhecimento do mundo. O 

conhecimento verdadeiro é gradual, se avança em direção à verdade por meio da relação 

analógica. Ela é o ponto de interseção entre o pensamento e a verdade do ser, configurando-se 

nas significações. Este é o âmbito no qual o pensamento humano se move tendo acesso 

gradual à verdade, a linguagem enquanto sistema de significações. 

Neste aspecto do pensamento de Duns Scotus Heidegger identifica certa antecipação 

do dualismo kantiano entre a dimensão transcendental do conhecimento e a coisa em si, 

provendo também uma antevisão da consciência transcendental de Husserl. Pressupondo a 

realidade da relação analógica que se configura no sistema de significações, Duns Scotus 

concebe os modos de manifestação do ente real: o modus intelligendi, que funda o plano do 

conhecimento; e o modus essendi, que funda o plano das coisas. Estes são modos (as 

categorias) em que uma mesma coisa se manifesta ao espírito humano, segundo Duns Scotus. 

Heidegger abstrai destes “modus” a intencionalidade da consciência transcendental. Estes 

“modus” correspondem ao que Husserl distinguira como noesis (modus essendi), o ato 

intencional significante, e o aspecto objetivo do ato intencional que é o noema 
18

 (modus 

intelligendi). 

Heidegger recorre a uma releitura fenomenológica do modus essendi a fim de garantir 

o caráter universal da imediatidade fáctica do âmbito translógico da vida. Sendo o modus 

essendi mais primário que o modus intelligendi, Heidegger encontra um estrutura capaz de 

suportar “o histórico em sua individualidade”. A ideia de factualidade, cuja origem remete a 

Fichte, é definida como “realidade bruta”, mas também como valor da personalidade 

histórica. 

O constructo fenomenológico da “facticidade” constitui uma radical 

reversão do neokantismo clássico, que cunhou este termo. O abstrato 

termo, “facticidade”, primeiro aparece em Fichte, que o usa para 

descrever o encontro próprio com a face “bruta” da realidade, ainda não 

docilizada pelo pensamento racional. O fáctico é o irracional por 

excelência, o signo de insuperável irracionalidade da “matéria” dada ao 

pensamento. Fichte foi o primeiro a explorar seus vários polarizados 

pares em termos de “hiatus irrationalis”, o abismo entre o empírico e o a 

                                                                                                                                                                                     
recorrendo ao conceito de haecceitas, onde o universal encontra-se numa instância irrepetível (Cf.: Duns Scotus, 

da Cambridge Companions, org. Thomas Williams, cap. 3; Williams, Thomas, “John Duns Scotus”, in. Stanford 

Encyclopedia of Philosophy, disponível em: http://plato.stanford.edu/archives/sum2013/entries/duns-scotus/). 

Mesmo com este embate de opiniões não podemos negar que Scotus busca uma posição intermediária entre o 

realismo e o nominalismo – por isso mesmo, sendo considerado como “moderado” tanto por um lado, como por 

outro. 
18

 Cf. STEGMÜLLER, 2010, p. 70. 

http://plato.stanford.edu/archives/sum2013/entries/duns-scotus/


63 
 

priori, o individual e o universal, quid facti e quid juris, intuição e 

conceito, em resumo, facticidade e logicidade. (KISEL, 1995, p. 27) 

 Heidegger amplia a concepção de facticidade injetando nela o “espírito histórico”, e 

tornando a facticidade um “elemento de sentido-determinante”, a facticidade como “arena de 

formação de valor e visão de mundo”. Com a intensificação do histórico na facticidade, 

Heidegger propõe uma reformulação do problema da categoria. A introdução do histórico 

delimita a facticidade como constructo transcendental da relação entre a individualidade e o 

universal. O ponto de interseção entre o real e o racional. 

Evidentemente, neste ponto, a interpretação de Heidegger ultrapassa tanto o 

pensamento de Duns Scotus, como inicia uma projeção do método fenomenológico para as 

dimensões da vida. O modus essendi é para Heidegger a prova de que o pensamento 

escolástico não estava completamente alheio à possibilidade de uma consciência 

transcendental 
19

. Concebido como fundamento último, o modus essendi concentra em si o 

espírito histórico, mas também é correlativo a noese de ato da consciência intencional. Com 

isso, Heidegger faz coincidir na universalidade concreta do modus essendi tanto aquela 

“esfera da vivencialidade imediata” apresentada por E. Lask – que é corroborada pela 

concepção fichteana de facticidade como “face bruta da realidade” – acrescida do valor 

histórico na personalidade viva, como também o aspecto apriorístico da estrutura intencional 

da consciência transcendental de Husserl. O modus essendi abre a dimensão da „simples 

apreensão‟ que antecede todo e qualquer juízo. Nesta dimensão não pode haver comprovações 

racionais, nem tão pouco dúvidas, mas tão somente a vivência da “„robusta‟ realidade que 

numa força irresistível se impõe a consciência, não podendo ser nem colocada de lado, nem 

tão pouco eliminada” (KISEL, 1995, p. 30). 

O modo como Heidegger maneja essa abordagem do modus essendi resulta num 

aprofundamento da compreensão da consciência intencional. A projeção das categorias para o 

plano da realidade sensível, realizada por Lask, havia despertado o interesse de Heidegger 

para a imediatidade da vida. A especificação do material sobre a forma, demonstrada na 

Lógica objetiva, estava em linha com as pretensões metafísicas de Heidegger. Entretanto, 

Lask não fora capaz de levar a cabo o que iniciara, precisamente porque, como já havíamos 

afirmado, fechara-se num idealismo absoluto da matéria, negando as inferências da 

                                                           
19

 O comentário de MacDowell nos confirma isto: “A importância da existência de um tratado De modis 

significandi na Escolástica medieval, segundo Heidegger, é antes demonstrar que ela não desconheceu a 

dimensão própria dos atos intencionais, embora sem chegar a uma noção elaborada de subjetividade.” 

(MACDOWELL, 1993, p. 81) 



64 
 

consciência. Porém, a compreensão fenomenológica de Heidegger lhe fornece os mecanismos 

necessários para a conclusão de tal projeto. Heidegger, em sua tese de habilitação, não 

pretendia abdicar da consciência transcendental, mas buscava avançar em direção ao ente na 

totalidade, mantendo, porém, a autonomia transcendental do sujeito. Isto ele consegue por 

meio do aparato conceitual disponibilizado por Husserl. A intencionalidade da consciência 

coloca mesmo o sujeito junto à coisa. Os atos noéticos da consciência transcendental, 

diferentemente do que pensava Husserl, não se fecha na transcendentalidade do ego puro, mas 

conecta o sujeito ao plano da imediatidade da vida. A intuição categorial de Husserl é 

aprimorada ao ser interligada com a dimensão pré-teorética da vida. E é em Duns Scotus que 

Heidegger encontra a plataforma conceitual que lhe possibilita o desenvolvimento desta 

tarefa. O modus essendi, que para Duns Scotus era o mais fundamental dos modos de ser da 

coisa, prefigurava a coincidência interna entre o elemento da vivencialidade imediata e a 

noese de ato da consciência transcendental. A releitura deste modus em Scotus resulta num 

passo avante em direção à fundamentação da metafísica no contexto da filosofia 

transcendental. Pois, o modus essendi passa a ser visto como uma “ordem do ser”, ou seja, um 

princípio necessário a partir do qual se torna possível uma compreensão homogênia em meio 

ao esgarçamento da multiplicidade sensível. 

1.3. O espírito vivo e o despontar da hermenêutica da facticidade 

Mas é na esteira do desenvolvimento desta “ordem do ser” que Heidegger firma os 

links para o remetimento do seu pensamento em direção ao irrompimento da hermenêutica da 

facticidade em 1919. O modus essendi é expressamente uma reformulação da intuição 

categorial, que suscita em Heidegger a ideia do “espírito vivo”. Esta é a formulação que, na 

tese de habilitação, expressa mais intensamente a originalidade do pensamento do jovem 

Heidegger. Ela indica o desembocar das forças histórico-vitais num pensamento que ainda 

estava amarrado à tradição neokantiana. O “espírito vivo” é detonado na tese de habilitação 

com certa perplexidade. No capítulo final da tese, Heidegger deixa emergir o que desde o 

inicio lhe inquietava – o espírito histórico da vida. O uso abundante dos termos vida, espírito 

vivo e ação viva, no capítulo final da tese 
20

, demonstram a erupção da facticidade viva desde 

o interior da problemática neokantiana. 

A reformulação do modus essendi, como estrutura conceitual que dá suporte a conexão 

interna entre a vivencialidade imediata e a consciência intencional, abre espaço para 

                                                           
20

 Cf. SAFRANSKI, 2005, p.95. 



65 
 

implementação do elemento histórico como o ponto de presentificação imediata do que é 

dado. Heidegger começa a se distinguir de seus antecessores neokantianos pela ênfase que dá 

à história como esfera de determinação categorial. Ao focalizar a postura espiritual no 

medievo, Heidegger pretende destacar uma prefigurada proximidade da postura metafísica da 

escolástica com a filosofia transcendental. A eclosão do “espírito vivo” satisfaz a transposição 

das fontes lógicas para a vida histórica. O que ocorre é uma projeção do que até então estava 

retido ao ego puro para a historicidade da realidade efetiva. Para Heidegger, a dimensão 

alógica da vida detona a fluidez do histórico na subjetividade transcendental. 

A carga histórica liberada pelo espírito vivo é um contraponto aos valores supra-

históricos de Rickert, os quais funcionavam como suporte para a cientificidade das ciências 

ideográficas. Ao recorrer a uma dimensão supra-histórica, na tentativa de validar o 

conhecimento do particular em meio ao fluxo do real, para Heidegger, Rickert permanece 

numa posição a-histórica. Ora, Rickert tentava, através da invocação da idealidade dos valores 

supra-históricos, garantir uma possível ligação entre o elemento único e individual da 

realidade em fluxo e a universalização da postura lógico-conceitual. Visto que a ciência, ao 

reduzir a realidade na forma de leis fixáveis, deixava escapar a riqueza múltipla da realidade 

em fluxo. Porém, a manutenção de uma dimensão supra-histórica permanece unilateral e, 

portanto, privada de uma “irrupção na realidade efetiva verdadeira e na verdade real” 

(HEIDEGGER apud CASANOVA, 2009, p. 32). Para Heidegger, o espírito vivo, o qual 

mantém as inferências da consciência e a presentidade imediata do real, é a postura que, 

prefigurado no modus essendi, nos coloca em meio a realidade efetiva. O espírito vivo é uma 

posição de iluminação, onde “a postura espiritual teórica é apenas uma postura” (Idem). Tal 

afirmação demonstra uma compreensão do caráter originário do espírito vivo, o qual pode 

assumir diversas configurações, inclusive a teórica. Aqui começa a se abrir uma dimensão que 

medeia o individual real e o universal, garantindo a rigorosidade da filosofia enquanto saber 

do real – pois, não devemos nos esquecer de que na tese de habilitação, Heidegger busca 

engendrar um fundamento transcendental para a metafísica. O espírito vivo se mantém numa 

imanência entre a individualidade subjetiva e a universalidade objetiva, resguardando, 

portanto, a dimensão histórica da realidade em fluxo. Essa primazia do elemento histórico 

sobre a postura teórica, que se faz sentir no espírito vivo, é o despertar cada vez mais intenso 

de uma compreensão fáctica da realidade, aproximando o jovem Heidegger da filosofia de 

Dilthey e Hegel. 



66 
 

 A introdução do elemento histórico faz do espírito vivo uma intercessão entre a 

individualidade subjetiva e a universalidade do real. Essa ambiguidade é peculiar ao espírito 

vivo, pois é a partir dela que Heidegger fará emergir uma rota alternativa para a problemática 

kantiana. O aprofundamento desta noção, no curso de 1919, ressalta ainda mais esta 

ambiguidade através da hermenêutica da facticidade, conduzindo o pensamento de Heidegger 

a elaboração de uma nova postura ante a problemática epistemológica neokantiana. 

2. A noção de vivência como elemento central no curso de 1919 e a postura do Jovem 

Heidegger ante a problemática kantiana a partir da experiência do mundar 

O curso de 1919 é a primeira conferência ministrada por Heidegger depois da guerra, 

já como auxiliar de Husserl. Ela trás o título de “A Ideia de Filosofia e o Problema da 

Concepção de Mundo”. O próprio título da conferência nos indica que o jovem filósofo ousa 

introduzir-se no contexto de discussões da problemática de sua época. Heidegger pretende 

localizar definitivamente a tarefa da filosofia, bem como garantir a rigorosidade da atitude 

filosófica enquanto forma de saber. Aqui há um despontar inicial de uma fenomenologia bem 

aquém da que era preconizada por Husserl. Heidegger, ao tentar demonstrar o modo como as 

concepções de mundo são elaboradas, acaba por colocar em relevo regiões ainda impensadas 

tanto pelos neokantianos como pelo próprio Husserl. Nestas regiões, cuja indicação já havia 

sido apontada pela natureza do “espírito vivo” na tese de habilitação, Heidegger delimitará as 

condições primordiais para o surgimento de toda postura teórico-científica. A facticidade da 

vida é revigorada, e neste curso é posta como região que está aquém de toda fundamentação 

teórico-objetiva.  

Para Husserl o fundamento último sobre o qual repousa toda cognição do mundo é o 

imediato da intencionalidade da consciência transcendental. A epoché fenomenológica, ao 

colocar em suspenso a posição natural em relação aos objetos – na qual os objetos surgem 

como autônomos em relação à consciência –, descobre os campos intencionais, ou seja, a 

dimensão dos atos intencionais, onde as coisas se mostram (fenômenos) como elas são em si 

mesmas. Para Husserl, esta é a região mais originária de toda cognição da realidade, de onde 

emana a verdade do mundo. Para Heidegger, entretanto, existe uma região ainda mais 

originária, que ao ser levada em conta, torna evidente a ingenuidade da posição husserliana; a 

qual ainda permanece acriticamente enredada em meio a estruturas conceptuais da 

facticidade. 



67 
 

A proposta inaugurada por Heidegger neste curso será decisiva para o desdobramento 

da questão do ser como centro de sua filosofia. O que se propõe é a tentativa de imiscuir a 

filosofia numa plataforma de discussões inteiramente nova, procurando restabelecer o caráter 

mais originário da tarefa da filosofia. Esta nova plataforma de discussões se dá com o 

aprofundamento de noções já previamente pensadas por Heidegger desde sua tese de 

habilitação. O “espírito vivo”, que já indicava uma forte tendência para o elemento histórico e 

para a vivencialidade imediata, agora é aprofundado pela revisão da noção de faticidade. Tal 

revisão se dá por meio do desenredamento do ônus teológico, sob o qual se buscava ressaltar a 

necessidade de um ente supremo como centro de sustentação harmonizador entre as 

configurações lógicas e a multiplicidade do real – condição que descreve a condição fática do 

homem medieval. A noção de facticidade é estreitada com a concepção de vivência cunhada 

na filosofia da história de Dilthey, conceito que será central em todo o curso; e que revelará 

uma reconfiguração inteiramente original da fenomenologia, por parte do jovem Heidegger. 

Nela encontraremos o modo como Heidegger se posicionará frente ao ambiente de discussões 

suscitado pela problemática kantiana em sua época, e desta maneira, destacarmos a reação da 

fenomenologia heideggeriana em face a uma filosofia configurada pelo idealismo crítico. 

2.1. A vivenciabilidade do mundo como posicionamento metodológico 

O clímax no qual a consciência do vivenciar é invocada no curso se dá em meio a 

reflexões que se ligam, de certo modo, a Max Weber. Este havia concebido a necessariedade 

de uma ciência social pura, baseada numa postura objetiva diante dos fatos. Nessa postura o 

sujeito se despoja de seus juízos de valor, os quais interferem na compreensão dos fatos 

observados. Como poderíamos dispor deste olhar objetivo sobre as coisas? Weber havia 

criticado a redução da compreensão da experiência humana ao método das ciências exatas – 

redução que implicava na possibilidade do cálculo das forças vitais e históricas. O 

desencantamento do mundo proporcionado pelo processo de racionalização da realidade física 

agora também ousava esgotar o mistério abismal do mundo humano e da liberdade que lhe é 

inerente. Portanto, para que se avance no conhecimento dos fenômenos humanos é mister um 

método próprio à natureza livre de tais fenômenos. A apreensão do mundo humano não pode 

dar-se simplesmente por meio do cálculo, mas, em contra partida, se impõe ao conhecimento 

dos fenômenos humanos a mesma rigorosidade que há nas ciências da natureza. Deste modo é 

crucial para o cientista social o distanciamento dos fatos observados, que implica numa 

neutralização dos juízos de valor e da carga pessoal. Quanto mais o cientista aproxima-se 

desta posição de neutralidade, bem mais valida será sua observação dos fatos. 



68 
 

É no rastro da questão que se abre com esse “ponto neutro” idealizado por Weber, que 

Heidegger desenvolve sua analise crítica e interpõe a imediatidade do vivenciar. A elaboração 

das concepções de mundo poderia realmente partir de uma tal neutralidade? Ora, Weber havia 

proposto tal caminho visando um acesso genuíno à verdade real. Husserl tentara encontrar 

este ponto neutro por meio do emprego da epoché fenomenológica, que ressaltava os campos 

intencionais da consciência, possibilitando o acesso “às coisas elas mesmas”. A escola de 

Marburgo, em sua interpretação do idealismo transcendental, encontrava nos princípios 

lógico-transcendentais a própria descrição dinâmico-construtiva da realidade em si mesma. Já 

o neokantismo da escola de Baden, ao interpretar a natureza das condições transcendentais do 

sujeito cognoscente em termos de atos valorativos, concentra na idealidade da noção de valor, 

ou na validez absoluta, o acesso à verdade do conhecimento. 

Em todas essas correntes de pensamento manifesta-se uma intensa preocupação com a 

possibilidade de acesso “às coisas mesmas”. E, ao mesmo tempo, uma preocupação com a 

natureza da tarefa da filosofia nesta odisseia em busca da verdade real. De fato, a natureza da 

filosofia é configurada sempre em sintonia com a compreensão que se dispõe sobre o modo de 

vir-à-ser das coisas. Kant, ao resguardar o campo de atuação da filosofia na dimensão 

transcendental do conhecimento, também é desafiado pela mesma questão. Heidegger haveria 

de reconhecer, assim como Kant, que a essência da filosofia está intimamente ligada ao 

advento do ser, constituindo-se mesmo o “ofício dos filósofos” (HEIDEGGER, 2012, p. 39). 

Portanto, se a pretensão de Heidegger no curso de 1919 era propor uma ideia de filosofia, era 

de se esperar que ele também propusesse uma nova ordem de acesso às coisas mesmas. Isto 

ele faz recorrendo a dimensão da facticidade, a qual se desvela na imediatidade mundana do 

vivenciar. 

2.2. Noção de vivência em Dilthey 

A vivência, como já havíamos dito, é um modo de compreensão empregado na 

filosofia da história de Dilthey. Dilthey estava empenhado na fundamentação epistemológica 

das ciências humanas, e, sobretudo, do conhecimento histórico. O problema da cientificidade 

da história encontrava-se no modo como a experiência histórica do individuo pode elevar-se 

ao status de ciência histórica, e, portanto, conhecimento histórico universalmente válido. A 

vivência é requisitada como elemento espiritual que possibilita tal elevação. Ela é o mais 

concreto ponto de partida para a sustentação de toda estrutura epistemológica do 

conhecimento histórico. A partir das vivencias do indivíduo é que se estabelece o nexo da 



69 
 

vida que medeia a experiência histórica individual e a universalidade do conhecimento 

histórico. A peculiaridade deste elemento é que nele torna-se possível a articulação entre o 

singular e o universal, pois para Dilthey, a vivência sempre é singular. Entretanto, mesmo 

estando encerrada na singularidade do existir individual, mantém uma relação de 

compreensão com a visão de mundo de sua época específica (o espírito da época). No fluxo 

de vivências que se desdobram no percurso da vida há, portanto, uma compreensão de fundo, 

que não pode ser apreendida como forma de conhecimento objetivante, mas como uma lógica 

imanente ao próprio vivenciar, que por sua vez, condiciona e está na base de toda forma de 

conhecimento objetivante. Para Dilthey, o conhecimento histórico-objetivo só é possível por 

que aquele que realiza a ciência histórica é um ser histórico. Ao comentar isto, Gadamer 

afirma o seguinte: “As ciências históricas tão somente continuam o pensamento começado na 

vida” (GADAMER, 2004, p. 300). 

Este “pensamento começado na vida” trás a tona o mundo histórico no qual o 

indivíduo, estando mergulhado, adquire para si uma esfera de compreensão onde tudo o mais 

se torna significativamente conhecido. O fluxo de vivencias na vida singular possibilita a 

composição de uma “conexão vital” que, delimitando a esfera de compreensão, condiciona a 

compreensibilidade significativa de tudo o que nos vem ao encontro. Fora dessa conexão 

nada é conhecido. Vejamos o modo como Dilthey expressa essa relação entre compreensão e 

vivência – relação que será sobremodo importante para Heidegger: 

Cada palavra, cada frase, cada gesto ou formula de etiqueta, cada obra de 

arte e cada feito histórico só são compreensíveis porque um elemento 

comum articula aquilo que se manifesta neles com aquele que 

compreende; o indivíduo vivencia, pensa e age constantemente em uma 

esfera própria ao que é comum e somente em tal esfera ele compreende. 

A partir dessa comunhão, tudo aquilo que é compreendido porta em si, 

por assim dizer, a marca de algo conhecido. Nós estamos mergulhados 

nela. Sentimo-nos por toda parte familiarizados com esse mundo 

histórico e compreendido, compreendemos o sentido e o significado de 

tudo aquilo, e nós mesmos somos entretecidos com esses pontos em 

comum. (DILTHEY, 2010, p. 109) 

Essa esfera de compreensão, instituidora de sentido e significação, é composta pelo 

âmbito das vivências. Cada vivência nos possibilita esse “entretecimento” com a comunhão 

do mundo comum, a casa histórica que desde sempre habitamos. No âmbito das vivências a 

postura científica ainda não está consolidada, na verdade, nem mesmo ainda pretendida. 

Porém, até mesmo a realização dessa postura está totalmente enraizada no “pensamento que 

começa na vida”. De modo que, toda posição teórico-objetiva é apenas uma especificidade de 



70 
 

possíveis posturas cuja base encontra-se na esfera das vivências. Para Dilthey, portanto, o 

olhar científico da história é pressuposto pelo ser histórico da vivência. O problema da 

elevação da experiência individual ao conhecimento histórico, válido universalmente, é 

solucionado pela imanência do mundo histórico em cada experiência individual. 

2.3. A noção de vivência e a atenuação do horizonte histórico radicado na 

vivenciabilidade imediata: compreensão pre-teorética que condiciona a 

visualização originária dos fenômenos. 

Mas, em que aspecto a noção de vivência em Dilthey se torna elementar para a posição 

de Heidegger no curso de 1919? E mais especificamente, de que modo tal noção oferece para 

o jovem Heidegger uma orientação para elaboração de sua postura em relação à problemática 

transcendental kantiana? E de que forma a recorrência a essa noção pode ser delimitada como 

posicionamento de Heidegger para com a problemática transcendental? O esclarecimento da 

noção de vivência, segundo Heidegger, irá possibilitar a resposta para tais questões, o que, por 

sua vez, possibilita-nos a compreensão do que a princípio fora proposto: apontarmos as 

significativas inferências do filosofar primevo que trata de recolocar a questão do ser para 

com a problemática transcendental. Pois, a postura adotada por Heidegger no curso de 1919 o 

permite imiscuir-se efetivamente na briga filosófica de seu tempo. 

Para demonstrar a novidade de sua postura fenomenológica, Heidegger faz uso de uma 

descrição fenomenológica da vivência da cátedra de onde ministrava sua conferência. Todo o 

curso estará centrado na explicitação dos aspectos fundamentais que ali são liberados. Não só 

pelo caráter inédito, mas, sobretudo por causa da própria natureza do que pretendia ser 

ressaltado, que Heidegger recorre a algo tão peculiar e comum, como é o caso da – até aquele 

instante – despercebida cátedra de onde falava. Com isso, queria Heidegger indicar que o 

caráter novo do seu filosofar consistiria precisamente nisto mesmo: possibilitar o 

irrompimento do que até então estava soterrado no mundo da vida. Uma tendência irresistível 

para com a tematização daquilo que é trivial, e evidente por si mesmo, marcaria 

definitivamente a filosofia de Heidegger, a partir daqueles dias. A tentativa de relevar a 

consciência da vivência da cátedra estava em plena consonância com o caminho que passaria 

a propor para liberação da “verdadeira realidade e da verdade real”. O voltar-se para a cátedra 

fora estratégico. Os contornos de um novo método de acesso “às coisas mesmas” se esboçava 

numa atitude de pensamento que busca ressaltar um “saber” imanente à vida e que 

constantemente atropelamos com nossa desatenção teórico-objetiva. O flanco que se abre com 



71 
 

a noção fenomenológica da vivência possibilita-nos compreender o modo como Heidegger se 

posiciona ante a problemática transcendental, bem como sua reação face ao ambiente de 

discussão neokantiano. Vejamos, pois, essa passagem monumental da conferência de 1919, 

onde Heidegger expõe a vivência da cátedra: 

Vocês vêm como de hábito a esse auditório na hora habitual e se dirigem 

até seus lugares habituais. Os senhores retêm essa vivência de “ver os 

seus lugares” ou, se preferirem, podem compartilhar minha própria 

experiência: entro na sala de aula e vejo a cátedra. Prescindimos de uma 

formulação linguística da vivência. O que eu vejo? Superfícies marrons 

que se cortam em ângulo reto? Não, eu vejo outra coisa. Vejo uma caixa, 

uma caixa pequena colocada por cima de outra grande? De modo algum, 

eu vejo a cátedra sobre a qual devo falar. Vocês veem a cátedra da qual se 

falará aos senhores, na qual eu mesmo já falei. Na vivência pura não há – 

como se diz – nenhum nexo de fundamentação. Ou seja, não é que eu 

vejo primeiro superfícies castanhas que se entrecortam, e que logo depois 

se apresentam como caixa, depois como púlpito, depois como púlpito 

acadêmico, como cátedra, de modo que cole na caixa as propriedades de 

uma cátedra como se fosse uma etiqueta. Tudo isso é interpretação má e 

tergiversada, um desvio de direção do olhar puro para o interior da 

vivência. Vejo a cátedra de um golpe, por assim dizer; não a vejo apenas 

isolada, vejo o púlpito como sendo alto demais para mim. Vejo um livro 

sobre ele, diretamente como algo que me importuna (um livro, e não um 

número de folhas estratificadas e salpicadas de manchas negras); Vejo a 

cátedra em determinada localização, em uma iluminação, em um fundo 

[...] 

Na vivência de ver a cátedra se me dá algo deste mundo-em-torno 

imediato. Esse mundo que nos rodeia (a cátedra, o livro, o quadro, o 

caderno de apontamentos, a caneta, o zelador, a associação de estudantes, 

o bonde, o automóvel etc) não são as coisas com um conteúdo 

significativo determinado, objetos, ainda por cima concebidos como isso 

e significando isso, mas o significativo é primário, e se me apresenta 

diretamente, sem nenhum rodeio intelectual que passe pela captação de 

uma coisa-objeto. Vivendo em um mundo circundante, me encontro 

rodeado sempre por toda parte de significados, tudo tem caráter de 

mundo, “munda” [es weltet]. (HEIDEGGER, 2005a, p. 85-88) 

Um dos aspectos importantes na noção de vivência é a possibilidade de articulação 

entre o histórico e o elemento lógico, sem que houvesse o risco de uma ênfase unilateral de 

um destes termos. A dimensão histórica começara a consolidar sua importância no 

pensamento de Heidegger, o qual queria evitar o caminho trilhado pela filosofia perene, cujo 

comportamento procurava configurar o caráter da filosofia por ligações com substâncias 

imutáveis e eternas. Essa tendência para o permanente caracterizava bem os anseios 

filosóficos de sua época. Porém, é evidente que também se encontra em Husserl e nos 

neokantianos uma oposição à metafísica tradicional. Mas, o ímpeto desta oposição era brando 

quando se tratava da problemática transcendental inaugurada por Kant. Tanto Husserl, como 



72 
 

os neokantianos, procuraram levar a cabo o que Kant iniciara. A busca pelo fundamento 

último, de natureza a priori, responsável pela sustentação de todo conhecimento real, 

caracterizava o perfil da inquirição epistemológica destes filósofos. No encalço deste a priori 

fundante sempre se tendia a dimensões a- ou trans-históricas. E, com isso, em sua tentativa de 

superar a metafísica recaiam outra vez no paradigma que procuravam anatematizar – um 

princípio substancial e perene que possibilitasse a racionalidade científica. A filosofia 

neokantiana, bem como a fenomenologia de Husserl, demonstravam sua essencial conexão 

com paradigma metafísico por meio de sua submissão ao modelo da relação sujeito-objeto, 

resultando sempre numa compreensão teórico-objetiva da realidade. Tal postura acabara por 

subtrair a historicidade viva, a qual Heidegger pretende resguardar. Por isso mesmo, é a 

própria ideia de fundamentação – “contexto fundador” – que Heidegger pretende rechaçar a 

fim de possibilitar um acesso mais originário às coisas mesmas. 

O ambiente de discussão neokantiano, por meio de sua reflexão lógico-epistemológica, 

ao persistir numa ideia de fundamentação não fora capaz de conciliar lógica e a historicidade 

da personalidade viva. Nem mesmo Dilthey havia percebido as possibilidades que se abriram 

com sua noção de vivência, visto que ainda estava enredado num contexto de fundamentação 

das ciências do espírito. Por isso mesmo, Gadamer irá declarar que a procedência mais 

autêntica para o projeto de uma hermenêutica da facticidade seja, não Husserl nem Dilthey, 

mas Nietzsche 
21

. Nele se encontrava um verdadeiro impulso para manutenção da tensão entre 

a historicidade viva e pensamento, impulso esboçado por meio de sua crítica a ideia de 

verdade. Essa influência de Nietzsche se fez sentir na tese de habilitação, quando Heidegger 

começa a perceber o quanto o turbilhão das forças vitais determinavam o pensamento. 

Heidegger ratifica tal influencia ao afirmar: 

A filosofia vive ao mesmo tempo em uma tensão com a personalidade 

viva, exaure de suas profundezas e plenitudes vitais o conteúdo e a 

pretensão valorativa. Na maioria das vezes, por isto, encontra-se a base 

de toda concepção filosófica uma tomada de posição pessoal do filósofo 

em questão. Nietzsche, em seu seco e inexorável modo de pensar, e em 

sua capacidade plástica de representação, formulou essa determinação de 

                                                           
21

 Gadamer propõe esta tese, dizendo: “Essa é a razão pela qual os verdadeiros precursores da posição 

heideggeriana na indagação pelo ser e no seu remar contra a corrente dos questionamentos metafísicos ocidentais 

não poderiam ser nem Dilthey nem Husserl, mas Nietzsche. Pode ser que o próprio Heidegger só tenha 

compreendido isso bem mais tarde. Mas, retrospectivamente, pode-se se dizer: elevar a radical crítica de 

Nietzsche ao “platonismo” até a altura da tradição criticada por ele, confrontar-se com a metafísica ocidental à 

sua própria altura e reconhecer e superar o questionamento transcendental como uma consequência do 

subjetivismo moderno eram tarefas que já estavam esboçadas desde o início em “Ser e Tempo”.” (GADAMER, 

2004, p. 345) 



73 
 

toda filosofia com a expressão „a pulsão que filosofa‟ (HEIDEGGER 

apud CASANOVA, 2009, p.25). 

A noção de vivência viabilizara as intenções nietzscheanas, e Heidegger procurou 

levar isto a cabo por meio de sua hermenêutica da facticidade. O olhar inerente às vivências 

que se projeta aquém dos “contextos de fundamentação” possibilitara para Heidegger uma 

forma de compreensão livre da tendência decadente do pensamento objetivante, o qual, no 

encalço de uma perene fundamentação a priori, filosofa em detrimento do histórico. A esfera 

que se abre com a noção de vivência passa a apresentar para Heidegger os contornos de um 

acesso mais originário às coisas mesmas; uma espécie de compreensão se abria onde o 

entorpecimento da postura teórico-objetiva não mais amenizava “a face bruta da realidade”. 

A radical proximidade que se institui com a noção de vivência possibilita um 

mergulho genuíno na historicidade do homem. O elemento histórico é autenticamente aceito 

como condição decisiva para elaboração da verdade real e verdadeira realidade. O saber que 

se constitui na vivencia não recai em posições a-históricas, como fora o caso da noção de 

valor preconizado pela escola de Baden. A peculiar maneira de ver que se abre no vivenciar 

não está em sintonia com os anseios inerentes ao projeto de fundamentação do conhecimento 

(como fora intencionado pelos neokantianos e pela fenomenologia de Husserl), a própria ideia 

de fundamento passa a ser compreendida como uma obstrução ao modo de acesso às coisas 

mesmas. No vivenciar se busca tão somente desenredar-se do distanciamento ocasionado pela 

postura objetivante que se dá em meio ao paradigma sujeito-objeto. O que se pretende, com 

isso, é a conquista de regiões que possibilitem uma aparição genuína dos fenômenos, os quais 

devem ser contemplados no instante em que surgem na vida. 

A eclosão da historicidade na vivência possibilitou uma diretriz para a radicalização da 

fenomenologia de Husserl, bem como o aprofundamento da noção de vivência em Dilthey. O 

modo como Heidegger apropria-se da noção de vivência, e a maneira como busca superar 

tanto Husserl como Dilthey, lhe proporciona um posicionamento original para com a 

problemática kantiana. Portanto, com a descrição da noção de vivência que se dá no curso de 

1919 temos em paralelo a superação da temática discursiva de sua época – que condicionava 

tanto o movimento neokantiano, como também a fenomenologia de Husserl, e que se definia 

pela tentativa de caracterizar a natureza transcendental do conhecimento – junto a um 

posicionamento específico para com a problemática posta por Kant. Se seguirmos o modo 

como é descrito o acontecimento (Ereignis) na vivência poderemos demonstrar em que 

sentido Heidegger inaugura um novo patamar de discussões que se posiciona aquém da 



74 
 

temática epistemológica que tanto impulsionava o espírito filosófico de sua época. E ao passo 

em que demonstramos o sentido desta novidade fenomenológica também poderemos expor a 

peculiaridade de seu posicionamento para com Kant. 

2.4. A originária dimensão pre-teorética aberta no mundar do mundo 

circundante: apropriação fenomenológica da noção de facticidade. 

No encalço do mais originário território de manifestação dos fenômenos, Heidegger 

usa como principio norteador a intencionalidade husserliana, dizendo: “<<tudo o que se 

oferece originariamente na „intuição‟ [...] deve ser tomado simplesmente como se dá>>. Este 

é o <<princípio dos princípios>> que nos salvaguarda dos erros de qualquer teoria 

especulativa (HEIDEGGER, 2005a, p.132). Husserl abrira um caminho, por meio de sua 

epoché fenomenológica, nos conduzindo diretamente a uma excessiva proximidade com o 

mundo da vida. O princípio da apreensão imediata é a indicação metodológica para o tênue 

auscultar da vida que se dá na vivência. A exigência da “simples aceitação” enfatiza a cautela 

com que se deve proceder na compreensão do que nos é dado no vivenciar. Qualquer deslize 

na desatenção faz-nos cair na postura teorizante, nos afastando da mais genuína apresentação 

do mundo. 

O que Heidegger pretende com tamanha cautela – em termos weberianos – é 

contemplar o mundo ainda não desencantado pela razão teorética, que em tudo está submetida 

à paradigmática postura da relação sujeito/objeto. A face incólume da realidade bruta vem à 

tona no vivenciar. E é precisamente o que se apresenta no instante da vivência que Heidegger 

pretende preservar, concebendo isto mesmo como a única abertura possível às coisas elas 

mesmas. 

Para explicitar o saber que se dispõe na vivência da cátedra, Heidegger o torna visível 

por contraste: demonstra a rapidez descuidada com que, ao observarmos o fenômeno, logo o 

reduzimos ao analítico olhar da racionalidade geométrica – “superfícies castanhas que se 

cortam em ângulo reto”. Quase que automaticamente somos transladados para uma outra 

ordem, suplantando aquela mais originária com a qual lidamos habitualmente. A dimensão 

histórica é soterrada pela dimensão do conceito. Já não se vê a cátedra do auditório da 

Universidade de Freiburg, de onde Martin Heidegger ministrava a determinante conferência 

de 1919. A postura da razão teorética nos faz saltar para o plano do conceito, onde o 

fenômeno é desvitalizado, ou des-historicizado (HEIDEGGER, 2005a, p. 108). O saber 

vivido da cátedra é posto em ocaso pela ilustração racional. Porém, é precisamente este saber 



75 
 

tão imediato e trivial que se tem da cátedra histórica (e que, por sua excessiva proximidade, 

comumente escapa dos olhos da razão) que Heidegger quer colocar na mira da filosofia. 

Entretanto, o que torna este apresentar-se histórico e imediato que se dá na vivência 

tão especial? Certamente não é o simples fato da proximidade, nem o fato de ser a primeira 

forma de apreensão. O caminho para a trivialidade do que é vivido, esboçado por Heidegger 

por meio da noção de vivência, quer nos revelar algo mais; algo tão complexo que os 

tradicionais manuais de filosofia não podem conceder-lhe um nome – nem de fato o podem 

dar. Trata-se de uma contemplação tão abundante que os diversos termos filosóficos não são 

capazes de conceituar, restando, na maioria das vezes, como postura mais adequada para 

expressão de tamanha contemplação o “silêncio essencial” (MÖRCHEN apud SAFRANSKI, 

2005, p. 171). A própria estrutura gramatical – sujeita ao modo de compreensão objetivante – 

apresenta-se como inadequada para explicitação de tal historicidade. 

O que realça a complexidade do saber vivido na vivência é sua conexão histórica. Em 

cada unidade vivencial é detonada uma descarga significativa que faz vir à tona a plenitude do 

mundo histórico. Como descreve Heidegger, no caso da vivência da cátedra, não a 

percebemos como uma unidade isolada, mas “na vivência da cátedra algo do mundo em torno 

se apresenta a mim”. Este em-torno é o que se oferece de mais originário na percepção da 

cátedra, e de qualquer outro fenômeno vivido. O mundo-em-torno jaz ali, em cada coisa 

percebida na vida, com todo o seu vigor significante. 

Esse instante elementar da vivência, onde o mundo-em-torno vem à tona, e no qual, na 

maioria das vezes, vivemos, Heidegger o denomina de mundar. Na percepção pré-teórica da 

cátedra, ou como a encontro no plano da vida vivida, a cátedra munda. Este será um dos 

primeiros termos forjados por Heidegger com a finalidade de exprimir experiências 

originárias. Aqui no caso, o termo busca explicitar a totalidade significativa liberada na 

percepção da cátedra. O mundar que se realiza por meio da vivência da cátedra é a lógica do 

acontecimento que condiciona o meu situar-se no mundo. O mundar da cátedra faz eclodir tão 

somente aquilo que desde sempre me acompanha – eu-histórico (HEIDEGGER, 2005a, p. 

108). Ao chegar à Universidade, e andar pelos corredores, buscando o auditório no qual a 

cátedra ainda não defrontada se localiza, já me encontro inteiramente cercado por aquilo que 

será liberado no mundar da cátedra. 

Encontrando-me no mundo as coisas surgem para mim, e é precisamente este 

acontecimento de mundo que o mundar visa explicitar. Isso está aquém de toda postura 



76 
 

teórico-objetiva. Esta, na verdade, segundo Heidegger, obscurece aquilo que se clareia no 

mundar – o que ele denomina de “processo da infecção teórico-destrutiva progressiva do em-

torno” (HEIDEGGER, 2005a, p. 107). O em-torno é a conectividade da totalidade 

significativa do mundo, que expressa o nosso ser em situações. Aqui não se trata de um 

elemento psíquico, mas de uma situação hermenêutica, de uma relação de compreensibilidade 

que abre o mundo para mim. Sobre isto, afirma Heidegger: “Vivendo em um mundo 

circundante, o elemento significativo sempre equivale para mim por toda parte ao fato de tudo 

ser mundano, o mundo munda...” (HEIDEGGER, 2005a p. 88). 

Com o mundar se faz ver o ser-dado em cada situação vivida. Heidegger abre o 

caminho para uma região que se encontra sob o ponto cego da postura teórico-objetivante. 

Esta região Heidegger a denomina de “o âmbito da vivência do em-torno” (HEIDEGGER, 

2005a, p. 106). Esta é a dimensão do originariamente dado, o campo fenomenal “no interior 

do qual os entes originariamente vêm ao nosso encontro” (CASANOVA, 2009, p. 40). Este 

irrompimento de uma dimensão mais originária operada pela fenomenologia tem suas fontes 

na descoberta da facticidade por Lask, o qual tornou viável a compreensão do caráter 

mundano da experiência imediata. Ao comentar a descoberta de Lask no curso de 1919, 

Heidegger faz ressaltar ainda mais o modo como se deixa orientar pela noção de faticidade em 

Lask: 

Lask descobre no dever e no valor, como experiência ultima e último 

experenciado, o mundo. Não como coisa, nem como algo sensoriamente 

metafísico, assim como também não o compreende como uma espécie de 

não-coisa exageradamente especulativa, mas o entende muito mais como 

o fáctico. (HEIDEGGER apud KISIEL, 1995, p. 62). 

 

2.5. O duplo caráter do mundo histórico e o delineamento da postura de 

Heidegger para com a problemática transcendental 

Ao atenuar o mundo como dimensão fáctica, Heidegger busca desenredar-se dos 

resquícios metafísicos que se interpõem na compreensão do momento da simples apreensão. É 

no mundar do mundo que se abre o horizonte da facticidade da vida; uma visão da realidade 

que fora considerada impossível por Rickert, o qual acreditava que uma descrição da 

realidade era impossível, visto que esta se desdobrava no modo de um heterogêneo contínuo, 

uma irredutível multiplicidade (KISEL, 1995, p. 62). Com a vivência do em-torno, a 

irracionalidade da realidade histórica passara a ser visualizada em sua mais própria 

irredutibilidade. E aquilo que fora visto como impossível torna-se ensejo para a consumação 



77 
 

da novidade heideggeriana. O vir à tona do mundo no mundar da vivência possibilitara para o 

jovem Heidegger uma abordagem dinâmica da realidade histórica em processo. O que 

resultara num duplo caráter do mundo enquanto campo fenomenal, caráter que viabilizara a 

postura de Heidegger para com a problemática transcendental de Kant, bem como seu 

posicionamento para com o filosófico ambiente discursivo de sua época. Vejamos, pois, este 

duplo aspecto do mundar. 

O primeiro aspecto do caráter do mundo que se dá no mundar da vivência é seu status 

de condição transcendental dos entes vivenciados, e, portanto, seu caráter a priori. Com o 

mundar que se abre na vivência, Heidegger disponibiliza uma radicalização do elemento 

transcendental kantiano. Não devemos perder de vista que ao destacar a noção de vivência 

Heidegger deseja alçar uma radical explicitação do acontecimento do mundo. Kant, segundo 

Heidegger, havia empreendido tal tarefa por meio de sua doutrina transcendental, impetrando 

ao sujeito transcendental o princípio de ordenação da multiplicidade sensível 
22

. Sendo assim, 

Kant e o jovem Heidegger buscaram por caminhos diferentes alcançar o esclarecimento de 

uma mesma questão: de que forma a realidade vem à tona quando nos encontramos no 

mundo? No mundar do mundo que se dá na vivência, Heidegger inicia uma forma de pensar 

que não apenas visava uma interpretação de Kant, mas que também buscava ressaltar aspectos 

elementares que foram desconsiderados por ele. Porém, de que forma o mundar do mundo na 

vivência pode ser compreendido como uma radicalização da natureza transcendental da 

subjetividade posta pela problemática kantiana?  

Para compreendermos de que modo a dimensão que se abre na vivência do mundo 

satisfaz para Heidegger aquilo que Kant intencionara com a subjetividade transcendental, 

devemos dar um salto para a época de “Ser e Tempo”. No curso intitulado de “Interpretações 

Fenomenológicas da Crítica da Razão Pura de Kant”, ministrado no semestre de inverno de 

1927/28, e produzido em paralelo com “Ser e Tempo”, Heidegger apresenta de modo 

definitivo a sua posição para com a problemática posta por Kant (o que também será revisto 

em sua obra publicada “Kant e o problema da Metafísica”). Neste curso ele dirá: “A 

investigação de Kant preocupa-se com a natureza como tal – a ocorrência do ser como tal – e 

de que forma é possível a sua determinibilidade ontológica” (HEIDEGGER apud HAN-PILE, 

2005, p. 80). Neste período Heidegger busca levar a cabo aquilo que, segundo ele, Kant 

iniciara. Vejamos primeiro o que sobre isto é dito em “Ser e Tempo”: 

                                                           
22

 Heidegger acreditava que Kant não fizera uma epistemologia, mas uma ontologia (HAN-PILE, 2005, p. 80). 



78 
 

De conformidade com a tendência positiva da destruição, cabe de 

imediato perguntar se e em que amplitude, no curso da história da 

ontologia em geral, a interpretação do ser foi tematicamente posta em 

conexão com o fenômeno do tempo e se a problemática da temporalidade 

que era para isso necessária foi elaborada em seus princípios e se podia 

sê-lo. O primeiro e o único que, em sua investigação, perfez um trecho do 

caminho investigativo na direção da dimensão da temporalidade ou que 

se deixou levar para ela, forçado pelos próprios fenômenos, foi Kant. 

(HEIDEGGER, 2012, p. 55) 

Em sua tarefa de explicitar os resultados positivos da “história da ontologia em geral” 

(método denominado de destruição da história da ontologia), positividade esta que aponta 

para uma interpretação do ser em conexão com a problemática da temporalidade, Heidegger 

encontra em Kant o primeiro que avançou nessa conexão com o fenômeno do tempo. A 

dimensão da temporalidade é precisamente o horizonte que possibilita “a mais originária 

interpretação do ser” (HEIDEGGER, 2012, p. 73). Heidegger encontrava na filosofia 

transcendental de Kant não uma investigação de natureza epistemológica, mas uma inquirição 

de caráter ontológico. 

 Para Heidegger, a problemática kantiana concernente à natureza transcendental do 

conhecimento, que há muito vinha a fomentar os compêndios da epistemologia filosófica, e 

que nucleava as discussões das escolas neokantianas desde Kant, objetivou desbravar o campo 

da “determinibilidade ontológica”, ou seja, a condição fundamental na qual o “tornar-se 

manifesto dos entes” é possibilitado. Ao perseguir as condições de uma estrutura a priori do 

conhecimento, Kant avança em direção a uma ontologia fundamental. Heidegger, portanto, 

demarca sua posição em relação a problemática central das discussões neokantianas, 

concebendo a projeção transcendental efetuada pelo criticismo kantiano como tentativa de 

visualização da constituição ontológica dos entes. Segundo Heidegger,  

[...] conhecimento transcendental é um conhecimento que investiga a 

possibilidade de compreensão do ser, uma pre-ontológica compreensão 

do ser. Tal investigação é tarefa da ontologia. Conhecimento 

transcendental é conhecimento ontológico, isto é, conhecimento a priori 

da constituição ontológica dos seres. (HEIDEGGER apud HAN-PILE, p. 

80). 

É precisamente neste caráter a priori da “determinibilidade ontológica” do projeto da 

crítica kantiana que encontramos o link com a iniciativa da ontologia fundamental na época de 

“Ser e Tempo”. Mas ainda não está claro de que modo o mundar liberado na vivência do 

mundo antecipa essa relação. Para tanto, o mundar na vivência deve operar como condição de 

abertura do tornar-se manifesto dos entes, ou seja, como “determinibilidade ontológica”. 

Devendo, também, poder ser visto como índice de abertura da temporalidade. Como, pois, o 



79 
 

mundar do mundo pode operar como horizonte transcendental de onde toda e qualquer 

manifestação dos entes no mundo tem o seu mais autêntico ponto de partida? 

 O projeto de uma virada no conhecimento, intencionado pelo criticismo kantiano, 

onde o próprio conhecer seria apreendido em seus limites, encontrava na estrutura a priori da 

subjetividade a possibilidade de sua execução. Com a hipótese de uma estrutura a priori que, 

ao anteceder a experiência, condiciona toda inteligibilidade do mundo, a Crítica da Razão 

Pura procurou delimitar a própria fenomenalidade do fenômeno. Através do “índice das 

categorias do entendimento”, exposto pela “Analítica Transcendental”, a Crítica se volta para 

a gênese de toda representação objetiva. A antecedência da estrutura a priori não é apenas um 

mero “antes” de caráter cronológico, indica muito mais o instante previamente lógico de toda 

consciência. 

 A revisão fenomenológica de Heidegger da “virada” no processo do conhecimento, 

intencionado pela Crítica, visa levar a cabo aquilo que Kant começara. A tentativa de fazer 

emergir o a priori de toda experiência ganhava um sentido inteiramente ontológico. 

Heidegger não perdera de vista o objeto da investigação kantiana, mas, conforme ele 

acreditou, através de sua apropriação fenomenológica buscou explicitar aquilo que nem 

mesmo Kant havia compreendido com sua própria filosofia. Heidegger havia de conceber o 

caráter de sua investigação como “conhecimento a priori da constituição ontológica dos 

seres” (HEIDEGGER apud HAN-PILE, p. 80). A dimensão transcendental do conhecimento, 

encarada agora sob o ponto de vista fenomenológico, passara a obter uma tonalidade 

inteiramente ontológica. 

No curso de 1919, o flanco que se abre com a noção de vivência, demonstra 

claramente as intenções ontológicas de Heidegger por via da problemática epistemológica. O 

horizonte que se abre com o mundar do mundo visa a explicitação do a priori de toda 

experiência no mundo. Porém, diferentemente de Husserl e dos neokantianos, o a priori 

eviscerado no mundo da vida e clarificado pela emissão significativa do mundar não recua 

perante a historicidade, descambando em regiões a-temporais. Mas, a própria efervescência 

histórico-significativa da vida no fluxo das vivências, e que delineia minha situação de 

mundo, é aquilo que opera efetivamente como “determinibilidade ontológica” de tudo que me 

vem ao encontro no mundo. De fato, o mundar histórico-significativo do mundo encaminha o 

jovem Heidegger numa compreensão inteiramente original da dimensão transcendental do 

conhecimento: a possibilidade de toda estrutura transcendental do que pode ser conhecido se 



80 
 

dá na vida. A investigação ainda busca, assim como fora com Husserl e com os neokantianos, 

compreender a lógica da percepção, assumindo, porém, o desafio de manter essa lógica 

arraigada numa esfera pré-teorética e não des-historicizada. Para levar a cabo este desafio, a 

estrutura transcendental que se abre com o mundar do mundo nas vivências se mantém como 

agente clarificador de toda experiência a partir de um ponto cego para todo olhar teórico-

objetivo. A engenhosidade do pensar heideggeriano foi tornar saliente a transcendência 

fundamental-ontológica do “irracional” como determinante de toda racionalidade. Com efeito, 

“Teoricamente eu próprio provenho da vivência... com a qual não sabemos o que fazer e para 

a qual se inventou o confortável título de „o irracional‟” (HEIDEGGER, 2005a, p. 142). 

Em seu segundo aspecto o mundo, que se abre no mundar da vivência, não condiz com 

a ideia de um elemento subjacente, essencialmente necessário, idêntico a si mesmo, a partir do 

qual, e no qual, surge a totalidade dos entes em sua multiplicidade. Ou seja, não há uma 

reformulação da Ideia platônica, nem tão pouco uma revitalização da concepção metafísica de 

substância. Em tais posturas, as quais, durante toda tradição filosófica, haveriam de sofrer 

diversas recauchutagens, encontra-se – de acordo com a concepção que em Heidegger 

começara a ganhar força – uma fuga diante da tensão que se abre perante a inquietude do 

histórico. O mundar, descrito por Heidegger sob a ênfase de uma excessiva cautela para com 

toda postura metodológica que venha de novo a descambar em regiões a-temporais ou trans-

históricas, almeja um autêntico mergulho na historicidade viva. E para tanto, não faz uso de 

conceitos convencionais, cuja influencia da tradição infectou teórico-objetivamente toda 

tentativa de apreensão do originário. 

A des-historicização instaurada pela postura teórico-objetivante clarifica por contraste 

o que pretende Heidegger com a dimensão aberta no mundar. O inicio da postura teórica é 

também o começo do distanciamento da experiência em sua originariedade. A cientificidade 

da postura teórica, que analisa o fenômeno até a suas propriedades mais essenciais, encontra a 

possibilidade de sua realização num desvio do puro olhar da vivência. E é tão somente neste 

desvio que a ciência se constitui enquanto tal. Porém, de que modo é possível termos em 

conta que a progressividade do saber científico se perfaz pelo esvaziamento da historicidade 

originária inerente ao puro olhar da vivência? Quanto mais cientificamente olharmos com 

atenção o mundo, menos ainda o conseguiremos ver. Pois, no ato da disposição para postura 

teórica abrem-se brechas para a inserção da conceptualidade imobilizante, resguardada no 

seio de uma tradição que apenas de soslaio consegue ver o que abriga “o âmbito da vivência 

do em-torno”. A clareira do mundar que irradia na esfera das vivências tem sua dinamicidade 



81 
 

neutralizada pela apreensão substancializante dos rígidos conceitos científicos. A pura 

historicidade da vida é objetualizada. No curso de 1919 Heidegger dirá: 

A coisificação abrange uma esfera bem original, que foi destilada do em-

torno. Nela já se apagou de fato o munda. A coisa existe apenas como tal, 

isto é, ela é real... O significativo é des-significado até esse resquício: ser 

real. Vivenciar o em-torno é desvivido até o resto: reconhecer um real 

como tal. O eu histórico é des-historicizado até o resto de eu-idade 

específica como correlato da coisificação. (HEIDEGGER, 2005a, p. 107) 

O que se abre no mundar é pura historicidade, e, portanto, ainda não engessado pelas 

abordagens da postura teórica. Nessa historicidade viva, irradiada no mundar, constituem-se, 

num único horizonte de compreensibilidade, os diversos sentidos e significações que 

transpassam a vida. O processo de des-historicização engendrada pela postura teórica é um 

desvio do mais originário campo fenomenal. O qual não apresenta a rigidez substancial típica 

da conceptualidade metafísica. Nele está preservada, em sua indistinção, a profusão de 

significados que dão a sintonia de um mundo histórico vivido. O mundar é um conceito 

cinético, ele não aborda, nem tão pouco apreende o que imediatamente é dado na vivência, 

mas tão somente acompanha o fenômeno em sua manifestação. 

Na conferência de 1919, Heidegger irá demonstrar que as diversas concepções de 

mundo brotam de uma dissonância com o que é dado faticamente no mundar. A abordagem 

neokantiana, em sua tentativa de recuperar e aperfeiçoar o idealismo transcendental, não está 

isenta da crítica heideggeriana. Mesmo estando comprometidos com a decisão de fazer 

suprimir as inferências metafísicas no processo constitutivo do conhecimento, e, a partir disto, 

dimensionar um espaço de atuação que garanta a cientificidade da filosofia, os neokantianos, 

por meio de suas diversas reelaborações da estrutura transcendental, encontraram no a priori 

epistemologicamente revisado a sua “verdade”. A tendenciosidade metafísica persiste 

imanente ao método do pensar, que ainda não havia alcançado sua autotransparência na vida. 

Heidegger apenas começava a perceber que a filosofia contemporânea estava presa a 

estruturas fáticas perpassadas pela tradição filosófica 
23

. 

O delineamento da posição heideggeriana para com a problemática neokantiana 

adquire as configurações de uma ciência primordial. Sob a imperativa missão de desentulhar a 

esfera da experiência vivida, Heidegger prescinde do ponto de partida neokantiano do “fato da 

ciência e do conhecimento”, e desloca esta primordialidade para o originário domínio do 

                                                           
23

 MacDowell comenta que o Neokantismo, “na aceitação de um plano transcendente à experiência sensível”, se 

encontrava em aliança com a Escolástica. Portanto, um platonismo ainda persiste na filosofia contemporânea ao 

jovem Heidegger. (MACDOWELL, 1993, p. 36) 



82 
 

mundo circundante. Este domínio originário, revelado na simples apreensão da vivência, 

circunscreve os pressupostos neokantianos.  

A princípio devemos deixar claro que a interpretação da Crítica da Razão Pura como 

uma forma de ontologia, e não como uma epistemologia (como acreditavam os neokantianos) 

fora uma iniciativa exclusivamente heideggeriana. Esta apropriação extremamente peculiar da 

filosofia kantiana é impulsionada pelo projeto que visa pôr em fluxo as fontes originárias da 

filosofia grega. A antiga questão que impulsionara o filosofar grego, agora é revisada sob os 

auspícios do método fenomenológico – o que, para Heidegger, finalmente tornou possível a 

plenitude da compreensão autoevidente da vida. Aquilo que estava oculto para o filosofar da 

tradição metafísica, mas que ao mesmo tempo – em sua subjacente obscuridade – 

impulsionava a filosofia ocidental, agora fora desvelado para o confronto (face-off) consigo 

mesmo. Este movimento hermenêutico, no período que se segue ao curso de 1919, haveria de 

definir para Heidegger o próprio movimento de realização do pensamento filosófico. Esta 

novidade fenomenológica, que já não se enquadra dentro dos limites daquela outra 

fenomenologia preconizada por Husserl, não apenas transladava para outra dimensão a 

problemática transcendental, como também reconfigurava por completo o modo e a essência 

do filosofar. A esta nova experiência de pensamento, Heidegger a chamaria de “experiência 

fática da vida”. A importância do que se abre com esta noção é tão decisiva para a cultura 

filosófica do séc. XX que podemos medi-la pela consideração de que esta mesma noção se 

tornaria, em “Ser e Tempo”, aquilo que Heidegger apresentou como Dasein – fenômeno 

central de uma das obras que haveria de decidir os rumos da filosofia no Ocidente. 

 Portanto, o que significa precisamente esta noção? Por que esta noção é tão 

paradigmática para a filosofia ocidental? De que modo tal noção é engendrada no pensamento 

do jovem Heidegger? E como esta noção encontra-se em débito para com a problemática 

teológica? Antes de nos determos propriamente à questão da fenomenologia da vida religiosa 

e ao modo como esta proporciona o acesso ao fenômeno da temporalidade, devemos 

demonstrar o caráter da experiência fática da vida, bem como os resultados positivos desta 

inovadora postura de pensamento. 



 
 

CAPÍTULO IV 

 

A EXPERIÊNCIA FÁTICA DA VIDA 

 

Ao invés de se propor um conceito, com a experiência fática da vida, Heidegger propõe 

um método, ou seja, um modo peculiar de realização do pensamento, onde se possa manter 

visível a originariedade do conhecimento. Heidegger concebe, sob a perspectiva de um 

sentido inteiramente novo, o método de redução transcedental empregado pela fenomenologia 

husserliana. Na experiência fática da vida não se chega a um ego consciencial – como fora 

com Husserl –, mas, numa autêntica guinada do processo do conhecer, se chega às regiões da 

determinibilidade ontológica. Veremos que o que se conquista com essa postura específica de 

pensamento, que se manifesta na experiência fática da vida, encontra-se entranhado com o 

modo de realização originário da vida cristã primitiva. O momento de eclosão desta novidade 

fenomenológica não meramente coincide, mas é orientado e impulsionado pela tematização 

do fenômeno da vida religiosa pertencente ao cristianismo primitivo. Passaremos a apresentar 

a dimensão que se abre com a experiência fática da vida, bem como o caráter peculiar desta 

experiência. 

1. A facticidade como radicalização da fenomenologia, a superação do neokantismo e a 

fomentação da temporalidade pela recepção da problemática teológica 

A noção heideggeriana de facticidade, engendrada a partir de um ambiente filosófico 

marcado pelo neokantismo – ambiente este que se empenhava em recolocar a problemática 

transcendental de Kant – adquire, a partir do acolhimento da problemática teológica, uma 

intensificação de suas configurações mais fundamentais. Até 1919, a formulação desta noção 

no pensamento do jovem Heidegger é resultado de sua postura para com o caráter assumido 

pela filosofia contemporânea em seu tratamento dos impasses impostos pelo criticismo 

kantiano. Porém, a partir dos anos 20, ao recepcionar a problemática teológica nos cursos de 

fenomenologia da religião, a facticidade, sob a forma da experiência fática da vida, irá 

propiciar as bases fenomenológicas para elaboração da ontologia fundamental. 

O intuito essencial da ontologia fundamental é o mesmo que perpassa a facticidade. 

Heidegger deixa isto bastante claro ao afirmar que sua pretensão é de levar a cabo aquilo que 

Kant, em sua “Crítica da Razão Pura”, havia intentado (HEIDEGGER, 2012, p. 89). 

Entretanto, o intuito essencial da facticidade conquista um impulso decisivo em direção a sua



84 
 

plena maturação na ontologia fundamental quando em 1920 é perfilada pela interpelação da 

problemática teológica. Por isso, procuraremos demonstrar de que modo a fenomenologia da 

religião contribuiu para a fomentação das bases fenomenológicas que possibilitaram a 

realização do projeto intentado na facticidade, mas levado a cabo na ontologia fundamental. 

Para tanto, procuraremos analisar e demonstrar as noções fenomenológicas que, formuladas 

no seio de uma fenomenologia da vida religiosa, acirraram ainda mais a projeção ontológica 

da fenomenologia heideggeriana. 

O modo como Heidegger havia se posicionado frente à problemática transcendental de 

Kant, e a maneira como reagiu para com o sentido do movimento neokantiano, acabou lhe 

endereçando numa radicalização da fenomenologia de Husserl, o que por sua vez, lhe 

possibilitou uma intensificação da noção de facticidade, sob o viés de uma abordagem mais 

originária dos fenômenos. 

Ao interpretar o idealismo transcendental de Kant como uma marcha em direção às 

regiões de “determinibilidade ontológica dos entes”, Heidegger, por meio da implementação 

da postura primordial da situação fática, acreditou ter avançado em regiões diante das quais 

Kant havia recuado
24

. Em “Ser e Tempo” Heidegger revelará que o fato de Kant ainda está 

sob a influência da tradição, e situado nos limites do posicionamento cartesiano, lhe obstruiu a 

visualização do ontologicamente essencial – a questão do sentido do ser e uma ontologia do 

Dasein. No período que antecedente a produção de “Ser e Tempo”, a compreensão de 

Heidegger sobre os limites da crítica kantiana é o mesmo. O acirramento do efluxo da 

facticidade no pensamento do jovem Heidegger, no período posterior a sua tese de 

habilitação, é o processo de liberação do horizonte que Kant, mesmo intentando, não foi capaz 

de alcançar. Este horizonte ontológico, durante o período posterior a tese de habilitação, 

recebeu as cunhagens de evento apropriante (Ereignis) e mundar do mundano. 

A certeza da impotência da critica kantiana perante a meta de uma explicitação do 

campo de determinibilidade ontológica dos entes, faz Heidegger crer que o movimento 

neokantiano distanciara-se em demasia daquilo que Kant havia autenticamente intentado. A 

problematicidade epistemológica que perpassa as interpretações neokantianas da Crítica da 

Razão Pura, segundo Heidegger, confirma o fato de que a filosofia de seus contemporâneos 

orbita sub-repticiamente a tradição metafísica. Em seu filosofar “a negam com os lábios, mas 

                                                           
24

 “Agora, porém, segundo Heidegger, acontece algo fundamental, que ele considera o verdadeiro acontecimento 

na crítica kantiana da razão: Kant espanta-se diante dessa „manifestação de subjetividade do sujeito‟ e recua 

ante a própria descoberta”. (STEGMÜLLER, 2012, p. 142) 



85 
 

a glorificam em seu íntimo” (Mateus, 15.8). A polaridade epistemológica de suas reflexões 

constitui-se sempre numa postura objetivante que, relevando conceitos fundamentais de 

caráter a-temporais ou trans-temporais, interpõem a si mesmos uma visão des-historicizante 

que faz haurir toda originariedade dos fenômenos. Ainda que comprometidos – como dirá 

Heidegger em “Ser e Tempo” – com a “oposição ôntica à „substancialização da alma‟ ou à 

„coisificação da consciência‟”, “toda ideia de sujeito [...] continua pondo ontologicamente na 

partida o subjectum” (HEIDEGGER, 2012, p. 151). 

É neste sentido que a escola de Marburgo, ao buscar compreender a subjetividade do 

sujeito kantiano em seu caráter lógico-transcendental, e a escola de Baden, em sua tentativa 

de levar a cabo a crítica kantiana por meio de uma filosofia dos valores, obstruem a 

visualização dos fenômenos em sua mais radical originariedade por meio da interceptação de 

um ponto de partida constituído por uma instituição substancial, que jaz por si mesmo e, 

como tal, é ao mesmo tempo suporte de sua constância e de seus estados mutáveis 

(substratum). Ao criticar a filosofia dos valores de Rickert, Heidegger, por exemplo, afirma 

que no começo – que se dá na vida – as realidades vividas se apresentam em sua nudez, mas 

depois, “no curso da experiência são revestidas de um caráter de valor para que não andem 

por aí assim despidas” (HEIDEGGER apud SAFRANSKI, 2005, p. 132). De fato, Heidegger 

estava a perceber que a tendência de revestir o caráter fático dos fenômenos era inerente a 

filosofia de sua época, e essa tendência confirmava a ressonância conceptual da postura 

teórico-objetiva da tradição metafísica. Por isso mesmo, a penetrante rigorosidade do método 

fenomenológico de Husserl haveria de atrair tanto as atenções do jovem Heidegger. Pois, na 

tentativa de obter um auto-esclarescimento da consciência em seus processos, e avançar em 

direção “às coisas elas mesmas”, Husserl impunha como necessidade metodológica a 

suspensão de toda e qualquer postura teórica que se coloque entre a consciência e a mais pura 

manifestação de seus processos. 

A estrutura dinâmica do método fenomenológico de Husserl apresentava-se para 

Heidegger como recurso mais adequado para uma abordagem positiva dos fenômenos. 

Husserl, porém, havia interposto como aspecto fundamental de sua metodologia a necessidade 

de abstenção total dos pressupostos 
25

. A fenomenologia de Husserl em seu anseio por um 

ponto de partida seguro, em seu intuito de avançar em direção “às coisas elas mesmas”, o fez 

                                                           
25

 O movimento iniciado por Husserl era caracterizado por sua extrema cautela quanto ao manuseio dos 

fundamentos. O rigor, a disciplina e a pureza na implementação do filosofar era marca distintiva dos 

fenomenólogos (SAFRANSKI, 2005, p. 103). 



86 
 

recair na incompreensão de estruturas fáticas que acompanham sub-repticiamente os “âmbitos 

correntes da problemática filosófica” 
26

. A suspensão da realidade do mundo empírico, 

visando uma apreensão da consciência absoluta, induziu a fenomenologia husserliana numa 

sublevação do eu transcendental, e, portanto, numa postura objetivante, como afirma 

Heidegger em sua “Introdução a Fenomenologia da Religião”: 

Pelo lado ontológico, a filosofia necessita ocupar-se com o ente; pelo 

lado da consciência, com as leis originárias da constituição da 

consciência. Tudo quanto é objetualidade jaz sob a forma desta 

constituição. Na fenomenologia de Husserl, a consciência transforma-se 

numa região e sujeita-se a uma consideração regional. Sua normatividade 

não é apenas em princípio a mais originária, mas também a mais geral. 

Ela se expressa em geral e originariamente na fenomenologia 

transcendental. (HEIDEGGER, 2010, p.53) 

Ao contrário de Husserl, Heidegger não prescinde dos pressupostos, mas corrobora a 

sua necessidade. Demonstra que o crucial não é prescindir de toda e qualquer pressuposição, 

mas exprimir a mais originária delas. Não há uma exclusão do mundo, mas, como evidencia a 

conferência de 1919 “A Ideia de Filosofia e o Problema das Concepções de Mundo”, uma 

aproximação da imediatidade do mundo-em-torno. Aqui podemos claramente perceber que a 

noção de intencionalidade é recuperada da fenomenologia de Husserl, porém não mais na 

clausura regional de uma consciência transcendental. Heidegger suscita a noção de 

intencionalidade a partir de uma dimensão mais originária do que aquela que havia sido 

pensada por Husserl. Tal dimensão é aquela que se abre com a situação fática do em-torno – o 

acontecimento (Ereignis) 
27

 do mundo. A intencionalidade se articula com o mais primordial 

horizonte de manifestação dos entes, afirmando o pre-posicionamento fático – no qual 

existencialmente já nos encontramos. 

Na fenomenologia de Husserl, Heidegger encontra uma aparelhagem conceitual 

compatível com as intuições de seu projeto fenomenológico. A facticidade, que no período 

que se estende até a influência do neokantismo de Baden (até 1915), se desdobrava na postura 

assumida pelo homem medieval para com o todo, agora, sob a orientação da fenomenologia 

de Husserl, assenta-se na historicidade viva. A mudança no sentido da facticidade, que se dá 

nos cursos de 1919, certamente é impulsionada pela influência da fenomenologia husserliana. 

O projeto de uma redução transcendental realizado pelo método fenomenológico havia 

conquistado uma total supressão dos pressupostos de uma abordagem psicologista, libertando 

                                                           
26

 (HEIDEGGER apud CASANOVA, p. 46) 
27

 De fato Heidegger usará o termo Ereignis na conferência “A Ideia de Filosofia e o Problema das Concepções 

de Mundo”, termo este que será decisivo no segundo período de sua filosofia. 



87 
 

a consciência de um invólucro psíquico, ao coloca-la numa relação imediata com o mundo da 

experiência. Esta imediatidade mundana, que prescinde de qualquer postura teórica, também é 

caracterizada pela facticidade nos cursos de 1919. Entretanto, o modo como Husserl encerra 

no ego transcendental o que se abre com a intencionalidade, será uma postura da 

fenomenologia husserliana que Heidegger cuidará de se esquivar; pois, tal postura aproxima-

se em demasia do idealismo neokantiano. A noção de intencionalidade, ao descartar a ideia de 

uma consciência vazia que se preenche com o mundo exterior, reestabelece a complexão entre 

consciência e mundo, a qual é tendenciosamente desarticulada na artificialidade da oposição 

sujeito-objeto pela posição natural. Esta noção abriu para Heidegger o caminho para os 

domínios da experiência fática do em-torno, onde não se concretiza ainda uma degeneração 

no dualismo metafísico, mas se apreende com simplicidade e se retém o que é visto. 

Todavia, a elaboração da noção de faticidade, sob a orientação da intencionalidade 

husserliana, haveria de condicionar o desencobrimento do horizonte da temporalidade, pela 

explicitação da vida fática cristã – o que resultaria numa nova efervescência no sentido da 

facticidade. O que se havia conquistado até os cursos de 1919 fora a descoberta da esfera da 

postura primordial da vivencialidade imediata no mundar; mas com a tentativa de recuperar a 

problemática teológica sob a orientação do método fenomenológico, e assim, sob a luz da 

postura primordial, promover uma compreensão vitalizante (des-teologizante) do fenômeno 

da vida religiosa, Heidegger acabara descobrindo um modo de ser temporal inerente à vida 

cristã primitiva. O aberto do mundo no mundar já apontava para uma preocupação com a 

dimensão temporal – isto pela manutenção do acesso à historicidade viva –, porém, é com a 

explicitação do sentido da vida fática cristã que a temporalidade se instala como abertura do 

horizonte ontológico. 

Os resultados que se obtém com o tratamento fenomenológico da problemática 

teológica são de natureza ontológica. Heidegger atua na esfera da teologia, e colhe resultados 

ontológicos. De fato, não há nenhuma surpresa nisto, pois como havia sido demonstrado na 

análise precedente, os anos iniciais de Heidegger são caracterizados por sua intensa relação 

com o ambiente discursivo da filosofia neokantiana, cuja problemática central é o idealismo 

transcendental de Kant. O desocultamento da facticidade como a mais originaria dimensão 

transcendental e, portanto, como o único a priori possível, compromete o pensar de 

Heidegger com uma questão que ultrapassa a problemática epistemológica dos neokantianos, 

colocando o seu questionamento mais ao lado dos antigos pensadores gregos do que com a 

temática de seus contemporâneos. O mergulho no mundo fático aberto no mundar exige um 



88 
 

pôr-se a escuta do ente, apreendendo com simplicidade o sentido do aparecer do que aparece. 

Por isso, uma fenomenologia da vida religiosa não poderia apresentar resultados de outra 

ordem, a não ser de ordem ontológica, pois a tonalidade fática da indagação fenomenológica é 

a moção de fundo do tratamento da problemática teológica. O encontro entre a experiência da 

facticidade e a problemática teológica que se dá nos cursos de fenomenologia da religião, 

ministrados a partir de 1920, desencobre a potencialidade ontológica inerente à vida cristã 

primitiva. 

Heidegger havia se deslocado do campo temático de investigação neokantiana por 

considera-lo um efetivo distanciamento da situação primordial, cerceada pela potencialidade 

da vida – “verdadeiro lugar de produção de todas as auto-interpretações e imagens do mundo, 

de natureza científica ou menos científica” (SAFRANSKI, 2005, p. 145). Ele se mantém 

instigado em perscrutar as regiões da “verdadeira realidade e da verdade real” (KISIEL, 1993, 

p. 18), ciente de que sua tarefa tem caráter ontológico. Desde 1919, ao conceber o aberto do 

mundar como “o irracional”, e muito antes disto, quando ainda em 1910 estava sob a 

influência do antimodernismo e do apego à terra natal (SAFRANSKI, 2005, p.45), Heidegger 

estava convicto de que o caminho que haveria de conduzi-lo para a descoberta da “realidade 

real” não era aquele convencional caminho dos “operários da ciência”, caminho que era 

trilhado pelos seus contemporâneos. Nos cursos de fenomenologia da religião este caminho 

irá se configurar sob a forma da “experiência fática da vida”, que, a partir dos resultados 

obtidos com as leituras das epístolas do apóstolo Paulo, se apresentara para Heidegger como 

“a pedra que, havendo sido rejeitada pelos sábios construtores desta era, tornou-se pedra 

angular” 
28

. De fato, esta “pedra”, ignorada pela postura objetivante dos arrogos da 

racionalidade científica e autossuficiente, estabelecerá as bases para a edificação do novo 

caminho que se abrirá com ontologia fundamental de “Ser e Tempo”. 

2. O caráter peculiar da experiência fática da vida em face ao conhecimento científico-

objetivante 

A experiência fática da vida, longe de ser mais um alento metafísico, e de promover as 

certezas e garantias matemáticas tão peculiares ao conhecimento objetivante da ciência, põe 

                                                           
28

 O uso desta passagem demonstra uma dinâmica comum imanente ao Novo Testamento. A noção de que o 

conhecimento da realidade espiritual do Reino de Deus encontra-se numa sintonia fora do alcance das 

capacidades intelectivas do homem é um fator crucial para compreendermos a positividade ontológica inerente a 

experiência cristã primitiva.  A passagem completa de 1 Pedro, diz: “Ora, para vós, os que credes, essa pedra é 

preciosa. Mas, para os descrentes, a pedra que os edificadores rejeitaram, essa foi posta como a principal de 

esquina” (1 Pedro, 2.7, Trad. AEC). 



89 
 

em aberto uma situação desoladora – a vida se choca com o vazio imanente ao Dasein. Dentro 

dos limites da experiência da vida fática não há concepções metafísicas de mundo sobre cujas 

instâncias pudéssemos nos apoiar. No âmbito da vida fática há apenas a autotransparência da 

vida para ela mesma, e o que se vê neste aberto da vida fática são as coisas como elas são – 

“sem teorias”. 

Este vazio de fundo, essencial à experiência da vida fática, é para Heidegger o projeto 

de um novo filosofar que abdica da postura objetivante de uma cultura acadêmica 

cientificista, que a tudo quer reduzir ao cálculo. Busca, com este caminho, esquivar-se de uma 

orientação cultural que, após os horrores da Primeira Guerra – bem como o seu resultado 

frustrante para o povo alemão –, caíra no mais completo descrédito. Mas, também, não se 

pode comparar o que Heidegger haveria de propor com a experiência da vida fática com os 

inúmeros discursos progressistas que, em meio à agonia apocalíptica causada pela Primeira 

Grande Guerra – o que Heidegger também sentira –, surgiam aos montes, portando-se como 

“profetas do Milênio”, e procurando saciar a carência de discursos edificantes. A “belle 

époque” havia se desmantelado por completo, juntamente com a filosofia que a nutria.  Ainda 

que os “profetas de cátedra” (GADAMER, 2012, p. 241) intencionassem propor um novo 

caminho, eles estavam tão enredados em estruturas fáticas oriundas da tradição filosófica que 

construiriam rapidamente uma nova “belle époque” sem ao menos se darem conta. Pois, o 

filosofar destes aspirava intimamente um fundamento, algo fixo, uma certeza absoluta com a 

qual pudessem se agarrar. Neste modo de filosofar permanecia inerente a mesma decadência 

presente na tradição metafísica. Nos anos da fenomenologia da religião, Heidegger haveria de 

caracterizar este movimento decadente como distanciamento do que está em aberto na 

experiência fática da vida. 

O caminho que se abre, portanto, com a experiência da vida fática já não pode mais ser 

aquele trilhado pelo pensamento moderno. A filosofia moderna está de tal forma submetida às 

estruturas conceptuais provindas da tradição metafísica que todo e qualquer empreendimento 

filosófico, como afirma Heidegger, apresenta “brechas específicas, nas quais a filosofia 

deságua nos canais científicos” (HEIDEGGER, 2010, p. 13). Por isso mesmo Heidegger dirá 

que “todos os grandes pensadores quiseram elevar a filosofia à categoria de ciência” 

(HEIDEGGER, 2010, p. 14). Este caminho, ao prescindir das certezas e garantias tão 

peculiares ao método científico, não quer simplesmente se atirar numa espécie de 

irracionalismo que opere como uma contraproposta ao culto da razão – o que para Heidegger, 

tanto quanto o racionalismo, é uma postura superficial (MACDOWELL, 1993, p. 114).  O 



90 
 

que se pretende, na verdade, é uma recuperação do mais autêntico filosofar, de modo que o 

desenvolvimento da postura teórica esteja em sintonia com a fundamental “atitude e 

disposição do espírito em face do ente” (Idem). Por isso mesmo, na primeira parte do curso 

“Introdução à Fenomenologia da Religião”, Heidegger, ao buscar uma “compreensão própria 

da filosofia” (HEIDEGGER, 2010, p. 13), indica que “o ponto de partida do caminho para a 

filosofia é a experiência fática da vida” (HEIDEGGER, 2010, p. 14). 

Assim como Kant, Heidegger quer restituir a esfera própria de atuação da filosofia, 

recuperando a sua autenticidade e ao mesmo tempo garantindo um acesso “às coisas elas 

mesmas”. A insistente “tese” de que “existe uma diferença de princípio entre ciência e 

filosofia” (HEIDEGGER, 2010, p. 9) confirma as intenções do projeto que visa o acesso à 

experiência fática da vida, que é promover uma recuperação da identidade da filosofia em 

meio a uma crise cultural – crise que fora ratificada pela eclosão da Primeira Guerra Mundial. 

O distanciamento das regiões de “determinibilidade ontológica dos entes”, que intensificou o 

obscurecimento dos fenômenos em sua mais radical originariedade, fora ocasionado pela 

extensão de uma ciência instrumentalizada por ideais substancializados, que se porta como 

um valor cultural entre outros
29

. A postura que se assume na experiência fática da vida é a 

reinstalação de uma ciência que, enquanto modo de ser do homem, “não se cerra ao terror do 

indomado e ao caos do obscuro” (HEIDEGGER apud MACDOWELL, 1993, p. 115) nos 

subterfúgios de uma “meta” que está além da física do mundo – produto de uma “atitude 

teorética” (HEIDEGGER apud MACDOWELL, 1993, p. 113) que, sacramentado como puro 

saber, volta-se para si mesmo, esquecendo-se de si mesmo (esquecendo-se de sua autêntica 

essencialidade) 
30

. Ao invés disso, a experiência da vida fática abre caminho para a essência 

da filosofia, trazendo a tona o sentido autêntico da ciência, como afirmará Heidegger: 

Queremos nós a essência da ciência, no sentido do manter-se firme, a 

descoberto, numa atitude questionante, no meio da inscosnciencia do ente 

no seu todo, neste caso esta vontade do essencial cria para nosso povo o 

seu mundo, um mundo de perigo interno e externo, i.é, seu verdadeiro 

mundo espirirtual (HEIDEGGER apud MACDOWELL, 1993, p. 113). 

 Portanto, este caráter específico da clarividência liberada na experiência fática da 

vida é profundamente marcado por um desgosto para com a atividade cultural corrente, que 

                                                           
29

 Comentado tal crítica heideggeriana MacDowell dirá: “A ciência não constitui um valor cultural entre outros, 

que se fomenta dentro de uma concepção utilitarista, em vista do progresso da sociedade” (MACDOWELL, 

1993, p. 114). 
30

 Heidegger comente o modo como a ciência moderna esquece de sua essência, dizendo: “Esta sentença sobre a 

força criativa original do saber é uma palavra dos gregos, aos quais se gostaria de atribuir com demasiada 

pressão modelo de um puro saber, voltado para si mesmo e por isso esquecido de si mesmo, que se traduz entre 

nós como a atitude „teorética‟.” (HEIDEGGER apud MACDOWELL, 1993, p. 113). 



91 
 

sub-repticiamente perpassada pela ideologia metafísica, concorre para os asseguramentos 

acalentadores de realidades superiores e absolutas, onde se encontram verdades disponíveis 

que encobrem a inquietação de fundo 
31

. Esta firmeza diante dos fenômenos, este auscultar o 

ente em sua aparição, que Heidegger – ao definir a experiência da vida fática – dirá que é “a 

plena colocação ativa e passiva do homem no mundo” (HEIDEGGER, 2010, p. 16), será 

decisivo para a interpretação fenomenológica da vida religiosa. Pois, através da 

fenomenologia da religião, Heidegger buscará dissolver o “tesouro de verdades disponíveis” 

(SAFRANSKI, 2005, p. 145) que, provenientes da inserção da ontologia grega no modo de 

interpretação da vida religiosa, obscureceram o sentido originário da vida cristã primitiva. A 

recepção da conceptualidade grega por parte dos “Pais da Igreja” deu inicio a um processo 

histórico de “infecção teórico-destrutiva” (HEIDEGGER, 2005, p. 107) do fenômeno da vida 

religiosa 
32

, o que em 1927, Heidegger iria caracterizar como a postura teológica que “toma 

emprestado da filosofia e das ciências as categorias de seu pensar e o modo de seu dizer”, ao 

invés de “pensar e dizer de acordo com sua própria coisa a partir da fé, para a fé” 

(HEIDEGGER, 2008, p. 79). A mesma tendência a uma postura objetivante, des-vitalizadora 

dos fenômenos, que caracterizava a cultura atual 
33

, havia obstruído a visualização da 

potencialidade da existência cristã primitiva. A teologia, ciência positiva responsável por 

abordar o fenômeno da fé, assumira um “pensar e dizer objetivantes” (HEIDEGGER, 2008, p. 

78) o que lhe incorreu num fechar-se diante do que se mostra na fé. 

 E é precisamente na tentativa de explicitar o sentido originário da vida cristã dentro 

dos limites da orientação suscitada a partir da experiência da vida fática, que Heidegger 

depara-se com a temporalidade inerente à existencialidade cristã em sua realização. 

Passaremos a analisar o modo como a ostensão do fenômeno da vida religiosa resultou na 

eclosão de noções fenomenológicas cruciais para a concretização da ontologia fundamental. 

                                                           
31

 Sobre esta inquietação fundamental, afirma Heidegger: “O que inquieta é a realidade da vida, o ser-aí humano 

em seu estar preocupado por seu próprio asseguramento não é tomado em si mesmo, mas é considerado como 

objeto e o objeto é colocado em sua realidade histórica objetiva” (HEIDEGGER, 2010, p. 48). 
32

 Casanova explica o processo de inserção da conceptualidade grega no modo de compreensão teológico, 

dizendo: “Ao tentarem fundamentar a experiência religiosa cristã por meio da conceptualidade grega, os 

pensadores medievais perderam de vista completamente a diferença entre as duas ontologias históricas, deixando 

de ver ao mesmo tempo o fosso insuplantável  que as separava. Buscando dar suporte conceitual à experiência 

revelada nas escrituras, os pensadores medievais falseiam a mensagem cristã originária e a transformam em um 

arcabouço ambíguo que convida à secularização”. (CASANOVA, 2009, p. 54). 
33

 Heidegger testifica sobre a ameaça de uma compreensão tecnicizante na atual cultura, dizendo: “Hoje, porém, 

existe e cresce o perigo de o modo de pensar científico-técnico expandir-se sobre todas as regiões da vida. Com 

isto reforça-se a aparência enganosa de que todo pensar e dizer sejam objetivantes. A tese que afirma isto, de 

maneira dogmática, mas ao mesmo tempo infundada, incentiva e apoia, por sua vez, a tendência fatal de se 

representar tudo ainda só de maneira técnico-científica, enquanto objeto para um possível controle e 

manipulação” (HEIDEGGER, 2008, p. 86). 



92 
 

 Evidentemente, é importante ressaltarmos que os resultados na esfera da ontologia 

resultam de sua própria dinâmica interior. Não é o caso de buscarmos aqui afirmar que algo 

da esfera teológica fora exportado para a visão ontológica de Heidegger. A fenomenologia, 

que é o fazer da ontologia, em seu próprio desenvolvimento conquista para si, e a partir de si, 

a expansão de compreensões fenomenológicas que já, antes mesmo de uma “fenomenologia 

da religião”, estava em curso. Podemos constatar isto se tão somente atentarmos para os 

cursos que antecedem a “fenomenologia da religião”, veremos que a noção de facticidade já 

estava em desenvolvimento, e que a resistência a uma cultura que a tudo conquista e manipula 

pelo cálculo, já se fazia valer no pensamento de Heidegger. O próprio curso de “Introdução a 

Fenomenologia da Religião” não se inicia com a análise do fenômeno religioso, ao invés 

disso inicia-se com a delimitação da aparelhagem fenomenológica que recepcionará o 

fenômeno da vida cristã. Então, de que forma o que se mostra na vida cristã primitiva pode 

contribuir para as intuições que impulsionaram a expansão das noções fenomenológicas 

capitais da ontologia fundamental de “Ser e Tempo”? A abordagem da vida cristã primitiva, a 

partir da orientação preestabelecida pela experiência da vida fática, opera como fio condutor 

do desenvolvimento interno da fenomenologia 
34

. Isto quer dizer, o modo como o método 

fenomenológico se pre-dispõe para a ostensão do fenômeno da vida cristã promove uma 

distensão de suas noções estruturais. Porém, todo desenvolvimento da fenomenologia é 

resultado de seu metabolismo endógeno. De modo algum, podemos afirmar que os resultados 

obtidos com a fenomenologia da vida religiosa provenham de uma coadunação entre filosofia 

e teologia. 

3. A noção de experiência fática da vida na “Introdução à Fenomenologia da Religião” 

e a preparação metodológica para liberação da temporalidade a partir da 

originariedade da vida cristã primitiva. 

 O decisivo agora é compreendermos o modo como esta inovadora postura 

compreensiva, caracterizada pela experiência fática da vida, é liberada pela analise 

fenomenológica da vida cristã primitiva. O desdobramento desta noção fenomenológica na 

“Introdução à Fenomenologia da Religião”, sob o horizonte da experiência religiosa 

fundamental do cristianismo , culminará com a eclosão do fenômeno da temporalidade. Para 

                                                           
34

 MacDowell explica a importância da experiência religiosa do cristinismo para elaboração da fenomenologia, 

dizendo: “O mérito de Heidegger está em que, ao contrário de seus predecessores, ele extraiu, da compreensão 

cristã da vida, a perspectiva ontológica, que a possibilitava e tomou-a como fio condutor para a determinação das 

estruturas subjacentes a qualquer projeto humano” (MACDOWELL, 1993, p. 125). 



93 
 

tanto, veremos o modo como Heidegger caracteriza a experiência fática da vida em sua 

introdução à analise fenomenológica da vida cristã. 

3.1. A determinação da experiência fática da vida através da emancipação da 

essência da filosofia e a virada no processo do conhecimento 

Muitas foram as noções fenomenológicas que resultaram da fenomenologia da 

religião. Dentre elas podemos destacar as noções de mistério, a queda, a preocupação 

(Sorge), e o tempo kairológico. Todas contribuíram decisivamente para a formulação dos 

fundamentos da ontologia do Dasein. Tais noções foram despertadas a partir da experiência 

fática da vida. A facticidade, enquanto postura primordial que reage em face à redução da 

problemática transcendental a uma problematização de caráter epistemológico pelos 

neokantianos, por intermédio da experiência fática da vida, abre o horizonte da temporalidade 

ao abordar o problema da religiosidade cristã. Por isso mesmo, as noções que aqui serão 

analisadas visam especificamente demonstrar o modo como a postura do jovem Heidegger 

para com a problemática de seu tempo obtém um impulso decisivo ao tangenciar a 

problemática teológica. Tendo isto em vista, veremos o modo como experiências 

fenomenológicas extraídas da fenomenologia da religião contribuíram decisivamente para que 

o jovem Heidegger maturasse seu audacioso projeto ontológico – o qual haveria de tentar, em 

“Ser e Tempo”, levar a cabo o que Kant apenas intencionara, fracassando, porém, devido ao 

seu enredamento com tradição metafísica. 

O modo como a vida factual cristã conduz à experiência de estruturas 

fenomenológicas cruciais para o aprofundamento da noção de facticidade depende 

exclusivamente do delineamento da experiência fática da vida na primeira parte do curso 

“Introdução a Fenomenologia da Religião”. Por isso é importante analisarmos o modo como 

Heidegger propõe o acesso à experiência fática da vida. Nela se encontra o acesso à própria 

filosofia – ou fenomenologia –, o que interliga a compreensão do fenômeno da vida religiosa 

com a determinação da filosofia. 

O curso se inicia com a tentativa de Heidegger de tornar clara a experiência fática da 

vida a partir da tese de que “há uma diferença de princípio entre filosofia e ciência” 

(HEIDEGGER, 2010, p. 12). Ora, mas por qual razão a ideia de filosofia – e, portanto, a sua 

necessidade de se distinguir da ciência – torna-se importante para o acesso à experiência 

fática da vida? Já demonstramos que o desenvolvimento da noção facticidade, cuja decisiva 

expressão é alcançada no curso de 1919, é impulsionada por uma pretensão fundamental do 



94 
 

pensamento do jovem Heidegger de recuperar o sentido mais autêntico da filosofia, que 

frontalmente se opõe ao filosofar de sua época. Deste modo, antes de uma “fenomenologia da 

religião” é fundamental delinear a dimensão fenomenológica a partir da qual será abordado o 

fenômeno da vida cristã. Isto é o que Heidegger procura realizar no primeiro momento do 

curso, o qual adquire o caráter de uma preparação metodológica. Nisto, se vê claramente que 

o entendimento do fenômeno concreto da vida religiosa está intimamente interligado ao 

desenvolvimento da experiência fática da vida.  Neste sentido dirá Heidegger, “É pela 

compreensão fenomenológica que se abre um novo caminho para a teologia” (HEIDEGGER, 

2010, p.61). A experiência fática da vida, ao detonar esta “compreensão fenomenológica”, 

propõe um acesso originário à facticidade da vida cristã testificada no Novo Testamento. A 

obtenção dos resultados da fenomenologia da religião foi diretamente orientada pela 

experiência fática da vida. 

Por isso mesmo, antes de nos determos às estruturas fenomenológicas liberadas no 

fenômeno da vida cristã, analisemos o caráter da experiência fática da vida, destacando os 

aspectos que mais incidiram na elaboração de uma fenomenologia da vida religiosa. O que é a 

experiência fática da vida? E o que nela se torna decisivo para a determinação das estruturas 

fenomenológicas que emergem com o sentido originário da vida fática cristã? 

Buscando acessar a experiência fática da vida, Heidegger, ao demarcar o espaço entre 

filosofia e ciência, aponta para o problema da autocompreensão da filosofia. “Como alcançar 

uma compreensão própria da filosofia?” (HEIDEGGER, 2010, p. 13). A questão colocada por 

Heidegger visa claramente alcançar um significado autêntico de filosofia. Porém, o modo 

usual de tentar responder a tal questão – o modo científico – mantém constantemente em 

ocaso o que é mais essencial à filosofia. De acordo com Heidegger: 

Somente através do filosofar mesmo, não através de definições e 

demonstrações científicas, isto é, não se deixa alcançar através da 

ordenação num conjunto geral, objetivo e configurado de coisas. Isto está 

presente no conceito de “autocompreensão”. O que a filosofia mesma é, 

não se deixa jamais colocar cientificamente em evidencia, porém só na 

filosofia mesma se torna clara. Não se pode definir a filosofia segundo o 

modo usual. Nem é possível caracteriza-la através da ordenação num 

contexto, da maneira como se costuma dizer: a química é uma ciência e a 

pintura uma arte. Tentou-se ordenar a filosofia num sistema de conceitos, 

no qual se diz que a filosofia se ocupa com um objeto específico, de 

modo determinado. Porém aqui já também já se salta para dentro da 

concepção científica da filosofia. Os princípios do pensar e conhecer 

permanecem em si mesmos constantemente não esclarecidos. 

(HEIDEGGER, 2010, p. 13) 



95 
 

O fracasso da conceptualidade científica em tentar apreender a essência da filosofia 

coincide com a impossibilidade de acesso aos “princípios do pensar e do conhecer”. Por outro 

lado, o caminho que se abre para a essência da filosofia através da autocompreensão inerente 

ao próprio filosofar viabiliza tal acessibilidade. O que se faz aqui é muito mais do que 

adicionar mais um conceito de filosofia à galeria histórica de definições e conceitos de 

filosofia. O que se pretende é consolidar uma autentica virada no processo do conhecimento. 

Heidegger conecta o sentido mais radical da filosofia com a possibilidade mais fundamental 

do ser do homem, que é o conhecer em sua modalidade dinâmica na vida. Por isto mesmo, a 

atividade filosófica é radicada na experiência fática da vida, como sugere Heidegger na 

citação a seguir: 

O problema da autocompreensão da filosofia sempre foi assumido 

levianamente. Contudo, se concebermos este problema de maneira mais 

radical, então é aceitável que a filosofia surge da experiência fática da 

vida. Entretanto é mesmo aí que ela ressurge na e para a experiência 

fática da vida mesma. O conceito de experiência fática da vida é 

fundamental. (HEIDEGGER, 2010, p. 13) 

A diversidade dos conceitos de filosofia, tomados a partir de um filosofar dominado 

pela conceptualidade científica, confirmam a leviandade para com o que se doa na 

autocompreensão. Se a filosofia, no filosofar mesmo, autocompreende seu sentido mais 

próprio, porque temos na história da filosofia tantos posicionamentos contrários sobre a 

essência do próprio filosofar? Tal questionamento nos levará a entender porque a experiência 

fática da vida está ligada à essência da filosofia. E é demonstrando tal ligação que poderemos 

ter acesso ao que se abre com a experiência fática da vida. 

A filosofia, diferentemente da ciência, se preocupa seriamente com a definição de sua 

essência (HEIDEGGER, 2010, p. 12), fato que para ela mesma testifica sobre sua indelével 

essência. Porém, a tentativa de tornar a filosofia uma ciência, “Todos os grandes filósofos 

quiseram elevar a filosofia à categoria de ciência” (HEIDEGGER, 2010, p. 14), resultou numa 

quantidade estonteante de conceitos de filosofia. Todos estes conceitos procuraram exprimir a 

essência originariamente autocompreendida da filosofia – autocompreensão que perpassa todo 

filosofar – “através da ordenação num conjunto geral, objetivo e configurado de coisas” 

(HEIDEGGER, 2010, p. 13). Porém, “O que a filosofia mesma é, não se deixa jamais colocar 

cientificamente em evidencia, porém só na filosofia mesma se torna clara” (HEIDEGGER, 

2010, p. 13). 



96 
 

A volatilidade tão característica dos conceitos de filosofia aponta para sua mais radical 

natureza. O posicionamento teórico-científico não é capaz de esgotar o que originariamente 

motiva o filosofar. Por isso mesmo, toda tentativa de elevar a filosofia ao estatuto de ciência 

sempre esteve fadada ao fracasso – disto provém a instabilidade e incerteza dos conceitos 

filosóficos (HEIDEGGER, 2010, p. 9). Por outro lado, “um filólogo, por exemplo, não se 

interessa pela essência da filologia”, pois esta lhe é acessível por meio da precisão da 

ordenação em um contexto objetivo – para o filólogo a essência da filologia lhe é 

cientificamente evidente. Mas todo filósofo, antes de atirar-se num trabalho positivo, sempre 

se preocupa com a essência da filosofia. Deste modo, o que para uma filosofia sob os 

auspícios da ciência pareça ser uma deficiência, o fato de que a filosofia sempre de novo 

tenha de deter-se em questões preliminares a respeito de sua própria essência, agora se torna 

uma virtude. A tentativa fracassada dos grandes sistemas filosóficos de disponibilizar a 

essência da filosofia em termos científicos, e por isso, este incansável girar em torno de 

questões preliminares, é na verdade a prevalência da secreta essência do mais autêntico 

filosofar. O fracasso como ciência é sua vitória como filosofia. 

Este aspecto oscilante, vago e flutuante, dos diversos pontos de vista filosóficos pode 

até mesmo demonstrar a carência da filosofia enquanto ciência, porém, por contraste, desvela 

uma compreensão de fundo, e que, o saber da filosofia sobre si mesma não se processa através 

do posicionamento teórico-científico.  A compreensão que a filosofia dispõe de si mesma e 

para si mesma, não podendo ser comprimida por conceitos elaborados pelo posicionamento 

teórico-científico – onde, mesmo tal posicionamento, é originariamente motivado por essa 

compreensão de fundo que encerra a dinâmica endógena da filosofia – localiza a essência da 

filosofia na “colocação ativa e passiva do homem no mundo” (HEIDEGGER, 2010, p. 16), 

isto é, no aberto do mundo 
35

. Aqui, se faz sentir notoriamente a noção husserliana de 

intencionalidade – a supressão total do dualismo interioridade e exterioridade pela 

vivenciabilidade imediata do mundo. Aonde a cisão sujeito-objeto ainda não veio à tona, nem 

tão pouco se pode pensar numa consciência pura separada do ser. Sendo aqui, neste ponto, 

que Heidegger interliga a experiência fática da vida com a essência da filosofia. 

A dimensão pre-teorérica da autocompreensão filosófica está radicada na situação do 

homem no mundo. Heidegger concebe a filosofia, não mais como uma delimitação regional 

                                                           
35

 Lembremo-nos da originária dimensão aberta no mundar do mundo, para com quem a desatenção teórico-

objetiva encontra-se sempre distanciada. O saber no qual reside a essência da filosofia está arraigado nos 

domínios pre-teoréticos da vida. 



97 
 

do conhecimento humano, mas como acontecimento único com a experiência fundamental na 

qual se torna possível a virada no processo do conhecimento – e, portanto, os princípios do 

conhecer se tornam evidentes. Nesta experiência, onde eclode o filosofar em suas motivações 

mais originárias, não ocorreu ainda o deslize característico da teoria do conhecimento, que 

abdicando de uma objetivação, assume em lugar disto uma subjetivação – a objetualidade é 

tão somente transferida do objeto para o sujeito. Por isso mesmo, é na autocompreensão 

originária da filosofia que se consuma a virada que apreende o conhecer em si mesmo, pois, 

não repousando em objetualidades, habita essencialmente o âmbito da experiência pré-

científica, onde o mundo não foi reduzido a objeto perante um sujeito, esvaindo-se com isso a 

sua vitalidade primordial por meio da interferência da conceptualidade científica. Antes, 

recorrendo ao nível mais fundamental da experiência, torna acessível o conhecimento em seu 

ponto de partida original que está firmado na vida. 

Sobre o modo como Heidegger estabelece uma relação constitutiva entre a 

autocompreensão da essência da filosofia, a virada no processo do conhecimento e a 

experiência fática da vida, vale aqui observarmos a seguinte descrição: 

O ponto de partida do caminho para a filosofia é a experiência fática da 

vida. Isso parece, no entanto, como se a filosofia conduzisse novamente 

para fora da experiência fática da vida. Na realidade, cada caminho, de 

alguma maneira, conduz apenas diante da filosofia, não porém até ela. A 

filosofia mesma só é alcançada por meio de uma inversão no caminho. 

Contudo, não por meio de uma simples inversão, de tal modo que, por 

meio disso, o conhecer estivesse obviamente dirigido para outros objetos. 

Entretanto, inversão mais radical através de uma transformação 

[Umwandlung] própria. O neokantismo (Nartop) inverteu o processo 

simplesmente da “objetivação” (conhecimento da objetualidade) e 

alcançou assim a subjetivação (a qual deve apresentar psicológica e 

filosoficamente o processo). Nisso a objetualidade apenas é transferida do 

objeto em sujeito, o conhecer enquanto conhecer permanece, porém, o 

mesmo fenômeno não esclarecido. (HEIDEGGER, 2010, p. 15) 

O que se manifesta, portanto, na autocompreensão da filosofia, ao colocar em 

evidencia o sentido mais radical da filosofia, é a virada no processo do conhecimento. Isto 

porque, a compreensão que a filosofia tem de si mesma – e que não se pode por científico-

teoricamente em evidencia – está radicada no modo de experimentar mais elementar do 

homem, que Heidegger caracteriza como experiência fática da vida. A virada no processo do 

conhecimento, que intercepta o conhecer mesmo em sua dinâmica se dá na experiência fática 

da vida. E, portanto, através da tarefa que visa recolocar a essência da filosofia se torna 

acessível o conceito de experiência fática da vida. 



98 
 

Deste modo, tendo em vista as analises precedentes, como poderíamos definir a 

experiência fática da vida? A noção de experiência fática da vida, como Heidegger a 

desenvolve neste curso, se tornará intensamente significativa se nos concentramos na 

“inversão radical” ou “virada”, que produz uma “transformação própria” do conhecer em sua 

realização. Tal tarefa, num sentido fundamental, já fora assumida por Kant, sendo 

posteriormente reformulada pelos neokantianos. Kant, ao lançar a problemática 

transcendental, buscava ressaltar a dimensão das condições apriorísticas do conhecimento 

objetivo, garantindo com isso a identidade e o campo de atuação da filosofia em meio à 

Revolução Científica. Os neokantianos, no espírito de Kant, desenvolveram um complexo 

ambiente discursivo visando levar a cabo a tarefa fundamental da “Crítica da Razão Pura”. O 

sentido fundamental da filosofia estava ligado, portanto, a elementariedade do conhecer 

enquanto conhecer. Como podemos observar, Heidegger claramente assume o sentido 

fundamental desta tarefa, mas, transladando-a para uma nova plataforma discursiva, opera 

uma efetiva transformação dimensional. A elementariedade do conhecer enquanto tal, 

constituinte dos princípios da mais fundamental experiência do homem no mundo, passa a ser 

perscrutada em regiões de caráter tão volátil, que se mantiveram, em todo o seu vigor, 

obscuras para o pensamento ocidental – mesmo que fundamentalmente intencionado por ele. 

Para Heidegger, no modo como ele reconfigura a fenomenologia de Husserl através de sua 

noção de facticidade, a inversão através da transformação se dá no salto para a dimensão da 

autocompreensão, não explicita científico-teoricamente, que se radica na vida. Neste sentido 

ele afirma: “Antes de qualquer decreto de que a filosofia seja conhecimento, deve tornar 

evidente fenomenologicamente, pela experiência fática da vida, o que pertence ao sentido do 

conhecer” (HEIDEGGER, 2010, p. 17). O acesso à compreensão que a vida tem de si mesma 

em sua realização mais própria se concretiza no acontecimento do mundo. Portanto, a 

inversão radical, que desvela o sentido do conhecer enquanto tal e ao mesmo tempo nos 

coloca no aberto do mundo, é o que define a experiência fática da vida. Sobre o modo como a 

experiência fática da vida libera a experiência do mundo circundante (Umwelt). Vejamos o 

que afirma Heidegger: 

Ela [experiência fática da vida] significa a plena colocação ativa e passiva 

do homem no mundo: vemos a experiência fática da vida apenas segundo 

a direção do comportamento que experimenta. Assim, definimos o que é 

experimentado – o vivido – enquanto “mundo”, não como objeto. 

“Mundo” [Welt] é algo no qual se pode viver (num objeto não se pode 

viver). O mundo pode ser formalmente articulado como mundo 

circundante [Umwelt] (Milieu), como aquilo que nos vem ao encontro, ao 

qual pertencem não apenas coisas materiais, mas também objetualidades, 



99 
 

ideias, ciências, artes etc. Nesse mundo circundante também está o 

mundo compartilhado [Mitwelt], isto é, outros homens numa 

característica fática bem determinada: como estudante, docente, parente, 

superior etc. – não como exemplar do gênero homo sapiens das ciências 

naturais e assim por diante. Finalmente, aí está também o eu mesmo [Ich-

Selbst], o mundo próprio [Selbstwelt], na experiência fática da vida. 

(HEIDEGGER, 2010, p. 16) 

 

3.2. A experiência fática da vida como antecipação da constituição essencial do ser-

no-mundo 

Aqui é inevitável a explicita antecipação, ainda que de forma limitada, daquilo que em 

“Ser e Tempo” será concebido como a constituição fundamental do Dasein, ou seja, a noção 

de ser-no-mundo. A remissão a fenomenológica estrutura do ser-no-mundo torna-se relevante 

neste momento devido a necessidade de ressaltarmos o que existe de mais essencial na 

experiência fática da vida que é a desconstrução da postura teorética que suprime o já ser 

junto ao mundo. 

O mundo circundante é aberto na experiência fática da vida. O viver na experiência da 

vida fática tem como “o vivido”, e, portanto, como sentido de sua realização, o mundo. Em 

“Ser e Tempo”, o ser-no-mundo surge como estrutura a priori do Dasein (HEIDEGGER, 

2012, p. 169); a qual, sempre já entendida em todo o Dasein, reside no entendimento pré-

ontológico 
36

. 

Certamente, o fenômeno do ser-no-mundo apresenta uma multiplicidade de momentos 

estruturais bem mais complexa do que o mundo experenciado na experiência da vida fática. 

Porém, o aspecto fenomenal antecipado no mundo circundante que se dá na experiência fática 

é vivenciabilidade imediata da facticidade que, pondo em completa dissolução a posição 

natural e ingênua da justaposição de dois entes como que estando um ao lado do outro (um 

que experimenta e outro experimentado), estabelece uma inquebrantável relação com o que 

me vem ao encontro. Por isso, não sendo um objeto perante um sujeito, no mundo se pode 

viver, sendo ele mesmo o vivido – e, portanto, em íntima relação com o meu ser. Neste 

sentido afirma Heidegger em “Ser e Tempo”: 

O conceito de facticidade abriga em si o ser-no-mundo de um ente 

“intramundano”, de maneira que este ente possa ser compreendido como 

                                                           
36

 Sobre isto afirma Heidegger: “É no próprio Dasein e assim em seu próprio entendimento-do-ser que  reside o 

que mostraremos como a reverberação ontológica do entendimento-do-mundo sobre a interpretação do Dasein.” 

(HEIDEGGER, 2012, p. 71). 



100 
 

algo que, em seu “destino”, está ligado ao ser daquele ente que lhe vem 

ao encontro dentro do seu próprio mundo. (HEIDEGGER, 2005, p. 94). 

 A possibilidade de se viver no mundo, colocando-o em intima relação com o meu ser, 

abstendo-se de uma postura objetivante, antecipa aquilo que será o cerne da constituição 

essencial do ser no mundo – o ser-em 
37

. Na experiência fática da vida o meu ser encontra-se 

totalmente absorvido no mundo circundante, de tal modo que aquilo que primeiro me vem ao 

encontro é o que vivo – um mundo inteiramente peculiar. O giro radical intencionado pela 

noção de facticidade desenvolvida no curso A Ideia de Filosofia e o Problema da Concepção 

de Mundo, que visava “dar um salto no mundo enquanto tal” (HEIDEGGER, 2005a, p. 77), se 

faz presente aqui. A facticidade – como noção que promove o interlúdio entre o mundo aberto 

na experiência fática da vida e o ser-no-mundo – é a estrutura que condiciona ao ser-no-

mundo do Dasein espraiar-se nos diversos modos do ser-em, os quais estão concentrados no 

modo-de-ser da ocupação. O modo de ser da ocupação, tão elementar para a noção de ser-no-

mundo, já fora antecipado no desdobrar-se da vida fática – o que confirma a incisiva 

orientação da facticidade: 

Eu experimento a mim mesmo na experiência fática da vida ou como 

conjunto de vivência, ou como conglomerado de atos, não como qualquer 

coisa de eu-objeto em sentido determinado, mas naquilo que faço, no que 

me acompanha e sucede, no que me faz padecer, em meus estados de 

depressão e elevação, entre outros. Eu mesmo, em momento algum, 

experimento meu eu em separado, mas já sou e estou preso ao mundo 

circundante. (HEIDEGGER, 2010, p. 18) 

 

3.3. Aspectos decisivos da experiência fática da vida – „Como‟ e o „que‟ 

 Heidegger afirma que a experiência fática da vida só se torna acessível na “direção do 

comportamento que experimenta” (HEIDEGGER, 2010, p. 16), isto quer dizer, o sentido de 

referência da experiência fática da vida. Este é o “como” (Wie), o modo do experimentar, que 

se distingue daquilo que é experimentado, o “que” (Was), o conteúdo. Porém, a distinção 

aqui é apenas formal, de fato, na experiência fática da vida, o modo de experimentar e o que é 

experimentado não podem ser distinguidos, como se pudéssemos colocar um ao lado do 

outro. O “como” (Wie) e o “que” (Was) são sentidos de referência da experiência fática da 

vida, podendo apenas perspectivamente serem distinguidos. Sobre a unidade entre o 

experimentar e o que é experimentado, afirma Heidegger: 

                                                           
37

 Sobre o caráter dessa estrutura fenomenológica, afirma Heidegger em “Ser e Tempo”: “Ser-em é, por 

conseguinte, a expressão existenciária formal do ser do Dasein, o qual tem a constituição essencial do ser-em-o-

mundo.” (HEIDEGGER, 2012, p. 173). 



101 
 

O que significa experiência fática da vida? “Experiência” designa: 1) 

ocupação que experimenta; 2) o que é experimentado através dela. Nós, 

porém, determinamos com este propósito a palavra em seu duplo 

significado, porque ela exprime justamente o essencial da experiência 

fática da vida, uma vez que o experimentar mesmo e o experimentado 

não devem ser colocados como coisas uma ao lado da outra. 

“Experimentar” não significa “tomar conhecimento”, mas o “confrontar-

se com” o que é experimentado, o afirmar-se das formas experimentadas 

(HEIDEGGER, 2010, p. 14). 

 Estes dois momentos estruturais da experiência fática da vida serão decisivos para o 

desenvolvimento da compreensão fenomenológica da vida cristã primitiva. A partir destes 

dois momentos pode-se entender de que modo a experiência fática da vida torna-se tanto o 

ponto de partida da filosofia, como também, ao mesmo tempo, o seu próprio impedimento 

(HEIDEGGER, 2010, p. 20). O que nos abre o acesso ao fenômeno é o mesmo impulso que 

distorce sua autêntica visualização. Esta é a “encruzilhada metodológica que decide sobre a 

vida ou a morte da filosofia em geral” (HEIDEGGER, 2005a, p. 77). É tendo em conta este 

caráter decadente da experiência da vida fática que Heidegger a define como “preocupação 

atitudinal, decadente, referencialmente indiferente e autossuficiente pela significância” 

(HEIDEGGER, 2010, p. 20). Esta é de fato uma definição que em sua complexão revela os 

momentos estruturais da experiência fática da vida em sua interatividade dinâmica, que nos 

servirá de indicação para compreendermos como, ao mesmo tempo, a virada no processo do 

conhecimento e a queda na postura teórico-objetivante estão enraizadas na experiência fática 

da vida. 

  Porém, entendamos, antes de mais, que os sentidos estruturais da experiência fática da 

vida são evocados a partir de uma clara apropriação da noção de intencionalidade husserliana. 

Como foi dito, o modo de experimentar e o que é experimentado não são duas coisas distintas 

e justapostas. A experiência fática da vida se processa como unidade indissolúvel destes dois 

momentos – ela é tanto um confrontar-se com o que é experimentado como um afirmar-se 

das formas experimentadas. Nisso se revela o que há de mais essencial na experiência fática 

da vida, afirma Heidegger (HEIDEGGER, 2010, p. 14). A noção de intencionalidade, vimos, 

rompe, pelo crivo da epoché fenomenológica, a fronteira entre consciência e mundo, ou seja, 

entre o experimentar e o experimentado. A consciência sempre já está junta ao mundo, sendo 

sempre consciência de alguma coisa, e nunca uma consciência em si e para si purificada do 

mundo. Antes, se é possível falarmos de uma consciência pura, esta certamente está repleta de 

mundo. Ela é, antes de tudo, o “fora” de si mesma. A dissolução do abismo entre consciência 

e mundo também se faz valer na noção de experiência fática da vida. Não há duas coisas 



102 
 

substancialmente distintas, tal como o interior (psíquico ou lógico), e o exterior do mundo 

físico, o qual é digerido por uma consciência que o experimenta. Porém, é na tensão entre o 

experimentar e o que se experimenta que se elucida a experiência fática da vida. Não pode 

haver, portanto, espaço para mundos distinguíveis. Entretanto, devemos estar atentos para não 

incorremos no erro de concebermos tal experiência fática nos moldes de um panteísmo – o 

que também nos faz recair em estruturas conceptuais que interceptam a visualização 

originária dos fenômenos. O que há na verdade aqui é uma redução que conduz ao saber 

primordial radicado na vida, onde os fenômenos são visualizados e compreendidos em sua 

simples aparição, de tal modo que, sua aparência é a sua essência. 

Porém, como os sentidos de referência da experiência fática da vida são elucidados a 

partir da noção de intencionalidade? Para Heidegger a fenomenologia de Husserl foi capaz de 

proporcionar-lhe uma indicação para o problema aristotélico da polissemia do ser. O ser é um, 

porém pode ser dito de vários modos. A unidade entre consciência e mundo – e, portanto, a 

unidade do ser – fora propiciada pela fenomenologia de Husserl, bem como se tornou possível 

a compreensão da polissemia do ser pela explicitação dos atos intencionais. Porém, ao 

superlativizar o caráter de determinação da consciência transcendental, Husserl cai nas 

amarras da tradição cartesiana 
38

. Para se esquivar desse deslize, Heidegger mantém o 

estreitamento entre mundo e consciência conquistado pela fenomenologia, pela tensão entre o 

experiementar e o experimentado, mas interpõe os sentidos de referência para explicitar a 

polissemia do ser (tal como havia Husserl intencionado através dos atos intencionais da 

consciência) sem o perigo de fraturar sua unidade em estratificações metafísicas. Deste modo, 

a multiplicidade de formas intencionais que perfazem os modos possíveis da consciência 

intencional, onde em cada intenção o fenômeno é dado de modo próprio, aponta, segundo 

Heidegger, para o sentido único das “múltiplas acepções do ente” 
39

. O que Husserl havia 

projetado com os atos intencionais, mas fracassado devido sua recaída num plano cartesiano, 

                                                           
38

 Sobre esta recaída de Husserl na tradição cartesiana, devemos entender que, movido pela dificuldade de pensar 

adequadamente o mundo da consciência fenomenológica, mundo este tão volátil ante as empreitadas científico-

sistematizantes, Husserl centraliza as múltiplas realizações e operações da consciência num ego transcendental. 

A noção de um eu, que no começo da fenomenologia era produto artificial da ingênua posição natural para com 

o mundo, é retomado no final do pensamento de Husserl sob a forma do ego transcendental. Para ele, este ego 

transcendental perpassa o surgimento e o desaparecimento de todos os processos intencionais da consciência 

fenomenológica. Sobre esta recaída metafísica de Husserl, comenta Safranski: “Husserl, que conseguiu a 

maestria de descrever o processo de consciência antes da divisão entre eu e mundo, e com isso o descreveu como 

sem-eu (ichlos), volta a cair na planície transcendental naquela representação que pretendia superar, isto é, a do 

eu como dono de seus conteúdos conscientes. O eu recém-destruído torna-se de novo, como na tradição de 

Descartes, a mais alta instância da certeza. É essa mudança em direção ao ego transcendental que Heidegger 

mais tarde convocará em sua crítica”. (SAFRANSKI, 2005, p. 112). 
39

 A obra de Franz Brentano “Sobre a múltipla significação do ser em Aristóteles”, apresenta para Heidegger o 
problema do múltiplo no Ser, um problema que ele iria assumir decisivamente em “Ser e Tempo”. 



103 
 

Heidegger assume nos sentidos de referência da experiência fática da vida – Wie e o Was. 

Estes sentidos de referência abordam as várias formas de manifestação do fenômeno 

mantendo aberto o caminho para um sentido único do ser. 

O que é decisivo compreendermos aqui sobre os modos de referência da experiência 

fática é que estes são reavidos da consciência intencional de Husserl. A superação da posição 

ingênua para com o mundo natural, de onde eclode o artifício da dualidade metafísica sujeito-

objeto, é um dos méritos da consciência intencional que será mantido com os modos de 

referência. Esta tensão originária entre o como (Wie) e o que (Was), que condiciona toda 

postura objetivante, e que antecede a artificialidade de um eu perante um mundo exterior, será 

essencial para compreendermos a experiência fática da vida. A dinâmica de relação entre o 

Wie e o Was é o que possibilita a acessibilidade à experiência fática. Tais sentidos não 

procuram explicitar a experiência de um objeto perante o sujeito que o experimenta – nada, 

portanto, de gnosiológico –, antes, porém, a experiência na significância do mundo vivido. 

Para compreendermos o quanto estes dois sentidos referenciais são decisivos para a 

experiência fática da vida não devemos esquecer que Heidegger busca corroborar a tese de 

que a filosofia distingue-se fundamentalmente da ciência. A experiência fática da vida, 

tomada como ponto de partida do filosofar, irá confirmar esta tese. Pois, a autocompreensão 

da filosofia, que se move exclusivamente num âmbito pré-teorético demonstra o quanto a 

essência da filosofia está radicada na experiência fática da vida. Isto leva Heidegger a se por 

no encalço de um acesso a experiência fática da vida. Os sentidos do experimentar fático são 

evocados no contexto da necessidade deste acesso. Sendo assim, a dinâmica de interação entre 

estes sentidos, além de propiciar o acesso à experiência fática da vida, nos comunica também 

a essência do filosofar em sua distinção para com a ciência. 

Deste modo, os sentidos de referência do experimentar fático tornam-se decisivos 

devido ao fato de condicionar o acesso à experiência fática da vida. Porém, o que é liberado 

neste acesso, cuja importância é tão decisiva para a compreensão da vida fática por ela 

mesma? Os sentidos do experimentar são elucidados dentro do entendimento de uma 

“redução fenomenológica”, que se difere daquela operada por Husserl. Enquanto em Husserl 

a redução fenomenológica conduz a correlação entre o noese e o noema – e, portanto, aos atos 

de uma consciência transcendental –, em Heidegger nos conduz ao mundo vivido 

(circumundanidade cotidiana), onde experimento a mim mesmo não como eu-objeto 

(esquema sob o qual a consciência transcendental se encontra), mas “naquilo que faço, no que 



104 
 

me acompanha e sucede, no que me faz padecer, em meus estados de depressão e elevação, 

entre outros” (HEIDEGGER, 2010, p. 17). Portanto, a redução fenomenológica da 

experiência nos conduz ao aberto da vivência no mundo. Os sentidos de referência (o como e 

o que) em sua dinâmica de interação explicitam esta experiência mundana, consolidando a 

virada que conduz a autocompreensão da filosofia. 

O como e o que perfazem o processo da experiência em seu nível mais primário, 

radicado na vida. O processo da experiência – do experimentar mesmo – é explicitado a partir 

de uma redução fenomenológica que conduz não a uma consciência transcendental, mas, ao 

que vivo e sou no “curso da jornada de um dia”. Meu ser-cotidiano é o horizonte último onde 

se é possível uma visualização pré-teorética do sentido do conhecer. O como e o que surgem 

nesse horizonte como configurações do experimentar fático a partir de uma autointerpretação 

da facticidade. Portanto, são estruturas cinéticas que revelam de maneira endógena o caráter 

da experiência fática da vida. A virada epistemológica empreendida pela filosofia 

contemporânea fracassa ao permanecer presa a conceptualidade metafísica. Porém, os 

aspectos da experiência fática da vida abertos pela visualização dos sentidos de referência, ao 

consumar a virada no processo do conhecimento, não se é absorvido na elementariedade 

teórica, mas demonstra que o conhecer está enraizado na vivenciabilidade fática. Deste modo, 

a complexa definição que se chega sobre a experiência fática da vida, após o acesso liberado 

pelos sentidos de referência, é o indício formal de uma mobilidade inteiramente existencial – 

não uma definição teórica, mas uma descrição fenomenológica que tenta acompanhar o 

caráter histórico-realizador da experiência fática, nisto a autêntica virada no processo do 

conhecimento só é possível num voltar-se para o histórico. A dinâmica de interação entre o 

como e o que trás a tona os aspectos que revelam a mobilidade constituinte da experiência da 

vida fática: a indiferença, a autossuficiência e a queda na significância, são aspectos que se 

articulam a partir do acesso disponibilizado pela dinâmica de interação entre o como e o que. 

Isto é demonstrado por Heidegger da seguinte forma: 

A experiência fática da vida reside totalmente no conteúdo, enquanto o 

como está implícito nisso. É no conteúdo que têm lugar todas as 

mudanças da vida. No curso da jornada de um dia faticamente vivido, 

ocupando-me com coisas completamente diferentes é, contudo, na 

atuação fática da vida que surge, para mim, de modo não consciente, o 

como diferente de seu reagir em cada maneira diferente. (HEIDEGGER, 

2010, p. 17). 

A experiência fática da vida reside no conteúdo, ou seja, no que (no que faço, no que 

sofro etc.). A experiência do meu eu nunca é dada em separado do mundo, mas sempre me 



105 
 

encontro preso a um conteúdo mundano, e absorvido nele. As diferenças que eclodem no 

transcurso de minha experiência fática cotidiana, onde me encontro sempre em relação com 

isto e com aquilo – as faticidades da vida, estão centradas no que, ou no conteúdo. Porém, 

estas diferenças ocorrem sob o pano de fundo de um como – “como eu me coloco diante das 

coisas” (HEIDEGGER, 2010, p. 16) ou “o jeito e a maneira, ou seja, o como do experimentar 

de cada mundo” (Idem). Este como encontra-se implícito e obliterado em cada facticidade da 

vida. Ele surge para mim, durante minhas vivências fáticas, de modo não consciente – pois, 

toda consciência está acentuada no conteúdo – e, por isso, “surge de modo diferente do seu 

reagir em cada maneira diferente” (HEIDEGGER, 2010, p. 17), ou seja, em cada conteúdo. A 

acentuada relevância do conteúdo é condicionada pela inconsciência não distintiva do como. 

Este permanece em indistinção, ou como descreve Heidegger: 

Entretanto, nisso se encontra, sobretudo, o conteúdo que eu experiencio, a 

saber: a experiência fática da vida mostra uma indiferença em relação ao 

modo do experimentar. Ela não surge de forma alguma em pensamentos, 

como se não pudesse torna-se algo acessível. Esse experimentar fático 

contesta ao mesmo tempo todas as oportunidades da vida [...] 

(HEIDEGGER, 2010, p. 17). 

Prestemos atenção primeiramente ao sentido referencial. Ali se mostra 

que o transcurso desse experienciar possui um caráter totalmente 

indiferente e que as diferenças daquilo que eu experiencio se dão no 

conteúdo. A diferença entre sentir-me de um modo num concerto e de 

outro modo numa conversação trivial só pode ser experienciado pelo 

conteúdo. (HEIDEGGER, 2010, p. 20). 

O caráter indiferente da experiência fática da vida é suscitado a partir da interação 

entre o como e o que. A indiferença é caracterizada aqui como aquilo que por ser não 

distintivo sucumbe na obliteração da vida fática.  Porém, toda diferença, que na maioria das 

vezes detém a atenção cotidiana, emana da indiferença fundamental do modo de experimentar 

fático. A multiplicidade daquilo que me vem ao encontro em minha experiência de mundo é 

definida pela modulação entre o como e o que. Toda diferença, e, portanto, todo conteúdo do 

mundo com que atenciosamente me ocupo, é deslocado daquela textura indiferente que 

permeia todas as coisas da vida. 

A partir deste caráter indiferente da experiência fática da vida Heidegger destaca outro 

importante aspecto, que também está ligado a dinâmica de interação entre o como e o que, 

segundo ele: “Essa indiferença funda, portanto, a autossuficiência da experiência fática da 

vida” (HEIDEGGER, 2010, p. 17). Também acrescenta: “Ela se expande sobre tudo: ela 

distingue também as coisas maiores em sua autossuficiência” (Idem). Como poderíamos 



106 
 

caracterizar este aspecto da experiência fática vida? E de que modo tal aspecto é fundado pela 

indiferença? Segundo Heidegger, esta autossuficiência coloca em distinção “as coisas 

maiores” (Idem); e também, “encobre... [na experiência fática da vida] uma tendência 

filosófica que está quase sempre por aparecer” (HEIDEGGER, 2010, p. 19). Em sua 

autossuficiência a vida fática tende para a queda na significância, de onde deságua para os 

canais da cultura científica. Kisiel coloca isto nos seguintes termos: “Nesta preocupação 

autossuficiente, a experiência fática da vida cai continuamente na significância e 

objetificação, e, finalmente, numa „cultura científica‟” (KISIEL, 1995, p. 156).  Heidegger 

afirma que “os objetos significativos os quais, por sua vez, tendem a uma autossuficiência que 

se poderia incluir dentro de uma „lógica de objetos‟, dos complexos objetivos e das 

referências objetivas” (HEIDEGGER, 2010, p. 19). Portanto, a autossuficiência é um aspecto 

constitutivo da vida fática que motiva a queda na postura objetivante – a absorção no que do 

mundo e, concomitantemente, o esquecimento do como da vida. A autossuficiência busca 

ressaltar aquela tendência do modo de experimentar fático onde, em nossa lida cotidiana, em 

meio a multiplicidade do que nos vem ao encontro, a diferença, que reside e delimita o 

conteúdo de nossa ocupação – cujo processo de diferenciação parte da indiferença do como – 

é estabilizada. Nessa estabilidade promovida pela autossuficiência da vida fática, em meio a 

multiplicidade do mundo em aberto, formam-se os complexos objetivos (distinção das “coisas 

maiores”): campo do esforço científico para a elaboração de complexos temáticos. 

A indiferença e a autossuficiência da vida fática delineiam o jogo da interação 

dinâmica entre o como e o que da experiência fática da vida. Tais aspectos definem os 

motivos fundamentais da queda na significância. Esta significância, elucidada a partir da 

dinâmica de interação entre o como e o que, define o caráter daquilo que é experimentado na 

experiência da vida fática, ou seja, o caráter mesmo do conteúdo. Todas as faticidades com as 

quais me ocupo no transcurso da lida cotidiana trazem consigo este caráter. Heidegger afirma 

que se atentarmos para o que está oblíquo na indiferença das faticidades da vida, veremos a 

significância como sentido dominante do mundo (mundo circundante, mundo compartilhado e 

mundo próprio) (HEIDEGGER, 2010, p. 17). Porém, o que existe de peculiar neste aspecto 

que o torna tão decisivo para se compreender a experiência fática da vida? Sua importância é 

tão decisiva que Heidegger declara que “tudo o que é experimentado na experiência fática da 

vida carrega o caráter de significância” (Idem). O modo de ser da significância concentra em 

si a potencialidade do fático transformar-se num objeto conformado. Com isso, a significância 

é evocada em meio ao contexto que pensa o caráter decadente da vida fática. Ou seja, mesmo 



107 
 

sendo um aspecto essencial da experiência fática – não definindo, portanto, “nada de 

gnosiológico, no sentido de realismo nem no sentido de idealismo” (Idem), nem tão pouco se 

equiparando a concepção teórica de “valor” (Idem) – a significância, enquanto sentido 

dominante do mundo circundante, deve ser entendida em meio a essa tendência decadente da 

vida. Segundo Heidegger, em meio à preocupação cotidiana os objetos significativos tendem 

a autossuficiência (HEIDEGGER, 2010, p. 20). Quanto mais significativos forem, mais 

autossuficientes serão; e nesta autossuficiência pela significância alcançam uma acirrada 

diferenciação em meio à contextura indiferente da vida fática. Em sua relevante significância, 

os objetos significativos e autossuficientes fundam uma “lógica do mundo circundante”, ou 

seja, um complexo objetivo estabilizado 
40

. Aqui encontramos pre-delimitado na vida fática o 

campo temático das ciências. Este movimento de decadência da vida fática que é modulado 

pelos sentidos de referencia e configurado sob os aspectos da indiferença, autossuficiência e 

significância, Heidegger explicita da seguinte forma: 

A experiência fática da vida é a “preocupação atitudinal, decadente, 

referencialmente-indiferente e autossuficiente pela significância”. 

Prestemos atenção primeiramente ao sentido referencial. Ali se mostra 

que o transcurso desse experimentar possui um caráter totalmente 

indiferente e que as diferenças daquilo que eu experiencio se dão no 

conteúdo. A diferença entre sentir-me de um modo num concerto e de 

outro modo numa conversação trivial só pode ser experienciado pelo 

conteúdo. A multiplicidade de experiências só me torna consciente pelo 

conteúdo experienciado. O modo de estar junto e do eu participar do 

mundo é, portanto, indiferente; indiferente que ele contexta tudo, ou seja, 

soluciona todas as tarefas sem inibição. Esse modo de conceber as coisas 

tende, porém, a queda na significância. (HEIDGEGER, 2010, p. 20). 

Tudo o que foi dito sobre a indiferença, autossuficiência e significância, visa colocar-

nos em acesso à experiência fática da vida. Com isto, Heidegger pretende efetuar a autêntica 

virada no processo do conhecimento, e assim, levar a cabo – por um novo e vivo caminho – 

aquela intenção inerente ao projeto kantiano que é recuperar a essência da filosofia através de 

uma explicitação do sentido do conhecer. Para tanto, a diferença entre filosofia e ciência é 

decisiva. O acesso aberto pela dinâmica de interação entre o como e o que (daí sua 

importância para a compreensão da experiência fática) nos coloca perante os motivos 

originários que impulsionam a queda na postura teórico-objetivante. De modo algum, esse 

acesso pode ser compreendido como uma exposição gnosiológica, antes, como radicalização 

                                                           
40

 Observa-se que alguns aspectos da analise da significância repetem de certo modo o que foi dito sobre a 

autossuficiência, o que é perfeitamente natural, visto que se trata do mesmo fenômeno. Tais aspectos devem ser 

compreendidos em sua unidade. Toda e qualquer distinção visa tão somente a explicitação do movimento 

decadente da vida. 



108 
 

da intencionalidade husserliana, realiza-se como redução fenomenológica do experimentar 

mesmo que conduz às regiões originárias da vida fática. Pela compreensão dos aspectos que 

se abrem na explicitação do experimentar cotidiano (indiferença, autossuficiência e 

significância), encontramos a experiência fática da vida sob a forma de uma encruzilhada 

metodológica: (1) nela se realiza a virada no processo do conhecimento, onde o sentido do 

conhecer encontra-se radicado na vida. Ali reside “motivações de uma conduta puramente 

filosófica que, somente através de uma transformação própria do comportamento filosófico, 

podem ser evidenciadas e trazidas para fora” (HEIDEGGER, 2010, p. 19). (2) Mas, esta 

mesma visão originária que nos revela o experimentar mesmo, reduzido 

fenomenologicamente, manifesta-nos que a experiência fática da vida, onde residem as 

motivações essenciais da filosofia, descamba por si mesma numa “cultura científica”. Com 

isso, a filosofia, na experiência fática da vida, começa com o seu fim. A distinção entre 

filosofia e ciência, portanto, deve ser buscada em meio a essa encruzilhada metodológica. E 

para uma compreensão autêntica do filosofar é necessário resistir àquilo que origina a 

filosofia, do contrário, cairemos na concepção e conduta de uma filosofia científica, a qual, 

desarraigada da experiência fática da vida, se ocupa “com objetos superiores ou supremos, 

com „as primeiras e últimas coisas‟” (Idem).  

O acesso aberto à experiência fática da vida através da modulação entre o como e o 

que nos coloca a caminho da virada no processo do conhecimento, e, portanto, a caminho de 

uma recuperação da essência da filosofia. Porém, o caminho que nos leva para o autêntico 

filosofar é o que motiva fundamentalmente sua decadência. Este caminho é a vida histórica, 

que por si mesma, ao buscar para si asseguramentos 
41

, encobre os motivos originários do 

filosofar. Diante disto, o método fenomenológico visa, por meio de uma crítica positiva, trazer 

à tona tais motivos. Estando sempre atento para o desafio de não ser arrastado pela tendência 

decadente da facticidade. Ao comentar este caráter decadente da vida fática no pensamento do 

jovem Heidegger, Gadamer afirma:  

Ao contrário, a vida é de um tal modo que ela cria e erige constantemente 

em torno de si encobrimentos [...] “Ela constantemente se envolve uma 

vez mais em névoa”. Com certeza, a vida desperta é marcada pela clareza 

e pela abertura para tudo o que é – e, então, tudo é de repente uma vez 

mais encoberto (GADAMER, 2007, p. 97). 

                                                           
41

 Sobre a tendência ao asseguramento, afirma Heidegger: “o querer assegurar-se a própria vida com os meios 

instrumentais, leva a uma tolerância de concepções alheias, mediante a qual se quer obter um novo 

asseguramento” (HEIDEGGER, 2010, p. 34). 



109 
 

 Entretanto, porque a explicitação dos motivos originários do filosofar a partir da 

experiência fática da vida torna-se elementar para uma fenomenologia da vida cristã? A 

dinâmica de interação entre o como e o que da experiência fática da vida trouxe à tona a 

decadência inerente da vida fática. A visualização do fenômeno religioso não ficou isento das 

implicações desse movimento decadente da vida. Uma fenomenologia da religião deve levar 

em consideração a virada que conduz ao sentido do conhecer mesmo, pois, o que está em jogo 

é a visualização desobstruída de todos os resultados de uma queda na atitude teórico-

científica; queda esta que apresenta o inconveniente de tomar o fenômeno religioso por 

“objeto” desarraigando-o da vida fática – âmbito de compreensão originário. Deste modo, o 

destino de uma fenomenologia da religião está necessariamente ligado à restituição de um 

filosofar equalizado pela vida fática. É evidente que o curso sobre fenomenologia da religião 

começasse com a elaboração do método fenomenológico. E, antes disso, ao introduzir tal 

método, expusesse a experiência fática da vida como ponto de partida para o engendramento 

do método. Pois é dali mesmo que se pode ressaltar tanto a possibilidade de uma visualização 

primordial, como também os motivos que obstruem tal visualização. 

 Destarte, passaremos a nos concentrar na analise fenomenológica da vida religiosa, 

desempenhada por Heidegger na “Introdução à fenomenologia da religião”. Entretanto, não 

devemos perder de vista o fato de que o essencial já está sendo posto. A experiência fática da 

vida, e o modo como a virada no processo do conhecimento se realiza nesta experiência, já 

detona aquilo que será consolidado pela experiência religiosa fundamental do cristianismo 

primitivo. Não podemos pensar na possibilidade de uma descontinuidade entre a experiência 

fática da vida e o modo de vida elementar do cristianismo. Tal como declara Heidegger, “A 

religiosidade cristã originária consiste na experiência fática da vida” (HEIDEGGER, 2010, p. 

74). Devemos, porém, demonstrar de que modo a vivenciabilidade do cristianismo originário 

consolida, em seu modo de realização, a experiência fática da vida. A explicitação da 

originariedade da vida cristã primitiva se inicia com a análise fenomenológica da Epístola aos 

Gálatas. A análise desta epístola pretende nos colocar numa posição preparatória, donde os 

fenômenos diretivos haverão de ser destacados, e assim, nos colocarmos a caminho da 

experiência originária da vida cristã primitiva. 

 

 

 



 
 

CAPÍTULO V 

INTERPRETAÇÃO FENOMENOLÓGICA DA EPÍSTOLA AOS GÁLATAS E A 

RELEVÂNCIA METODOLÓGICA DE SUA POSIÇÃO PREPARATÓRIA 

Na analise da “Epístola aos Gálatas”, Heidegger tem em vista penetrar nos fenômenos 

fundamentais da vida cristã primitiva. Entretanto, a leitura da epístola é abruptamente 

interrompida. Porém, tal interrupção não desloca a analise de Gálatas de sua importância 

metodológica para a obtenção de uma visualização da situação fundamental do cristão. 

Heidegger mesmo declara, no inicio da analise de Gálatas, dizendo: “O peculiar da 

compreensão fenomenológico-religiosa é a obtenção de uma compreensão prévia para uma 

originária via de acesso” (HEIDEGGER, 2010, p. 61). A analise fenomenológica de Gálatas 

fornecera uma visualização prévia dos fenômenos diretivos, os quais hão de proporcionar uma 

situação de acesso ao sentido originário da vivência cristã primitiva. 

1. Dos motivos da escolha de Gálatas para iniciação da fenomenologia da religião 

A analise da carta aos Gálatas é preparatória para o que se segue na interpretação 

fenomenológica das cartas aos Tessalonicenses. Buscando oferecer, não uma “interpretação 

dogmática ou teológico-exegética” (HEIDEGGER, 2010, p. 61), nem tão pouco uma espécie 

de meditação religiosa, mas uma compreensão fenomenológica do Novo Testamento. E qual o 

diferencial de uma interpretação fenomenológica? Para Heidegger, é “pela compreensão 

fenomenológica que se abre um novo caminho para a teologia” (Idem). A peculiaridade deste 

“novo caminho” é a sua capacidade de trazer à tona o sentido originário da vida cristã 

primitiva 
42

, esquivando-se daquela postura que Heidegger caracteriza como um “pensar e 

dizer objetivantes na teologia” (HEIDEGGER, 2008, p. 80). Deste aspecto originário o 

pensamento cristão se distanciou em demasia, pois “caindo sob a tutela da filosofia grega, foi 

incapaz de inventar um aparelho conceitual, proporcionado à experiência da vida, própria da 

fé” (MACDOWELL, 1993, p. 127). 

Este objetivo impulsiona a analise efetuada por Heidegger nesta epístola, e se manterá 

nas epístolas seguintes (1 e 2Tessalonicenses). Por isso a importância de nos determos aos 

resultados obtidos com a interpretação fenomenológica desta carta. Tais resultados serão de 

caráter diretivo para as interpretações que se seguem.

                                                           
42

 Sobre este caráter específico da interpretação fenomenológica do fenômeno religioso, afirma Kisiel: “A 

peculiaridade de tal interpretação [interpretação fenomenológica] é a tentativa de partir de uma pre-compreensão 

como modo de acesso originário ao mundo da vida do Novo Testamento.” (KISIEL, 1993, p. 173). 



111 
 

O que Heidegger pretende em sua analise da carta de Paulo aos Gálatas é “demonstrar 

a experiência religiosa fundamental e, perseverando nela, deve-se compreender a conexão de 

todos os fenômenos religiosos originários dela” (HEIDEGGER, 2010, p. 66). Para o 

cumprimento desta meta, a escolha específica desta carta não se deu de maneira aleatória. 

Dois aspectos foram decisivos para sua escolha: primeiro, porque para o jovem Lutero esta 

carta teve sua importância – transformou-se, junto à carta aos Romanos, em fundamento 

dogmático. E segundo, porque esta carta contém uma historicidade que brota da própria 

consciência de fé, como apresenta Heidegger: 

A Epístola aos Gálatas encerra o relato histórico de Paulo mesmo sobre a 

história de sua conversão. É o documento originário de seu 

desenvolvimento religioso e, também historicamente, o relato da 

excitação apaixonada de Paulo mesmo. Junto dessa epístola deve 

considerar-se também os Atos dos Apóstolos. De imediato, deve-se 

procurar uma compreensão geral da Epístola aos Gálatas para poder 

penetrar, por meio dela, nos fenômenos fundamentais da vida cristã. 

(HEIDEGGER, 2010, p. 62) 

Por que estes motivos ocupam tamanha importância na iniciação da fenomenologia da 

vida religiosa que se dá na análise da Epístola aos Gálatas? A exposição destes motivos leva-

nos a entender de que modo os resultados da analise desta epístola coloca-nos em meio a uma 

experiência originária do cristianismo. O modo como a Epístola aos Gálatas pode propiciar 

um caminho para a compreensão originária da vida cristã torna-se evidente na explicitação 

dos motivos de sua escolha. 

O primeiro motivo é a importância da Epístola aos Gálatas para Lutero. Para 

Heidegger Lutero será um dos pensadores religiosos que efetivamente avançou em direção a 

uma ostenção originária da vida cristã 
43

. Isto se evidencia, segundo Heidegger, por meio de 

sua oposição para com a assunção da filosofia grega por parte dos “Pais da Igreja” e da 

“Escolástica Medieval”. Por isso, afirma Heidegger, “explica-se seu ódio contra Aristóteles” 

(HEIDEGGER, 2010, p. 86). Para Lutero, o pensamento cristão, sob a influência da filosofia 

grega, distanciou-se da mensagem original dos Evangelhos. O esforço em tentar desenredar a 

mensagem cristã das teias da filosofia grega, através de sua “teologia da cruz”, é para 

Heidegger o aspecto mais positivo do trabalho de Lutero. Porém, ao passar para o nível da 

conceitualização e sistematização teorética, cai rapidamente no “influxo de esquemas 

                                                           
43

 Vejamos o que afirma Heidegger: “Trata-se de uma decadência da compreensão autêntica quando se toma 

Deus como uma objetualidade de especulação. Isso só poderá ser visto quando se levar a cabo a explicação dos 

complexos conceptuais. Isso porém jamais foi experimentado, porque a filosofia grega penetrou no 

cristianismo. Somente Lutero deu uma investida importante nessa direção e, a partir disso, explica-se seu ódio 

contra Aristóteles.” (HEIDEGGER, 2010, p. 86). 



112 
 

inadequados à transmissão de suas vivências” (MACDOWELL, 1993, p. 127). Lutero “vê 

Paulo a partir de Agostinho” (HEIDEGGER, 2010, p. 61). 

Sendo, portanto, fundamento dogmático para Lutero (um dos principais pensadores 

cristãos a obter um significativo avanço em direção aos domínios originários da vida cristã 

primitiva), certamente a Epístola aos Gálatas detém em si dados fenomenais que podem 

fornecer o caminho para a experiência fundamental da vida religiosa. Ao escolher esta carta 

paulina, Heidegger pretende levar a cabo as intenções radicais da teologia de Lutero – 

intensificar os resultados fenomenologicamente positivos e esquivar-se de obstruções 

provindas da tradição metafísica. 

O segundo motivo é a historicidade inerente à epístola. Este aspecto é fundamental 

para a possibilidade de uma fenomenologia da vida religiosa. Heidegger já havia afirmado 

que para obter a compreensão prévia, que possibilite uma via de acesso originária, era 

necessário “elaborar e interpretar o método da história das religiões de tal modo que possa ser 

comprovada criticamente” (HEIDEGGER, 2010, p. 61). A revisão criticamente 

fenomenológica da evidencia histórica posta por Paulo ele mesmo, nos dá acesso àquela 

consciência histórica que detona o mundo da vida religiosa do apóstolo. Isto é aquilo que, no 

curso sobre a “Mística Medieval”, Heidegger caracteriza como historicidade: 

Um dos elementos de sentido mais significativo, fundantes, na vivencia 

religiosa é a historicidade. Na vivência já se encontra uma doação de 

sentido especificamente religiosa. Em sua originariedade – não em sua 

absolutez [Abgelostheit] teoricamente teológica – , o mundo da vivencia 

religiosa centra-se numa configuração histórica única (plenitude de vida 

pessoalmente atuante). (HEIDEGGER, 2010, p. 307) 

Neste elemento de sentido, que Heidegger caracteriza como historicidade, “o mundo 

da vivência religiosa” concentra-se numa “configuração histórica única” – Heidegger 

esclarece isto: é a “plenitude de vida pessoalmente atuante”. O peso histórico, que na Epístola 

aos Gálatas é o relato da concreção da personalidade histórico-religiosa de Paulo por ele 

mesmo, é precisamente esta “configuração histórica única” – “plenitude de vida pessoalmente 

atuante”. Nela o mundo histórico do apóstolo torna-se acessível.  A “plenitude histórica” que 

se revela na autodescrição da vida do apostolo é “avaliada com elementos de sentido e da 

vivência da consciência religiosa e não por critérios extrarreligiosos e até „científicos‟” 

(HEIDEGGER, 2010, p. 307). Esta autocompreensão da vida religiosa, nela e para ela mesma, 

que detona o mundo histórico, abre a via de acesso originária para a experiência fundamental 

da vida religiosa. Esta priorização pela historicidade da vida religiosa como elemento de 



113 
 

sentido fundamental para a interpretação fenomenológica é claramente um direcionamento 

proveniente da filosofia de Dilthey, e que é determinante para a escolha da Epístola aos 

Gálatas, como explica Kisiel: 

Esta é a primeira indicação do porque Heidegger, a curto prazo, escolhe 

Gálatas como seu “concreto fenômeno religioso” para explicação. Desde 

1919, ele tem estado sob a influência de um texto de Dilthey que propõe 

que a “consciência histórica” tenha começado no Ocidente com o 

cristianismo primitivo. Um exemplo de que Dilthey está claramente 

indicado no texto de Gálatas: a personalidade de Paulo como arena de 

combate da consciência onde a lei judaica, a consciência pagã do mundo, 

e a fé cristã se reúnem, onde a crença na Lei e fé no Cristo são mantidas 

na experiência do Deus vivo, onde a grande história passada e a grande 

história presente estão juntamente presentes na experiência de transição 

dos fundamentos religiosos. (KISIEL, 1993, p. 174) 

 Estes motivos ratificam, portanto, a potencialidade fenomenológica da Epístola aos 

Gálatas. O que nos cabe agora é indicarmos quais fenômenos serão previamente visualizados 

na interpretação fenomenológica de Gálatas. Ao elencarmos estes fenômenos poderemos 

fornecer uma situação preparatória para a compreensão autêntica da vida cristã primitiva, e 

assim, evidenciarmos seus resultados ontológicos. 

2. Descrição dos dados fenomenais relevantes para a interpretação da vida cristã 

primitiva 

Dados os motivos, cabe agora destacarmos os resultados relevantes para as analises 

que se seguem nas cartas aos Tessalonicenses. Pois, a interpretação de Gálatas é abruptamente 

interrompida por Heidegger devido à aproximação do Natal. Devido à pressa em se concluir, 

quase não existe uma ordem nesta fase da narrativa do curso – os argumentos se dão quase 

que de modo aleatório (Isto é claramente perceptível na leitura do texto). Mas podemos 

indicar pontos que serão cruciais para o desenvolvimento dos fenômenos que acompanham o 

sentido originário da vida cristã primitiva. 

Três dados fenomenais são explicitados a partir daquilo que Heidegger caracteriza 

como “posição fundamental de Paulo” (HEIDEGGER, 2010, p. 16), que se disponibiliza na 

compreensão geral da epístola que, por sua vez, possibilita o acesso aos “fenômenos 

fundamentais da vida cristã” (HEIDEGGER, 2010, p. 62). O entendimento geral da epístola 

(que funda a posição fundamental do apóstolo) apresenta-nos a vida religiosa de Paulo em 

realização. Deste modo os dados que se seguem emergem da própria circularidade da 

autoexperiência da vida cristã. Nisto, a vida cristã é mantida em sua vitalidade. Esta 

autocompreensão da vida por ela mesma na Epistola aos Gálatas, Heidegger a indica: 



114 
 

A Epístola aos Gálatas encerra o relato histórico de Paulo mesmo sobre a 

história de sua conversão. É o documento originário de seu 

desenvolvimento religioso e, também historicamente, o relato da 

excitação apaixonada de Paulo mesmo. (HEIDEGGER, 2010, p. 62) 

O primeiro dos dados fenomenais é “a situação fenomenológica da luta religiosa e da 

luta nela mesma” (HEIDEGGER, 2010, p. 65). Heidegger destaca, “Paulo encontra-se em 

luta” (Idem). O embate entre lei e fé configura fundamentalmente a existência de Paulo. De 

modo que, “É necessário ver Paulo, sua luta com a paixão religiosa, em sua existência como 

apóstolo, na luta entre „lei‟ e „fé‟” (HEIDEGGER, 2010, p. 62). A existência do apóstolo 

Paulo se realiza nessa luta. Isto se dá de tal forma que a consciência da vida cristã primitiva 

parte dessa situação fenomenológica. Por que esta luta torna-se tão relevante? Devemos 

entender que, sendo uma situação fenomenológica, não se trata meramente do embate entre 

concepções religiosas, mas do modo como a vida cristã se autocompreende. Por isso afirma 

Heidegger, “a partir daí [luta entre lei e fé] é necessário entender a posição fundamental da 

consciência cristã” (HEIDEGGER, 2010, p. 62). 

Entretanto, qual a importância deste dado fenomenológico para os fenômenos 

fundamentais que se abrem na analise que se segue das cartas aos Tessalonicenses?  

A existência de Paulo no “como” de sua realização é “arena de combate” entre a lei e 

a fé. Nele se concentra a tensão de transição dos fundamentos religiosos. Nessa transição o 

que está em jogo é a convergência dos tempos que caracteriza o existir mesmo do apóstolo – o 

tempo passado da lei, o tempo presente da fé no Cristo – que, enquanto experiência imediata 

do tempo do fim, antecipa o futuro. 

A luta se dá facticamente na vida cristã, e de modo algum, pode ser interpretada como 

fenômeno secundário. E se “a experiência cristã primitiva revela vigorosamente o sentido 

original da existência humana na sua facticidade histórica” (MACDOWELL, 1993, p. 110), 

onde na própria introdução metodológica Heidegger afirma que a vida espiritual está em luta 

contra a história (HEIDEGGER, 2010, p. 38), é totalmente consonante o fato da experiência 

fundamental da vida cristã dar-se em luta. A luta contra o histórico – tendência fundamental 

da vida – está radicada na vida cristã primitiva. 

Este caráter fenomenológico da vida cristã está em referência ao fenômeno do 

histórico. Deste modo, a luta originária da vida cristã funda uma estrutura que pressupõe sua 

relação com o tempo. Pois, nesta luta originária entre lei e fé, a vida cristã busca 

autenticamente afirmar-se – “Ruptura total com o passado anterior, com toda concepção não 



115 
 

cristã da vida” (HEIDEGGER, 2010, p. 63). E mais, “o cristianismo originário se fundamenta 

a partir de si mesmo sem olhar para as formas religiosas anteriores como a do farisaísmo 

judaico” (Idem). Nesta luta com o tempo o cristianismo autêntico se afirma originariamente. 

Heidegger expressa o modo como a convergência dos tempos caracteriza fundamentalmente a 

experiência do cristianismo: “O tempo presente já alcançou seu fim e com a morte de Cristo 

[„o escândalo da cruz‟ – „o autêntico elemento fundamental do cristianismo‟ (HEIDEGGER, 

2010, p.65)] já começou uma nova αἰώλ [era]. O mundo presente opõe-se ao mundo da 

eternidade” (HEIDEGGER, 2010, p. 63). 

O segundo dado fenomenal explicitado a partir da posição fundamental de Paulo é o 

fenômeno da explicação originária. Este fenômeno está em conexão com a situação 

fenomenológica da luta originária entre lei e fé. Sua relevância para interpretação 

fenomenológica das epístolas aos tessalonicenses é a antecipação da orientação metodológica. 

O acesso aos domínios originários da experiência fática da vida cristã depende da 

reconsideração deste fenômeno marginal. Heidegger o coloca em destaque dizendo: 

Paulo encontra-se em luta. Ele se vê impelido a afirmar a experiência 

cristã da vida diante do mundo circundante, para o qual aplica os meios 

insuficientes da doutrina rabínica que estão a sua disposição. A partir 

disso, sua explicação da experiência cristã da vida recebe sua estrutura 

peculiar. Contudo, trata-se de uma explicação originária que parte do 

sentido da vida religiosa mesma; pode continuar sendo conformada à 

experiência religiosa fundamental. As construções teóricas permanecem 

distantes; conquista-se um complexo explicativo que se apresenta de 

maneira parecida a uma explicação teórica. É necessário voltar à 

experiência originária e compreender o problema da explicação religiosa. 

(HEIDEGGER, 2010, p. 65) 

Observe que a partir da situação fenomenológica que caracteriza a existência do 

apóstolo – a luta entre lei e fé – é que se desdobra a força de empuxo para “afirmar a 

experiência cristã da vida”. Isto é decisivo, visto que, a explicação – impulsionada a partir da 

luta – “parte do sentido da vida religiosa mesma”, podendo continuar “conformada à 

experiência religiosa fundamental”. Assemelha-se a uma explicação teórica, porém parte da e 

para experiência fática da vida cristã mesma. A constatação de que as “construções teóricas 

permanecem distantes” é a garantia de que “a vida religiosa é mantida em sua vitalidade e não 

é ameaçada pelas assim chamadas visões de mundo científicas” (HEIDEGGER, 2010, p. 

307). É neste complexo explicativo conquistado pela explicação que parte da luta existencial 

de Paulo que se torna possível uma demonstração do fenômeno religioso em sua 



116 
 

originariedade – pois, “com esse problema [explicação religiosa], aparentemente superficial, 

estamos no meio do fenômeno religioso propriamente dito” (HEIDEGGER, 2010, p. 66). 

Em nota, Heidegger apresenta o caráter peculiar da explicação religiosa, dizendo que 

esta opera como uma 

[...] extração da realização prévia e fundamental, extração compreensiva. 

Este “ex” é tomado como algo atitudinal ou setorial, é uma realização 

simples e originariamente autêntica de preconceitos; não se cria a ordem, 

mas obtêm-se todos os movimentos explicativos da realização e da 

situação, e os passos do desenvolvimento fundamental da explicação. 

(HEIDEGGER, 2010, p. 114)  

O que é comunicado no ινγίδεζηαη 44 da explicação religiosa é a “realização prévia 

e fundamental”. Esta realização prévia e fundamental caracteriza mesmo a realização da vida 

– “A realização da vida é decisiva” (HEIDEGGER, 2010, p. 72). Ali não há uma ordem 

sistemática (característica da visão científica), tem-se apenas o próprio movimento 

compreensivo da realização e situação. Por isso Heidegger afirma que no nível deste 

“complexo realizador” não se incorreu ainda em construções teóricas que distanciam o 

fenômeno em sua aparição primordial. Antes, “Na realização e por meio da realização, o 

fenômeno alcança sua explicação” (HEIDEGGER, 2010, p. 74). A explicação religiosa define 

mesmo o caráter da compreensão fenomenológica, como demonstra Heidegger ao afirmar que 

“a compreensão fenomenológica é determinada pela realização [Vollzug] do observador” 

(HEIDEGGER, 2010, p. 73). Portanto, este dado fenomenal abordado na interpretação de 

Gálatas é indicativo metodológico para a abordagem que se segue do fenômeno religioso 

manifesto nas epístolas aos tessalonicenses. 

O terceiro dado fenomenal extraído da Epístola aos Gálatas é a “posição fundamental 

de Paulo”, segundo Heidegger, expressa em Filipenses 3.13, que diz: “Irmãos, quanto a mim, 

não julgo havê-lo alcançado; mas uma coisa faço: esquecendo-me das coisas que para trás 

ficam e avançando para as que diante de mim estão, prossigo para o alvo, para o prémio da 

soberana vocação de Deus em Cristo Jesus” (Filipenses, 3.13, Trad. ARA). A compreensão 

desta posição implica no acesso à dinâmica da experiência fática da vida cristã. A posição 

fundamental de Paulo é sua “situação fenomenológica”. Esta situação já foi caracterizada no 

primeiro dado fenomenal apresentado. Porém, sua explicitação a partir de Filipenses 3.13, 

deve seminalmente abrir-nos o tempo fático da vida cristã. Pois, é na compreensão da situação 

– entendida fenomenologicamente – que ocorre a radical virada no processo do conhecimento 

                                                           
44

 “Considerar, falar” (HEIDEGGER, 2010, p. 66). 



117 
 

45
. A compreensão situacional não designa complexos objetivos, antes é caracterizada por 

Heidegger como uma compreensão realizadora 
46

. E o que existe de peculiar nesta 

compreensão realizadora – ou compreensão situacional? Por situação não se compreende aqui 

algo como “estado”, nem “estático”, nem tão pouco algo “dinâmico”. A compreensão 

situacional “está além da alternativa „estático-dinâmica‟” (HEIDEGGER, 2010, p. 82); antes, 

designa um pôr-se junto à realização do fenômeno enquanto tal. Nesta compreensão 

realizadora conquista-se o tempo da vida fática – portanto, uma compreensão temporalizada – 

como afirma Heidegger, dizendo: “O tempo da vida fática deve ser conquistado do complexo 

realizador da própria vida fática e, a partir dali, deve-se definir o caráter estático, ou dinâmico 

da situação mesma” (HEIDEGGER, 2010, p. 82). 

Deste modo, a posição fundamental de Paulo, expressa em Filipenses 3.13, 

prometendo evidenciar a situação fenomenológica do apóstolo, coloca-nos numa 

compreensão realizadora de seu próprio Dasein – ponto de concreção de sua atuação como 

apóstolo e como ser humano (HEIDEGGER, 2010, p. 67). De modo que, a experiência 

religiosa fundamental que aqui é conquistada é perpassada pela noção originária do tempo. 

É claro que esta analise da posição fundamental de Paulo, enquanto situação 

fenomenológica da experiência religiosa fundamental, está apenas indicada no que se tem da 

interpretação fenomenológica de Gálatas. O curso é interrompido, por causa do recesso 

natalino, deixando apenas entrever esta analise no que foi disponibilizado. A concreção plena 

do que se intenciona com a posição fundamental de Paulo, expressa em Filipenses 3.13, será 

levada a cabo na retomada do curso, através da interpretação das cartas aos tessalonicenses. 

 Segundo Heidegger, em Filipenses 3.13 encontra-se a compreensão histórica original 

de seu próprio Dasein (HEIDEGGER, 2010, p. 67). O comentário é de Gálatas 5:5, porém, 

Heidegger remete a tal passagem o texto em Filipenses 3.13. Em Gálatas lemos o seguinte: 

“Por que nós, pelo Espírito, aguardamos a esperança da justiça que provém da fé” 
47

. A nota 

de Heidegger sobre esta passagem diz: “A conexão entre πίζηηο [fé] e ἐιπίο [esperança] (cf. 

Cor) é importante. A beatitude não está ainda aqui completa, porém colocada na αἰώλ [era] 

superior. Cf. a „corrida em direção à meta‟” (HEIDEGGER, 2010, p. 65). 

                                                           
45

 O modo como a situação fenomenológica concretiza a virada no processo do conhecimento é confirmada por 

Heidegger, quando este afirma: “A virada radical a partir do histórico-objetivo em direção ao histórico-realizador 

radica na experiência fática da vida mesma. Trata-se da radical virada para a situação”. (HEIDEGGER, 2010, p. 

80). 
46

 Sobre isto, afirma Heidegger: “‟Situação‟ é, portanto, para nós algo que pertence à compreensão realizadora, 

não designa nada de ordinário”. (HEIDEGGER, 2010, p. 81) 
47

 Gálatas 5.5 (ARA). 



118 
 

O importante é compreendermos aqui de que forma a relação entre fé e esperança é 

remissiva ao texto de Filipenses. Se o texto de Filipenses revela a compreensão do Dasein 

próprio de Paulo – sua posição fundamental – por que intercalar o texto de Gálatas 5.5 que 

expressa a relação entre fé e esperança? A conferência entre estas duas passagens nos dá 

acesso à compreensão realizadora explicitada na posição fundamental do “apóstolo e ser 

humano”. 

Precisamos antes entender o que para Heidegger pode existir de importante na 

conexão entre fé e esperança. Esta conexão motiva a conferência com Filipenses 3.13 – a 

“corrida em direção à meta”. Para compreensão desta conexão, Heidegger, em nota, indica a 

leitura de Coríntios. Ora, Paulo escrevera duas epístolas aos coríntios. Qual delas Heidegger 

quer nos indicar? E o que ele quer nos indicar? A referência não é precisa, visto que é posta 

apenas em nota, para uso pessoal durante a exposição do curso. Porém, podemos ressaltar o 

que para Heidegger poderia ser importante nas cartas aos Coríntios sobre a conexão entre fé e 

esperança. Primeiro tenhamos uma visão histórico-objetiva das cartas aos Coríntios. 

Na primeira epístola aos Coríntios, Paulo repreende a inserção de elementos da cultura 

helenística no estilo de vida da comunidade cristã de Corinto. As divergências entre membros 

da comunidade
48

 evidenciava para Paulo, que os coríntios estavam decaindo numa 

compreensão mundana do Evangelho de Cristo [Esta mesma mobilidade compreensiva é 

constatada em Gálatas: “da graça decaíste” 
49

. As contendas tão características dos 

partidarismos ideológicos do areópago, agora estavam sendo revividas pela comunidade cristã 

de Corinto. Por isso, nos três primeiros capítulos, Paulo argumenta sobre caráter 

incognoscível do evangelho 
50

, argumentação que será decisiva para Heidegger – pelo valor 

que esta possui para a “Teologia da Cruz” 
51

 de Lutero. Paulo manifesta a impossibilidade de 

                                                           
48

 Texto referente as dissensões vividas na igreja de Coríntios: “Pois, a vosso respeito, meus irmãos, foi 

informado, pelos da casa de Cloe, de que há contenda entre vós” (1Co. 1:11). 
49

 Gálatas, 5.4. (ARA). 
50

 Vejamos o que afirma o apóstolo Paulo: “Certamente a palavra da cruz é loucura para os que perdem, mas 

para nós, que somos salvos, poder de Deus. Pois está escrito: Destruirei a sabedoria dos sábios e aniquilarei a 

inteligência dos instruídos. Onde está o sábio? Onde, o escriba? Onde, o inquiridor deste século? Porventura, não 

tornou Deus louca a sabedoria do mundo? Visto como, na sabedoria de Deus, o mundo não o conheceu por sua 

própria sabedoria, aprouve a Deus salvar os que crêem pela loucura da pregação. Porque tanto os judeus pedem 

sinais, como os gregos buscam sabedoria; mas nós pregamos a Cristo crucificado, escândalo para os judeus, 

loucura para os gentios; mas para os que foram chamados, tanto judeus como gregos, pregamos a Cristo, poder 

de Deus e sabedoria de Deus. Porque a loucura de Deus é mais sábia do que os homens; e a fraqueza de Deus é 

mais forte do que os homens. (1Co. 1:18,25. Trad. Almeida RA) 

51
 A Teologia da Cruz de Lutero opõe-se frontalmente à conceptualidade escolástica que define suas posições 

teológicas a partir do intellectus. A influência de Aristóteles no pensamento teológico da Idade Média tornara a 



119 
 

qualquer coadunação entre a “sabedoria do mundo” e a “mensagem da cruz” – sabedoria de 

Deus, e, portanto, entre a tradição helenístico-judaica e o evangelho de Cristo. Neste sentido, 

Heidegger posta a seguinte nota à Gálatas 5.11: ηὸ ζθὰλδαινλ ηνῦ ζηαξνῦ [o escândalo da 

cruz]: este é o autêntico elemento fundamental do cristianismo, diante do qual só pode haver 

fé ou não fé, credulidade ou incredulidade” (HEIDEGGER, 2010, p. 65). A originariedade do 

evangelho requer uma ruptura com a tradição helenística e judaica.  

Na segunda epístola, Paulo centra a sua exortação na defesa de seu apostolado. Pois, 

certos indivíduos que se autodenominavam “apóstolos” estavam a colocar em descrédito a 

autoridade apostólica de Paulo. Para tanto, sua argumentação de defesa apresenta como 

credenciais de seu apostolado, não suas virtudes, mas suas fraquezas. Enquanto estes tais 

“eminentes apóstolos” (2Co.11.5) se recomendavam a si mesmos por meio da exibição de 

suas qualidades [“os que se orgulham das aparências e não do coração” (2Co.5.12 Trad. 

KJA)], Paulo, se apresenta despojado de todos os méritos pessoais 
52

, e como “vaso de barro” 

– em oposição aos “vasos de ouro”, não se conduz por “padrões meramente humanos” 

[elimina-se o critério da mentalidade helenístico-judaica na eleição do autêntico saber]. Ao se 

recomendar aos coríntios recomenda-se “em muita perseverança, em sofrimentos, privações e 

tristezas” (2Co.6.4 Trad.KJA). Disto mesmo depende a força de sua autoridade apostólica: o 

poder e superioridade de sua mensagem é proporcional ao esvaziamento de suas 

potencialidades humanas. Por isso afirma o apóstolo: 

Porque as armas da nossa milícia não são carnais, e sim poderosas em 

Deus, para destruir fortalezas, anulando nós sofismas [ινγηζκνὺο] e toda 

altivez que se levante contra o conhecimento de Deus, e levando cativo 

todo pensamento à obediência de Cristo (2Co. 10.3,5. Trad. KJA). 

O fato de Paulo prescindir de elementos humanos [sabedoria humana – e mais 

precisamente: elementos da cultura helenístico-judaica], na ratificação de sua autoridade e 

mensagem, é um movimento apologético de tal peculiaridade que se torna essencial para 

Lutero, assim como para Heidegger (o qual deseja levar a cabo o projeto luterano). Ambos 

compreendem que a inserção da conceptualidade grega no modo de pensar teológico 

obscureceu a mensagem originária do evangelho. Paulo é tomado como indicação 

                                                                                                                                                                                     
experiência do evangelho sujeita aos ditames da razão lógica. Por isso mesmo, toda a teológica de Lutero se 

constrói sobre o “primado do erro”. O erro é vituperado pela Lógica aristotélica, mas assumida como ponto de 

partida na epistemologia teológica de Lutero; pois, “a loucura de Deus é mais sábia do que os homens” (NETO, 

A Teologia de Lutero. In.: http://web.unifil.br/docs/revista_eletronica/teologia/2007) 
52

 Passagem significativa para Heidegger, nela o apóstolo Paulo declara: “Não que possamos reivindicar 

qualquer coisa com base em nossos próprios méritos, mas a nossa capacidade vem de Deus” (2Co.3.5. Trad. 

KJA). 



120 
 

metodológica num empreendimento que visa ressaltar a mensagem originária das Escrituras. 

E o que nele se indica é que, o caminho para o original e autêntico se dá pela supressão dos 

ινγηζκνὺο – o que se intenciona neste termo também é empregado em Romanos 1.21,22: a 

calculação ou reflexão vazia que leva ao velamento do originário conhecimento de Deus – 

cuja fomentação submete o ζνθνὶ a um ἐ-κσξάλζεζαλ [enlouquecer-se] 
53

. O espírito deste 

empreendimento hermenêutico de Paulo é realizado por Heidegger no curso de 1919, em “A 

Ideia de Filosofia e o Problema da Concepção de Mundo”, onde se busca destruir o muro da 

especulação teórica que obstrui a visualização autêntica dos fenômenos. 

É neste contexto de 2 Coríntios que Paulo descreve sua experiência do “espinho na 

carne” (2Co.12), que será decisiva para Heidegger. Paulo relata que este “espinho na carne” 

lhe foi dado para que “não se ensoberbecesse com a grandeza das revelações”. O que poderia 

ser este “espinho na carne” há muito é discutido pelos teólogos. Porém, o que importa aqui é 

simplesmente o fato de que tal espinho se caracteriza como “fraqueza na carne”. Na 

experiência cristã da vida, portanto, não pode haver espaço para a altivez de espírito que brote 

de um conhecimento superior. O “espinho na carne” funciona como recurso para que o 

apóstolo se mantenha na fraqueza, e não decaia na altivez carnal do conhecimento humano. 

Manter-se na fraqueza é manter-se numa experiência não inteligível do Evangelho – pois, 

somente os “vasos de barro” portam os oráculos de Deus. Isto será fenomenologicamente 

significativo, como relata Mac Dowell: 

Na segunda epístola aos Coríntios, S. Paulo refere-se ao “aguilhão na 

carne”, que lhe foi dado para que não se ensoberbecesse com a alteza das 

revelações que recebera. Heidegger vê nestas palavras, tão importantes 

para Kierkegaard, outro traço essencial da experiência protocristã. O fiel 

não se entende a partir de visões grandiosas [autocompreensão típica 

daqueles que, influenciados por elementos da cultura helenístico-judaica, 

mantinham-se numa relação cognicizante com o Evangelho], mas sim das 

fraquezas de sua vida fática, assumida na fé e na esperança. 

(MACDOWELL, 1993, p.128) 

Se estes, portanto, são os aspectos histórico-objetivos das cartas aos Coríntios, 

potencialmente relevantes para a interpretação fenomenológica da vida cristã, de que modo 

podemos entender, sob a luz do que está posto em tais epístolas, a relação entre fé e 

esperança? A postura assumida na fé rompe decididamente com os “rudimentos deste mundo” 

(Colossenses, 2.8) não se pode estar na fé e ao mesmo tempo enredado “com filosofias e vãs 

sutilezas” (Idem). Como isto pode ser demonstrado? Expomos que Heidegger caracteriza a 

                                                           
53

 Romanos 1.21,22; Nova Chave Linguística do Novo Testamento Grego, 2009, p. 947.  



121 
 

situação fenomenológica de Paulo no quadro de uma luta religiosa entre lei e fé, que não 

explicita um mero embate entre conceptualidades religiosas, mas o que está posto em jogo 

nesta luta é a transição de tempos – o tempo da lei passara e é chegado o fim dos tempos. A 

luta entre lei e fé é o ponto de partida da compreensão situacional da consciência cristã 

primitiva. Na fé o cristão se realiza numa luta existencial que concretiza a ruptura com esta 

αἰώλ [era], e ao mesmo tempo a vivenciabilidade de uma nova αἰώλ. Tudo isto vem à tona no 

instante da decisão na fé – e por instante, invocamos aqui a noção kierkegaardiana que denota 

a “intersecção do tempo e da eternidade em que o homem pode desligar-se do mundo e de 

suas lógicas próprias – geralmente deterministas ou determinantes – para por a opção 

existencial por si mesmo, decidir-se por Deus na obediência libertadora da fé” (FARAGO, 

2006, p.163). Rompendo com o mundo o cristão alcança – na fé – o fim dos tempos, tal como 

declara Heidegger em nota à Gálatas 1.4: “O tempo presente já alcançou seu fim e com a 

morte de Cristo já começou uma nova αἰώλ. O mundo presente opõe-se ao mundo da 

eternidade” (HEIDEGGER, 2010, p. 63). Esta oposição entre o presente (αἰώλ – o mundo 

com o qual se rompe: tradição helenístico-judaica) e a eternidade (eschaton – “fim dos 

tempos”: eclosão existencial da transcendência que consuma o salto da perdição no mundo 

para a autenticidade) que se caracteriza na existencialidade cristã (“Paulo encontra-se em 

luta”), Heidegger, ao explicitar tal existencialidade numa luta, não teórica, mas facticamente 

apaixonada 
54

, assume-a na fé. 

Esta tensão temporal, que se abre na fé, é ponto a partir do qual devemos suscitar a 

relação entre fé e esperança. Pois, a transcendência escatológica da fé, que liberta o Dasein 

cristão da decadência no mundo, só é possível no “esperar da fé”. Na carta aos Hebreus, cuja 

autoria foi durante muito tempo dedicado ao apóstolo Paulo, se lê o seguinte: Ἔζηηλ δὲ 

πίζηεο ἐιπηδνκέλσλ ὐπόζηαζηο, πξαγκάησλ ᾿έιεγρνο νὐ βιεπνκέλσλ [A fé é o firme 

fundamento das coisas que se esperam e a prova das coisas que não se veem (Trad. ARC)] 

(NTI, 2004, p.830). O termo ὐπόζηαζηο possui tanto um sentido objetivo, que indica 

realidade/realização, como também um sentido subjetivo, que indica um manter-se firme; 

resultando numa “realidade/realização do ἐιπηδνκέλσλ” ou “um ater-se ao ἐιπηδνκέλσλ” 55. 

                                                           
54

 Essa luta existencial encontra-se imergida numa disposição afetiva: “É necessário vê Paulo, sua luta com a 

paixão religiosa, em sua existência como apóstolo, na luta entre „lei‟ e „fé‟” (HEIDEGGER, 2010, p. 62). 

Heidegger acrescenta em nota a Gálatas 1.14: “A paixão de Paulo mantém-se inclusive depois de sua conversão” 

(HEIDEGGER, 2010, p. 63). Kisiel identifica esta “paixão” como um afeto fundamental da experiência 

religiosa, dizendo: “A paixão fanática de Paulo (1:14) persiste mesmo depois de sua conversão (4:8) como um 

elemento essencial da vida religiosa” (KISIEL, 1995, p. 175). 
55

 Hebreus, 11.1. Nova Chave Linguística do Novo Testamento Grego, 2009, p. 947. 



122 
 

Por sua vez, o adjetivo verbal ἐιπηδνκέλσλ que, enquanto particípio, indica uma ação 

contínua e presente, traduz-se como “aquilo que é esperado/que se espera” 
56

. Tendo isto em 

vista, presume-se que a fé é uma postura que, se atendo ao que se espera, realiza-o 

existencialmente. É a realização existentiva do esperando – ressalta-se, portanto, não o 

conteúdo que se espera, mas o como do esperar do que se espera. Ora, objetivamente o “fim 

dos tempos” ainda não se consumou, tal como afirma Heidegger: “A beatitude não está ainda 

aqui completa, porém colocada na αἰώλ superior” (HEIDEGGER, 2010, p. 65). Na espera da 

fé, o cristão existencialmente se atém ao eschaton, cuja postura reverbera em sua existência 

no mundo, transformando-a – liberto desta αἰώλ o cristão experiencia na vida uma nova αἰώλ. 

A espera na fé torna a existência cristã uma existência escatológica. 

Por isso, Heidegger evoca a posição fundamental de Paulo a partir de Filipenses 3.13 

conferindo-a com a relação entre fé e esperança. Ali podemos ver a ruptura com a αἰώλ 

mundana e a postura assumida na espera da fé na unidade do “corro”. Vejamos: 

Não que eu o tenha recebido ou tenha já obtido a perfeição, mas prossigo 

para conquistar aquilo para o que também fui conquistado por Cristo 

Jesus. Irmãos, quanto a mim, não julgo havê-lo alcançado; mas uma coisa 

faço: esquecendo-me das coisas que para trás ficam e avançando para as 

que diante de mim estão, prossigo [ou corro] para o alvo, para o prémio 

da soberana vocação de Deus em Cristo Jesus (Filipenses 3.12,13. Trad. 

ARA) 

Paulo confessa não ter alcançado a beatitude (eschaton – o contexto objetivo da carta 

tratava da ressurreição dos mortos), mas, afirma ele, “uma coisa faço”. A partir desta unidade 

comportamental, Heidegger concebe a postura fundamental de Paulo, sua situação 

fenomenológica, que explicita a compreensão realizadora da vida cristã por ela mesma. Paulo 

diz “uma coisa faço”, porém, no que se segue vemos duas faces desta mesma unidade: (1) 

“esquecendo-me das coisas que para trás ficam” – a ruptura com toda forma de 

conceptualidade não cristã da vida, ou seja, a libertadora ruptura com a presente αἰώλ, que 

resgata o Dasein cristão de sua dispersão no mundo; (2) “avanço para as que diante de mim 

estão”, isto é, atém-se ao que se espera realizando-o existencialmente na espera da fé – salto 

para transcendência no seio da imanência do mundo, onde, estando no mundo, o cristão não é 

mais do mundo. E o que seria o cristão? Um autêntico transiente. Pois, a beatitude que 

concretiza a completude/perfeição do cristão ainda não foi alcançada. Portanto, este não pode 

cair na tentação de “julgar haver alcançado” 
57

 como sendo algo acabado, mas se 

                                                           
56

 Idem. 
57

 Filipenses, 3.13. 



123 
 

autocompreende num “correr em direção ao alvo”. Por isso mesmo, a primeira designação 

sistemática do cristianismo, não foi propriamente “cristianismo”, mas “os do Caminho”, ou 

“os que são do Caminho” – o termo grego traduzido por “Caminho” é ηήλ ὁδόο58 (Atos 19.9; 

19.23; 22.4; 24.14; 24.22). 

Isto mostra que a autocompreensão da consciência cristã desvela a existência em sua 

incompletude. Porém, apenas nessa incompletude é que a existência cristã mantém-se 

interceptada pelo “fim dos tempos”. Uma existência escatológica esta ciente de seu 

desamparo – nem aqui nem lá, mas correndo. Nesta relação temporalizante com o escathon, 

vivenciada pela existência cristã na espera da fé, o cristão salta de uma inautêntica 

autocompreensão substancializante de si mesmo (um “julgar haver alcançado” – forma de 

domínio ilusório do eschaton) para uma autocompreensão de seu autêntico poder-ser; em 

termos kierkegaardianos, uma compreensão do seu ou-ou: ou uma existência inautêntica ou 

uma existência escatológica; ou um sistema fechado ou um sistema aberto; ou salvação 

(atingir o fim dos tempos pela espera na fé) ou perdição – o esgarçamento do ser-no-mundo 

(FARAGO, 2005, p. 164). Neste modo de ser temporal – temporalidade – da vida cristã (ηήλ 

ὁδόο) nos colocamos junto à realização mesma da vida cristã, que se explicita na posição 

fundamental de Paulo, a qual emite a autocompreensão da experiência religiosa fundamental 

do cristianismo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
58

 Não κέζνδνο, mas νδόο é o termo usado para “o Caminho”. Este termo tanto pode indicar o lugar (estrada, 

caminho, rua), como uma ação (jornada ou progresso – tanto de modo geral como de modo temporal, como por 

exemplo “jornada de um dia”), como também modo de vida. Percebe-se aqui o forte caráter temporal deste 

termo. (Dicionário Grego do Novo Testamento de James Strong. In.: Bíblia de Estudo Palavras-Chave - 

Hebraico – Grego. Rio de Janeiro: CPAD, 2011).  



 
 

CAPÍTULO VI 

INTERPRETAÇÃO FENOMENOLÓGICA DE TESSALONICENSSES E A 

ECLOSÃO DA TEMPORALIDADE 

É com analise das Epístolas aos Tessalonicenses que Heidegger há de se aprofundar numa 

visualização radical da autêntica vivência religiosa do cristianismo primitivo. Esta específica 

forma de existencialidade na fé haverá de demonstrar a vivência fática de uma temporalidade 

originária. Com a liberação deste fenômeno poderemos alocar a experiência religiosa do 

cristianismo primitivo dentro do projeto de uma ontologia fenomenológica. Heidegger haverá 

de observar que o cristianismo primitivo, sob o horizonte ameaçador da παξνπζία, vivencia 

uma experiência ontológica que rompe com aquela preconizada pela tradição filosófica. Para 

Heidegger, a experiência temporal do cristianismo primitivo avança em direção às condições 

transcendentais de toda determinibilidade ontológica. 

1. Caráter e função ontológica do tempo originário 

Heidegger afirma que a cristandade vive a temporalidade. É interessante observarmos 

que aquela mesma noção que se encontrava cumprindo uma distinta função ontológica em seu 

pensamento, e que, por meio da qual, haveria de levar a cabo o projeto que Kant iniciara com 

sua filosofia transcendental, diz Heidegger, é vivida pelo cristianismo primitivo. Se 

atentarmos para esta tese é possível compreendermos porque a vida cristã primitiva assume 

tamanha posição central na filosofia do jovem Heidegger: tendo em vista toda conjuntura 

conceptual apresentada sobre a hermenêutica da facticidade, e a necessidade metodológica de 

um conceber a partir da vida, vemos que a temporalidade encontra na vida cristã primitiva 

um subterfúgio pre-conceptual, mantendo-se ali na plenitude de sua originariedade, livre das 

diluições teórico-objetivantes. Na disposição pré-teorética do viver cristão resguarda-se o 

horizonte da possibilidade de visualização do sentido do ser. É disto mesmo que provém a 

“equiprimordialidade” entre o grego e o cristão – em ambos se concretiza um modelo ôntico 

que evidencia originariamente categorias de uma pureza ontológica sem igual 
59

. 

Por isso, antes de nos atermos propriamente ao fenômeno da temporalidade inerente 

ao viver fático do cristianismo primitivo, destaquemos o fenômeno do tempo e a sua função 

                                                           
59

 Esta guarida ontológica, assumida no fenômeno da vida cristã durante o período inicial de Friburgo, será 

reconfigurada conforme as diversas viragens experienciadas pela filosofia de Heidegger. Este privilegio ôntico 

dado ao fenômeno cristão será cedido a outros tipos fenomenais no pensamento posterior de Heidegger. Por isso, 

a força desta afirmação só pode ser aplicada durante o período de estreitamento com o protestantismo. 



125 
 

ontológica na filosofia do jovem Heidegger. Certamente esta é uma temática 

demasiadamente exaustiva, mas nossa abordagem neste momento visa apenas confirmar a 

inter-relação entre a fenomenologia da vida cristã e a tarefa fundamental da ontologia. 

Destacada, portanto, a função ontológica do tempo (originariamente compreendido), se 

legitima o caráter ontológico da vida cristã, pois esta realiza factualmente nela mesma a 

experiência deste tempo originário. Portanto, como podemos por em explicitação o estatuto 

ontológico do tempo? Por que este é requisitado como fenômeno necessário para o 

cumprimento da tarefa fundamental da ontologia? 

Heidegger irá opor à noção de temporalidade àquilo que ele denomina de 

“entendimento vulgar de tempo”. Na verdade, o conceito vulgar de tempo tem suas raízes 

fincadas na própria temporalidade. Ambos estão respectivamente em sintonia com duas 

formas de compreensão ontológica. A temporalidade paira sobre a compreensão facticamente 

pré-conceptual do ser. Por sua vez, o conceito vulgar de tempo desdobra-se e acompanha a 

compreensão teórico-objetivante do ser; e do mesmo modo que a vida fática tende a uma 

compreensão decadente na postura objetivante, e assim, no encalço de asseguramentos 

engendra a concepção de uma realidade pura em si mesma, do mesmo modo a temporalidade 

sucumbe ao conceito vulgar de tempo. Sobre este caráter decadente do tempo, afirma 

Heidegger em “Ser e Tempo”: “É como se o „tempo‟ tivesse caído por si mesmo dentro do 

horizonte do vulgar entendimento-do-tempo, nessa função ontológica „que pode ser entendida 

por si mesma‟ e até hoje nela se manteve” (HEIDEGGER, 2012, p. 77). 

Uma das características centrais no pensamento do jovem Heidegger é a 

simultaneidade dinâmica entre o tempo e o modo de compreensão do ser. Ao demonstrarmos 

a noção de vivência, havíamos indicado o modo como Heidegger em 1919 faz um uso preciso 

do termo Ereignis para descrever o aberto do mundo no mundar da vivência 
60

. O aí do 

Dasein é compreendido como um acontecimento, uma ocorrência. O termo Ereignis denota 

claramente uma carga temporal, isto de tal modo que o acontecimento do aí, a abertura do 

mundo, pode ser caracterizado como modo de temporalização. A esfera onde os fenômenos se 

apresentam em sua primordialidade é espraiada pela temporalidade. Isto será definitivamente 

assumido em “Ser e Tempo” quando Heidegger apresenta o tempo como “horizonte de todo 

entendimento-do-ser e de toda interpretação-do-ser” (HEIDEGGER, 2012, p. 75). É no tempo 

que se abre o espaço de jogo donde os entes vêm ao encontro na situação. Desde os antigos o 

                                                           
60

 Cf. Cap. IV, p. 86 



126 
 

ser sempre foi pensado sob a luz do tempo. Mesmo quando a tradição filosófica compreendera 

o ser a partir do logos e do pensamento, e, portanto, concebendo o ser como “vigência 

constante” (pois, o pensamento sempre é atual para mim), ainda assim, o tempo opera como 

plano de fundo (INWOOD, 2002, p. 187). 

A relação entre a vivência do tempo originário e a situação da experiência fundamental 

da vida fática é interdependente. A queda no conceito vulgar de tempo implica a queda na 

significância da vida fática, onde se assume a postura ingênua perante o mundo. O tempo, 

portanto, está diretamente referido ao modo como o ser se apresenta a mim em um mundo. 

Isto de tal modo, que Heidegger chega mesmo a declarar em “Ser e Tempo” que no 

“fenômeno do tempo, corretamente visto e corretamente expresso, a problemática central de 

toda ontologia tem suas raízes” (HEIDEGGER, 2012, p. 77). O acesso ao fenômeno do tempo 

possibilita o enlevo daquela pre-compreensão ontológica soterrada pela excessiva pressa de 

nossas experiências cotidianas. Porém, este “tempo originário” ao qual Heidegger se refere 

não pode ser comparado àquele concebido pelas ciências naturais, este já é produto decadente 

daquele. Doutro modo, este “tempo originário” tampouco poderia ser concebido como 

horizonte de acesso à problemática ontológica fundamental. O que há, pois, de peculiar neste 

“tempo originário” para assim ser considerado? 

Antes de respondermos tal questão devemos salientar que não há pretensão alguma de 

Heidegger reduzir valorativamente o conceito de tempo nas ciências naturais à noção 

fenomenológica de tempo, tal como se o tempo concebido nas ciências naturais fosse menos 

verdadeiro que o “tempo originário”. O que ele pretende é tornar explícito o solo originário do 

qual se engendra toda e qualquer concepção de tempo. Por isso mesmo é que o conceito 

ordinário de tempo encontra suas raízes na temporalidade. Seu objetivo, portanto, é trazer à 

tona toda positividade ontológica do conceito vulgar de tempo.  

A peculiaridade do tempo originário deve ser depreendida a partir do conceito vulgar 

de tempo. Em 1916, no curso intitulado como “O Conceito de Tempo na Ciência Histórica”, 

Heidegger, sob a influência de Dilthey e Bergson, interpõe uma distinção na noção de tempo 

que será crucial para a concepção da temporalidade. Tanto Dilthey como Bergson se 

encontravam enredados com a problemática epistemológica. Encontravam-se preocupados em 

delimitar um método apropriado para as “ciências do espírito”, que estivesse totalmente 

emancipado das ciências naturais. 



127 
 

Esta distinção será decisiva para o pensamento do jovem Heidegger, que em seus 

primeiros anos irá assumi-la na forma da diferenciação entre filosofia e ciência. Para 

Heidegger, a tarefa fundamental da filosofia precisa ser recolocada, e isto depende de uma 

revisão da essência da filosofia. Ora, esta mesma tarefa de recolocação da identidade 

filosófica fora desempenhada pela filosofia kantiana – isto mostra o quanto Heidegger põe em 

fluxo as aspirações da filosofia de Kant. Esta radical distinção entre filosofia e ciência, não é 

uma distinção de natureza meramente disciplinar, mas, como fora intentado por Kant, uma 

autêntica virada no processo do conhecimento. Nisto, o próprio conhecer, em sua mobilidade, 

é visualizado. Não ocorrendo, com isso, o inconveniente de se manter uma postura objetivante 

(a objetividade do mundo exterior é transferida para o sujeito), onde o conhecer mesmo se 

mantém em ocaso. Mas, ao se eximir deste comportamento objetivante, Heidegger acredita 

alcançar a dimensão propriamente filosófica. A distinção aqui já não é mais entre sujeito e 

objeto, mas entre uma dimensão autenticamente filosófica e outra científico-objetivante. 

É precisamente esta distinção que será declaradamente assumida em “Ser e Tempo” 

sob o título de “diferença ontológica” entre o ôntico e o ontológico. Esta distinção também 

será decisiva para determinação do caráter peculiar da temporalidade, e já antecipada em 

1916. Neste curso, Heidegger irá demonstrar que o conceito de tempo nas ciências históricas 

não é de caráter quantitativo tal como concebido nas ciências naturais. Conforme estas 

últimas, o conceito de tempo é critério de medida da realidade física, e, para tanto, ele mesmo 

precisa ser passivo de medição, sendo compreendido como fluxo unitário. Com isso, o tempo 

passa a ser apreendido como uma substância homogeneizada, sendo equiparado com outros 

objetos calculáveis da realidade física. Porém, seguindo a distinção diltheyana entre ciências 

do espírito e ciências naturais, o tempo nas ciências históricas se difere qualitativamente do 

tempo nas ciências da natureza. Ele é concebido como heterogênio contínuo, perpassado por 

significados e valores, e não por números. Encontra-se em constante transformação e 

diversificação, não podendo ser tomado como um ente passível de calculação. Não podendo 

ser medido, portanto, como qualquer dado real, o tempo deve ser compreendido a partir de si 

mesmo – isto implica na necessariedade de um método que não seja aquele aplicado pelas 

ciências positivas, antes, um que se encontre no ponto de origem de toda postura teórico-

objetivante perante o mundo. 

Neste sentido, em Heidegger, a noção de tempo sofre um deslocamento que a 

desprende da conceptualidade metafísica e – motivada pelas contribuições de Dilthey, 

Bergson e, sobretudo, Husserl e Nietsche – começa gradativamente a se fixar na orbita do 



128 
 

Dasein humano. O tempo deixa de ser uma propriedade da natureza, e, compreendido a partir 

de significados e valores, passa a apresentar uma estreiteza com a especificidade do modo de 

vida humano. Essa ligação essencial entre o homem e o tempo é o que torna tão peculiar a 

noção do “tempo originário”. No período de “Ser e Tempo”, Heidegger dirá que “a alma, o 

espírito, o sujeito do homem são o sítio do tempo” (HEIDEGGER apud INWOOD, 2002, 

p.187). Sobre esta conexão essencial entre o homem e o tempo, vejamos o que afirma 

Françoise Dastur: 

Não há, então, que procurar a origem do tempo senão em nós próprios, na 

temporalidade que somos, e é por isso que Heidegger, no fim da 

conferência [de 1916, sob o título, O Conceito de Tempo na Ciência 

Histórica] sublinha que não se trata de definir o tempo como sendo isto 

ou aquilo mas sim de transformar a questão: <<o que é o tempo?>> na 

seguinte <<quem é o tempo?>>, isto é, perguntar se não somos nós 

mesmos o tempo. [...] É preciso, para além disso, reconhecer que o ser 

humano tem uma relação muito particular com o tempo pois é a partir 

dele que pode ser decifrado o que é o tempo. Ele não existe no tempo, tal 

como acontece com as coisas da natureza, ele é no fundo temporal, ele é 

tempo. (DASTUR, 1990, p. 29). 

 A temporalidade, que demarca definitivamente esta conexão entre o Dasein e o 

tempo, não pode ser pensada fora do campo das ocupações da vida fática. O aberto do mundo 

que é dimensionado pelas atividades fáticas é estritamente temporal. As ekstáses temporais 

(cujo desdobramento de sua compreensão imprópria se dá nas noções de “futuro”, “presente” 

e “passado”) que manifestam a temporalidade encontram o ponto de origem de pulsão das 

suas retrações no Dasein decidido em meio às “possibilidades e circunstâncias passíveis de 

ocupação” (HEIDEGGER, 1993, p. 135). Deste modo o trânsito ekstático do tempo é 

estritamente fáctico, de modo que a partir deste tempo originário não se é fundamentalmente 

possível falar de um quando, mas de um onde 
61

. A experiência do tempo está intimamente 

ligada à situação fática da existência. Isto inaugura uma noção de tempo radicada na própria 

vida fática, tal como indica Michael Inwood ao comentar o caráter temporal do espaço de 

jogo das ocupações: “O lugar que preparo para um compromisso é mais temporal que 

                                                           
61

 Isto indica o caráter não cronológico do tempo originário. O que se destaca, porém, é a determinibilidade 

fática do tempo, ou seja, o modo como o aí do Dasein (a abertura de mundo) é constituído pelo tempo originário. 

Sobre isto, afirma Heidegger: “Determinamos o ser da presença [Dasein] como cura. Seu sentido ontológico é a 

temporalidade. Mostrou-se tanto o fato quanto o modo em que ela constitui a abertura do pre [Da – aí] Na 

abertura do pre, abre-se conjuntamente o mundo. A unidade da significância, isto é, a constituição ontológica do 

mundo, também deve se fundar, portanto, na temporalidade. A condição existencial e temporal da possibilidade 

do mundo reside no fato de a temporalidade, enquanto unidade ekstática, possuir um horizonte. As ekstases não 

são meramente retrações para... À ekstase pertence, sobretudo, um “para onde” ela se retrai.” (HEIDEGGER, 

1993, p. 166). 



129 
 

espacial. O cachimbo que fumo na caminhada mede mais o tempo que levo para chegar como 

a distância que percorro” (INWOOD, 2002, p. 187). 

Sendo assim, o que torna tão peculiar o caráter do tempo, a ponto deste ser concebido 

como horizonte de determinibilidade ontológica, é a sua dinamicidade existencial. Ou seja, o 

tempo é muito mais uma condição fundamental do ser do homem do que uma propriedade 

simplesmente dada em meio ao mundo da natureza. O tempo não é uma entidade, nem tão 

pouco é de se pensar aqui que o tempo é uma propriedade agregada ao espírito do humano, tal 

como fora concebido por Agostinho 
62

. O tempo, afirma Heidegger, temporaliza. Ele não pode 

ser apreendido ao modo de uma qüididade. Só pode ser visualizado como pura 

condicionalidade. Por isso, a necessidade de se ter em conta o caráter fugaz do tempo, pois, 

toda tentativa de se falar sobre o tempo já se constitui numa postura que perde de vista aquilo 

que lhe é mais essencial. Heidegger chega mesmo a dizer em “Ser e Tempo”: “A 

temporalidade não „é‟, de forma alguma, um ente. Ela nem é. Ela se temporaliza” 

(HEIDEGGER, 1993, p. 123). Em 1925-26, um período que compreende a época de “Ser e 

Tempo”, no curso intitulado como Lógica: a pergunta pela verdade, Heidegger afirma: 

O tempo não pode estar presente em absoluto, não tem em absoluto um 

determinado modo de ser, senão que, ele mesmo é condição de 

possibilidade de que haja tal coisa como o ser (não o ente). O tempo não 

tem o modo de ser de nada mais, antes o tempo faz amadurecer 

[Zeitigen], temporaliza. (HEIDEGGER, 2009, p. 321). 

A caracterização deste aspecto peculiar do tempo originário, que o apresenta como 

condição fundamental do ser do homem, corrobora o estatuto ontológico do tempo. Se no 

existir fático do homem ocorre mundo é porque o homem “é” temporalidade. O tempo fático 

possibilita a eclosão do ser, tal como uma luminosidade que torna possível o que me vem ao 

encontro no existir fático. Com isso, não é de se admirar a importância decisiva que a vida 

cristã primitiva exerce no pensamento do jovem Heidegger, visto que esta realiza 

existencialmente a temporalidade. O cristianismo primitivo retém no viver fático a 

determinibilidade ontológica que reestabelece o sentido de toda a tarefa da filosofia. A 

compreensão da função ontológica do tempo originário nos faz ver a urgência de 

explicitarmos a experiência fundamental da vida cristã, sem o receio de que, ao invés de uma 

                                                           
62

 Agostinho concebe o tempo como distensão da alma. Ele explicita esta distensão por meio de um processo 

espiritual que perpassa a expectação, atenção e memória, que por sua vez determina a fruição temporal em 

futuro, presente e passado. Agostinho afirma claramente: “Pelo que, pareceu-me que o tempo não é outra coisa 

senão distensão; mas de que coisa o seja, ignoro-o. Seria de admirar que não fosse a da própria alma”. (Santo 

Agostinho. Os Pensadores. São Paulo: Nova Cultural, 2009, p. 334). 



130 
 

tarefa autenticamente filosófica, estejamos a exercer uma reflexão teológica. Neste sentido, é 

plausível considerarmos que a fenomenologia da religião é verdadeiramente uma ontologia. 

Passaremos agora a ressaltar os resultados da analise fenomenológica da epístola aos 

Gálatas, antes de nos concentrarmos propriamente nas categorias fáticas da vida cristã 

primitiva que estão dispostas na analise da epístola aos Tessalonicenses. Os resultados obtidos 

com na analise de Gálatas preveem o que será fenomenologicamente nuclear em 

Tessalonicenses. Os desdobramentos obtidos com a crítica fenomenológica da escatologia 

paulina em Tessalonicenses, que indicam a temporalidade vivida no cristianismo primitivo, 

são previamente orientados pela analise de Gálatas. 

 

2. Dos resultados da analise de Gálatas e sua orientação metodológica para analise 

de Tessalonicenses 

Os resultados obtidos pela analise fenomenológica da epístola aos Gálatas confirmam 

de inicio o quanto Heidegger encontra na vida cristã primitiva uma espécie de modelo 

existentivo que concretiza em si e para si uma via de acesso à originaria compreensão dos 

fenômenos. A epístola é tomada como “concreto fenômeno religioso”, e os resultados obtidos 

confirmam a eficácia da aplicação do método fenomenológico. Ou seja, a epístola aos Gálatas 

– considerando aqui o seu caráter propedêutico – é assumida como protótipo de 

experimentação do método fenomenológico. Deste modo, o mais decisivo na analise 

fenomenológica da epístola aos Gálatas não é o que se conquista, mas o como se conquista.  

Esta importância propedêutica de Gálatas é assumida por Heidegger quando o curso é 

retomado após o recesso natalino. Certamente, a interrupção do curso e a pressa com que se 

procedeu a analise influenciaram Heidegger a reestruturar os rumos da conferência.  A 

interpretação fenomenológica de Gálatas, que prometia penetrar nos “fenômenos 

fundamentais da vida cristã” (HEIDEGGER, 2010, p. 62), após o recesso, passa a ser 

concebida como momento preparatório para uma efetiva descrição do fenômeno religioso. 

Entretanto, não é de se considerar que a analise de Gálatas propiciou insights autenticamente 

fenomenológicos penetrando realmente numa experiência religiosa fundamental? Por acaso, 

mais atrás, já não havíamos demonstrado os resultados concretos de uma fenomenologia da 

religião? De fato. Porém, devido as circunstâncias, a interpretação de Gálatas foi abrupta, o 



131 
 

que levou Heidegger a enquadrar os resultados dentro de uma perspectiva introdutória. Por 

isso ele afirma: 

De que maneira entra em consideração aquilo de que tomamos 

conhecimento de modo mais originário na leitura da Epístola aos 

Gálatas? Isso só se pode decidir em vista do fim orientador da tarefa da 

filosofia da religião. Por isso, precisamos caracterizar o que é 

necessariamente metodológico num tratamento breve e esquemático; 

assim, vincula-se, por sua vez, com a introdução metodológica geral. 

(HEIDEGGER, 2010, p. 68). 

O que é decisivo em Gálatas agora está vinculado à introdução metodológica geral. Os 

resultados agora são considerados a partir do ponto de vista do “fim orientador da 

fenomenologia da religião”. A leitura de Gálatas, portanto, assume uma função metodológica. 

Sendo assim, para indicarmos aquilo que em Gálatas “entra em consideração” no que se segue 

à leitura das cartas aos Tessalonicenses é imperioso compreendermos o modo de acesso aos 

fenômenos que caracteriza propriamente a compreensão fenomenológica. Por isso mesmo é 

que, antes de abordar diretamente as epístolas aos Tessalonicenses, neste segundo momento 

do curso, Heidegger retoma as considerações de caráter metodológico. A função de diretiva 

metodológica atribuída ao material obtido da epístola aos Gálatas é confirmada por 

Heidegger, quando em nota este afirma: 

Por isso, na Epístola aos Gálatas, primeiro: trata-se de compreender a 

direção de sentido, a dinâmica fenomenológica fundamental, a arcôntica! 

Está em jogo se o cristão se explicita a si mesmo e se dá a si mesmo 

posse existencial, ou então se caminha na veneração [?]. (HEIDEGGER, 

2010, p. 113). 

 A explicitação do modo peculiar da compreensão fenomenológica nos leva a esta 

“direção de sentido”, a esta “dinâmica fenomenológica fundamental”, a esta “arcôntica” – 

trata-se do princípio hermenêutico que rege a interpretação do fenômeno religioso, e que deve 

ser ressaltado a partir da leitura da carta aos Gálatas. Por isso, Heidegger retoma a descrição 

do caráter peculiar da compreensão fenomenológica. Isto ele faz em meio a um contexto onde 

são postos os termos entre a fenomenologia da religião e a história da religião. Para 

Heidegger, o material histórico-religioso deve ser levado em consideração pela 

fenomenologia da religião. Isto deve ser feito por meio de uma destruição [Destruktion] 

fenomenológica deste material. E o que Heidegger aqui entende por destruição 

fenomenológica de fato nos remete ao modo como tal noção metodológica é evocada em “Ser 

e Tempo”. Ou seja, trata-se de explicitar as “experiências originárias”, ou conquistar “as 

determinações diretoras”, por meio de uma remoção dos encobrimentos que soterraram a 



132 
 

visualização originária dos fenômenos. A destruição fenomenológica, afirma Heidegger, não 

tem um “sentido negativo de se desfazer” do material histórico em questão, mas de 

“circunscrever suas possibilidades positivas”. O que se pretende é dar “fluidez” e não 

“sepultar” o material objetivo. Esta fluência só é conquistada quando se desvela a conexão 

que o material histórico-objetivo possui com a temporalidade. Em “Ser e Tempo” se trata da 

destruição da história da ontologia, porém, na fenomenologia da religião, o que se pretende é 

uma destruição do material histórico-religioso. Nisto, vemos claramente o modo como a 

orientação metodológica da ontologia fundamental é antecipada pelo tratamento da 

problemática religiosa. Heidegger chega mesmo a afirmar que a tarefa de uma destruição do 

material histórico-religioso é um problema que atinge toda “história do espírito”, e, portanto, 

não se restringindo ao campo teológico, mas sendo transposta para dimensão filosófica. 

 Entretanto, de que modo se concebe a delimitação do caráter peculiar da compreensão 

fenomenológica a partir desta interação destrutiva entre a fenomenologia e a história da 

religião? Ora, o princípio hermenêutico que emerge da epístola aos Gálatas concretiza em si o 

projeto desta orientação metodológica. Por isso, a importância de respondermos tal questão. 

Nela encontraremos a resposta para a questão posta pelo próprio Heidegger: “De que maneira 

entra em consideração aquilo de que tomamos conhecimento de modo mais originário na 

leitura da Epístola aos Gálatas?” (HEIDEGGER, 2010, p. 113). Vimos que o que se conquista 

com destruição do material histórico-religioso é, precisamente, o que vem à tona na 

compreensão fenomenológica – a explicitação das fontes originarias do material histórico-

objetivo. Heidegger afirma que: “a tendência da compreensão fenomenológica é fazer a 

experiência da objetualidade em sua originariedade [Ursprünglichkeit]” (HEIDEGGER, 2010, 

p. 69). Como, pois, através da destruição fenomenológica, deve se obter a experiência desta 

originariedade? Heidegger afirma: 

Toda objetividade histórico científica e a compreensão do histórico-

objetiva não garantem nada enquanto tudo não for esclarecido no que diz 

respeito ao preconceito condutor [leitenden Vorgriff]. (HEIDEGGER, 

2010, p. 70). 

 O preconceito condutor, o Vorgriff, precisa ser elucidado para que a compreensão 

fenomenológica se consolide. Pois, é no tratamento deste preconceito condutor que se 

conquista as fontes originárias explicitadas na destruição fenomenológica. Sobre isto, 

acrescenta Heidegger: “Todo material histórico previamente dado deve ser submetido a uma 

consideração pre-conceptiva” (HEIDEGGER, 2010, p. 73). Ou seja, a destruição 

fenomenológica opera nos moldes desta “consideração pre-conceptiva”. E como poderíamos 



133 
 

definir isto que Heidegger denomina de Vorgriff? Como podemos entender esta pre-

conceptualidade? O caráter desta “consideração pre-conceptiva” nos remete a dimensão da 

experiência fática da vida – já discutida por nós em capítulos anteriores.  Esta pre-

conceptualidade está radicada na vida fática, e é dela que brotam todas as objetualidades, que 

devem, necessariamente, serem recompreendidas fenomenologicamente. O modo como o 

material histórico-objetivo descamba da experiência fática da vida é demonstrado por 

Heidegger da seguinte forma: 

É necessário mostrar também que todos os motivos da compreensão 

histórica devem ser sempre despertados pela experiência fática da vida. A 

ciência da história somente tem a tarefa de aplica-la mediante o método 

rigoroso e formal. Do presente vivo vão surgindo as tendências de 

compreensão que logo se configurarão num método “exato”. A “exatidão 

do método” não é garantia suficiente de compreensão correta. 

(HEIDEGGER, 2010, p. 70). 

 A exatidão do método, tal como é imposto pelas ciências objetivas, é importante, mas 

não suficiente. Toda “suficiência” só poderá ser conquistada quando as fontes pre-conceptivas 

forem devidamente esclarecidas. Só assim, se torna possível a correta compreensão do 

fenômeno. Estes motivos pre-conceptivos deverão ser compreendidos a partir da dimensão da 

experiência fática da vida, pois é precisamente ali que as “tendências de compreensão” 

reluzem com toda intensidade, estando concentradas naquilo que Heidegger denomina de 

“presente vivo”. Deste modo, o caráter peculiar da compreensão fenomenológica se define 

pela “conexão fenomenal” (HEIDEGGER, 2010, p. 75) entre o material histórico e o seu 

Vorgriff, o preconceito condutor. É tendo em conta tal consideração, que Heidegger define a 

compreensão fenomenológica como “compreensão histórico-realizadora”, contrapondo-a a 

uma “compreensão histórico-objetiva” – própria do conhecimento científico-objetivante. De 

fato, o que aqui temos é uma “tese” já assumida por Heidegger desde o inicio do curso, trata-

se da distinção fundamental entre ciência e filosofia (fenomenologia). Tal distinção é 

arrendada a partir do trabalho desenvolvido por Dilthey, que pretendia uma emancipação das 

ciências do espírito pela elaboração de um método próprio a tais ciências. Heidegger 

apresenta esta distinção nos seguintes termos: 

Todo o material histórico previamente dado deve ser submetido a uma 

consideração pre-conceptiva. Mas com isso não se alcança nada para a 

compreensão fenomenológica, uma vez que esta tem um caráter distinto 

da compreensão histórico-objetiva. A compreensão histórico-objetiva é 

determinada respectivamente à relação [Bezug], isto é, a partir da própria 

relação, de modo que o observador não seja colocado em questão. Em 

contrapartida, a compreensão fenomenológica é determinada pela 

realização [Vollzug] do observador. Apesar da distinção fundamental da 



134 
 

proveniência da compreensão, sua conexão com a história objetiva é mais 

estreita do que as demais ciências. (HEIDEGGER, 2010, p. 74). 

 Com isso, para entendermos o caráter peculiar da compreensão fenomenológica e 

partirmos para a elucidação do princípio arcôntico de Gálatas, devemos entender que a tarefa 

de esclarecer a pre-conceptualidade do material histórico-objetivo, por meio da destruição 

fenomenológica, visa “obter a realização da situação histórica do fenômeno” (HEIDEGGER, 

2010, p. 75). Enquanto o modo de compreensão histórico-objetivante busca se eximir dos 

“prejuízos e opiniões prévias”, adquirindo para si um ponto de partida “puro”, a compreensão 

fenomenológica, enquanto compreensão histórico-realizadora, “é determinada pela realização 

do observador” – o como de sua realização. Ou seja, não se pode crer que “o comportamento 

fundamental da experiência de vida pessoal do observador (fenomenólogo)” esteja 

desconectado da visão que se tem do fenômeno. Pelo contrário, na fenomenologia se assume 

como ponto de partida esta “realização da situação histórica do fenômeno”. E quanto mais 

familiaridade houver entre o observador e o fenômeno, mais adequado se torna para a 

fenomenologia o ponto de partida. Pois, tal familiaridade garante que a experiência de vida do 

observador seja capaz de fornecer um acesso seguro ao mundo compartilhado no qual o 

fenômeno está imiscuído. Portanto, o acesso a pre-conceptualidade fática – o Vorgriff, o 

preconceito condutor – nos coloca perante o como da realização histórica do fenômeno. Aqui 

temos uma estrutura unitária que compreende a dinâmica fenomenológica fundamental que 

deve nortear a interpretação do fenômeno religioso. Tendo ela emergido dos resultados 

originários da leitura de Gálatas, formula o princípio metodológico que encaminhará a 

fenomenologia da vida cristã primitiva. Thomas Sheehan formula tal estrutura da seguinte 

forma: 

A pre-conceptualidade está focada na realização (Vollzug) da experiência 

religiosa e especificamente no como (Wie) desta realização. 

Concretamente, isto significa aquilo que, no desenvolvimento do seu 

trabalho, ele [Heidegger] chama de “vollzugsgeschichtliche Situation”: a 

situação religiosa, enquanto esta é realizada historicamente. A pre-

conceptualidade da histórica realização factual da situação se torna o 

princípio hermenêutico que guia a interpretação de S. Paulo. 

(SHEEHAN, (????), p. 319). 

 Em Gálatas, vimos que é precisamente a “posição fundamental de Paulo” que é 

considerada originariamente. A compreensão de tal posição fornece o acesso ao como da 

situação histórico-factual do apóstolo. Desvelar esta “posição fundamental” é pôr-se junto à 

situação fenomenológica. Esta “situação”, como já fora indicada
63

, nos coloca perante o 

                                                           
63

 Cf. Cap. V, p. 116. 



135 
 

complexo realizador da própria vida fática. Por isso, afirma Heidegger: “Na realização e por 

meio da realização o fenômeno alcança a sua explicação” (HEIDEGGER, 2010, p. 74). 

Heidegger pretendia, com sua analise da carta de Paulo aos Gálatas, penetrar nos fenômenos 

fundamentais da vida cristã, tal como já havíamos afirmado. A “posição fundamental de 

Paulo”, obtida mediante a compreensão geral de Gálatas, nos coloca diante da realização da 

vida religiosa, proporcionando, portanto, a liberação dos fenômenos fundamentais da vida 

cristã. Esta “posição fundamental”, que é a situação histórico-factual do apóstolo, é aquilo 

que, tendo sido considerado de modo originário, deverá guiar a interpretação fenomenológica 

da vida cristã primitiva. 

 Entretanto, o acesso a esta condição originária e princípio fenomenológico está 

disponível nas epístolas paulinas. E nelas tal princípio assume a configuração objetiva da 

proclamação apostólica. Isto quer dizer, a situação histórico-factual do apóstolo – sua 

“posição fundamental” – está disponível na proclamação epistolar. Por meio dela, afirma 

Heidegger, “é apreensível a referência vital ao mundo próprio de Paulo em relação ao mundo 

circundante e ao mundo compartilhado com a comunidade” (HEIDEGGER, 2010, p. 72). O 

mundo religioso vem à tona na proclamação apostólica. Entretanto, para que se tenha acesso a 

esta experiência fundamental, Heidegger orienta que não devemos nos aproximar de Gálatas, 

tal como os atenienses se aproximaram de Paulo 
64

. Os filósofos atenienses compreenderam a 

proclamação apostólica dentro de uma perspectiva histórico-objetiva, e deste modo, “a 

religiosidade cristã originária converte-se num fato, isto é, num exemplar, num caso 

individual dentro de um conjunto de possibilidades, de tipos, de formas possíveis de 

religiosidade” (HEIDEGGER, 2010, p. 68). Isto explica o fato de Paulo ter sido assumido 

como alguém que “prega uma doutrina e lança exortações como um pregador cínico-estoico 

ambulante daquela época” (HEIDEGGER, 2010, p.71). Apreendida desta maneira, o caráter 

originário da proclamação entra em ocaso. E assim, é assumido em sua obviedade, “situando 

o conjunto dos escritos neotestamentários dentro da literatura universal” (HEIDEGGER, 

2010, p. 73). 

 A proclamação apostólica está ligada a situação histórico-factual de Paulo e, a partir 

desta relação, emerge de Gálatas o princípio hermenêutico para a compreensão 

fenomenológica da vida cristã. No como da proclamação apostólica encontramos o complexo 

realizador da vida religiosa de Paulo. Portanto, focalizando a proclamação nos colocamos em 

                                                           
64

 Heidegger se refere à clássica passagem de Atos que relata o diálogo de Paulo com os filósofos de Atenas.  



136 
 

frequência com a realização histórico-factual da situação paulina, encontrando o ponto de 

partida para a apropriação dos fenômenos fundamentais da vida cristã. Isto não seria possível 

se o fenômeno central da proclamação não nos colocasse em conexão com o complexo 

realizador que libera o mundo religioso de Paulo. Se a compreensão fenomenológica da vida 

cristã deve ser concebida a partir da experiência fática da vida, certamente isto será realizado 

por meio de um processo interpretativo que regride para fundamentalidade da situação 

histórico-factual do apóstolo 
65

. Por isso, a autoevidencia da proclamação epistolar (a 

objetualidade do fenômeno religioso) deve ser destruída a fim de que se ressalte esta 

dinâmica fundamental do fenômeno religioso – a vida cristã em sua realização. A maneira 

como esta situação fenomenológica, desvelada na proclamação apostólica, é tomada como 

princípio arcôntico que guia a interpretação da vida cristã primitiva, é confirmada por 

Heidegger na seguinte afirmação: “Para a análise do caráter epistolar, deve-se partir 

unicamente da situação paulina e do como da motivação necessária para a comunicação 

epistolar” (HEIDEGGER, 2010, p. 73). 

 

3. Determinações fenomenológicas da situação histórico-factual e a estrutura da 

interpretação fenomenológica de Tessalonicenses 

 A pre-conceptualidade da situação histórico-factual aberta pela proclamação 

apostólica opera como o Vorgriff que guia o desenvolvimento progressivo da interpretação 

fenomenológica da vida cristã. Heidegger destaca a estrutura desta situação pre-conceptiva 

em duas determinações fundamentais da religiosidade cristã, duas “teses” hipotéticas, 

responsáveis por guiar a analise fenomenológica da vida cristã primitiva. Se a situação 

histórico-factual em sua realização deve guiar a interpretação do fenômeno da vida religiosa, 

para Heidegger, isto será feito pela adoção prévia destas determinações pre-conceptivas. Tais 

determinações propiciam uma visualização prévia do fenômeno da vida cristã, bem como seu 

sentido originário. Heidegger apresenta estas determinações do seguinte modo: (1) “A 

religiosidade cristã originária consiste na experiência cristã originária da vida e ela mesma é 

uma tal” (HEIDEGGER, 2010, p. 72). Apresentada de outro modo, esta determinação também 

é dita da seguinte maneira: “A religiosidade cristã consiste na experiência fática da vida” 

(HEIDEGGER, 2010, p. 74). A segunda determinação diz: “A experiência fática da vida é 

                                                           
65

 Tal como afirma Heidegger ao expor o modo de explicação originária da vida cristã em um de seus 

apontamentos: “construir retrocedendo ao fundamento, não construir sobrepondo ou construir ampliando em 

queda” (HEIDEGGER, 2010, p. 123). 



137 
 

histórica. A religiosidade cristã vive a temporalidade como tal” (HEIDEGGER, 2010, p. 72). 

Para esta segunda, encontramos um adendo que diz: “a experiência cristã vive o tempo 

mesmo” (HEIDEGGER, 2010, p. 74).  

 Antes de explicitarmos de que modo estas determinações fundamentais orientam a 

analise de Tessalonicenses, precisamos entender que a estrutura pre-conceptual da situação 

histórico-factual não deve ser compreendida como a soma de proposições definitórias. Para 

Heidegger, as “teses” que configuram a pre-conceptualidade situativa, são explicações 

fenomenológicas, não podem se enquadrar na forma de conceitos determinados segundo a sua 

ordenação num contexto objetivo. Como ponto de partida, a consideração prévia fornecida 

por estas determinações fundamentais da vida cristã, é apenas indicada formalmente. Ou seja, 

não se assegura uma definição exata e supratemporal – e, portanto, des-historicizada. Antes, 

afirma Heidegger: “Deixa-se os conceitos intencionalmente numa certa instabilidade, para 

então assegurar sua definição no curso da consideração fenomenológica mesma” 

(HEIDEGGER, 2010, p. 74). Essa “instabilidade” é típica dos conceitos autenticamente 

filosóficos, devido a sua conexão essencial com a situação histórico-factual. A concretude 

destas determinações fundamentais é conquistada processualmente mediante a 

autocompreensão da vida cristã por ela mesma. Isto é, “na realização e por meio da 

realização” do fenômeno da vida cristã, se conquista a concretude destas “teses”. Segundo 

Heidegger: 

Essas “teses” não podem ser demonstradas [demonstração científica], 

mas devem ser verificadas na experiência fenomenológica, que é algo 

distinto da experiência empírica. As determinações fundamentais são 

então hipotéticas: “caso sejam válidas, então o fenômeno apresenta-se 

como tal e tal. (HEIDEGGER, 2010, p. 74) 

A primeira determinação fenomenológica propõe que o fenômeno da religiosidade 

cristã primitiva seja apreendido em termos de experiência fática da vida. Heidegger chega 

mesmo a dizer que a religiosidade cristã é tal experiência. Com isso, temos diante de nós um 

exemplar ôntico que realiza existencialmente uma estrutura ontológica. Isto também se faz 

valer na segunda tese que diz, “a experiência fática da vida é histórica”, sendo assim, “a 

religiosidade cristã primitiva vive a temporalidade”. Disto resulta: o tempo originário é 

realizado existencialmente a partir da facticidade da vida cristã primitiva. 

Com essas duas determinações fenomenológicas se obtém, a partir da pre-

conceptualidade da situação histórico-factual, no como da proclamação apostólica, uma 

visualização do sentido originário da vida cristã primitiva.  Esta visualização pre-conceptiva 



138 
 

que se dispõe na situação paulina nos revela a vida cristã primitiva como realização vital da 

facticidade e temporalidade. Aqui se evidencia claramente a pretensão fundamental da 

fenomenologia da religião, a qual, de modo algum, visa meramente a aplicação de conceitos 

filosóficos no campo temático da teologia (tal como pode ser constatado na convencional 

filosofia da religião). Antes, o que está em jogo é, de fato, a questão ontológica, e, portanto, a 

mesma problemática que impulsionara a filosofia kantiana. Deste modo, a questão que move a 

fenomenologia da religião está muito aquém do que Heidegger denomina de “jogo estético”, 

exercitado pela moderna filosofia da religião, e que diz respeito ao tratamento da religiosidade 

sob a operação de conceitos filosóficos fundamentalmente incompreendidos. Na 

fenomenologia da religião, a vida cristã primitiva não está sendo focalizada como um 

conceito ordenado dentro do contexto temático da filosofia da religião. Ao invés disto, é 

encarada como fonte originariamente ontológica. As determinações fenomenológicas 

apresentadas por Heidegger eliminam a possibilidade de qualquer dúvida quanto à 

potencialidade ontológica da vida cristã primitiva, bem como quanto à finalidade da 

fenomenologia da religião. O professor Lars Bruun comenta sobre o caráter ontológico da 

vida cristã primitiva, tal como fora apresentado nas determinações fenomenológicas, nos 

seguintes termos: 

Estas formulações, não pouco obscuras [as duas teses indicadas mais 

acima], buscam apresentar que o entendimento da religiosidade cristã 

primitiva não pode ser encontrado no estudo histórico particular de 

períodos ou através da elaboração de conceitos dentro de uma filosofia da 

consciência, antes deve ser buscado na facticidade e historicidade da 

experiência fática da vida. Em termos mais claros, a religiosidade de 

Paulo e do cristianismo primitivo está embebida na seguinte questão: O 

que significa existir? Ou seja, a religiosidade cristã encontra-se embebida 

na questão ontológica. E na mesma medida em que a filosofia é 

concebida fenomenologicamente, assim também a vida cristã primitiva 

deve ser concebida em seu caráter ontológico. (BRUUN, 2009, p. 02.6). 

 Seguindo o modo como Heidegger apresenta as determinações fenomenológicas, é 

possível delinearmos o esquema através do qual Heidegger estrutura os momentos da analise 

fenomenológica que revelará o sentido originário da vida cristã primitiva a partir das epístolas 

aos Tessalonicenses. A primeira determinação delimita o momento em que a analise procura 

apreender o sentido de realização factual da vida cristã. Este primeiro momento da analise 

está centrado na primeira epístola aos Tessalonicenses e busca ressaltar a facticidade que 

emerge da dinâmica existencial da religiosidade cristã originária. Esta dinâmica se configura 

na estrutura fenomenal do ter-se-tornado-cristão que, instituindo uma autocompreensão fática, 

encontra-se aberta para si mesma como inquietude escatológica. Nesta experiência 



139 
 

escatológica a facticidade da vida cristã realiza a vivência do tempo originário – ηῶλ 

θαηξῶλο. Aqui encontramos a segunda determinação fundamental que delimita o segundo 

momento da analise de Tessalonicenses, o qual se configura na explicitação da temporalidade 

que decorre da dinâmica factual da religiosidade cristã originaria. Estando centrada na 

escatologia de Tessalonicenses, a análise efetuada por Heidegger dará ênfase à experiência 

religiosa da παξνπζία, pois através dela eclode a temporalidade. 

 Em nossa analise de Tessalonicenses também seguiremos o mesmo esquema, dando 

ênfase a estes momentos. Primeiro, procuraremos demonstrar a mobilidade fática da vida 

cristã primitiva, concentrada no ter-se-tornado-cristão. Os termos γελέζζαη (ter-se-tornado) e 

εἰδέλαη (traduzido como saber, sendo que, no tempo perfeito usado como presente é: νἴδαηε – 

sabeis) abrem a estrutura fenomenológica da mobilidade fática do ter-se-tornado-cristão. 

Analisando essa estrutura veremos como ela estabelece uma extensão imediata com a 

problemática da temporalidade da vida cristã. Partiremos, então, para o segundo momento, no 

qual nos concentraremos na noção escatológica da παξνπζία, a qual unifica em si a 

mobilidade fática da vida cristã primitiva. Sob a luz desta noção escatológica, tendo em conta 

também a relação que o cristão tem com ela na espera, é que buscaremos evidenciar o modo 

como a religiosidade cristã originária trás à tona a experiência da temporalidade. Depois 

veremos como a temporalidade cristã antecipa a experiência do tempo ekstático unitário de 

“Ser e Tempo”, a fim de corroborarmos o peso ontológico deste tempo originário da vida 

cristã. 

 Tendo em conta o modo como se estrutura a interpretação fenomenológica de 

Tessalonicenses, de modo algum podemos deixar de levar em consideração a facticidade da 

vida cristã primitiva, pois é a partir dela que emerge o tempo originário. Na verdade, não 

podemos compreender um sem o outro – na consideração de um o outro já se faz presente. Se 

pretendemos, portanto, demonstrar a temporalidade que eclode da interpretação 

fenomenológica de Tessalonicenses, isto deverá ser realizado por meio de uma compreensão 

que se desenvolve no sentido da realização da vida fática, a qual tornará explicito o caráter 

fundamentalmente temporal da vida cristã. Na autocompreensão fática, a vida cristã primitiva 

se revela excessivamente temporal. 

 

 



140 
 

4. A facticidade da vida cristã primitiva 

Vimos que, assim como nos é indicado na primeira determinação fenomenológica, a 

vida cristã primitiva possibilita a visualização daquilo que é essencial à experiência fática da 

vida. A partir do sentido de realização da religiosidade cristã é possível ressaltar a facticidade 

histórica da existência. Em sua analise do Novo Testamento – em especial, das cartas do 

apóstolo Paulo – Heidegger identifica no como do comportar-se da vida cristã primitiva uma 

forma de existencialidade que releva a projeção fundamental da existência em geral. Ao 

comentar o fato de Heidegger ter encontrado no cristianismo primitivo uma via de acesso 

mais vívida para o tratamento da problemática existencial, Mac Dowell afirma que, “a fé põe 

o homem diante de opções sumamente graves, de sorte que os traços fundamentais da 

existência sobressaem com uma intensidade toda especial” (MACDOWELL, 1993, p. 131).  

É precisamente a sobressaliência destes traços fundamentais da existência que 

buscaremos demonstrar na analise de Tessalonicenses. Nesses traços é que se destaca o 

elemento fático da religiosidade cristã.  A experiência religiosa fundamental do apóstolo 

Paulo, que é co-originária à vida fática da comunidade cristã de Tessalônica, estando 

concentrada na proclamação apostólica, põe em emergência a dimensão histórico-factual da 

existência. Pois, para Heidegger, a vida religiosa do cristão se apresenta como um fio 

condutor que trás à tona uma configuração completa da dinâmica da existência humana – o 

sentido de realização da existência se mantém em evidência, sem que sucumba na absorção no 

conteúdo mundano. 

Sendo assim, de que modo a experiência fática da vida se desdobra a partir da 

existencialidade da vida religiosa do cristão? De que maneira a vida cristã, em seu sentido de 

realização, concretiza a experiência fática da vida? O fenômeno central da proclamação 

disponibiliza o acesso imediato ao mundo da vida religiosa de Paulo e da comunidade cristã 

de Tessalônica. Este fenômeno é em si mesmo realização da vida fática. A partir dele 

podemos explicitar a dinâmica de realização da vida cristã primitiva, bem como indicar seus 

momentos estruturais. A proclamação paulina nos é dada por meio de suas cartas. E para o 

acesso a este fenômeno central, Heidegger elege, não por acaso, a carta aos Tessalonicenses. 

O fato histórico-objetivo de esta carta ser o documento mais antigo do Novo Testamento é o 

que leva Heidegger ao escolhê-la para efetuar a visualização do fenômeno central. Isto 

porque, o fenômeno da proclamação apostólica deve ser explicitado sem as influências da 

sistematização dogmática operada pelo desenvolvimento histórico da teologia cristã. Deste 



141 
 

modo, o fenômeno encontra-se livre do influxo da conceptualidade ontológica dos gregos, a 

qual é introduzida durante o processo de fundamentação dogmática, inicializado pelos pais da 

Igreja. A carta aos Tessalonicenses é escrita a partir do seio da vivência histórica do 

cristianismo primitivo em sua realização fática. Com isso, o fenômeno da proclamação torna-

se um link que nos remete de imediato ao mundo circundante do cristão. A carta aos 

Tessalonicenses é um documento histórico que, destituído de toda atitude teórico-objetiva, 

nos abre uma via de acesso originária à mobilidade fática da vida cristã. Ao encontrar-se antes 

da elaboração sistemática do edifício dogmático da Igreja, o fenômeno central, liberado na 

epístola aos Tessalonicenses, se mantém preservado do enrijecimento e da “infecção teórico-

objetivante”. Christian Dubois comenta sobre esta intensidade histórica de Tessalonicenses 

para Heidegger, dizendo: 

O curso é centrado na primeira Epístola aos tessalonicenses. Por que 

partir desse texto para compreender a vida cristã? É a primeira epístola de 

Paulo: é datada de 53. É, portanto, o primeiro documento do Novo 

Testamento, anterior aos evangelhos. Trata-se de um documento que 

testemunha a vida cristã de antes do cristianismo [“cristianismo” é 

entendido aqui, por ele, como produto do desenvolvimento histórico da 

Igreja, cuja manifestação política é condicionada pelo firmamento 

dogmático], um documento da “cristandade” [“cristandade” nos remeta 

àquela fé neotestamentária que “existiu um dia, por um curto lapso de 

tempo” (HEIDEGGER apud DUBOIS, 2004, p.203)]. (DUBOIS, 2004, 

p.203). 

Portanto, o que nos é dado de modo mais originário na epístola aos Tessalonicenses? 

A vida cristã deve ser apreendida em seu sentido de realização, por meio de uma 

autocompreensão fática que ponha em evidencia a mobilidade da vida religiosa – o como de 

sua realização. A analise fenomenológica da epístola aos Tessalonicenses busca delinear a 

dimensão pre-conceptual assumida na postura da fé, a qual nos revela a dinâmica da 

experiência religiosa fundamental. Tal dinâmica corresponde à conexão histórica que a vida 

cristã desempenha por meio da realização da existência perante Deus. O vivenciar desta 

conexão histórica no desenvolvimento da religiosidade cristã é expressivamente temporal. Por 

isso, a importância de destacarmos a autocompreensão fática da vida cristã no movimento de 

sua realização. Pois, é a partir desta autocompreensão do como da vida que a hipotética 

determinação fenomenológica, que diz, “a experiência cristã vive o tempo mesmo”, obtém sua 

confirmação. Porém, de que modo podemos entender a mobilidade da vida cristã e sua relação 

com um específico modo de viver o tempo? 



142 
 

O modo pelo qual a vida fática vive o tempo é realização da historicidade. Se a vida 

cristã assume o sentido da facticidade, nela, portanto, pode ser explicitada a realização da 

historicidade. A realização da historicidade cristã pode ser visualizada na dinâmica 

fenomenológica do ter-se-tornado-cristão. E de que modo a estrutura fenomenológica do ter-

se-tornado-cristão define a realização da historicidade pelo como da vida cristã? O ter-se-

tornado não é um acontecimento isolado no passado, mas é continuamente experienciado de 

modo que o seu ser no agora presente é seu ter-se-tornado-cristão. O ter-se-tornado-cristão é a 

estrutura nuclear da facticidade cristã. É nessa estrutura que a temporalidade vivenciada pelo 

cristianismo primitivo encontra-se radicada. Este caráter contínuo do ter-se-tornado-cristão 

garante que experiência religiosa cristã se mantenha renitente a tendência decadente da vida 

fática. Disto se depreende que, o viver cristão se mantém na esfera da vivenciabilidade 

imediata, se mantém em conexão com o complexo histórico-realizador da vida fática. 

Em meio a este complexo histórico-realizador – o como da vida – a tendência fática ao 

asseguramento ainda não se consolidou, este é mantido, pela postura da fé, apenas em sua 

iniciação. A intensidade contínua do ter-se-tornado-cristão resiste à resistência da vida fática 

contra o histórico, este é continuamente assumido em toda a sua inquietude 
66

 – inquietude 

escatológica. A vivenciabilidade da vida cristã no como do ter-se-tornado-cristão abre um 

campo de tensão permanente, que mantém desvelado aquilo que o embaçamento produzido 

pela fuga da vida fática encobre, ou seja, o ser-aí fático preocupado 
67

. A vida cristã é mesmo 

uma modalidade vivencial do ser-aí fático preocupado. Pois, ao se manter resistente a 

tendência asseguradora da vida, o cristão assume, em sua totalidade, a inquietude que procede 

da preocupação fática 
68

. Em seu ter-se-tornado, o cristão, como indica Heidegger, encontra-

se lançado “em meio à tribulação” (ἐλ ζιίςεη) – o que é uma característica própria da vida 

cristã. O ἐλ ζιίςεη indica a inquietude essencial da existencialidade cristã que brota da 

relação temporalizante com a παξνπζία, tal como afirma Heidegger: “A tribulação é uma 

característica fundamental, é uma preocupação absoluta dentro do horizonte da παξνπζία, da 

vinda no final dos tempos” (HEIDEGGER, 2010, p. 87). 

                                                           
66

 Heidegger atesta a luta da vida contra o histórico, dizendo: “[...] o histórico é inquietante. A vida luta para 

afirmar-se contra ele e assegurar-se”. (HEIDEGGER, 2010, p.37). 
67

 Heidegger fala na introdução metodológica sobre a necessidade de desencobrir o fenômeno da preocupação 

fática, ao dizer: “Assim, temos que fazer com que apareça, sem encobrimentos, o fenômeno da preocupação no 

ser-aí fático” (HEIDEGGER, 2010, p.49).  
68

 A inquietude e a preocupação fática são fenômenos co-originários. A relação fundamental destes dois 

fenômenos é expressa por Heidegger nos seguintes termos: “O que inquieta é a realidade da vida, o ser-aí 

humano em seu estar preocupado por seu próprio asseguramento não é tomado em si mesmo, mas é considerado 

como objeto e o objeto é colocado em sua realidade histórica objetiva”. (HEIDEGGER, 2010, p.48). 



143 
 

A estrutura cinética do ter-se-tornado-cristão delimita o âmbito da facticidade cristã, 

bem como determina a vivenciabilidade do tempo originário na vida cristã. Através de uma 

autocompreensão desta mobilidade fática nos colocamos dentro da situação fenomenológica 

de Paulo, e com isso, também nos conectamos a vida da comunidade cristã de Tessalônica. 

Porém, como é possível este compartilhamento mútuo da situação fenomenológica entre 

Paulo e os tessalonicenses? Segundo Heidegger, “Os tessalonicenses, aqueles que passaram a 

estar ao seu lado. Ele se co-experiencia a si mesmo necessariamente através deles” 

(HEIDEGGER, 2010, p. 83). Para Heidegger essa ligação de Paulo com os tessalonicenses é 

fundamental para o acesso à situação religiosa. 

Porém, o que garante esta ligação fundamental de Paulo com os tessalonicenses? É 

possível através de Paulo se ter acesso ao mundo religioso dos tessalonicenses? Para 

Heidegger o que garante tal acessibilidade é o modo como Paulo tem os tessalonicenses. Esse 

“ter” é fenomenologicamente significativo. Antes de ressaltar o ter-se-tornado dos 

tessalonicenses, Heidegger afirma: “veremos como Paulo tem a comunidade em Tessalônica e 

como é isso” (HEIDEGGER, 2010, p.83). A mobilidade desta pertença caracteriza a dinâmica 

fundamental do ter-se-tornado-cristão. Ao revelar a mobilidade fática da vida cristã, 

Heidegger pretende demonstrar o como do “ter”, pois é a partir dele que se garante o acesso à 

situação de Paulo e ao mundo religioso dos tessalonicenses. Porém, qual o significado 

fenomenológico desse “ter” os tessalonicenses, a tal ponto desta pertença propiciar o acesso à 

experiência religiosa fundamental dos tessalonicenses?  Para Heidegger este “ter” os 

tessalonicenses revela o caráter egoico da situação 
69

. Este é um dado fenomenológico 

originário, radicado na situação fática de Paulo e emergente na proclamação. Ele antecede a 

relação sujeito e objeto e garante, a partir da situação apostólica (o egoico), um salto para a 

dinâminca do ter-se-tornado dos tessalonicenses (o não egoico). Aqui devemos ter o cuidado 

de não assumirmos essa relação entre egoico e não egoico dentro dos limites da relação 

sujeito e objeto, pois, como já foi dito, trata-se de uma relação radicada na própria situação 

fenomenológica. Não podemos pensar que o não egoico (a religiosidade dos tessalonicenses) 

encontra-se colocada ao lado do caráter egoico da situação paulina. Não se trata de um objeto 

colocado ao lado de outro, mas de uma mobilidade inerente à própria situação proclamada; 

trata-se de um aspecto da dinâmica de realização do como da vida cristã. Para se esquivar da 

dualidade metafísica, Heidegger evoca, desconstruindo-a, a dialética de Fichte: 

                                                           
69

 Sobre este caráter egoico da situação, afirma Heidegger: “o egóico pertence a cada situação” (HEIDEGGER, 

2010, p. 81). 



144 
 

O egoico pertence a cada situação. Com isso não se afirma que o egoico 

de uma situação seja o que constitui a unidade na pluralidade da situação. 

A não egoidade também pertence necessariamente a uma situação. Nada 

é dito acerca da relação entre egoidade e não egoidade. Não cabe 

introduzir aqui uma relação sujeito-objeto na interpretação, nem 

estabelecê-la baseando-se em Fichte: “O eu põe o não eu”. Nada 

dissemos a respeito disso. Aparentemente a relação fichteana é muito 

genérica, mas ela prejulga complexos bem determinados. Ela diz: “o eu 

coloca a forma da não egoidade” – o mundo fático não é colocado. Fichte 

apreende apenas de modo mais agudo a situação kantiana. O egoico só 

pode estar com o egoico e também com o não egoico e isto pode estar em 

conexão entre si. (HEIDEGGER, 2010, p. 82). 

O modo como a situação incorpora em si o egoico e o não egoico garante que Paulo 

coexperiencie a si mesmo a partir do ter-se-tornado dos tessalonicenses. Heidegger destaca 

que a única diferença entre o egoico e o não egoico é que “o egoico é e tem o não egoico; o 

não egoico é meramente e não tem” (HEIDEGGER, 2010, p. 82). Aqui vemos claramente o 

mesmo princípio que será evocado na elaboração da noção de ser-no-mundo em “Ser e 

Tempo”. A antecipação deste princípio já é dada pela noção de experiência fática da vida 
70

. 

Visto que Heidegger visa demonstrar o modo como a religiosidade cristã concretiza a 

experiência fática da vida (conforme a primeira determinação fenomenológica), não é de se 

surpreender que o caráter fático da situação religiosa do cristianismo primitivo traga à tona 

novamente esta antecipação. O princípio fichteano é genérico – e, portanto, se distancia do 

que é vital –, mas prejulga “complexos bem determinados”. É precisamente o que se prejulga 

com a dialética de Fichte, cuja generalização obscureceu, que Heidegger faz ressaltar na 

situação fática de Paulo. Paulo tem os tessalonicenses, e isto torna possível o coexperienciar a 

si mesmo através dos tessalonicenses. O não egoico não se encontra fora do egoico, assim 

como os tessalonicenses não são exógenos à situação paulina desvelada na proclamação.  A 

experiência religiosa dos tessalonicenses é também a experiência de Paulo – o ter-se-tornado 

dos tessalonicenses é também o ter-se-tornado de Paulo. Como afirma Heidegger: “E por seu 

ter-se-tornado [ter-se-tornado dos tessalonicenses], Paulo é também conjuntamente atingido” 

(HEIDEGGER, 2010, p. 83). 

A ligação fenomenológica de Paulo com os tessalonicenses torna-se crucial para a 

compreensão da mobilidade fática da vida. Pois, no co-experienciar mútuo do ter-se-tornado 

se revela a mais originária situação religiosa do cristianismo primitivo, a qual, encontrando-se 

aquém da relação sujeito-objeto, se mantém radicada no sentido realizador da vida fática. A 

relação originária (entre Paulo e os tessalonicenses) que se concentra no ter-se-tornado, põe 

                                                           
70

 Já demonstramos o modo como a noção de experiência fática da vida antecipa a estrutura ontológica do ser-

no-mundo (cf. p.134). 



145 
 

em evidencia a conexão entre o mundo circundante, o mundo compartilhado e o mundo 

próprio do apostolo e da comunidade cristã. Deste modo, é de se considerar que no ter-se-

tornado dos tessalonicenses (a partir do qual Paulo se autoexperimenta) o cristão realiza a 

experiência de si mesmo em um mundo: numa colocação ativa e passiva no mundo, o cristão 

se mantém entre o experimentar e o experimentado; ou seja, se mantém no “como do 

experimentar de cada mundo” (HEIDEGGER, 2010, p. 16). A partir da proclamação o 

apóstolo Paulo não pode ser tomado como uma subjetividade isolada do mundo, perante a 

qual está posto a objetividade do ter-se-tornado dos tessalonicenses. Na autoexperiência, a 

partir do ter-se-tornado, Paulo não se apreende como um eu isolado – uma espécie de 

percepção interior separada do mundo –, mas, a partir do mundo próprio de sua situação, se 

experiencia numa conexão inquebrantável com o genuíno mundo da vida da comunidade de 

Tessalônica. Estes se puseram, destaca Heidegger, “ao seu lado” (HEIDEGGER, 2010, p. 83), 

isto é, ao lado do Paulo “em meio as tribulação e dificuldades”. O autoexperimentar de seu “si 

mesmo” emerge não de reflexões teóricas, nem tão pouco de “conceitos configurados do 

psíquico” (HEIDEGGER, 2010, p. 17), mas, a partir da coparticipação nos sofrimentos e 

dificuldades da vida cristã, ou seja, a partir daquilo que conjuntamente padece e sofre junto 

aos tessalonicenses. 

Quanto ao ἐλ ζιίςεη (em meio à tribulação), Heidegger dá destaque especial a este 

elemento da facticidade cristã. Tal elemento põe em aberto a situação fenomenológica que 

condiciona o co-experimentar de Paulo – seu autoexperimentar a partir do ter-se-tornado dos 

tessalonicenses. Na dimensão do ἐλ ζιίςεη a experiência cristã da vida se move nos limites 

pre-conceptuais da existência. Nesta dimensão, o apóstolo Paulo comunga de um complexo 

significativo que permeia o mundo vivido pela comunidade de Tessalônica. A experiência 

cristã do mundo circundante – do seu em-torno –, em toda a sua significância, encontra-se 

radicado na pulsanimilidade da experiência religiosa do apóstolo Paulo – sua experiência é 

também a experiência dos tessalonicenses. A facticidade da experiência cristã retoma a 

problemática da interseção entre o singular e o todo. O ponto de ambivalência que se abre 

com a disposição afetiva do ἐλ ζιίςεη possibilita a interconexão da personalidade viva do 

apóstolo e a totalidade do mundo histórico da comunidade cristã. A centralidade desta 

disposição afetiva – marcada pela dificuldade e aflição – na situação fenomenológica de 

Paulo, nos remete a crítica fenomenológica, operada por Heidegger, da noção de “situação-

limite” em Karl Jaspers. Heidegger afirma: “As situações-limite lançam luz sobre o ser-aí 

vivente” (HEIDEGGER, 2008, p. 21). O que seriam tais situações-limite? São as situações 



146 
 

antinômicas da vida, expressas em todo “o sofrimento que vem ligado com toda vida” 

(JASPERS apud HEIDEGGER, 2008, p. 22). A partir da experiência das situações-limite o 

indivíduo se põe em fluxo com a totalidade existencial, tal como nos esclarece Heidegger: 

As antinomias só destroem e dividem, quando são vistas a partir do 

princípio desta vida que flui como um todo; experimentar estas 

antinomias significa encontrar-se em uma situação-limite. Do ponto de 

vista da gênese de sentido, também o conceito tem sua proveniência a 

partir do todo da vida. (HEIDEGGER, 2008, p. 23). 

Este medium interposto pela noção de ἐλ ζιίςεη assegura para Heidegger que, a 

singularidade da experiência paulina e o aberto de sua situação fenomenológica, propiciam o 

acesso à facticidade da vida cristã primitiva. Por isso, o saber fático do ter-se-tornado, co-

experienciado por Paulo e pelos tessalonicenses, “é o ponto de partida e a origem da teologia” 

(HEIDEGGER, 2010, p. 86), ou seja, fonte originária dos conceitos teológicos. O modo como 

a experiência religiosa de Paulo nos dá acesso à originariedade do cristianismo primitivo é 

apresentado por Lars Bruun da seguinte forma: 

Para simplificarmos isto um pouco, a descrição de Paulo de seu 

relacionamento com os tessalonicenses nos dá uma visão da situação 

original que define a religiosidade de Paulo e a religiosidade em geral do 

cristianismo primitivo: isto é, uma situação marcada pela dificuldade e 

aflição, alegria e esperança. (BRUUN, 2009, p. 02.8). 

Os termos γελέζζαη e εἰδέλαη abrem a estrutura dinâmica do movimento de conversão 

do ter-se-tornado-cristão. O uso repetido destes termos em Primeira Tessalonicenses é para 

Heidegger, segundo uma compreensão histórico-realizadora, concebida como uma tendência, 

um motivo – e, portanto, uma motivação originária radicada na facticidade. A explicitação da 

tendência positiva desses termos trás à tona (1) o compartilhamento mútuo da originária 

experiência religiosa entre Paulo e os tessalonicenses, (2) e o saber fático desta experiência. A 

compreensão do modo como a tendência originária inerente a esses termos explicita o 

movimento fático de conversão coloca em aberto as estruturas da vida cristã e nos revela sua 

virada radical para Deus. Na virada, se assume na existencialidade cristã um modo de se viver 

o tempo – a temporalidade originária. Portanto, é de suma importância que se demonstre o 

modo como a tendência originária – imanente aos termos γελέζζαη e εἰδέλαη - delineia a 

estrutura dinâmica da coversão até a virada radical para Deus. 

Já demonstramos mais acima o modo como a co-experiência do apostolo Paulo e sua 

conexão originária com os tessalonicenses caracteriza o ter-se-tornado como uma experiência 

que antecede o esquema sujeito-objeto. Também demonstramos que a experiência de si 



147 
 

mesmo no ter-se-tornado não é fruto de uma reflexão teórica, mas se dá a partir da disposição 

afetiva do ἐλ ζιίςεη. Tais caracterizações alocam a experiência da religiosidade cristã na 

dimensão da experiência fática da vida. O ter-se-tornado realiza a facticidade. Por isso, os 

termos γελέζζαη e εἰδέλαη, cuja positiva tendência explicitada corresponde precisamente às 

determinações fáticas da vida cristã, abrem a estrutura da mobilidade fática que desentranha o 

processo dinâmico do movimento de coversão do ter-se-tornado. O sentido desta mobilidade 

consuma a virada radical para o “Deus vivo” – não o Deus concebido como objeto de 

especulação. Esta mobilidade existencial concretizada na religiosidade cristã primitiva 

equivale, para Heidegger, à virada no processo do conhecimento, que, por sua vez, trás à luz 

as regiões da experiência fática da vida. É situada no complexo realizador – condicionada pela 

virada radical – que a vida cristã vive o tempo originário. Vejamos, portanto, como Heidegger 

esboça o modelo dinâmico do movimento de conversão do ter-se-tornado, e de que modo os 

termos γελέζζαη e εἰδέλαη abrem essa estrutura: 

Esquema 1 – Modelo dinâmico de conversão 

 

Fonte: BRUNN, 2009, p. 02.8. 

 Observemos que toda a estrutura do movimento de coversão se inicia com o γελέζζαη 

e εἰδέλαη. Havíamos dito que ambas as determinações abririam a estrutura da mobilidade 

fática da vida cristã. Porém, precisamos esclarecer como se dá tal abertura. Como a partir do 

γελέζζαη e εἰδέλαη se desentranha todo este movimento de conversão? O fato é que o termo 

γελέζζαη compreende a totalidade da mobilidade fática da vida cristã. Sendo ele o ter-se-

tornado da vida cristã, é evidente que a partir do γελέζζαη venha à tona toda a estrutura do 

fenômeno da virada radical para o Deus vivo. A maneira como este termo é utilizado pelo 

apóstolo Paulo indica o movimento de transformação do modo de ser na vida cristã. 

Heidegger destaca o uso de γελέζζαη, e suas variantes, nas seguintes referências: 1Tess. 1.5, 



148 
 

6, 7; 2.5, 7, 8, 10. Em todas elas se depreende uma performação no como da vida. Citemos 

aqui tais passagens: 

Porque nosso evangelho não chegou até vós tão-somente em palavra, mas 

sobretudo, em poder e no Espírito Santo e em plena convicção assim 

como sabeis ter sido [ἐγελέζεκελ - nos tornamos] o nosso procedimento 

entre vós e por amor de vós. Com efeito, vos tornastes [ἐγελέζεκελ - vos 

tornastes] imitadores nossos e do Senhor, tendo recebido a palavra, posto 

que em meio a muita tribulação, com alegria do Espírito Santo, de sorte 

que vos tornastes [γελέζζαη - vos tornastes] o modelo para todos os 

crentes da Macedônia e da Acaia. (1Tess. 1.5, 6, 7, NTI, 2004, p. 752) 

Nesta segunda referência, Heidegger dá destaque à forma passiva do verbo γελέζζαη, 

ou seja, o ἐγελέζεκελ. Segundo Heidegger, nesta passagem de 1 Tessalonicenses, o termo 

ἐγελέζεκελ caracteriza o “como” do aparecer (HEIDEGGER, 2010, p.83). Especificamente, 

na perícope, abaixo citada, o ἐγελέζεκελ adquire o significado de “surgir/entrar em cena” 

(HAUBECK, WILFRID, 2009, p.1145). Porém, na tradução portuguesa tal significado é 

suprimido, operando apenas como plano de fundo. Heidegger destaca, portanto, a intensidade 

ontológica e a facticidade do ter-se-tornado: o γελέζζαη caracteriza o como do irrompimento 

do ser-aí vivente. Vejamos o caráter de condicionalidade ontológica do termo ἐγελέζεκελ na 

passagem de 1 Tessalonicenses: 

νὔηε γάξ πνηε ἐλ ιόγῳ θνιαθείαο ἐγελήζεκελ, θαζὼο ὄηδαηε, νὔηε 
ἐλ πξνθάζεη πιενλεμίαο, ζεὸο πάξηπο [A verdade é que nunca usamos 

de linguagem de bajulação, como sabeis, nem de intuitos gananciosos. 

Deus disto é testemunha.] (1 Tess. 2.5, NTI, 2004, p. 753) 

 Nas outras passagens, indicadas por Heidegger, encontramos o ἐγελέζεκελ como 

tornar-se, tal como sua forma infinitiva γελέζζαη. Analisemos aqui tais passagens: 

Embora pudéssemos, como enviados de Cristo, exigir de vós a nossa 

manutenção, todavia, nos tornamos [ἐγελέζεκελ] carinhosos entre vós, 

qual ama que acaricia os próprios filhos; assim, querendo-vos muito, 

estávamos prontos a oferecer-vos não somente o evangelho, mas, 

igualmente, a própria vida; por isso que vos tornastes [ἐγελέζεκελ] 

muito amados de nós [...] Vós e Deus sois testemunhas do modo por que 

piedosa, justa e irrepreensivelmente procedemos [ἐγελέζεκελ] em 

relação a vós outros, que credes. (1 Tess. 2.7,8,10, NTI, 2004, p.755) 

O modo como o “tornar-se” do γελέζζαη é empregado nas passagens acima indica 

uma guinada ontológica experienciada pela vida cristã. A inversão ocorre no como do 

aparecer, e, portanto, num sentido histórico-realizador. Heidegger enfatiza a passagem de 1 

Tessalonicenses 1.9,10, concebendo, a partir dela, o movimento de conversão compreendido 

no γελέζζαη e ἐγελέζεκελ. Este movimento é a realização do ter-se-tornado do γελέζζαη e 



149 
 

εἰδέλαη. Para Heidegger, este movimento é “uma virada radical e absoluta, de modo mais 

adequado, um voltar-se para Deus e um afastar-se dos ídolos” (HEIDEGGER, 2010, p. 84). 

Como, pois, o γελέζζαη e o εἰδέλαη abrem o modelo dinâmico do movimento de 

conversão? O tornar-se, expresso na aplicação bíblica dos termos, não é uma ocorrência 

casual, mas é atualização contínua no como da vida. Os tessalonicenses são no agora presente 

o seu ter-se-tornado, ou seja, experienciam continuamente, na disponibilidade de cada 

instante, a virada radical e absoluta. O que primeiro fenomenologicamente importa na 

experiência cristã primitiva, não é tanto o que se experimenta, mas o como do experimentar – 

a apreensão e autoevidencia da virada em si. Ao procurarmos demonstrar que a experiência 

religiosa do cristianismo – em seu ter-se-tornado-cristão – abre a estrutura dinâmica da 

mobilidade fática da vida, pretendemos afirmar que o tornar-se põe em evidencia as estruturas 

fundamentais da existência. Na introdução do curso Heidegger comentava que a tarefa da 

filosofia só seria levada a cabo por meio de uma “inversão no caminho”, ou uma “inversão 

mais radical através de uma transformação [Umwandlung] própria” (HEIDEGGER, 2010, p. 

15). 

Todos os caminhos estavam sempre por conduzir a filosofia para fora de sua meta 

principal – a tradição metafísica é uma prova desta tendência decadente. Tornava-se urgente a 

necessidade de uma guinada que conduzisse novamente o pensamento aos domínios 

originários do filosofar. Para Heidegger o ponto de inversão, e âmbito incoativo de todo 

filosofar, é a experiência fática da vida. Por isso, a existencialidade do cristianismo primitivo 

é levada consideração pela fenomenologia, pois o tornar-se-cristão consuma essa 

transformação pela vivenciabilidade da fé. A experiência da fé, vivenciada pelo cristianismo 

primitivo, coloca o ser humano diante de possibilidades extremas (situação-limite), de modo 

que a vida na fé (o tornar-se), em seu como – tal como afirma Kisiel –, “é caracterizada por 

uma constante „em trepidação‟” (KISIEL, 1995, p. 182). Ora, nesse “estado” de trepidação as 

estruturas fundamentais da existência são exumadas. E a vida apreende-se a si mesma no 

como de sua realização. Por isso, o γελέζζαη liga-se ao εἰδέλαη, ou seja, ao saber fático do 

tornar-se. O que seria este saber fático senão a autocompreensão da vida cristã por ela 

mesma? No tornar-se da existência cristã a transformação no caminho do pensamento ocorre 

de tal modo que aquilo que a vida luta por ocultar, na nebulosidade da indiferença e 

autossuficiência da significância do mundo, é posto em evidencia por si e para si mesma. 



150 
 

Esta transformação desencadeada pelo γελέζζαη e o εἰδέλαη, assume a forma do 

δέρεζηαη (aceitar) e παξαιακβάλεηλ (receber). Este aceitar e receber condiciona a virada 

radical e absoluta – o que Heidegger define como ἐπηζηξέθεηλ (conversão), e que é o 

momento central do modelo dinâmico da mobilidade fática da vida cristã. No δέρεζηαη ηὸλ 

ιόγνλ ηνῦ ζενῦ [aceitar a palavra de Deus] o como do comportar-se na vida fática é afetado 

(HEIDEGGER, 2010, p.84). Isto antecipa aquilo que em “Ser e Tempo” será denominado de 

decisão. A decisão é caracterizada por Heidegger como “um modo privilegiado de abertura do 

Dasein” (HEIDEGGER, 1993, p. 86). Nela se realiza “a incumbência específica de Dasein de 

abrir a si mesmo para o aberto” (HEIDEGGER apud INWOOD, 2002, p. 187). Por isso 

mesmo, Kisiel irá compreender o δέρεζηαη sob a determinação de “apropriação receptiva” 

(KISIEL, 1995, p. 183). A noção de uma postura apropriativa antecipa mesmo o 

“acontecimento-apropriador”, ou o Ereignis, pensado pelo Heidegger tardio. O aceitar e 

receber a palavra de Deus que caracteriza o γελέζζαη e o εἰδέλαη, ao efetivar a 

transformação no como da vida fática cristã, abre para a própria vida a dinâmica de sua 

realização. Mantendo-se, pois, no ter-se-tornado e, portanto, numa “apropriação receptiva”, o 

cristão, ao dar as costas para os ídolos, volta-se para o Deus vivo. Aqui Heidegger nos 

apresenta duas possibilidades existentivas, que posteriormente nortearão em “Ser e Tempo” 

as noções de autenticidade e inautenticidade. Por isso mesmo, afirma ele em nota à analise de 

Gálatas: “Está em jogo se o cristão se explicita a si mesmo e se dá a si mesmo posse 

existencial, ou então se caminha na veneração [?]” (HEIDEGGER, 2010, p. 113). No saber 

fático do ter-se-tornado a vida cristã se autocompreende e assume, suportando, a sua 

facticidade mais própria. Nessa “posse existencial”, propiciada pela “apropriação recepitiva” 

do “aceitar a palavra”, o cristão assume a sua inquietude fundamental – sua situação fática é 

caracterizada fundamentalmente pelo ἐλ ζιίςεη (em meio à tribulação). É nessa propriedade 

de si, radicada na tribulação, que o cristão estabelece um nexo efetivo com o Deus vivo. A 

virada para Deus é colocar-se dentro da necessidade da vida. A relação com os ídolos, porém, 

é assumida por Heidegger como uma fuga da disposição afetiva fundamental da vida cristã. A 

perseverança na fé cristã pressupõe a perseverança na tribulação. Deste modo, o hic et nunc 

do ter-se-tornado da vida cristã é a permanência no horizonte da experiência fática da vida – 

e, portanto, a vivência contínua da virada radical e absoluta: ponto de partida do filosofar. 

Essa transformação vivenciada pela religiosidade cristã primitiva, em seu ter-se-

tornado, entendida por Heidegger como “o caminhar diante de Deus” (HEIDEGGER, 2010, p. 

86), é fruto de uma alteração peculiar no como da vida fática. É nesse como específico de um 



151 
 

modo de vida onde “o estar presente de Deus possui uma relação elementar” (HEIDEGGER, 

2010, p. 86), e deste modo, onde se vivencia a virada absoluta e radical, que podemos indicar 

o modo como Heidegger estabelece a segunda determinação fenomenológica da vida cristã, 

ou seja, a religiosidade cristã vive a temporalidade. O modo de se viver “perante o Deus 

vivo”, característico da vida cristã, se mantém na autoevidencia da experiência fática da vida. 

E se, como nos indica Heidegger antes de iniciar a analise das cartas paulinas, é a partir da 

vida fática que o sentido do tempo originário deve ser conquistado, então “o caminhar diante 

de Deus”, que realiza a experiência fática da vida, deve por em aberto a extensão donde 

eclodirá o sentido do tempo. O ter-se-tornado, que caracteriza o como específico da vida 

cristã, possui uma relação essencial com o elemento escatológico proclamado pelo apóstolo 

Paulo. O ter-se-tornado-cristão, na autoevidencia de sua realização, se co-experiencia numa 

inquietação escatológica. O ἐλ ζιίςεη adquire uma tonalidade escatológica, pois (tal como 

afirma o apostolo Paulo, “nos últimos dias sobreviram tempos trabalhosos”), a atualidade da 

vivência na fé já alcançou o “fim dos tempos”. A transformação, implicada no ter-se-tornado 

da vida fática cristã, é acompanhada por uma transcendência escatológica que caracteriza a 

vivência da temporalidade – a kairologia da vida cristã 
71

. Heidegger demonstra essa conexão 

do ter-se-tornado fático da vida cristã com elemento escatológico da παξνπζία, revelando-

nos o modo como a realização da experiência fática da vida cristã propicia o horizonte que 

permeia a vivência da temporalidade: 

A aceitação (δέρεζηαη) é um colocar-se dentro da necessidade. A 

tribulação é uma característica fundamental, é uma preocupação absoluta 

dentro do horizonte da παξνπζία, da vinda do final dos tempos. Com 

isso introduzimo-nos no mundo próprio de Paulo. (HEIDEGGER, 2010, 

p. 87). 

 

5. A kaiorologia da vida cristã e a eclosão da temporalidade 

Passaremos agora ao segundo momento da analise fenomenológica de Tessalonicenses. 

Tendo em vista que a primeira determinação fenomenológica da vida cristã postula a 

                                                           
71 Sobre este aspecto fenomenológico de um viver o tempo, que infundi existencialmente no viver o 

sentido do tempo, ressaltando a noção de uma viver kairológico, afirma Gonçalves: “Nesse sentido, o 

tempo, cuja concepção filosófica Heidegger desenvolveu em outros momentos de sua obra 

(HEIDEGGER, 1977; 1979; 2004a), de vivência da fé, não se confunde com mera cronologia ou 

linearidade da vida, mas se identifica com a kairologia da própria vivência. Além disso, o tempo 

assume uma conotação escatológica, possibilitando a concepção de vida eterna, trazida por Cristo e 

prometida a todos os que assumirem a fé nele. Por isso, urge a preocupação de Paulo em toda a sua 

pregação com o “como” viver a fé, objetivando a experiência da vivência da vida nova em Cristo” 

(GONÇALVES, 2012, p. 576). 



152 
 

realização da experiência fática da vida pela religiosidade cristã primitiva, agora devemos 

demonstrar de que modo o fenômeno da temporalidade é desvelado na realização da vida 

cristã que experiencia, a partir de sua facticidade mais própria, a vivência do tempo 

kairológico – ηῶλ θαηξῶλο. Pois, é disto que trata a segunda determinação fundamental da 

vida cristã, que diz, “a religiosidade cristã primitiva vive a temporalidade”. 

A constatação dessa temporalidade da vida cristã se dá com a análise do conteúdo 

escatológico das duas epístolas aos Tessalonicenses. A partir do capítulo 3 de 1 

Tessalonicenses, Paulo dá uma resposta às inquietações escatológicas dos tessalonicenses, 

orientando-lhes quanto ao modo como devem viver sob a iminência da παξνπζία. A relação 

originária que os cristãos têm com a παξνπζία funda a peculiar experiência kairológica de se 

viver o tempo. Tal experiência se contrapõe a uma relação facticamente decadente com a  

παξνπζία, através da qual a inquietude fundamental da vida cristã é retraída pelo modo de 

vida daqueles que declaram “paz e segurança”. Portanto, a mobilidade fática do ter-se-tornado 

dos tessalonicenses e de Paulo, que se co-experiencia neles, passa a ser visualizada por 

Heidegger na originária expectativa da παξνπζία, onde a vida cristã, no como de sua 

realização, se autocompreende na inquietação escatológica – um preocupação absoluta 

transpassada pela tensão imposta pela vivência temporal da eternidade (vida eterna). 

Havíamos demonstrado o modo como a temporalidade se encontra infundida na 

mobilidade fática da vida. A noção de um tempo originário e do entendimento vulgar do 

tempo, respectivamente, respondem ao soerguimento (posse de si/propriedade) e queda 

(perder-se a si) na experiência fática da vida. A experiência do tempo originário corresponde, 

portanto, a um modo específico do como da vida. Do mesmo modo, também, o “entendimento 

vulgar do tempo” tem sua correspondência no viver fático. Ao pretendermos, pois, apresentar 

de que modo Heidegger faz suscitar da experiência religiosa do cristianismo primitivo a noção 

de temporalidade, devemos atentar para o sentido das oscilações do como da vida na fé. Por 

isso mesmo, a tese diz, “a religiosidade cristã vive a temporalidade”. A temporalidade 

encontra-se desvelada no modo de viver autenticamente a fé cristã. É a partir daqui que o 

elemento escatológico de 1 e 2 Tessalonicenses adquire um caráter central, a ponto mesmo de 

afirmar Heidegger, em sua análise das epístolas paulinas: “A consideração atual aborda o 

núcleo da vida cristã: o problema escatológico” (HEIDEGGER, 2010, p. 93). O problema 

escatológico, ao qual se refere Heidegger, é o problema de como o cristão deve se portar para 



153 
 

com a realidade da παξνπζία. É precisamente o modo de portar-se para com este advento 

escatológico que o como da vida é afetado fundamentalmente. 

Duas formas de se relacionar com a παξνπζία são destacadas por Heidegger, e é a partir 

delas que se caracterizam as possibilidades radicais do como da vida cristã. A παξνπζία é o 

ponto de decisão que possibilita ao cristianismo primitivo o viver a temporalidade. O ter-se-

tornado (movimento fático da vida cristã) é levado a cabo a partir da decisão na fé (aceitação 

do ιόγνλ ηνῦ ζενῦ) perante a proclamação escatológica da παξνπζία - por isso, os que 

creem alcançam o “fim dos tempos” 
72

. Para Heidegger, o que está em jogo é delimitar a 

relação autentica com a παξνπζία, visando compreender a essência escatológica do 

movimento existencial da vida cristã – “realização autêntica” (HEIDEGGER, 2010, p. 89). 

Por isso ele contrapõe a essa autenticidade uma postura atitudinal, inautêntica, para com a 

παξνπζία. É-nos vedado o acesso à temporalidade que emerge da existencialidade cristã se, 

tão somente, atentarmos para o modo de relação autêntica com a παξνπζία. A experiência do 

tempo originário vem à tona em meio ao espaço aberto pelo jogo de possibilidades 

condicionado pela παξνπζία. O cristão vive a temporalidade porque suporta a tensão das eras 

– nem aqui (perdido em meio ao esgarçamento das possibilidades mundanas), nem lá (na 

completude da vida eterna – “Não que eu o tenha recebido ou tenha já obtido a perfeição, mas 

prossigo [...]” [Filipenses, 3. 12, Trad. ARA]). A temporalidade desvela-se no como da vida 

daquele que se assume como projeto. Por isso mesmo, a experiência fática da vida cristã, em 

sua mais radical propriedade, se caracteriza como “preocupação absoluta” (Sorge) no 

horizonte aberto pela παξνπζία. Vejamos, pois, essas duas formas de relação com a 

παξνπζία. 

A παξνπζία não é entendida por Paulo como um “acontecimento futuro” diante do qual 

se tem uma determinada expectativa (HEIDEGGER, 2010, p. 91). A questão apresentada a 

Paulo pelos tessalonicenses, referente ao momento exato quando a παξνπζία há de se 

manifestar, espera que a resposta apostólica corresponda ao entendimento da παξνπζία que 

pressupõe a questão – uma compreensão gnosiológica da παξνπζία. Entretanto, a resposta de 

Paulo, afirma Heidegger, “não diz respeito à questão gnosiológica” (HEIDEGGER, 2010, p. 

91). O tempo da παξνπζία, quando compreendido dentro de uma perspectiva gnosiológica, é 

despojado de toda a sua originariedade. Sobre este recuo da originariedade da παξνπζία 

perante a compreensão gnosiológica, afirma Heidegger: 

                                                           
72

 Cf. Cap. 5, p.123. 



154 
 

A estrutura da esperança cristã, que é na verdade o sentido referencial da 

parusia, é radicalmente distinta de todas as expectativas. “Tempo e 

instante” (5,1: “πεξὶ ηῶλ ρξόλσλ θαὶ ηῶλ θαηξῶλο”, expressões sempre 

utilizadas conjuntamente), oferecem um problema especial para a 

explicação. O “quando” já não é apreendido originariamente, na medida 

em que o tempo é apreendido em sentido atitudinalmente “objetivo”. 

Tampouco se pensa o tempo da “vida fática” em sentido não cristão, de 

maneira rasa e decadente. Paulo não diz “quando” porque essa expressão 

é inadequada para o que deve ser expresso, pois não é suficiente. 

(HEIDEGGER, 2010, p. 91) 

 A tentativa de apreender a παξνπζία dentro da perspectiva gnosiológica perde de vista 

o tempo referencialmente explicito na  παξνπζία. Ou seja, deixa-se eclipsar o “tempo e 

instante”, o “πεξὶ ηῶλ ρξόλσλ θαὶ ηῶλ θαηξῶλο”, que é o tempo vivenciado na vida fática 

cristã. Nisto, Heidegger observa a pressuposição de uma oscilação no como da vida fática 

entre um entendimento originário e outro “raso e decadente”. Heidegger destaca isto quando 

indica o modo como Paulo se porta para com a questão colocada pelos tessalonicenses: o 

apóstolo não diz “nesse ou naquele momento virá o Senhor”, nem tão pouco diz, “não sei 

quanto ele voltará” – exclui-se, portanto, qualquer possibilidade de uma postura 

atitudinalmente objetiva para com a παξνπζία. Antes, responde o apóstolo Paulo, “Vós 

sabeis muito bem...”. Para Heidegger, a resposta paulina remete os tessalonicenses a um saber 

todo peculiar, remete-os a si próprios, ou seja, ao “saber que possuem a respeito do seu ter-se-

tornado” (HEIDEGGER, 2010, p. 91). O “ηῶλ θαηξῶλο”, o tempo da παξνπζία, encontra-se 

radicado na autocompreensão fática da vida cristã. Para o cristão a experiência do tempo 

(tempo que para ele é “tempo escatológico” – a novidade de vida daqueles que vivenciam a 

“última hora”) encontra-se estreitamente relacionado à realização de sua existência na fé.  

 Antes de mais, é de suma importância para a compreensão ressaltarmos a fatídica 

relação entre o tipo de compreensão do tempo da παξνπζία e o como da vida fática. O modo 

como se sabe da παξνπζία acompanha imediatamente a configuração do modo de realização 

da vida fática. E o modo como se realiza a vida fática corresponde ao modo como se 

experiencia o tempo – se num sentido originário, ou se num sentido decadente. Dispondo-se 

de uma compreensão originaria do tempo da παξνπζία, por conseguinte, encontramos o 

cristão na experiência do seu ter-se-tornado, ou seja, na virada radical e absoluta para o 

“Deus vivo”. Por outro lado, dispondo-se de uma compreensão decadente do tempo da 

παξνπζία, onde o “quando” é concebido sob a forma de um acontecimento futuro – objeto de 

uma mera expectativa – encontramos aqueles que, na vida fática, estão decaídos na 

veneração. Ou seja, voltados para os “ηῶλ εἰδώισλ” (ídolos) – termo que no grego clássico, 



155 
 

destaca Heidegger, significa “alucinação” (HEIDEGGER, 2010, p. 86). Estes perderam-se a si 

mesmos pela alucinação resultante da tendenciosa obscuridade do saber fático. Para estes o 

“Deus vivo” ainda encontra-se soterrado sob o altar do “Deus desconhecido” (At. 17.23) 

(assim também como fora com os filósofos atenienses – estes não aceitaram [δέρεζηαη] a 

palavra da proclamação, tomando-a como “doutrina e exortação de um pregador cínico-

estoico ambulante daquela época” [HEIDEGGER, 2010, p. 71]). E, portanto, encontram-se 

privados da experiência de uma virada radical e absoluta. Porém, tendo em conta o que 

declara o apóstolo Paulo em seu discurso aos filósofos atenienses – que, ao citar o poeta grego 

Epimênedes [trecho em grifo], diz: “[...] ainda que não está longe de cada um de nós; porque 

nele vivemos, e nos movemos, e existimos [...]” (At. 17.28, Trad. ARA) – revela que a 

experiência filosófica dos gregos, em seu “estar voltado para os ídolos”  pressupõe a 

imanência do “Deus vivo”. A proximidade excessiva da realidade do “Deus vivo” é 

entenebrecida pela queda mundana na cotidianidade fática. 

 Tendo, pois, duas possibilidades de compreensão, e, por conseguinte, duas formas de 

configuração do como fático da vida, Heidegger destaca a contraposição destas formas de 

vida, dizendo: 

A partir desse modo de contestar segue-se que a decisão da “pergunta” 

depende de sua própria vida. A partir disso, ele contrapõe dois distintos 

modos de vida (5:3 ὄηαλ ιέγσζηλ... [quando eles dizem] e 5:4: ὐκεῖο 
δὲ... [mas vós]). Porém, não se trata de uma contraposição de dois tipos 

distintos; mas do isso, tem seu motivo no como da participação. 

(HEIDEGGER, 2010, p. 91). 

 A resolução sobre o “quando”, e, portanto, sobre o tempo da παξνπζία, será 

determinado de acordo com a “própria vida”, ou o “como da participação” na παξνπζία. Isto 

corrobora o que já havíamos dito: o modo de compreensão acompanha imediatamente a 

configuração do modo de realização da vida fática. Ora, este dado nos serve de orientação 

para demonstrarmos de que modo a vida fática cristã vive a temporalidade. A mobilidade 

fática da vida que consuma a virada radical para o Deus vivo desvenda o tempo vivido. Sendo 

assim, passemos agora a analisar a maneira como Heidegger expõe o modo de vida que se 

esquiva da experiência radical da temporalidade, e aquele outro (cristão) que trás a tona, por 

intermédio de sua própria existencialidade, o fenômeno do tempo originário – confirmando, 

portanto, a segunda determinação fenomenológica que diz, “a religiosidade cristã primitiva 

vive a temporalidade”. 



156 
 

 A primeira forma de vida – ou o primeiro modo de especificação do como fático da 

vida – é o daqueles que se furtam da experiência originária do “tempo e instante” [πεξὶ ηῶλ 

ρξόλσλ θαὶ ηῶλ θαηξῶλο] da παξνπζία. Heidegger afirma que a forma específica de vida 

destes encontra-se sintetizada na afirmação “paz e segurança” [εἰπήλε θαὶ ἀζθάιεηα (1Tess. 

5.3)]. Tal proposição expressa “o como do comportar-se com o que me vem ao encontro na 

vida fática” (HEIDEGGER, 2010, p. 93). O caráter específico deste “como” se dá na 

supressão de toda inquietude pela ocupação com as possibilidades mundanas. Este como da 

vida fática estabelece uma espécie de relação com o mundo onde se tende sempre a um 

asseguramento e apaziguamento da inquietação fundamental. A relação com a παξνπζία se 

torna atitudinal, ou seja, ela é objetivada, e, portanto, desarraigada de sua originariedade. Com 

isso, o tempo da παξνπζία se torna calculável – um dado disponível à manipulação racional. 

Torna-se um evento futuro, que certamente virá, mas por agora não. Ora, tal postura só pode 

ser mais bem esclarecida quando remetida ao ser-para-morte na cotidianidade do Dasein, o 

qual também concebe a morte como “algo indeterminado que deve vir alguma vez de alguma 

parte, mas que de imediato ainda não é subsistente para a-gente, não importando, por 

conseguinte, em nenhuma ameaça” (HEIDEGGER, 2012, p. 697). Portanto, se estabelece um 

domínio ilusório da παξνπζία, domínio que é congruente com a tranqüilização efetivada pela 

“cotidianidade do mundo das ocupações” (HEIDEGGER, 2012, p. 699). Absorvido pela 

decadência da vida fática, a ameaça iminente da παξνπζία é suprimida. 

 A questão colocada pelos tessalonicenses, ao indagar sobre o “quando” da παξνπζία, 

encontra-se em frequência com a postura atitudinal e objetiva para com o tempo escatológico 

(θαηξῶλο. A igreja de Tessalônica encontrava-se inquieta quanto à situação de seus mortos, 

visto que o Retorno do Senhor ainda não havia se realizado e muitos dentre eles “já haviam 

adormecidos” (1 Tess. 4.13). Eles esperavam de Paulo uma data, uma informação 

precisamente objetiva sobre o tempo da παξνπζία. O entendimento que pressupõe a questão 

é de caráter dogmático, e visa uma imobilização teórico-objetivante da παξνπζία. Porém, 

através de sua resposta, Paulo flexiona os tessalonicenses para uma dimensão diferente do 

entendimento: Paulo os remete a facticidade de seu ter-se-tornado – “Vós sabeis muito 

bem...” (HEIDEGGER, 2010, p. 91). A tendência decadente do movimento de compreensão 

que motiva a questão dogmática é uma tentativa de desvio do saber fático originário (εἰδέλαη). 

Esta alteração no como fático da vida se realiza pela redução da temporalidade originária na 

experiência de um tempo passivo de calculação – o tempo cronológico. É evidente a conexão 

essencial entre a experiência fática da vida e a realização existentiva da temporalidade. Kisiel 



157 
 

ao compreender essa conexão afirma que os “equívocos dogmáticos” sobre os quais estão 

baseadas as questões escatológicas dos tessalonicenses seriam capazes de “fazer 

desencaminhar o cristianismo prático da inclinação à realização de sua vida” (KISIEL, 1995, 

p. 185). Uma temporalidade cronológica está estritamente em fluxo com o processo de des-

historicização da experiência fática da vida. Na vivência desse “desencaminhamento” o tempo 

é visto como uma sequência de momentos disponíveis, sujeitos a medição. Na experiência 

dessa “temporalidade decadente” encontra-se um modo de se esquivar da inquietação 

fundamental (ἐλ ζιίςεη) inerente a kairologia vivenciada da παξνπζία. Sob a temporalidade 

decadente há “paz e segurança”, e, portanto, a ameaça inquietante, exercida pela iminência da 

παξνπζία, é neutralizada.  

 A segunda forma de vida, que se contrapõe à daqueles que dizem “paz e segurança”, é 

aquela que se mantém na propriedade de si pelo saber de si mesmo – autoevidência do seu ter-

se-tornado –, ou seja: “Vós sabeis muito bem...” (εἰδέλαη). Esta é a experiência fática da vida 

cristã que na claridade de si mesma se desvela em toda a sua inquietude escatológica. A 

resposta de Paulo é retroativa e remete os cristãos à situação originária de seu ter-se-tornado. 

Nisto, o que lhes é dado quanto à questão do “quando” da παξνπζία, não é de modo algum 

um conteúdo objetivo, ou uma espécie de “conteúdo ordenadamente empacotado” (KISIEL, 

1995, p. 185), ou seja, uma data, uma cronologia da παξνπζία. Antes, Paulo os remete ao 

como da realização da vida cristã – o âmbito da realização-historicizante. Não um que [Was] 

da παξνπζία, portanto, e sim, o como [Wie] da postura da vida fática. A resposta paulina 

encaminha os cristãos na experiência escatológica que resiste a tentação de ser absorvido 

pelos asseguramentos mundanos que neutralizam a inquietude da existencialidade histórica. 

Não decair na absorção objetivante da παξνπζία (compreensão cronológica), e manter-se no 

como da realização-historicizante da vida cristã, é sofrer, a cada instante, a ameaça inquietante 

do advento indisponível da παξνπζία. Sobre essa remissão ao como da vida na experiência 

originária da παξνπζία, afirma Heidegger: 

Paulo não pensa, em nenhum momento, em responder à questão pelo 

quando da parusia. O quando é determinado pelo como do comportar-se, 

que por sua vez é determinado pela realização da experiência fática da 

vida em cada um de seus momentos. (HEIDEGGER, 2010, p. 95) 

 O tempo da παξνπζία, e, portanto, o seu “quando”, não é para Paulo um “que”, mas 

um “como”. Cerceados pela possibilidade iminente e ameaçadora da παξνπζία, os cristãos 

assumem a postura fática da vigilância e espera. Nisso, a temporalidade aqui assumida, não é 



158 
 

aquela caracterizada por uma sequência de momentos contábeis, que possibilita a 

proclamação de “paz e segurança”, mas uma temporalidade que assume a disponibilidade de 

todos os instantes da vida ao indisponível. Essa é a vivencia de um tempo que não pode ser 

calculado, mas apenas vivido sob a forma de uma constante espera e vigilância na fé. A 

inquietude deste “ser escatológico”, que a cada instante é tocado pelo “fim dos tempos”, é 

assumida em toda a sua vitalidade. A experiência do tempo se dá na experiência da vida na 

radicalidade de sua realização (o ser-no-mundo do cristão). A existencialidade do ter-se-

tornado-cristão adquire a configuração de uma pre-ocupação absoluta sob o horizonte 

ameaçador e inquietante da παξνπζία. Na experiência dessa existência kairologicamente 

temporalizada não há, em momento algum, descanso, antes a angústia de um peso constante 

imposta pela tensão urgente do “fim dos tempos”. Por isso, Heidegger, dá ênfase a uma 

passagem de Paulo, fenomenologicamente significativa para ele, que diz: 

Vós, porém, irmãos, não estais em trevas, para que aquele Dia vos 

surpreenda como um ladrão; porque todos sois filhos da luz e filhos do 

dia [Heidegger compreende “dia” como o saber fático dos tessalonicenses 

sobre o seu ter-se-tornado (HEIDEGGER, 2010, p.92)]; não somos da 

noite nem das trevas. Não durmamos, pois, como os demais [aqueles que 

proclamam “paz e segurança” – mantendo-se a si mesmos na experiência 

de uma temporalidade decadente], mas vigiemos e sejamos sóbrios. (1 

Tess. 5.4-6, ARC). 

 A estrutura da expectativa cristã, constituída na espera e vigilância na fé, se difere, 

afirma Heidegger, de toda e qualquer expectativa (HEIDEGGER, 2010, p. 91). Não é uma 

expectativa atitudinal, ou seja, absorvida pelo conteúdo mundano. Esta expectativa é um 

comportamento fundamental para com a παξνπζία, através do qual se rompe com aquela 

mobilidade fática que decai na absorção tranquilizadora do mundo. A experiência da 

temporalidade está em fluxo com o modo de realização da vida cristã. A postura existencial 

assumida perante παξνπζία, realiza a experiência de um tempo resguardado da decadente 

postura teórico-objetivante daqueles que declaram “paz e segurança”. Com isso, a vida cristã 

preserva no complexo de sua realização vital – num âmbito pre-conceptual – a experiencia do 

tempo. Heidegger declara o modo como o viver fático cristão concretiza em si a vivência do 

tempo originário, confirmando, definitivamente, a segunda determinação fenomenológica da 

vida cristã, ele diz: 

Assim, é essa a maneira e a forma de responder de Paulo. Por ela 

(“estejamos vigilantes”) vemos que a questão do “quando” se retrai em 

meu comportamento. Pelo modo como a παξνπζία se apresenta em 

minha vida, remete ela à realização da vida mesma. O sentido do 

“quando”, isto é, do tempo no qual Cristo vive, possui um caráter 



159 
 

especial. Anteriormente nós o caracterizamos de modo formal: “a 

religiosidade cristã vive a temporalidade”. É um tempo sem uma ordem 

própria, sem lugares fixos etc. Mediante um conceito de tempo objetivo é 

impossível atingir essa temporalidade. De modo algum o “quando” 

[Wann] é apreensível objetivamente. (HEIDEGGER, 2010, p. 93). 

 

6. Tempo kairológico e a antecipação do tempo originário ekstático-unitário 

Para corroborarmos o caráter ontológico da temporalidade que se realiza na vivência 

fática da religiosidade cristã primitiva, passaremos a analisar a maneira como a experiência 

cristã da temporalidade antecipa o fenômeno da temporalidade ekstática do Dasein, tal como 

nos é apresentada por Heidegger em “Ser e Tempo”. Essa possível conexão entre o tempo 

vivido pelo cristianismo primitivo e a temporalidade explicitada pela analítica do Dasein nos 

garante a compreensão de que a existência cristã, na facticidade de sua vida na fé, expõe 

categorias existenciais que serão determinantes para uma reestruturação da fenomenologia 

ontológica. A estrutura dinâmica que se abre na experiência fática da vida cristã, e que se 

explicita no ter-se-tornado-cristão, põe em fluxo, na pre-conceptualidade do complexo 

realizador da vida, a experiência da temporalidade ekstática. Para visualizarmos de que modo 

a vida cristã em sua realização põe em fluxo a temporalidade ekstática devemos, antes de 

mais, nos remetermos a “Ser e Tempo” e a dinâmica do tempo ekstático. 

O método assumido por Heidegger que visa esquivar a interpretação da vida religiosa 

da decadência fática, pela adoção de esquemas de pensamento oriundos da ontologia grega, 

força uma re-interpretação que esteja em sintonia com a experiência fática da vida. Nisto, o 

sentido da vida cristã primitiva 
73

, que outrora, sob o modo da interpretação sistemática da 

atitude teorética de uma teologia em dívidas com a ciência, encontrava-se destituído de seu 

caráter temporal – e, portanto, des-historicizado –, agora, sob um método de interpretação que 

leva em consideração as suas plenitudes facticamente vitais, adquire um caráter temporal que 

trás à tona a experiência de um tempo originário que será repetido em “Ser e Tempo” sob a 

forma da temporalidade ekstática do Dasein. Sobre a invocação deste tempo originário no 

processo de interpretação fenomenológica da vida cristã, afirma Heidegger: 

[...] o problema do tempo deve ser compreendido da maneira como 

experimentamos originariamente a temporalidade na experiência fática – 

totalmente abstraída de toda consciência e tempos puros. O caminho, 

portanto, é inverso. Devemos perguntar ao contrário: o que é 

                                                           
73

 Heidegger define “sentido” de um fenômeno como “aquilo em que a entendibilidade de algo se mantém, sem 

que ele mesmo fique expresso e tematicamente à vista”. (HEIDEGGER, 2012, p. 88). 



160 
 

originariamente a temporalidade na experiência fática? O que significa, 

na experiência fática, passado, presente e futuro? Nosso caminho parte da 

vida fática, isto é, parte da vida fática na medida em que o sentido do 

tempo possa ser conquistado. (HEIDEGGER, 2010, p. 60) 

Heidegger prevê o empreendimento de uma compreensão originária do tempo, porém, 

curiosamente, o que se segue na segunda parte do curso “Introdução à Fenomenologia da 

Religião” é, na verdade, uma fenomenologia da vida cristã primitiva, a partir das epístolas do 

apóstolo Paulo – o que claramente indica uma relação de interdependência entre a 

possibilidade de uma apreensão originária do tempo e a eclosão do sentido originário da 

religiosidade cristã. Mas, de fato, a tese que se dispõe a ser demonstrada confirma a co-

originariedade do sentido fundamental da vida cristã primitiva e a noção originária do tempo, 

afirma Heidegger: “A experiência fática da vida é histórica. A religiosidade cristã vive 

[ensina] a temporalidade como tal” (HEIDEGGER, 2010, p. 72). O que previamente pode ser 

compreendido nessa tese? A experiência cristã originária da vida em sua realização, que se 

explicita na compreensão fenomenológica disposta na interpretação do Novo Testamento, 

torna possível o acesso à compreensão fática do tempo. 

Em “Ser e Tempo” a temporalidade é apresentada “como o sentido do ser desse ente 

que denominamos Dasein” (HEIDEGGER, 2012, p. 75), ou “como sentido ontológico da 

preocupação [Sorge]” (HEIDEGGER, 2012, p. 65). O Dasein revela seu caráter 

originariamente temporal quando pela decisão antecipadora – que surge como possibilidade e 

correlato existentivo do ser-para-morte 
74

 – garante a possibilidade de um ser-total cuja 

analise de seu ser cotidiano não fora capaz de garantir. Na decisão antecipadora, o Dasein 

responde ao fenômeno originário da “voz da consciência”, onde o Dasein é conclamado por si 

mesmo para, emergindo da dispersão no mundo e concomitantemente de sua impropriedade 

no Impessoal, vir a ser ele mesmo. O Dasein conquista sua autenticidade pela decisão 

antecipadora. O sentido desta autenticidade e totalidade do Dasein revela-se como 

temporalidade. A decisão antecipadora desencadeia uma dinâmica existencial que se 

configura na mobilidade unitária das ekstáses temporais (futuro, passado e presente). 

Como isto se processa? Coloquemos em fluxo a unidade ekstática do tempo: Na 

decisão o Dasein vem a si (HEIDEGGER, 2012, p. 885), este movimento apropriante de vir a 

si está radicado no adveniente [“O deixar-se advir a si mesmo”] do já ter sido [já ter sido do 

                                                           
74

 Recorre-se ao ser-para-morte como possibilidade mais autêntica do Dasein, visto que em sua medianidade 

nenhuma possibilidade existentiva pôde garantir o seu ser-total, e, portanto, a visualização de seu ser autêntico. 

Porém, o ser-para-morte necessitava de um correlato existentivo para que não permanecesse no puro âmbito da 

reflexão filosófico-existencial. (Ver Vattimo, p. 48) 



161 
 

ser-lançado no mundo]. O futuro, descreve Heidegger, “não designa aqui um agora que ainda 

não se tornou “efetivamente real” e que só depois virá a ser, mas o advenimento a que o 

Dasein advém em si mesmo, no seu poder-ser mais-próprio” (HEIDEGGER, 2012, p. 887). O 

advenimento põe em aberto o ser-sido 
75

, ou seja, o seu ser decadente. Deste modo, “o ser-do-

sido [o passado] só surge de certo modo do futuro” (HEIDEGGER, 2012, p. 887). Porém, “na 

medida em que o Dasein é, em geral, como eu sou-sido, pode ele, adveniente advir a si 

mesmo, no modo do revindo. Propriamente adveniente o Dasein é propriamente sido” 

(HEIDEGGER, 2012, p. 887) – o adveniente só é possível se o Dasein adveniente possa ser 

seu sido – aqui o ser-do-sido apresenta-se como condição de possibilidade do futuro. O 

presente é aberto no advir da decisão antecipadora, com ele se evidencia o “aí” do Dasein – o 

mundo-ambiente utilizável [situação do seu sendo-sido]. Heidegger diz, “Revindo-a-si 

adveniente, o ser-resoluto [ou decisão antecipadora], presencizando, põe-se na situação”. O 

presente do mundo, presencizado pela decisão antecipadora, desdobra-se a partir sendo-sido. 

Deste modo, Heidegger une as ekstáses temporais concentrando-as dinamicamente num único 

fenômeno, dizendo: 

O ser-do-sido surge do futuro, e de tal maneira que o sido – ou melhor, 

está sendo-sido – faz o presente resultar de si. Desta forma, esse 

fenômeno é um fenômeno unitário, isto é, como futuro sendo-sido 

presencizante nós o denominamos de temporalidade. (HEIDEGGER, 

2012, p. 889) 

Porém, de que modo a existencialidade cristã realiza este fluxo ekistático da 

temporalidade? Heidegger indica que esta temporalidade deve ser compreendida num saber 

fático da vida. A analise da vida cristã estará centrada na interpretação fenomenológica das 

cartas de Paulo aos Tessalonicenses. A escolha destas duas cartas não é aleatória. Este é o 

documento mais antigo do Novo Testamento – um dado histórico-objetivo que nos revela 

algo fenomenologicamente importante: a vida cristã é relatada em Tessalonicenses antes de 

toda e qualquer sistematização do cristianismo. Portanto, Heidegger acredita encontrar nestas 

cartas uma potencialidade vital ainda não enfraquecida pela atitude teorética; e, a partir delas, 

ressaltar um saber fático da vida cristã sobre si mesma. Ora, é neste saber fático, que revela a 

vida cristã no como da realização de si mesma que a temporalidade é esboçada. 

Na analise das cartas Heidegger indica o fenômeno nuclear da proclamação apostólica, 

a partir dela vem à tona uma “referencia vital imediata do mundo próprio de Paulo em relação 

                                                           
75

 Sobre esta abertura do ser decadente, afirma Heidegger: “O ser-resoluto [decisão antecipadora] entende o ser-

culpado existindo: ser como fundamento dejectado na nulidade” (HEIDEGGER, 2012, p. 887). 



162 
 

ao mundo circundante e ao mundo compartilhado com a comunidade” (HEIDEGGER, 2010, 

p. 72). A partir da proclamação apostólica pode-se ter acesso a situação fática da vida cristã. 

Na analise de 1 Tessalonicenses, este saber fático da vida cristã é revelado na estrutura 

dinâmica do ter-se-tornado-cristão – co-experenciado por Paulo e pelos Tessalonicenses, os 

quais, indica Heidegger, “se colocaram ao seu lado” (HEIDEGGER, 2010, p. 83). 

O ter-se-tornado dos tessalonicenses revela não um estado, mas uma mobilidade da 

vida cristã. Através deste movimento existencial a vida cristã vem a si mesma. Este vir a si 

mesma da vida cristã no ter-se-tornado-cristão só é possível na decisão pela proclamação. 

Aqui o cristão assume sua situação, a qual se revela como inquietude escatológica. Sabemos 

que as cartas aos Tessalonicenses visa responder as questões escatológicas que afligiam os 

tessalonicenses. No vir a si do ter-se-tornado-cristão, o saber fático da vida cristã sobre si 

mesma revela a situação fundamental da experiência religiosa: no saber fático de si atinge-se 

o “fim dos tempos”. 

A παξνπζία, que consuma o fim dos tempos, não é apresentada por Paulo como uma 

data (um que – Was). Os tessalonicenses encontravam-se aflitos por uma data para o 

acontecimento da παξνπζία; mas, sabemos que Paulo não lhes dá uma data, e sim, um como 

(Wie), dizendo: 

Irmãos, relativamente aos tempos e às épocas, não há necessidade de que 

eu vos escreva; pois vós mesmos estais inteirados com precisão de que o 

dia do Senhor vem como um ladrão da noite. Quando andarem dizendo: 

Paz e segurança, eis que lhe sobrevirá repentina destruição, como vem as 

dores de parto à que está para dar a luz; e de nenhum modo escaparão. 

Mas, vós irmãos, não estais em trevas, para que esse Dia como ladrão vos 

apanhe de surpresa; porquanto voz todos sois filhos da luz e filhos do dia; 

nós não somos da noite nem das trevas. Assim, pois, não durmamos 

como os demais; pelo contrário vigiemos e sejamos sóbrios. (1 Tess. 5.1-

6, Trad. ARA) 

Heidegger destaca em sua analise a ênfase do apostolo num saber já dado dos 

tessalonicenses, estes já estavam inteirados; e, a partir deste saber prévio que antecede todo e 

qualquer saber cronológico, estes se mantinham [como filhos da luz, e não como os demais] 

numa relação originária com a παξνπζία – em vigília [não um que, mas um como]. Para 

Heidegger, Paulo não ameniza a inquietude, porém a intensifica ainda mais. “Paz e 

segurança” são disposições afetivas daqueles que sucumbidos em sua decadência no mundo, e 

presos a uma relação ilusória com a παξνπζία, [Heidegger fala mesmo de decadência] 

decaem do saber fático que atinge o “fim dos tempos”. Ao assumirem a inquietude originária, 



163 
 

torna-se possível aos tessalonicenses uma realização autêntica do ser-cristão. No ter-se-

tornado-cristão, a situação da vida cristã primitiva se desvela como um “deixar os ídolos” e 

“converter-se a Deus para servir o Deus vivo” (1 Tess. 1.9). Fenomenologicamente, isto 

indica a transição da dispersão no mundo, com o qual estou absorvido pela ocupação com os 

entes intramundanos [ídolos], para a relação religiosa pre-teorética que se radica na vida 

[Deus vivo] – esta é a virada radical e absoluta que dá destaque ao caráter transcendental do 

cristianismo primitivo. Nesta modalidade da realização fundamental da vida cristã primitiva 

ressalta-se um certo modo de viver o tempo, diferente “dos demais” que se mantêm na “Paz e 

segurança”. O cristão no como de sua realização se relaciona inquietantemente com o 

indisponível, não com uma sequência de momentos disponíveis – tempo contado e submetido 

ao cálculo (tempo cronológico), mas um modo de viver o tempo que torna disponível todos os 

instantes ao indisponível – tempo não calculável –, mas na espera da fé (tempo kairológico). 

Este modo de relação com o tempo que eclode do sentido de realização da vida cristã 

primitiva antecipa a noção da temporalidade ekstática de “Ser e Tempo”, visto que rompendo 

com a noção de tempos puros, o tempo originariamente manifesto desvela-se como “espaço 

de jogo onde o Dasein pode ser”. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

CONCLUSÃO 

Para compreendermos com clareza a problemática proposta no trabalho que aqui foi 

desenvolvido, é necessário ter em vista a relação essencial entre as duas tarefas que 

fundamentalmente impulsionaram o pensamento do jovem Heidegger: primeiro, a 

reconfiguração do projeto transcendental na realização de uma fenomenologia ontológica; e, 

segundo, a explicitação da potencialidade originária embrenhada nas experiências religiosas 

do cristianismo. Essas duas tarefas expõem o influxo onto-teológico que fora assumido como 

objeto de nossa pesquisa. Este caráter ambivalente da filosofia heideggeriana, em seus 

primeiros anos, que assume a forma de uma economia onto-teológica, nos garantiu a 

possibilidade de destacarmos o que existe de primordial, para Heidegger, no cristianismo 

primitivo. Se por um lado, Heidegger urge assumir uma posição para com a problemática 

transcendental, por outro, o vemos altamente compenetrado em questões teológicas. Ora, o 

fato é que – e isto foi o que procuramos demonstrar – o existir na fé oferecera para o jovem 

Heidegger uma abertura para a possibilidade de recolocar a problemática transcendental em 

bases inteiramente novas. Tendo isso em vista, não é de se admirar que o material teológico 

fora para Heidegger um campo fértil para a explicitação dos motivos e tendências 

autenticamente filosóficas. Ao se debruçar sobre os pensadores cristãos e, acima de tudo, 

sobre o viver fático da religiosidade cristã primitiva, Heidegger encontrou o elemento basilar 

para o destinamento da tarefa fundamental da filosofia. No viver fático do cristianismo 

primitivo o filosofar recupera o seu solo originário. 

Porém, pelo que vimos, não há aqui espaço para se pensar que o jovem Heidegger 

acreditava que a filosofia só poderia ser concebida como “filosofia da religião”. O que desde 

o despontar de seu pensamento está em jogo é a necessidade de levar a cabo o que Kant 

iniciara. A atenção dedicada por Heidegger, nos anos 20, à problemática teológica sempre 

fora originalmente motivada pela peculiaridade das experiências ontológicas infundidas no 

material religioso. Heidegger estava convicto de que o projeto kantiano de efetivar uma virada 

no processo do conhecimento, e assim, reestruturar a identidade e tarefa da filosofia, esteve 

fadado ao fracasso devido o subjacente fluxo do esquematismo cartesiano no seu trabalho. 

Entretanto, os pensadores cristãos, bem como a religiosidade cristã primitiva, vivencia um 

caminho de pensamento que se mantém reservado daquela tradicional conceptualidade 

metafísica. Por isso, aquela declaração tão significativa de Heidegger sobre os escritos 

teológicos de Kierkegaard, onde se diz: “É por isso que há mais para se aprender, 

filosoficamente, com seus escritos „edificantes‟ do que com os teóricos [...]” (HEIDEGGER,



165 
 

1993, p. 14). O intuito kantiano de recuperar o locus originário da filosofia fracassou porque o 

próprio Kant decaiu perante aquela tendência histórica que põe a filosofia numa constante luta 

contra si mesma. Entretanto, vimos que, para Heidegger, Kant – ao suportar nos lombos a 

culminância histórica de uma cultura filosófica fundamentalmente desfigurada – foi capaz de 

vislumbrar e indicar o caminho de retorno da filosofia para si mesma. Mas, foi a vida cristã 

primitiva que reteve nos limites de sua existencialidade a possibilidade de acesso a este 

caminho. Por isso, a determinação fenomenológica, que diz: “a religiosidade cristã vive a 

temporalidade” (HEIDEGGER, 2010, p. 93). 

O cristianismo primitivo realiza na vida aquilo que para Heidegger constitui o 

horizonte de toda “determinibilidade ontológica”. O que se evidencia na vida cristã é 

precisamente aquilo para o que o olhar da tradição filosófica não atentou com diligência. A 

temporalidade que emerge da experiência fática da vida cristã delimita a região onde se 

articula a multiplicidade significativa do mundo. O que em “Ser e Tempo” constitui o aberto 

do ser, e, portanto, a possibilidade de seu entendimento – Dasein –, será compreendido pelo 

jovem Heidegger sob a noção de experiência fática da vida. Neste sentido, se a religiosidade 

cristã originária concretiza existencialmente a experiência fática da vida, sua abordagem está 

longe de ser concebida como um exercício ordinário de “filosofia da religião”, antes, o que se 

realiza é, de fato, uma ontologia fenomenológica. Deste modo, a economia onto-teológica 

encontra-se caracterizada pela tarefa de explicitar, a partir da vida no abalo da fé, a situação 

originária e motivadora, donde provêm as experiências autenticamente filosóficas. 

A necessidade que tivemos de iniciar o presente trabalho com a exposição da 

problemática transcendental de Kant é justificada pelo fato de Heidegger assumir a missão de 

levar a cabo o projeto kantiano. E é nesse contexto que a fenomenologia da vida religiosa é 

empregada. A tematização da religiosidade cristã no pensamento de Heidegger está 

completamente engajada com a tarefa transcendental de sua filosofia. Porém, a relevância da 

problemática kantiana só veio a ser recolocada pelo movimento neokantiano, no qual o jovem 

Heidegger encontrava-se inserido. Heidegger, no mesmo espírito de urgência que movia os 

neokantianos, não apenas compreenderia a importância intencionada no projeto 

transcendental, mas colocaria numa plataforma inteiramente nova a discussão nuclear do 

movimento neokantiano – superando-os, portanto. 

A maneira como a modernidade herda a problemática posta por Kant encontrava-se 

incapaz de levar a cabo o que Kant projetou, visto que estava sujeita a um paradigma que lhe 



166 
 

obstruía a compreensão do que Kant radicalmente intencionara. Demonstramos o modo como 

o movimento neokantiano recupera a proposta de Kant em meio ao reducionismo positivista, 

e a superlatividade especulativa do idealismo alemão. O equilíbrio metodológico do idealismo 

transcendental fora rediscutido sob as diversas perspectivas das escolas neokantianas de 

Baden e Marburgo. A profícua discussão travada entre as respectivas escolas corroborara 

ainda mais o espaço aberto pela problemática transcendental. Tal discussão encontrou sua 

máxima condensação na fenomenologia de Husserl. Por intermédio desta, todo resquício de 

psiquismos e elucubrações metafísicas que ainda pairavam os pensadores neokantianos fora 

eliminado. 

O modo como Heidegger se relacionou com os neokantianos e com a fenomenologia 

de Husserl o conduziu gradativamente a uma revisão penetrante dos motivos pressupostos na 

problemática de Kant. Isto, como já dissemos, levou Heidegger a estabelecer um paradigma 

extremamente original. Heidegger faz eclodir, em 1919, os domínios da facticidade. Esta 

noção, através da qual Heidegger rompe com a fenomenologia e o movimento neokantiano, 

lhe serviu de fio condutor, e, portanto, de método – hermenêutica da facticidade –, para 

desvelar o elemento originariamente filosófico, a autêntica subjetividade do sujeito (o sum do 

ego), e assim, efetuar cabalmente o projeto kantiano. Com a noção de facticidade, Heidegger 

definitivamente penetra na órbita da existência e demarca o espaço de interação entre 

pensamento e vida. 

A convergência de diversas influências foi decisiva para a eclosão da noção de 

facticidade no pensamento do jovem Heidegger. Durante o curso de nossa pesquisa indicamos 

alguns elementos que foram cruciais para o desenvolvimento da facticidade. Porém, não 

todos. Elegemos apenas aqueles que acreditamos serem satisfatórios para a abordagem da 

temática proposta em nossa pesquisa. Uma abordagem que levasse em conta a discussão de 

todas as influências determinantes para a eclosão da novidade heideggeriana seria uma tarefa 

demasiadamente exaustiva e não caberia dentro dos limites circunstanciais de nossa pesquisa. 

Se tivéssemos assumido tal compromisso, o vigor, ministrado à temática proposta, teria sido 

subtraído. Estamos cientes de que influências tais como as de Nietzsche e Kierkegaard, 

Dostoiévski, Schleiermacher, Aristóteles, os místicos medievais, Santo Agostinho, bem como 

o idealismo de Schelling, foram determinantes para elaboração da noção de facticidade. Estas 

influências impulsionaram a relevância dada por Heidegger às forças vitais, bem como a 

superação da posição ingênua perante o mundo e um olhar mais atento para as dimensões pre-

teoréticas da vida. Em nossa abordagem enfatizamos principalmente a influência de Lask, 



167 
 

Husserl e Dilthey, bem como as noções provindas da tese de habilitação em Duns Scotus. 

Com a escolha destas influencias se procurou enfatizar a delimitação do âmbito da 

vivenciabilidade imediata, que antecede originariamente a postura teórico-objetivante. Pois, 

através dela, Heidegger delineia a sua postura para com a problemática transcendental. 

Entretanto, no mesmo período em que Heidegger profere a conferência sobre “A ideia 

de Filosofia e o problema da Concepção de Mundo”, ele também cultiva o contato com o 

material teológico, o qual lhe proporcionaria um impulso decisivo na elucidação da 

temporalidade imiscuída na vida fática. Foi pelo tratamento fenomenológico da experiência 

religiosa que Heidegger pode trazer à tona as categorias fundamentais da existência e, a partir 

delas, captar o sentido da determinibilidade ontológica. O modo como Heidegger se apropria 

do material religioso propicia uma acirramento da noção de facticidade. Tal acirramento 

assume seriamente as consequências do rompimento (rompimento que se deu no curso de 

1919) com o neokantismo e a fenomenologia de Husserl, que levaram Heidegger a colocar em 

total descrédito a cultura filosófica de cunho academicista de sua época. Para ele, o sentido 

originário da ciência, tal como os gregos a experienciaram, havia sucumbido numa 

conceptualidade teorética. 

O sentimento de descrédito, aqui referido, encontrava-se em completa consonância 

com o “mau estar social” causado pela Primeira Guerra Mundial. Todos os pilares e valores 

da cultura ocidental foram solapados pela imagem sombria dos horrores da Grande Guerra. 

Isto explica a referência de Heidegger a Oswald Spengler, cuja obra principal – A Decadência 

do Ocidente – prevê a desintegração da civilização ocidental. Nessa referência, que não por 

coincidência, é declarada na “Introdução à Fenomenologia da Religião”, se afirma que 

Spengler foi capaz de “condensar o cósmico da situação na filosofia” (HEIDEGGER, 2010, p. 

69). Ora, no material histórico de Spengler, Heidegger acredita haver algo filosoficamente 

positivo, algo que se dispõe como problema filosoficamente concreto. Nesse ínterim, a 

filosofia de caráter estritamente acadêmica é também responsabilizada pelo desmoronamento 

da cultura ocidental. Heidegger, assim como Kant, deu voz às inquietações mais profundas do 

espírito filosófico de sua época. A noção de experiência fática da vida, evocada a partir do 

contato com o material religioso, expressa bem este anseio por uma transformação no 

posicionamento filosófico. 

A experiência fática da vida reconduz a filosofia à esfera de sua atuação mais própria – 

a existência. Esta dimensão havia sido rechaçada pela tradição filosófica, e tal postura teria 



168 
 

sido revigorada pela filosofia nos dias do jovem Heidegger. Ao invés de se assumir o que 

originariamente perpassava o pensamento grego, a tradição intensificou o processo de 

supressão do histórico. E a maneira como a filosofia dominante se distanciava da vida 

concreta, perdendo-se em especulações lógicas infindáveis e em um “jogo espirituoso e 

diletante de conceitos” (MACDOWELL, 1993, p. 113), bem como numa “prática de divisões 

e classificações sem fim no plano das essências abstratas e dos valores em si” (Idem), acabava 

por nutrir o embotamento para com as fontes originárias da ciência essencial.  Fazia-se 

necessária uma guinada para a compreensão fática da vida. Nisto, Heidegger não se entrega 

ao vitalismo cego e irracional, antes acredita que a racionalidade teórica deve manter-se 

contemplativamente junto ao ente em sua totalidade, encontrado na historicidade do fluxo da 

vida a fonte para todo posicionamento teórico. A experiência fática da vida é assumida por 

Heidegger como este ponto de transformação do posicionamento filosófico, capaz de 

reconstituir, numa radical virada no processo do conhecimento, a tarefa autêntica da filosofia. 

Porém, como a experiência fática da vida é suscitada pela experiência religiosa do 

cristianismo primitivo? Por que Heidegger haveria de conceber a partir do cristianismo esta 

fundamental esfera compreensiva? O que atrai as atenções de Heidegger para o cristianismo 

são as experiências originárias que a fé propicia na vida em sua realização. Isto, de tal modo, 

que Heidegger chega a postular que “a religiosidade cristã originária consiste na experiência 

fática da vida... ela é propriamente uma tal” (HEIDEGGER, 2010, p. 74). Deste modo, 

Heidegger encontra no material religioso uma pontecialidade vital capaz de reorientar a 

atividade filosófica e propiciar ao pensamento um escape da tendência decadente vivenciada 

pela filosofia ocidental. O que haveria de tão especial na vida dos cristãos do séc. I a ponto de 

sua específica forma de vida proporcionar um caminho que conduza a filosofia de volta para 

si mesma? Segundo Heidegger, “A religiosidade cristã vive a temporalidade como tal” 

(HEIDEGGER, 2010, p. 72). O fato da experiência religiosa do cristianismo assumir uma 

forma de relação com tempo diferente daquela que é assumida na tradição filosófica – onde o 

tempo é substancializado, e, portanto, des-temporalizado – é que torna a vida cristã uma 

forma de existencialidade que põe em emergência as estruturas mais fundamentais da 

“verdadeira realidade e da verdade real” (KISIEL, 1993, p. 18). A única estrutura a priori 

possível para a identificação da determinibilidade ontológica radical é consumada na vida do 

cristianismo primitivo. 

Porém, o que condicionou os cristãos a uma vivencia da temporalidade? Para que isto 

ocorresse era necessário que o modo de vida cristão resistisse à fática tendência decadente da 



169 
 

própria vida. Disto resulta que, na religiosidade cristã primitiva a vida resiste a si mesma. 

Porém, essa luta contra a vida não deve ser aqui interpretada tal como Nietzsche a interpretou. 

Para o jovem Heidegger, Nietzsche ao compreender o cristianismo como a forma de 

ressentimento, não o compreendeu corretamente. Segundo Heidegger, a luta inerente a 

existencialidade cristã não se tratava de um embate moral, mas ontológico 
76

. Na luta contra a 

vida, o cristão se mantém renitente na experiência do tempo originário, não sucumbindo com 

aqueles que, declarando “paz e segurança” (1 Tess. 5.1, Trad. ARC), afirmam: “comamos e 

bebamos, que amanhã morreremos” (1Co. 15.32, Trad. ARC) – decadência pela dispersão e 

absorção no que a vida fática lhes oferece. Estes se entregaram a experiência da queda no 

entendimento vulgar do tempo, onde se mantêm num domínio ilusório da finitude, pela 

experiência de um tempo cronológico, bastante similar ao tempo aristotélico. Nessa 

tranquilidade ilusória que suprime a inquietação oriunda da historicidade dinâmica da vida, 

tais indivíduos perdem-se a si mesmos. O que está em jogo, portanto, para Heidegger, são 

duas possibilidades facticamente radicais: a decisão em suportar a experiência do tempo 

originário, pela vigilância e espera na fé, ou a fuga da inquietação imposta pela experiência da 

finitude absoluta – o “fim dos tempos” é chegado. 

Para Heidegger, este jogo de possibilidades constitui a própria dinâmica da existência 

em geral; e foi vivenciada pelo cristianismo primitivo devido a sua exclusiva experiência 

escatológica. A analise fenomenológica de Gálatas, das Epístolas aos Tessalonicenses e de 1 

Coríntios, teve em vista exatamente demonstrar o modo como a temporalidade é consumada 

na existencialidade religiosa dos cristãos. O ser-preocupado característico da vida na fé que se 

decide na espera pela παξπζία, assume a angústia imposta pela disponibilidade de todos os 

instantes à indisponível e iminente possibilidade da impossibilidade da existência no mundo – 

a παξπζία. Nessa relação com a παξπζία, o cristão se abre para a ameaça que emerge sempre 

de seu próprio presente, e se mantém nessa ameaça pela vigilância. Na experiência da 

religiosidade cristã não há garantias que minimizem a vivência dos “tempos trabalhosos” que 

sobrevirão “nos últimos dias” (2 Timóteo, 3.1), mas apenas uma progressiva intensificação da 

inquietude escatológica. Heidegger havia declarado a necessidade de analisar, não apenas as 

                                                           
76

 Sobre este equívoco nietzscheano, afirma Heidegger: “O complexo de Paulo não deve ser entendido 

eticamente. Por isso trata-se de um desconhecimento quando Nietzsche o denomina de ressentimento. Isso [o 

complexo de Paulo – e, portanto, a situação fundamental do cristianismo primitivo] de modo algum pertence a 

esta esfera [ética]. Nesse complexo não é possível tratar de ressentimento. Caso se interprete desse modo, então 

se evidencia que não se entendeu absolutamente nada. (HEIDEGGER, 2010, p. 107). 



170 
 

epístolas paulinas, mas também os evangelhos 
77

. Neles podemos encontrar a mesma 

emergência escatológica que encontramos nas epístolas de Paulo. Isto confirma ainda mais, 

para Heidegger, o quanto a experiência escatológica é nuclear no cristianismo primitivo. Nos 

grandes discursos escatológicos de Jesus também não se dispõe nenhuma tranquilização. No 

discurso escatológico do evangelho de Lucas vemos o modo como as palavras de Jesus fazem 

esvair todas as possibilidade mundanas de tranquilização. O Cristo declara: “Cuidais vós que 

vim trazer paz à terra? Não, vos digo, mas, antes, dissensão” (Lucas, 12.51, Trad. ARC). A 

dissensão perpassa a existência cristã como algo que lhe é essencial. O cristão não pode se 

eximir dela na busca dos ilusórios estados pacíficos que a vida fática no mundo lhes oferece. 

Enquanto cristão, ele tem o dever de se manter na dissensão. Trata-se do “bom combate” [ηὸλ 

θαιὸλ ἀγσλα] (2 Timóteo, 4.7), ou seja, uma proposição originariamente cristã, que é 

destacada por Heidegger, na epístola de Paulo a Timóteo. Fenomenologicamente, a dissensão, 

que constitui a situação fundamental da vida cristã, é a permanência no aberto da tensão entre 

as duas possibilidades radicais da vida fática. É a tensão que se desencadeia na vida em sua 

luta contra si mesma, resistindo a sua tendência essencial de decair em des-historicizadas 

realidades estático-substânciais. 

Esse modo de existência em abalo caracteriza a temporalidade vivida pelo 

cristianismo. O tempo deixa de ser uma propriedade da natureza, e, portanto, um ente 

disponível à mão e ao cálculo. Não podendo nem mesmo ser concebido como algo que “é”. 

Antes, como já foi demonstrado, o tempo não “é”, o tempo temporaliza. Este como fático da 

vida cristã primitiva, caracterizado pela tensão aberta no jogo de possibilidades fáticas 

(perdição ou salvação de si), se realiza como estrutura fática autodoadora de sentido, e, 

portanto, como a mais originária estrutura transcendental do conhecimento. O ἀγσλα que se 

realiza na vida engendra mundo – a luta existencial munda! O entendimento vulgar do tempo, 

e, com isso, toda a significância do mundo circundante, são fecundados na trepidação do fluxo 

pre-conceptual da historicidade que, como uma torrente subterrânea, borbulha no recôndito da 

existencialidade realizada no ser-preocupado do cristão. Portanto, ver-se de que modo a 

                                                           
77

 Para Heidegger o conteúdo escatológico caracteriza o que existe de mais originário no cristianismo primitivo. 

Segundo ele, após o séc. I o problema escatológico, que mantinha vívido o sentido originário da vida cristã, foi 

atenuado pela inserção da conceptualidade grega. Os evangelhos, em especial, os discursos escatológicos de 

Jesus, são destacados por Heidegger como comprovação do quão forte era o elemento escatológico na vida 

cristã. Heidegger declara: “Já no final do século I o problema escatológico foi encoberto no cristianismo. No 

período posterior já se desconhecem todos os conceitos originários cristão. Também na filosofia atual, as 

formações conceptuais cristãs estão encobertas pelas formulações gregas. Seria o caso talvez de colocar em 

evidencia os evangelhos – especialmente os grandes discursos escatológicos de Jesus em Mateus e Marcos – 

para extrair a posição fundamental do problema” (HEIDEGGER, 2010, p. 93). 



171 
 

facticidade da vida cristã primitiva entra em conexão com a problemática transcendental. A 

vida cristã concretiza na realização de si mesma – em seu sendo – a determinibilidade 

ontológica do mundo. A pulsação no interior da tensão aberta pelo jogo de possibilidades 

fáticas da vida cristã, temporaliza. E, no temporalizar de seu sendo, a temporalidade ekstática 

alcança sua realização. É sendo o tempo mesmo – realização que se dá num fluxo pre-

conceptivo – que o horizonte de toda compreensibilidade se abre como acontecimento 

(Ereignis).  

A vivenciabilidade específica do cristianismo primitivo, condicionada por sua 

angustiante fé e espera escatológica, produziu um abalo nas conexões de relação com o 

mundo – a existência é desestabilizada. O cristão, destaca Heidegger ao citar o apóstolo 

Paulo, “deve permanecer na condição em que foi chamado”, ou seja, vive como todo mundo, 

ocupando-se, preocupando-se, aflingindo-se e alegrando-se com isso e com aquilo outro, 

como todos os estão no mundo. Porém, seu ser-no-mundo é marcado pelas consequências de 

uma vida na fé e na espera. Disto resulta que, o ser-no-mundo do cristão encontra-se em 

constante suspensão. Para explicar esta situação tão específica, Heidegger destaca a passagem 

da Epístola aos Coríntios (HEIDEGGER, 2010, p. 107), que diz: 

Irmãos, o que desejo vos fazer entender é que o tempo se abrevia 

sobremaneira [modo específico da temporalidade vivida no cristianismo 

primitivo – o cristão experiencia autenticamente, no contínuo da vida, sua 

própria finitude]. De agora em diante, aqueles que têm esposa, vivam 

como se não tivessem, aqueles que estão tristes, como se não chorassem; 

os que estão alegres, como se não houvessem alcançado a felicidade; os 

que podem comprar o que desejam, como se nada possuíssem; os que se 

beneficiam dos produtos do mundo, como se não tivessem acesso a nada; 

porque a forma presente deste mundo está se transformando [grifo 

nosso]. (1 Co. 7.29-31, Trad. KJA). 

Aqui se revela o como específico da existencialidade cristã primitiva. O “como se não” 

refere-se ao complexo realizador da vida cristã. A partir dele podemos perceber que a 

experiência temporal da παξπζία determina o modo de realização do como fático da vida 

cristã. A experiência da temporalidade kairológica liquefaz em possibilidade a rigidez das 

referências com mundo circundante, deixando o ser-no-mundo em suspeição. Tal como 

afirma Heidegger, “o cristão vive continuamente num „ainda não‟, o que eleva ainda mais sua 

tribulação” (HEIDEGGER, 2010, p. 107). O cristão vive a temporalidade porque o como da 

realização de sua vida fática perdeu o solo de asseguramento do que o mundo lhes oferece. Na 

vivencia dessa temporalidade já não há “uma ordem própria, nem lugares fixos” 

(HEIDEGGER, 2010, p. 93), o cristão vive a rarefação da realidade substancial do mundo. 



172 
 

Tal como o fogo de Heráclito, tudo é volatilizado. Na vivenciabilidade da temporalidade 

kairológica da vida cristã, de fato, “todas as coisas são permutas de fogo” 
78

. 

Como diz a Escritura Sagrada, “desejando ser revestidos da nossa habitação, que é do 

céu” (2Co. 5.2, Trad. ECA). O cristão nesse mundo não tem residência certa, e esta figuração 

bíblica reflete bem a situação existencial do cristão. Em inúmeras partes do Novo Testamento 

pode-se captar a dissolução das ligações essenciais com o mundo circundante e o emergir de 

uma existência titubeante. A urgência imposta pela experiência escatológica transforma a 

existência cristã numa caminhada mundanamente incerta, onde não existe, pois, a segurança 

familiar de um destino, de um lugar fixo, de um lugar onde se possa, “enfim”, repousar. 

Lembremos aqui da convocação divina de Abraão (altamente significativa para o apóstolo 

Paulo [cf. Romanos 4, Gálatas 3], visto que se nos revela a essência originária da fé cristã). 

Este foi convocado por Deus a sair da segurança familiar de sua terra, para uma angustiante 

caminhada em direção de uma terra que ainda haveria de lhe ser revelada (Gêneses 12.1). 

Abraão caminhou sem o amparo apaziguador da revelação, suportando o peso da incerteza 

(ele “creu contra a esperança” [Romanos, 4.18]), o que é fenomenologicamente significativo, 

pois se nos revela que a existência vivida em sua mais radical concretude não dispõe, a priori, 

do suporte intelectivo e dos enquadramentos racionais. Assim sendo, a existência é assumida 

na plenitude dos seus mistérios e riscos, e na liberdade de suas possibilidades. Tudo é 

transiente. Tal como a enigmática passagem do Evangelho de João, que diz: “O vento sopra 

onde quer, ouves a sua voz, mas não sabe donde vem, nem para onde vai, assim é todo aquele 

que é nascido do Espírito” (João, 3.8, Trad. RA). O primordial aqui não é o saber, e sim, o 

querer. Os caminhos do vento não são definidos pelo saber – pois, não se sabe – antes, sopra-

se onde quer. Isto nos mostra que a vida vivida em seu nível mais elementar encontra-se 

mergulhada na turbulência pusilânime das forças vitais. Lembremos que não se trata, para 

Heidegger de um vitalismo cego, mas da convocação a corajosa decisão pela responsabilidade 

que emerge da liberdade existencial. 

Vejamos aqui mais duas passagens que explicitam a centralidade do caráter 

kairológico na existencialidade cristã. Nelas pode-se observa claramente o impacto existencial 

causado pela experiência da temporalidade. O primeiro texto encontra-se em Hebreus, cuja 

autoria foi por muito tempo dedicado ao apóstolo Paulo – crença que, mesmo abandonada 

pela maioria dos teólogos e historiadores, não pode rechaçar a reverberante influência da 

                                                           
78

 HERÁCLITO. Os Pensadores. Trad. Wilson Regis, São Paulo: Nova Cultural, 2005, p. 83. 



173 
 

teologia paulina. Portanto, a leitura de Hebreus não é anacrônica com o que originariamente 

se explicita na proclamação de Paulo. Assim também o segundo texto, uma passagem da 

Epístola de Tiago, que é caracterizada pelo seu interesse extremamente prático em oposição a 

um cristianismo pretensamente espirituoso. Em sua carta universal, Tiago resiste a uma 

tendência – já manifesta na igreja primitiva – de uma espiritualização da vida na fé. O 

cristianismo primitivo, que se desenvolvia em meio à cultura greco-romana, cerceado também 

pela influência judaica, tendia a cair da originariedade de sua condição prática e elevar-se a 

uma forma de religiosidade entre outras. Tiago intercepta essa tendência, impondo uma 

renitente recondução à dimensão prática da vida cristã. Analisemos, pois, como ambas as 

perícopes neotestamentárias revelam a penetrante experiência da temporalidade na vida cristã 

primitiva: 

Todos estes morreram na fé, sem terem recebido as promessas [durante a 

jornada existencial no mundo não cessa a vivência da inconclusão], mas 

vendo-as de longe, e crendo nelas, e abraçando-as, confessaram que eram 

estrangeiros e peregrinos na terra [“ver, crer e abraçar” não é uma 

dinâmica processual de teorização – produzindo-se ideais a serem 

alcançados, mas o movimento decidido da virada radical e absoluta no 

qual a vida se torna patente para si mesma em toda a sua brutalidade, e, 

assim, inflamada as possibilidades fáticas, se emerge da absorção 

paralisante do mundo, tornando-se “estrangeiros e peregrinos” no 

mundo]. Porque os que isso dizem claramente mostram que buscam uma 

pátria. E se, na verdade, lembrassem daquela de onde haviam saído [Ora, 

este lembrar é fenomenologicamente significativo, visto que os cristãos 

ainda encontram-se no mundo. Então por que se diz “lembrar de onde 

saiu” se de fato “não se saiu” ainda? Aqui se indica a permanência 

conflituosa do pensamento na experiência fática da vida], teriam 

oportunidade de tornar [na experiência fática da vida, o cristão encontra-

se perante o jogo de possibilidades – ou-ou] . Mas, agora, desejam uma 

melhor, isto é, a celestial. (Hebreus, 11.13-16, Trad. ARC). 

Atendei, agora, vós que dizeis: Hoje ou amanhã, iremos para a cidade tal, 

e lá passaremos um ano, e negociaremos, e teremos lucros. Vós não 

sabeis o que sucedera amanhã [perceba o modo como a decadência nas 

ocupações da vida fática assume uma temporalidade decadente, um 

tempo sujeito ao cálculo e a uma ordem fixável, pois mesmo não sabendo 

– ineficiência da especulação racional perante o fenômeno da 

temporalidade originária – mesmo assim o homem se projeta, como que 

em fuga de sua condição radical]. Que é a vossa vida? Sois apenas como 

neblina que aparece por instante e logo se dissipa [acontecimento 

(Eraiginis) e finitude caracterizam o modo de ser do Dasein cristão, sob a 

iminência do fim, o cristão vivencia a temporalidade]. Em vez disso, 

deveis dizer: Se o Senhor quiser, não só viveremos, como também 

faremos isto ou aquilo [Na experiência da temporalidade, o tempo já não 

é mais apreendido numa ordem previsível, antes, submisso a vontade 

divina, tudo esta em suspenso]. Agora, entretanto, vos jactais das vossas 

arrogantes pretensões. Toda jactância semelhante a essa é maligna. 

(Tiago, 4.13-16, Trad. ARA) 



174 
 

Essas duas perícopes evidenciam o quanto a experiência da temporalidade originária 

abala as referências da existência cristã com o mundo circundante. O horizonte aberto pela 

παξπζία altera o modo de realização da vida, de modo que o sentido originário do tempo vem 

à tona, proporcionando uma compreensão ontologica distinta daquela que perpassa a tradição 

metafísica. Por isso, a religiosidade cristã originária assume um papel decisivo no projeto de 

uma nova ontologia. A kairologia da vida cristã, sob o abalo da fé e esperança na παξπζία,  

desvelou categorias existenciais fudamentalmente pertencentes ao Dasein humano. A 

caminhada dramática da vida cristã reflete bem a situação da existência em geral. Por isso, 

Heidegger dá ênfase especial ao modo como Dilthey apresenta o cristianismo, dizendo que, 

muito mais do que uma forma de religiosidade, o cristianismo deve ser exposto como uma 

“teologia transcendental” (DILTHEY apud DREYFUS e WRATHALL, 2005, p. 24). Isto 

porque, “todos os seus dogmas devem ser elevados ao seu valor universal para toda vida 

humana... eles constituem a consciência da natureza trans-sensual e trans-racional da pura e 

simples historicidade” (Idem). Heidegger assumira esta orientação de tal forma que Bultmann, 

ao descrever o débito do pensamento do jovem Heidegger para com as fontes originárias do 

cristianismo primitivo, afirma que a filosofia de Heidegger, em seus primeiros anos, “não foi 

mais do que uma secularizada versão filosófica da visão neotestamentária da vida humana” 

(Idem). 

Muito se poderia discorrer sobre o vívido influxo da experiência cristã 

neotestamentária no pensamento do jovem Heidegger. Porém, diante de determinadas 

circunstancias que cercearam a produção desse trabalho é importante reconhecermos aqui as 

limitações de nossa pesquisa. A começarmos pela indispensável tarefa de abordar todos os 

elementos que na “Introdução à Fenomenologia da Religião” anteciparam estruturas de 

pensamento cuja culminação se deu em “Ser e Tempo”. Porém, explicitar cada uma das 

principais estruturas existências desenvolvidas em “Ser e Tempo” a partir da fenomenologia 

da religião seria um empenho que nos custaria um tempo além das condições permitidas na 

pesquisa em questão. Até aqui nos foi possível indicarmos o modo como à experiência da 

temporalidade, bem como a noção de facticidade, levadas a cabo em “Ser e Tempo”, foram 

desenvolvidas inicialmente pela fenomenologia da vida cristã primitiva. Porém, é evidente 

que todo o desenvolvimento sistemático da analítica existencial está ritmado pela experiência 

cristã primitiva – o que pode nos fornecer um campo de pesquisa extremamente profícuo para 

a compreensão da filosofia heideggeriana. 



 

REFERÊNCIAS 

HEIDEGGER, Martin. Fenomenologia da Vida Religiosa. Trad. bras. Enio Paulo Giachine, 

Jairo Ferrandin, Renato Kirchner, Petrópolis: Vozes, 2010. 

 

___________________. Ser e Tempo. Trad. bras. Fausto Castilho, Campinas: Editora da 

Unicamp; Petrópolis: Vozes, 2012. 

 

___________________. Ser e Tempo – Parte I. Trad. bras. Márcia de Sá Cavalcante, 

Petrópolis: Vozes, 2005. 

 

___________________. Ser e Tempo – Parte I. Trad. bras. Márcia de Sá Cavalcante, 

Petrópolis: Vozes, 1993. 

 

___________________. La ideia de la filosofia e el problema de la concepción del mundo. 

Trad. esp. Jesús A. Escudero. Barcelona: Heder, 2005a. 

 

___________________. “Agostinho e o Neoplatonismo”, In: Fenomenologia da Vida 

Religiosa. Trad. bras. Enio Paulo Giachine, Jairo Ferrandin, Renato Kirchner, Petrópolis: 

Vozes, 2010. 

 

___________________. “Os Fundamentos Filosóficos da Mística Medieval”, In: 

Fenomenologia da Vida Religiosa. Trad. bras. Enio Paulo Giachine, Jairo Ferrandin, Renato 

Kirchner, Petrópolis: Vozes, 2010. 

 

___________________. Notas sobre “a Psicologia das visões de Mundo”. In: Marcas do 

Caminho. Trad. bras. Enio Paulo e Ernildo Stein. Petrópolis: Vozes, 2008. 

 

___________________. “Fenomenologia e Teologia”, In: Marcas do Caminho. Trad. bras. 

Enio Paulo e Ernildo Stein. Petrópolis: Vozes, 2008. 

 

___________________. Ontologia. (Hermenêutica da Faticidade). Trad. bras. Renato 

Kirchner. Petrópolis: Vozes, 2012. 

 

___________________. Interpretações Fenomenológicas Sobre Aristóteles. Trad. bras. 

Enio P. Giachini. Petrópolis: Vozes, 2011. 

 

___________________. Phenomenology of Intuition and Expression. Trad. ing. Tracy 

Colony. NY: Continuum, 2010. 

 

ADAIR-TOTEFF, Christopher. Neo-Kantianism: The German Idealism Movement. In: 

The Cambridge History of Philosophy 1870 – 1945. UK: Cambridge University Press, 2008. 

ARAÚJO, Paulo Afonso de. A Questão de uma Dimensão Religiosa no Pensamento de 

Martin. Disponível em: 

http://www.editoraufjf.com.br/revista/index.php/numen/article/view/687. Acesso em: 

05/2012. 

 

Bíblia de Estudo Palavras-Chave Grego-Hebraico. Trad. Almeida Revista e Corrigida. Rio 

de Janeiro: CPAD, 2011. 

http://www.editoraufjf.com.br/revista/index.php/numen/article/view/687


 

Bíblia King James Atualizada. Niterói: Trad. Ed. Abba Press & SBIA, 2012. 

BROOK, Angus. “Heidegger‟s Notion of Religion: the limits of being-understanding”. 

Disponível em: 

http://researchonline.nd.edu.au/cgi/viewcontent.cgi?article=1012&context=phil_article. 

Acesso em: 05/2012. 

 

BRUUN, Lars. “Reading Heidegger Reading Paul”, In: Back To The Future. 2009. 

Disponível em: http://bibleandcriticaltheory.org/index.php/bct/article/view/234. Acesso em: 

05/2012. 

 

CAPUTO, John D. Desmitificando Heidegger. Trad. bras. Leonor Aguiar. Lisboa: Instituto 

Piaget, 1993. 

CAPUTO, John D. ALCOFF, Linda Martín. Paul among the Philosophers. Disponível em: 

http://www.bu.edu/religion/files/pdf/St.PaulamongthePhilosophers.pdf. Acesso em: 05/2012. 

 

CASANOVA, Marco Antonio. Compreender Heidegger. Petrópolis: Vozes, 2009. 

 

CÉSAR, Constança Terezinha M. Os filósofos através dos textos – De Platão a Sartre. São 

Paulo: Paulus, 1997. 

CROWE, Benjamin D. Heidegger‟s Religious Origins. Disponível em: 

http://www.thedivineconspiracy.org/Z5263W.pdf. Acesso em 05/2012. 

 

CROWELL, Steven Galt. Neo-Kantism. In: A Companion to Continental Philosophy. Ed. 

Scritchley & R. Schroeder. p. 185-197. 1998. 

DILTHEY, Wilhelm. A Construção do Mundo Histórico nas Ciências Humanas. Trad. 

bras. Marco Casanova. São Paulo: Ed. UNESP, 2010. 

DREYFUS, Hubert L. WRATHALL, Mark A. A Companion to Heidegger. Malden: 

Blackwell, 2005. 

DASTUR, Françoise. Heidegger e a questão do tempo. Lisboa: Instituto Piaget, 1990. 

DUBOIS, Cristian. Heidegger: introdução a uma leitura. Trad. bras. Bernardo Barros 

Coelho de Oliveira. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2004. 

 

FARAGO, France. Compreender Kierkegaard. Trad. Ephraim F. Alves. Petrópolis: Vozes, 

2006. 

 

FERRY, Luc. Kant: Uma leitura das três “Críticas”. Trad. bras. Karina Jannini. Rio de 

Janeiro: DIFEL, 2009. 

FRITSCH, Matthias. Cura et Casus: Heidegger and Augustine on the Care of the Self . 

Disponível em: http://spectrum.library.concordia.ca/6807/.  

 

GONÇALVES, Paulo Sérgio Lopes. A religião à luz da fenomenologia hermenêutica 

heideggeriana. In. Horizonte. Vol. 10. n.26. p.566-583. 2012. 

GUIGNON, Charles B. The Cambridge Companion to Heidegger. New York: Cambridge 

University Press, 1993. 

http://researchonline.nd.edu.au/cgi/viewcontent.cgi?article=1012&context=phil_article
http://bibleandcriticaltheory.org/index.php/bct/article/view/234
http://www.bu.edu/religion/files/pdf/St.PaulamongthePhilosophers.pdf
http://www.thedivineconspiracy.org/Z5263W.pdf
http://spectrum.library.concordia.ca/6807/


 

GADAMER, Hans-Georg. Hegel-Husserl-Heidegger. Trad. bras. Marco. A. Casanova. 

Petrópoles: Vozes, 2012. 

___________________. Verdade e Método I: Traços fundamentais de uma hermenêutica 

filosófica. Trad. bras. Flávio P. Meurer. Petrópolis: Vozes, 1997. 

___________________. Hermenêutica em Retrospectiva: Vol. 1. Heidegger em 

Retrospectiva. Trad. bras. Marco A. Casanova. Petrópolis: Vozes, 2007. 

HAUBECK, Wilfrid. SIEBENTHAL, Heinrich Von. Nova Chave Linguística do Novo 

Testamento Grego Mateus – Apocalipse. Trad. Nélio Schneider. São Paulo: Targumim & 

Hagnos, 2009. 

HARRÉ, Rom. Positivist thought in the nineteenth cetury. In: The Cambridge History of 

Philosophy 1870 – 1945. UK: Cambridge University Press, 2008. 

INWOOD, Michael. Dicionário Heidegger. Trad. bras. Luísa Buarque de Holanda. Rio de 

Janeiro: Jorge Zahar, 2002. 

 

KANT, Immanuel. Crítica da Razão Pura. Trad. Manuela P. dos Santos; Alexandre F. 

Morujão. Ed. 5. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 2001. 

KÜHN, Manfred. Interpreting Kant Correctly: On the Kant of the Neo-Kantians. In. Neo-

Kantismo in Contemporary Philosophi. Ed. By Rudolfa. Makkreel and Sebastian Luft. 2010. 

Indiana University Press. 

LEPADATU, Gilbert Vasile. Early Heidegger‟s transition from life to being. Dissertations. 

Paper 725. University of Kentucky, 2009. Disponível em: 

http://uknowledge.uky.edu/gradschool_diss/725. Acesso em: 05/2012. 

MACDOWELL, João A. A Genêse da Ontologia Fundamental de M. Heidgger. São Paulo: 

Edições Loyola, 1993. 

 

MARTINS FILHO, José Reinaldo Felipe. VICENTE, José João Neves.  Heidegger e a 

Religião: Uma Interface.  In: Revista Filosofia Capital. Vol. 6. Ed. 13. 2011. 

http://www.filosofiacapital.org/ojs-2.1.1/index.php/filosofiacapital/article/view/217. Acesso 

em: 05/2012. 

 

MARÍAS, Julián. História da Filosofia. Trad. bras. Claudia Berliner. São Paulo: Martins 

Fontes, 2004. 

MATCALF, Robert. Following the words: Heidegger‟s account of religion as nachfolge. 

In: JCRT, ed. 10.3, 2010. 

Novo Testamento Interlinear Grego-Português. Trad. Literal. Barueri: Ed. Sociedade 

Bíblica do Brasil, 2004. 

NETO, Joaquim José Morais. Teologia de Lutero. In: 

http://web.unifil.br/docs/revista_eletronica/teologia/2007 Acesso em: 08/2013. 

KISIEL, Theodore. The Genesis of Heidegger‟s Begin and Time. London: University of 

California Press, 1995. 

 

http://uknowledge.uky.edu/gradschool_diss/725
http://www.filosofiacapital.org/ojs-2.1.1/index.php/filosofiacapital/article/view/217
http://web.unifil.br/docs/revista_eletronica/teologia/2007


 

RUSSELL, Bertrand. História do Pensamento Ocidental. Trad. bras. Laura Alves; Aurélio 

Rabelo. Rio de Janeiro: Ediouro, 2003. 

RUSSELL, Matheson. Phenomenology and Theology: Situating Heidegger‟s Philosophy 

of Religion. In: Sophia. Published online: 8 June 2011. 

SCHMIDT, Lawrence K. Hermenêutica. Trad. bras. Fábio Ribeiro. Petrópolis: Vozes, 2013. 

 

SHEEHAN, Thomas. “Heidegger‟s Introduction to the Phenomenology of Religion, 1920-21 

by Thomas Sheehan”. Disponível em:  

http://www.stanford.edu/dept/relstud/Sheehan/pdf/51%20%201979%20%20PHENOMENOL

OGY%20OF%20RELIGION%201920-21.pdf. Acesso em: 05/2012. 

 

SAFRANSKI, Rüdiger. Heidegger – Um Mestre da Alemanha Entre o Bem e o Mal. Trad. 

bras. Lya Luft. São Paulo: Geração Editorial, 2005. 

STEIN, Ernildo. Compreensão e finitude: estrutura e movimento da interrogação 

heideggeriana. Ijuí: Unijuí, 2001. 

 

STANLEY, Timothy. Heidegger on Luther on Paul. In: Dialog: A Jornal of Theology. Vol. 

46. n. 1. 2007. 

STEGMÜLLER, Wolfgang. A Filosofia Contemporânea. Trad. bras. Adaury Fiorotti; 

Edwino A. Royer. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2012. 

TALIAFERRO, Charles. DRAPER, Paul. QUINN, Philip L. A Companion to Philosophy of 

Religion. 2ª Edição. Disponível em: http://www.thedivineconspiracy.org/Z5244L.pdf. Acesso 

em 05/2012. 

VATTIMO, Gianni. Introdução a Heidegger.  Trad. port. João Gama. Lisboa: Edições 70, 

1998. 

 

VIGO, Alejandro G. Juicio, Contenido Judicativo y Verdad según Lotze. La 

Geltungslogik y su influencia sobre la teoría Del juicio em la tradición anti-psicologista 

de la filosofía de la lógica alemana. In. Ver. Int. Fil. Vol. 30, n.1, p.65-99, 2007. 

VEDDER, Ben. Heidegger‟s Philosophy of Religion. Disponível em: 

http://www.ebookee.net/Heidegger-s-Philosophy-of-Religion-From-God-to-the-

Gods_193237.html. Acesso em: 05/2012. 

WU, Roberto. Heidegger e o Neokantismo de Windelband e Rickert. In: Revista Estudos 

Filosóficos. n.5. 2010. 

 

 

http://www.stanford.edu/dept/relstud/Sheehan/pdf/51%20%201979%20%20PHENOMENOLOGY%20OF%20RELIGION%201920-21.pdf
http://www.stanford.edu/dept/relstud/Sheehan/pdf/51%20%201979%20%20PHENOMENOLOGY%20OF%20RELIGION%201920-21.pdf
http://www.thedivineconspiracy.org/Z5244L.pdf
http://www.ebookee.net/Heidegger-s-Philosophy-of-Religion-From-God-to-the-Gods_193237.html
http://www.ebookee.net/Heidegger-s-Philosophy-of-Religion-From-God-to-the-Gods_193237.html

