\%

IRENVIA DI/

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAIBA

CENTRO DE CIENCIAS HUMANAS LETRAS E ARTES

PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM FILOSOFIA

LUISMAR CARDOSO DE QUEIROZ

TEMPORALIDADE E FACTICIDADE.

A VIDA CRISTA PRIMITIVA NO JOVEM HEIDEGGER

JOAO PESSOA
2014



LUISMAR CARDOSO DE QUEIROZ

TEMPORALIDADE E FACTICIDADE.

A VIDA CRISTA PRIMITIVA NO JOVEM HEIDEGGER

Dissertacdo apresentada ao Programa de Pds-
Graduacao em Filosofia, sob orientacdo da Prof?
Dr? Ana Thereza de Miranda Cordeiro Dirmaier,
como exigéncia para obtencdo do titulo de Mestre
em Filosofia.

Area: Fenomenologia e Hermenéutica Filosofica.

JOAO PESSOA
2014



Q3t Queiroz, Luismar Cardoso de.
Temporalidade e facticidade: a vida crista primitiva no
jovem Heidegger / Luismar Cardoso de Queiroz.-- Jodo
Pessoa, 2014.
178f.
Orientadora: Ana Thereza de Miranda Cordeiro Dirmaier
Dissertacdo (Mestrado) - UFPB/CCHL
1. Heidegger, Martin, 1889-1976 - critica e interpretacao.
2.Filosofia - critica e interpretacdo. 3. Facticidade.
4. Temporalidade. 5. Vida. 6. Ontologia.

UFPB/BC CDU: 1(043)




LUISMAR CARDOSO DE QUEIROZ

TEMPORALIDADE E FACTICIDADE.

A VIDA CRISTA PRIMITIVA NO JOVEM HEIDEGGER

BANCA EXAMINADORA - DEFESA

Profd. Dr2. Ana Thereza de Miranda Cordeiro Diirmaier
Orientadora

Prof. Dr. Miguel Antonio do Nascimento
Examinador

Prof. Dr. Jesus Vazquez Torres
Examinador

JOAO PESSOA
2014



A todos aqueles que em todo lugar se chamam pelo Nome.



AGRADECIMENTOS

Gostaria de agradecer aos meus pais, a quem serei eternamente devedor.

Agradeco a minha esposa, minha companheira incondicional.

Agradeco a todos os meus professores do programa de pds-graduacao.

Em especial, a Prof.2 Ana Thereza, pela sua inestimavel orientacao.



Porque a forma presente deste mundo esta se transformando.

(1 Corintios, 7.31)



RESUMO

De que modo a interpretacdo da vida cristd primitiva foi capaz de liberar a experiéncia da
temporalidade? Esta é a questdo que norteia a presente dissertacdo. Segundo nossa hipétese de
trabalho, o fenbmeno concreto da vida religiosa define o fio condutor através do qual
Heidegger podera estabelecer a determinacdo sistematica das estruturas constitutivas da
analitica existencial. A andlise fenomenoldgica da vida cristd primitiva sera decisiva para o
que estd em jogo com a nocdo de facticidade, a saber, levar a cabo a problematica
transcendental de Kant como forma de abrir a dimensao originaria da temporalidade. Muitas
influéncias foram importantes para a elaboracéo e para os resultados obtidos com a ontologia
fundamental. Lacunar ou raros, porém, permaneciam os estudos focados dos escritos do
jovem Heidegger, particularmente sobre fenomenologia da religido. Através deles se mostra
que a vida cristd primitiva, relatada no Novo Testamento, é uma influéncia tdo determinante
para a questdo da temporalidade originaria ao ponto de Heidegger declarar que “a vida crista
primitiva ensina a temporalidade”. Orientado pelo ambiente neokantiano, Heidegger se torna
herdeiro da problematica transcendental dando-lhe um tratamento inteiramente original. A
elaboracdo de sua posicdo frente a problematica transcendental dara lugar a nocdo de
facticidade. A compreensdo da vida cristd primitiva a partir de uma hermenéutica da
facticidade traz a tona achados fenomenoldgicos que promoverdo a elaboracao filoséfica da
experiéncia fatica da vida a qual antecipa o projeto de uma ontologia dos fundamentos,
intentada em “Ser e Tempo” e, deste modo, consiste em um exame irrenunciavel para a
compreensdo da filosofia heideggeriana.

Palavras-chave: Facticidade. Temporalidade. Vida. Ontologia. Heidegger.



ABSTRACT

How the interpretation of early Christian life was able to free the experience of temporality?
That’s the question which guides this dissertation. According to our hypothesis, the concrete
phenomenon of religious life sets the thread by which Heidegger may establish a systematic
determination of the constitutive structures of existential analytics. The phenomenological
analysis of early Christian life will be decisive for what is at stake with the notion of facticity,
namely to carry out the Kantian transcendental problematic as a way to open the original
dimension of temporality. Many influences were important for the development and for the
results attained with the fundamental ontology. However, studies focused on the writings of
the young Heidegger, particularly on the phenomenology of religion, remained lacunar or
rare. Through them it is showed that the early Christian life, reported in the New Testament, is
an influence so decisive for the question for originary temporality that Heidegger declares that
"early Christian life teaches temporality”. Guided by the neo-Kantian environment, Heidegger
becomes heir to the transcendental problematic giving it an entirely original treat. His
positioning concerning to the transcendental problematic gave rise to the notion of facticity.
The understanding of early Christian life through the hermeneutics of facticity elicits
phenomenological findings which will promote the philosophical elaboration of factical
experience of life which anticipates the design of fundamental ontology, brought in Being and
Time, and thus consists an indispensable examination for understanding the heideggerian
philosophy.

Keywords: Facticity. Temporality. Life. Ontology. Heidegger.



LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS

AEC - Almeida Edi¢éo Contenporanea
ARA - Almeida Revista e Atualizada
ARC — Almeida Revista e Corrigida
NVI — Nova Versao Internacional

KJ - Verséo King James

1Tess — 1 Tessalonicenses

2Tess — 2 Tessalonicenses

Col. — Colossenses

1Co. — 1 Corintios

2Co. — 2 Corintios

FI. - Filipenses

1Tim =1 Timoteo

2Tim — 2 Timoteo

Gl. — Galatas

Rom - Romanos



SUMARIO

[N EEI0] 516 107:Y0 IR 13
CAPITULO I: A HERANCA DA FILOSOFIA TRANSCENDENTAL KANTIANA......... 20
1. O DESENVOLVIMENTO DA PROBLEMATICA TRANSCENDENTAL EM
02 VOO 22
2. DOS MOTIVOS QUE IMPULSIONARAM O MOVIMENTO NEOKANTIANO......... 28
2.1. IDEALISMO ALEMAO E O DISTANCIAMENTO DO PROJETO
TRANSCENDENTAL DE KANT ..ottt tesseseesessess e 30
2.2. POSITIVISMO E REDUCIONISMO EMPIRISTA — ACIRRAMENTO DA
DISTANCIA PARA COM O PROJETO TRANSCENDENTAL DE KANT............ 31

2.3. 0 CAMPO DE TENSAO ENTRE O IDEALISMO E O POSITIVISMO E O
DESPONTAR DE UM “RETORNO” AO EQUILIBRIO DO PROJETO
TRANSCENDENTAL DE KANT ..ot 33

CAPITULO II: A CONFIGURACAO DO AMBIENTE DE DISCUSSAO
NEOKANTIANO EM SUA RECEPCAO A PROBLEMATICA

TRANSCENDENTAL. ...ttt ettt nb e nn e 38
1. IDENTIFICACAO DO PROBLEMA BASE........ccoiieieieieieeeeeieeeeeeseeseesessesesiee s s 39
2. PERSPECTIVAS FUNDAMENTAIS SOBRE A PROBLEMATICA KANTIANA NAS
ESCOLAS DE MARBURGO E BADEN......ccciiiiiiiieiieie e 40
3. IRROMPIMENTO DA FENOMENOLOGIA DE
HUSSERL ... 50
CAPITULO I1I: A POSICAO FUNDAMENTAL DE HEIDEGGER FRENTE A
PROBLEMATICA TRANSCENDENTAL.....ccoiiiiiieieeieeeees ettt 55
1. O DESENVOLVIMENTO INICIAL DA POSICAO HEIDEGGERIANA FRENTE A
PROBLEMATICA NUCLEAR DO NEOKANTISMO ....c.cooviieiciereeeeseeeee e 55
1.1. A DESCOBERTA DO AMBITO TRANSLOGICO A PARTIR DA LOGICA
OBJETIVA DE E. LASK ...t 58
1.2. INVOCACAO DA INTENCIONALIDADE DA COSNCIENCIA
TRANSCENDENTAL NA OBRA DE DUNS SCOTUS.......ccoiiiiiiiineiie 60
1.3. O ESPIRITO VIVO E O DESPONTAR DA HERMENEUTICA DA
FACTICIDADE. ... .ot 64

2. ANOCAO DE VIVENCIA COMO ELEMENTO CENTRAL NO CURSO DE 1919 E A
POSTURA DO JOVEM HEIDEGGER ANTE A PROBLEMATICA KANTIANA A

PARTIR DA EXPERIENCIA DO MUNDAR ....cooeeeee oo eeee oo eee e 66
2.1. A VIVENCIABILIDADE DO MUNDO COMO POSICIONAMENTO
METODOLOGICO. ..o oo et e et er et e e e e e e e e e er e e ee et e s e e et e s eeranen, 67

2.2. ANOCAO DE VIVENCIA EM DILTHEY oo e e 68



2.3. ANOCAO DE VIVENCIA E A ATENUACAO DO HORIZONTE HISTORICO
RADICADO NA VIVENCIABILIDADE IMEDIATA: COMPREENSAO PRE-
TEORETICA QUE CONDICIONA A VISUALIZACAO ORIGINARIA DOS
FENOMENOS ...ttt sa sttt sa st 70

2.4. A ORIGINARIA DIMENSAO PRE-TEORETICA ABERTA NO MUNDAR DO
MUNDO CIRCUNDANTE: APROPRIACAO FENOMENOLOGICA DA NOCAO
DE FACTICIDADE.........cooiiiieieeeeeeieseeeeeies s sees s 74

2.5. 0 DUPLO CARATER DO MUNDO HISTORICO E O DELINEAMENTO DA
POSTURA DE HEIDEGGER PARA COM A PROBLEMATICA
TRANSCENDENTAL......coiiiteeeeeeseseetee e eesteeaeseeseesesseeses s ses s ssnsssae s s 76

CAPITULO IV;: EXPERIENCIA FATICA DA VIDA ....coooeeoeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e 83

1. AFACTICIDADE COMO RADICALIZACAO DA FENOMENOLOGIA, A
SUPERACAO DO NEOKANTISMO E A FOMENTACAO DA TEMPORALIDADE

PELA RECEPCAO DA PROBLEMATICA TEOLOGICA .....coooeveveeeee e, 83
2. O CARATER PECULIAR DA EXPERIENCIA FATICA DA VIDA EM FACE AO
CONHECIMENTO CIENTIFICO-OBJIETIVANTE ....oooveveeieeieeeeeee e, 88

3. ANOCAO DE EXPERIENCIA FATICA DA VIDA NA “INTRODUCAO A
FENOMENOLOGIA DA RELIGIAO” E A PREPARACAO METODOLOGICA PARA
LIBERACAO DA TEMPORALIDADE A PARTIR DA ORIGINARIEDADE DA VIDA
CRISTA PRIMITIVA ..ottt ettt n st 89
3.1. ADETERMINACAO DA EXPERIENCIA FATICA DA VIDA ATRAVES DA

EMANCIPACAO DA ESSENCIA DA FILOSOFIA E A VIRADA NO PROCESSO

DO CONHECIMENTO .vecooeeeeeeeeeeeeee e eeeeee e eeees e eseeeseesese e eseee e 93

3.2. A EXPERIENCIA FATICA DA VIDA COMO ANTECIPACAO DA
ONSTITUICAO ESSENCIAL DO SER-NO-MUNDO .....oocooreeeveeeeseeeeeeeesseeenen 99

3.3. ASPECTOS DECISIVOS DA EXPERIENCIA FATICA DA VIDA - COMOE O
QUE oo ettt et enee 100

CAPITULO V: INTERPRETACAO FENOMENOLOGICA DA EPISTOLA AOS
GALATAS E A RELEVANCIA METODOLOGICA DE SUA POSICAO

PREPARATORIA. .....coiieeeeee ettt sttt 110

1. DOS MOTIVOS DA ESCOLHA DE GALATAS PARA INICIACAO DA
FENOMENOLOGIA DA RELIGIAO. ... 110

2. DESCRICAO DOS DADOS FENOMENAIS RELEVANTES PARA
INTERPRETACAO DA VIDA CRISTAPRIMITIVA. ..o, 113

CAPITULO VI: INTERPRETACAO FENOMENOLOGICA DE TESSALONICENSES E
A ECLOSAOQO DA TEMPORALIDADE .......coooieieeveieieeeeteeeeese et 124

1. CARATER E FUNCAO ONTOLOGICA DO TEMPO ORIGINARIO...........cc.ceoucnc.e. 124
2. DOS RESULTADOS DA ANALISE DE GALATAS E SUA ORIENTACAO
METODOLOGICA PARA A ANALISE DE TESSALONICENSES.........cccccovevevevnnne. 130



DETERMINACOES FEOMENOLOGICAS DA SITUACAO HISTORICO-FACTUAL E
A ESTRUTURA DA INTERPRETACAO FENOMENOLOGICA DE
TESSALONICENSES.......ooovveeeieeeeeeeeeeeeeeseseeeeeeesseeseseeseeeeseeseseesessesesessee s 136

. A FACTICIDADE DA VIDA CRISTA PRIMITIVA ....ccoosiirereeieeeeeeeeeee e 139

. A KAIROLOGIA DA VIDA CRISTA E A ECLOSAO DA

TEMPORALIDADE. ... oo et ee et e e e e et e s e e s et e e s et e es et e eser e e es e eeraaans 151
. TEMPO KAIROLOGICO E A ANTECIPACAO DO TEMPO ORIGINARIO

EKSTATICO-UNITARIO. ..o oot e et e e eee e e e e eees e e e e eesetesere e ss et eenereeenn, 159

(00 N[0 I U 17X @ ISR 164

REFERENCIAS. ..ottt sttt 175



INTRODUCAO

Claramente podemos identificar a importancia decisiva que Heidegger confere aos
gregos no desenvolvimento de sua filosofia e na histéria do pensamento ocidental. A ideia
heideggeriana de um destinamento da historia do ser em todo o transcurso da tradi¢do
filoséfica no Ocidente toma como elemento primordial a atuacdo desempenhada pela
ontologia grega. Nos anos iniciais de sua filosofia, no periodo que compreende os trabalhos
desenvolvidos nas primeiras conferéncias de Friburgo, Heidegger ocupa-se com o projeto de
explicitagdo das fontes originarias do posicionamento filosofico. A necessidade de uma
recolocacdo da tarefa fundamental da filosofia assume a forma de uma autointerpretacdo da
vida fatica por ela mesma. Nisto as fontes que impulsionam o filosofar em sua origem
encontram-se radicadas na facticidade, e apenas por intermédio de uma autocompreensdo da
facticidade (“hermenéutica da facticidade”) é que estas origens podem ser explicitadas. Os
gregos foram responsaveis por inaugurar e avancar no caminho de pensamento que parte e
retorna para estas fontes, fundando, com isso, a situacdo de uma experiéncia fundamental do
ser, ou seja, uma experiéncia ontologica ainda ndo sedimentada pelas elucubracGes
metafisicas da tradicdo ocidental. Por isso mesmo, é que, encontramos neste periodo de
Friburgo, uma conferéncia intitulada como “Interpretacdo Fenomenologica de Aristételes”.
Nela, ao contrario do que se poderia esperar pelo titulo, Heidegger, ao invés de proferir uma
interpretacdo histdrico-filolégica da filosofia aristotélica, ira colocar em explicitagdo a nogédo
fenomenologica de “vida fatica”. Esta inusitada abordagem de Aristoteles mostra-nos o
quanto, a partir dos gregos, Heidegger pode efetuar uma revitalizagdo da ontologia. Esta
proficuidade filosofica e impulso para uma originaria experiéncia do ser é confirmada por
Heidegger quando sobre Aristoteles ele afirma: “E possivel que a metafisica de Aristoteles

esteja mais avangada do que nods hoje estamos na filosofia” (HEIDEGGER, 2010, p. 53).

Porém, caberia apenas aos gregos a forca de impulso que conduziu o pensamento do
jovem Heidegger na elaboracdo de um novo paradigma na compreensdo da filosofia em sua
tarefa fundamental? Seriam 0s gregos, apenas, 0S responsaveis por reterem no mundo
historico de seu pensamento a motivagdo originéria de um auténtico filosofar? De acordo
com o jovem Heidegger, ndo. Os gregos ndo foram os Unicos a esbocarem de modo preliminar
as nocdes elementares de uma ontologia fundamental. Heidegger demonstrard que, assim

como 0S gregos, o cristianismo primitivo — tal como encontra-se testemunhado no Novo



14

Testamento —, na realizacdo de sua experiéncia religiosa fundamental, também foi capaz de
prover, em niveis pré-conceptuais, as diretrizes de uma analitica do Dasein. Ndo apenas 0s
gregos, mas a vida crista primitiva detinha estruturas faticas que indicavam uma reapropriacao
do sentido auténtico da filosofia. No curso de 1920/21, intitulado como “Introducédo a
Fenomenologia da Religido”, Heidegger desenvolve a nocéo de experiéncia fatica da vida,
isto como preparacdo metodoldgica para a explicacdo do sentido originario da vida cristd
primitiva. Mais uma vez o titulo do curso engana os desinformados, pois aqui ndo se trata de
uma simples aplicacdo da filosofia no campo da problematica teoldgica. Ora, por que haveria
Heidegger de ter como preparacdo metodoldgica a explicitacdo da nogdo de experiéncia fatica
da vida no tratamento de questdes teoldgicas? Veremos que a experiéncia fatica da vida é
ponto de partida do filosofar. Entdo por que esta nogdo é tida como propedéutica para a
explicitacdo da vida crista primitiva? Nao seria assim se na vida crista primitiva ndo residisse
uma potencialidade filos6fica. Mas reside, e de tal modo, que afirma Heidegger: “A vida
crista primitiva vive [ou ensina] a temporalidade”. No sentido desta co-originariedade entre 0s
gregos e o cristianismo primitivo, no pensamento do jovem Heidegger, podemos aqui citar
Caputo, que diz:
O projeto inicial de Friburgo, intitulado “hermenéutica da facticidade”,
tinha a forma de uma recuperacdo em duas vertentes: por um lado, do
mundo da vida féatico das comunidades do Novo Testamento,
sedimentadas abaixo da ontologia dogmatica da tradi¢do; e, por outro
lado, do mundo da vida factico da ética aristotélica, sedimentada abaixo
da metafisica da ousia. Os movimentos e ritmos destas fontes “pré-
filosoficas” — a vida antes de ser atingida pelo brago da conceptualidade
filos6fica — eram supostamente as fontes as quais a propria filosofia iria
buscar um novo félego. O conjunto destas duas fontes, a biblica e a
grega, foi considerado um rico solo preconceptual que iria alimentar o
trabalho da filosofia, cuja tarefa consistia em eleva-las, através de uma

“indicagdo formal”, ao nivel de conceitos ontologicos. (CAPUTO, 1993,
p.19).

Tendo por base o fato desta “equiprimordialidade” entre os gregos e o mundo fatico da
vida cristd primitiva pretendemos no presente trabalho nos concentrarmos precisamente na
relevancia ontologica apresentada pelo cristianismo primitivo durante o periodo de
desenvolvimento da hermenéutica da facticidade no pensamento do jovem Heidegger. O
objeto de nossa pesquisa consiste na economia onto-teoldgica centrada no sentido originario
da vida cristd primitiva e no modo como esta tras a tona a experiéncia de categorias

existenciais determinantes para uma reprogramacéo fenomenolégica da ontologia *. Isto nos

! Sobre esta economia entre ontologia e teologia no pensamento do jovem Heidegger podemos aqui citar o
comentario de John Van Buren, que diz: “A preocupagdo de Heidegger era tanto uma fenomenolédgica ontologia



15

levara através da compreensdo das implicagdes oriundas de uma abordagem fética da
problemética teolégica nos anos iniciais de Heidegger em Friburgo. Ao recepcionar o
problema de uma compreensdo auténtica do fenémeno da vida religiosa crista, Heidegger pde
em emergéncia a compreensdo fenomenolodgica de estruturas e esquemas de pensamento que
anteveem experiéncias originarias que serdo cruciais para a elaboracdo do projeto de uma

analitica do Dasein em “Ser e Tempo”.

Certamente, em “Ser e Tempo”, podemos encontrar, nas estruturas centrais da
analitica do Dasein, o resultado de uma projecdo ontoldgico-formal das categorias
existenciais inerentes a experiéncia da vida cristd primitiva. Esta serd tomada como fio
condutor para elucidacdo de todo e qualquer projeto humano. MacDowell confirma esta
importancia decisiva da problemaética teol6gica em Ser e Tempo, ao afirmar:

N&o é dificil recolher através de Sein und Zeit, vestigios do processo de
reducdo, pelo qual Heidegger abstrai da experiéncia cristd o arcabouco
subjacente a qualquer forma correta de existéncia. Mas ndo s6 os diversos
“existenciais” encontram seu correspondente nas descrigdes da
experiéncia cristd. O proprio desenvolvimento da Analitica do eis-ai-ser

apresenta notavel semelhanga com 0s momentos sucessivos da vida,
segundo a compreensdo cristd. (MACDOWELL, 1993, p. 138).

Porém, para demonstrarmos o0 modo como a analise fenomenoldgica da experiéncia
cristd proporciona a eclosdo antecipada das noc¢des centrais da ontologia fundamental, e
assim, demonstrarmos o peso ontoldgico da vida cristd primitiva, ndo nos ocuparemos com
cada uma das categorias existéncias do Dasein e as suas respectivas referéncias na
fenomenologia da religido, mas nos concentraremos no insight fenomenol6gico que na
experiéncia da vida cristd primitiva inaugura aquilo que em “Ser e Tempo” corresponde a
temporalidade do Dasein. Este insight se da na constatacdo da vivéncia cristd de um tempo
originario, o kaip&Vvc, cuja formalizacdo geral corresponde ao tempo ekstatico do Dasein em
“Ser e Tempo”. A economia onto-teoldgica no pensamento do jovem Heidegger tem como
seu momento capital a proto-experiéncia cristd da temporalidade sob a forma ekstatica do
tempo Kaip®ve Sob a experiéncia cristd deste tempo originario encontra-se incubado uma

pairante pre-conceptualidade primordial do ser. O cristianismo primitivo funda um solo

geral do ser como uma regional teologia fenomenoldgica do cristianismo primitivo; tanto uma nova linguagem
ontolégica como uma nova linguagem teoldgica. O fenomenologo da religido foi também um onto6logo, e o
ont6logo também um teélogo. Em seus cursos de filosofia ele falava sobre teologia, e em seus cursos de religido
falava sobre filosofia. Existe um peculiar movimento de vai-e-vem [back-and-forth] entre religido e ontologia
em seu jovem pensamento, e isto de tal modo que um pressupunha o outro como sua possibilidade de
realizagdo”. (BUREN, 2005, p. 24).



16

originario para a recolocacdo da ontologia e explicitacdo positiva dos motivos e tendéncias

autenticamente filoso6ficos.

Ora, mas por que a especifica estrutura da temporalidade através do kaip@vg deve ser
destacada? Por que o destaque da proto-experiéncia da temporalidade no cristianismo
primitivo demonstrara o estatuto ontoldgico deste e sua incisiva determinacao na elaboracéo
da ontologia fundamental? A temporalidade serd o elemento chave que caracteriza o
posicionamento de Heidegger para com a problematica central do neokantismo. O acesso a
temporalidade é condicdo necessaria para o cumprimento da tarefa fundamental da ontologia.
Veremos que o empreendimento ontoldgico do jovem Heidegger, em seus primeiros anos em
Friburgo, é resultado de sua postura para com o tratamento da problematica kantiana efetuado
pelo Neokantismo. Segundo Heidegger, Kant foi “o primeiro e o Unico que, em sua
investigacdo, perfez um trecho do caminho investigativo na diregdo da dimensdo da
temporalidade” (HEIDEGGER, 2012, p.89). Kant ¢ interpretado por Heidegger como feitor
de uma verdadeira ontologia, pois visava, em sua ‘“Critica da Razdo Pura” a
determinibilidade ontoldgica das coisas. Diferente dos neokantianos, Heidegger assume a
problematica kantiana, ndo como uma questao epistemoldgica, mas dentro de uma perspectiva
inteiramente ontoldgica. Neste sentido, “o conhecimento transcendental ¢ conhecimento
ontologico” (HAN-PILE, 2005, p.80). A questdo sobre a natureza do conhecimento a priori,
trata-se para Heidegger, na verdade, do conhecimento a priori do ser. O gue estad em jogo para
ele é, portanto, a questdo fundamental da ontologia. Heidegger acredita levar a cabo, através
de uma hermenéutica da facticidade, aquilo que Kant iniciara. A explicitacdo da
temporalidade é crucial para Heidegger no cumprimento desta tarefa, pois segundo ele “Sé na
exposicao da problemética da temporalidade pela primeira vez se da uma resposta concreta a
pergunta pelo sentido do ser” (HEIDEGGER, 2012, p. 79).

O fendmeno da temporalidade define a postura de Heidegger perante a sua herancga
neokantiana. De fato, a propria tarefa de uma ontologia que seja capaz de concretizar o que
Kant iniciara se da sob o espirito neokantiano. Heidegger, em seu “retorno a Kant”, nao
emprega uma espécie de teoria do conhecimento, nem tdo pouco uma filosofia dos valores ou
uma invocagdo da filosofia como visdo de mundo. Ao contrario dos neokantianos, mas no
espirito deles, o jovem Heidegger caracteriza a problematica transcendental como uma
iniciativa ontoldgica. Interpretar Kant como um ontélogo que marchou em dire¢do ao
fendmeno da temporalidade é também um projeto neokantiano. Porém, Heidegger revé a
filosofia kantiana a partir de um novo paradigma: compreende a problemaética transcendental



17

em sintonia com a tonalidade da questdo ontol6gica que impulsionou o pensamento grego.
Deste modo, é possivel concebermos a filosofia do jovem Heidegger como sendo uma
reconfiguracdo ontoldgica do idealismo transcendental. Tal reconfiguragdo assume a sua
forma na nocdo de facticidade de onde se estende a originaria dimensdo da temporalidade. A
facticidade, portanto, ao possibilitar o acesso a temporalidade, se caracteriza como sendo a
postura de Heidegger para com a problemaética central do Neokantismo.

Deste modo, se o jovem Heidegger acredita residir uma carga ontolégica na
experiéncia cristd da vida, ndo é de se admirar que o cristianismo primitivo venha ser
requisitado como elemento decisivo pelo jovem Heidegger em seu projeto de reconfiguracéao
ontoldgica do idealismo transcendental. O periodo de eclosdo da nocdo de facticidade no
pensamento de Heidegger é marcado por sua intensa aproximacdo com os grandes pensadores
religiosos e com o material neotestamentario. Heidegger mesmo, em 1921, se declara, ndo
como filésofo, mas como “tedlogo cristdo” (BUREN, 2005, p. 26). Isto ele confessa mesmo
ciente de que esta totalmente envolvido com a elaboracdo do método fenomenoldgico e com a
redefinicdo da identidade da filosofia. De fato, dois anos antes, em carta ao seu amigo Krebs,
Heidegger fala, entretanto, de “investigagdes religioso-fenomenolodgicas”, e afirma “ter uma
vocagdo interna para a filosofia” (HEIDEGGER apud SAFRANSKI, 2005, p. 143). Isto
parece contradizer sua confissdo como “tedlogo cristdo”, mas o que estd em jogo ¢ a
compreensdo de Heidegger sobre a proficuidade ontoldgica que reside na experiéncia
religiosa. Por isso mesmo, em nota, ele afirma sobre Kierkegaard que “se tenha mais a
aprender de seus escritos ‘edificantes’ do que dos tedricos” (HEIDEGGER, 2012, p. 651).
Pois os escritos tedricos de Kierkegaard estavam demasiadamente comprometidos com o
idealismo hegeliano e com a tradicdo metafisica, o que impossibilitou Kierkegaard de avancar
nos dominios de uma ontologia fundamental. Neste sentido, para o “neokantiano” Heidegger,
em sua interpretacdo ontoldgica do idealismo transcendental, o solo originario capaz de
conduzir a filosofia na dire¢do daquilo que Kant havia intentado é a experiéncia crista da vida.
Por isso mesmo Heidegger tem em conta o0 modo como Dilthey concebe o cristianismo,

conceituando este como uma “teologia transcendental” (BUREN, 2005, p.25).

Este fato apenas reafirma o quanto a problematica teoldgica para o jovem Heidegger
opera como um fio condutor, conduzindo-o para uma resolugdo cabal do problema que
impulsionava 0s neokantianos. Por isso, a importancia de ressaltarmos os principais
desdobramentos historicos da filosofia transcendental kantiana, até a sua culminancia no

Neokantismo. O caminho através desta economia onto-teoldgica, expresso pelo



18

desenvolvimento da nocéo de facticidade, levard o jovem Heidegger a uma reconfiguracdo da
ontologia pelo acesso a dimensdo da temporalidade.

No contexto desta apropriagdo heideggeriana da filosofia de Kant — apropriacdo essa
gue assume sua maxima expressao na nocdo de facticidade — que a vida cristd primitiva
evidencia a importancia de sua carga ontoldgica. Se o cristianismo primitivo manifesta pre-
conceptualmente a experiéncia da temporalidade, entdo, podemos indubitavelmente concluir
que a experiéncia cristd da vida apresenta um carater ontologico tal que p6e em aberto um
caminho para uma revolugdo sem precedentes na histdria do pensamento ocidental. Sobre a
relevancia ontoldgica do cristianismo primitivo no pensamento de Heidegger, citemos aqui
John Van Buren:

O ontélogo Heidegger interessou-se ndo apenas na forca explosiva de
seus favoritos pensadores religiosos, mas também nas suas proficuas
analises positivas da natureza historica da experiéncia cristd primitiva.
Ele toma a experiéncia cristd de realidades como mistério, a Vinda
(parousia), o instante (kairos), vigilancia e queda, para ser um particular
modelo “Ontico” de onde ele efetua uma leitura e formalizacdo geral —
ontologicamente ndo comprometidas — de categorias ontoldgicas que

devem concretizar 0 seu novo comego para a ontologia. (BUREN, 2005,
p. 24).

Esta nova ontologia engendrada pelo jovem Heidegger, cuja culminancia se da em
“Ser e Tempo”, é forjada no solo originario da experiéncia fatica da vida cristd. Dada a
importancia da carga ontologica que reside no cristianismo, e 0 modo como Heidegger
encontra neste “modelo Ontico” a for¢a de empuxo para colocar num patamar ontoldgico o
projeto kantiano, iniciaremos nossas analises com a exposi¢do da problematica transcendental
e 0 seus principais desdobramentos historicos até a eclosdo do movimento neokantiano, que
por sua vez forma o ambiente discursivo que estimula o jovem Heidegger numa redefinicéo
ontoldgica do projeto transcendental (Capitulos I e 11). Veremos que nesta empreitada contra
0 movimento neokantiano — porém, ainda sob 0 mesmo espirito —, Heidegger, ao delinear sua
posicdo para com a problematica transcendental, elabora a sua nogéo de facticidade (Capitulo
I11). Com esta nogéo, como ja haviamos dito inicialmente, Heidegger da inicio ao processo de
construcdo de uma nova ontologia, que sub-repticiamente é perpassada pelas categorias
faticas da experiéncia religiosa da vida cristd. A facticidade, nos anos da economia onto-
teologica, recebe o epiteto de “experiéncia fatica da vida”. Analisaremos esta N0Gao
fenomenoldgica, pois ela € o ponto de partida metodoldgico para liberacdo e experiéncia das
categorias ontologicas que emergem da vida crista primitiva. A partir da experiéncia fatica da
vida, a temporalidade sera ressaltada do cristianismo primitivo sob a forma do originario



19

tempo kaip®v¢ (Capitulo 1V). Entdo, depois de definirmos a “experiéncia fatica da vida”,
analisaremos a interpretacdo fenomenoldgica de Heidegger as principais epistolas do apéstolo
Paulo, onde procuraremos compreender de que modo a experiéncia cristd primitiva, através da
vivéncia do tempo kaip®dvg, antecipa a experiéncia do tempo ekistatico-unitario de “Ser e

Tempo ”, e assim, e existencialmente “ensina a temporalidade” (Capitulos V e VI).



CAPITULO |

A HERANCA DA FILOSOFIA TRANSCENDENTAL KANTIANA

Haviamos concebido, como momento indispensavel de nossas pesquisas, a elaboracéo
de uma apresentacdo do modo como a questdo do influxo entre a questdo ontoldgica e
teoldgica impera na filosofia do jovem Heidegger como problema capital. Mas uma
apresentacdo desta problematica ndo deve se ater direta e imediatamente na configuracao
formal desenhada por Heidegger ele mesmo: o &mbito histérico-filosofico de sua formagdo
garante o exame critico e a reta compreensdo do problema na forma colocada por Heidegger,
requerimentos metodoldgicos aos quais o trabalho académico ndo pode se furtar. As
consideracBes acerca do horizonte histérico-filosofico revelam a intima conexdo entre a
recolocacdo da tarefa ontoldgica e os desafios tedricos postos pelo legado da filosofia
transcendental em um momento marcadamente caracterizado pelo desenvolvimento

epistemoldgico da filosofia critica kantiana.

Por isso, neste primeiro momento de nossa pesquisa, procuraremos demonstrar em que
a filosofia de Heidegger afirma sua relevancia ante a problematica que caracteriza sua época.
O que também consiste na seguinte questdo: O que o filosofar que trata de recolocar a questao
do sentido do ser representa para a filosofia contemporanea, que por sua vez caracteriza-se
como herdeira da problematica posta pelo criticismo kantiano? A abordagem desta questéo,
no curso de nossa pesquisa, torna-se relevante devido ao fato de que 0s conceitos e esquemas

’

que, na “Introdug¢do a Fenomenologia da Religido”, anteveem elementos da ontologia
fundamental, foram resultados da postura do jovem Heidegger para com a questdo
epistemoldgica que atingia a filosofia em sua época. Portanto, como foi assumido o objetivo
de destacar tais conceitos e esquemas, e 0 modo como estes confluem até sua culminancia na
ontologia fundamental, seria defectivel uma abordagem que nédo levasse em conta o ambiente
filoséfico, em meio ao qual, tais elementos conceituais foram gerados. Na “Introdu¢do a
Fenomenologia da Religido” sera possivel percebermos claramente, por meio dos recursos

metodoldgicos adotados nesta obra, os impactos causados por esse ambiente.



21

Por isso, trataremos a seguir de demonstrar, primeiro, qual a problematica posta pela
filosofia kantiana e 0 modo como esta instiga a configuracéo da filosofia no final do séc. XIX
e inicio do sec. XX. Depois, veremos a construcdo do ambiente discursivo que, sob a missao
de retomar os problemas epistemoldgicos postos por Kant, cerca a filosofia de Heidegger em

seu desenvolvimento.

O projeto proposto pela filosofia de Heidegger, em sua totalidade, que j& haviamos
dito, diz respeito a recolocacdo da questdo do sentido do ser, € a postura de um espirito que,
sem sombra de duvida, estd em harmonia com as tensfes de sua época. Podendo ser, por isso
mesmo, considerado como um dos pontos de confluéncia da histéria da filosofia ocidental. E
esta conexdo de Heidegger com 0 seu tempo, que se expressa em Seu maior grau no projeto
proposto em “Ser e Tempo”, ja se faz sentir na “Introducdo a Fenomenologia da Religido”. O
método empregado no curso de 1920-21, bem como os fendmenos que ali sdo abertos,
resultam da influéncia exercida pela disposicdo da filosofia de sua época. Analisar este
ambiente de formacdo dos elementos que, na “Introducdo a Fenomenologia da Religidao”,
pretendemos destacar, € de crucial relevancia para compreendermos o sentido do que ali esta

sendo inaugurado.

Heidegger é herdeiro de uma tradicdo neokantiana, e é nela que ele encontrara a
ambientacdo em cuja relacdo se desenvolvera sua filosofia. Inegavelmente, muitos dos
créditos da relevancia de sua filosofia para contemporaneidade devem ser consagrados ao
ambiente neokantiano no qual ele estava inserido; como nos mostra Crowell:

[...] projetos como a ontologia fundamental ou a hermenéutica filosofica,
gue proclamavam libertacdo, tem desenvolvido aporias internas que
sugerem que uma reavaliacdo do triunfo das exigéncias de tais projetos so
foi possivel por meio da transcendéncia dos problemas incontornaveis

pelos quais seus pais neokantianos eram de certo modo obcecados.
(CROWELL, 1998, p.185)

Portanto, Heidegger também é um herdeiro de Kant, e no perfil da questdo
fundamental da filosofia heideggeriana é possivel ser encontrado os tracos da problematica
kantiana. Porém, como pode ser isto possivel? Para tanto, devemos compreender de que modo
a filosofia de Kant introduz questdes que marcam distintivamente as controvérsias filosoficas
na contemporaneidade. Depois de compreendermos o modo como Kant determina o
destinamento da filosofia contemporénea passaremos a analisar a seguinte questdo: Como a
tarefa da filosofia heideggeriana pode ser concebida como uma determinada postura ante a

problematica posta por Kant? VVeremos que o pensamento que busca desocultar aquilo que ha



22

muito se encontrava em ocaso, surge e se alimenta do balbucio causado pelas questdes

kantianas.
1. O desenvolvimento da problemética transcendental em Kant

A histéria da filosofia se divide em periodos, precisamente porque cada periodo
apresenta uma caracterizacdo propria, definida pela natureza dos problemas e pelo modo de
tratamento dos mesmos. Cada periodo possui uma forca de empuxo que, caracterizando-o,
pde os problemas e seus respectivos modos de tratamento. Se intentarmos caracterizar a
filosofia contemporénea devemos, antes de tudo, concentrar-nos na delimitacdo desta forca de
empuxo, que por sua vez é o ponto cardeal de toda problematizacdo contemporanea. Este
ponto cardeal, sem mais delongas, é a problematica posta pelo criticismo kantiano. E por que
ocuparia Kant tamanha posicdo de destagque na determinacdo do carater da filosofia
contemporanea? A filosofia kantiana ira catalisar a radicalizagdo da mentalidade ocidental no
tratamento dos problemas cientificos ocorrida durante o periodo das revolucdes cientificas.
Posto em meio ao balbucio impingido pela fisica moderna, Kant € o pensamento que
consciencializa a ruptura entre o universo da antiga cosmologia e o universo da fisica
moderna. Sobre isto, vejamos o que afirma Luc Ferry:

Com efeito, em menos de um século e meio — ao longo do periodo que se
estende da publicacdo da obra de Copérnico sobre as Revolugdes das Orbitas
celestes (1543) até aquela dos Principia mathematica de Newton (1687),
passando pelos Principios da filosofia de Descartes (1644) e pela publicacdo
das teses de Galileu sobre as relagdes entre a Terra e 0 Sol (1632) —, uma
revolugdo sem precedentes na histéria da humanidade se cumpriu. Nasce
uma nova era, da qual Kant provavelmente ¢ o primeiro filésofo a tomar
plena consciéncia. Ndo é apenas 0 homem, como as vezes disseram, que
“perdeu seu lugar no mundo”, e sim o proprio mundo, pelo menos aquele
que formava o @mbito fechado e harmonioso de sua existéncia desde a
Antiguidade, que pura e simplesmente se volatizou. A cosmologia dos
antigos j& ndo é a nossa, e, para Kant, é evidente que o horizonte da fisica

moderna passa a ser 0 Unico e verdadeiro, que é a partir dele que se deve
repensar tudo, se também quisermos reconstruir. (Ferry, 2009. p. 19)

Ser o icone que concentra em si todo o espirito da revolucdo cosmoldgica, representa
algo mais, representa ser aquele que dard voz a uma guinada no pensamento ocidental que
deixa para tras, ndo apenas uma teoria cosmologica, mas todo um sistema de conhecimento
vigente. Ao sofrer os impactos da revolugdo cientifica, Kant percebe que a filosofia se vé
obrigada a rever os problemas fundamentais e, principalmente, rever o modo de tratamento
destes problemas. Sabemos que Kant recebe uma influéncia direta do empirismo inglés,

concentrando a sua filosofia em problemas relativos a teoria do conhecimento, ndo sendo isto



23

nada casual. Pois, a compreensdo dos limites da razdo e, portanto, a critica a metafisica
tradicional posta pelo criticismo, foi, de fato, a postura filos6fica mais adequada para com as
transformac6es ocasionadas pela fisica e astronomia moderna. Isto porque, as pretensdes da
antiga metafisica, bem como o método puramente especulativo adotado para a resolucao de
suas questdes fundamentais, foram solapadas pelas novas descobertas cientificas. Formara-se
uma consciéncia cultural que constrangia a filosofia a observagdo do conhecimento em sua
pura realizacdo. A necessidade de delimitar os aspectos e os fundamentos capazes de sustentar
um conhecimento verdadeiro estava posta, tendo em vista que a tradicional forma de

conhecimento havia sido fragilizada pelos avangos da nova ciéncia.

Kant assume, pois, a tarefa de pensar em uma época de crise, procurando alocar a
filosofia no novo mundo que se ergue sob os afés da revolucédo cientifica. Com a afirmacéo
absoluta das ciéncias naturais no encabecamento da descoberta do mundo, a filosofia, que até
entdo se sustentava sobre o legado da tradicdo, se vé deslocada no novo cenario do
conhecimento humano. Mas, ao contrario do que poderia se esperar, a filosofia — consumada
em Kant — v& em sua prépria falta de estabilidade o espaco aberto que desvela o seu
destinamento. Por isso mesmo, em Kant ndo se pergunta mais “o que devemos saber?”, e
sim, “o que podemos saber?”. ISto ndo representa apenas uma mudanca de meétodo na
filosofia, significa uma revitalizacdo da propria identidade filosofica. Os olhares desconfiados
do exercicio filoséfico repousavam agora sobre 0 &mbito de sustentacdo da verdade cientifica.
Como pode ser possivel um conhecimento verdadeiro? Essa é a questdo que caracteriza 0s

inexoraveis rumos de sua obra mais expressiva, a Critica da Razdo Pura.

Na Critica da Razdo Pura, encontraremos a reacdo da filosofia diante da revolucédo da
mentalidade ocidental desencadeada pelos avancos das ciéncias empiricas. Nela encontramos
a reprojecéo da filosofia de conformidade com o sistema de conhecimento do mundo que se
ergue com a Revolucdo Cientifica. Portanto, no seio desta obra sera gerado um complexo
probleméatico que determina diretamente a configuragdo da filosofia contemporénea. Este
complexo tem como problema central a fundamentagdo do conhecimento cientifico. Sobre

qual base se sustenta as validas afirmagdes do conhecimento objetivo?

Kant compreende gque a descoberta do mundo ndo poderia ser mais efetuada por meio
de sua possibilidade 16gica, nem pelo carater ndo contraditério do pensamento. A ideia de um
conhecimento puro — e, portanto, despojado de toda experiéncia sensivel —, cuja expressao

maior concentrava-se na antiga metafisica, tornara-se insustentavel. A tentativa de qualquer



24

forma de conhecimento em ultrapassar os “limites da sensibilidade” estaria sujeita a cair em
irredutiveis antinomias e paralogismos destruidores. Fora da dimensdo da experiéncia nao se
pode alcancar um conhecimento efetivamente valido. Aqui Kant faz recobrar o seu
compromisso com espirito cientifico da época, demonstrado em sua filosofia aquilo que
irrefutavelmente lhe ensinava a nova ciéncia: o progresso cientifico se faz pautado sob a
dimensdo da experiéncia. Neste sentido, Kant, de fato, admite a impossibilidade do
conhecimento filoséfico disputar com a nova ciéncia 0 mesmo ambito de atuacdo. Entretanto,
esta admissdo ndo representava o fim da filosofia, e sim, a reconstrucdo de sua identidade
sobre novas bases, por conseguinte, sob um novo ambito de atuacdo. Assim, a cultura
ocidental, ndo apenas contemplava o surgimento de uma nova ciéncia, mas também de uma

nova filosofia.

Kant percebe que uma avassaladora onda de descrenga contra o pensamento metafisico
estava posto %, consequentemente abalando a propria filosofia. Pois, se a filosofia era
compreendida como ciéncia que desvendava 0 mundo por meio da racionalidade especulativa,
apos o descredito da metafisica perante o advento das ciéncias naturais, a prépria justificativa
de existéncia da filosofia estava ameacada. A filosofia perdia o seu espaco no mundo,
necessitando urgentemente localizar um dmbito de atuacdo que garantisse sua existéncia como
forma valida de conhecimento. Kant cede aos animos cientificistas do séc. XVIII, restringindo
a origem do conhecimento efetivo aos limites da experiéncia sensivel, de modo que, o puro

conceito ndo garante a realidade do objeto *

, € sim, sua mera possibilidade. Essa
conformidade de Kant com anseios de sua época, talvez aparentasse certa rendicdo, por parte
da filosofia, do posto de ciéncia pioneira no conhecimento da realidade, cedendo tal

pioneirismo as ciéncias da natureza.

Entretanto, o recuo de Kant preparava um contragolpe, o qual abriria espaco para o
reestabelecimento do conhecimento filosofico em meio a uma cultura cientificista assentada
sobre o conhecimento experimental: de fato, o conhecimento do mundo ja ndo poderia ser
realizado por meio da projecdo do pensamento especulativo em direcdo a realidade objetiva,

mas — e aqui se faz sentir o revigoramento do papel da filosofia —, segundo Kant, todo

? Kant anuncia a apostasia metafisica na modernidade, dizendo: “Se, no inicio, dela [a Metafisica] foi esperado
mais do que racionalmente lhe poderia ser exigido, o que levou a cerca-la por muito tempo das mais belas
expectativas, tais esperangas demonstraram-se enganosas e acabaram por provocar seu descrédito geral.” (Kant,
Critica da Razdo Pura, p.531).

%0 conceito ndo pode determinar a realidade efetiva das coisas, Kant demonstra isto ao afirmar: “O que ¢é
preciso saber, e que esquecemos sempre, € que 0 conceito de uma coisa é so sua possibilidade, mesmo se esta
coisa ndo ¢ um objeto ideal, mas um objeto que se pode encontrar na experiéncia.” (Kant. Os Fildsofos Através
dos Textos — De Platéo a Sartre. p.164)



25

conhecimento efetivo que se constitui a partir da experiéncia € precedido por uma estrutura a
priori que o condiciona. Isto consistiu naquilo que o proprio Kant chamou de “revolugéo
copernicana”, uma inversao no processo do conhecimento — abrindo caminho para a
reconfiguracdo da filosofia. Pois, se tal estrutura a priori condiciona diretamente a
experiéncia, surge aqui uma dimensdo que tem primazia sobre a dimensdo da experiéncia.
Essa distincdo entre a dimensdo da experiéncia e a dimensdo do elemento a priori, que
constitui o entendimento, e a relacdo existente entre tais dimensdes, representa o cerne do
empreendimento kantiano que garante o positum da filosofia. Enquanto as ciéncias naturais
tém seu desenvolvimento centrado na experiéncia sensivel, e desta forma desempenham seu
papel na descoberta do mundo, a filosofia encontra a validade que lhe sustém, como
conhecimento da realidade, centrando-se na dimensdo que determina a propria experiéncia, o
elemento a priori, o0 sujeito transcendental — para Kant a filosofia se faz como critica da razéo.
Esta atuagdo da filosofia na dimensdo do sujeito transcendental visa a unidade sistemética de
todas as ciéncias empiricas. Enquanto critica, a filosofia opera como legisladora da razéo,
instituindo as finalidades essenciais em funcdo das quais o conhecimento humano é
sistematizado. Tendo como campo de atuacdo a subjetividade transcendental, a filosofia ndo
apenas justifica sua existéncia perante as demais ciéncias, mas também recupera seu primado
em relacdo as ciéncias empiricas, visto que é posta como condi¢do de possibilidade destas. No
sentido desta relacdo que a filosofia possui com as demais ciéncias vejamos algumas
afirmacdes de Kant:

Deste ponto de vista a filosofia € a ciéncia da relagdo de todo o

conhecimento aos fins essenciais da razdo humana (teleologia rationis

humane) e o filésofo ndo é um artista da razdo, mas o legislador da razdo
humana [...]

O matematico, o fisico, o l6gico, por mais que possam ser brilhantes os
progressos que os primeiros em geral fagam no conhecimento racional e
os segundos especialmente no conhecimento filosofico, sdo contudo
artistas da razdo. H& ainda um mestre no ideal que retne a todos, 0s
utiliza como instrumentos, para prover os fins essenciais da razdo humana

[.]

Por conseguinte, a metafisica, tanto da natureza como dos costumes, e
sobretudo a critica de uma razdo que se arrisca a voar com suas proprias
asas, critica que a precede a titulo preliminar (propendéutico), constiuem
por si s@s, propriamente, aquilo que podemos chamar, em sentido
auténtico, filosofia. Este refere tudo & sabedoria, mas pelo caminho da
ciéncia, o Unico que, uma vez aberto, ndo se fecha mais e ndo permite que
ninguém se perca. A matematica, a fisica, o préprio conhecimento
empirico do homem, possuem um alto valor como meios para se
alcancarem os fins da humanidade, na maioria das vezes fins
contingentes, mas no fim de contas também para se atingirem fins



26

necessarios e essenciais, embora unicamente mediante um conhecimento
racional por simples conceitos [filosofia] [...]. (KANT, 2001, 839-850 A)

Ora, 0 que esta implicado nestas afirmagdes sobre a natureza da relagéo que a filosofia
tem para com as ciéncias empiricas? Kant concebe a filosofia como ciéncia racional que
exerce um papel crucial na determinacdo do conhecimento humano. Assumindo a posicdo de
“legislagdo da razdo humana”, a filosofia resgata o conhecimento experimental do
esgarcamento da contingéncia, possibilitando o conhecimento humano naquilo que ele é, ou
seja, um conhecimento dotado de sentido em sua uniformidade sistematica. Deste modo, 0
pensamento racional da filosofia se mantém efetivo no empreendimento humano de desvendar
o mundo. Pois, originando-se 0 conhecimento na experiéncia, nao se restringe somente a esta
dimensdo, como afirma Russel, ao comentar Kant:

Assim, embora 0 conhecimento surja da experiéncia, ndo deriva
exclusivamente dela. Poderiamos expressar isto de maneira diferente,

dizendo que a experiéncia sensorial € necessaria, porém ndo suficiente
para o conhecimento. (RUSSEL, 2003, p.385).

Este conhecimento é conhecimento do mundo, portanto a filosofia toma parte no
processo que culmina com o desencobrimento da realidade. Ndo mais como a antiga
metafisica, antes agora sob os auspicios de uma critica do sujeito transcendental. O
pensamento filosofico se mantém como forma de conhecimento do mundo, encontrando sua
dimensdo propria. Ndo mais se atabalhoando em direcdo a realidade em si, mas detendo-se a
uma fisiologia racional *. O empenho de Kant, desenvolvido na Critica da Raz&o Pura, acaba
neste sentido resultando na delimitacdo deste &mbito préprio de atuacdo da filosofia, que é o

tratamento dos elementos aprioristicos que condicionam o conhecimento experimental.

Deste modo, a sustentacdo da filosofia em meio a nova cultura cientifica que se ergue
com a Revolugdo Cientifica, dependia exclusivamente da validade destes elementos
aprioristicos. Haja vista que Kant colocara a filosofia como ciéncia cuja atuacdo estaria
concentrada na legislagdo dos principios aprioristicos que possibilitam o conhecimento
experimental. Por isso mesmo, a Critica da Razdo Pura, enquanto reacdo diante de uma
cultura cientificista, ird se mover no sentido de alocar a filosofia em meio ao novo mundo que
se ergue; e, para tanto, procurara demonstrar a existéncia de tais elementos aprioristicos. Tal
como afirma Russel: “O objetivo da Critica da Razdo Pura é demonstrar que 0s juizos

sintéticos a priori sdo possiveis” (RUSSELL, 2003, p. 386). Neste sentido, a Critica € uma

* Segundo Kant, uma “reflexdo racional da natureza”, que visa uma consideragio da natureza, ou seja, o conjunto
dos objetos dados aos sentidos, ou a qualquer forma de intuicdo. (Kant, Critica da Razdo Pura, p. 529).



27

obra que se desenvolve tendo em vista corroborar a validade da determinagéo do elemento a

priori no processo do conhecimento verdadeiro do mundo. Vejamos o que sobre isso afirma

Stegmuller:
Kant julgava poder provar que todo conhecimento experimental se baseia
em conhecimentos aprioristicos da realidade. Estes ultimos consistem em
juizos sintéticos verdadeiros a priori, isto é, em juizos cuja verdade
podemos compreender, embora, por um lado, ndo possamos demonstra-
los logicamente e, por outro lado, ndo necessitemos de dados de
observacdo para apoid-los. O problema de Kant consistia em como
explicar a priori esse fenbmeno enigmatico de juizos sintéticos
verdadeiros e em que se baseia a validade desses juizos. A solucdo que
ele deu ao problema consiste na teoria do idealismo transcendental que
em termos de imagem, ¢ uma “revolucdo copernicana”: o conhecimento
real ndo consiste em que as propriedades de um mundo que transcende a
consciéncia se reflete na nossa consciéncia; antes, o chamado “mundo
real”, isto €, o inico mundo empiricamente real que nos ¢ conhecido, do
qual podemos falar de maneira adequada, é, nos seus atributos bésicos, o

produto constitutivo da nossa propria faculdade intuitiva (espaco-
temporal) e do nosso entendimento. (STEGMULLER, 2012, p. 4).

A problemética que eclode, portanto, com a filosofia de Kant, e que marca
efetivamente a filosofia posterior, sendo arrastada até aos dias da filosofia contemporanea, € a
questdo referente a possibilidade da determinacdo da estrutura a priori do entendimento no
processo de efetivacdo do conhecimento verdadeiro. Sumariamente, a problematica que se
abre com o idealismo transcendental, diz respeito a fundamentacdo do conhecimento valido
em sua relacdo necessaria com a consciéncia. Tal questdo ird demasiadamente encharcar as
controveérsias da vida filosofica no final do séc. XIX, e inicio do séc. XX. Ora, certamente a
filosofia contemporénea é uma resultante de diversas fontes historicas, entretanto, a énfase
aqui dada a questdo kantiana é justificada pelo fato de que esta é o fio histérico pelo qual todo
0 curso do pensamento contemporaneo de algum modo ja transcorreu. E este “algum modo” é

precisamente o que determina a diversidade das discussdes na contemporaneidade.

Agora, antes de nos determos no modo como a problematica posta pelo idealismo
transcendental se estende até sua culminancia na filosofia contemporanea, ambientalizando a
filosofia de Heidegger em seu desenvolvimento, devemos ter claramente em vista que Kant,
ao reagir diante da expansdo das ciéncias empiricas e catalisar em sua “epistemologia” a
revolucdo da mentalidade ocidental (consolidada na Revolucdo Cientifica), ele acaba por
propor em sua Critica da Razdo Pura uma paradigmética concepgdo de conhecimento. A
peculiaridade desta concepcdo encontra-se no fato de que ela foi capaz de absorver o projeto e

o0 sentido da metafisica dos antigos para uma dimenséo inteiramente nova, assentado-a sobre



28

bases epistemoldgicas — o mundo passava a ser, de agora em diante, 0 mundo do sujeito
transcendental. As ciéncias empiricas, sob esta nova concepcdo de conhecimento, passaram a
se encontrar engastadas em estruturas aprioristicas, e, portanto, em bases ndo experimentais.
Os lacos entre o0 ser e o conhecer sdo estreitados pela posicdo filosofica de Kant. E essa
reelaboracdo da questdo do conhecimento ird tracar os contornos do ambiente filoséfico de
Heidegger.

2. Dos Motivos que impulsionaram o Movimento Neokantiano

Passemos agora a nos concentrar no modo como a problematica epistemolégica posta
por Kant ira perfazer o ambiente no qual a filosofia que recoloca a questdo do sentido do ser
sera desenvolvida em seus elementos primordiais. Ora, € precisamente no desencadeamento
do movimento neokantiano que verificamos 0 modo como a problematica kantiana compde o
ambiente de gestacdo da fenomenologia heideggeriana. Portanto, é na exposicao das intencdes
que impulsionaram o Neokantismo que encontraremos uma descri¢do dinamica do processo
de construcdo do ambiente discursivo que permeou as origens do pensamento de Heidegger.
Indicaremos essas intencdes, bem como o que representou 0 movimento Neokantiano, a fim
de que seja posto em quadro o fluxo de discussdes que pungiram a reflexdo elementar da
ontologia fundamental. A exposi¢do destas tematicas constitui o precedente necessario para
demonstrarmos o modo como o0 jovem Heidegger se posiciona frente a problematica
epistemoldgica do idealismo transcendental. O fato é que, assim como a problematica
kantiana atinge a filosofia de Heidegger sob a orientagdo do Neokantismo, assim também
Heidegger respondera a Kant impulsionado pelo contraponto neokantiano.

Certamente, € inegavel o fato de que sd@o diversas as fontes que culminam com o
desenvolvimento da ontologia fundamental, pois “uma grande origem envolve uma grande
explosdo de criatividade” (KISIEL, 1993, p.15). Porém, como ¢ do nosso interesse
metodoldgico, neste capitulo, ressaltar especificamente 0 modo como o jovem Heidegger se
posiciona frente a problematica posta pelo idealismo transcendental, nos ocuparemos
especialmente do dialogo estabelecido entre a nascente fenomenologia de Heidegger e o
movimento neokantiano. A discussdo com 0s neokantianos ird engendrar o processo de
formacdo do pensamento fenomenoldgico. A anélise deste dialogo é a base da qual partiremos
para compreender o modo como a filosofia caracterizada pela hermenéutica da facticidade
reage para com o criticismo, que no momento era revisado, a sua prépria maneira, pelo

Neokantismo. Veremos que a fenomenologia em Heidegger surge como uma nova alternativa



29

que, ao romper com 0 movimento neokantiano, coloca os problemas oriundos do idealismo
transcendental sob a perspectiva de um novo horizonte. Porém, é de suma importancia
resaltarmos (e isto veremos com mais precisdo) que a fenomenologia heideggeriana néao
rediscute o problema epistemologico sob o mesmo paradigma de seus contemporaneos
neokantianos, mas funda, ela mesma, um novo paradigma, colocando em aberto uma

dimensdo inteiramente nova para o tratamento da problemética kantiana.

Foi sob a orientagio da emblematica convocagdo, “Retornemos, pois, a Kant”,
proferida por Otto Liebmann, em sua obra “Kant e os Epigonos”, em 1865, que 0 movimento
Neokantiano encontraria o seu félego inicial. Esta convocacdo expressa bem o espirito deste
movimento, tendo em vista que, ndo apenas Liebmann, mas todos os que vieram a participar
do movimento, perceberam que era oportuno, diante das condi¢gdes em que pairava a vida
filosofica da época, operar um retorno as possibilidades abertas pelo empreendimento
kantiano. De fato, a tarefa neokantiana ndo era uma mera repeticdo, antes uma apropriacao
produtiva do projeto filoséfico de Kant. A compreensdo de que era precisamente em direcéo
Kant, e ndo qualquer outro, a quem as atencfes do pensamento filosofico deveriam se voltar,
ndo foi uma escolha arbitraria. A saturacdo metafisica causada pelo idealismo alemédo na
cultura filoséfica germéanica, bem como os seus embates com o cientificismo impulsionado
pelo positivismo na Alemanha, fomentou impasses cujas possibilidades de resolucdo jaziam
no criticismo. A necessidade de um ‘retorno a Kant’ ndo foi mera pratica desportiva de
filologia, nem tdo pouco se assemelha a ‘jogos de crianga’. Um distanciamento da proposta

kantiana foi sentido, exigindo a necessidade de retorno.

Porém, por que voltar & Kant? Por que retomar tal proposta? Certamente a convocacéo
de Liebmann ndo seria proferida se a proposta kantiana nédo se fizesse necessaria, ou ndo se
enquadrasse adequadamente aos problemas contemporaneos. E, de fato, se fez, porque as
circunstancias historico-filosoficas a exigiram. Isto, de tal modo, que todos os neokantianos
em unissono se empenharam nesse ‘retorno a Kant’. Deste modo, uma compreensdo plausivel
da natureza do movimento neokantiano, bem como uma adequada conceituagdo desta
natureza, deve mirar mais propriamente a esfera dos motivos que impulsionaram a releitura de
Kant, do que a mera atividade de releitura em si. O fato é que por um periodo de quase setenta
anos, estendendo-se desde a segunda metade do séc. XIX até o inicio do séc. XX, a academia
filosofica alemd@ inicia um sistematico movimento de releitura das obras de Kant.
Evidentemente, que uma analise adequada ndo ira se restringir a conceituar o neokantismo

simplesmente como um movimento de releitura da filosofia kantiana, mas terd em conta,



30

acima de tudo, os motivos que impulsionaram o movimento. Definindo-se, portanto, o
Neokantismo, mais pelos seus motivos do que propriamente por sua simples préatica

tematizada de investigacao.
2.1. Idealismo Alemao e o distanciamento do projeto transcendental de Kant

E como poderiamos caracterizar a esfera de motivos que impulsionaram a retomada de

Kant pelos neokantianos? Um pouco acima, jd haviamos provisoriamente indicado: o

idealismo alemdo havia levado ao extremo o criticismo, e isto, de tal modo, que a proposta

kantiana se volatizou. Neste interim, desenvolvia-se também o positivismo que, em oposi¢éo

ao idealismo, proclamava uma reducdo empirista do conhecimento, implicando numa

desestabilizacdo do estatuto da filosofia. Portanto, esta esfera de motivos compde-se a partir

dos impasses ocasionados pelos embates entre o idealismo especulativo e o projeto

positivista. Vejamos, portanto, os elementos inerentes a esta esfera de motivos, comegando

pela exposicdo dos tragos gerais sobre estes dois polos discursivos, detendo-nos

primeiramente com o idealismo especulativo e a abertura para o contraponto positivista. Sobre
o distanciamento da proposta kantiana, afirma Toteff:

De fato, alguns contemporaneos de Kant, profetizaram que ele deveria ser

seguido, e seus sucessores do idealismo alemdo aparentemente foram

além de Kant, tdo além, que aquilo que de Kant havia neles ja ndo podia

mais ser reconhecido — por isso mesmo, Kant havia sido esquecido.

Quanto aqueles filésofos que no final do século dezenove e inicio do

século vinte, ndo apenas lembraram-se dele, mas sustentaram que a

filosofia, desde Kant, tem sido uma tentativa, ou de se construir sobre ele,

ou de rejeita-lo, tratava-se de um movimento idealista alemdo que ficou
conhecido como Neo-Kantismo (TOTEFF, 2008, p.27).

Ao superlativizar a ideia do sujeito transcendental, assim como a dimenséo
aprioristica, o idealismo especulativo fez com que os limites existentes entre tal sujeito e a
realidade (limites indicados em Kant pela efetividade da coisa-em-si) fossem suprassumidos
pelo Espirito Absoluto. A logica, bem como a dialética, que de acordo com Kant, eram
elementos constitutivamente transcendentais, — pertencendo, portanto, a estrutura das
categorias transcendentais — no idealismo absoluto, tornam-se o proprio processo dindmico do
real. A realidade é restringida a razdo, para a qual, enquanto Espirito Absoluto, ndo h& mais
limitaces. Em Hegel se encontra o apogeu do desdobramento do criticismo kantiano pela
filosofia especulativa, ao ponto do idealismo critico tornar-se uma metafisica idealista. O
pensamento puro, na qualidade do Eu Absoluto, abarcara todos os processos dindmicos da

realidade; e, com isso, o revigoramento da metafisica, no seio do Espirito Absoluto, levaria



31

inevitavelmente a filosofia especulativa ao total descrédito, ou como exemplifica Adair-
Toteff, a0 comentar o contexto cultural que antecedeu 0 Neokantismo, “O grande sistema
idealista alem&o da geracdo anterior [idealismo especulativo] tinha desmoronado sobre o seu
proprio peso” (TOTEFF, 2008, p.28).

2.2. Positivismo e reducionismo empirista — acirramento da distancia para com o

projeto transcendental de Kant

Com a expansdo do idealismo especulativo, no séc. XIX, em meio a comunidade
filosofica alemd, vemos o que vem a ser outro motivo para o surgimento do Neokantismo: o
desenvolvimento concomitante de outra vertente de pensamento, que se fortalecia em sua
oposicdo a filosofia especulativa; e que, ao gerar um campo de tensdo com o idealismo
absoluto, fomentou o ambiente propicio de ‘retorno a Kant’. Esta vertente foi o positivismo

alem3o °.

Porém, antes de sua introducdo na filosofia alema, o positivismo se desenvolvera
inicialmente na Franca, tendo Augusto Comte como seu principal idealizador e representante,
por meio de sua obra Curso de Filosofia Positiva, publicada em 1830. De fato, a defesa do
positivismo pode ser dividida em trés frentes, que correspondem aos trabalhos desenvolvidos
nos trés respectivos paises: Franca, Alemanha e Inglaterra (HARRE, 2008, p.12). Para cada
uma destas nagdes o positivismo ird adquirir uma configuracao especifica, sendo determinado
pelo filoséfico estado de arte da nacdo. Entretanto, mesmo adquirindo configuracgdes distintas,
as trés frentes compartilham de raizes comuns; raizes que partem dos elementos basicos do
positivismo, os quais foram fixados pelo trabalho de Comte. Todos os positivistas estdo em
comum acordo quando se trata da questdo do fundamento de validagdo do conhecimento
verdadeiro, bem como dos limites do conhecimento humano. Apresentando uma severa
atitude epistemoldgica, eles acreditam que “apenas aquilo que ¢ imediatamente dado pelos

sentidos pode ser conhecido com exatiddo” (HARRE, 2008, p.11).

Deste modo, com o advento do positivismo, o método das ciéncias empiricas é
radicalmente estendido para o campo da filosofia e, consecutivamente, para as demais
ciéncias humanas. Tendo em vista, portanto, que as ciéncias empiricas encontram a base de

seu progresso pautada na observagdo e experimentacdo. Era pretensdo dos positivistas adotar

> Para uma caracterizacao plena do posicionamento adotado pelo positivismo alemao frente a filosofia idealista
pode-se conferir o artigo completo de Rom Harré, intitulado como “Positivist thought in the nineteenth
century”, o qual encontra-se incluso na obra “The Cambridge History of Philosophy 1870 — 1945 ”.



32

0 mesmo carater metodoldgico nas ciéncias humanas, sem o qual tal regido do conhecimento
jamais seria capaz de consumar uma espécie de conhecimento verdadeiramente vélido. E
neste sentido que os positivistas nutriram um ceticismo radical para com qualquer tipo de
forma inobservavel. Tornando-se criticos arduos da religido e da metafisica, ndo demorou
muito para que o estatuto e autenticidade da filosofia ndo fossem colocados em ameaca. De
fato, questiona-se mesmo se o positivismo era concebido pelos positivistas como um
movimento que se realizava dentro de uma esfera filoséfica, ou se era mais uma espécie de
autoconsciéncia cientifica.
Portanto, o que é filosofia para o positivismo? Aparentemente, uma
reflexdo sobre a ciéncia. Depois de esgotada esta, ndo sobra um objeto
independente para a filosofia que ndo seja aquela reflexdo; a filosofia se
transforma em teoria da ciéncia. Assim, a ciéncia positiva adquire
unidade e consciéncia de si propria. Mas a filosofia, é claro, desaparece; e

€ isso 0 que ocorre com o movimento positivo do século XIX, que tem
muito pouco a ver com a filosofia. (MARIAS, 2004, p.390)

O positivismo na Alemanha adquire um carater proprio pelo fato de fazer frente ao
idealismo especulativo. Organizando-se a partir do campo de tensdo aberto por sua disputa
com a o idealismo, o positivismo alemao se apresentara de duas formas: a primeira, por meio
de um positivismo que se caracteriza por uma forte reducdo empirista, e que foi encabecada
pelo fisico Ernest Mach; e a segunda, tem-se um positivismo que “adota um empirismo que se
aproxima da metafisica” (HARRE, 2008, p.22), tendo como principais representantes 0s
fisicos Heinrich Hertz e Ludwing Boltzmann. Ambas as formas exercem, de fato, um anti-
idealismo, porém, se desencontram em seu tratamento para com 0s elementos teoréticos
inobservaveis. Enquanto, Ernest Mach, pensava num projeto metodologico que “retratasse 0s
fundamentos da fisica de forma a eliminar os dominios inobservaveis da ontologia das
ciéncias naturais, e particularmente para eliminar todos os tragos absolutistas” (HARRE,
2008, p.20), Hertz “ndo era totalmente avesso as relevantes hipoteses sobre o reino
inobservavel do mundo natural, nem a elaboracdo de uma metodologia que, pelo uso de tais
hipoteses, pudessem ser avaliadas por sua verossimilhanga” (ldem). Boltzmann, ao
conformar-se com a posicdo de Hertz, acreditava que pelo desenvolvimento matematico de
uma teoria seria possivel justificar a existéncia de entidades n&o observaveis (HARRE, 2008,
p.22).



33

2.3. O campo de tenséo entre idealismo e positivismo e o despontar de um retorno ao
equilibrio do projeto transcendental de Kant

Esses sdo os tracos gerais do idealismo alemdo e do positivismo, cujo confronto
engendrou problemas que condicionaram a necessariedade do ‘retorno a Kant’. As indicagdes
gerais a respeito destes dois polos discursivos, expostas mais acima, viabilizam a
compreensdo sobre o0 modo como a tensdo aberta pelos seus embates impulsionam o
movimento neokantiano. Concentremo-nos, pois, doravante na exposi¢do do campo de tenséo
entre o idealismo e o positivismo. Cientes de que é precisamente nas divergéncias entre estas
duas correntes filosoficas que ha de emergir um ambiente propicio para o desenvolvimento

dos anseios neokantianos.

Por um lado, vimos que o idealismo alemao ao superlativizar o sujeito transcendental,
torna-o num Eu Absoluto; com isso, o idealismo critico que, ao delimitar na experiéncia as
fronteiras do conhecimento valido, corrigira os descompassos da metafisica, sob a tutela dos
idealistas Fichte, Schelling e Hegel, transformava-se numa metafisica idealista. A propria
dimensdo da experiéncia havia sido suprassumida pela idealidade do conceito. De tal modo
que, na totalidade do conceito a autonomia da experiéncia, no processo do conhecimento,
tornava-se irrelevante. E esta reducdo da experiéncia se deu pela compreensdo de que a
realidade é processo dialético do Espirito, no qual a experiéncia ja ndo é mais um limite em si,

antes um termo absorvido no processo.

A postura tomada pelo idealismo especulativo gerava um problema com diversas
implicacdes para a efetividade do processo investigativo das ciéncias naturais, pois a ancora
na qual a estabilidade do progresso cientifico estava firmada — ou seja, a experiéncia —, pela
concepcao idealista, estava novamente reduzida as quimeras do pensamento especulativo.
N&o é por acaso que a reagdo mais radical proviria exatamente de cientistas profissionais.
Como é o caso da destacdvel reagdo impingida pelo fisico positivista Ernest Mach. Ele
aproximara-se das reflexdes positivistas de Augusto Comte precisamente porque estas se
harmonizavam com o0s intuitos de seu projeto empirista. Ora, 0 positivismo na Franga
objetivava principalmente ser um movimento anticlérico, visando “emancipar o intelecto da
supersticdo que ele [Comte] podia encontrar na institucionalizada religido de seu tempo”
(HARRE, 2008, p.12). Mach, entretanto, ndo se opunha a nenhum misticismo em particular.
O seu projeto era um projeto epistemologico. E no viés da missao epistemoldgica de Mach, o

positivismo aleméo ganhara uma tonalidade bem peculiar: ndo era o misticismo religioso que



34

se visava combater, mas sim as amarras das supersticdes metodoldgicas impostas pelo
idealismo especulativo. A paixdo que Comte alimentava pela ciéncia, ao ponto de eleger tal
forma conhecimento como Unica e verdadeira religido da humanidade, é transpassada para
Mach sob a forma de 6dio contra a metafisica idealista; e isto, de tal modo, que Mach foi
denominado como um verdadeiro “empirista puritano”. Isto € notdrio pela natureza do seu
método, o qual opera uma catarse radical, abolindo do conhecimento cientifico todo e

qualquer resquicio de elementos néo sujeitos a observacdo experimental.

A posigdo de Mach produz um ceticismo tdo acido quanto aquele encontrado em
David Hume. E, de fato, Mach recorre a filosofia de Hume para corroborar seu
posicionamento. A critica de Hume ao problema da inducéo, e 0 modo como esta pde colapso
0 sistema de conexfes causais do racionalismo, é para Mach o solo a partir do qual
impossibilita os sobrevoos especulativos do pensamento metafisico. Entretanto, 0 modo como
Mach absorve o empirismo de Hume nédo o deixaria isento de controvérsias. O radicalismo de
Mach o fez incorrer num solipcismo empirico, do qual ele ndo foi plenamente capaz de se
desenredar. Isto abriria espaco para o desenvolvimento de um positivismo mais ameno quanto
a questdo da possibilidade de validade das entidades inobservaveis. E o que encontramos em
Helmholtz, e ainda em Hertz e Boltzsmann. Nestes se vé claramente certa rendicdo do

positivismo alemao ante o encrudescimento das inten¢des neokantianas.

Helmholtz, assim como Mach, serd um cético da metafisica, acreditando que a teoria
cientifica se restringe a “generalizacdo matematica das observagdes empiricas e dos resultados
experimentais, sendo tais elementos o objetivo ultimo da pesquisa” (HARRE, 2008, p.12).
Porém, o ponto de discordancia com Mach, se dara no seu trabalho neurofisioldgico, através
do qual se aproxima intensamente da teoria kantiana da percepgéo. Ressaltando a concepcéo
kantiana de causalidade, Helmholtz ensina que a ordem da causalidade na experiéncia é
imposta pela mente humana. Ou seja, para ele, as leis da causalidade s&o de carater
estritamente aprioristico. Hertz e Boltzmann, contrapondo-se ao radicalismo empirico de
Mach, aceitam a possibilidade de hipo6teses plausiveis e, portanto, a existéncia de uma

dimensdo inobservavel da natureza, a qual pode ser postulada pela abstragdo matematica.

O positivismo adotado por estes cientistas € a tentativa de se esquivar dos impasses
ocasionados pela postura mais severa do positivismo. Observa-se uma rendi¢cdo ante a
validade de conhecimentos ndo experimentais, tais como as teorias matematicas — as quais

eram para Kant um exemplo direto de juizos sintéticos a priori. E também, uma



35

reconsideracdo da efetividade das inferéncias de uma estrutura aprioristica na determinacéo
do conhecimento valido. Esta amenizacdo do positivismo abastece ainda mais 0s anseios
neokantianos da comunidade filosofica alemd; a qual, insatisfeita com os extremismos da
metafisica idealista e empirico-positivista, buscava uma epistemologia equilibrada, que fosse
capaz de solucionar os impasses ocasionados por ambos 0s extremos. Pois, enquanto a
abordagem do idealismo absoluto conduzia inevitavelmente ao obscurantismo metafisico do
Espirito, o positivismo, por sua vez, abolia a autonomia das ciéncias do espirito e reduzia a
filosofia a teoria da ciéncia. E neste interim que Kant é relembrado. Pois sua filosofia foi
capaz de aplacar as exigéncias do racionalismo cartesiano e do empirismo cético de Hume.
Posicionando-se moderadamente entre os extremos racionalista e empirista, Kant considerou a
experiéncia como limite Gltimo do conhecimento véalido, mas ndo deixou de conceber a
efetividade da estrutura aprioristica do sujeito no processo de obtencdo deste conhecimento.
Kant acabou por garantir, com sua teoria epistemoldgica, tanto a base experimental do
progresso das ciéncias empiricas, como também a dimensdo de atuagdo da filosofia.

A convocacdo de Liebmann expressa bem o0 mesmo anseio por uma postura
epistemoldgica moderada. Os &nimos da comunidade filosofica alemd escorrem para a
filosofia kantiana precisamente porque encontram nela um modelo primordial para solucionar
seus proprios impasses no final do século XIX. Kant é relembrado como modelo mais
adequado, ndo para ser repetido, mas para ser otimizado. Como sua filosofia tinha sido gerada
sob a calorosa tensdo produzida pelas disputas entre empirismo e racionalismo, ela oferece
um modelo, a partir do qual, torna-se possivel avancar em direcdo a possibilidade de superar

os desequilibrios metodologicos impostos pelo idealismo e o positivismo.

Portanto, como haviamos mais acima postulado, uma compreensdo adequada do
movimento neokantiano se da mais por meio da clara visdo de seus motivos, do que
propriamente por sua mera atividade académica de releitura das obras kantianas. Tendo isto
em vista, compreende-se 0 neokantismo como um movimento que se ocupou de delimitar as
condicBes do conhecimento valido, levando em consideragao as inten¢des mais originarias do
idealismo especulativo, entretanto, estabilizando-as com o conhecimento experimental —
fundamento ultimo de toda ciéncia — proposto pelos positivistas. Com isso, 0 projeto
neokantiano visava “estabelecer o espago de autonomia da filosofia em meio as ciéncias
positivas” (CROWELL, 1998, p. 186). Tal projeto sé seria possivel por meio da apreensdo do
espirito da filosofia transcendental de Kant. O acesso a tal espirito ndo consiste numa

repeticdo, ou numa mera interpretacao textual. Consiste, antes, num “retorno a Kant que visa



36

usar os seus principios e metodologias para responder tanto os antigos como 0S Nnovos
problemas” (TOTEFF, 2008, p. 28). Uma caracterizagdo precisa da dindmica de acesso ao
espirito da filosofia kantiana encontra-se incrustada na afirmacdo de Wildelband, que diz,
“Compreender Kant ¢ ir além dele mesmo” (WILDELBAND apud TOTEFF, 2008, p. 30).

Passaremos agora, portanto, a elencar de forma conclusiva 0s motivos que
impulsionaram o desencadeamento do movimento neokantiano, bem como delimitar, a partir

deste viés, um conceito esclarecedor do carater deste movimento. VVejamos, pois:

(1) Vimos que um dos primeiros motivos encontra-se no fato de que as tentativas do
grande sistema idealista alemédo em aperfeicoar a filosofia de Kant ocasionou uma
saturacdo metafisica do sujeito transcendental. O conhecimento experimental havia
sido suprassumido pela dinamica processual do Espirito Absoluto. A realidade
estava novamente sujeita a especulacdo. A superlativizacdo do elemento
aprioristico, por parte da metafisica do Espirito Absoluto, retraia o conhecimento
em si mesmo, absorvendo a dimensdo da experiéncia e tornando volatil sua
autotomia. Isto se afastava do projeto kantiano que concebia a experiéncia como
limite dltimo do conhecimento.

(2) Outro motivo para o desencadeamento do neokantismo € a reacéo positivista ante a
metafisica do idealismo alemdo. Operando uma intensa reducdo empirista, 0
positivismo condiciona toda a validez ® do conhecimento & dimenséo experimental,
0 que resulta em avarias para a autonomia da filosofia. Negando todo elemento néo
observavel, ja ndo resta espaco para filosofia, a qual é absorvida pelas ciéncias
naturais como auto-reflexdo cientifica. A filosofia perde seu espago de atuacdo,

bem como sua autonomia.

Estes sdo os problemas que impulsionaram a reflex&do neokantiana. A exposic¢ao destes
problemas possibilita uma conceituacdo do carater do movimento neokantiano, o qual se
define a partir de tais problemas. Ou seja, 0 Neokantismo & um sistematico exercicio
filoséfico que tem na filosofia transcendental o solo base para instigar a emergéncia do

espirito da filosofia de Kant, o qual consiste em propor uma argumentacdo que garanta “a

® Sabemos que na légica o termo mais familiar é “validade”, entretanto, o que se pretende aqui com o termo
validez € o mesmo que propde MacDowell em sua analise da filosofia dos valores de Rickert. Nesta analise,
MacDowell declara: “Segundo Rickert, a verdade consiste na validez absoluta, que somos obrigados a atribuir a
certos juizos, tanto singulares como universais, tanto espontaneos como cientificos. A tarefa da teoria do
conhecimento é precisamente explicar este fato incontestavel e, por ai, caracterizar as entidades ldgicas, que sao
0s juizos, como tais” (MACDOWELL, 1993, p. 31).



37

absoluta validade dos fundamentos metafisicos, um inatacével apriorismo, e teorias da ética e
valores” (CROWELL, 186, p.186), visando fornecer cientificidade a filosofia — garantindo,

com isso, sua autonomia.



CAPITULO I

A CONFIGURACAO DO AMBIENTE DE DISCUSSAO NEOKANTIANO EM SUA
RECEPCAO A PROBLEMATICA TRANSCENDENTAL

Tendo em vista a compreensdo do neokantismo a partir de seus motivos, procuraremos
agora demonstrar como este movimento, ao se ordenar no encal¢co dos problemas visados,
constréi um ambiente discursivo que, recepcionando a problematica kantiana, proporciona um
ambiente de gestacdo dos elementos primordiais da ontologia fundamental. Veremos como a
questdo, posta por Kant, referente a validade da dimensédo transcendental do conhecimento é
recepcionada no final do século XIX e inicio do século XX pelo Neokantismo Classico. O
modo como esta questdo sera recepcionada € precisamente 0 modo como o ambiente
discursivo — no qual os elementos basicos da ontologia fundamental se desenvolveram — sera

construido.

Primeiro iremos ressaltar o problema base, o qual se configura pelas complicagdes
oriundas das diversas tentativas de determinar e reelaborar a estrutura da subjetividade
transcendental esbocada por Kant. Pois, fora precisamente na elaboracdo das diferentes visdes
deste problema que o ambiente de discussdo neokantiano ira se constituir. Depois é na visdo
da instituicdo das escolas de Manburgo e Baden, as quais expressam visoes diferentes sobre o
problema base, que a filosofia transcendental atinge a contemporaneidade. Estas diversas
posicBes que caracterizaram o Neokantismo Classico forneceram a orientacdo fundamental
para o desenvolvimento dos elementos primordiais da ontologia fundamental. Hermann
Cohen e Natorp, principais representantes da escola de Marburgo, e Windelbend e Rickert,
representantes da escola de Baden, apresentam uma atuagédo relevante na relacdo existente
entre o desenvolvimento primordial do pensamento de Heidegger. Por isso, também nos
concentraremos na atuacgédo destes neokantianos, cujo papel foi determinante para a defini¢cdo
do carater de suas respectivas escolas. Depois, veremos o irrompimento fenomenolégico de
Husserl, destacando a fenomenologia husserliana como uma nova abordagem do problema
base. A introducdo da fenomenologia é um elemento a mais na construgdo do ambiente de
gestacdo do pensamento heideggeriano, que aqui serd destacado em sua discussdo com 0S

neokantianos.



39

1. Ildentificagdo do problema base

Como vimos, na apresentacdo da problemética kantiana, o intuito principal da Critica
da Raz&@o Pura era demonstrar a efetividade dos juizos sintéticos a priori. Com isto, 0 que
Kant pretendia era postular a determinacdo de uma estrutura a priori — que por sua vez
compunha o sujeito transcendental — na realizacdo processual dos conhecimentos verdadeiros.
Kant, em conformidade com Hume, ndo negara a experiéncia enquanto horizonte total do
conhecimento, mas havia interposto o argumento de que os dados que proviam dos sentidos

eram ordenados e unificados por um agente a priori (sujeito transcendental).

A natureza desta dindmica dimensdo a priori do conhecimento serd acolhida pelos
neokantianos como problematica nuclear. O “retorno a Kant” implicaria numa compreensao
precisa desta dimensdo do conhecimento. Pois, para equalizar a saturacdo metafisica
ocasionada pelo idealismo, e garantir a autonomia da filosofia na comunidade cientifica diante
do reducionismo empirista do positivismo, era preciso uma reinterpretacdo do elemento a
priori do conhecimento postulado por Kant. Os neokantianos acreditavam que uma
delimitacdo exata da natureza transcendental do sujeito do conhecimento suplantaria aquilo no
que o sistema idealista fracassou e proporcionaria uma posicdo inabalavel da filosofia ante o

ceticismo positivista.

Deste modo, o problema base que impulsionou a atividade sisteméatica do movimento
neokantiano referia-se a interpretacdo precisa do carater dos fundamentos transcendentais do
conhecimento. O que Kant pretendia dizer com os “juizos sintéticos a priori”? Os varios
posicionamentos para com esta questdo definiram a paleta de teorias que configuraram o
movimento neokantiano no final do século XIX, bem como sua sistematizacdo. Contudo,
mesmo expressando uma diversidade de posi¢cdes, 0os neokantianos compartilhavam de uma
mesma tendéncia interpretativa da Critica da Razdo Pura; tendéncia esta que defendia uma
abordagem légico-transcendental dos fundamentos do conhecimento, em oposi¢cdo a uma

abordagem psicologica.

Quanto a esta disputa de tendéncias interpretativas, devemos aqui entender que,
mesmo antes da convocacdo de Liebmann, e, portanto, antes da eclosdo do Neokantismo
Classico, um prematuro retorno a filosofia kantiana ja florescia; e é neste periodo, que vemos
uma interpretacdo psicologica do fundamento transcendental do conhecimento. Tal
interpretacdo ja& haviamos sucintamente citado, trata-se da apropriacdo positivista de

Helmholtz da teoria kantiana da percepcdo. Nele, encontramos um dos principais



40

representantes desta tendéncia psicoldgica. Este havia sido influenciado fortemente pela
fisiologia dos sentidos de Johannes Miiller (1801-1858) ’, o qual afirmava que cada sensacio
era determinada, ndo pelo estimulo em si, mas pela disposicdo do nervo sensorial que operava
como transmissor. Sob a luz de uma interpretacao psicoldgica, o neokantismo nascente ainda
estava muito arraigado ao positivismo. Por isso mesmo, através de um discurso
caracteristicamente materialista, procurava demonstrar a origem do conhecimento nos

processos neurofisioldgicos.

A origem do Neokantismo Classico é marcada pela oposicdo a interpretacéo
psicolégica do elemento a priori kantiano. Propondo uma interpretacdo l6gico-transcendental,
tanto Hermann Cohen e sua escola, bem como Windelband e Rickert, concordaram que Kant
ndo pretendia apresentar uma origem psicoldgica para o conhecimento, mas que, de fato, sua
teoria epistemoldgica tratava do “valor l6gico da validade do conhecimento” (CROWELL,
1998, p. 186). Contudo, é precisamente sob a luz desta unidade interpretativa, que as salientes
diferencas entre os neokantianos se revelaria. O trabalho desenvolvido pelas duas escolas &, a
respeito do carater deste fundamento epistemoldgico, abriu um espaco de controveérsias que

possibilitou um ambiente de formacéo para o irrompimento da fenomenologia.

2. Perspectivas fundamentais sobre a problemética kantiana nas escolas de

Marburgo e Baden

O debate interno a0 movimento neokantiano parte do problema sobre 0 modo como a
dimensdo transcendental do conhecimento deve ser focalizada. Todo o movimento ird se
organizar a partir das diferencas de perspectivas sobre o elemento transcendental. Sendo que,
a discussdo sobre este elemento € concorrente a discussdo sobre a relacdo entre filosofia,
ciéncia e visdo de mundo. Pois, como vimos em Kant, a Critica da Razdo Pura, ao
argumentar sobre a possibilidade dos juizos sintéticos a priori, visava alocar o espaco da
filosofia no conhecimento do mundo. Ao retomar Kant, era do interesse dos neokantianos
definir a natureza e o papel da filosofia em meio a comunidade cientifica. A maneira como
conceberam a natureza aprioristica do conhecimento, também configurara a tarefa da filosofia

em sua relacdo com as ciéncias naturais. Destarte, 0 surgimento das escolas de Marburgo e

" Para se verificar uma descricdo mais completa sobre a construgdo do pensamento epistemolégico de Helmholtz
confira-se 0 comentario publicado na Standford Encyclopedia of Philosophy, disponivel no seguinte endereco
eletrbnico: http://plato.stanford.edu/entries/hermann-helmholtz/cap.2.

8 0 chamado “neokantismo classico” compreende o periodo que se inicia com a convocagdo de Liebmann em
1865, estendendo-se até a segunda década do século XX. Este movimento se organizaria em duas frentes de
interpretagdo da problematica kantiana, que correspondem as duas respectivas escolas: (1) Escola de Marburgo,
fundada por H. Cohen; (2) Escola de Baden, fundada por W. Windelband.



http://plato.stanford.edu/entries/hermann-helmholtz/cap.2

41

Baden define o espaco de controvérsias sobre 0 modo de se posicionar para com a questdo das
estruturas do conhecimento e as relagdes entre ciéncia e filosofia. O debate entre estas escolas
fomentou o ambiente de tensdo que impulsionou o irrompimento da fenomenologia
ontoldgica, proposta por Heidegger. Portanto, € no ambiente discursivo gerado pelo debate
entre estas escolas, que vemos o movimento neokantiano se organizar em sua retomada da
problematica kantiana. Vejamos, entdo, o embate dos posicionamentos entre estas escolas até
0 climax que desponta com a fenomenologia de Husserl, e posteriormente com a
fenomenologia heideggeriana que rompe tanto com Husserl, como também com os

neokantianos.

Em Marburgo encontraremos uma interpretacdo que enfatiza o aspecto ldgico-
transcendental, compreendendo que o0 que estd posto na Critica da Razdo Pura é o valor
I6gico da verdade do conhecimento. A doutrina l6gica torna-se a prépria doutrina do
conhecimento (KUHN, 2010, p. 120). E com isso, o pensamento l6gico é pensamento
cientifico. O conhecimento dos objetos reais se da por intermédio das estruturas logico-
transcendentais; estas sdo formas ou categorias universais, que sdo concebidas como a propria
substancia do real (MACDOWELL, 1993, p. 30). O conhecimento cientifico, enquanto
conhecimento da realidade, se encontra encerrado no circulo 1dgico do pensamento. E neste
sentido, que H. Cohen, principal representante da escola de Marburgo, concebe a filosofia
como “Teoria da Ciéncia” (CROWELL, 1998, p. 185), visto que ela se ocupa com a estrutura
I6gica do conhecimento. A visdo de Cohen, de fato, definiu as configuraces da escola de
Marburgo; em sua revisdo da epistemologia kantiana, assim como em sua visao sobre a tarefa
da filosofia, encontramos as orientacGes decisivas que determinaram o perfil da escola de

Marburgo.

Para Cohen, a superacdo do problema kantiano da coisa-em-si é solucionado pela
compreensdo adequada das categorias logicas do conhecimento. Pois, ao contrario de Kant,
Cohen acreditara que o conhecimento dos objetos ndo se constitui pela mera representacéo na
consciéncia subjetiva, antes, o conhecimento, sob a estrutura dos principios l6gicos, atinge o
proprio modo de ser das coisas — ndo havendo mais, portanto, uma dimensdo que seja
inatingivel ao conhecimento. Cohen realmente concluira que pensamento e ser sdo a mesma
coisa. Sobre isto, vejamos o0 comentario de Adair-Toteff:

Ele [Cohen] também buscou por em colapso a distingdo kantiana entre as

faculdades do Entendimento e da Sensibilidade, argumentando que estes
dois devam ter alguma desconhecida raiz em comum (Lang e Heidegger



42

sdo outros dois que seguem Cohen nesta mesma exigéncia). No periodo
mais tardio de seu pensamento, Cohen haveria de argumentar que
pensamento e ser sdo essencialmente o0 mesmo. (TOTEFF, 2008, p. 35)

Com isso, para ele, a estrutura transcendental ocupa maior importancia no processo do
conhecimento do que ocupara em Kant. A compreensdo dessa estrutura l6gica em Cohen é
uma extensdo, para toda a realidade, da tese kantiana sobre o carater da matemética como
construcdo de conceitos. Ora, para Kant, a matematica era uma forma de razdo pura que
obtivera éxito em sua aprioristica extensdo de si mesma (0 que explica o interesse de Kant
pela fisica de Newton); Kant acreditava que o uso transcendental da razdo pura era
equivalente ao seu uso matematico e, portanto, capaz do mesmo éxito — sabendo que tal éxito
aqui diz respeito a uma descricdo exata da realidade (KANT, 2009, p. 456). Valendo-se da
certeza apoditica da matematica, Kant pretendia garantir a interposicdo da certeza dogmatica
da filosofia transcendental. Cohen, apropriando-se da tese kantiana, concebe as categorias
(principios l6gicos) como tendo 0 mesmo estatuto da razdo matematica, e, portanto, passando

a ser compreendidos como principios de construcao do ser.

A visdo de Cohen sobre a estrutura légico-transcendental influencia de modo
determinante a epistemologia comungada na escola de Marburgo, e com isso, 0 modo como
esta escola ira compreender as relacbes entre filosofia e ciéncia. A logica passara a ser
compreendida como teoria do conhecimento, compreensdo que afetaria a configuracdo da
tarefa e natureza da filosofia. Esta havia sido concebida como “metodologia” e “teoria das
ciéncias”, visto que, seu objeto eram os principios que governavam a atividade das ciéncias
naturais. A tarefa da filosofia, portanto, era a de analisar as condi¢fes I6gicas que tornavam
possivel o conhecimento das ciéncias naturais. Para a escola de Marburgo, a filosofia se
definia por uma continuidade com as ciéncias positivas (CROWELL, 1998, p. 186). A
filosofia, enquanto “filosofia da ciéncia”, garante sua autonomia em meio a comunidade
cientifica, ocupando-se das condicdes transcendentais do conhecimento e possibilitando uma

unidade sistematica fundamental para as diversas ciéncias (CROWELL, 1998, p. 188).

Por sua vez, Natorp fora aquele que ampliou os resultados obtidos pelo trabalho de H.
Cohen. Por intermédio dele, a escola de Marburgo fez com que sua tendéncia em focalizar o
problema base a partir da énfase no pensamento logico-formal culminasse num neo-
hegelianismo, caracterizado como idealismo critico. Por meio da doutrina do ego puro € que

Natorp abordara o problema da fundamentacdo transcendental do conhecimento. Tal



43

abordagem é importante, pois a partir dela se instituird a tensdo que culminard com o

irrompimento da fenomenologia por Husserl.

Cohen acreditava que pensamento é producgdo. Esta ideia de processo iria determinar o
perfil do idealismo critico de Natorp. A dinamica do processo havia de perpassar toda a sua
reelaboracdo da filosofia kantiana. Com sua doutrina do ego puro da percepgdo, Natorp,
reelaborando a concepgdo kantiana da subjetividade interior, capitaliza o tratamento da
problemaética da estrutura aprioristica do conhecimento. Sobre isto testifica Crowell, dizendo:

¥4

“Natorp aceita a visdo kantiana de que ‘¢ a partir da vida interior que todas as coisas
florescem’” (CROWELL, 1998, p.188). Porém, para Natorp, esta “vida interior” seria o
nucleo a partir do qual se torna possivel a unidade entre a ldgica e a estética transcendental e,
portanto, entre pensamento e experiéncia. Este nicleo é a base transcendental que possibilita o
conhecimento cientifico da realidade. A partir dele o real em sua totalidade “floresce”. Na
unidade entre a logica e a estética, sustentada pelo fundamento do ego puro da percepcéo, as
leis compostas pelos principios l6gicos sdo as leis do ser. Neste sentido, Natorp, em harmonia
com seu tutor H. Cohen, sustenta que ndo sdo com as coisas que o conhecimento cientifico se
relaciona, mas com as leis interiores do pensar l6gico. Deste modo, ao ditar Cohen, ele
afirma:
N&o sdo as estrelas nos céus os objetos que o [transcendente] método
ensina-nos a contemplar, a fim de conhecé-los, mas sim, os calculos
astronbmicos, estes sdo os fatos da realidade cientifica, a "realidade” que
precisa ser explicitada... .Qual é o fundamento da realidade, que é dado
em tais fatos? Quais sdo as condicOes de que a certeza de que a realidade

visivel leva a sua realidade mais propria? As leis sdo os fatos, e [portanto]
0s objetos de nossa investigacdo; ndo as coisas-estrelas °.

Sendo as leis os fatos, justifica-se que o idealismo critico de Natorp viesse a ser
concebido como um neo-hegelianismo, pois assim como no fim do processo dialético o
Espirito Absoluto perpassava todas as coisas, assim também as leis interiores do pensamento
I6gico se estendiam por toda a realidade. De fato, este era o projeto de Natorp, que, através de
um panlogismo bem peculiar, pretendia equalizar os resultados do idealismo especulativo,
eliminando os excessos metafisicos e balizando-o0s na experiéncia. Por isso mesmo, a proposta
de uma unidade entre ldgica e estética; o que resulta numa supressdo dos limites da

experiéncia. Para Natorp, a coisa em si torna-se apenas o hipotético “limite do infinito

® Cohen apud Natorp, in: “Standford Encyclopedia of Philosophy ”, disponivel em:
http://plato.stanford.edu/entries/natorp/index.html#note-39.



http://plato.stanford.edu/entries/natorp/index.html#note-39

44

processo de objetivagdo” (CROWELL, 1998, p. 191) do ego puro da percepg¢éo, o que implica

numa supressao de todo ceticismo.

O ego puro, ou aquela “vida interior”, se movimenta no sentido da objetivagdo. Esta ¢
a forma que o pensar l6gico adquire o carater de producdo. Por meio da doutrina das sinteses
(CROWELL, 1998, p. 191), Natorp atribui a realidade o0 mesmo carater dinamico que Hegel
havia preconizado. O conhecimento da realidade é uma reelaboragdo continua das sinteses, as
quais, ao reduzirem a complexidade empirica a interioridade das leis, tornam a objetividade
real num projectum, algo que esta em continua e progressiva reelaboragdo. Esta manipulacéo,
caracteristicamente logico-racional, das sinteses € correlativa as determinacdes conceituais
que pdem o ser. Na objetivacdo, o soerguimento do ser se dd por meio da construcdo da
realidade que opera segundo os principios logicos. A factualidade do real encontra-se no
proprio processo de construcdo, no determinar conceptivo. “O fato da ciéncia ¢ o fato da

objetivagdao” (CROWELL, 1998, p. 190).

Deste modo, a tarefa da filosofia, enquanto teoria do conhecimento sera tratar da
compreensdo das categorias da objetivacdo. Pois, ¢ no fundo ultimo do ego puro, desta “vida
interior”, que “a filosofia encontra a ‘unidade e fundamento’ das ciéncias” (CROWELL,
1998, p. 190). Natorp compreende o processo de objetivacdo — operante conforme 0s
principios l6gicos da razdo — como a Unica estrutura transcendental do conhecimento. Deste
modo, todo conhecimento experimental é ordenado e justificado. Diante disto, a filosofia
seria, portanto, atividade reflexiva que visa a fundamentacdo das ciéncias. Ao tratar dos
principios constituintes do processo de objetivacdo, a filosofia se move na dimensdo de

possibilidade das ciéncias empiricas.

Quanto a escola de Baden, o foco da interpretacdo que sera dada ao problema kantiano
da estrutura transcendental a priori enfatizara o valor cultural como estando a base do
conhecimento. Em seu “retorno a Kant”, os neokantianos de Baden encontraram os subsidios
necessarios para o desenvolvimento da “Teoria dos Valores”. Esta fora uma abordagem mais
abrangente da filosofia kantiana, ndo restrita apenas ao campo epistemologico, mas abrigada

também nos campos humanisticos do conhecimento *°. Integrantes da escola de Marburgo

10°F importante ressaltarmos que isto ndo implica dizer que a escola de Marburgo tenha apenas restringindo suas
atividades ao campo epistemoldgico. F. A. Lang e H. Cohen, e o proprio Cassirer, com sua abordagem
antropoldégica da filosofia das formas simbolicas, sdo exemplos de que o neokantismo de Marburgo também se
deteve a outras regides do conhecimento. F. A. Lang tratou de questdes politicas e sociais sob a influéncia
marxista (TOTEFF, 2008, p. 33). H. Cohen, em seu sistema, abrangera tanto questdes epistemolégicas, como
religido e ética, estando ele também envolvido em questdes politicas referentes ao antissemitismo. Cassirer, por



45

discutiram questdes culturais, como religido, politica e ética, mas se diferem dos de Baden
pela adocdo de seu ponto de partida metodoldgico. Enquanto Marburgo evocou em sua
metodologia os principios que compunham a logica fisico-matematica, Baden elaborou sua
metodologia a partir dos valores normativos culturais (MACDOWELL, 1993, p. 31). Para
eles a revisdo do idealismo transcendental suscitou a teoria de que a verdade do conhecimento
consiste na “validez absoluta” (MACDOWELL, 1993, p. 31). A problemética kantiana da
estrutura transcendental é retratada a partir da perspectiva de uma filosofia dos valores, que
encontra na validez absoluta as condi¢cGes nas quais se torna possivel o conhecimento da

realidade.

A filosofia dos valores da escola de Baden desenvolvera suas caracteristicas mais
consistentes a partir dos trabalhos de W. Windelband e H. Rickert. Foram eles que
encabecaram a visdo kantiana da escola de Baden. Estes foram influenciados pela discussédo
da problematica relativa a proeminéncia dos valores no processo do conhecimento efetuada
por Lotze no final do séc. XIX. Sobre esta influencia de Lotze no pensamento dos principais
representantes da escola de Baden, Alejandro Vigo, testifica como Heidegger comenta esta
influéncia de Lotze na escola de Baden:

As referéncias de Heidegger a importancia de Lotze se conectam, de
modo direto, com o papel desenvolvido pelo seu pensamento deste com o
surgimento da Escola Neokantiana, que, como se sabe, estaria chamada a
ocupar o centro mesmo do cenério da filosofia académica alemd, a qual
seria posteriormente rechacada por Husserl. Heidegger se refere de modo
mais especifico a chamada “filosofia dos valores”, que se desenvolve
dentro da Escola de Baden, cujos principais representantes foram,

precisamente, Windelband, a quem Heidegger alude de modo direto, e
Rickert. (VIGO, 2007, p. 68).

Windelband e Rickert buscaram argumentar que o problema do conhecimento nédo
pode ser abordado apenas pelo viés do pensamento I6gico-formal, mas adicionado o elemento
volitivo da individualidade subjetiva, estenderam a abordagem deste problema para o “reino
dos valores”. A primazia da razao pratica sobre a razao pura, que ja havia sido assinalada por
Lotze, ira nortear a interpretacdo da problematica kantiana da estrutura a priori — interpretacéo

que, por sua vez, subsidiaria a filosofia dos valores.

sua vez, desenvolveu a teoria das formas simbdlicas, uma teoria que representava uma extensao humanistica do
idealismo critico de Natorp. Todos ocuparam-se com questdes que estavam além da epistemologia. Qual, pois,
sua diferenca em relagdo a escola de Baden? Exatamente o método. O ponto de partida do neokantismo de
Marburgo é pensamento logico das ciéncias empiricas. Enquanto, o de Baden encontra-se na logica da validez.



46

As contribui¢es de Windelband s&o cruciais para a constituicdo da visao da escola de
Baden. Assimilando o projeto platonico do “reino dos valores” de H. Lotze, reino que se
realizava no interior do espirito subjetivo, Windelband interpretara a estrutura aprioristica do
conhecimento a partir da universalidade e necessariedade dos valores. Lotze havia assimilado
as ideias em sentido kantiano como valores (KUHN, 2010, p. 124). O dmbito légico passa a
ser caracterizado a partir da nocdo de validez *, a0 mesmo tempo em que se recupera a
concepeao platonica do “mundo das ideias”. O ponto de conexado entre o ldgico e o “mundo
das ideias”, segundo Lotze, encontra-se em sua imutabilidade ante o fluxo mutavel da
dimensdo sensivel. Imutabilidade esta que é sustentada substancialmente pela validez dos
valores (VIGO, 2007, p. 73). Tal divisdo esquematica entre “o que €¢” ¢ “o que vale”, fora
realmente adotada por Windelband, o qual, infere a partir disto, a compreensédo do valor como
norma, acompanhada de universalidade e necessariedade. A norma nédo diz o que algo € e que,
por isso mesmo, ndao pode ser de outra forma; ou seja, ndo visa emissdo de juizos de fato,
antes visa 0 que algo deve ser, e, portanto, trata-se de juizo de valor. E precisamente em seu
dever-ser, que a validez impde sua universalidade e necessariedade perante a contingente

sensibilidade.

A problemética do idealismo transcendental é tomada por Windelband em termos de
validez transcendental. A estrutura I6gica a priori que condiciona o conhecimento da realidade
é identificada nos principios da validez absoluta. O fenémeno é resultante da valoragéo, ou
seja, da interacdo entre “o que vale” e “o que ¢€”. Tal visdo implicou numa caracterizacao
bastante peculiar da epistemologia, a qual passaria a se desdobrar como “teoria dos valores”.
Isto foi determinante para 0 modo como Windelband tratou o problema da tarefa da filosofia e
sua relacdo com as ciéncias naturais. Para ele, a filosofia opera como ciéncia logica, sendo
denominada de “ética do pensamento” (CROWELL, 1998, p. 188). Esta € uma caracterizagdo
que expressa bem a visdo de Windelband; pois, explicitando a relacdo fundamental entre a
atividade cognitiva e os valores, apresenta a filosofia como ciéncia que trata dos valores

primeiros que constituem a base de todas as formas de conhecimento (ciéncias, ética e arte).

Na esteira do pensamento de Windelband, Rickert também concebera o processo do
conhecimento como desdobramento da relacdo dindmica entre a dimensdo do que vale e
dimensdo do que €. Ele dara ainda mais vigor a ideia de proeminéncia do aspecto pratico

sobre o0 pensamento puro. E, portanto, a supremacia do dever (Sollen) sobre o ser (Sein). De

“ou seja, a “validez do valor” é a condicdo ontoldgica da validade (Cf. VIGOR, 2007, p. 73).



47

modo que, nesta tensdo entre validez e ser, Rickert concede carater universal aos valores — a
fim de manter firme a transcendéncia estrutural dos tais, e inclui o elemento volitivo do
sujeito para resaltar praticidade no processo efetivo do conhecimento, em oposi¢do ao aspecto
puramente tedrico da escola de Marburgo. A partir de sua teoria dos valores, Rickert avanca
numa definicdo da metodologia das ciéncias do espirito e das ciéncias naturais, e, por
conseguinte, no papel especifico da filosofia.

A partir de sua discussdo com o relativismo histérico, Rickert recorre a nocéo de
verdade “como valor, que se impde absolutamente ao sujeito transcendental”
(MACDOWELL, 1993, p.32). O status de transcendéncia do valor o torna universalmente
valido. Mesmo perante o fluxo mutavel da consciéncia empirica, a evocacao do juizo se da a
partir da forga do dever-ser, ou da validez absoluta. O dever-ser vale atemporalmente, e, a
partir de sua validez sempiterna, julgamos cognitivamente. Aqui, Rickert recupera de
Windelband, a ideia de universalidade e necessariedade do valor. E, de fato, ndo considera o
valor como uma entidade, como algo sujeito ao fluxo do tempo. Para ele a dimensao do ser,
ou do que é, compBe-se da realidade empirica. Enquanto que, os valores, pertencem “a um

plano ideal, objetivo e absoluto” (Idem).

Tendo por firme a universalidade transcendente dos valores, Rickert enfatiza o aspecto
pratico no processo do conhecimento, a fim de se esquivar do formalismo légico da escola de
Marburgo, que por sua vez restringia 0 objeto do conhecimento unicamente a funcdo do
pensamento l6gico-formal. Para Rickert, a filosofia, enquanto atividade critica que analisa o0s
fundamentos que condicionam a emergéncia do real, “deveria dar conta do mundo como um
todo” (KUHN, 2010, p. 122). A énfase na praticidade e a inclusdo do elemento volitivo sdo
vias elegidas para avancar além dos limites epistemolégicos estabelecidos pelo formalismo de
Marburgo. Através delas, a filosofia, enquanto “teoria das ciéncias”, ndo estava sujeita a
conceber a construcdo da realidade como resultante dos principios das ciéncias fisico-
matematicas (como pretendiam os neokantianos de Marburgo), mas abria-se também para a

I6gica do espirito vivo.

Ao transpor os limites do pensamento ldgico-formal e, com isso, expandir o carater da
dimensdo dos principios elementares do conhecimento, Rickert buscou subtrair a
“superavaliacdo das ciéncias naturais, ou seja, de uma assunc¢ao dos conceitos gerados
empiricamente e das leis que regulam os eventos fixaveis de maneira espacio-temporal como
absolutamente validos” (CASANOVA, 2009, p. 29). Este anticientificismo ndo era uma



48

recusa total das ciéncias, mas uma reducdo de seu alcance no conhecimento do mundo. Esta
reducdo abriria espaco para introducdo das ciéncias do espirito na comunidade cientifica.
Neste aspecto, Rickert da continuidade ao projeto de Dilthey, visando uma justificacéo
positiva para as ciéncias do espirito, e em particular, para historia. Sobre a possibilidade desta
relagdo entre Rickert e o projeto iniciado por Dilthey, vejamos o que afirma Schmidt:
Dilthey formula uma metodologia para as ciéncias humanas com base
empirica que reconhece a natureza distintiva das ciéncias humanas. Ele
ndo acha que a metodologia positivista das ciéncias exatas naturais pode
ser utilizada para as ciéncias humanas, pois 0s objetos das ciéncias

humanas sdo constituidos essencialmente por atores humanos
conscientes. [...]

Em Uma introducdo as ciéncias humanas (1883) Dilthey discute
brevemente entre ciéncias naturais e humanas para estabelecer a
justificacdo filosofica para as ciéncias humanas. Para Dilthey, as ciéncias
humanas ndo podem ser modeladas apenas através do método das
ciéncias naturais, como fizeram Augusto Comte e John Stuart Mill, que
“trucam e mutilam a realidade histérica para assimila-la aos conceitos e
métodos das ciéncias naturais” [...] O objetivo de Dilthey é demonstrar a
independéncia relativa das ciéncias humanas quanto as ciéncias naturais.
(SCHMIDT, 2013, p. 51, 55).

Por isso, a énfase de Rickert no caréater pratico da cognicdo fundada na vitalidade de
um espirito subjetivo — tal qual propusera Lotze. Uma postura que recupera — ndo por acaso —
“a tentativa de Nietzsche e Kierkegaard de operar uma demissdo da filosofia como ‘ciéncia’
por reivindicar que o pensamento deva ser particular, uma vez que se baseia na ‘vida’ ou na
‘existéncia’ (KUHN, 2010, p. 122). A conexdo entre a pulsanimilidade da subjetividade
individual, que por sua vez se desdobra na “tomada-de-posi¢do”, e a detonagdo do
conhecimento verdadeiro € o argumento que favorece a reducdo da superavaliacdo das
ciéncias naturais, resistindo também a introdugdo do método destas nas ciéncias do espirito.
Porém, como é possivel que o argumento a favor da tomada-de-posi¢do converta-se numa

abertura que justifique a validacdo das ciéncias do espirito?

O ato volitivo, que é o ato judicante, € o elemento de mediacdo entre o material
empirico e a dimensdo dos valores. O juizo € o proprio sujeito transcendental em
operatividade, que pde em sentido a realidade. Através do ato judicante o sujeito imprime
valores na realidade empirica. Portanto, na pulsdo volitiva, o espirito subjetivo decide,
vinculando a particularidade e singularidade empirica com a universalidade dos valores
(Sollen). Aqui é importante compreendermos que o0s valores sdo de natureza supra-historica,
onde se encontram em um estado de idealidade. Por meio da tomada-de-posicdo do espirito

vivo o0 elemento empirico € validado — torna-se real. Com isto, abre-se a possibilidade de



49

visualizagdo da contingencia empirica por si mesma, que outrora fora drasticamente reduzida
pela metodologia das ciéncias naturais que, por meio de leis fixaveis, simplesmente operava
uma sintese da multiformidade contingente da realidade empirica. O método l6gico-formal
das ciéncias fisico-matematicas (método nomotético) tinha olhos fechados para os eventos
aleatorios da singularidade e particularidade empirica. Para tal método s6 pode vir ao
conhecimento, e, portanto, por-se em sentido, aquilo que pode ser regulado e fixado pelas leis
— 0 que para Rickert era defectivel, como explica Casanova:
Segundo Rickert, nenhum conhecimento cientifico deve ser julgado a
partir de sua mera coeréncia interna, mas sempre precisa ser em ultima
instancia confirmado por sua significagdo no que concerne a realidade
efetiva. Esse fato abre, entdo, uma aporia para as ciéncias naturais, uma
vez que as ciéncias naturais nascem de uma incontornavel simplificagao
dessa realidade efetiva. As ciéncias naturais procuram desde o principio
determinar a “necessidade das coisas em termos de leis naturais”,
“conex0es incondicionalmente universais”, ¢ na medida em que se
empenham por uma tal determinagdo, perdem de vista simultaneamente a

pluralidade multiforme e multicolorida da realidade efetiva.
(CASANOVA, 2009, p. 29).

A imediatidade dos atos do espirito vivo, ou a tomada-de-posicdo, conecta, na esfera
da idealidade, a realidade empirica com a dimensao transcendental dos valores, o que concede
universalidade, e, portanto, cientificidade a toda apreenséo individualizante. As ciéncias do
espirito, que outrora estavam sem um solo proprio, sendo constrangidas a se submeterem ao
método das ciéncias naturais, passariam, gracas a validez absoluta que acompanha os atos do
espirito vivo. O conhecimento da complexa realidade empirica estava garantido pelo
conhecimento das ciéncias ideograficas, cujo fundamento encontrava-se na validez absoluta

dos valores supra-historicos.

O papel da filosofia, enquanto “teoria das ciéncias”, seria precisamente tratar daquilo
gue possibilitava a atividade das demais ciéncias. A filosofia, portanto, passava a ser a
ciéncias dos valores que estavam sob “a base de todo agir e de todo conhecimento humanos”
(CASANOVA, 2009, p. 30). Conforme Rickert, “o valor transcendente é o tema da filosofia”
(CROWELL, 1998, p. 189). E, s0 assim, e que a filosofia pode dar conta do mundo como um
todo. Pois, tem diante de si, ndo os objetos cientificos, mas suas condi¢es de possibilidade. E
neste sentido que, para os neokantianos da escola de Marburgo, a filosofia recuperava sua
autonomia enquanto ciéncia dos valores. A filosofia que outrora estava restrita a
epistemologia, passara a ser projetada pela escola de Marburgo como uma “filosofia geral da

cultura fundada na concepgao do valor transcendental” (CROWELL, 1998, p. 189).



50

3. Irrompimento da fenomenologia de Husserl

A proficuidade das posi¢des das duas escolas no que concerne ao fundamento
transcendental do conhecimento gera um espacgo de controvérsias relativas a natureza precisa
deste fundamento, bem como o papel que resultaria disto para a filosofia. Ndo devemos
perder de vista que, no combate ao relativismo, ao psicologismo, naturalismo e subjetivismo,
0S neokantianos obtiveram resultados significativos. Engajados na tentativa de ressaltar as
condigdes a priori do conhecimento, eles elaboraram alternativas de se esquivar dos extremos
positivistas e do pds-hegelianismo. Movidos pelo intuito de um “filosofar no espirito de
Kant”, os neokantianos também incorreram em alguns extremos, o que impulsionou o

irrompimento do flanco fenomenoldgico de Husserl.

Husserl foi o responsavel de levar a cabo o debate com o psicologismo, demonstrando
vividamente “a diversidade essencial que existe entre a percep¢do sensivel e a intui¢do da
ideia universal” (MACDOWELL, 1993, p. 33). A existéncia das formas universais era para
Husserl a forca de sustentacdo de seu discurso contra o psicologismo. Para corroborar o front
contra o psicologismo, Husserl desenvolve a fenomenologia da consciéncia, que busca
ressaltar as experiéncias intencionais; encontrando nelas a garantia de uma verdadeira
pressuposicao cientifica para a filosofia. Sob a geréncia da intuicdo, Husserl, através de uma
revitalizacdo do conceito de evidencia em Brentano, ira fundamentar sua posi¢do em relacao a
estrutura transcendental do conhecimento. Destacarmos o elemento da intuicdo em Husserl é
crucial, visto que, nos primeiros escritos de Heidegger, tal elemento ira ser expandido por

meio da hermenéutica da vida fatica.

O ego puro proposto pelo idealismo critico de Natorp tinha como centro de
sustentacdo a construtividade dindmica dos conceitos l6gicos na objetivagdo. Por sua vez,
rompendo com essa posicdo, o ego consciencial de Husserl € localizado no factum
transcendental liberado na intencionalidade da consciéncia. O que muda aqui? Sumariamente,
Husserl ndo encontra mais na conceptualidade I6gica de Marburgo, mas na consciéncia
intencional, o elemento substantivo de toda realidade. Com a delimitacdo da intuicdo como
fundamento ultimo, o dualismo platénico dos neokantianos € superado, como descreve
Stegmiiller:

Os neokantianos acentuam que — como j& sublinhava Kant — existem duas
capacidades irredutiveis, ambas implicadas em todo conhecimento: a

sensibilidade, que fornece as intuicbes, e a inteligéncia, que realiza
propriamente a operacdo do pensar. Husserl, ao contrério, parece nivelar



51

esta posicdo em sua defini¢do do conceito de conhecimento como “ser
dado evidente da coisa mesma” ou “intuicdo autodoadora da coisa
mesma”, rejeitando todo pensamento construtivo em favor do dado
intuitivo. (STEGMULLER, 2012, p.75)

E a partir da teoria da intencionalidade de Brentano que Husserl ira tracar o seu
préprio idealismo transcendental. De fato, Husserl se aproxima de Kant em seu segundo
volume das InvestigacBes Logicas — e proporcionalmente distancia-se de Brentano por meio
de uma transformacéo transcendental dos atos intencionais. Nele se constata um significativo
“retorno ao sujeito”, numa subjetividade constituida pelo complexo de vivéncias dos atos
intencionais. Se para Kant o sujeito é a base ultima de todo conhecimento, em Husserl é a
consciéncia composta pelos dados intuitivos que comp®e o plano ultimo do conhecimento da
realidade. Vejamos como Husserl opera a transformagdo da consciéncia intencional numa

estrutura transcendental.

No embate contra o psicologismo, e na tentativa de enfatizar a existéncia das formas
universais, 0 método fenomenoldgico é empregado por Husserl. Destacar a fenomenalidade
do ego puro, que havia sido ignorada por Natorp, era o objetivo do método. O carater
fenomenal apontado por Husserl era caracterizado pela autoevidencia do ego, ou como ja
haviamos citado, “intuigdo autodoadora de sentido” (STEGMULLER, 2012, p. 75). A
fenomenalidade das vivéncias dos atos intencionais era correlativa a validade universal, visto
gue sua permanéncia ndo necessitava de nenhum correspondente real. O método
fenomenoldgico consistia na suspensdo do mundo, ou sua colocacdo em parénteses (epoché),
expelindo toda condicionalidade empirica, conservando “como residuo apenas a consciéncia
pura, que ¢ ‘absoluta’ no sentido em que para sua existéncia ela ndo precisa de nada real”
(STEGMULLER, 2012, p. 72). Esta é a reducdo fenomenoldgica, que também é reducdo
transcendental, e que conduz a esséncia mesma das coisas, ou “as coisas, elas mesmas”. O ego
absoluto se da nas evidéncias essenciais, as quais sao as proprias vivéncias intencionais da
consciéncia. Neste fluxo de vivéncias ocorre a constituicdo de todos os entes em geral, no
aberto da significacdo ** da consciéncia intencional. Essa estrutura dos atos intencionais
centrada no ego puro ndo e algo empirico-real, mas apresenta-se sob a forma de “necessidade
de principio” 3 implicando no fato de que “todo ente ¢ relativo a consciéncia pura”
(STEGMULLER, 2012, p. 73). Sendo assim, repousando na “transcendéncia prépria da
imanéncia dos fluxos das vivéncias” (STEGMULLER, 2012, p. 73), o ego puro “constitui

12 A significagdo da consciéncia é o que anima com sentido o fisico sensivel. Deste modo, significagdo e sentido
sdo sindbnimos em Husserl. (STEGMULLER, 2012, p.63,64)
3 A consciéncia ¢ sempre “consciéncia de algo”.



52

todos os entes em geral, e em particular, o mundo “transcendente”, no sentido de consciéncia
empirica” (STEGMULLER, 2012, p. 73). O retorno a Kant efetuado por Husserl, portanto,
demonstra-se na acentuacdo das essencialidades ideais, ou configuracdes ldgicas, originadas
nos atos da consciéncia. Para esclarecermos ainda mais a posicao transcendental de Husserl, e
0 modo como a intencionalidade assume o papel de estrutura transcendental do conhecimento,

citemos aqui o comentario de Stegmiiller:

Husserl ja havia elaborado em detalhe a revitalizacdo da coisa real a
consciéncia transcendental em suas “Ideias para uma Fenomenologia
Pura”. Todavia, s6 em sua ultima grande obra, “Légica Formal e Logica
Transcendental”, é que o principio do idealismo transcendental chega a se
manifestar em sua plena radicalidade. Se, com base nos trabalhos
anteriores de Husserl, poderia haver a impressdo de que, em relacdo as
essencialidades ideais, particularmente as configuracBes logicas, ele
defendia uma posicdo “realista”, isto &, tratava estas configuragdes como
algo que existe absolutamente, agora tais idealidades sdo consideradas
como originadas de atos de consciéncia e como onticamente relativas a
estes atos. Assim, a consciéncia transcendental ndo é cosntitutiva apenas
em relagdo ao mundo real, mas também para a totalidade dos seres
ideais. Toda espécie de objetividade, independentemente de tratar-se de
uma objetividade real ou ideal, s6 pode ser compreendida e esclarecida
em sua esséncia pela operacdo intencional que a produz.
(STEGMULLER, 2012, p.75).

A posicéo transcendental de Husserl, fundamentada na intencionalidade transcendente
da consciéncia, iria resultar numa compreensdo bem especifica do papel da filosofia.
Enquanto os neokantianos de Marburgo acreditavam numa continuidade entre filosofia e
ciéncia na dimensdo dos fundamentos, a introducdo da consciéncia intencional iria implicar,
no pensamento de Husserl, numa descontinuidade entre elas. Neste sentido explica Crowell:

Husserl ndo identifica a tarefa da filosofia com a questdo juris,
fenomenologia transcendental, ao contrério do idealismo critico, introguz
uma radical descontinuidade entre filosofia e ciéncia positiva. E o

horizonte do mundo como tal — o sentido da vida e ndo fato da ciéncia —
gue a fenomenologia exige para si. (CROWELL, 1998, p.191)

Esta “continuidade” abdicada pela filosofia, enquanto fenomenologia, conforme
Husserl, é a renuncia do fundo metodolégico comum entre filosofia e ciéncia preconizada
pela escola de Marburgo. A ideia de construtividade do conhecimento real, pautada nos
principios logico-matematicos, volatizou-se com a introducdo da consciéncia intencional
enquanto elemento de interconexdo entre inteligibilidade e sensibilidade. Uma filosofia
cientifica, como forma de saber rigorosa, sO é possivel, conforme Husserl, mediante a
autoevidencia do ego cosnciencial. A certeza que emerge da “intui¢do autodoadora de

sentido” é o inico solo capaz de embasar o conhecimento filosdfico. A tarefa da filosofia visa



53

a regido de surgimento do sentido da vida, onde a luz da intencionalidade propicia a abertura
do ser em geral. O que garante, portanto, a sustentacdo do conhecimento filosofico é o
fundamento posto pelo sentido liberado nas vivéncias dos atos fundantes da consciéncia

intencional.

O debate entre a epistemologia neokantiana e o projeto fenomenoldgico de Husserl
constitui, portanto, o ambiente de formacdo da iniciativa heideggeriana. Tanto os
neokantianos, como a fenomenologia de Husserl subsidiaram o desenvolvimento da
fenomenologia ontologica do jovem Heidegger. Analisando as duas frentes é possivel
encontrar elementos caracteristicos do posicionamento assumido por Heidegger nos anos de
1919, em diante. A comecar pelo préprio sentido da problemaética assumida, que se trata
especificamente do esclarecimento da dimensdo transcendental do conhecimento em sua
radicalidade. Evidentemente que Heidegger pde numa plataforma inteiramente nova o
tratamento desta problematica, conclamando-a a uma semantica de carater ontolégico. A
eclosdo da nocéo de facticidade tem como intuito uma revisdo ontoldgica da problematica
transcendental. Veremos como a originalidade desta posicdo é condicionada por uma
arquitetbnica mixagem dos conceitos que partem do ambiente turbulento das discussoes

neokantianas, bem como da oposicdo imposta pela fenomenologia husserliana.

A nocdo de facticidade, assim como o projeto de explicitacdo das regides faticas da
vida — postura de pensamento que se manifesta em toda a sua concretude a partir dos anos de
1919 — absorve de seu ambiente de formagéo os impulsos e recursos para implementacao de
sua novidade. Por isso a importancia de apresentarmos aqui o desenvolvimento deste
ambiente discursivo, pois nele se dispde o eixo problematico que orientard a construcdo da
alternativa ontoldgica proposta pelo jovem Heidegger. O processo que suscita a compreensao
das regides da facticidade fora durante todo tempo cerceada pela diversidade conceitual
inerente aos embates neokantianos. Deste modo, quais orientacdes positivas podem ser
indicadas, em meio a essa diversidade conceitual apresentada pelo ambiente de discussao
neokantiano e fenomenoldgico, como determinantes para o posicionamento de Heidegger para
com a problematica transcendental? Vejamos, portanto, de que forma as neokantianas e o
movimento fenomenoldgico de Husserl impulsionaram positivamente o posicionamento do

jovem Heidegger para com a problematica transcendental.

A ideia preconizada pela escola de Marburgo de que a dimensdo originaria do

conhecimento cientifico encontra-se radicada no complexo dos principios constituintes do



54

pensamento logico-trancendental € a primeira iniciativa na direcdo de um pensamento
destituido daquela ingénua posicdo para com o mundo, onde um eu psiquico defronta-se com
uma realidade exterior. Esta iniciativa abre o precedente de que a realidade — sendo ela
constituida pelas leis logicas do pensamento — encontra-se em continua construcdo, ou seja,
algo que, como projectum, esta sob reelaboragdo permanente. Desta iniciativa Heidegger
assume sua proposta estrutural, ou seja, a ideia de uma dimens&o originaria que se encontra

em fluxo constante sera retomada na historicidade da vida fatica.

Por sua vez, o modo como a escola de Baden, sob o argumento da “validez absoluta”
(Sollen), abre espaco para a introducdo do elemento volitivo — ao ressaltar a dimensdo do
“reino dos valores” — acaba por condicionar a possibilidade de se pensar numa equalizacdo
entre 0 conhecimento e a vivéncia animica, algo que sera crucial para o desenvolvimento da
nogdo de facticidade. A subjetividade transcendental que se desdobra na “tomada-de-posi¢ao”
introduz a disposicdo afetiva no processo do conhecimento. E certo que, para Heidegger, a
“filosofia dos valores” encobre com a validez dos valores aquilo que é originario no
fendmeno do conhecimento. Entretanto, a percep¢do de que a realidade histdérica encontrava-
se suprimida pela idealidade das leis I6gico-cientificas € um aspecto desta escola que sera

absorvido pelo posicionamento heideggeriano.

Porém, ¢é a fenomenologia de Husserl que haveria de fornecer para Heidegger todo o
aparato conceitual do empreendimento de sua fenomenologia ontoldgica. A ideia de
intencionalidade da consciéncia, bem como o emprego da epoqué fenomenoldgica e a
evocacdo da intuicdo categorial, constituem os elementos que possibilitaram a virada que a
nogao de facticidade efetua em direcdo “as coisas elas mesmas”. A fenomenologia de Husserl
ao desbravar os caminhos que conduzem a vida fatica haveria de possibilitar para Heidegger a
recolocacdo da problematica ontoldgica sob os termos da nogéo de facticidade. Isto veremos

durante o processo de delineamento de sua posi¢cdo para com a problemaética transcendental.



CAPITULO Il

POSICIONAMENTO DO JOVEM HEIDEGGER FRENTE
A PROBLEMATICA TRANSCENDENTAL

A maneira como 0 jovem Heidegger se posiciona para com a problemaética
transcendental é o que determina a originalidade de seu pensamento. Ele ndo retoma esta
problematica como seus contemporaneos neokantianos, mas, inaugurando um novo
paradigma, coloca em fluxo as fontes originarias do pensamento grego junto ao projeto
transcendental de Kant. Veremos que a originalidade deste posicionamento, ao romper com a
epistemologia neokantiana e a fenomenologia de Husserl — tomando-as ao mesmo tempo
como impulso —, pbe em efetividade uma radical reconfiguracdo da identidade e tarefa da
filosofia. Sob esta reconfiguragdo, o pensamento filoséfico deve, retroagindo no movimento
da atitude teorética, trazer a tona a compreensdo autoevidente da vida em sua imediatidade — o
que seria caracterizado na ideia de circularidade hermenéutica. A dimensdo da vida emerge
em toda a sua proficuidade histérica, desvelando as regibes origindrias de toda

determinibilidade ontoldgica.

1. O desenvolvimento inicial da posicdo heideggeriana frente a problematica

nuclear do neokantismo

No curso de 1919, intitulado como “A Ideia da Filosofia e 0 problema da Concepcéao
de Mundo ”, Heidegger, ainda como assistente de Husserl, ministraria um curso cujo conteildo
seria decisivo para o desenvolvimento posterior de “Ser e Tempo”. Neste periodo
encontraremos no jovem Heidegger caminhos de pensamento que serdo cruciais para a
concrecdo da ontologia fundamental. Por isso, no periodo que compreende a tese de
habilitacdo (1915) e a ocorréncia deste curso, é possivel delimitar o modo como o nascente
filosofar da ontologia fundamental comporta-se ante a problematica kantiana. Nele vamos
encontrar o desenvolvimento de uma tematica que ird acompanhar o filosofar de Heidegger ao
longo de sua vida. No periodo que compreende 0s anos iniciais de seu pensamento essa
tematica se manifestara sob diversos titulos, tais como, “algo primordial”, “vida em si e para
si”, “vida fatica”, “facticidade”, “eu historico” e “experiéncia fatica da vida” (KISIEL, 1993,

p. 16). Todos os titulos partem de uma mesma questdo, bastante pessoal para Heidegger, a



56

qual estaria em conexdo com a problematica transcendental do conhecimento, sendo

mesmo um modo de se portar para com ela.

O irrompimento da hermenéutica da facticidade em 1919 serd, desde a tese de
habilitacdo (1915), o resultado de um processo de radicalizacdo da fenomenologia
husserliana. Os conceitos de intencionalidade, intuicao categorial e 0 novo sentido de a priori
resultante destes dois insights, serdo adaptados em resposta a uma tendéncia a facticidade.
Este adaptacgéo inspira-se no modo como Emil Lask opera uma intermediacdo entre Husserl,
Rickert e os pensadores gregos. A hermenéutica da facticidade serd para Heidegger, o ponto
de irrompimento da “verdadeira realidade e da verdade real” (KISIEL, 1993, p. 18). O que
implicaria, necessariamente numa nova perspectiva para a questdo tdo exaustivamente

discutida pelos neokantianos, a questéo referente a tarefa da filosofia.

Com a descoberta deste “Ontico fundamento da ontologia” — a facticidade — Heidegger
garante a originalidade de sua fenomenologia, bem como também coloca em uma nova
plataforma as discuss@es sobre a natureza transcendental do conhecimento e a autonomia da
filosofia enquanto forma de conhecimento. Por isso mesmo, a necessidade de atentarmos para
este tdo peculiar insight fenomenoldgico, visto que é por meio dele que Heidegger ira veicular
sua posicdo em relacdo a problemética kantiana. Vejamos, portanto, 0 modo como a
facticidade ira ser engendrada em sua relagdo com o ambiente de discussdo neokantiano, e
com a problematica nuclear que guia as discussdes. Indicaremos aqui trés momentos que
manifestam a dindmica de uma transformacdo interna no posicionamento filosofico de
Heidegger. Estes momentos correspondem ao periodo de composicdo da tese de habilitagdo a
docéncia, no qual Heidegger ainda encontrava-se sob a influéncia do neokantismo de Baden.
Entretanto, o que se indica nestes momentos € o rapido deslocamento em direcdo & nocao de
facticidade, que ganhara contornos definitivos apenas no curso de 1919. O primeiro momento
é a adocdo do modelo conceptual de E. Lask como referéncia direta a logicidade da vida. O
segundo € a resignificacdo fenomenoldgica do modis essendi a partir do qual Heidegger
invoca a ideia de intencionalidade husserliana — a primazia do modis essendi em relacdo ao
modis intelligenti é o indicio de uma estrutura conceptual necessaria para a posterior
elaboracdo da nocdo de facticidade. O terceiro momento é a ideia de espirito vivo
desenvolvida na tese de habilitacdo, por ela vem a tona a determinibilidade das forcas
historico-vitais — concepcdo que também seréd decisiva para o irrompimento da facticidade.
Depois disto, veremos 0 modo como a ecloséo da facticidade, no curso de 1919, apresenta

definitivamente um elemento alternativo para o teor das discussdes neokantianas.



57

A tendéncia a facticidade, manifestada nos primeiros anos de Heidegger, ainda sob a
orientagdo do neokantismo, pode ser compreendida como uma recusa daquilo que mais
fundamentalmente desviava a filosofia neokantiana dos motivos originariamente filoséficos.
Ambas as escolas estavam envolvidas numa disputa que, como vimos, visava reestabelecer a
cientificidade da filosofia, a partir de uma reviséo do idealismo transcendental de Kant. Tanto
a escola de Marburgo, com seu fundamento dindmico da construtividade dos conceitos
I6gicos-matematicos, quanto a escola de Baden, com sua fundamentacdo centrada na teoria
dos valores, visavam garantir a filosofia um estatuto cientifico. A recusa de uma estrutura
compreensiva que enquadrava a filosofia numa atitude teorética em relagdo ao mundo é o que
mais fomentou o insight fenomenoldgico da facticidade em Heidegger. Seu encaminhamento
a existéncia factual deve-se, antes de tudo, a uma necessidade de expurgar do seio da filosofia
toda atitude objetivante, a qual € responsavel pelo encobrimento do ser em sua originariedade
por meio de entendimento geométrico da realidade. O “factual” surge para Heidegger como
caminho que conduz a um ser mais imediato, que passara despercebido pelos neokantianos,

por causa da imobilizacdo do ser na reflexdo teorizante.

Um auscultar atento das agitacdes do espirito vivo comecava a se fazer sentir na tese
de habilitacdo a docéncia (Die Kategorien- und Bedeutungslehre des Duns Scotus — A
Doutrina das Categorias e da Significacdo de Duns Scoto), em 1915. A renitente resisténcia
de Heidegger para com a atraente popularidade da filosofia da vida comecara a apresentar
significativas fissuras. Sua postura defensiva em relagdo a tematica da vida é explicada por
sua fortuita submiss&o ao neokantismo de Baden **, que na época, sob os auspicios de Rickert,

preconizava a prioridade da sistematicidade do conceito sobre as forcas vitais .

Em sua tese, Heidegger tinha que necessariamente satisfazer os anseios neokantianos,
bem como ressaltar os “tesouros de verdades” da Igreja. Tanto porque visava uma catedra
catélica, como tambeém porque o proprio Rickert era quem iria avalia-lo. Da especificidade
desta tarefa resulta uma tese que visa fundamentar a metafisica na Logica transcendental. Pois
a tentativa de fundamentacdo da metafisica em meio a um contexto onde filosofia

transcendental dita o campo sematico das discussOes, desdobra-se como abertura para

% Quem testifica sobre esta submisséo de Heidegger ao dogmatismo filoséfico de Baden é Safranski, dizendo:
“Essa reserva rigorosa contra a filosofia da vida em Heidegger ndo era determinada apenas pelo seu valor
transcendental catdlico, mas nascia também da escola do neokantiano Heinrich Rickert [...].”(SAFRANSKI,
2005, p.77).

1> Sobre esta prioridade do conceito sobre a vida, afirma Rickert: “Como pesquisadores devemos dominar a vida
conceitualmente e firma-la, e por isso também temos de sair dessa mera agitacdo viva da vida para uma
ordenagdo sistematica do mundo”. (RICKERT apud SAFRANSKI, 2005, p.77).



58

afirmacédo de Deus. Para tanto, Heidegger se empenha numa sistematizagdo de Duns Scotus,
por meio de uma intermediacdo entre a fenomenologia de Husserl e a natureza do valor
transcendente em Rickert. A indicacdo para tal esquema Heidegger observara no prestigioso
discipulo de Rickert, o jovem E. Lask, o qual também, de acordo com Heidegger, teve a

perspicécia de atentar para 0s gregos.
1.1 A descoberta do &mbito transldgico a partir da Logica objetiva de E. Lask

Aspectos centrais da doutrina de Lask haviam de impressionar profundamente o jovem
Heidegger. De tal modo que “Ser e Tempo” ainda apresentaria tracos dessa influéncia *°. Por
isso, a importancia de aqui destacarmos a contribuicdo de Lask no desenvolvimento da
tendéncia a facticidade na filosofia de Heidegger. Visto que, sera precisamente Lask que
fornecera a indicacdo para a ascensdo da vitalidade na tese de habilitacdo. A releitura das
obras de Duns Scotus, a partir de uma perspectiva da filosofia transcendental de Kant,
operada por Heidegger, encontra em Lask a mecanicidade conceitual necessaria para uma
reafirmacdo da metafisica no contexto da filosofia transcendental. A tentativa de reafirmar a
metafisica em meio aos desafios postos pela Modernidade é impulsionada intimamente pela
problematica pessoal que inquietava o jovem Heidegger — a unidade do ser na pluralidade de

suas significagdes.

Lask abre um caminho para as pretensdes de Heidegger por meio de sua Logica
objetiva, que surge como proposta a partir de seus debates com Rickert sobre a natureza da
“verdade e valor”. Rickert acreditava que “verdade e valor” se dao nos atos judicativos que
compdem a subjetividade. Lask, porém, opunha-se a tal opinido, e prescindindo do sujeito,
acreditava que a verdade vem a tona nas formas e categorias do objeto mesmo da realidade.
Lask ndo negava a existéncia da subjetividade assim como havia sido concebida na
Modernidade, nem tdo pouco a ovildava como fazia a Escolastica, concedendo-a como mera
natureza espiritual. De fato, a argumentacdo de Lask se d& em meio a bipolaridade
transcendental sujeito-objeto, tal como a entendia Kant. Sua contribuicdo, porém, revela-se no
argumento de que o objeto em sua dualidade de matéria e forma precede a subjetividade. Isto,

ele expressa em sua teoria da “supercontrariedade”, que preconiza que antes de qualquer ato

16 Macdowell confirma esta influéncia, ao afirmar que: “Tracos das concepgdes de Lask sdo claramente visiveis
em certas posi¢des basicas de Sein und Zeit. O realce que ele da a dupla forma e material tera aberto o caminho
para a distingdo fundamental entre ser e ente, Ontico e ontoldgico, obscurecida no Neokantismo ortodoxo.”
(MACDOWELL, 1993, p. 68).



59

judicativo — verdade e falsidade, afirmacdo e negacdo — o objeto j& estd presente na
consciéncia como contetdo significativo enquanto tal. (MACDOWELL, 1993, p. 63).

Com isso, a dimensdo Ldgica torna-se imanente a propria realidade; valor e realidade
ja ndo sdo mais dimensdes autbnomas, mas a forma do objeto que se eleva na consciéncia é o
que determina a eclosdo da verdade. O conhecimento €, de fato, conhecimento do objeto
material em sua forma necessaria. Lask forca a argumentacdo visando suprimir a
inacessibilidade da consciéncia a coisa-em-si, isto ele faz pela recuperacdo das teorias
platénico-aristotélicas para o contexto da Ldgica transcendental de Kant. Sendo assim, para
Lask, se existe alguma bipolaridade, esta s6 pode ser descrita em termos de forma sensivel e
material experimental, que €, respectivamente, um retratamento da oposicao platbnica entre
mundo inteligivel e mundo sensivel. J& a concepg¢do aristotélica de sintese entre forma e
matéria, funciona para Lask como a efetiva possibilidade das verdades como os proprios

objetos concretos.

Mas esse estreitamento entre realidade e Logica € apenas a preparacdo de Lask para
um mergulho mais profundo, que despertaria sobremodo o interesse de Heidegger — o salto
para a dimensdo das forcas vitais. O material sensivel é o material de uma vivéncia que por
meio de sua forma manifesta-se teoreticamente na consciéncia. Deste modo, é a vida que é
elevada ao plano logico; e mais, “Lask anuncia o principio da especificacdo das formas pelo
material” (MACDOWELL, 1993, p. 66), ou seja, a Logica expressa na totalidade das
categorias — as quais possibilitam a inteligibilidade — ndo provém do préprio plano Ldgico,
mas do material vivido. A forma é o produto de uma estabilizacdo em caracteres universais do
riquissimo material da vida, que ndo se exaure na forma, possibilitando, assim, o

conhecimento.

A ideia de que a vida antecede as estruturas logicas, iria impressionar profundamente o
jovem Heidegger. Porém, procurando esquivar-se da possibilidade de um idealismo intenso e
fechado, visto que o material se impdem absolutamente a consciéncia em sua forma dada,
Heidegger procura, em sua tese de habilitacdo, um meio termo entre Lask e Rickert. Para
Heidegger, Lask havia prescindido “demais” da subjetividade. Heidegger procurara manter os
resultados de Lask, mas realgcando as inferéncias dos atos judicativos — preconizados por
Rickert — no conhecimento, e, portanto, garantindo a posicdo determinante do sujeito
transcendental. Heidegger aceita 0 movimento objetivo através do qual as categorias s@o

estendidas ao ser. Pois, tal ideia favorece decisivamente o projeto de recuperacdo da



60

metafisica em meio ao contexto da filosofia transcendental. Mas, inexoravelmente, a verdade
vem a tona no juizo, e, portanto, pela elevacdo do ser no plano l6gico. Ndo se pode
simplesmente abdicar da consciéncia e seu comportamento, a verdade € detonada pela

estrutura logica que compde a subjetividade transcendental.

A forca vital que determina a estrutura l6gica € um pressuposto do qual Heidegger nao
quer abrir méo, se, de fato, pretende levar a cabo o projeto de reestabelecer a metafisica.
Porém, como fazer coincidir a ideia de categorias que se originam do ser com a doutrina do
juizo? O idealismo de Rickert, com sua no¢do de valor absoluto, imobiliza a riquissima
profusdo do ser na vida subjetiva. Por outro lado, Lask introduz o elemento vital, mas se fecha
num idealismo absoluto. Para garantir a interferéncia do sujeito, bem como manter a
subjetividade em imediata relacdo com a vida, Heidegger recorre a teoria husserliana da
intencionalidade. Segundo esta ultima, o objeto do conhecimento ¢é resultante da “intengdo”
do sujeito que é determinada pela situacdo concreta da vida. Uma mesma matéria pode
apresentar na consciéncia uma diversidade objetiva, que sera determinada pelos atos
intencionais. Husserl mantém, portanto, o sujeito em sua funcdo constituinte do ente, mas

eleva a vida para o nivel da consciéncia.

1.2. Invocagdo da intencionalidade da consciéncia transcendental na obra de

Duns Scotus

O despertar do ambito alégico a partir de E. Lask e 0s mecanismos conceituais
disponibilizados pela fenomenologia de Husserl, que por sua vez possibilitam o fundamento
da consciéncia transcendental sem que esta perca a profusdo de vida na subjetividade, tornou
possivel para Heidegger o uso da descricdo medieval da realidade do mundo como fio
condutor para o reestabelecimento da metafisica sobre bases transcendentais. E e,
precisamente, usando conceitos chaves da doutrina de Duns Scotus, que Heidegger se
aprofundara na intencionalidade husserliana. O tratamento que se dard, na tese de habilitacdo,
destes conceitos chaves é uma verdadeira mixagem das fontes neokantianas e aristotélico-
medievais, visando sempre a unidade transcendental do ser em sua relacdo com a
multiplicidade. Do desenvolvimento desta tarefa, partem as ressonancias facticas que ganham

caréater definitivo no curso de 1919, como questdo central na filosofia do jovem Heidegger.

Até a manifestagdo dos residuos factuais do “espirito vivo” na tese de habilita¢do, o
qual aponta para uma revisdo da dimensdo categorial, Heidegger trilha uma revitalizacdo de

aspectos centrais da doutrina de Duns Scotus. Esta revitalizagédo é, de fato, uma reducéo ou



61

desconstrucéo do pensamento de Scotus, que busca ressaltar o procedimento fenomenolégico
que ali fora antecipado. A compreensdo da natureza do conhecimento centrada no conceito da
relacdo analdgica entre a realidade vigente e o pensamento, assim como 0s modos de ser da
coisa — caracterizados como modus significandi, modus intelligente e modus essendi — que se
abrem nesta relagdo, sdo tracos do pensamento de Duns Scotus que possibilitam, para
Heidegger, uma releitura da consciéncia intencional a partir da escolastica medieval. O
projeto de uma fundamentacdo transcendental para a metafisica comecava a adquirir

viabilidade por meio desta releitura da filosofia medieval.

Duns Scotus, assim como Kant, buscou ressaltar os limites da razdo. Pressupondo que
a natureza de Deus é impenetravel pela razdo humana, concluiu que, sendo o mundo uma
criacdo divina também participa da natureza insondavel de Deus. Ainda que raz&o nos tenha
sido dada como competéncia para 0 conhecimento exato das coisas, isto de modo algum
encerra o enigma do mundo. Porém, aqui ndo ha uma queda absoluta no ceticismo, mas uma
tentativa de solucionar os embates entre a fé e a razdo, onde uma ndo pode substituir a outra.
A razdo conhece 0 mundo, mas nao o esgota, porém a fé transpassa os limites da competéncia
racional. Duns Scotus escolhe uma posicdo moderada para a probleméatica medieval referente
as relagdes entre fé e razdo. O mundo enquanto criacdo tem com Deus uma relacdo analdgica,
e sendo Deus a verdade do mundo, isto implica que o conhecimento que se tem da natureza
divina — e, portanto, da verdade — por intermédio das coisas criadas € um conhecimento por
analogia. Deste modo, a estrutura epistemoldgica que se ergue a partir desta compreensao
teoldgica do mundo define a relacdo entre o pensamento e o ente real também em termos de
analogia. Duns Scotus assume uma posicdo intermediaria entre o realismo conceitual e o
nominalismo radical:
Para Duns Scotus vale: 0 homem ndo se aproxima tanto de Deus com seu
pensar quanto créem os realistas do conceito, que quase lhe atribuem a
capacidade de poder pensar mais uma vez os pensamentos de Deus, dos
quais nasceu a criacdo. Mas também ndo estd tdo distante dele como

pensam os nominalistas radicais, que deixam o pensar de Deus mergulhar
na ignorantia. (SAFRANSKI, 2005, p.91)

Centrado na ideia da relagdo analdgica entre Deus e 0 mundo, Duns Scotus assume um

nominalismo moderado ', ou seja, o conceito n&o tras a plenitude do real ao espirito humano,

7 Aqui seguimos a opinido de Riidiger Safranski, que diz: “Duns Scotus era um nominalista moderado para que
0S conceitos no comego sdo apenas nomes (nomen) e ndo a esséncia da propria coisa” (SAFRANSKI, 2005, p.
90). Porém, segundo a opinido do scholar Thomas Williams, Scotus é na verdade um realista moderado, pois
crer na existéncia de formas universais, sob o conceito de natura communis. Sob este conceito ele evoca a
possibilidade de uma realidade extra-mental. Contudo, propicia uma solucdo para o problema da individuac&o,



62

0 que ndo implica necessariamente num completo desconhecimento do mundo. O
conhecimento verdadeiro é gradual, se avanca em dire¢do a verdade por meio da relacéo
analogica. Ela € o ponto de intersecdo entre o pensamento e a verdade do ser, configurando-se
nas significacGes. Este € o ambito no qual o pensamento humano se move tendo acesso

gradual a verdade, a linguagem enquanto sistema de significacdes.

Neste aspecto do pensamento de Duns Scotus Heidegger identifica certa antecipacédo
do dualismo kantiano entre a dimensdo transcendental do conhecimento e a coisa em si,
provendo também uma antevisdo da consciéncia transcendental de Husserl. Pressupondo a
realidade da relacdo analdgica que se configura no sistema de significacdes, Duns Scotus
concebe os modos de manifestacdo do ente real: 0 modus intelligendi, que funda o plano do
conhecimento; e o modus essendi, que funda o plano das coisas. Estes sdo modos (as
categorias) em que uma mesma coisa se manifesta ao espirito humano, segundo Duns Scotus.
Heidegger abstrai destes “modus” a intencionalidade da consciéncia transcendental. Estes
“modus” correspondem ao que Husserl distinguira como noesis (modus essendi), o ato
intencional significante, e o aspecto objetivo do ato intencional que é o noema *® (modus

intelligendi).

Heidegger recorre a uma releitura fenomenoldgica do modus essendi a fim de garantir
o carater universal da imediatidade factica do ambito translégico da vida. Sendo o modus
essendi mais primario que o modus intelligendi, Heidegger encontra um estrutura capaz de
suportar “o historico em sua individualidade”. A ideia de factualidade, cuja origem remete a
Fichte, é definida como “realidade bruta”, mas também como valor da personalidade

historica.

O constructo fenomenoldgico da “facticidade” constitui uma radical
reversao do neokantismo classico, que cunhou este termo. O abstrato
termo, “facticidade”, primeiro aparece em Fichte, que o usa para
descrever o encontro proprio com a face “bruta” da realidade, ainda nao
docilizada pelo pensamento racional. O factico é o irracional por
exceléncia, o signo de insuperavel irracionalidade da “matéria” dada ao
pensamento. Fichte foi o primeiro a explorar seus varios polarizados
pares em termos de “hiatus irrationalis”, o abismo entre o empirico e 0 a

recorrendo ao conceito de haecceitas, onde o universal encontra-se numa instancia irrepetivel (Cf.: Duns Scotus,
da Cambridge Companions, org. Thomas Williams, cap. 3; Williams, Thomas, “John Duns Scotus”, in. Stanford
Encyclopedia of Philosophy, disponivel em: http://plato.stanford.edu/archives/sum2013/entries/duns-scotus/).
Mesmo com este embate de opinides ndo podemos negar que Scotus busca uma posicao intermediaria entre o
realismo e 0 nominalismo — por isso mesmo, sendo considerado como “moderado” tanto por um lado, como por
outro.

18 Cf. STEGMULLER, 2010, p. 70.



http://plato.stanford.edu/archives/sum2013/entries/duns-scotus/

63

priori, o individual e o universal, quid facti e quid juris, intuicdo e
conceito, em resumo, facticidade e logicidade. (KISEL, 1995, p. 27)

Heidegger amplia a concepgao de facticidade injetando nela o “espirito historico”, e
tornando a facticidade um “elemento de sentido-determinante”, a facticidade como “arena de
formacao de valor e visdao de mundo”. Com a intensificagdo do historico na facticidade,
Heidegger propde uma reformulacdo do problema da categoria. A introducdo do historico
delimita a facticidade como constructo transcendental da relacdo entre a individualidade e o

universal. O ponto de intersegdo entre o real e o racional.

Evidentemente, neste ponto, a interpretacdo de Heidegger ultrapassa tanto o
pensamento de Duns Scotus, como inicia uma projecdo do método fenomenoldgico para as
dimensbes da vida. O modus essendi € para Heidegger a prova de que 0 pensamento
escolastico ndo estava completamente alheio a possibilidade de uma consciéncia
transcendental *°. Concebido como fundamento Gltimo, o modus essendi concentra em si 0
espirito historico, mas também é correlativo a noese de ato da consciéncia intencional. Com
isso, Heidegger faz coincidir na universalidade concreta do modus essendi tanto aquela
“esfera da vivencialidade imediata” apresentada por E. Lask — que é corroborada pela
concepcao fichteana de facticidade como “face bruta da realidade” — acrescida do valor
histérico na personalidade viva, como também o aspecto aprioristico da estrutura intencional
da consciéncia transcendental de Husserl. O modus essendi abre a dimensdo da ‘simples
apreensdo’ que antecede todo e qualquer juizo. Nesta dimensdo ndo pode haver comprovagdes
racionais, nem tdo pouco ddvidas, mas tdo somente a vivéncia da “‘robusta’ realidade que
numa forga irresistivel se imp&e a consciéncia, ndo podendo ser nem colocada de lado, nem
tdo pouco eliminada” (KISEL, 1995, p. 30).

O modo como Heidegger maneja essa abordagem do modus essendi resulta num
aprofundamento da compreensdo da consciéncia intencional. A projecao das categorias para o
plano da realidade sensivel, realizada por Lask, havia despertado o interesse de Heidegger
para a imediatidade da vida. A especificacdo do material sobre a forma, demonstrada na
Logica objetiva, estava em linha com as pretensfes metafisicas de Heidegger. Entretanto,
Lask ndo fora capaz de levar a cabo o que iniciara, precisamente porque, como ja haviamos

afirmado, fechara-se num idealismo absoluto da matéria, negando as inferéncias da

90 comentério de MacDowell nos confirma isto: “A importincia da existéncia de um tratado De modis
significandi na Escolastica medieval, segundo Heidegger, é antes demonstrar que ela ndo desconheceu a
dimensdo propria dos atos intencionais, embora sem chegar a uma nogdo elaborada de subjetividade.”
(MACDOWELL, 1993, p. 81)



64

consciéncia. Porém, a compreensdo fenomenoldgica de Heidegger Ihe fornece os mecanismos
necessarios para a conclusdo de tal projeto. Heidegger, em sua tese de habilitacdo, ndo
pretendia abdicar da consciéncia transcendental, mas buscava avancar em dire¢do ao ente na
totalidade, mantendo, porém, a autonomia transcendental do sujeito. Isto ele consegue por
meio do aparato conceitual disponibilizado por Husserl. A intencionalidade da consciéncia
coloca mesmo o sujeito junto a coisa. Os atos noéticos da consciéncia transcendental,
diferentemente do que pensava Husserl, ndo se fecha na transcendentalidade do ego puro, mas
conecta o0 sujeito ao plano da imediatidade da vida. A intuicdo categorial de Husserl é
aprimorada ao ser interligada com a dimenséo pré-teorética da vida. E é em Duns Scotus que
Heidegger encontra a plataforma conceitual que lhe possibilita o desenvolvimento desta
tarefa. O modus essendi, que para Duns Scotus era 0 mais fundamental dos modos de ser da
coisa, prefigurava a coincidéncia interna entre o elemento da vivencialidade imediata e a
noese de ato da consciéncia transcendental. A releitura deste modus em Scotus resulta num
passo avante em direcdo a fundamentacdo da metafisica no contexto da filosofia
transcendental. Pois, 0 modus essendi passa a ser visto como uma “ordem do ser”, ou seja, um
principio necessario a partir do qual se torna possivel uma compreensdo homogénia em meio

ao esgarcamento da multiplicidade sensivel.
1.3. O espirito vivo e o despontar da hermenéutica da facticidade

Mas ¢ na esteira do desenvolvimento desta “ordem do ser” que Heidegger firma os
links para o remetimento do seu pensamento em diregdo ao irrompimento da hermenéutica da
facticidade em 1919. O modus essendi € expressamente uma reformulacdo da intuicdo
categorial, que suscita em Heidegger a ideia do “espirito vivo”. Esta ¢ a formulacao que, na
tese de habilitacdo, expressa mais intensamente a originalidade do pensamento do jovem
Heidegger. Ela indica o desembocar das forgas historico-vitais num pensamento que ainda
estava amarrado a tradi¢ao neokantiana. O “espirito vivo” é detonado na tese de habilitagdo
com certa perplexidade. No capitulo final da tese, Heidegger deixa emergir o que desde o
inicio Ihe inquietava — o espirito histérico da vida. O uso abundante dos termos vida, espirito
vivo e acdo viva, no capitulo final da tese ?°, demonstram a erupcéo da facticidade viva desde

o interior da problemaética neokantiana.

A reformulacdo do modus essendi, como estrutura conceitual que da suporte a conexao

interna entre a vivencialidade imediata e a consciéncia intencional, abre espaco para

20 Cf. SAFRANSKI, 2005, p.95.



65

implementacdo do elemento histérico como o ponto de presentificacdo imediata do que é
dado. Heidegger comeca a se distinguir de seus antecessores neokantianos pela énfase que da
a historia como esfera de determinacdo categorial. Ao focalizar a postura espiritual no
medievo, Heidegger pretende destacar uma prefigurada proximidade da postura metafisica da
escolastica com a filosofia transcendental. A eclosdo do “espirito vivo™ satisfaz a transposi¢ao
das fontes légicas para a vida histérica. O que ocorre é uma projecdo do que até entdo estava
retido ao ego puro para a historicidade da realidade efetiva. Para Heidegger, a dimenséo

aldgica da vida detona a fluidez do histérico na subjetividade transcendental.

A carga histdrica liberada pelo espirito vivo € um contraponto aos valores supra-
historicos de Rickert, os quais funcionavam como suporte para a cientificidade das ciéncias
ideogréficas. Ao recorrer a uma dimensdo supra-historica, na tentativa de validar o
conhecimento do particular em meio ao fluxo do real, para Heidegger, Rickert permanece
numa posicao a-historica. Ora, Rickert tentava, através da invocacao da idealidade dos valores
supra-historicos, garantir uma possivel ligacdo entre o elemento Unico e individual da
realidade em fluxo e a universalizagcdo da postura l6gico-conceitual. Visto que a ciéncia, ao
reduzir a realidade na forma de leis fixaveis, deixava escapar a riqueza multipla da realidade
em fluxo. Porém, a manutencdo de uma dimensdo supra-historica permanece unilateral e,
portanto, privada de uma “irrup¢do na realidade efetiva verdadeira e na verdade real”
(HEIDEGGER apud CASANOVA, 2009, p. 32). Para Heidegger, o espirito vivo, o qual
mantém as inferéncias da consciéncia e a presentidade imediata do real, é a postura que,
prefigurado no modus essendi, nos coloca em meio a realidade efetiva. O espirito vivo é uma
posi¢do de iluminagdo, onde “a postura espiritual tedrica ¢ apenas uma postura” (Idem). Tal
afirmacdo demonstra uma compreensdo do carater originario do espirito vivo, o qual pode
assumir diversas configuracdes, inclusive a tedrica. Aqui comeca a se abrir uma dimenséo que
medeia o individual real e o universal, garantindo a rigorosidade da filosofia enquanto saber
do real — pois, ndo devemos nos esquecer de que na tese de habilitagdo, Heidegger busca
engendrar um fundamento transcendental para a metafisica. O espirito vivo se mantém numa
imanéncia entre a individualidade subjetiva e a universalidade objetiva, resguardando,
portanto, a dimensdo historica da realidade em fluxo. Essa primazia do elemento historico
sobre a postura tedrica, que se faz sentir no espirito vivo, é o despertar cada vez mais intenso
de uma compreensao factica da realidade, aproximando o jovem Heidegger da filosofia de

Dilthey e Hegel.



66

A introdugdo do elemento histérico faz do espirito vivo uma intercessdo entre a
individualidade subjetiva e a universalidade do real. Essa ambiguidade é peculiar ao espirito
Vvivo, pois € a partir dela que Heidegger fara emergir uma rota alternativa para a problematica
kantiana. O aprofundamento desta nocdo, no curso de 1919, ressalta ainda mais esta
ambiguidade através da hermenéutica da facticidade, conduzindo o pensamento de Heidegger
a elaboracéo de uma nova postura ante a problematica epistemoldgica neokantiana.

2. A nogéo de vivéncia como elemento central no curso de 1919 e a postura do Jovem
Heidegger ante a problematica kantiana a partir da experiéncia do mundar

O curso de 1919 é a primeira conferéncia ministrada por Heidegger depois da guerra,
ja como auxiliar de Husserl. Ela tras o titulo de “A Ideia de Filosofia e 0 Problema da
Concepcéo de Mundo ”. O préprio titulo da conferéncia nos indica que o jovem filsofo ousa
introduzir-se no contexto de discussdes da problematica de sua época. Heidegger pretende
localizar definitivamente a tarefa da filosofia, bem como garantir a rigorosidade da atitude
filoséfica enquanto forma de saber. Aqui hd um despontar inicial de uma fenomenologia bem
aquém da que era preconizada por Husserl. Heidegger, ao tentar demonstrar o0 modo como as
concepcdes de mundo sdo elaboradas, acaba por colocar em relevo regifes ainda impensadas
tanto pelos neokantianos como pelo proprio Husserl. Nestas regides, cuja indicacdo ja havia
sido apontada pela natureza do “espirito vivo” na tese de habilitacdo, Heidegger delimitara as
condicdes primordiais para o surgimento de toda postura tedrico-cientifica. A facticidade da
vida é revigorada, e neste curso é posta como regido que estd aquém de toda fundamentacdo

tedrico-objetiva.

Para Husserl o fundamento ultimo sobre o qual repousa toda cogni¢cdo do mundo € o
imediato da intencionalidade da consciéncia transcendental. A epoché fenomenolodgica, ao
colocar em suspenso a posi¢do natural em relacdo aos objetos — na qual os objetos surgem
como autdbnomos em relagcdo a consciéncia —, descobre os campos intencionais, ou seja, a
dimensdo dos atos intencionais, onde as coisas se mostram (fenémenos) como elas sao em si
mesmas. Para Husserl, esta é a regido mais originaria de toda cognicao da realidade, de onde
emana a verdade do mundo. Para Heidegger, entretanto, existe uma regido ainda mais
originaria, que ao ser levada em conta, torna evidente a ingenuidade da posigdo husserliana; a
qual ainda permanece acriticamente enredada em meio a estruturas conceptuais da

facticidade.



67

A proposta inaugurada por Heidegger neste curso sera decisiva para o desdobramento
da questdo do ser como centro de sua filosofia. O que se propde € a tentativa de imiscuir a
filosofia numa plataforma de discussdes inteiramente nova, procurando restabelecer o carater
mais originario da tarefa da filosofia. Esta nova plataforma de discussGes se da com o
aprofundamento de nocbes ja previamente pensadas por Heidegger desde sua tese de
habilita¢do. O “espirito vivo”, que ja indicava uma forte tendéncia para o elemento historico e
para a vivencialidade imediata, agora é aprofundado pela revisdo da nocédo de faticidade. Tal
revisao se da por meio do desenredamento do 6nus teoldgico, sob o qual se buscava ressaltar a
necessidade de um ente supremo como centro de sustentagdo harmonizador entre as
configuracdes logicas e a multiplicidade do real — condic¢do que descreve a condicao fatica do
homem medieval. A nocdo de facticidade é estreitada com a concepcao de vivéncia cunhada
na filosofia da histdria de Dilthey, conceito que sera central em todo o curso; e que revelara
uma reconfiguragdo inteiramente original da fenomenologia, por parte do jovem Heidegger.
Nela encontraremos 0 modo como Heidegger se posicionara frente ao ambiente de discussdes
suscitado pela problematica kantiana em sua época, e desta maneira, destacarmos a reagédo da

fenomenologia heideggeriana em face a uma filosofia configurada pelo idealismo critico.
2.1. A vivenciabilidade do mundo como posicionamento metodoldgico

O climax no qual a consciéncia do vivenciar é invocada no curso se dad em meio a
reflexdes que se ligam, de certo modo, a Max Weber. Este havia concebido a necessariedade
de uma ciéncia social pura, baseada numa postura objetiva diante dos fatos. Nessa postura o
sujeito se despoja de seus juizos de valor, os quais interferem na compreensdo dos fatos
observados. Como poderiamos dispor deste olhar objetivo sobre as coisas? Weber havia
criticado a reducgdo da compreensdo da experiéncia humana ao método das ciéncias exatas —
reducdo que implicava na possibilidade do calculo das forgas vitais e historicas. O
desencantamento do mundo proporcionado pelo processo de racionalizacdo da realidade fisica
agora também ousava esgotar o mistério abismal do mundo humano e da liberdade que lhe é
inerente. Portanto, para que se avance no conhecimento dos fenbmenos humanos é mister um
método proprio a natureza livre de tais fendmenos. A apreensdo do mundo humano ndo pode
dar-se simplesmente por meio do célculo, mas, em contra partida, se impde ao conhecimento
dos fendmenos humanos a mesma rigorosidade que ha nas ciéncias da natureza. Deste modo é
crucial para o cientista social o distanciamento dos fatos observados, que implica numa
neutralizacdo dos juizos de valor e da carga pessoal. Quanto mais o cientista aproxima-se

desta posi¢édo de neutralidade, bem mais valida sera sua observacéo dos fatos.



68

E no rastro da questdo que se abre com esse “ponto neutro” idealizado por Weber, que
Heidegger desenvolve sua analise critica e interpbe a imediatidade do vivenciar. A elaboracao
das concepcdes de mundo poderia realmente partir de uma tal neutralidade? Ora, Weber havia
proposto tal caminho visando um acesso genuino a verdade real. Husserl tentara encontrar
este ponto neutro por meio do emprego da epoché fenomenoldgica, que ressaltava 0s campos
intencionais da consciéncia, possibilitando o acesso “as coisas elas mesmas”. A escola de
Marburgo, em sua interpretacdo do idealismo transcendental, encontrava nos principios
I6gico-transcendentais a propria descricdo dindmico-construtiva da realidade em si mesma. Ja
0 neokantismo da escola de Baden, ao interpretar a natureza das condi¢fes transcendentais do
sujeito cognoscente em termos de atos valorativos, concentra na idealidade da nocao de valor,

ou na validez absoluta, o acesso a verdade do conhecimento.

Em todas essas correntes de pensamento manifesta-se uma intensa preocupagao com a
possibilidade de acesso “as coisas mesmas”. E, a0 mesmo tempo, uma preocupacdo com a
natureza da tarefa da filosofia nesta odisseia em busca da verdade real. De fato, a natureza da
filosofia é configurada sempre em sintonia com a compreensao que se dispde sobre 0 modo de
vir-a-ser das coisas. Kant, ao resguardar o campo de atuacdo da filosofia na dimensao
transcendental do conhecimento, também é desafiado pela mesma questdo. Heidegger haveria
de reconhecer, assim como Kant, que a esséncia da filosofia esta intimamente ligada ao
advento do ser, constituindo-se mesmo o “oficio dos filésofos” (HEIDEGGER, 2012, p. 39).
Portanto, se a pretensdo de Heidegger no curso de 1919 era propor uma ideia de filosofia, era
de se esperar que ele também propusesse uma nova ordem de acesso as coisas mesmas. Isto
ele faz recorrendo a dimensédo da facticidade, a qual se desvela na imediatidade mundana do

vivenciar.
2.2. Nocgéo de vivéncia em Dilthey

A vivéncia, como ja haviamos dito, € um modo de compreensdo empregado na
filosofia da historia de Dilthey. Dilthey estava empenhado na fundamentacéo epistemologica
das ciéncias humanas, e, sobretudo, do conhecimento historico. O problema da cientificidade
da histéria encontrava-se no modo como a experiéncia histérica do individuo pode elevar-se
ao status de ciéncia histérica, e, portanto, conhecimento historico universalmente valido. A
vivéncia € requisitada como elemento espiritual que possibilita tal elevacdo. Ela é o mais
concreto ponto de partida para a sustentacdo de toda estrutura epistemoldgica do

conhecimento histérico. A partir das vivencias do individuo é que se estabelece o nexo da



69

vida que medeia a experiéncia historica individual e a universalidade do conhecimento
historico. A peculiaridade deste elemento é que nele torna-se possivel a articulagdo entre o
singular e o universal, pois para Dilthey, a vivéncia sempre € singular. Entretanto, mesmo
estando encerrada na singularidade do existir individual, mantém uma relacdo de
compreensdo com a visdo de mundo de sua época especifica (o espirito da época). No fluxo
de vivéncias que se desdobram no percurso da vida h4, portanto, uma compreensao de fundo,
que ndo pode ser apreendida como forma de conhecimento objetivante, mas como uma logica
imanente ao proprio vivenciar, que por sua vez, condiciona e esta na base de toda forma de
conhecimento objetivante. Para Dilthey, o conhecimento historico-objetivo s6 € possivel por
que aquele que realiza a ciéncia historica € um ser histérico. Ao comentar isto, Gadamer
afirma o seguinte: “As ciéncias historicas t30 somente continuam o pensamento comecgado na
vida” (GADAMER, 2004, p. 300).

Este “pensamento comecado na vida” tras a tona o mundo histérico no qual o
individuo, estando mergulhado, adquire para si uma esfera de compreensdo onde tudo o mais
se torna significativamente conhecido. O fluxo de vivencias na vida singular possibilita a
composi¢do de uma “conexao vital” que, delimitando a esfera de compreensdo, condiciona a
compreensibilidade significativa de tudo o que nos vem ao encontro. Fora dessa conexao
nada € conhecido. Vejamos o modo como Dilthey expressa essa relacdo entre compreensao e

vivéncia — relacdo que sera sobremodo importante para Heidegger:

Cada palavra, cada frase, cada gesto ou formula de etiqueta, cada obra de
arte e cada feito histérico s6 sdo compreensiveis porque um elemento
comum articula aquilo que se manifesta neles com aquele que
compreende; o individuo vivencia, pensa e age constantemente em uma
esfera propria ao que é comum e somente em tal esfera ele compreende.
A partir dessa comunhdo, tudo aquilo que é compreendido porta em si,
por assim dizer, a marca de algo conhecido. Nés estamos mergulhados
nela. Sentimo-nos por toda parte familiarizados com esse mundo
historico e compreendido, compreendemos o sentido e o significado de
tudo aquilo, e nés mesmos somos entretecidos com esses pontos em
comum. (DILTHEY, 2010, p. 109)

Essa esfera de compreensdo, instituidora de sentido e significacdo, € composta pelo
ambito das vivéncias. Cada vivéncia nos possibilita esse “entretecimento” com a comunhdo
do mundo comum, a casa histérica que desde sempre habitamos. No ambito das vivéncias a
postura cientifica ainda ndo estd consolidada, na verdade, nem mesmo ainda pretendida.
Porém, até mesmo a realiza¢do dessa postura esta totalmente enraizada no “pensamento que

comega na vida”. De modo que, toda posicao teorico-objetiva € apenas uma especificidade de



70

possiveis posturas cuja base encontra-se na esfera das vivéncias. Para Dilthey, portanto, o
olhar cientifico da historia é pressuposto pelo ser historico da vivéncia. O problema da
elevacdo da experiéncia individual ao conhecimento historico, valido universalmente, é

solucionado pela imanéncia do mundo histérico em cada experiéncia individual.

2.3. A nocdo de vivéncia e a atenuacdo do horizonte historico radicado na
vivenciabilidade imediata: compreensdo pre-teorética que condiciona a

visualizagéo originaria dos fendmenos.

Mas, em que aspecto a nogéo de vivéncia em Dilthey se torna elementar para a posi¢éo
de Heidegger no curso de 1919? E mais especificamente, de que modo tal nogdo oferece para
0 jovem Heidegger uma orientacdo para elaboracdo de sua postura em relacao a problematica
transcendental kantiana? E de que forma a recorréncia a essa no¢do pode ser delimitada como
posicionamento de Heidegger para com a problemaética transcendental? O esclarecimento da
nocdo de vivéncia, segundo Heidegger, ird possibilitar a resposta para tais questdes, o que, por
sua vez, possibilita-nos a compreensdo do que a principio fora proposto: apontarmos as
significativas inferéncias do filosofar primevo que trata de recolocar a questdo do ser para
com a problematica transcendental. Pois, a postura adotada por Heidegger no curso de 1919 o

permite imiscuir-se efetivamente na briga filoséfica de seu tempo.

Para demonstrar a novidade de sua postura fenomenoldgica, Heidegger faz uso de uma
descricdo fenomenoldgica da vivéncia da catedra de onde ministrava sua conferéncia. Todo o
curso estara centrado na explicitacdo dos aspectos fundamentais que ali sdo liberados. Nao s
pelo carater inédito, mas, sobretudo por causa da propria natureza do que pretendia ser
ressaltado, que Heidegger recorre a algo tdo peculiar e comum, como é o caso da — até aquele
instante — despercebida catedra de onde falava. Com isso, queria Heidegger indicar que o
carater novo do seu filosofar consistiria precisamente nisto mesmo: possibilitar o
irrompimento do que até entdo estava soterrado no mundo da vida. Uma tendéncia irresistivel
para com a tematizacdo daquilo que € trivial, e evidente por si mesmo, marcaria
definitivamente a filosofia de Heidegger, a partir daqueles dias. A tentativa de relevar a
consciéncia da vivéncia da catedra estava em plena consonancia com o caminho que passaria
a propor para liberagdo da “verdadeira realidade e da verdade real”. O voltar-Se para a catedra
fora estratégico. Os contornos de um novo método de acesso “as coisas mesmas” se esbogava
numa atitude de pensamento que busca ressaltar um ‘“‘saber” imanente a vida e que

constantemente atropelamos com nossa desatengéo tedrico-objetiva. O flanco que se abre com



71

a nocgdo fenomenoldgica da vivéncia possibilita-nos compreender o modo como Heidegger se
posiciona ante a problematica transcendental, bem como sua reacdo face ao ambiente de
discussdo neokantiano. Vejamos, pois, essa passagem monumental da conferéncia de 1919,

onde Heidegger expde a vivéncia da catedra:

Vocés vém como de habito a esse auditério na hora habitual e se dirigem
até seus lugares habituais. Os senhores retém essa vivéncia de “ver os
seus lugares” ou, se preferirem, podem compartilhar minha propria
experiéncia: entro na sala de aula e vejo a catedra. Prescindimos de uma
formulacéo linguistica da vivéncia. O que eu vejo? Superficies marrons
gue se cortam em angulo reto? N&o, eu vejo outra coisa. Vejo uma caixa,
uma caixa pequena colocada por cima de outra grande? De modo algum,
eu vejo a catedra sobre a qual devo falar. Vocés veem a catedra da qual se
falara aos senhores, na qual eu mesmo ja falei. Na vivéncia pura ndo ha —
como se diz — nenhum nexo de fundamentacdo. Ou seja, ndo é que eu
vejo primeiro superficies castanhas que se entrecortam, e que logo depois
se apresentam como caixa, depois como pulpito, depois como pulpito
académico, como catedra, de modo que cole na caixa as propriedades de
uma céatedra como se fosse uma etiqueta. Tudo isso € interpretacdo méa e
tergiversada, um desvio de direcdo do olhar puro para o interior da
vivéncia. Vejo a catedra de um golpe, por assim dizer; ndo a vejo apenas
isolada, vejo o pulpito como sendo alto demais para mim. VVejo um livro
sobre ele, diretamente como algo que me importuna (um livro, e ndo um
namero de folhas estratificadas e salpicadas de manchas negras); Vejo a
catedra em determinada localizagdo, em uma iluminagdo, em um fundo

[.]

Na vivéncia de ver a catedra se me da algo deste mundo-em-torno
imediato. Esse mundo que nos rodeia (a catedra, o livro, o quadro, o
caderno de apontamentos, a caneta, o zelador, a associagdo de estudantes,
0 bonde, o automével etc) ndo sdo as coisas com um conteudo
significativo determinado, objetos, ainda por cima concebidos como isso
e significando isso, mas o significativo é priméario, e se me apresenta
diretamente, sem nenhum rodeio intelectual que passe pela captacdo de
uma coisa-objeto. Vivendo em um mundo circundante, me encontro
rodeado sempre por toda parte de significados, tudo tem caréter de
mundo, “munda” [es weltet]. (HEIDEGGER, 20053, p. 85-88)

Um dos aspectos importantes na nocdo de vivéncia é a possibilidade de articulacéo
entre o historico e o elemento I6gico, sem que houvesse o risco de uma énfase unilateral de
um destes termos. A dimensdo historica comegara a consolidar sua importancia no
pensamento de Heidegger, o qual queria evitar o caminho trilhado pela filosofia perene, cujo
comportamento procurava configurar o carater da filosofia por ligages com substancias
imutaveis e eternas. Essa tendéncia para 0 permanente caracterizava bem 0s anseios
filoséficos de sua época. Porém, € evidente que também se encontra em Husserl e nos
neokantianos uma oposicdo a metafisica tradicional. Mas, o impeto desta oposicao era brando
guando se tratava da problematica transcendental inaugurada por Kant. Tanto Husserl, como



72

0s neokantianos, procuraram levar a cabo o que Kant iniciara. A busca pelo fundamento
ultimo, de natureza a priori, responsavel pela sustentacdo de todo conhecimento real,
caracterizava o perfil da inquiricdo epistemologica destes filosofos. No encalco deste a priori
fundante sempre se tendia a dimensdes a- ou trans-histéricas. E, com isso, em sua tentativa de
superar a metafisica recaiam outra vez no paradigma que procuravam anatematizar — um
principio substancial e perene que possibilitasse a racionalidade cientifica. A filosofia
neokantiana, bem como a fenomenologia de Husserl, demonstravam sua essencial conexao
com paradigma metafisico por meio de sua submissdo ao modelo da relagdo sujeito-objeto,
resultando sempre numa compreensdo tedrico-objetiva da realidade. Tal postura acabara por
subtrair a historicidade viva, a qual Heidegger pretende resguardar. Por isso mesmo, € a
prépria ideia de fundamentacdo — “contexto fundador” — que Heidegger pretende rechacar a

fim de possibilitar um acesso mais originario as coisas mesmas.

O ambiente de discussao neokantiano, por meio de sua reflexdo l6gico-epistemoldgica,
ao persistir numa ideia de fundamentacao nao fora capaz de conciliar l6gica e a historicidade
da personalidade viva. Nem mesmo Dilthey havia percebido as possibilidades que se abriram
com sua noc¢édo de vivéncia, visto que ainda estava enredado num contexto de fundamentacao
das ciéncias do espirito. Por isso mesmo, Gadamer ira declarar que a procedéncia mais
auténtica para o projeto de uma hermenéutica da facticidade seja, ndo Husserl nem Dilthey,
mas Nietzsche %*. Nele se encontrava um verdadeiro impulso para manutenco da tens&o entre
a historicidade viva e pensamento, impulso esbocado por meio de sua critica a ideia de
verdade. Essa influéncia de Nietzsche se fez sentir na tese de habilitacdo, quando Heidegger
comeca a perceber o quanto o turbilhdo das forcas vitais determinavam o pensamento.
Heidegger ratifica tal influencia ao afirmar:

A filosofia vive ao mesmo tempo em uma tensdo com a personalidade
viva, exaure de suas profundezas e plenitudes vitais o contetdo e a
pretenséo valorativa. Na maioria das vezes, por isto, encontra-se a base
de toda concepcao filoséfica uma tomada de posicdo pessoal do filésofo

em questdo. Nietzsche, em seu seco e inexoravel modo de pensar, e em
sua capacidade plastica de representacdo, formulou essa determinacéo de

! Gadamer propde esta tese, dizendo: “Essa ¢ a razio pela qual os verdadeiros precursores da posi¢io
heideggeriana na indagacao pelo ser e no seu remar contra a corrente dos questionamentos metafisicos ocidentais
ndo poderiam ser nem Dilthey nem Husserl, mas Nietzsche. Pode ser que o proprio Heidegger s6 tenha
compreendido isso bem mais tarde. Mas, retrospectivamente, pode-se se dizer: elevar a radical critica de
Nietzsche ao “platonismo” até a altura da tradi¢do criticada por ele, confrontar-se com a metafisica ocidental a
sua prépria altura e reconhecer e superar o questionamento transcendental como uma consequéncia do
subjetivismo moderno eram tarefas que ja estavam esbogadas desde o inicio em “Ser e Tempo”.” (GADAMER,
2004, p. 345)



73

toda filosofia com a expressdo ‘a pulsio que filosofa’ (HEIDEGGER
apud CASANOVA, 2009, p.25).

A nocdo de vivéncia viabilizara as intengfes nietzscheanas, e Heidegger procurou
levar isto a cabo por meio de sua hermenéutica da facticidade. O olhar inerente as vivéncias
que se projeta aquém dos “contextos de fundamentagdao” possibilitara para Heidegger uma
forma de compreensdo livre da tendéncia decadente do pensamento objetivante, o qual, no
encal¢o de uma perene fundamentacdo a priori, filosofa em detrimento do histérico. A esfera
que se abre com a nocdo de vivéncia passa a apresentar para Heidegger os contornos de um
acesso mais originario as coisas mesmas; uma espécie de compreensdo se abria onde 0

entorpecimento da postura tedrico-objetiva ndo mais amenizava “a face bruta da realidade”.

A radical proximidade que se institui com a nocdo de vivéncia possibilita um
mergulho genuino na historicidade do homem. O elemento histérico é autenticamente aceito
como condicdo decisiva para elaboracdo da verdade real e verdadeira realidade. O saber que
se constitui na vivencia ndo recai em posicdes a-historicas, como fora o caso da nocdo de
valor preconizado pela escola de Baden. A peculiar maneira de ver que se abre no vivenciar
ndo estad em sintonia com os anseios inerentes ao projeto de fundamentacdo do conhecimento
(como fora intencionado pelos neokantianos e pela fenomenologia de Husserl), a prépria ideia
de fundamento passa a ser compreendida como uma obstrucdo ao modo de acesso as coisas
mesmas. No vivenciar se busca tdo somente desenredar-se do distanciamento ocasionado pela
postura objetivante que se dd em meio ao paradigma sujeito-objeto. O que se pretende, com
iSS0, € a conquista de regiGes que possibilitem uma aparicdo genuina dos fenbmenos, 0s quais

devem ser contemplados no instante em que surgem na vida.

A ecloséo da historicidade na vivéncia possibilitou uma diretriz para a radicalizacao da
fenomenologia de Husserl, bem como o aprofundamento da nocéo de vivéncia em Dilthey. O
modo como Heidegger apropria-se da nocdo de vivéncia, e a maneira como busca superar
tanto Husserl como Dilthey, Ihe proporciona um posicionamento original para com a
problematica kantiana. Portanto, com a descri¢do da nogéo de vivéncia que se da no curso de
1919 temos em paralelo a superacdo da tematica discursiva de sua época — que condicionava
tanto o0 movimento neokantiano, como também a fenomenologia de Husserl, e que se definia
pela tentativa de caracterizar a natureza transcendental do conhecimento — junto a um
posicionamento especifico para com a problematica posta por Kant. Se seguirmos o modo
como é descrito o acontecimento (Ereignis) na vivéncia poderemos demonstrar em que

sentido Heidegger inaugura um novo patamar de discussdes que se posiciona aquém da



74

temaética epistemoldgica que tanto impulsionava o espirito filos6fico de sua época. E ao passo
em que demonstramos o sentido desta novidade fenomenoldgica também poderemos expor a

peculiaridade de seu posicionamento para com Kant.

2.4. A origindria dimensdo pre-teorética aberta no mundar do mundo

circundante: apropriacdo fenomenologica da nocéo de facticidade.

No encal¢co do mais originario territério de manifestacdo dos fendmenos, Heidegger
usa como principio norteador a intencionalidade husserliana, dizendo: “<<tudo o que se
oferece originariamente na ‘intui¢do’ [...] deve ser tomado simplesmente como se da>>. Este
€ 0 <<principio dos principios>> que nos salvaguarda dos erros de qualquer teoria
especulativa (HEIDEGGER, 2005a, p.132). Husserl abrira um caminho, por meio de sua
epoché fenomenolodgica, nos conduzindo diretamente a uma excessiva proximidade com o
mundo da vida. O principio da apreensdo imediata é a indicagdo metodoldgica para o ténue
auscultar da vida que se da na vivéncia. A exigéncia da “simples aceitacdo” enfatiza a cautela
com que se deve proceder na compreensao do gque nos é dado no vivenciar. Qualquer deslize
na desatencao faz-nos cair na postura teorizante, nos afastando da mais genuina apresentacao

do mundo.

O que Heidegger pretende com tamanha cautela — em termos weberianos — €
contemplar o mundo ainda ndo desencantado pela razdo teorética, que em tudo esta submetida
a paradigmatica postura da relacdo sujeito/objeto. A face incélume da realidade bruta vem a
tona no vivenciar. E é precisamente o0 que se apresenta no instante da vivéncia que Heidegger
pretende preservar, concebendo isto mesmo como a Unica abertura possivel as coisas elas

mesmas.

Para explicitar o saber que se dispde na vivéncia da catedra, Heidegger o torna visivel
por contraste: demonstra a rapidez descuidada com que, ao observarmos o fenémeno, logo o
reduzimos ao analitico olhar da racionalidade geométrica — “superficies castanhas que se
cortam em angulo reto”. Quase que automaticamente somos transladados para uma outra
ordem, suplantando aquela mais originaria com a qual lidamos habitualmente. A dimensdo
historica € soterrada pela dimensdo do conceito. J& ndo se vé a catedra do auditério da
Universidade de Freiburg, de onde Martin Heidegger ministrava a determinante conferéncia
de 1919. A postura da razdo teorética nos faz saltar para o plano do conceito, onde o
fendmeno € desvitalizado, ou des-historicizado (HEIDEGGER, 2005a, p. 108). O saber

vivido da catedra é posto em ocaso pela ilustracdo racional. Porém, é precisamente este saber



75

tdo imediato e trivial que se tem da cétedra histdrica (e que, por sua excessiva proximidade,
comumente escapa dos olhos da razdo) que Heidegger quer colocar na mira da filosofia.

Entretanto, o que torna este apresentar-se historico e imediato que se da na vivéncia
tdo especial? Certamente ndo é o simples fato da proximidade, nem o fato de ser a primeira
forma de apreensdo. O caminho para a trivialidade do que € vivido, esbocado por Heidegger
por meio da nogdo de vivéncia, quer nos revelar algo mais; algo tdo complexo que os
tradicionais manuais de filosofia ndo podem conceder-lhe um nome — nem de fato o podem
dar. Trata-se de uma contemplacdo tdo abundante que os diversos termos filosoficos ndo séo
capazes de conceituar, restando, na maioria das vezes, como postura mais adequada para
expressdo de tamanha contemplagio o “siléncio essencial” (MORCHEN apud SAFRANSKI,
2005, p. 171). A propria estrutura gramatical — sujeita a0 modo de compreenséo objetivante —
apresenta-se como inadequada para explicitacdo de tal historicidade.

O que realga a complexidade do saber vivido na vivéncia é sua conexao historica. Em
cada unidade vivencial é detonada uma descarga significativa que faz vir a tona a plenitude do
mundo histérico. Como descreve Heidegger, no caso da vivéncia da catedra, ndo a
percebemos como uma unidade isolada, mas “na vivéncia da céatedra algo do mundo em torno
se apresenta a mim”. Este em-torno € o que se oferece de mais originario na percepcdo da
catedra, e de qualquer outro fendmeno vivido. O mundo-em-torno jaz ali, em cada coisa

percebida na vida, com todo o seu vigor significante.

Esse instante elementar da vivéncia, onde o0 mundo-em-torno vem a tona, e no qual, na
maioria das vezes, vivemos, Heidegger o denomina de mundar. Na percepcdo pré-tedrica da
catedra, ou como a encontro no plano da vida vivida, a catedra munda. Este sera um dos
primeiros termos forjados por Heidegger com a finalidade de exprimir experiéncias
originarias. Aqui no caso, o termo busca explicitar a totalidade significativa liberada na
percepcao da catedra. O mundar que se realiza por meio da vivéncia da catedra é a logica do
acontecimento gque condiciona 0 meu situar-se no mundo. O mundar da catedra faz eclodir t&o
somente aquilo que desde sempre me acompanha — eu-histérico (HEIDEGGER, 2005a, p.
108). Ao chegar a Universidade, e andar pelos corredores, buscando o auditério no qual a
catedra ainda ndo defrontada se localiza, j& me encontro inteiramente cercado por aquilo que

sera liberado no mundar da catedra.

Encontrando-me no mundo as coisas surgem para mim, e €& precisamente este

acontecimento de mundo que o mundar visa explicitar. Isso esta aqguém de toda postura



76

tedrico-objetiva. Esta, na verdade, segundo Heidegger, obscurece aquilo que se clareia no
mundar — o que ele denomina de “processo da infecg¢ao tedrico-destrutiva progressiva do em-
torno” (HEIDEGGER, 2005a, p. 107). O em-torno é a conectividade da totalidade
significativa do mundo, que expressa 0 nosso ser em situacdes. Aqui ndo se trata de um
elemento psiquico, mas de uma situacdo hermenéutica, de uma relagcdo de compreensibilidade
que abre o mundo para mim. Sobre isto, afirma Heidegger: “Vivendo em um mundo
circundante, o elemento significativo sempre equivale para mim por toda parte ao fato de tudo
ser mundano, o mundo munda...” (HEIDEGGER, 2005a p. 88).

Com o mundar se faz ver o ser-dado em cada situacdo vivida. Heidegger abre o
caminho para uma regido que se encontra sob o0 ponto cego da postura tedrico-objetivante.
Esta regido Heidegger a denomina de “o ambito da vivéncia do em-torno” (HEIDEGGER,
20053, p. 106). Esta ¢ a dimensdo do originariamente dado, o campo fenomenal “no interior
do qual os entes originariamente vém ao nosso encontro” (CASANOVA, 2009, p. 40). Este
irrompimento de uma dimenséo mais originaria operada pela fenomenologia tem suas fontes
na descoberta da facticidade por Lask, o qual tornou viavel a compreensdao do carater
mundano da experiéncia imediata. Ao comentar a descoberta de Lask no curso de 1919,
Heidegger faz ressaltar ainda mais 0 modo como se deixa orientar pela no¢éo de faticidade em
Lask:

Lask descobre no dever e no valor, como experiéncia ultima e dltimo
experenciado, 0 mundo. Ndo como coisa, nem como algo sensoriamente
metafisico, assim como também ndo o compreende como uma espécie de

ndo-coisa exageradamente especulativa, mas o entende muito mais como
o factico. (HEIDEGGER apud KISIEL, 1995, p. 62).

2.5.0 duplo carater do mundo histérico e o delineamento da postura de

Heidegger para com a problematica transcendental

Ao atenuar o mundo como dimensdo factica, Heidegger busca desenredar-se dos
resquicios metafisicos que se interpdem na compreenséo do momento da simples apreensdo. E
no mundar do mundo que se abre o horizonte da facticidade da vida; uma viséo da realidade
que fora considerada impossivel por Rickert, o qual acreditava que uma descri¢cdo da
realidade era impossivel, visto que esta se desdobrava no modo de um heterogéneo continuo,
uma irredutivel multiplicidade (KISEL, 1995, p. 62). Com a vivéncia do em-torno, a
irracionalidade da realidade histérica passara a ser visualizada em sua mais propria

irredutibilidade. E aquilo que fora visto como impossivel torna-se ensejo para a consumacao



77

da novidade heideggeriana. O vir a tona do mundo no mundar da vivéncia possibilitara para o
jovem Heidegger uma abordagem dinamica da realidade historica em processo. O que
resultara num duplo carater do mundo enquanto campo fenomenal, carater que viabilizara a
postura de Heidegger para com a problematica transcendental de Kant, bem como seu
posicionamento para com o filoséfico ambiente discursivo de sua época. Vejamos, pois, este

duplo aspecto do mundar.

O primeiro aspecto do carater do mundo que se dad no mundar da vivéncia é seu status
de condicdo transcendental dos entes vivenciados, e, portanto, seu carater a priori. Com 0
mundar que se abre na vivéncia, Heidegger disponibiliza uma radicalizacdo do elemento
transcendental kantiano. Ndo devemos perder de vista que ao destacar a nocao de vivéncia
Heidegger deseja alcar uma radical explicitacdo do acontecimento do mundo. Kant, segundo
Heidegger, havia empreendido tal tarefa por meio de sua doutrina transcendental, impetrando
ao sujeito transcendental o principio de ordenacéo da multiplicidade sensivel ?°. Sendo assim,
Kant e o jovem Heidegger buscaram por caminhos diferentes alcancar o esclarecimento de
uma mesma questdo: de que forma a realidade vem a tona quando nos encontramos no
mundo? No mundar do mundo que se da na vivéncia, Heidegger inicia uma forma de pensar
gue ndo apenas visava uma interpretacdo de Kant, mas que também buscava ressaltar aspectos
elementares que foram desconsiderados por ele. Porém, de que forma o mundar do mundo na
vivéncia pode ser compreendido como uma radicalizacdo da natureza transcendental da

subjetividade posta pela problemaética kantiana?

Para compreendermos de que modo a dimensdo que se abre na vivéncia do mundo
satisfaz para Heidegger aquilo que Kant intencionara com a subjetividade transcendental,
devemos dar um salto para a época de “Ser e Tempo”. No curso intitulado de “InterpretacGes
Fenomenoldgicas da Critica da Raz&o Pura de Kant”, ministrado no semestre de inverno de
1927/28, e produzido em paralelo com “Ser e Tempo”, Heidegger apresenta de modo
definitivo a sua posicéo para com a problemética posta por Kant (0 que também sera revisto
em sua obra publicada “Kant e o problema da Metafisica”). Neste curso ele dira: “A
investigagdo de Kant preocupa-se com a natureza como tal — a ocorréncia do ser como tal — e
de que forma ¢ possivel a sua determinibilidade ontologica” (HEIDEGGER apud HAN-PILE,
2005, p. 80). Neste periodo Heidegger busca levar a cabo aquilo que, segundo ele, Kant

iniciara. Vejamos primeiro o que sobre isto é dito em “Ser e Tempo”:

%2 Heidegger acreditava que Kant nao fizera uma epistemologia, mas uma ontologia (HAN-PILE, 2005, p. 80).



78

De conformidade com a tendéncia positiva da destruicdo, cabe de
imediato perguntar se e em que amplitude, no curso da histéria da
ontologia em geral, a interpretacdo do ser foi tematicamente posta em
conexdo com o fendmeno do tempo e se a problemética da temporalidade
gue era para isso necessaria foi elaborada em seus principios e se podia
sé-lo. O primeiro e o0 Unico que, em sua investigacdo, perfez um trecho do
caminho investigativo na dire¢cdo da dimensdo da temporalidade ou que
se deixou levar para ela, forcado pelos préprios fendmenos, foi Kant.
(HEIDEGGER, 2012, p. 55)

Em sua tarefa de explicitar os resultados positivos da “histéria da ontologia em geral”
(método denominado de destruicdo da histéria da ontologia), positividade esta que aponta
para uma interpretacdo do ser em conexdao com a problematica da temporalidade, Heidegger
encontra em Kant o primeiro que avangou nessa conexdo com o fendmeno do tempo. A
dimensdo da temporalidade ¢ precisamente o horizonte que possibilita “a mais originaria
interpretacdo do ser” (HEIDEGGER, 2012, p. 73). Heidegger encontrava na filosofia
transcendental de Kant ndo uma investigacdo de natureza epistemolédgica, mas uma inquiricdo

de caréater ontoldgico.

Para Heidegger, a problematica kantiana concernente a natureza transcendental do
conhecimento, que ha muito vinha a fomentar os compéndios da epistemologia filosofica, e
que nucleava as discussdes das escolas neokantianas desde Kant, objetivou desbravar o campo
da “determinibilidade ontologica”, ou seja, a condicdo fundamental na qual o “tornar-se
manifesto dos entes” é possibilitado. Ao perseguir as condi¢des de uma estrutura a priori do
conhecimento, Kant avanca em dire¢do a uma ontologia fundamental. Heidegger, portanto,
demarca sua posicdo em relacdo a problematica central das discusses neokantianas,
concebendo a projecdo transcendental efetuada pelo criticismo kantiano como tentativa de
visualizagdo da constituicdo ontologica dos entes. Segundo Heidegger,

[...] conhecimento transcendental € um conhecimento que investiga a
possibilidade de compreensdo do ser, uma pre-ontolégica compreensdo
do ser. Tal investigacdio € tarefa da ontologia. Conhecimento
transcendental é conhecimento ontolégico, isto é, conhecimento a priori

da constituicdo ontoldgica dos seres. (HEIDEGGER apud HAN-PILE, p.
80).

E precisamente neste carater a priori da “determinibilidade ontolégica” do projeto da
critica kantiana que encontramos o link com a iniciativa da ontologia fundamental na época de
“Ser e Tempo”. Mas ainda ndo esta claro de que modo o mundar liberado na vivéncia do
mundo antecipa essa relacdo. Para tanto, 0 mundar na vivéncia deve operar como condic¢éo de
abertura do tornar-se manifesto dos entes, ou seja, como ‘“determinibilidade ontoldgica”.

Devendo, também, poder ser visto como indice de abertura da temporalidade. Como, pois, 0



79

mundar do mundo pode operar como horizonte transcendental de onde toda e qualquer
manifestacdo dos entes no mundo tem o seu mais auténtico ponto de partida?

O projeto de uma virada no conhecimento, intencionado pelo criticismo kantiano,
onde o proprio conhecer seria apreendido em seus limites, encontrava na estrutura a priori da
subjetividade a possibilidade de sua execucdo. Com a hipotese de uma estrutura a priori que,
ao anteceder a experiéncia, condiciona toda inteligibilidade do mundo, a Critica da Razéo
Pura procurou delimitar a propria fenomenalidade do fenémeno. Através do “indice das
categorias do entendimento”, exposto pela “Analitica Transcendental”, a Critica se volta para
a génese de toda representacao objetiva. A antecedéncia da estrutura a priori ndo é apenas um
mero “antes” de carater cronoldgico, indica muito mais o instante previamente logico de toda

consciéncia.

A revisdo fenomenoldgica de Heidegger da “virada” no processo do conhecimento,
intencionado pela Critica, visa levar a cabo aquilo que Kant comecara. A tentativa de fazer
emergir o a priori de toda experiéncia ganhava um sentido inteiramente ontoldgico.
Heidegger ndo perdera de vista o objeto da investigacdo kantiana, mas, conforme ele
acreditou, através de sua apropriacdo fenomenoldgica buscou explicitar aquilo que nem
mesmo Kant havia compreendido com sua prépria filosofia. Heidegger havia de conceber o
carater de sua investigagdo como ‘“‘conhecimento a priori da constituicdo ontoldgica dos
seres” (HEIDEGGER apud HAN-PILE, p. 80). A dimensdo transcendental do conhecimento,
encarada agora sob o ponto de vista fenomenoldgico, passara a obter uma tonalidade

inteiramente ontoldgica.

No curso de 1919, o flanco que se abre com a nogdo de vivéncia, demonstra
claramente as intengdes ontoldgicas de Heidegger por via da problematica epistemoldgica. O
horizonte que se abre com o mundar do mundo visa a explicitacdo do a priori de toda
experiéncia no mundo. Porém, diferentemente de Husserl e dos neokantianos, o a priori
eviscerado no mundo da vida e clarificado pela emissdo significativa do mundar ndo recua
perante a historicidade, descambando em regibes a-temporais. Mas, a propria efervescéncia
historico-significativa da vida no fluxo das vivéncias, e que delineia minha situacdo de
mundo, ¢ aquilo que opera efetivamente como “determinibilidade ontologica™ de tudo que me
vem ao encontro no mundo. De fato, o mundar histérico-significativo do mundo encaminha o
jovem Heidegger numa compreensdo inteiramente original da dimensdo transcendental do

conhecimento: a possibilidade de toda estrutura transcendental do que pode ser conhecido se



80

da na vida. A investigagdo ainda busca, assim como fora com Husserl e com os neokantianos,
compreender a logica da percepgdo, assumindo, porém, o desafio de manter essa l6gica
arraigada numa esfera pre-teorética e ndo des-historicizada. Para levar a cabo este desafio, a
estrutura transcendental que se abre com 0 mundar do mundo nas vivéncias se mantém como
agente clarificador de toda experiéncia a partir de um ponto cego para todo olhar teorico-
objetivo. A engenhosidade do pensar heideggeriano foi tornar saliente a transcendéncia
fundamental-ontoldgica do “irracional” como determinante de toda racionalidade. Com efeito,
“Teoricamente eu proprio provenho da vivéncia... com a qual ndo sabemos o que fazer e para

a qual se inventou o confortavel titulo de ‘o irracional’” (HEIDEGGER, 2005a, p. 142).

Em seu segundo aspecto o mundo, que se abre no mundar da vivéncia, ndo condiz com
a ideia de um elemento subjacente, essencialmente necessario, idéntico a si mesmo, a partir do
qual, e no qual, surge a totalidade dos entes em sua multiplicidade. Ou seja, ndo h4 uma
reformulacédo da Ideia platbnica, nem tdo pouco uma revitalizacdo da concepcao metafisica de
substancia. Em tais posturas, as quais, durante toda tradicdo filosofica, haveriam de sofrer
diversas recauchutagens, encontra-se — de acordo com a concep¢do que em Heidegger
comecara a ganhar forca — uma fuga diante da tensdo que se abre perante a inquietude do
histérico. O mundar, descrito por Heidegger sob a énfase de uma excessiva cautela para com
toda postura metodoldgica que venha de novo a descambar em regides a-temporais ou trans-
historicas, almeja um auténtico mergulho na historicidade viva. E para tanto, ndo faz uso de
conceitos convencionais, cuja influencia da tradi¢cdo infectou tedrico-objetivamente toda

tentativa de apreensao do originario.

A des-historicizacdo instaurada pela postura tedrico-objetivante clarifica por contraste
0 que pretende Heidegger com a dimensdo aberta no mundar. O inicio da postura tedrica é
também o comeco do distanciamento da experiéncia em sua originariedade. A cientificidade
da postura teorica, que analisa o fendmeno até a suas propriedades mais essenciais, encontra a
possibilidade de sua realizagdo num desvio do puro olhar da vivéncia. E é tdo somente neste
desvio que a ciéncia se constitui enquanto tal. Porém, de que modo é possivel termos em
conta que a progressividade do saber cientifico se perfaz pelo esvaziamento da historicidade
originaria inerente ao puro olhar da vivéncia? Quanto mais cientificamente olharmos com
atencdo o mundo, menos ainda o0 conseguiremos ver. Pois, no ato da disposi¢do para postura
tedrica abrem-se brechas para a insercdo da conceptualidade imobilizante, resguardada no
seio de uma tradicdo que apenas de soslaio consegue ver o que abriga “o ambito da vivéncia

do em-torno”. A clareira do mundar que irradia na esfera das vivéncias tem sua dinamicidade



81

neutralizada pela apreensdo substancializante dos rigidos conceitos cientificos. A pura
historicidade da vida é objetualizada. No curso de 1919 Heidegger diré:
A coisificagdo abrange uma esfera bem original, que foi destilada do em-
torno. Nela ja se apagou de fato o munda. A coisa existe apenas como tal,
isto é, ela é real... O significativo é des-significado até esse resquicio: ser
real. Vivenciar o em-torno é desvivido até o resto: reconhecer um real

como tal. O eu histdérico é des-historicizado até o resto de eu-idade
especifica como correlato da coisificacdo. (HEIDEGGER, 2005a, p. 107)

O que se abre no mundar é pura historicidade, e, portanto, ainda ndo engessado pelas
abordagens da postura teérica. Nessa historicidade viva, irradiada no mundar, constituem-se,
num anico horizonte de compreensibilidade, os diversos sentidos e significacfes que
transpassam a vida. O processo de des-historicizacdo engendrada pela postura tedrica € um
desvio do mais originario campo fenomenal. O qual ndo apresenta a rigidez substancial tipica
da conceptualidade metafisica. Nele estd preservada, em sua indistin¢cdo, a profusdo de
significados que dao a sintonia de um mundo historico vivido. O mundar é um conceito
cinético, ele ndo aborda, nem tdo pouco apreende o que imediatamente é dado na vivéncia,

mas tdo somente acompanha o fendbmeno em sua manifestacao.

Na conferéncia de 1919, Heidegger ird demonstrar que as diversas concepcdes de
mundo brotam de uma dissonancia com o que é dado faticamente no mundar. A abordagem
neokantiana, em sua tentativa de recuperar e aperfeicoar o idealismo transcendental, ndo esta
isenta da critica heideggeriana. Mesmo estando comprometidos com a decisdo de fazer
suprimir as inferéncias metafisicas no processo constitutivo do conhecimento, e, a partir disto,
dimensionar um espaco de atuacdo que garanta a cientificidade da filosofia, os neokantianos,
por meio de suas diversas reelaboracdes da estrutura transcendental, encontraram no a priori
epistemologicamente revisado a sua “verdade”. A tendenciosidade metafisica persiste
imanente ao método do pensar, que ainda ndo havia alcangado sua autotransparéncia na vida.
Heidegger apenas comecava a perceber que a filosofia contemporanea estava presa a

estruturas faticas perpassadas pela tradigdo filosofica 2.

O delineamento da posicdo heideggeriana para com a problematica neokantiana
adquire as configuracdes de uma ciéncia primordial. Sob a imperativa misséo de desentulhar a
esfera da experiéncia vivida, Heidegger prescinde do ponto de partida neokantiano do “fato da

ciéncia e do conhecimento”, e desloca esta primordialidade para o originario dominio do

% MacDowell comenta que o Neokantismo, “na aceitagdo de um plano transcendente a experiéncia sensivel”, se
encontrava em alianca com a Escolastica. Portanto, um platonismo ainda persiste na filosofia contemporanea ao
jovem Heidegger. (MACDOWELL, 1993, p. 36)



82

mundo circundante. Este dominio originario, revelado na simples apreensdo da vivéncia,

circunscreve os pressupostos neokantianos.

A principio devemos deixar claro que a interpretacdo da Critica da Razdo Pura como
uma forma de ontologia, e ndo como uma epistemologia (como acreditavam os neokantianos)
fora uma iniciativa exclusivamente heideggeriana. Esta apropriacdo extremamente peculiar da
filosofia kantiana é impulsionada pelo projeto que visa por em fluxo as fontes originarias da
filosofia grega. A antiga questdo que impulsionara o filosofar grego, agora é revisada sob 0s
auspicios do método fenomenoldgico — o que, para Heidegger, finalmente tornou possivel a
plenitude da compreensdo autoevidente da vida. Aquilo que estava oculto para o filosofar da
tradicdo metafisica, mas que ao mesmo tempo — em sua subjacente obscuridade —
impulsionava a filosofia ocidental, agora fora desvelado para o confronto (face-off) consigo
mesmo. Este movimento hermenéutico, no periodo que se segue ao curso de 1919, haveria de
definir para Heidegger o proprio movimento de realizacdo do pensamento filosofico. Esta
novidade fenomenoldgica, que ja ndo se enquadra dentro dos limites daquela outra
fenomenologia preconizada por Husserl, ndo apenas transladava para outra dimenséo a
problematica transcendental, como também reconfigurava por completo 0 modo e a esséncia
do filosofar. A esta nova experiéncia de pensamento, Heidegger a chamaria de “experiéncia
fatica da vida”. A importancia do que se abre com esta no¢do € tdo decisiva para a cultura
filosofica do séc. XX que podemos medi-la pela consideracdo de que esta mesma nogdo se
tornaria, em “Ser e Tempo”, aquilo que Heidegger apresentou como Dasein — fendmeno

central de uma das obras que haveria de decidir os rumos da filosofia no Ocidente.

Portanto, o que significa precisamente esta no¢do? Por que esta nogdo é tdo
paradigmatica para a filosofia ocidental? De que modo tal nogdo é engendrada no pensamento
do jovem Heidegger? E como esta no¢do encontra-se em débito para com a problematica
teoldgica? Antes de nos determos propriamente a questdo da fenomenologia da vida religiosa
e a0 modo como esta proporciona o0 acesso ao fendbmeno da temporalidade, devemos
demonstrar o carater da experiéncia fatica da vida, bem como os resultados positivos desta

inovadora postura de pensamento.



CAPITULO IV

A EXPERIENCIA FATICA DA VIDA

Ao inves de se propor um conceito, com a experiéncia fatica da vida, Heidegger propde
um metodo, ou seja, um modo peculiar de realizacdo do pensamento, onde se possa manter
visivel a originariedade do conhecimento. Heidegger concebe, sob a perspectiva de um
sentido inteiramente novo, 0 método de reducdo transcedental empregado pela fenomenologia
husserliana. Na experiéncia fatica da vida ndo se chega a um ego consciencial — como fora
com Husserl —, mas, numa auténtica guinada do processo do conhecer, se chega as regibes da
determinibilidade ontoldgica. Veremos que 0 gque Se conquista com essa postura especifica de
pensamento, que se manifesta na experiéncia fatica da vida, encontra-se entranhado com o
modo de realizag8o originario da vida cristd primitiva. O momento de ecloséo desta novidade
fenomenoldgica ndo meramente coincide, mas é orientado e impulsionado pela tematizacdo
do fendmeno da vida religiosa pertencente ao cristianismo primitivo. Passaremos a apresentar
a dimensdo que se abre com a experiéncia fatica da vida, bem como o carater peculiar desta

experiéncia.

1. A facticidade como radicalizacdo da fenomenologia, a superagdo do neokantismo e a

fomentacao da temporalidade pela recepcéo da problematica teoldgica

A nocdo heideggeriana de facticidade, engendrada a partir de um ambiente filosofico
marcado pelo neokantismo — ambiente este que se empenhava em recolocar a problemética
transcendental de Kant — adquire, a partir do acolhimento da problemaética teoldgica, uma
intensificacdo de suas configuracdes mais fundamentais. Até 1919, a formulagdo desta nogéo
no pensamento do jovem Heidegger é resultado de sua postura para com o carater assumido
pela filosofia contemporénea em seu tratamento dos impasses impostos pelo criticismo
kantiano. Porém, a partir dos anos 20, ao recepcionar a problematica teolégica nos cursos de
fenomenologia da religido, a facticidade, sob a forma da experiéncia fatica da vida, ira

propiciar as bases fenomenoldgicas para elaboracdo da ontologia fundamental.

O intuito essencial da ontologia fundamental é 0 mesmo que perpassa a facticidade.
Heidegger deixa isto bastante claro ao afirmar que sua pretensdo é de levar a cabo aquilo que
Kant, em sua “Critica da Razdo Pura”, havia intentado (HEIDEGGER, 2012, p. 89).

Entretanto, o intuito essencial da facticidade conquista um impulso decisivo em dire¢do a sua



84

plena maturacdo na ontologia fundamental quando em 1920 ¢ perfilada pela interpelacdo da
problemaética teoldgica. Por isso, procuraremos demonstrar de que modo a fenomenologia da
religido contribuiu para a fomentacdo das bases fenomenoldgicas que possibilitaram a
realizacdo do projeto intentado na facticidade, mas levado a cabo na ontologia fundamental.
Para tanto, procuraremos analisar e demonstrar as nogdes fenomenoldgicas que, formuladas
no seio de uma fenomenologia da vida religiosa, acirraram ainda mais a projecéo ontoldgica

da fenomenologia heideggeriana.

O modo como Heidegger havia se posicionado frente a problemaética transcendental de
Kant, e a maneira como reagiu para com o sentido do movimento neokantiano, acabou lhe
enderecando numa radicalizacdo da fenomenologia de Husserl, o que por sua vez, lhe
possibilitou uma intensificacdo da nocdo de facticidade, sob o viés de uma abordagem mais

originaria dos fendbmenos.

Ao interpretar o idealismo transcendental de Kant como uma marcha em dire¢do as
regides de “determinibilidade ontoldgica dos entes”, Heidegger, por meio da implementacao
da postura primordial da situacdo fatica, acreditou ter avancado em regides diante das quais
Kant havia recuado®. Em “Ser e Tempo” Heidegger revelara que o fato de Kant ainda esta
sob a influéncia da tradicao, e situado nos limites do posicionamento cartesiano, lhe obstruiu a
visualizacdo do ontologicamente essencial — a questdo do sentido do ser e uma ontologia do

’

Dasein. No periodo que antecedente a produgdo de “Ser e Tempo”, a compreensdo de
Heidegger sobre os limites da critica kantiana é o mesmo. O acirramento do efluxo da
facticidade no pensamento do jovem Heidegger, no periodo posterior a sua tese de
habilitacdo, é o processo de liberacdo do horizonte que Kant, mesmo intentando, ndo foi capaz
de alcancar. Este horizonte ontoldgico, durante o periodo posterior a tese de habilitagdo,

recebeu as cunhagens de evento apropriante (Ereignis) e mundar do mundano.

A certeza da impoténcia da critica kantiana perante a meta de uma explicitacdo do
campo de determinibilidade ontologica dos entes, faz Heidegger crer que o movimento
neokantiano distanciara-se em demasia daquilo que Kant havia autenticamente intentado. A
problematicidade epistemoldgica que perpassa as interpretacfes neokantianas da Critica da
Razao Pura, segundo Heidegger, confirma o fato de que a filosofia de seus contemporéneos

orbita sub-repticiamente a tradi¢do metafisica. Em seu filosofar “a negam com os labios, mas

24 «Agora, porém, segundo Heidegger, acontece algo fundamental, que ele considera o verdadeiro acontecimento
na critica kantiana da razéo: Kant espanta-se diante dessa ‘manifestacdo de subjetividade do sujeito’ e recua
ante a propria descoberta”. (STEGMULLER, 2012, p. 142)



85

a glorificam em seu intimo” (Mateus, 15.8). A polaridade epistemoldgica de suas reflexdes
constitui-se sempre numa postura objetivante que, relevando conceitos fundamentais de
carater a-temporais ou trans-temporais, interpdem a si mesmos uma visao des-historicizante
que faz haurir toda originariedade dos fenbmenos. Ainda que comprometidos — como dira
Heidegger em “Ser e Tempo” — com a “oposi¢do Ontica a ‘substancializa¢do da alma’ ou a
‘coisificacdo da consciéncia’”, “toda ideia de sujeito [...] continua pondo ontologicamente na

partida o subjectum” (HEIDEGGER, 2012, p. 151).

E neste sentido que a escola de Marburgo, ao buscar compreender a subjetividade do
sujeito kantiano em seu carater ldgico-transcendental, e a escola de Baden, em sua tentativa
de levar a cabo a critica kantiana por meio de uma filosofia dos valores, obstruem a
visualizacdo dos fendbmenos em sua mais radical originariedade por meio da interceptacéo de
um ponto de partida constituido por uma instituicdo substancial, que jaz por si mesmo e,
como tal, € ao mesmo tempo suporte de sua constdncia e de seus estados mutaveis
(substratum). Ao criticar a filosofia dos valores de Rickert, Heidegger, por exemplo, afirma
gue no comeco — que se da na vida — as realidades vividas se apresentam em sua nudez, mas
depois, “no curso da experiéncia sao revestidas de um carater de valor para que nao andem
por ai assim despidas” (HEIDEGGER apud SAFRANSKI, 2005, p. 132). De fato, Heidegger
estava a perceber que a tendéncia de revestir o carater fatico dos fenbmenos era inerente a
filosofia de sua época, e essa tendéncia confirmava a ressonancia conceptual da postura
tedrico-objetiva da tradicdo metafisica. Por isso mesmo, a penetrante rigorosidade do método
fenomenoldgico de Husserl haveria de atrair tanto as aten¢des do jovem Heidegger. Pois, na
tentativa de obter um auto-esclarescimento da consciéncia em Seus processos, e avancar em
direcdo ““as coisas elas mesmas”, Husserl impunha como necessidade metodologica a
suspensdo de toda e qualquer postura tedrica que se cologue entre a consciéncia e a mais pura

manifestacdo de seus processos.

A estrutura dindmica do método fenomenoldgico de Husserl apresentava-se para
Heidegger como recurso mais adequado para uma abordagem positiva dos fendmenos.
Husserl, porém, havia interposto como aspecto fundamental de sua metodologia a necessidade
de abstencéo total dos pressupostos *°. A fenomenologia de Husserl em seu anseio por um

ponto de partida seguro, em seu intuito de avancar em dire¢do “as coisas elas mesmas”, o fez

% O movimento iniciado por Husserl era caracterizado por sua extrema cautela quanto ao manuseio dos
fundamentos. O rigor, a disciplina e a pureza na implementacdo do filosofar era marca distintiva dos
fenomendlogos (SAFRANSKI, 2005, p. 103).



86

recair na incompreensdo de estruturas faticas que acompanham sub-repticiamente os “ambitos
correntes da problemética filosofica” ?. A suspensdo da realidade do mundo empirico,
visando uma apreensdo da consciéncia absoluta, induziu a fenomenologia husserliana numa
sublevacdo do eu transcendental, e, portanto, numa postura objetivante, como afirma
Heidegger em sua “Introducéo a Fenomenologia da Religido "
Pelo lado ontoldgico, a filosofia necessita ocupar-se com o ente; pelo
lado da consciéncia, com as leis originarias da constituicdo da
consciéncia. Tudo quanto é objetualidade jaz sob a forma desta
constituigdo. Na fenomenologia de Husserl, a consciéncia transforma-se
numa regido e sujeita-se a uma consideragéo regional. Sua normatividade
ndo é apenas em principio a mais originaria, mas também a mais geral.

Ela se expressa em geral e originariamente na fenomenologia
transcendental. (HEIDEGGER, 2010, p.53)

Ao contrario de Husserl, Heidegger ndo prescinde dos pressupostos, mas corrobora a
sua necessidade. Demonstra que o crucial ndao é prescindir de toda e qualquer pressuposicéo,
mas exprimir a mais originaria delas. Ndo ha uma exclusdo do mundo, mas, como evidencia a
conferéncia de 1919 “A Ideia de Filosofia e o Problema das Concepg¢des de Mundo ”, uma
aproximacéo da imediatidade do mundo-em-torno. Aqui podemos claramente perceber que a
nocdo de intencionalidade € recuperada da fenomenologia de Husserl, porém ndo mais na
clausura regional de uma consciéncia transcendental. Heidegger suscita a nocdo de
intencionalidade a partir de uma dimensdo mais originaria do que aquela que havia sido
pensada por Husserl. Tal dimensdo é aquela que se abre com a situagdo fatica do em-torno — o
acontecimento (Ereignis) 2 do mundo. A intencionalidade se articula com o mais primordial
horizonte de manifestacdo dos entes, afirmando o pre-posicionamento fatico — no qual

existencialmente ja nos encontramos.

Na fenomenologia de Husserl, Heidegger encontra uma aparelhagem conceitual
compativel com as intuices de seu projeto fenomenoldgico. A facticidade, que no periodo
que se estende até a influéncia do neokantismo de Baden (até 1915), se desdobrava na postura
assumida pelo homem medieval para com o todo, agora, sob a orientacdo da fenomenologia
de Husserl, assenta-se na historicidade viva. A mudanca no sentido da facticidade, que se da
nos cursos de 1919, certamente € impulsionada pela influéncia da fenomenologia husserliana.
O projeto de uma reducdo transcendental realizado pelo método fenomenoldgico havia

conquistado uma total supressdo dos pressupostos de uma abordagem psicologista, libertando

%6 (HEIDEGGER apud CASANOVA, p. 46)
%" De fato Heidegger usara o termo Ereignis na conferéncia “A Ideia de Filosofia e o Problema das Concepcoes
de Mundo ”, termo este que sera decisivo no segundo periodo de sua filosofia.



87

a consciéncia de um involucro psiquico, ao coloca-la numa relacédo imediata com o mundo da
experiéncia. Esta imediatidade mundana, que prescinde de qualquer postura teorica, também é
caracterizada pela facticidade nos cursos de 1919. Entretanto, 0 modo como Husserl encerra
no ego transcendental o que se abre com a intencionalidade, sera uma postura da
fenomenologia husserliana que Heidegger cuidara de se esquivar; pois, tal postura aproxima-
se em demasia do idealismo neokantiano. A nocdo de intencionalidade, ao descartar a ideia de
uma consciéncia vazia que se preenche com o mundo exterior, reestabelece a complexéo entre
consciéncia e mundo, a qual é tendenciosamente desarticulada na artificialidade da oposicao
sujeito-objeto pela posicdo natural. Esta nogdo abriu para Heidegger o caminho para os
dominios da experiéncia fatica do em-torno, onde ndo se concretiza ainda uma degeneracao

no dualismo metafisico, mas se apreende com simplicidade e se retém o que € visto.

Todavia, a elaboracdo da nocéo de faticidade, sob a orientagdo da intencionalidade
husserliana, haveria de condicionar o desencobrimento do horizonte da temporalidade, pela
explicitacdo da vida fatica cristd — o que resultaria numa nova efervescéncia no sentido da
facticidade. O que se havia conquistado até os cursos de 1919 fora a descoberta da esfera da
postura primordial da vivencialidade imediata no mundar; mas com a tentativa de recuperar a
problematica teoldgica sob a orientacdo do método fenomenoldgico, e assim, sob a luz da
postura primordial, promover uma compreensao Vvitalizante (des-teologizante) do fenémeno
da vida religiosa, Heidegger acabara descobrindo um modo de ser temporal inerente a vida
cristd primitiva. O aberto do mundo no mundar j& apontava para uma preocupagao com a
dimensdo temporal — isto pela manutencdo do acesso a historicidade viva —, porém, é com a
explicitacdo do sentido da vida fatica cristd que a temporalidade se instala como abertura do

horizonte ontologico.

Os resultados que se obtém com o tratamento fenomenoldgico da problematica
teoldgica sdo de natureza ontologica. Heidegger atua na esfera da teologia, e colhe resultados
ontoldgicos. De fato, ndo ha nenhuma surpresa nisto, pois como havia sido demonstrado na
andlise precedente, os anos iniciais de Heidegger sdo caracterizados por sua intensa relagéo
com o ambiente discursivo da filosofia neokantiana, cuja problematica central € o idealismo
transcendental de Kant. O desocultamento da facticidade como a mais originaria dimenséo
transcendental e, portanto, como o unico a priori possivel, compromete o pensar de
Heidegger com uma questdo que ultrapassa a problemaética epistemoldgica dos neokantianos,
colocando o seu questionamento mais ao lado dos antigos pensadores gregos do que com a

tematica de seus contemporaneos. O mergulho no mundo fatico aberto no mundar exige um



88

por-se a escuta do ente, apreendendo com simplicidade o sentido do aparecer do que aparece.
Por isso, uma fenomenologia da vida religiosa ndo poderia apresentar resultados de outra
ordem, a ndo ser de ordem ontoldgica, pois a tonalidade fatica da indagacdo fenomenologica é
a mocao de fundo do tratamento da problematica teoldgica. O encontro entre a experiéncia da
facticidade e a problematica teoldgica que se d& nos cursos de fenomenologia da religido,
ministrados a partir de 1920, desencobre a potencialidade ontoldgica inerente & vida crista

primitiva.

Heidegger havia se deslocado do campo temaético de investigagdo neokantiana por
considera-lo um efetivo distanciamento da situacdo primordial, cerceada pela potencialidade
da vida — “verdadeiro lugar de produgéo de todas as auto-interpretagdes e imagens do mundo,
de natureza cientifica ou menos cientifica” (SAFRANSKI, 2005, p. 145). Ele se mantém
instigado em perscrutar as regides da “verdadeira realidade e da verdade real” (KISIEL, 1993,
p. 18), ciente de que sua tarefa tem carater ontoldgico. Desde 1919, ao conceber o aberto do
mundar como “o irracional”, ¢ muito antes disto, quando ainda em 1910 estava sob a
influéncia do antimodernismo e do apego a terra natal (SAFRANSKI, 2005, p.45), Heidegger
estava convicto de que o caminho que haveria de conduzi-lo para a descoberta da “realidade
real” ndo era aquele convencional caminho dos “operarios da ciéncia”, caminho que era
trilhado pelos seus contemporaneos. Nos cursos de fenomenologia da religido este caminho
ird se configurar sob a forma da “experiéncia fatica da vida”, que, a partir dos resultados
obtidos com as leituras das epistolas do apdstolo Paulo, se apresentara para Heidegger como
“a pedra que, havendo sido rejeitada pelos sabios construtores desta era, tornou-se pedra

angular” 28

. De fato, esta “pedra”, ignorada pela postura objetivante dos arrogos da
racionalidade cientifica e autossuficiente, estabelecerd as bases para a edificagdo do novo

caminho que se abrira com ontologia fundamental de “Ser e Tempo™.

2. O carater peculiar da experiéncia fatica da vida em face ao conhecimento cientifico-

objetivante

A experiéncia fatica da vida, longe de ser mais um alento metafisico, e de promover as

certezas e garantias matematicas tdo peculiares ao conhecimento objetivante da ciéncia, pde

80 uso desta passagem demonstra uma dinamica comum imanente ao Novo Testamento. A nogdo de que o
conhecimento da realidade espiritual do Reino de Deus encontra-se numa sintonia fora do alcance das
capacidades intelectivas do homem € um fator crucial para compreendermos a positividade ontologica inerente a
experiéncia cristd primitiva. A passagem completa de 1 Pedro, diz: “Ora, para vos, os que credes, essa pedra é
preciosa. Mas, para os descrentes, a pedra que os edificadores rejeitaram, essa foi posta como a principal de
esquina” (1 Pedro, 2.7, Trad. AEC).



89

em aberto uma situagéo desoladora — a vida se choca com o vazio imanente ao Dasein. Dentro
dos limites da experiéncia da vida fatica ndo ha concepcbes metafisicas de mundo sobre cujas
instancias pudéssemos nos apoiar. No ambito da vida fatica ha apenas a autotransparéncia da
vida para ela mesma, e 0 que se V€ neste aberto da vida fatica séo as coisas como elas sdo —

“sem teorias”.

Este vazio de fundo, essencial a experiéncia da vida fatica, é para Heidegger o projeto
de um novo filosofar que abdica da postura objetivante de uma cultura académica
cientificista, que a tudo quer reduzir ao célculo. Busca, com este caminho, esquivar-se de uma
orientacdo cultural que, ap6s os horrores da Primeira Guerra — bem como o seu resultado
frustrante para o povo aleméo —, caira no mais completo descrédito. Mas, também, nao se
pode comparar o que Heidegger haveria de propor com a experiéncia da vida fatica com os
inimeros discursos progressistas que, em meio a agonia apocaliptica causada pela Primeira
Grande Guerra — 0 que Heidegger também sentira —, surgiam aos montes, portando-se como
“profetas do Milénio”, e procurando saciar a caréncia de discursos edificantes. A “belle
époque’” havia se desmantelado por completo, juntamente com a filosofia que a nutria. Ainda
que os “profetas de catedra” (GADAMER, 2012, p. 241) intencionassem propor um novo
caminho, eles estavam tdo enredados em estruturas faticas oriundas da tradicao filoséfica que
construiriam rapidamente uma nova “belle époque” sem a0 menos se darem conta. Pois, 0
filosofar destes aspirava intimamente um fundamento, algo fixo, uma certeza absoluta com a
qual pudessem se agarrar. Neste modo de filosofar permanecia inerente a mesma decadéncia
presente na tradicdo metafisica. Nos anos da fenomenologia da religido, Heidegger haveria de
caracterizar este movimento decadente como distanciamento do que estd em aberto na

experiéncia fatica da vida.

O caminho que se abre, portanto, com a experiéncia da vida fatica ja ndo pode mais ser
aquele trilhado pelo pensamento moderno. A filosofia moderna esté de tal forma submetida as
estruturas conceptuais provindas da tradigdo metafisica que todo e qualquer empreendimento
filosofico, como afirma Heidegger, apresenta “brechas especificas, nas quais a filosofia
desagua nos canais cientificos” (HEIDEGGER, 2010, p. 13). Por isso mesmo Heidegger dira
que “todos os grandes pensadores quiseram elevar a filosofia a categoria de ciéncia”
(HEIDEGGER, 2010, p. 14). Este caminho, ao prescindir das certezas e garantias téo
peculiares ao método cientifico, ndo quer simplesmente se atirar numa espécie de
irracionalismo que opere como uma contraproposta ao culto da razéo — o que para Heidegger,

tanto quanto o racionalismo, é uma postura superficial (MACDOWELL, 1993, p. 114). O



90

que se pretende, na verdade, é uma recuperacdo do mais auténtico filosofar, de modo que o
desenvolvimento da postura tedrica esteja em sintonia com a fundamental “atitude e
disposig¢do do espirito em face do ente” (Idem). Por isso mesmo, na primeira parte do curso
“Introducéo a Fenomenologia da Religido ”, Heidegger, ao buscar uma “compreensio propria
da filosofia” (HEIDEGGER, 2010, p. 13), indica que “o ponto de partida do caminho para a
filosofia ¢ a experiéncia fatica da vida” (HEIDEGGER, 2010, p. 14).

Assim como Kant, Heidegger quer restituir a esfera propria de atuagdo da filosofia,
recuperando a sua autenticidade e ao mesmo tempo garantindo um acesso “as coisas elas
mesmas”. A insistente “tese” de que “existe uma diferenga de principio entre ciéncia e
filosofia” (HEIDEGGER, 2010, p. 9) confirma as inten¢fes do projeto que visa 0 acesso a
experiéncia fatica da vida, que é promover uma recuperacdo da identidade da filosofia em
meio a uma crise cultural — crise que fora ratificada pela eclosdo da Primeira Guerra Mundial.
O distanciamento das regides de “determinibilidade ontolégica dos entes”, que intensificou o
obscurecimento dos fendbmenos em sua mais radical originariedade, fora ocasionado pela
extensdo de uma ciéncia instrumentalizada por ideais substancializados, que se porta como
um valor cultural entre outros?®. A postura que se assume na experiéncia fatica da vida é a
reinstalagcdo de uma ciéncia que, enquanto modo de ser do homem, “ndo se cerra ao terror do
indomado e ao caos do obscuro” (HEIDEGGER apud MACDOWELL, 1993, p. 115) nos
subterfugios de uma “meta” que esta além da fisica do mundo — produto de uma “atitude
teorética” (HEIDEGGER apud MACDOWELL, 1993, p. 113) que, sacramentado como puro
saber, volta-se para si mesmo, esquecendo-se de si mesmo (esquecendo-se de sua auténtica
essencialidade) *°. Ao invés disso, a experiéncia da vida fatica abre caminho para a esséncia
da filosofia, trazendo a tona o sentido auténtico da ciéncia, como afirmara Heidegger:

Queremos nods a esséncia da ciéncia, no sentido do manter-se firme, a
descoberto, numa atitude questionante, no meio da inscosnciencia do ente
no seu todo, neste caso esta vontade do essencial cria para nosso povo o

seu mundo, um mundo de perigo interno e externo, i.€, seu verdadeiro
mundo espirirtual (HEIDEGGER apud MACDOWELL, 1993, p. 113).

Portanto, este carater especifico da clarividéncia liberada na experiéncia fatica da

vida é profundamente marcado por um desgosto para com a atividade cultural corrente, que

2% Comentado tal critica heideggeriana MacDowell dira: “A ciéncia nio constitui um valor cultural entre outros,
que se fomenta dentro de uma concepgdo utilitarista, em vista do progresso da sociedade” (MACDOWELL,
1993, p. 114).

%0 Heidegger comente 0 modo como a ciéncia moderna esquece de sua esséncia, dizendo: “Esta sentenga sobre a
forga criativa original do saber é uma palavra dos gregos, aos quais se gostaria de atribuir com demasiada
pressdo modelo de um puro saber, voltado para si mesmo e por isso esquecido de si mesmo, que se traduz entre
nds como a atitude ‘teorética’.” (HEIDEGGER apud MACDOWELL, 1993, p. 113).



91

sub-repticiamente perpassada pela ideologia metafisica, concorre para os asseguramentos
acalentadores de realidades superiores e absolutas, onde se encontram verdades disponiveis
que encobrem a inquietacédo de fundo *!. Esta firmeza diante dos fendmenos, este auscultar o
ente em sua aparicdo, que Heidegger — ao definir a experiéncia da vida fatica — dira que ¢é “a
plena colocagdo ativa ¢ passiva do homem no mundo” (HEIDEGGER, 2010, p. 16), sera
decisivo para a interpretacdo fenomenoldgica da vida religiosa. Pois, através da
fenomenologia da religido, Heidegger buscara dissolver o “tesouro de verdades disponiveis”
(SAFRANSKI, 2005, p. 145) que, provenientes da inser¢do da ontologia grega no modo de
interpretacdo da vida religiosa, obscureceram o sentido originario da vida crista primitiva. A
recepcdo da conceptualidade grega por parte dos “Pais da Igreja” deu inicio a um processo
historico de “infecgdo teodrico-destrutiva” (HEIDEGGER, 2005, p. 107) do fendmeno da vida
religiosa 26 que em 1927, Heidegger iria caracterizar como a postura teoldgica que “toma
emprestado da filosofia e das ciéncias as categorias de seu pensar ¢ 0 modo de seu dizer”, ao
invés de “pensar e dizer de acordo com sua propria coisa a partir da fé, para a f&”
(HEIDEGGER, 2008, p. 79). A mesma tendéncia a uma postura objetivante, des-vitalizadora

dos fendmenos, que caracterizava a cultura atual >

, havia obstruido a visualizacdo da
potencialidade da existéncia cristd primitiva. A teologia, ciéncia positiva responsavel por
abordar o fenomeno da fé, assumira um “pensar e dizer objetivantes” (HEIDEGGER, 2008, p.

78) o0 que lhe incorreu num fechar-se diante do que se mostra na fé.

E é precisamente na tentativa de explicitar o sentido originario da vida cristd dentro
dos limites da orientacdo suscitada a partir da experiéncia da vida fatica, que Heidegger
depara-se com a temporalidade inerente a existencialidade cristd em sua realizacdo.
Passaremos a analisar 0 modo como a ostensdo do fendmeno da vida religiosa resultou na

ecloséo de nogdes fenomenologicas cruciais para a concretizagdo da ontologia fundamental.

31 Sobre esta inquietacdo fundamental, afirma Heidegger: “O que inquieta é a realidade da vida, o ser-ai humano
em seu estar preocupado por seu proprio asseguramento ndo é tomado em si mesmo, mas é considerado como
objeto e o objeto é colocado em sua realidade historica objetiva” (HEIDEGGER, 2010, p. 48).

%2 Casanova explica o processo de insercdo da conceptualidade grega no modo de compreensdo teoldgico,
dizendo: “Ao tentarem fundamentar a experiéncia religiosa cristd por meio da conceptualidade grega, os
pensadores medievais perderam de vista completamente a diferenca entre as duas ontologias histéricas, deixando
de ver ao mesmo tempo o fosso insuplantavel que as separava. Buscando dar suporte conceitual a experiéncia
revelada nas escrituras, os pensadores medievais falseiam a mensagem crista originaria e a transformam em um
arcabouco ambiguo que convida a seculariza¢do”. (CASANOVA, 2009, p. 54).

% Heidegger testifica sobre a ameaga de uma compreenséo tecnicizante na atual cultura, dizendo: “Hoje, porém,
existe e cresce o perigo de 0 modo de pensar cientifico-técnico expandir-se sobre todas as regides da vida. Com
isto reforga-se a aparéncia enganosa de que todo pensar e dizer sejam objetivantes. A tese que afirma isto, de
maneira dogmatica, mas ao mesmo tempo infundada, incentiva e apoia, por sua vez, a tendéncia fatal de se
representar tudo ainda sé de maneira técnico-cientifica, enquanto objeto para um possivel controle e
manipulagdo” (HEIDEGGER, 2008, p. 86).



92

Evidentemente, é importante ressaltarmos que os resultados na esfera da ontologia
resultam de sua prépria dindmica interior. N&o € o caso de buscarmos aqui afirmar que algo
da esfera teoldgica fora exportado para a visdo ontologica de Heidegger. A fenomenologia,
que é o fazer da ontologia, em seu proprio desenvolvimento conquista para si, e a partir de si,
a expansao de compreensdes fenomenologicas que ja, antes mesmo de uma “fenomenologia
da religido”, estava em curso. Podemos constatar isto se tdo somente atentarmos para 0s
cursos que antecedem a “fenomenologia da religidao”, veremos que a nogao de facticidade ja
estava em desenvolvimento, e que a resisténcia a uma cultura que a tudo conquista e manipula
pelo célculo, ja se fazia valer no pensamento de Heidegger. O proprio curso de “Introducéo a
Fenomenologia da Religido” ndo se inicia com a analise do fenémeno religioso, ao invés
disso inicia-se com a delimitacdo da aparelhagem fenomenoldgica que recepcionard o
fendmeno da vida crista. Entdo, de que forma o que se mostra na vida cristd primitiva pode
contribuir para as intuicbes que impulsionaram a expansdo das noc¢des fenomenoldgicas
capitais da ontologia fundamental de “Ser e Tempo ? A abordagem da vida cristd primitiva, a
partir da orientacdo preestabelecida pela experiéncia da vida fatica, opera como fio condutor
do desenvolvimento interno da fenomenologia . Isto quer dizer, o modo como o método
fenomenoldgico se pre-dispde para a ostensdo do fendmeno da vida cristd promove uma
distensdo de suas noc¢des estruturais. Porém, todo desenvolvimento da fenomenologia é
resultado de seu metabolismo enddgeno. De modo algum, podemos afirmar que os resultados
obtidos com a fenomenologia da vida religiosa provenham de uma coadunacéo entre filosofia

e teologia.

3. A nocéo de experiéncia fatica da vida na “Introducio a Fenomenologia da Religido”
e a preparacdo metodolégica para liberacdo da temporalidade a partir da
originariedade da vida crista primitiva.

O decisivo agora é compreendermos o modo como esta inovadora postura
compreensiva, caracterizada pela experiéncia fatica da vida, é liberada pela analise
fenomenoldgica da vida cristd primitiva. O desdobramento desta no¢do fenomenoldgica na
“Introdug¢do a Fenomenologia da Religido”, sob o horizonte da experiéncia religiosa

fundamental do cristianismo , culminara com a eclosédo do fenémeno da temporalidade. Para

% MacDowell explica a importancia da experiéncia religiosa do cristinismo para elaboracio da fenomenologia,
dizendo: “O mérito de Heidegger estd em que, ao contrario de seus predecessores, ele extraiu, da compreensdo
cristd da vida, a perspectiva ontoldgica, que a possibilitava e tomou-a como fio condutor para a determinagéo das
estruturas subjacentes a qualquer projeto humano” (MACDOWELL, 1993, p. 125).



93

tanto, veremos 0 modo como Heidegger caracteriza a experiéncia fatica da vida em sua

introducéo a analise fenomenoldgica da vida crista.

3.1. A determinagdo da experiéncia fatica da vida através da emancipagdo da

esséncia da filosofia e a virada no processo do conhecimento

Muitas foram as nogbes fenomenoldgicas que resultaram da fenomenologia da
religido. Dentre elas podemos destacar as nogcbes de mistério, a queda, a preocupacao
(Sorge), e o tempo kairologico. Todas contribuiram decisivamente para a formulacdo dos
fundamentos da ontologia do Dasein. Tais noc¢Ges foram despertadas a partir da experiéncia
fatica da vida. A facticidade, enquanto postura primordial que reage em face a reducdo da
problematica transcendental a uma problematizacdo de carater epistemologico pelos
neokantianos, por intermédio da experiéncia fatica da vida, abre o horizonte da temporalidade
ao abordar o problema da religiosidade cristd. Por isso mesmo, as nogdes que aqui serdo
analisadas visam especificamente demonstrar o modo como a postura do jovem Heidegger
para com a problematica de seu tempo obtém um impulso decisivo ao tangenciar a
problematica teoldgica. Tendo isto em vista, veremos 0 modo como experiéncias
fenomenoldgicas extraidas da fenomenologia da religido contribuiram decisivamente para que
o0 jovem Heidegger maturasse seu audacioso projeto ontolégico — o qual haveria de tentar, em
“Ser e Tempo”, levar a cabo o que Kant apenas intencionara, fracassando, porém, devido ao

seu enredamento com tradi¢do metafisica.

O modo como a vida factual cristd conduz a experiéncia de estruturas
fenomenoldgicas cruciais para o aprofundamento da nocdo de facticidade depende
exclusivamente do delineamento da experiéncia fatica da vida na primeira parte do curso
“Introducdo a Fenomenologia da Religido . Por isso € importante analisarmos 0 modo como
Heidegger propde o acesso a experiéncia fatica da vida. Nela se encontra 0 acesso a prépria
filosofia — ou fenomenologia —, 0 que interliga a compreensdo do fenbmeno da vida religiosa

com a determinacéo da filosofia.

O curso se inicia com a tentativa de Heidegger de tornar clara a experiéncia fatica da
vida a partir da tese de que “hd uma diferenca de principio entre filosofia e ciéncia”
(HEIDEGGER, 2010, p. 12). Ora, mas por qual razdo a ideia de filosofia — e, portanto, a sua
necessidade de se distinguir da ciéncia — torna-se importante para 0 acesso a experiéncia
fatica da vida? Ja demonstramos que o desenvolvimento da no¢éo facticidade, cuja decisiva

expressao € alcangada no curso de 1919, é impulsionada por uma pretensdo fundamental do



94

pensamento do jovem Heidegger de recuperar o sentido mais auténtico da filosofia, que
frontalmente se opde ao filosofar de sua época. Deste modo, antes de uma “fenomenologia da
religido” é fundamental delinear a dimensdo fenomenologica a partir da qual sera abordado o
fendmeno da vida cristd. Isto € o que Heidegger procura realizar no primeiro momento do
curso, o qual adquire o carater de uma preparacdo metodoldgica. Nisto, se vé claramente que
0 entendimento do fendmeno concreto da vida religiosa estd intimamente interligado ao
desenvolvimento da experiéncia fatica da vida. Neste sentido dira Heidegger, “E pela
compreensdo fenomenoldgica que se abre um novo caminho para a teologia” (HEIDEGGER,
2010, p.61). A experiéncia fatica da vida, ao detonar esta “compreensdo fenomenoldgica”,
propde um acesso originario a facticidade da vida crista testificada no Novo Testamento. A
obtencdo dos resultados da fenomenologia da religido foi diretamente orientada pela

experiéncia fatica da vida.

Por isso mesmo, antes de nos determos as estruturas fenomenoldgicas liberadas no
fendmeno da vida cristd, analisemos o carater da experiéncia fatica da vida, destacando os
aspectos que mais incidiram na elaboracdo de uma fenomenologia da vida religiosa. O que é a
experiéncia fatica da vida? E o que nela se torna decisivo para a determinagdo das estruturas

fenomenoldgicas que emergem com o sentido originario da vida fatica cristd?

Buscando acessar a experiéncia fatica da vida, Heidegger, ao demarcar o espaco entre
filosofia e ciéncia, aponta para o problema da autocompreensao da filosofia. “Como alcangar
uma compreensao propria da filosofia?” (HEIDEGGER, 2010, p. 13). A questdo colocada por
Heidegger visa claramente alcancar um significado auténtico de filosofia. Porém, o modo
usual de tentar responder a tal questdo — o modo cientifico — mantém constantemente em

ocaso o que é mais essencial a filosofia. De acordo com Heidegger:

Somente através do filosofar mesmo, ndo através de definicbes e
demonstragBes cientificas, isto &, ndo se deixa alcancar através da
ordenacdo num conjunto geral, objetivo e configurado de coisas. Isto esta
presente no conceito de “autocompreensdo”. O que a filosofia mesma ¢é,
ndo se deixa jamais colocar cientificamente em evidencia, porém sé na
filosofia mesma se torna clara. Nao se pode definir a filosofia segundo o
modo usual. Nem é possivel caracteriza-la através da ordenagdo num
contexto, da maneira como se costuma dizer: a quimica é uma ciéncia e a
pintura uma arte. Tentou-se ordenar a filosofia num sistema de conceitos,
no qual se diz que a filosofia se ocupa com um objeto especifico, de
modo determinado. Porém aqui j& também ja se salta para dentro da
concepcdo cientifica da filosofia. Os principios do pensar e conhecer
permanecem em Si  mesmos constantemente ndo esclarecidos.
(HEIDEGGER, 2010, p. 13)



95

O fracasso da conceptualidade cientifica em tentar apreender a esséncia da filosofia
coincide com a impossibilidade de acesso aos “principios do pensar e do conhecer”. Por outro
lado, o caminho que se abre para a esséncia da filosofia através da autocompreensao inerente
ao proéprio filosofar viabiliza tal acessibilidade. O que se faz aqui é muito mais do que
adicionar mais um conceito de filosofia a galeria histérica de definicbes e conceitos de
filosofia. O que se pretende é consolidar uma autentica virada no processo do conhecimento.
Heidegger conecta o sentido mais radical da filosofia com a possibilidade mais fundamental
do ser do homem, que é o conhecer em sua modalidade dindmica na vida. Por isto mesmo, a
atividade filosofica é radicada na experiéncia fatica da vida, como sugere Heidegger na
citagéo a sequir:

O problema da autocompreensdo da filosofia sempre foi assumido
levianamente. Contudo, se concebermos este problema de maneira mais
radical, entdo é aceitavel que a filosofia surge da experiéncia fatica da
vida. Entretanto é mesmo ai que ela ressurge na e para a experiéncia

fatica da vida mesma. O conceito de experiéncia fatica da vida é
fundamental. (HEIDEGGER, 2010, p. 13)

A diversidade dos conceitos de filosofia, tomados a partir de um filosofar dominado
pela conceptualidade cientifica, confirmam a leviandade para com o que se doa na
autocompreensdo. Se a filosofia, no filosofar mesmo, autocompreende seu sentido mais
préprio, porque temos na histéria da filosofia tantos posicionamentos contrarios sobre a
esséncia do proprio filosofar? Tal questionamento nos levaré a entender porque a experiéncia
fatica da vida esté ligada a esséncia da filosofia. E é demonstrando tal ligacdo que poderemos

ter acesso ao que se abre com a experiéncia fatica da vida.

A filosofia, diferentemente da ciéncia, se preocupa seriamente com a defini¢do de sua
esséncia (HEIDEGGER, 2010, p. 12), fato que para ela mesma testifica sobre sua indelével
esséncia. Porém, a tentativa de tornar a filosofia uma ciéncia, “Todos os grandes fil6sofos
quiseram elevar a filosofia a categoria de ciéncia” (HEIDEGGER, 2010, p. 14), resultou numa
quantidade estonteante de conceitos de filosofia. Todos estes conceitos procuraram exprimir a
esséncia originariamente autocompreendida da filosofia — autocompreensdo que perpassa todo
filosofar — “através da ordenacdo num conjunto geral, objetivo e configurado de coisas”
(HEIDEGGER, 2010, p. 13). Porém, “O que a filosofia mesma ¢, ndo se deixa jamais colocar
cientificamente em evidencia, porém sé na filosofia mesma se torna clara” (HEIDEGGER,
2010, p. 13).



96

A volatilidade t&o caracteristica dos conceitos de filosofia aponta para sua mais radical
natureza. O posicionamento tedrico-cientifico ndo € capaz de esgotar o que originariamente
motiva o filosofar. Por isso mesmo, toda tentativa de elevar a filosofia ao estatuto de ciéncia
sempre esteve fadada ao fracasso — disto provém a instabilidade e incerteza dos conceitos
filosoficos (HEIDEGGER, 2010, p. 9). Por outro lado, “um filélogo, por exemplo, ndo se
interessa pela esséncia da filologia”, pois esta lhe é acessivel por meio da precisdo da
ordenacdo em um contexto objetivo — para o filélogo a esséncia da filologia lhe ¢é
cientificamente evidente. Mas todo fil6sofo, antes de atirar-se num trabalho positivo, sempre
se preocupa com a esséncia da filosofia. Deste modo, 0 que para uma filosofia sob os
auspicios da ciéncia pareca ser uma deficiéncia, o fato de que a filosofia sempre de novo
tenha de deter-se em questdes preliminares a respeito de sua prépria esséncia, agora se torna
uma virtude. A tentativa fracassada dos grandes sistemas filosoficos de disponibilizar a
esséncia da filosofia em termos cientificos, e por isso, este incansavel girar em torno de
questBes preliminares, € na verdade a prevaléncia da secreta esséncia do mais auténtico

filosofar. O fracasso como ciéncia é sua vitéria como filosofia.

Este aspecto oscilante, vago e flutuante, dos diversos pontos de vista filos6ficos pode
até mesmo demonstrar a caréncia da filosofia enquanto ciéncia, porém, por contraste, desvela
uma compreensdo de fundo, e que, o saber da filosofia sobre si mesma néo se processa através
do posicionamento tedrico-cientifico. A compreensdo que a filosofia dispde de si mesma e
para si mesma, ndo podendo ser comprimida por conceitos elaborados pelo posicionamento
teorico-cientifico — onde, mesmo tal posicionamento, € originariamente motivado por essa
compreensdo de fundo que encerra a dindmica endogena da filosofia — localiza a esséncia da
filosofia na “colocacédo ativa e passiva do homem no mundo” (HEIDEGGER, 2010, p. 16),
isto é, no aberto do mundo *. Aqui, se faz sentir notoriamente a nocdo husserliana de
intencionalidade — a supressdo total do dualismo interioridade e exterioridade pela
vivenciabilidade imediata do mundo. Aonde a cisdo sujeito-objeto ainda ndo veio a tona, nem
tdo pouco se pode pensar numa consciéncia pura separada do ser. Sendo aqui, neste ponto,

que Heidegger interliga a experiéncia fatica da vida com a esséncia da filosofia.

A dimens&o pre-teorérica da autocompreenséo filosofica esté radicada na situacdo do

homem no mundo. Heidegger concebe a filosofia, ndo mais como uma delimitacao regional

% Lembremo-nos da originaria dimensdo aberta no mundar do mundo, para com quem a desatencio tedrico-
objetiva encontra-se sempre distanciada. O saber no qual reside a esséncia da filosofia estd arraigado nos
dominios pre-teoréticos da vida.



97

do conhecimento humano, mas como acontecimento Unico com a experiéncia fundamental na
qual se torna possivel a virada no processo do conhecimento — e, portanto, 0s principios do
conhecer se tornam evidentes. Nesta experiéncia, onde eclode o filosofar em suas motivacdes
mais originarias, ndo ocorreu ainda o deslize caracteristico da teoria do conhecimento, que
abdicando de uma objetivacdo, assume em lugar disto uma subjetivacdo — a objetualidade é
tdo somente transferida do objeto para o sujeito. Por isso mesmo, € na autocompreensdo
originaria da filosofia que se consuma a virada que apreende o conhecer em si mesmo, pois,
ndo repousando em objetualidades, habita essencialmente o ambito da experiéncia pré-
cientifica, onde o mundo néo foi reduzido a objeto perante um sujeito, esvaindo-se com isso a
sua vitalidade primordial por meio da interferéncia da conceptualidade cientifica. Antes,
recorrendo ao nivel mais fundamental da experiéncia, torna acessivel o conhecimento em seu

ponto de partida original que esta firmado na vida.

Sobre 0 modo como Heidegger estabelece uma relacdo constitutiva entre a
autocompreensdo da esséncia da filosofia, a virada no processo do conhecimento e a

experiéncia fatica da vida, vale aqui observarmos a seguinte descri¢do:

O ponto de partida do caminho para a filosofia € a experiéncia fatica da
vida. Isso parece, no entanto, como se a filosofia conduzisse novamente
para fora da experiéncia fatica da vida. Na realidade, cada caminho, de
alguma maneira, conduz apenas diante da filosofia, ndo porém até ela. A
filosofia mesma so é alcangada por meio de uma inversdo no caminho.
Contudo, ndo por meio de uma simples inversdo, de tal modo que, por
meio disso, 0 conhecer estivesse obviamente dirigido para outros objetos.
Entretanto, inversdo mais radical através de uma transformacdo
[Umwandlung] prépria. O neokantismo (Nartop) inverteu o0 processo
simplesmente da ‘“objetivagdo” (conhecimento da objetualidade) e
alcangou assim a subjetivacdo (a qual deve apresentar psicoldgica e
filosoficamente o processo). Nisso a objetualidade apenas é transferida do
objeto em sujeito, 0 conhecer enquanto conhecer permanece, porém, o
mesmo fendmeno n&o esclarecido. (HEIDEGGER, 2010, p. 15)

O que se manifesta, portanto, na autocompreensdo da filosofia, ao colocar em
evidencia o sentido mais radical da filosofia, € a virada no processo do conhecimento. Isto
porgue, a compreensdo que a filosofia tem de si mesma — e que ndo se pode por cientifico-
teoricamente em evidencia — esta radicada no modo de experimentar mais elementar do
homem, que Heidegger caracteriza como experiéncia fatica da vida. A virada no processo do
conhecimento, que intercepta o conhecer mesmo em sua dindmica se dé na experiéncia fatica
da vida. E, portanto, através da tarefa que visa recolocar a esséncia da filosofia se torna

acessivel o conceito de experiéncia fatica da vida.



98

Deste modo, tendo em vista as analises precedentes, como poderiamos definir a
experiéncia fatica da vida? A nocdo de experiéncia fatica da vida, como Heidegger a
desenvolve neste curso, se tornard intensamente significativa se nos concentramos na
“inversao radical” ou “virada”, que produz uma “transformag¢ao propria” do conhecer em sua
realizacdo. Tal tarefa, num sentido fundamental, ja fora assumida por Kant, sendo
posteriormente reformulada pelos neokantianos. Kant, ao lancar a problemaética
transcendental, buscava ressaltar a dimensdo das condicGes aprioristicas do conhecimento
objetivo, garantindo com isso a identidade e o campo de atuacdo da filosofia em meio a
Revolucdo Cientifica. Os neokantianos, no espirito de Kant, desenvolveram um complexo
ambiente discursivo visando levar a cabo a tarefa fundamental da “Critica da Raz&o Pura”. O
sentido fundamental da filosofia estava ligado, portanto, a elementariedade do conhecer
enquanto conhecer. Como podemos observar, Heidegger claramente assume o sentido
fundamental desta tarefa, mas, transladando-a para uma nova plataforma discursiva, opera
uma efetiva transformacgdo dimensional. A elementariedade do conhecer enquanto tal,
constituinte dos principios da mais fundamental experiéncia do homem no mundo, passa a ser
perscrutada em regifes de carater tdo volatil, que se mantiveram, em todo o seu vigor,
obscuras para 0 pensamento ocidental — mesmo que fundamentalmente intencionado por ele.
Para Heidegger, no modo como ele reconfigura a fenomenologia de Husserl através de sua
noc¢do de facticidade, a inversdo através da transformacdo se da no salto para a dimensédo da
autocompreensdo, ndo explicita cientifico-teoricamente, que se radica na vida. Neste sentido
ele afirma: “Antes de qualquer decreto de que a filosofia seja conhecimento, deve tornar
evidente fenomenologicamente, pela experiéncia fatica da vida, o que pertence ao sentido do
conhecer” (HEIDEGGER, 2010, p. 17). O acesso a compreensdo que a vida tem de si mesma
em sua realizacdo mais propria se concretiza no acontecimento do mundo. Portanto, a
inversdao radical, que desvela o sentido do conhecer enquanto tal e a0 mesmo tempo nos
coloca no aberto do mundo, é o que define a experiéncia fatica da vida. Sobre o modo como a
experiéncia fatica da vida libera a experiéncia do mundo circundante (Umwelt). Vejamos o
que afirma Heidegger:

Ela [experiéncia fatica da vida] significa a plena colocacéo ativa e passiva
do homem no mundo: vemos a experiéncia fatica da vida apenas segundo
a direcdo do comportamento que experimenta. Assim, definimos o que é
experimentado — o vivido — enquanto “mundo”, ndo como objeto.
“Mundo” [Welt] é algo no qual se pode viver (num objeto ndo se pode
viver). O mundo pode ser formalmente articulado como mundo

circundante [Umwelt] (Milieu), como aquilo que nos vem ao encontro, ao
qual pertencem ndo apenas coisas materiais, mas também objetualidades,



99

ideias, ciéncias, artes etc. Nesse mundo circundante também estad o
mundo compartilhado [Mitwelt], isto €, outros homens numa
caracteristica fatica bem determinada: como estudante, docente, parente,
superior etc. — ndo como exemplar do género homo sapiens das ciéncias
naturais e assim por diante. Finalmente, ai estad também o eu mesmo [Ich-
Selbst], o mundo préprio [Selbstwelt], na experiéncia fatica da vida.
(HEIDEGGER, 2010, p. 16)

3.2. A experiéncia fatica da vida como antecipagdo da constituicao essencial do ser-

no-mundo

Aqui € inevitavel a explicita antecipacgdo, ainda que de forma limitada, daquilo que em
“Ser e Tempo” sera concebido como a constituicdo fundamental do Dasein, ou seja, a nogédo
de ser-no-mundo. A remissdo a fenomenoldgica estrutura do ser-no-mundo torna-se relevante
neste momento devido a necessidade de ressaltarmos o0 que existe de mais essencial na
experiéncia fatica da vida que é a desconstrucdo da postura teorética que suprime o ja ser

junto ao mundo.

O mundo circundante é aberto na experiéncia fatica da vida. O viver na experiéncia da
vida fatica tem como “o vivido”, e, portanto, como sentido de sua realizacdo, o mundo. Em

)

“Ser e Tempo”, 0 ser-no-mundo surge como estrutura a priori do Dasein (HEIDEGGER,
2012, p. 169); a qual, sempre ja entendida em todo o Dasein, reside no entendimento pré-

ontolégico .

Certamente, o fendmeno do ser-no-mundo apresenta uma multiplicidade de momentos
estruturais bem mais complexa do que o mundo experenciado na experiéncia da vida fatica.
Porém, o aspecto fenomenal antecipado no mundo circundante que se da na experiéncia fatica
é vivenciabilidade imediata da facticidade que, pondo em completa dissolu¢do a posicao
natural e ingénua da justaposicdo de dois entes como que estando um ao lado do outro (um
que experimenta e outro experimentado), estabelece uma inquebrantavel relagdo com o que
me vem ao encontro. Por isso, ndo sendo um objeto perante um sujeito, no mundo se pode
viver, sendo ele mesmo o vivido — e, portanto, em intima relacdo com o meu ser. Neste
sentido afirma Heidegger em “Ser e Tempo .

O conceito de facticidade abriga em si 0 ser-no-mundo de um ente
“intramundano”, de maneira que este ente possa ser compreendido COmMo

% Sobre isto afirma Heidegger: “E no proprio Dasein e assim em seu proprio entendimento-do-ser que reside o
que mostraremos como a reverberacdo ontoldgica do entendimento-do-mundo sobre a interpretagéo do Dasein.”
(HEIDEGGER, 2012, p. 71).



100

algo que, em seu “destino”, esta ligado ao ser daquele ente que The vem
ao encontro dentro do seu proprio mundo. (HEIDEGGER, 2005, p. 94).

A possibilidade de se viver no mundo, colocando-o em intima relagdo com o meu ser,
abstendo-se de uma postura objetivante, antecipa aquilo que serd o cerne da constituicao
essencial do ser no mundo — o ser-em *’. Na experiéncia fatica da vida o meu ser encontra-se
totalmente absorvido no mundo circundante, de tal modo que aquilo que primeiro me vem ao
encontro é o que vivo — um mundo inteiramente peculiar. O giro radical intencionado pela
nocgédo de facticidade desenvolvida no curso A Ideia de Filosofia e o Problema da Concepcéo
de Mundo, que visava “dar um salto no mundo enquanto tal” (HEIDEGGER, 2005a, p. 77), se
faz presente aqui. A facticidade — como noc¢do que promove o interladio entre 0 mundo aberto
na experiéncia fética da vida e o ser-no-mundo — € a estrutura que condiciona ao ser-no-
mundo do Dasein espraiar-se nos diversos modos do ser-em, 0s quais estdo concentrados no
modo-de-ser da ocupacdo. O modo de ser da ocupacdo, tdo elementar para a nocdo de ser-no-
mundo, ja fora antecipado no desdobrar-se da vida fatica — o que confirma a incisiva
orientacdo da facticidade:

Eu experimento a mim mesmo na experiéncia féatica da vida ou como
conjunto de vivéncia, ou como conglomerado de atos, ndo como qualquer
coisa de eu-objeto em sentido determinado, mas naquilo que fago, no que
me acompanha e sucede, no que me faz padecer, em meus estados de
depressdo e elevagdo, entre outros. Eu mesmo, em momento algum,

experimento meu eu em separado, mas ja sou e estou preso ao mundo
circundante. (HEIDEGGER, 2010, p. 18)

3.3. Aspectos decisivos da experiéncia fatica da vida — ‘Como’ e o ‘que’

Heidegger afirma que a experiéncia fatica da vida so se torna acessivel na “direcdo do
comportamento que experimenta” (HEIDEGGER, 2010, p. 16), isto quer dizer, o sentido de
referéncia da experiéncia fatica da vida. Este € 0 “como” (Wie), 0 modo do experimentar, que
se distingue daquilo que é experimentado, o “que” (Was), o conteudo. Porém, a distingdo
aqui € apenas formal, de fato, na experiéncia fatica da vida, o modo de experimentar e o que é
experimentado ndo podem ser distinguidos, como se pudéssemos colocar um ao lado do
outro. O “como” (Wie) e 0 “que” (Was) sdo sentidos de referéncia da experiéncia fatica da
vida, podendo apenas perspectivamente serem distinguidos. Sobre a unidade entre o

experimentar e o que é experimentado, afirma Heidegger:

% Sobre o carater dessa estrutura fenomenoldgica, afirma Heidegger em “Ser e Tempo™: “Ser-em é, por
conseguinte, a expressdo existenciaria formal do ser do Dasein, o qual tem a constituicdo essencial do ser-em-o-
mundo.” (HEIDEGGER, 2012, p. 173).



101

O que significa experiéncia fatica da vida? “Experiéncia” designa: 1)
ocupacao que experimenta; 2) o que é experimentado através dela. Nos,
porém, determinamos com este propdsito a palavra em seu duplo
significado, porque ela exprime justamente o essencial da experiéncia
fatica da vida, uma vez que o experimentar mesmo e 0 experimentado
ndo devem ser colocados como coisas uma ao lado da outra.
“Experimentar” ndo significa “tomar conhecimento”, mas o “confrontar-
se com” o que é experimentado, o afirmar-se das formas experimentadas
(HEIDEGGER, 2010, p. 14).

Estes dois momentos estruturais da experiéncia fatica da vida serdo decisivos para o
desenvolvimento da compreensdo fenomenoldgica da vida cristd primitiva. A partir destes
dois momentos pode-se entender de que modo a experiéncia fatica da vida torna-se tanto o
ponto de partida da filosofia, como também, ao mesmo tempo, o seu proprio impedimento
(HEIDEGGER, 2010, p. 20). O que nos abre o acesso ao fendmeno é o mesmo impulso que
distorce sua auténtica visualizagdo. Esta ¢ a “encruzilhada metodologica que decide sobre a
vida ou a morte da filosofia em geral” (HEIDEGGER, 2005a, p. 77). E tendo em conta este
carater decadente da experiéncia da vida fatica que Heidegger a define como “preocupacgdo
atitudinal, decadente, referencialmente indiferente e autossuficiente pela significancia”
(HEIDEGGER, 2010, p. 20). Esta é de fato uma definicdo que em sua complex&o revela os
momentos estruturais da experiéncia fatica da vida em sua interatividade dindmica, que nos
servira de indicacdo para compreendermos como, a0 mesmo tempo, a virada no processo do
conhecimento e a queda na postura tedrico-objetivante estdo enraizadas na experiéncia fatica

da vida.

Porém, entendamos, antes de mais, que os sentidos estruturais da experiéncia fatica da
vida séo evocados a partir de uma clara apropriacéo da nogédo de intencionalidade husserliana.
Como foi dito, 0 modo de experimentar e 0 que € experimentado ndo sdo duas coisas distintas
e justapostas. A experiéncia fatica da vida se processa como unidade indissoltvel destes dois
momentos — ela é tanto um confrontar-se com o que é experimentado como um afirmar-se
das formas experimentadas. Nisso se revela o que ha de mais essencial na experiéncia fatica
da vida, afirma Heidegger (HEIDEGGER, 2010, p. 14). A nocéao de intencionalidade, vimos,
rompe, pelo crivo da epoché fenomenoldgica, a fronteira entre consciéncia e mundo, ou seja,
entre o0 experimentar e o experimentado. A consciéncia sempre ja esta junta ao mundo, sendo
sempre consciéncia de alguma coisa, e nunca uma consciéncia em si e para si purificada do
mundo. Antes, se é possivel falarmos de uma consciéncia pura, esta certamente esta repleta de
mundo. Ela ¢, antes de tudo, o “fora” de si mesma. A dissolugdo do abismo entre consciéncia

e mundo também se faz valer na nocdo de experiéncia fatica da vida. Ndo ha duas coisas



102

substancialmente distintas, tal como o interior (psiquico ou l6gico), e o exterior do mundo
fisico, o qual é digerido por uma consciéncia que o experimenta. Porém, é na tensdo entre o
experimentar e 0 que se experimenta que se elucida a experiéncia fatica da vida. Ndo pode
haver, portanto, espaco para mundos distinguiveis. Entretanto, devemos estar atentos para ndo
incorremos no erro de concebermos tal experiéncia fatica nos moldes de um panteismo — o
que também nos faz recair em estruturas conceptuais que interceptam a visualizagdo
originaria dos fenébmenos. O que ha na verdade aqui ¢ uma reducdo que conduz ao saber
primordial radicado na vida, onde os fendmenos sdo visualizados e compreendidos em sua

simples aparicéo, de tal modo que, sua aparéncia é a sua esséncia.

Porém, como os sentidos de referéncia da experiéncia fatica da vida sdo elucidados a
partir da nogéo de intencionalidade? Para Heidegger a fenomenologia de Husserl foi capaz de
proporcionar-lhe uma indicagdo para o problema aristotélico da polissemia do ser. O ser é um,
porém pode ser dito de varios modos. A unidade entre consciéncia e mundo — e, portanto, a
unidade do ser — fora propiciada pela fenomenologia de Husserl, bem como se tornou possivel
a compreensao da polissemia do ser pela explicitacdo dos atos intencionais. Porém, ao
superlativizar o carater de determinacdo da consciéncia transcendental, Husserl cai nas
amarras da tradicdo cartesiana *. Para se esquivar desse deslize, Heidegger mantém o
estreitamento entre mundo e consciéncia conquistado pela fenomenologia, pela tensdo entre o
experiementar e o experimentado, mas interpde os sentidos de referéncia para explicitar a
polissemia do ser (tal como havia Husserl intencionado através dos atos intencionais da
consciéncia) sem o perigo de fraturar sua unidade em estratificacbes metafisicas. Deste modo,
a multiplicidade de formas intencionais que perfazem os modos possiveis da consciéncia
intencional, onde em cada intencdo o fendmeno é dado de modo préprio, aponta, segundo
Heidegger, para o sentido unico das “miltiplas acepgdes do ente” *°. O que Husserl havia

projetado com os atos intencionais, mas fracassado devido sua recaida num plano cartesiano,

% Sobre esta recaida de Husserl na tradicéo cartesiana, devemos entender que, movido pela dificuldade de pensar
adequadamente o mundo da consciéncia fenomenolégica, mundo este tdo volatil ante as empreitadas cientifico-
sistematizantes, Husserl centraliza as multiplas realizacGes e operacfes da consciéncia num ego transcendental.
A nocdo de um eu, que no comego da fenomenologia era produto artificial da ingénua posi¢do natural para com
0 mundo, é retomado no final do pensamento de Husserl sob a forma do ego transcendental. Para ele, este ego
transcendental perpassa 0 surgimento e o desaparecimento de todos 0s processos intencionais da consciéncia
fenomenoldgica. Sobre esta recaida metafisica de Husserl, comenta Safranski: “Husserl, que conseguiu a
maestria de descrever o processo de consciéncia antes da divisdo entre eu e mundo, e com isso o descreveu como
sem-eu (ichlos), volta a cair na planicie transcendental naquela representacdo que pretendia superar, isto é, a do
eu como dono de seus contetidos conscientes. O eu recém-destruido torna-se de novo, como na tradi¢do de
Descartes, a mais alta instancia da certeza. E essa mudanca em direcio ao ego transcendental que Heidegger
mais tarde convocara em sua critica”. (SAFRANSKI, 2005, p. 112).

% A obra de Franz Brentano “Sobre a multipla significagdo do ser em Aristételes”, apresenta para Heidegger o
problema do multiplo no Ser, um problema que ele iria assumir decisivamente em “Ser e Tempo”.



103

Heidegger assume nos sentidos de referéncia da experiéncia fatica da vida — Wie e o Was.
Estes sentidos de referéncia abordam as varias formas de manifestacdo do fenémeno

mantendo aberto o caminho para um sentido Unico do ser.

O que é decisivo compreendermos aqui sobre os modos de referéncia da experiéncia
fatica é que estes sdo reavidos da consciéncia intencional de Husserl. A superacdo da posicdo
ingénua para com o mundo natural, de onde eclode o artificio da dualidade metafisica sujeito-
objeto, € um dos méritos da consciéncia intencional que serd mantido com os modos de
referéncia. Esta tensdo originaria entre o como (Wie) e o que (Was), que condiciona toda
postura objetivante, e que antecede a artificialidade de um eu perante um mundo exterior, sera
essencial para compreendermos a experiéncia fatica da vida. A dindmica de relacdo entre o
Wie e 0 Was é o que possibilita a acessibilidade & experiéncia fatica. Tais sentidos ndo
procuram explicitar a experiéncia de um objeto perante 0 sujeito que o experimenta — nada,

portanto, de gnosioldgico —, antes, porém, a experiéncia na significancia do mundo vivido.

Para compreendermos o quanto estes dois sentidos referenciais sdo decisivos para a
experiéncia fatica da vida ndo devemos esquecer que Heidegger busca corroborar a tese de
que a filosofia distingue-se fundamentalmente da ciéncia. A experiéncia fatica da vida,
tomada como ponto de partida do filosofar, ird confirmar esta tese. Pois, a autocompreensao
da filosofia, que se move exclusivamente num ambito pré-teorético demonstra o quanto a
esséncia da filosofia estd radicada na experiéncia fatica da vida. Isto leva Heidegger a se por
no encalco de um acesso a experiéncia fatica da vida. Os sentidos do experimentar fatico sdo
evocados no contexto da necessidade deste acesso. Sendo assim, a dindmica de interacdo entre
estes sentidos, além de propiciar o acesso a experiéncia fatica da vida, nos comunica também

a esséncia do filosofar em sua distin¢do para com a ciéncia.

Deste modo, os sentidos de referéncia do experimentar fatico tornam-se decisivos
devido ao fato de condicionar o acesso a experiéncia fatica da vida. Porém, o que é liberado
neste acesso, cuja importancia é tdo decisiva para a compreensdo da vida fatica por ela
mesma? Os sentidos do experimentar sdo elucidados dentro do entendimento de uma
“reducdo fenomenologica”, que se difere daquela operada por Husserl. Enquanto em Husserl
a reducdo fenomenoldgica conduz a correlagdo entre 0 noese e 0 noema — €, portanto, aos atos
de uma consciéncia transcendental —, em Heidegger nos conduz ao mundo vivido
(circumundanidade cotidiana), onde experimento a mim mesmo ndo como eu-objeto

(esquema sob o0 qual a consciéncia transcendental se encontra), mas “naquilo que fago, no que



104

me acompanha e sucede, no que me faz padecer, em meus estados de depresséo e elevacao,
entre outros” (HEIDEGGER, 2010, p. 17). Portanto, a reducdo fenomenoldgica da
experiéncia nos conduz ao aberto da vivéncia no mundo. Os sentidos de referéncia (o como e
0 que) em sua dindmica de interacdo explicitam esta experiéncia mundana, consolidando a

virada que conduz a autocompreenséo da filosofia.

O como e o que perfazem o processo da experiéncia em seu nivel mais primario,
radicado na vida. O processo da experiéncia — do experimentar mesmo — é explicitado a partir
de uma reducdo fenomenoldgica que conduz ndo a uma consciéncia transcendental, mas, ao
que vivo e sou no “curso da jornada de um dia”. Meu ser-cotidiano € o horizonte Gltimo onde
se € possivel uma visualizacdo pré-teorética do sentido do conhecer. O como e o0 que surgem
nesse horizonte como configuracfes do experimentar fatico a partir de uma autointerpretacéo
da facticidade. Portanto, sdo estruturas cinéticas que revelam de maneira enddgena o carater
da experiéncia fatica da vida. A virada epistemoldgica empreendida pela filosofia
contemporanea fracassa ao permanecer presa a conceptualidade metafisica. Porém, os
aspectos da experiéncia fatica da vida abertos pela visualizagdo dos sentidos de referéncia, ao
consumar a virada no processo do conhecimento, ndo se é absorvido na elementariedade
tedrica, mas demonstra que o conhecer esta enraizado na vivenciabilidade fatica. Deste modo,
a complexa definicdo que se chega sobre a experiéncia fatica da vida, apds o acesso liberado
pelos sentidos de referéncia, € o indicio formal de uma mobilidade inteiramente existencial —
ndo uma definicdo tedrica, mas uma descricdo fenomenoldgica que tenta acompanhar o
carater historico-realizador da experiéncia fatica, nisto a auténtica virada no processo do
conhecimento s6 é possivel num voltar-se para o historico. A dindmica de interacdo entre o
como e 0 que tras a tona o0s aspectos que revelam a mobilidade constituinte da experiéncia da
vida fatica: a indiferenca, a autossuficiéncia e a queda na significancia, sao aspectos que se
articulam a partir do acesso disponibilizado pela dindmica de interacdo entre 0 como e o que.
Isto é demonstrado por Heidegger da seguinte forma:

A experiéncia fatica da vida reside totalmente no conteudo, enquanto o
como esta implicito nisso. E no contetdo que tém lugar todas as
mudangas da vida. No curso da jornada de um dia faticamente vivido,
ocupando-me com coisas completamente diferentes é, contudo, na
atuacdo fatica da vida que surge, para mim, de modo ndo consciente, 0

como diferente de seu reagir em cada maneira diferente. (HEIDEGGER,
2010, p. 17).

A experiéncia fatica da vida reside no conteudo, ou seja, no que (no que fago, no que

sofro etc.). A experiéncia do meu eu nunca é dada em separado do mundo, mas sempre me



105

encontro preso a um contetdo mundano, e absorvido nele. As diferencas que eclodem no
transcurso de minha experiéncia fatica cotidiana, onde me encontro sempre em relacdo com
isto e com aquilo — as faticidades da vida, estdo centradas no que, ou no conteudo. Porém,
estas diferencas ocorrem sob o pano de fundo de um como — “como eu me coloco diante das
coisas” (HEIDEGGER, 2010, p. 16) ou “o jeito e a maneira, ou seja, o COmo do experimentar
de cada mundo” (Idem). Este como encontra-se implicito e obliterado em cada facticidade da
vida. Ele surge para mim, durante minhas vivéncias faticas, de modo ndo consciente — pois,
toda consciéncia esta acentuada no conteudo — e, por isso, “surge de modo diferente do seu
reagir em cada maneira diferente” (HEIDEGGER, 2010, p. 17), ou seja, em cada conteido. A
acentuada relevancia do contetdo é condicionada pela inconsciéncia ndo distintiva do como.
Este permanece em indistin¢do, ou como descreve Heidegger:
Entretanto, nisso se encontra, sobretudo, o contetdo que eu experiencio, a
saber: a experiéncia fatica da vida mostra uma indiferenca em relacéo ao
modo do experimentar. Ela ndo surge de forma alguma em pensamentos,
como se nao pudesse torna-se algo acessivel. Esse experimentar fatico

contesta ao mesmo tempo todas as oportunidades da vida [...]
(HEIDEGGER, 2010, p. 17).

Prestemos atencdo primeiramente ao sentido referencial. Ali se mostra
que 0 transcurso desse experienciar possui um carater totalmente
indiferente e que as diferencas daquilo que eu experiencio se ddo no
conteudo. A diferenca entre sentir-me de um modo num concerto e de
outro modo numa conversagdo trivial s6 pode ser experienciado pelo
contetdo. (HEIDEGGER, 2010, p. 20).

O caréter indiferente da experiéncia fatica da vida é suscitado a partir da interacdo
entre 0 como e o0 que. A indiferenca é caracterizada aqui como aquilo que por ser nao
distintivo sucumbe na obliteracdo da vida fatica. Porém, toda diferenca, que na maioria das
vezes detém a atencdo cotidiana, emana da indiferenca fundamental do modo de experimentar
fatico. A multiplicidade daquilo que me vem ao encontro em minha experiéncia de mundo é
definida pela modulacdo entre o como e o que. Toda diferenca, e, portanto, todo conteido do
mundo com que atenciosamente me ocupo, é deslocado daquela textura indiferente que

permeia todas as coisas da vida.

A partir deste caréater indiferente da experiéncia fatica da vida Heidegger destaca outro
importante aspecto, que também esta ligado a dinamica de interacdo entre 0 como e 0 que,
segundo ele: “Essa indiferenga funda, portanto, a autossuficiéncia da experiéncia fatica da
vida” (HEIDEGGER, 2010, p. 17). Também acrescenta: “Ela se expande sobre tudo: ela

distingue também as coisas maiores em sua autossuficiéncia” (Idem). Como poderiamos



106

caracterizar este aspecto da experiéncia fatica vida? E de que modo tal aspecto € fundado pela
indiferenca? Segundo Heidegger, esta autossuficiéncia coloca em distingdo “as coisas
maiores” (ldem); e também, “encobre... [na experiéncia fatica da vida] uma tendéncia
filos6fica que estd quase sempre por aparecer” (HEIDEGGER, 2010, p. 19). Em sua
autossuficiéncia a vida fatica tende para a queda na significancia, de onde desagua para 0s
canais da cultura cientifica. Kisiel coloca isto nos seguintes termos: “Nesta preocupagdo
autossuficiente, a experiéncia fatica da vida cai continuamente na significancia e
objetificagdo, e, finalmente, numa ‘cultura cientifica’ (KISIEL, 1995, p. 156). Heidegger
afirma que “os objetos significativos os quais, por sua vez, tendem a uma autossuficiéncia que
se poderia incluir dentro de uma °‘logica de objetos’, dos complexos objetivos e das
referéncias objetivas” (HEIDEGGER, 2010, p. 19). Portanto, a autossuficiéncia & um aspecto
constitutivo da vida fatica que motiva a queda na postura objetivante — a absor¢éo no que do
mundo e, concomitantemente, 0 esquecimento do como da vida. A autossuficiéncia busca
ressaltar aquela tendéncia do modo de experimentar fatico onde, em nossa lida cotidiana, em
meio a multiplicidade do que nos vem ao encontro, a diferenca, que reside e delimita o
conteddo de nossa ocupacao — cujo processo de diferenciacdo parte da indiferenca do como —
é estabilizada. Nessa estabilidade promovida pela autossuficiéncia da vida fatica, em meio a
multiplicidade do mundo em aberto, formam-se os complexos objetivos (distingdo das “coisas

maiores”): campo do esforgo cientifico para a elaboracdo de complexos tematicos.

A indiferenca e a autossuficiéncia da vida fatica delineiam o jogo da interacdo
dindmica entre 0 como e o que da experiéncia fatica da vida. Tais aspectos definem os
motivos fundamentais da queda na significancia. Esta significancia, elucidada a partir da
dindmica de interacdo entre 0 como e o que, define o carater daquilo que é experimentado na
experiéncia da vida fatica, ou seja, o carater mesmo do conteudo. Todas as faticidades com as
guais me ocupo no transcurso da lida cotidiana trazem consigo este carater. Heidegger afirma
que se atentarmos para o0 que estd obliquo na indiferenca das faticidades da vida, veremos a
significancia como sentido dominante do mundo (mundo circundante, mundo compartilhado e
mundo préprio) (HEIDEGGER, 2010, p. 17). Porém, o que existe de peculiar neste aspecto
gue o torna tdo decisivo para se compreender a experiéncia fatica da vida? Sua importancia é
tao decisiva que Heidegger declara que “tudo o que ¢ experimentado na experiéncia fatica da
vida carrega o carater de significancia” (Idem). O modo de ser da significancia concentra em
si a potencialidade do fatico transformar-se num objeto conformado. Com isso, a significancia

é evocada em meio ao contexto que pensa o carater decadente da vida fatica. Ou seja, mesmo



107

sendo um aspecto essencial da experiéncia fatica — ndo definindo, portanto, “nada de
gnosioldgico, no sentido de realismo nem no sentido de idealismo” (Idem), nem t&o pouco se
equiparando a concep¢ao tedrica de “valor” (ldem) — a significancia, enquanto sentido
dominante do mundo circundante, deve ser entendida em meio a essa tendéncia decadente da
vida. Segundo Heidegger, em meio & preocupacédo cotidiana os objetos significativos tendem
a autossuficiéncia (HEIDEGGER, 2010, p. 20). Quanto mais significativos forem, mais
autossuficientes serdo; e nesta autossuficiéncia pela significancia alcancam uma acirrada
diferenciacdo em meio a contextura indiferente da vida fatica. Em sua relevante significancia,
os objetos significativos e autossuficientes fundam uma “légica do mundo circundante”, ou
seja, um complexo objetivo estabilizado *°. Aqui encontramos pre-delimitado na vida fatica o
campo tematico das ciéncias. Este movimento de decadéncia da vida fatica que é modulado
pelos sentidos de referencia e configurado sob os aspectos da indiferenca, autossuficiéncia e
significancia, Heidegger explicita da seguinte forma:
A experiéncia fatica da vida ¢ a “preocupagdo atitudinal, decadente,
referencialmente-indiferente ¢ autossuficiente pela significancia”.
Prestemos atencdo primeiramente ao sentido referencial. Ali se mostra
que o transcurso desse experimentar possui um carater totalmente
indiferente e que as diferencas daquilo que eu experiencio se ddo no
conteudo. A diferenca entre sentir-me de um modo num concerto e de
outro modo numa conversagdo trivial s6 pode ser experienciado pelo
contetdo. A multiplicidade de experiéncias s6 me torna consciente pelo
contetdo experienciado. O modo de estar junto e do eu participar do
mundo é, portanto, indiferente; indiferente que ele contexta tudo, ou seja,

soluciona todas as tarefas sem inibi¢cdo. Esse modo de conceber as coisas
tende, porém, a queda na significancia. (HEIDGEGER, 2010, p. 20).

Tudo o que foi dito sobre a indiferenca, autossuficiéncia e significancia, visa colocar-
nos em acesso a experiéncia fatica da vida. Com isto, Heidegger pretende efetuar a auténtica
virada no processo do conhecimento, e assim, levar a cabo — por um novo e vivo caminho —
aquela intengdo inerente ao projeto kantiano que é recuperar a esséncia da filosofia através de
uma explicitagdo do sentido do conhecer. Para tanto, a diferenca entre filosofia e ciéncia é
decisiva. O acesso aberto pela dindmica de interacdo entre o como e 0 que (dai sua
importancia para a compreensdo da experiéncia fatica) nos coloca perante 0s motivos
originarios que impulsionam a queda na postura tedrico-objetivante. De modo algum, esse

acesso pode ser compreendido como uma exposi¢do gnosiologica, antes, como radicalizacdo

“ Observa-se que alguns aspectos da analise da significancia repetem de certo modo o que foi dito sobre a
autossuficiéncia, o que é perfeitamente natural, visto que se trata do mesmo fendmeno. Tais aspectos devem ser
compreendidos em sua unidade. Toda e qualquer distingdo visa td0 somente a explicitagdo do movimento
decadente da vida.



108

da intencionalidade husserliana, realiza-se como redugdo fenomenoldgica do experimentar
mesmo que conduz as regides originarias da vida fatica. Pela compreensdo dos aspectos que
se abrem na explicitacdo do experimentar cotidiano (indiferenca, autossuficiéncia e
significancia), encontramos a experiéncia fatica da vida sob a forma de uma encruzilhada
metodoldgica: (1) nela se realiza a virada no processo do conhecimento, onde o sentido do
conhecer encontra-se radicado na vida. Ali reside “motivagdoes de uma conduta puramente
filoséfica que, somente através de uma transformacéo propria do comportamento filosofico,
podem ser evidenciadas e trazidas para fora” (HEIDEGGER, 2010, p. 19). (2) Mas, esta
mesma Vvisdo origindria que nos revela o0 experimentar mesmo, reduzido
fenomenologicamente, manifesta-nos que a experiéncia fatica da vida, onde residem as
motivagdes essenciais da filosofia, descamba por si mesma numa “cultura cientifica”. Com
isso, a filosofia, na experiéncia fatica da vida, comeca com o seu fim. A distincdo entre
filosofia e ciéncia, portanto, deve ser buscada em meio a essa encruzilhada metodoldgica. E
para uma compreensdo auténtica do filosofar é necessario resistir aquilo que origina a
filosofia, do contrério, cairemos na concepcdo e conduta de uma filosofia cientifica, a qual,
desarraigada da experiéncia fatica da vida, se ocupa “com objetos superiores ou supremos,

com ‘as primeiras e ultimas coisas’” (Idem).

O acesso aberto a experiéncia fatica da vida através da modulacdo entre 0 como e o
que nos coloca a caminho da virada no processo do conhecimento, e, portanto, a caminho de
uma recuperacdo da esséncia da filosofia. Porém, o caminho que nos leva para o auténtico
filosofar é o que motiva fundamentalmente sua decadéncia. Este caminho € a vida histérica,
que por si mesma, ao buscar para si asseguramentos **, encobre os motivos originarios do
filosofar. Diante disto, 0 método fenomenolodgico visa, por meio de uma critica positiva, trazer
a tona tais motivos. Estando sempre atento para o desafio de ndo ser arrastado pela tendéncia
decadente da facticidade. Ao comentar este carater decadente da vida fatica no pensamento do
jovem Heidegger, Gadamer afirma:

Ao contrario, a vida é de um tal modo que ela cria e erige constantemente
em torno de si encobrimentos [...] “Ela constantemente se envolve uma
vez mais em névoa”. Com certeza, a vida desperta ¢ marcada pela clareza

e pela abertura para tudo o que é — e, entdo, tudo é de repente uma vez
mais encoberto (GADAMER, 2007, p. 97).

* Sobre a tendéncia ao asseguramento, afirma Heidegger: “o querer assegurar-se a propria vida com os meios
instrumentais, leva a uma tolerdncia de concepcBes alheias, mediante a qual se quer obter um novo
asseguramento” (HEIDEGGER, 2010, p. 34).



109

Entretanto, porque a explicitacdo dos motivos originarios do filosofar a partir da
experiéncia fatica da vida torna-se elementar para uma fenomenologia da vida crista? A
dindmica de interacdo entre 0 como e 0 que da experiéncia fatica da vida trouxe a tona a
decadéncia inerente da vida fatica. A visualizacdo do fendmeno religioso nao ficou isento das
implicagdes desse movimento decadente da vida. Uma fenomenologia da religido deve levar
em consideracdo a virada que conduz ao sentido do conhecer mesmo, pois, 0 que esta em jogo
¢ a visualizacdo desobstruida de todos os resultados de uma queda na atitude teorico-
cientifica; queda esta que apresenta o inconveniente de tomar o fenémeno religioso por
“objeto” desarraigando-0 da vida fatica — &mbito de compreensédo originario. Deste modo, 0
destino de uma fenomenologia da religido estd necessariamente ligado a restituicdo de um
filosofar equalizado pela vida fatica. E evidente que o curso sobre fenomenologia da religi&o
comecasse com a elaboracdo do método fenomenoldgico. E, antes disso, ao introduzir tal
método, expusesse a experiéncia fatica da vida como ponto de partida para o engendramento
do método. Pois é dali mesmo que se pode ressaltar tanto a possibilidade de uma visualizacéo

primordial, como também os motivos que obstruem tal visualizagéo.

Destarte, passaremos a nos concentrar na analise fenomenoldgica da vida religiosa,
desempenhada por Heidegger na “Introdu¢do a fenomenologia da religido”. Entretanto, ndo
devemos perder de vista o fato de que o essencial ja esta sendo posto. A experiéncia fatica da
vida, e 0 modo como a virada no processo do conhecimento se realiza nesta experiéncia, ja
detona aquilo que sera consolidado pela experiéncia religiosa fundamental do cristianismo
primitivo. Ndo podemos pensar na possibilidade de uma descontinuidade entre a experiéncia
fatica da vida e o modo de vida elementar do cristianismo. Tal como declara Heidegger, “A
religiosidade cristd originaria consiste na experiéncia fatica da vida” (HEIDEGGER, 2010, p.
74). Devemos, porém, demonstrar de que modo a vivenciabilidade do cristianismo originario
consolida, em seu modo de realizacdo, a experiéncia fatica da vida. A explicitacdo da
originariedade da vida crista primitiva se inicia com a analise fenomenoldgica da Epistola aos
Galatas. A analise desta epistola pretende nos colocar numa posi¢do preparatoria, donde 0s
fendmenos diretivos haverdo de ser destacados, e assim, nos colocarmos a caminho da

experiéncia originaria da vida crista primitiva.



CAPITULO V

INTERPRETACAO FENOMENOLOGICA DA EPISTOLA AOS GALATAS E A
RELEVANCIA METODOLOGICA DE SUA POSICAO PREPARATORIA

Na analise da “Epistola aos Galatas”, Heidegger tem em vista penetrar nos fenémenos
fundamentais da vida cristd primitiva. Entretanto, a leitura da epistola é abruptamente
interrompida. Porém, tal interrupcdo ndo desloca a analise de Gélatas de sua importancia
metodoldgica para a obtencdo de uma visualizagdo da situacdo fundamental do cristdo.
Heidegger mesmo declara, no inicio da analise de Galatas, dizendo: “O peculiar da
compreensdo fenomenoldgico-religiosa é a obtencdo de uma compreensdo prévia para uma
originaria via de acesso” (HEIDEGGER, 2010, p. 61). A analise fenomenoldgica de Gélatas
fornecera uma visualizacdo prévia dos fendmenos diretivos, os quais hdo de proporcionar uma

situacdo de acesso ao sentido originario da vivéncia crista primitiva.
1. Dos motivos da escolha de Galatas para iniciacdo da fenomenologia da religido

A analise da carta aos Géalatas é preparatdria para 0 que se segue na interpretacdo
fenomenologica das cartas aos Tessalonicenses. Buscando oferecer, ndo uma “interpretagao
dogmatica ou teoldgico-exegética” (HEIDEGGER, 2010, p. 61), nem tdo pouco uma espécie
de meditacdo religiosa, mas uma compreensao fenomenoldgica do Novo Testamento. E qual o
diferencial de uma interpretacdo fenomenologica? Para Heidegger, ¢ “pela compreensdo
fenomenoldgica que se abre um novo caminho para a teologia” (Idem). A peculiaridade deste
“novo caminho” é a sua capacidade de trazer a tona o sentido originario da vida cristd
primitiva %, esquivando-se daquela postura que Heidegger caracteriza como um “pensar e
dizer objetivantes na teologia” (HEIDEGGER, 2008, p. 80). Deste aspecto origindrio o
pensamento cristdo se distanciou em demasia, pois “caindo sob a tutela da filosofia grega, foi
incapaz de inventar um aparelho conceitual, proporcionado a experiéncia da vida, propria da
f&” (MACDOWELL, 1993, p. 127).

Este objetivo impulsiona a analise efetuada por Heidegger nesta epistola, e se mantera
nas epistolas seguintes (1 e 2Tessalonicenses). Por isso a importancia de nos determos aos
resultados obtidos com a interpretacdo fenomenologica desta carta. Tais resultados serdo de

carater diretivo para as interpretagdes que se seguem.

*2 Sobre este carater especifico da interpretacdo fenomenoldgica do fendmeno religioso, afirma Kisiel: “A
peculiaridade de tal interpretagdo [interpretacdo fenomenoldgica] € a tentativa de partir de uma pre-compreenséo
como modo de acesso originario ao mundo da vida do Novo Testamento.” (KISIEL, 1993, p. 173).



111

J4

O que Heidegger pretende em sua analise da carta de Paulo aos Galatas ¢ “demonstrar

a experiéncia religiosa fundamental e, perseverando nela, deve-se compreender a conexao de

todos os fendmenos religiosos originarios dela” (HEIDEGGER, 2010, p. 66). Para o

cumprimento desta meta, a escolha especifica desta carta ndo se deu de maneira aleatoria.

Dois aspectos foram decisivos para sua escolha: primeiro, porque para o jovem Lutero esta

carta teve sua importancia — transformou-se, junto a carta aos Romanos, em fundamento

dogmatico. E segundo, porque esta carta contém uma historicidade que brota da propria
consciéncia de fé, como apresenta Heidegger:

A Epistola aos Galatas encerra o relato historico de Paulo mesmo sobre a

histéria de sua conversdo. E o documento origindrio de seu

desenvolvimento religioso e, também historicamente, o relato da

excitagdo apaixonada de Paulo mesmo. Junto dessa epistola deve

considerar-se também os Atos dos Apdstolos. De imediato, deve-se

procurar uma compreensao geral da Epistola aos Galatas para poder

penetrar, por meio dela, nos fenémenos fundamentais da vida crista.
(HEIDEGGER, 2010, p. 62)

Por que estes motivos ocupam tamanha importancia na iniciagdo da fenomenologia da
vida religiosa que se da na analise da Epistola aos Galatas? A exposicao destes motivos leva-
nos a entender de que modo os resultados da analise desta epistola coloca-nos em meio a uma
experiéncia originaria do cristianismo. O modo como a Epistola aos Galatas pode propiciar
um caminho para a compreensdo originaria da vida cristd torna-se evidente na explicitacdo

dos motivos de sua escolha.

O primeiro motivo é a importancia da Epistola aos Galatas para Lutero. Para
Heidegger Lutero sera um dos pensadores religiosos que efetivamente avancou em dire¢do a
uma ostencgdo originaria da vida crista 3 Isto se evidencia, segundo Heidegger, por meio de
sua oposicdo para com a assun¢do da filosofia grega por parte dos “Pais da Igreja” e da
“Escolastica Medieval”. Por isso, afirma Heidegger, “explica-se seu 6dio contra Aristoteles”
(HEIDEGGER, 2010, p. 86). Para Lutero, o pensamento cristdo, sob a influéncia da filosofia
grega, distanciou-se da mensagem original dos Evangelhos. O esforco em tentar desenredar a
mensagem cristd das teias da filosofia grega, através de sua “teologia da cruz”, é para
Heidegger o aspecto mais positivo do trabalho de Lutero. Porém, ao passar para o nivel da

conceitualizacdo e sistematizacdo teorética, cai rapidamente no “influxo de esquemas

3 \Vejamos o que afirma Heidegger: “Trata-se de uma decadéncia da compreenséo auténtica quando se toma
Deus como uma objetualidade de especulagdo. Isso s podera ser visto quando se levar a cabo a explicagdo dos
complexos conceptuais. Isso porém jamais foi experimentado, porque a filosofia grega penetrou no
cristianismo. Somente Lutero deu uma investida importante nessa direcdo e, a partir disso, explica-se seu odio
contra Aristoteles.” (HEIDEGGER, 2010, p. 86).



112

inadequados a transmissdo de suas vivéncias” (MACDOWELL, 1993, p. 127). Lutero “vé
Paulo a partir de Agostinho” (HEIDEGGER, 2010, p. 61).

Sendo, portanto, fundamento dogmatico para Lutero (um dos principais pensadores
cristdos a obter um significativo avanco em direcdo aos dominios originarios da vida crista
primitiva), certamente a Epistola aos Galatas detém em si dados fenomenais que podem
fornecer o caminho para a experiéncia fundamental da vida religiosa. Ao escolher esta carta
paulina, Heidegger pretende levar a cabo as intencOes radicais da teologia de Lutero —
intensificar os resultados fenomenologicamente positivos e esquivar-se de obstrucdes

provindas da tradicdo metafisica.

O segundo motivo é a historicidade inerente a epistola. Este aspecto é fundamental
para a possibilidade de uma fenomenologia da vida religiosa. Heidegger ja havia afirmado
que para obter a compreensdo prévia, que possibilite uma via de acesso originaria, era
necessario “elaborar e interpretar o método da historia das religides de tal modo que possa ser
comprovada criticamente” (HEIDEGGER, 2010, p. 61). A revisdo criticamente
fenomenoldgica da evidencia historica posta por Paulo ele mesmo, nos da acesso aquela
consciéncia histdrica que detona 0 mundo da vida religiosa do apdstolo. Isto é aquilo que, no
curso sobre a “Mistica Medieval”, Heidegger caracteriza como historicidade:

Um dos elementos de sentido mais significativo, fundantes, na vivencia
religiosa € a historicidade. Na vivéncia j& se encontra uma doacdo de
sentido especificamente religiosa. Em sua originariedade — ndo em sua
absolutez [Abgelostheit] teoricamente teoldgica — , 0 mundo da vivencia

religiosa centra-se numa configuracdo histérica Unica (plenitude de vida
pessoalmente atuante). (HEIDEGGER, 2010, p. 307)

Neste elemento de sentido, que Heidegger caracteriza como historicidade, “o mundo
da vivéncia religiosa” concentra-se numa “configuracdo historica Unica” — Heidegger
esclarece isto: € a “plenitude de vida pessoalmente atuante”. O peso histdrico, que na Epistola
aos Galatas é o relato da concrecdo da personalidade historico-religiosa de Paulo por ele
mesmo, € precisamente esta “configuracao histérica unica” — “plenitude de vida pessoalmente
atuante”. Nela o mundo historico do apostolo torna-se acessivel. A “plenitude histérica” que
se revela na autodescri¢do da vida do apostolo ¢ “avaliada com elementos de sentido e da
vivéncia da consciéncia religiosa e ndo por critérios extrarreligiosos e até ‘cientificos’
(HEIDEGGER, 2010, p. 307). Esta autocompreenséo da vida religiosa, nela e para ela mesma,
que detona o mundo historico, abre a via de acesso originaria para a experiéncia fundamental

da vida religiosa. Esta priorizagcdo pela historicidade da vida religiosa como elemento de



113

sentido fundamental para a interpretacdo fenomenoldgica é claramente um direcionamento

proveniente da filosofia de Dilthey, e que é determinante para a escolha da Epistola aos

Galatas, como explica Kisiel:
Esta é a primeira indicacdo do porque Heidegger, a curto prazo, escolhe
Galatas como seu “concreto fendmeno religioso” para explicagdo. Desde
1919, ele tem estado sob a influéncia de um texto de Dilthey que propde
que a “consciéncia historica” tenha comeg¢ado no Ocidente com o
cristianismo primitivo. Um exemplo de que Dilthey estd claramente
indicado no texto de Gélatas: a personalidade de Paulo como arena de
combate da consciéncia onde a lei judaica, a consciéncia pagd do mundo,
e a fé cristd se reinem, onde a crenca na Lei e fé no Cristo sao mantidas
na experiéncia do Deus vivo, onde a grande histéria passada e a grande

historia presente estdo juntamente presentes na experiéncia de transigdo
dos fundamentos religiosos. (KISIEL, 1993, p. 174)

Estes motivos ratificam, portanto, a potencialidade fenomenoldgica da Epistola aos
Galatas. O que nos cabe agora é indicarmos quais fendmenos serdo previamente visualizados
na interpretacdo fenomenoldgica de Galatas. Ao elencarmos estes fendmenos poderemos
fornecer uma situacao preparatdria para a compreensdo auténtica da vida cristd primitiva, e

assim, evidenciarmos seus resultados ontoldgicos.

2. Descricdo dos dados fenomenais relevantes para a interpretacdo da vida crista

primitiva

Dados os motivos, cabe agora destacarmos os resultados relevantes para as analises
que se seguem nas cartas aos Tessalonicenses. Pois, a interpretacdo de Galatas é abruptamente
interrompida por Heidegger devido a aproximacao do Natal. Devido a pressa em se concluir,
guase ndo existe uma ordem nesta fase da narrativa do curso — 0s argumentos se dao quase
gue de modo aleatério (Isto € claramente perceptivel na leitura do texto). Mas podemos
indicar pontos que serdo cruciais para o desenvolvimento dos fenémenos que acompanham o

sentido originario da vida crista primitiva.

Trés dados fenomenais sdo explicitados a partir daquilo que Heidegger caracteriza
como “posi¢ao fundamental de Paulo” (HEIDEGGER, 2010, p. 16), que se disponibiliza na
compreensdo geral da epistola que, por sua vez, possibilita o acesso aos “fendmenos
fundamentais da vida cristd” (HEIDEGGER, 2010, p. 62). O entendimento geral da epistola
(que funda a posi¢cdo fundamental do apdstolo) apresenta-nos a vida religiosa de Paulo em
realizacdo. Deste modo os dados que se seguem emergem da propria circularidade da
autoexperiéncia da vida cristd. Nisto, a vida cristd € mantida em sua vitalidade. Esta

autocompreensdo da vida por ela mesma na Epistola aos Galatas, Heidegger a indica:



114

A Epistola aos Galatas encerra o relato historico de Paulo mesmo sobre a
historia de sua conversio. E o documento originario de seu
desenvolvimento religioso e, também historicamente, o relato da
excitagdo apaixonada de Paulo mesmo. (HEIDEGGER, 2010, p. 62)

O primeiro dos dados fenomenais ¢ “a situagdo fenomenologica da luta religiosa e da
luta nela mesma” (HEIDEGGER, 2010, p. 65). Heidegger destaca, “Paulo encontra-se em
luta” (Idem). O embate entre lei e fé configura fundamentalmente a existéncia de Paulo. De
modo que, “E necessario ver Paulo, sua luta com a paixdo religiosa, em sua existéncia como
apostolo, na luta entre ‘lei’ e ‘f¢’” (HEIDEGGER, 2010, p. 62). A existéncia do apdstolo
Paulo se realiza nessa luta. Isto se da de tal forma que a consciéncia da vida cristd primitiva
parte dessa situacdo fenomenoldgica. Por que esta luta torna-se tdo relevante? Devemos
entender que, sendo uma situacdo fenomenoldgica, ndo se trata meramente do embate entre
concepcdes religiosas, mas do modo como a vida cristd se autocompreende. Por isso afirma
Heidegger, “a partir dai [luta entre lei e fé] ¢ necessario entender a posi¢ao fundamental da

consciéncia cristd” (HEIDEGGER, 2010, p. 62).

Entretanto, qual a importancia deste dado fenomenol6gico para os fenémenos

fundamentais que se abrem na analise que se segue das cartas aos Tessalonicenses?

A existéncia de Paulo no “como” de sua realizagdo é “arena de combate” entre a lei e
a fé. Nele se concentra a tensdo de transicdo dos fundamentos religiosos. Nessa transicdo o
gue esta em jogo é a convergéncia dos tempos que caracteriza o existir mesmo do apostolo — o
tempo passado da lei, o tempo presente da fé no Cristo — que, enquanto experiéncia imediata

do tempo do fim, antecipa o futuro.

A luta se da facticamente na vida cristd, e de modo algum, pode ser interpretada como
fendmeno secundario. E se “a experiéncia cristd primitiva revela vigorosamente o sentido
original da existéncia humana na sua facticidade historica” (MACDOWELL, 1993, p. 110),
onde na propria introdugdo metodoldgica Heidegger afirma que a vida espiritual estd em luta
contra a histéria (HEIDEGGER, 2010, p. 38), é totalmente consonante o fato da experiéncia
fundamental da vida cristd dar-se em luta. A luta contra o historico — tendéncia fundamental

da vida — esta radicada na vida crista primitiva.

Este carater fenomenologico da vida cristd esta em referéncia ao fenbmeno do
histérico. Deste modo, a luta originaria da vida cristd funda uma estrutura que pressupde sua
relagdo com o tempo. Pois, nesta luta originaria entre lei e fé, a vida cristd busca

autenticamente afirmar-se — “Ruptura total com o passado anterior, com toda concepgdo nao



115

cristd da vida” (HEIDEGGER, 2010, p. 63). E mais, “o cristianismo originario se fundamenta
a partir de si mesmo sem olhar para as formas religiosas anteriores como a do farisaismo
judaico” (Idem). Nesta luta com o tempo o cristianismo auténtico se afirma originariamente.
Heidegger expressa 0 modo como a convergéncia dos tempos caracteriza fundamentalmente a
experiéncia do cristianismo: “O tempo presente ja alcangou seu fim e com a morte de Cristo
[‘o escandalo da cruz’ — ‘o auténtico elemento fundamental do cristianismo’ (HEIDEGGER,
2010, p.65)] ja comecou uma nova aiwv [era]. O mundo presente opde-se a0 mundo da
eternidade” (HEIDEGGER, 2010, p. 63).

O segundo dado fenomenal explicitado a partir da posicdo fundamental de Paulo é o
fendmeno da explicacdo originaria. Este fendmeno estd em conexdo com a situacdo
fenomenoldgica da luta origindria entre lei e fé. Sua relevancia para interpretacédo
fenomenoldgica das epistolas aos tessalonicenses é a antecipacdo da orientagdo metodoldgica.
O acesso aos dominios originarios da experiéncia fatica da vida cristd depende da
reconsideracao deste fendmeno marginal. Heidegger o coloca em destaque dizendo:

Paulo encontra-se em luta. Ele se vé impelido a afirmar a experiéncia
crista da vida diante do mundo circundante, para o qual aplica 0s meios
insuficientes da doutrina rabinica que estdo a sua disposi¢do. A partir
disso, sua explicacdo da experiéncia cristd da vida recebe sua estrutura
peculiar. Contudo, trata-se de uma explicacdo originaria que parte do
sentido da vida religiosa mesma; pode continuar sendo conformada a
experiéncia religiosa fundamental. As construcfes tedricas permanecem
distantes; conquista-se um complexo explicativo que se apresenta de
maneira parecida a uma explicacdo ted6rica. E necessario voltar a

experiéncia originaria e compreender o problema da explicacéo religiosa.
(HEIDEGGER, 2010, p. 65)

Observe que a partir da situacdo fenomenologica que caracteriza a existéncia do
apostolo — a luta entre lei e /& — é que se desdobra a for¢ca de empuxo para “afirmar a
experiéncia cristd da vida”. Isto é decisivo, visto que, a explicacdo — impulsionada a partir da
luta — “parte do sentido da vida religiosa mesma”, podendo continuar “conformada a
experiéncia religiosa fundamental”. Assemelha-se a uma explicacdo tedrica, porém parte da e
para experiéncia fatica da vida cristd mesma. A constatacdo de que as “construgdes tedricas
permanecem distantes” ¢ a garantia de que “a vida religiosa ¢ mantida em sua vitalidade e nao
¢ ameagada pelas assim chamadas visdes de mundo cientificas” (HEIDEGGER, 2010, p.
307). E neste complexo explicativo conquistado pela explicagdo que parte da luta existencial

de Paulo que se torna possivel uma demonstragdo do fendmeno religioso em sua



116

originariedade — pois, “com esse problema [explicagdo religiosa], aparentemente superficial,

estamos no meio do fendémeno religioso propriamente dito” (HEIDEGGER, 2010, p. 66).

Em nota, Heidegger apresenta o carater peculiar da explicagdo religiosa, dizendo que
esta opera como uma
[...] extracdo da realizacdo prévia e fundamental, extragdo compreensiva.
Este “ex” é tomado como algo atitudinal ou setorial, € uma realizacao
simples e originariamente auténtica de preconceitos; ndo se cria a ordem,
mas obtém-se todos os movimentos explicativos da realizacdo e da

situacdo, e os passos do desenvolvimento fundamental da explicag&o.
(HEIDEGGER, 2010, p. 114)

O que é comunicado no AoyileoTal *[1 da explicagio religiosa é a “realizagdo prévia
e fundamental”. Esta realizag@o prévia e fundamental caracteriza mesmo a realizacdo da vida
— “A realizagdo da vida ¢ decisiva” (HEIDEGGER, 2010, p. 72). Ali ndo ha uma ordem
sistematica (caracteristica da visdo cientifica), tem-se apenas 0 proprio movimento
compreensivo da realizacdo e situacdo. Por isso Heidegger afirma que no nivel deste
“complexo realizador” ndo se incorreu ainda em construgoes tedricas que distanciam o
fendmeno em sua apari¢do primordial. Antes, “Na realizacdo e por meio da realizagdo, o
fendomeno alcanca sua explicagao” (HEIDEGGER, 2010, p. 74). A explicacdo religiosa define
mesmo o carater da compreensao fenomenoldgica, como demonstra Heidegger ao afirmar que
“a compreensdo fenomenoldgica ¢ determinada pela realizagdo [Vollzug] do observador”
(HEIDEGGER, 2010, p. 73). Portanto, este dado fenomenal abordado na interpretacdo de
Galatas é indicativo metodoldgico para a abordagem que se segue do fenémeno religioso

manifesto nas epistolas aos tessalonicenses.

O terceiro dado fenomenal extraido da Epistola aos Gélatas ¢ a “posi¢do fundamental
de Paulo”, segundo Heidegger, expressa em Filipenses 3.13, que diz: “Irmaos, quanto a mim,
ndo julgo havé-lo alcancado; mas uma coisa faco: esquecendo-me das coisas que para tras
ficam e avancando para as que diante de mim estdo, prossigo para o alvo, para o prémio da
soberana vocagdo de Deus em Cristo Jesus” (Filipenses, 3.13, Trad. ARA). A compreensdo
desta posicdo implica no acesso a dindmica da experiéncia fatica da vida cristd. A posi¢ao
fundamental de Paulo ¢ sua “situacdo fenomenolodgica”. Esta situagdo ja foi caracterizada no
primeiro dado fenomenal apresentado. Porém, sua explicitacdo a partir de Filipenses 3.13,
deve seminalmente abrir-nos o tempo fatico da vida crista. Pois, € na compreensdo da situacdo

— entendida fenomenologicamente — que ocorre a radical virada no processo do conhecimento

# «Considerar, falar” (HEIDEGGER, 2010, p. 66).



117

* A compreensdo situacional ndo designa complexos objetivos, antes é caracterizada por
Heidegger como uma compreensdo realizadora . E o que existe de peculiar nesta
compreensdo realizadora — ou compreenséo situacional? Por situacdo ndo se compreende aqui
algo como “estado”, nem “estatico”, nem tdo pouco algo “dindmico”. A compreensao
situacional “estd além da alternativa ‘estatico-dindmica’” (HEIDEGGER, 2010, p. 82); antes,
designa um por-se junto a realizagdo do fendmeno enquanto tal. Nesta compreensdo
realizadora conquista-se o tempo da vida fatica — portanto, uma compreensédo temporalizada —
como afirma Heidegger, dizendo: “O tempo da vida fatica deve ser conquistado do complexo
realizador da prépria vida fatica e, a partir dali, deve-se definir o carater estatico, ou dindmico
da situa¢do mesma” (HEIDEGGER, 2010, p. 82).

Deste modo, a posicdo fundamental de Paulo, expressa em Filipenses 3.13,
prometendo evidenciar a situacdo fenomenoldgica do apoéstolo, coloca-nos numa
compreensdo realizadora de seu préprio Dasein — ponto de concre¢do de sua atuacdo como
apostolo e como ser humano (HEIDEGGER, 2010, p. 67). De modo que, a experiéncia

religiosa fundamental que aqui é conquistada é perpassada pela nocdo originaria do tempo.

E claro que esta analise da posicio fundamental de Paulo, enquanto situagio
fenomenoldgica da experiéncia religiosa fundamental, esta apenas indicada no que se tem da
interpretacdo fenomenoldgica de Galatas. O curso é interrompido, por causa do recesso
natalino, deixando apenas entrever esta analise no que foi disponibilizado. A concrecdo plena
do que se intenciona com a posi¢do fundamental de Paulo, expressa em Filipenses 3.13, sera
levada a cabo na retomada do curso, através da interpretacdo das cartas aos tessalonicenses.

Segundo Heidegger, em Filipenses 3.13 encontra-se a compreensao historica original
de seu proprio Dasein (HEIDEGGER, 2010, p. 67). O comentéario € de Galatas 5:5, porém,
Heidegger remete a tal passagem o texto em Filipenses 3.13. Em Galatas lemos o seguinte:
“Por que nos, pelo Espirito, aguardamos a esperanga da justiga que provém da f&” */. A nota
de Heidegger sobre esta passagem diz: “A conexio entre NIOTIG (I [fé] e€Anig [esperanca] (cf.
Cor) é importante. A beatitude ndo esta ainda aqui completa, porém colocada na aiwv [era]
superior. Cf. a ‘corrida em dire¢ao a meta’” (HEIDEGGER, 2010, p. 65).

** 0 modo como a situagdo fenomenoldgica concretiza a virada no processo do conhecimento é confirmada por
Heidegger, quando este afirma: “A virada radical a partir do historico-objetivo em dire¢éo ao historico-realizador
radica na experiéncia fatica da vida mesma. Trata-se da radical virada para a situa¢do”. (HEIDEGGER, 2010, p.
80).

* Sobre isto, afirma Heidegger: “’Situagdo’ é, portanto, para nos algo que pertence a compreensio realizadora,
ndo designa nada de ordinario”. (HEIDEGGER, 2010, p. 81)

* Gélatas 5.5 (ARA).



118

O importante € compreendermos aqui de que forma a relacdo entre fé e esperanca é
remissiva ao texto de Filipenses. Se o texto de Filipenses revela a compreensdo do Dasein
préprio de Paulo — sua posicdo fundamental — por que intercalar o texto de Galatas 5.5 que
expressa a relacdo entre fé e esperanca? A conferéncia entre estas duas passagens nos da

acesso a compreensao realizadora explicitada na posicdo fundamental do “apostolo e ser

humano”.

Precisamos antes entender o que para Heidegger pode existir de importante na
conexdo entre fé e esperanca. Esta conexdo motiva a conferéncia com Filipenses 3.13 — a
“corrida em dire¢@o a meta”. Para compreensdo desta conexdo, Heidegger, em nota, indica a
leitura de Corintios. Ora, Paulo escrevera duas epistolas aos corintios. Qual delas Heidegger
quer nos indicar? E o que ele quer nos indicar? A referéncia ndo é precisa, visto que é posta
apenas em nota, para uso pessoal durante a exposi¢do do curso. Porém, podemos ressaltar o
que para Heidegger poderia ser importante nas cartas aos Corintios sobre a conexao entre fé e

esperanca. Primeiro tenhamos uma visdo histérico-objetiva das cartas aos Corintios.

Na primeira epistola aos Corintios, Paulo repreende a insercao de elementos da cultura
helenistica no estilo de vida da comunidade cristd de Corinto. As divergéncias entre membros

48

da comunidade ™ evidenciava para Paulo, que o0s corintios estavam decaindo numa

compreensdo mundana do Evangelho de Cristo [Esta mesma mobilidade compreensiva €

» 4 As contendas tio caracteristicas dos

constatada em Galatas: “da graca decaiste
partidarismos ideol6gicos do are6pago, agora estavam sendo revividas pela comunidade crista
de Corinto. Por isso, nos trés primeiros capitulos, Paulo argumenta sobre carater
incognoscivel do evangelho *°, argumentacdo que sera decisiva para Heidegger — pelo valor

que esta possui para a “Teologia da Cruz” >* de Lutero. Paulo manifesta a impossibilidade de

*8 Texto referente as dissensdes vividas na igreja de Corintios: “Pois, a vosso respeito, meus irméos, foi
informado, pelos da casa de Cloe, de que ha contenda entre vés” (1Co. 1:11).

* Gélatas, 5.4. (ARA).

%0 Vejamos o que afirma o apdstolo Paulo: “Certamente a palavra da cruz ¢ loucura para os que perdem, mas

para nds, que somos salvos, poder de Deus. Pois esta escrito: Destruirei a sabedoria dos sabios e aniquilarei a
inteligéncia dos instruidos. Onde esta o sabio? Onde, o escriba? Onde, o inquiridor deste século? Porventura, ndo
tornou Deus louca a sabedoria do mundo? Visto como, na sabedoria de Deus, 0 mundo ndo o conheceu por sua
prépria sabedoria, aprouve a Deus salvar os que créem pela loucura da pregacao. Porque tanto os judeus pedem
sinais, como 0s gregos buscam sabedoria; mas ndés pregamos a Cristo crucificado, escandalo para os judeus,
loucura para os gentios; mas para os que foram chamados, tanto judeus como gregos, pregamos a Cristo, poder
de Deus e sabedoria de Deus. Porque a loucura de Deus é mais sabia do que os homens; e a fraqueza de Deus é
mais forte do que os homens. (1Co. 1:18,25. Trad. Almeida RA)

51 A Teologia da Cruz de Lutero opde-se frontalmente & conceptualidade escolastica que define suas posicdes
teoldgicas a partir do intellectus. A influéncia de Aristételes no pensamento teoldgico da Idade Média tornara a



119

qualquer coadunagdo entre a “sabedoria do mundo” e a “mensagem da cruz” — sabedoria de
Deus, e, portanto, entre a tradi¢do helenistico-judaica e o evangelho de Cristo. Neste sentido,
Heidegger posta a seguinte nota a Galatas 5.11: TO okavdaAov Tol oTapol [o escandalo da
cruz]: este é o auténtico elemento fundamental do cristianismo, diante do qual sé pode haver
fé ou ndo f¢€, credulidade ou incredulidade” (HEIDEGGER, 2010, p. 65). A originariedade do

evangelho requer uma ruptura com a tradigdo helenistica e judaica.

Na segunda epistola, Paulo centra a sua exortacdo na defesa de seu apostolado. Pois,
certos individuos que se autodenominavam “apodstolos” estavam a colocar em descrédito a
autoridade apostdlica de Paulo. Para tanto, sua argumentacdo de defesa apresenta como
credenciais de seu apostolado, ndo suas virtudes, mas suas fraguezas. Enquanto estes tais
“eminentes apostolos” (2Co.11.5) se recomendavam a si mesmos por meio da exibi¢do de
suas qualidades [“os que se orgulham das aparéncias ¢ ndo do coragdo” (2Co.5.12 Trad.
KJA)], Paulo, se apresenta despojado de todos os méritos pessoais *%, ¢ como “vaso de barro”
— em oposicdo aos “vasos de ouro”, ndo se conduz por “padrdes meramente humanos”
[elimina-se o critério da mentalidade helenistico-judaica na eleicdo do auténtico saber]. Ao se
recomendar aos corintios recomenda-se “em muita perseveranga, em sofrimentos, privagdes e
tristezas” (2Co.6.4 Trad.KJA). Disto mesmo depende a forca de sua autoridade apostolica: o
poder e superioridade de sua mensagem € proporcional ao esvaziamento de suas

potencialidades humanas. Por isso afirma o apéstolo:

Porque as armas da nossa milicia ndo sdo carnais, e sim poderosas em
Deus, para destruir fortalezas, anulando nés sofismas [Aoyiopouc] e toda
altivez que se levante contra o conhecimento de Deus, e levando cativo
todo pensamento a obediéncia de Cristo (2Co. 10.3,5. Trad. KJA).

O fato de Paulo prescindir de elementos humanos [sabedoria humana — e mais
precisamente: elementos da cultura helenistico-judaica], na ratificacdo de sua autoridade e
mensagem, € um movimento apologético de tal peculiaridade que se torna essencial para
Lutero, assim como para Heidegger (o qual deseja levar a cabo o projeto luterano). Ambos
compreendem que a inser¢cdo da conceptualidade grega no modo de pensar teologico

obscureceu a mensagem originaria do evangelho. Paulo é tomado como indicacao

experiéncia do evangelho sujeita aos ditames da razdo légica. Por isso mesmo, toda a teoldgica de Lutero se
constrdi sobre o “primado do erro”. O erro ¢ vituperado pela Logica aristotélica, mas assumida como ponto de
partida na epistemologia teoldgica de Lutero; pois, “a loucura de Deus ¢ mais sabia do que os homens” (NETO,
A Teologia de Lutero. In.: http://web.unifil.br/docs/revista_eletronica/teologia/2007)

52 passagem significativa para Heidegger, nela o apdstolo Paulo declara: “Nio que possamos reivindicar
qualquer coisa com base em nossos proprios méritos, mas a nossa capacidade vem de Deus” (2Co.3.5. Trad.
KJA).



120

metodol6gica num empreendimento que visa ressaltar a mensagem originaria das Escrituras.
E o que nele se indica é que, o caminho para o original e auténtico se d& pela supressdo dos
Aoylopoug — 0 que se intenciona neste termo também é empregado em Romanos 1.21,22: a
calculacao ou reflexdo vazia que leva ao velamento do originario conhecimento de Deus —
cuja fomentacdo submete o0 ool a um €-pwpavenaoav [enlouquecer-se] >. O espirito deste
empreendimento hermenéutico de Paulo ¢ realizado por Heidegger no curso de 1919, em “A
Ideia de Filosofia e o Problema da Concepcéo de Mundo”, onde se busca destruir o muro da

especulacdo teodrica que obstrui a visualizacdo auténtica dos fenémenos.

E neste contexto de 2 Corintios que Paulo descreve sua experiéncia do “espinho na
carne” (2Co.12), que sera decisiva para Heidegger. Paulo relata que este “espinho na carne”
lhe foi dado para que “ndo se ensoberbecesse com a grandeza das revelagdes”. O que poderia
ser este “espinho na carne” ha muito ¢ discutido pelos tedlogos. Porém, o que importa aqui é
simplesmente o fato de que tal espinho se caracteriza como “fraqueza na carne”. Na
experiéncia cristd da vida, portanto, ndo pode haver espaco para a altivez de espirito que brote
de um conhecimento superior. O “espinho na carne” funciona como recurso para que O
apostolo se mantenha na fraqueza, e ndo decaia na altivez carnal do conhecimento humano.
Manter-se na fragqueza é manter-se numa experiéncia ndo inteligivel do Evangelho — pois,
somente os “vasos de barro” portam os oraculos de Deus. Isto serd fenomenologicamente
significativo, como relata Mac Dowell:

Na segunda epistola aos Corintios, S. Paulo refere-se ao “aguilhdo na
carne”, que lhe foi dado para que ndo se ensoberbecesse com a alteza das
revelagbes que recebera. Heidegger vé nestas palavras, tdo importantes
para Kierkegaard, outro trago essencial da experiéncia protocristd. O fiel
ndo se entende a partir de visbes grandiosas [autocompreensdo tipica
daqueles que, influenciados por elementos da cultura helenistico-judaica,
mantinham-se numa relag&o cognicizante com o Evangelho], mas sim das

fraquezas de sua vida fética, assumida na fé e na esperanga.
(MACDOWELL, 1993, p.128)

Se estes, portanto, sdo 0s aspectos historico-objetivos das cartas aos Corintios,
potencialmente relevantes para a interpretacdo fenomenologica da vida cristd, de que modo
podemos entender, sob a luz do que esta posto em tais epistolas, a relacdo entre fé e
esperanca? A postura assumida na fé rompe decididamente com os “rudimentos deste mundo”
(Colossenses, 2.8) ndo se pode estar na fé e ao mesmo tempo enredado “com filosofias e vas

sutilezas” (Idem). Como isto pode ser demonstrado? Expomos que Heidegger caracteriza a

% Romanos 1.21,22; Nova Chave Linguistica do Novo Testamento Grego, 2009, p. 947.



121

situacdo fenomenolodgica de Paulo no quadro de uma luta religiosa entre lei e fé, que nédo
explicita um mero embate entre conceptualidades religiosas, mas o que esta posto em jogo
nesta luta é a transi¢cdo de tempos — 0 tempo da lei passara e € chegado o fim dos tempos. A
luta entre lei e fé € o ponto de partida da compreensdo situacional da consciéncia crista
primitiva. Na fé o cristdo se realiza numa luta existencial que concretiza a ruptura com esta
aiov [era], e a0 mesmo tempo a vivenciabilidade de uma nova aiwv. Tudo isto vem a tona no
instante da decisdo na fé — e por instante, invocamos aqui a nocéo kierkegaardiana que denota
a “intersec¢@o do tempo e da eternidade em que o homem pode desligar-se do mundo e de
suas logicas proprias — geralmente deterministas ou determinantes — para por a opg¢do
existencial por si mesmo, decidir-se por Deus na obediéncia libertadora da fé” (FARAGO,
2006, p.163). Rompendo com o mundo o cristdo alcanca — na fé — o fim dos tempos, tal como
declara Heidegger em nota a Galatas 1.4: “O tempo presente ja alcangou seu fim e com a
morte de Cristo jA comegou uma nova ai®v. O mundo presente opde-se ao mundo da
eternidade” (HEIDEGGER, 2010, p. 63). Esta oposicdo entre o presente (aiwv — o0 mundo
com o qual se rompe: tradicdo helenistico-judaica) e a eternidade (eschaton — “fim dos
tempos”: eclosdo existencial da transcendéncia que consuma o salto da perdicdo no mundo
para a autenticidade) que se caracteriza na existencialidade crista (“Paulo encontra-se em
luta”), Heidegger, ao explicitar tal existencialidade numa luta, ndo tedrica, mas facticamente

apaixonada >*, assume-a na fé.

Esta tensdo temporal, que se abre na fé, é ponto a partir do qual devemos suscitar a
relacdo entre fé e esperanca. Pois, a transcendéncia escatoldgica da fé, que liberta o Dasein
cristdo da decadéncia no mundo, sé € possivel no “esperar da f€”. Na carta aos Hebreus, cuja
autoria foi durante muito tempo dedicado ao apdstolo Paulo, se I&é o seguinte: "EoTiv O€
nioteg EAmlopévwy UNOOTACIC, NPAyUATwy €Aeyxoc oU BAsnopevwv [A fé é o firme
fundamento das coisas que se esperam e a prova das coisas que ndo se veem (Trad. ARC)]
(NTI, 2004, p.830). O termo UNOOTACIC possui tanto um sentido objetivo, que indica
realidade/realizagdo, como também um sentido subjetivo, que indica um manter-se firme;

resultando numa “realidade/realizacdo do EAmIopévv” ou “um ater-se ao EAMIopEvaV” >°.

> Essa luta existencial encontra-se imergida numa disposico afetiva: “E necessario vé Paulo, sua luta com a
paixdo religiosa, em sua existéncia como apodstolo, na luta entre ‘lei’ e ‘f¢’” (HEIDEGGER, 2010, p. 62).
Heidegger acrescenta em nota a Gélatas 1.14: “A paixdo de Paulo mantém-se inclusive depois de sua conversao”
(HEIDEGGER, 2010, p. 63). Kisiel identifica esta “paixd0” como um afeto fundamental da experiéncia
religiosa, dizendo: “A paixdo fanatica de Paulo (1:14) persiste mesmo depois de sua conversdo (4:8) como um
elemento essencial da vida religiosa” (KISIEL, 1995, p. 175).

% Hebreus, 11.1. Nova Chave Linguistica do Novo Testamento Grego, 2009, p. 947.



122

Por sua vez, o adjetivo verbal éAmi{opévwv que, enquanto participio, indica uma agdo
continua e presente, traduz-se como “aquilo que é esperado/que se espera’ *°. Tendo isto em
vista, presume-se que a fé € uma postura que, se atendo ao que se espera, realiza-o
existencialmente. E a realizacdo existentiva do esperando — ressalta-se, portanto, nio o
conteddo que se espera, mas 0 como do esperar do que se espera. Ora, objetivamente o “fim
dos tempos” ainda ndo se consumou, tal como afirma Heidegger: “A beatitude ndo esta ainda
aqui completa, porém colocada na aiwv superior” (HEIDEGGER, 2010, p. 65). Na espera da
fé, o cristdo existencialmente se atém ao eschaton, cuja postura reverbera em sua existéncia
no mundo, transformando-a — liberto desta aicv o cristdo experiencia na vida uma nova aiwv.

A espera na fé torna a existéncia cristd uma existéncia escatologica.

Por isso, Heidegger evoca a posi¢do fundamental de Paulo a partir de Filipenses 3.13
conferindo-a com a relacdo entre fé e esperanca. Ali podemos ver a ruptura com a qiwv
mundana e a postura assumida na espera da fé na unidade do “corro”. Vejamos:

N&o que eu o tenha recebido ou tenha ja obtido a perfei¢cdo, mas prossigo
para conquistar aquilo para o que também fui conquistado por Cristo
Jesus. Irmdos, quanto a mim, ndo julgo havé-lo alcancado; mas uma coisa
fago: esquecendo-me das coisas que para trds ficam e avancando para as
gue diante de mim estéo, prossigo [ou corro] para o alvo, para 0 prémio

da soberana vocacdo de Deus em Cristo Jesus (Filipenses 3.12,13. Trad.
ARA)

Paulo confessa néo ter alcancado a beatitude (eschaton — o contexto objetivo da carta
tratava da ressurrei¢do dos mortos), mas, afirma ele, “uma coisa fago”. A partir desta unidade
comportamental, Heidegger concebe a postura fundamental de Paulo, sua situacao
fenomenologica, que explicita a compreenséo realizadora da vida cristd por ela mesma. Paulo
diz “uma coisa fago”, porém, no que se segue vemos duas faces desta mesma unidade: (1)
“esquecendo-me das coisas que para tras ficam” — a ruptura com toda forma de
conceptualidade n&o cristd da vida, ou seja, a libertadora ruptura com a presente giwv, que
resgata o Dasein cristdo de sua dispersdo no mundo; (2) “avango para as que diante de mim
estdo”, isto é, atém-Se ao que se espera realizando-o existencialmente na espera da fé — salto
para transcendéncia no seio da imanéncia do mundo, onde, estando no mundo, o cristdo ndo é
mais do mundo. E o que seria o cristio? Um auténtico transiente. Pois, a beatitude que
concretiza a completude/perfeigéo do cristdo ainda ndo foi alcangada. Portanto, este ndo pode

5 57

cair na tentacdo de “julgar haver alcancado como sendo algo acabado, mas se

% Idem.
> Filipenses, 3.13.



123

autocompreende num “correr em direcdo ao alvo”. Por isso mesmo, a primeira designago
sistematica do cristianismo, ndo foi propriamente “cristianismo”, mas “os do Caminho”, ou
“os que sdo do Caminho” — o termo grego traduzido por “Caminho” é TAV 680G *® (Atos 19.9;
19.23; 22.4; 24.14; 24.22).

Isto mostra que a autocompreenséo da consciéncia crista desvela a existéncia em sua
incompletude. Porém, apenas nessa incompletude é que a existéncia cristd mantém-se
interceptada pelo “fim dos tempos”. Uma existéncia escatologica esta ciente de seu
desamparo — nem aqui nem la, mas correndo. Nesta relacdo temporalizante com o escathon,
vivenciada pela existéncia cristd na espera da fé, o cristdo salta de uma inauténtica
autocompreensdo substancializante de si mesmo (um “julgar haver alcangado” — forma de
dominio ilusério do eschaton) para uma autocompreensdo de seu auténtico poder-ser; em
termos kierkegaardianos, uma compreensdo do seu ou-ou: ou uma existéncia inauténtica ou
uma existéncia escatoldgica; ou um sistema fechado ou um sistema aberto; ou salvacao
(atingir o fim dos tempos pela espera na fé) ou perdicdo — 0 esgarcamento do ser-no-mundo
(FARAGO, 2005, p. 164). Neste modo de ser temporal — temporalidade — da vida cristd (Trjv
000¢) nos colocamos junto a realizagdo mesma da vida cristd, que se explicita na posicao
fundamental de Paulo, a qual emite a autocompreensao da experiéncia religiosa fundamental

do cristianismo.

*® Ndo péBodog, mas 0d0¢ [ é o termo usado para “o Caminho”. Este termo tanto pode indicar o lugar (estrada,
caminho, rua), como uma acéo (jornada ou progresso — tanto de modo geral como de modo temporal, como por
exemplo “jornada de um dia”), como também modo de vida. Percebe-se aqui o forte carater temporal deste
termo. (Dicionario Grego do Novo Testamento de James Strong. In.: Biblia de Estudo Palavras-Chave -
Hebraico — Grego. Rio de Janeiro: CPAD, 2011).



CAPITULO VI

INTERPRETACAO FENOMENOLOGICA DE TESSALONICENSSES E A
ECLOSAO DA TEMPORALIDADE

E com analise das Epistolas aos Tessalonicenses que Heidegger ha de se aprofundar numa
visualizagdo radical da auténtica vivéncia religiosa do cristianismo primitivo. Esta especifica
forma de existencialidade na fé havera de demonstrar a vivéncia fatica de uma temporalidade
originaria. Com a liberacdo deste fenbmeno poderemos alocar a experiéncia religiosa do
cristianismo primitivo dentro do projeto de uma ontologia fenomenolégica. Heidegger havera
de observar que o cristianismo primitivo, sob o horizonte ameacador da napouaia, vivencia
uma experiéncia ontoldgica que rompe com aquela preconizada pela tradicao filosofica. Para
Heidegger, a experiéncia temporal do cristianismo primitivo avanca em direcdo as condicdes

transcendentais de toda determinibilidade ontoldgica.
1. Carater e funcéo ontologica do tempo originario

Heidegger afirma que a cristandade vive a temporalidade. E interessante observarmos
gue aguela mesma noc¢édo que se encontrava cumprindo uma distinta funcéo ontologica em seu
pensamento, e que, por meio da qual, haveria de levar a cabo o projeto que Kant iniciara com
sua filosofia transcendental, diz Heidegger, € vivida pelo cristianismo primitivo. Se
atentarmos para esta tese é possivel compreendermos porque a vida cristd primitiva assume
tamanha posicdo central na filosofia do jovem Heidegger: tendo em vista toda conjuntura
conceptual apresentada sobre a hermenéutica da facticidade, e a necessidade metodoldgica de
um conceber a partir da vida, vemos que a temporalidade encontra na vida cristd primitiva
um subterfugio pre-conceptual, mantendo-se ali na plenitude de sua originariedade, livre das
diluicbes tedrico-objetivantes. Na disposi¢do pré-teorética do viver cristdo resguarda-se o
horizonte da possibilidade de visualizagdo do sentido do ser. E disto mesmo que provém a
“equiprimordialidade” entre o grego e o cristio — em ambos se concretiza um modelo ontico

que evidencia originariamente categorias de uma pureza ontolégica sem igual *°.

Por isso, antes de nos atermos propriamente ao fenbmeno da temporalidade inerente

ao viver fatico do cristianismo primitivo, destaquemos o fendmeno do tempo e a sua funcao

> Esta guarida ontolégica, assumida no fenémeno da vida cristd durante o periodo inicial de Friburgo, sera
reconfigurada conforme as diversas viragens experienciadas pela filosofia de Heidegger. Este privilegio dntico
dado ao fendmeno cristdo sera cedido a outros tipos fenomenais no pensamento posterior de Heidegger. Por isso,
a forga desta afirmacao s6 pode ser aplicada durante o periodo de estreitamento com o protestantismo.



125

ontoldgica na filosofia do jovem Heidegger. Certamente esta € uma tematica
demasiadamente exaustiva, mas nossa abordagem neste momento visa apenas confirmar a
inter-relacdo entre a fenomenologia da vida cristd e a tarefa fundamental da ontologia.
Destacada, portanto, a funcdo ontologica do tempo (originariamente compreendido), se
legitima o carater ontolégico da vida cristd, pois esta realiza factualmente nela mesma a
experiéncia deste tempo originério. Portanto, como podemos por em explicitacdo o estatuto
ontolégico do tempo? Por que este € requisitado como fendmeno necessario para o

cumprimento da tarefa fundamental da ontologia?

Heidegger ira opor a nocdo de temporalidade aquilo que ele denomina de
“entendimento vulgar de tempo”. Na verdade, o conceito vulgar de tempo tem suas raizes
fincadas na propria temporalidade. Ambos estdo respectivamente em sintonia com duas
formas de compreensdo ontoldgica. A temporalidade paira sobre a compreensdo facticamente
pré-conceptual do ser. Por sua vez, o conceito vulgar de tempo desdobra-se e acompanha a
compreensdo tedrico-objetivante do ser; e do mesmo modo que a vida fatica tende a uma
compreensdo decadente na postura objetivante, e assim, no encalco de asseguramentos
engendra a concepgédo de uma realidade pura em si mesma, do mesmo modo a temporalidade
sucumbe ao conceito vulgar de tempo. Sobre este carater decadente do tempo, afirma
Heidegger em “Ser e Tempo”: “E como se o ‘tempo’ tivesse caido por si mesmo dentro do
horizonte do vulgar entendimento-do-tempo, nessa fungdo ontoldgica ‘que pode ser entendida
por si mesma’ e até hoje nela se manteve” (HEIDEGGER, 2012, p. 77).

Uma das caracteristicas centrais no pensamento do jovem Heidegger é a
simultaneidade dindmica entre o tempo e 0 modo de compreensdo do ser. Ao demonstrarmos
a nocdo de vivéncia, haviamos indicado o modo como Heidegger em 1919 faz um uso preciso
do termo Ereignis para descrever o aberto do mundo no mundar da vivéncia ®®. O ai do
Dasein é compreendido como um acontecimento, uma ocorréncia. O termo Ereignis denota
claramente uma carga temporal, isto de tal modo que o acontecimento do ai, a abertura do
mundo, pode ser caracterizado como modo de temporaliza¢do. A esfera onde os fendmenos se
apresentam em sua primordialidade € espraiada pela temporalidade. Isto sera definitivamente
assumido em “Ser e Tempo” quando Heidegger apresenta o tempo como “horizonte de todo
entendimento-do-ser e de toda interpretacdo-do-ser” (HEIDEGGER, 2012, p. 75). E no tempo

que se abre o espaco de jogo donde os entes vém ao encontro na situagdo. Desde os antigos o

0 Cf. Cap. IV, p. 86



126

ser sempre foi pensado sob a luz do tempo. Mesmo quando a tradicéo filosofica compreendera
0 ser a partir do logos e do pensamento, e, portanto, concebendo o ser como “vigéncia
constante” (pois, o pensamento sempre é atual para mim), ainda assim, 0 tempo opera como
plano de fundo (INWOOD, 2002, p. 187).

A relacdo entre a vivéncia do tempo originario e a situacao da experiéncia fundamental
da vida féatica é interdependente. A queda no conceito vulgar de tempo implica a queda na
significancia da vida fatica, onde se assume a postura ingénua perante 0 mundo. O tempo,
portanto, esta diretamente referido ao modo como o ser se apresenta a mim em um mundo.
Isto de tal modo, que Heidegger chega mesmo a declarar em “Ser e Tempo” que no
“fendmeno do tempo, corretamente visto ¢ corretamente expresso, a problematica central de
toda ontologia tem suas raizes” (HEIDEGGER, 2012, p. 77). O acesso ao fendbmeno do tempo
possibilita o0 enlevo daquela pre-compreensdo ontoldgica soterrada pela excessiva pressa de
nossas experiéncias cotidianas. Porém, este “tempo originario” ao qual Heidegger se refere
ndo pode ser comparado aquele concebido pelas ciéncias naturais, este ja é produto decadente
daquele. Doutro modo, este “tempo origindrio” tampouco poderia ser concebido como
horizonte de acesso a problematica ontoldgica fundamental. O que hé, pois, de peculiar neste

“tempo originario” para assim ser considerado?

Antes de respondermos tal questdo devemos salientar que ndo ha pretensdo alguma de
Heidegger reduzir valorativamente o conceito de tempo nas ciéncias naturais a nogdo
fenomenoldgica de tempo, tal como se o tempo concebido nas ciéncias naturais fosse menos
verdadeiro que o “tempo originario”. O que ele pretende é tornar explicito o solo originario do
qual se engendra toda e qualquer concepcdo de tempo. Por isso mesmo é que o conceito
ordinario de tempo encontra suas raizes na temporalidade. Seu objetivo, portanto, é trazer a

tona toda positividade ontoldgica do conceito vulgar de tempo.

A peculiaridade do tempo originario deve ser depreendida a partir do conceito vulgar
de tempo. Em 1916, no curso intitulado como “O Conceito de Tempo na Ciéncia Historica”,
Heidegger, sob a influéncia de Dilthey e Bergson, interpde uma distingdo na nogédo de tempo
que serd crucial para a concep¢do da temporalidade. Tanto Dilthey como Bergson se
encontravam enredados com a problematica epistemoldgica. Encontravam-se preocupados em
delimitar um método apropriado para as “ci€ncias do espirito”, que estivesse totalmente

emancipado das ciéncias naturais.



127

Esta distingdo sera decisiva para o pensamento do jovem Heidegger, que em seus
primeiros anos ira assumi-la na forma da diferenciacdo entre filosofia e ciéncia. Para
Heidegger, a tarefa fundamental da filosofia precisa ser recolocada, e isto depende de uma
revisdo da esséncia da filosofia. Ora, esta mesma tarefa de recolocacdo da identidade
filosofica fora desempenhada pela filosofia kantiana — isto mostra o quanto Heidegger pe em
fluxo as aspiracdes da filosofia de Kant. Esta radical distingdo entre filosofia e ciéncia, ndo é
uma distincdo de natureza meramente disciplinar, mas, como fora intentado por Kant, uma
auténtica virada no processo do conhecimento. Nisto, o proprio conhecer, em sua mobilidade,
é visualizado. N&o ocorrendo, com isso, 0 inconveniente de se manter uma postura objetivante
(a objetividade do mundo exterior € transferida para o sujeito), onde o conhecer mesmo se
mantém em ocaso. Mas, ao se eximir deste comportamento objetivante, Heidegger acredita
alcancar a dimensao propriamente filosofica. A distingdo aqui ja ndo é mais entre sujeito e

objeto, mas entre uma dimensdo autenticamente filoséfica e outra cientifico-objetivante.

E precisamente esta distingdo que sera declaradamente assumida em “Ser e Tempo”
sob o titulo de “diferenca ontologica” entre o 6ntico e o ontoldgico. Esta distingdo também
sera decisiva para determinacdo do carater peculiar da temporalidade, e ja antecipada em
1916. Neste curso, Heidegger ira demonstrar que o conceito de tempo nas ciéncias histdricas
ndo é de carater quantitativo tal como concebido nas ciéncias naturais. Conforme estas
ultimas, o conceito de tempo é critério de medida da realidade fisica, e, para tanto, ele mesmo
precisa ser passivo de medicdo, sendo compreendido como fluxo unitario. Com isso, o tempo
passa a ser apreendido como uma substancia homogeneizada, sendo equiparado com outros
objetos calculaveis da realidade fisica. Porém, seguindo a distin¢do diltheyana entre ciéncias
do espirito e ciéncias naturais, 0 tempo nas ciéncias historicas se difere qualitativamente do
tempo nas ciéncias da natureza. Ele é concebido como heterogénio continuo, perpassado por
significados e valores, e ndo por numeros. Encontra-se em constante transformacdo e
diversificacdo, ndo podendo ser tomado como um ente passivel de calculagdo. N&o podendo
ser medido, portanto, como qualquer dado real, o tempo deve ser compreendido a partir de si
mesmo — isto implica na necessariedade de um método que nédo seja aquele aplicado pelas
ciéncias positivas, antes, um que se encontre no ponto de origem de toda postura teorico-

objetivante perante 0 mundo.

Neste sentido, em Heidegger, a no¢do de tempo sofre um deslocamento que a
desprende da conceptualidade metafisica e — motivada pelas contribuigdes de Dilthey,

Bergson e, sobretudo, Husserl e Nietsche — comeca gradativamente a se fixar na orbita do



128

Dasein humano. O tempo deixa de ser uma propriedade da natureza, e, compreendido a partir
de significados e valores, passa a apresentar uma estreiteza com a especificidade do modo de
vida humano. Essa ligacdo essencial entre 0 homem e o tempo € o que torna tdo peculiar a
no¢ao do “tempo origindrio”. No periodo de “Ser e Tempo ”, Heidegger dird que “a alma, o
espirito, o sujeito do homem sdo o sitio do tempo” (HEIDEGGER apud INWOOD, 2002,
p.187). Sobre esta conexdo essencial entre 0 homem e o tempo, vejamos o que afirma
Francoise Dastur:
N&o hé, entdo, que procurar a origem do tempo sendo em nos proprios, na
temporalidade que somos, e é por isso que Heidegger, no fim da
conferéncia [de 1916, sob o titulo, O Conceito de Tempo na Ciéncia
Histdrica] sublinha que nédo se trata de definir o tempo como sendo isto
ou aquilo mas sim de transformar a questdo: <<o que é o tempo?>> na
seguinte <<quem € o tempo?>>, isto €, perguntar se ndo sOomos nos
mesmos o tempo. [...] E preciso, para além disso, reconhecer que o ser
humano tem uma relagdo muito particular com o tempo pois é a partir
dele que pode ser decifrado o que é o tempo. Ele ndo existe no tempo, tal

como acontece com as coisas da natureza, ele é no fundo temporal, ele é
tempo. (DASTUR, 1990, p. 29).

A temporalidade, que demarca definitivamente esta conexdo entre o Dasein e 0
tempo, ndo pode ser pensada fora do campo das ocupac¢des da vida fatica. O aberto do mundo
que é dimensionado pelas atividades faticas € estritamente temporal. As ekstases temporais
(cujo desdobramento de sua compreensdo impropria se da nas noc¢des de “futuro”, “presente”
e “passado”) que manifestam a temporalidade encontram o ponto de origem de pulsdo das
suas retracGes no Dasein decidido em meio as “possibilidades e circunstancias passiveis de
ocupacao” (HEIDEGGER, 1993, p. 135). Deste modo o transito ekstitico do tempo ¢
estritamente factico, de modo que a partir deste tempo originario ndo se é fundamentalmente
possivel falar de um quando, mas de um onde ®*. A experiéncia do tempo est4 intimamente
ligada a situacéo fatica da existéncia. Isto inaugura uma nocéo de tempo radicada na propria
vida fatica, tal como indica Michael Inwood ao comentar o carater temporal do espaco de

jogo das ocupagdes: “O lugar que preparo para um compromisso € mais temporal que

®!Isto indica o carater ndo cronolégico do tempo originario. O que se destaca, porém, é a determinibilidade
fatica do tempo, ou seja, 0 modo como o ai do Dasein (a abertura de mundo) é constituido pelo tempo originario.
Sobre isto, afirma Heidegger: “Determinamos o ser da presenga [Dasein] como cura. Seu sentido ontoldgico é a
temporalidade. Mostrou-se tanto o fato quanto o modo em que ela constitui a abertura do pre [Da — ai] Na
abertura do pre, abre-se conjuntamente o mundo. A unidade da significancia, isto é, a constituicdo ontoldgica do
mundo, também deve se fundar, portanto, na temporalidade. A condigéo existencial e temporal da possibilidade
do mundo reside no fato de a temporalidade, enquanto unidade ekstatica, possuir um horizonte. As ekstases nao
sio meramente retracdes para... A ekstase pertence, sobretudo, um “para onde” ela se retrai.” (HEIDEGGER,
1993, p. 166).



129

espacial. O cachimbo que fumo na caminhada mede mais o tempo que levo para chegar como
a distancia que percorro” (INWOOD, 2002, p. 187).

Sendo assim, o que torna tdo peculiar o carater do tempo, a ponto deste ser concebido
como horizonte de determinibilidade ontoldgica, é a sua dinamicidade existencial. Ou seja, 0
tempo € muito mais uma condi¢do fundamental do ser do homem do que uma propriedade
simplesmente dada em meio ao mundo da natureza. O tempo ndo é uma entidade, nem téo
pouco ¢ de se pensar aqui que o tempo é uma propriedade agregada ao espirito do humano, tal
como fora concebido por Agostinho ®2. O tempo, afirma Heidegger, temporaliza. Ele ndo pode
ser apreendido ao modo de uma quididade. SO pode ser visualizado como pura
condicionalidade. Por isso, a necessidade de se ter em conta o carater fugaz do tempo, pois,
toda tentativa de se falar sobre o tempo ja se constitui numa postura que perde de vista aquilo
que lhe é mais essencial. Heidegger chega mesmo a dizer em “Ser e Tempo™: “A

(P

temporalidade ndao ‘¢’, de forma alguma, um ente. Ela nem ¢. Ela se temporaliza”
(HEIDEGGER, 1993, p. 123). Em 1925-26, um periodo que compreende a época de “Ser e
Tempo”, no curso intitulado como Logica: a pergunta pela verdade, Heidegger afirma:
O tempo nédo pode estar presente em absoluto, ndo tem em absoluto um
determinado modo de ser, sendo que, ele mesmo é condi¢do de
possibilidade de que haja tal coisa como o ser (ndo o ente). O tempo ndo

tem o modo de ser de nada mais, antes o tempo faz amadurecer
[Zeitigen], temporaliza. (HEIDEGGER, 2009, p. 321).

A caracterizacdo deste aspecto peculiar do tempo originario, que o apresenta como
condicdo fundamental do ser do homem, corrobora o estatuto ontolégico do tempo. Se no
existir fatico do homem ocorre mundo ¢ porque o homem “¢” temporalidade. O tempo fatico
possibilita a ecloséo do ser, tal como uma luminosidade que torna possivel o que me vem ao
encontro no existir fatico. Com isso, ndo € de se admirar a importancia decisiva que a vida
cristda primitiva exerce no pensamento do jovem Heidegger, visto que esta realiza
existencialmente a temporalidade. O cristianismo primitivo retém no viver fatico a
determinibilidade ontoldgica que reestabelece o sentido de toda a tarefa da filosofia. A
compreensdo da funcdo ontologica do tempo originario nos faz ver a urgéncia de

explicitarmos a experiéncia fundamental da vida cristd, sem o receio de que, ao invés de uma

62 Agostinho concebe o tempo como distensdo da alma. Ele explicita esta distensio por meio de um processo
espiritual que perpassa a expectacdo, atengdo e memoria, que por sua vez determina a fruicdo temporal em
futuro, presente e passado. Agostinho afirma claramente: “Pelo que, pareceu-me que 0 tempo ndo é outra coisa
sendo distensdo; mas de que coisa 0 seja, ignoro-o. Seria de admirar que ndo fosse a da propria alma”. (Santo
Agostinho. Os Pensadores. S&o Paulo: Nova Cultural, 2009, p. 334).



130

tarefa autenticamente filosofica, estejamos a exercer uma reflexdo teoldgica. Neste sentido, é

plausivel considerarmos que a fenomenologia da religido € verdadeiramente uma ontologia.

Passaremos agora a ressaltar os resultados da analise fenomenoldgica da epistola aos
Galatas, antes de nos concentrarmos propriamente nas categorias faticas da vida cristd
primitiva que estdo dispostas na analise da epistola aos Tessalonicenses. Os resultados obtidos
com na analise de Galatas preveem o que sera fenomenologicamente nuclear em
Tessalonicenses. Os desdobramentos obtidos com a critica fenomenologica da escatologia
paulina em Tessalonicenses, que indicam a temporalidade vivida no cristianismo primitivo,

sdo previamente orientados pela analise de Galatas.

2. Dos resultados da analise de Géalatas e sua orientacdo metodoldgica para analise

de Tessalonicenses

Os resultados obtidos pela analise fenomenologica da epistola aos Gélatas confirmam
de inicio o quanto Heidegger encontra na vida cristd primitiva uma espécie de modelo
existentivo que concretiza em si e para Si uma via de acesso a originaria compreensdo dos
fendmenos. A epistola ¢ tomada como “concreto fendmeno religioso”, e os resultados obtidos
confirmam a eficacia da aplicacdo do método fenomenoldgico. Ou seja, a epistola aos Géalatas
— considerando aqui 0 seu carater propedéutico — € assumida como protétipo de
experimentacdo do método fenomenoldgico. Deste modo, o mais decisivo na analise

fenomenoldgica da epistola aos Gélatas ndo € o0 que se conquista, mas 0 como se conquista.

Esta importancia propedéutica de Galatas € assumida por Heidegger quando o curso é
retomado apds o recesso natalino. Certamente, a interrupcdo do curso e a pressa com que se
procedeu a analise influenciaram Heidegger a reestruturar os rumos da conferéncia. A
interpretagdo fenomenologica de Galatas, que prometia penetrar nos “fendomenos
fundamentais da vida crista” (HEIDEGGER, 2010, p. 62), ap6s o recesso, passa a ser
concebida como momento preparatorio para uma efetiva descricdo do fendmeno religioso.
Entretanto, ndo é de se considerar que a analise de Galatas propiciou insights autenticamente
fenomenoldgicos penetrando realmente numa experiéncia religiosa fundamental? Por acaso,
mais atras, ja ndo haviamos demonstrado os resultados concretos de uma fenomenologia da

religido? De fato. Poréem, devido as circunstancias, a interpretacdo de Galatas foi abrupta, o



131

que levou Heidegger a enquadrar os resultados dentro de uma perspectiva introdutéria. Por
isso ele afirma:
De que maneira entra em consideragdo aquilo de que tomamos
conhecimento de modo mais originario na leitura da Epistola aos
Galatas? Isso s6 se pode decidir em vista do fim orientador da tarefa da
filosofia da religido. Por isso, precisamos caracterizar o0 que €
necessariamente metodoldgico num tratamento breve e esquematico;

assim, vincula-se, por sua vez, com a introducdo metodolégica geral.
(HEIDEGGER, 2010, p. 68).

O que é decisivo em Galatas agora esta vinculado a introducdo metodoldgica geral. Os
resultados agora sdo considerados a partir do ponto de vista do “fim orientador da
fenomenologia da religido”. A leitura de Galatas, portanto, assume uma fun¢do metodoldgica.
Sendo assim, para indicarmos aquilo que em Galatas “entra em consideracao” no que se segue
a leitura das cartas aos Tessalonicenses € imperioso compreendermos o modo de acesso aos
fendmenos que caracteriza propriamente a compreensdo fenomenoldgica. Por isso mesmo é
que, antes de abordar diretamente as epistolas aos Tessalonicenses, neste segundo momento
do curso, Heidegger retoma as consideracfes de carater metodologico. A funcdo de diretiva
metodoldgica atribuida ao material obtido da epistola aos Gaélatas é confirmada por
Heidegger, quando em nota este afirma:

Por isso, na Epistola aos Galatas, primeiro: trata-se de compreender a
direcdo de sentido, a dinAmica fenomenolodgica fundamental, a arcontica!
Estd em jogo se o cristdo se explicita a si mesmo e se d& a si mesmo

posse existencial, ou entdo se caminha na veneracédo [?]. (HEIDEGGER,
2010, p. 113).

A explicitacdo do modo peculiar da compreensdo fenomenoldgica nos leva a esta
“direcdo de sentido”, a esta “dinamica fenomenoldgica fundamental”, a esta “arcontica” —
trata-se do principio hermenéutico que rege a interpretacdo do fenémeno religioso, e que deve
ser ressaltado a partir da leitura da carta aos Galatas. Por isso, Heidegger retoma a descricéo
do carater peculiar da compreensao fenomenoldgica. Isto ele faz em meio a um contexto onde
sdo postos os termos entre a fenomenologia da religido e a histéria da religido. Para
Heidegger, o material historico-religioso deve ser levado em consideracdo pela
fenomenologia da religido. Isto deve ser feito por meio de uma destruicdo [Destruktion]
fenomenoldgica deste material. E 0 que Heidegger aqui entende por destruicdo
fenomenoldgica de fato nos remete ao modo como tal nogdo metodologica € evocada em “Ser
e Tempo”. Ou seja, trata-se de explicitar as “experiéncias originarias”, ou conquistar “as

determinagdes diretoras”, por meio de uma remoc¢do dos encobrimentos que soterraram a



132

visualizagdo originaria dos fendmenos. A destruicdo fenomenoldgica, afirma Heidegger, ndo
tem um ‘“sentido negativo de se desfazer” do material historico em questdo, mas de
“circunscrever suas possibilidades positivas”. O que se pretende ¢ dar “fluidez” e nao
“sepultar” o material objetivo. Esta fluéncia s6 é conquistada quando se desvela a conexao
que o material historico-objetivo possui com a temporalidade. Em “Ser e Tempo” se trata da
destruicdo da histéria da ontologia, porém, na fenomenologia da religido, o que se pretende é
uma destruicdo do material histérico-religioso. Nisto, vemos claramente 0 modo como a
orientacdo metodoldgica da ontologia fundamental é antecipada pelo tratamento da
problematica religiosa. Heidegger chega mesmo a afirmar que a tarefa de uma destruicdo do
material historico-religioso ¢ um problema que atinge toda “historia do espirito”, e, portanto,

ndo se restringindo ao campo teoldgico, mas sendo transposta para dimenséo filoséfica.

Entretanto, de que modo se concebe a delimitacdo do carater peculiar da compreensao
fenomenoldgica a partir desta interacdo destrutiva entre a fenomenologia e a histéria da
religido? Ora, o principio hermenéutico que emerge da epistola aos Galatas concretiza em si 0
projeto desta orientacdo metodoldgica. Por isso, a importancia de respondermos tal questao.
Nela encontraremos a resposta para a questao posta pelo proprio Heidegger: “De que maneira
entra em consideracdo aquilo de que tomamos conhecimento de modo mais originario na
leitura da Epistola aos Galatas?” (HEIDEGGER, 2010, p. 113). Vimos que 0 que se conquista
com destruicdo do material historico-religioso €, precisamente, 0 que vem a tona na
compreensdo fenomenoldgica — a explicitacdo das fontes originarias do material historico-
objetivo. Heidegger afirma que: “a tendéncia da compreensdo fenomenoldgica e fazer a
experiéncia da objetualidade em sua originariedade [Urspriinglichkeit]” (HEIDEGGER, 2010,
p. 69). Como, pois, através da destruicdo fenomenoldgica, deve se obter a experiéncia desta
originariedade? Heidegger afirma:

Toda objetividade histérico cientifica e a compreensdao do historico-
objetiva ndo garantem nada enquanto tudo néo for esclarecido no que diz

respeito ao preconceito condutor [leitenden Vorgriff]. (HEIDEGGER,
2010, p. 70).

O preconceito condutor, o Vorgriff, precisa ser elucidado para que a compreensao
fenomenoldgica se consolide. Pois, € no tratamento deste preconceito condutor que se
conquista as fontes originarias explicitadas na destruicdo fenomenoldgica. Sobre isto,
acrescenta Heidegger: “Todo material histérico previamente dado deve ser submetido a uma
consideragdo pre-conceptiva” (HEIDEGGER, 2010, p. 73). Ou seja, a destruigdo

fenomenoldgica opera nos moldes desta “consideragao pre-conceptiva”. E como poderiamos



133

definir isto que Heidegger denomina de Vorgriff? Como podemos entender esta pre-
conceptualidade? O carater desta “consideragdo pre-conceptiva” nos remete a dimensao da
experiéncia fatica da vida — ja discutida por nés em capitulos anteriores. Esta pre-
conceptualidade esta radicada na vida fatica, e é dela que brotam todas as objetualidades, que
devem, necessariamente, serem recompreendidas fenomenologicamente. O modo como o
material histérico-objetivo descamba da experiéncia fatica da vida é demonstrado por

Heidegger da seguinte forma:

E necessario mostrar também que todos os motivos da compreensio
historica devem ser sempre despertados pela experiéncia fatica da vida. A
ciéncia da histdéria somente tem a tarefa de aplica-la mediante 0 método
rigoroso e formal. Do presente vivo vdo surgindo as tendéncias de
compreensdo que logo se configurardo num método “exato”. A “exatiddo

do método” ndo ¢ garantia suficiente de compreensdo correta.
(HEIDEGGER, 2010, p. 70).

A exatiddo do método, tal como é imposto pelas ciéncias objetivas, é importante, mas
nao suficiente. Toda “suficiéncia” s6 podera ser conquistada quando as fontes pre-conceptivas
forem devidamente esclarecidas. S0 assim, se torna possivel a correta compreensdo do
fendmeno. Estes motivos pre-conceptivos deverdao ser compreendidos a partir da dimenséo da
experiéncia fatica da vida, pois € precisamente ali que as “tendéncias de compreensao”
reluzem com toda intensidade, estando concentradas naquilo que Heidegger denomina de
“presente vivo”. Deste modo, o carater peculiar da compreensdo fenomenoldgica se define
pela “conexdo fenomenal” (HEIDEGGER, 2010, p. 75) entre o material historico e o seu
Vorgriff, o preconceito condutor. E tendo em conta tal consideracio, que Heidegger define a
compreensdo fenomenoldgica como “compreensdo historico-realizadora”, contrapondo-a a
uma “compreensdo historico-objetiva” — propria do conhecimento cientifico-objetivante. De
fato, o que aqui temos € uma “tese” ja assumida por Heidegger desde o inicio do curso, trata-
se da distincdo fundamental entre ciéncia e filosofia (fenomenologia). Tal distingdo é
arrendada a partir do trabalho desenvolvido por Dilthey, que pretendia uma emancipacgéo das
ciéncias do espirito pela elaboracdo de um método prdprio a tais ciéncias. Heidegger

apresenta esta distingdo nos seguintes termos:

Todo o material historico previamente dado deve ser submetido a uma
consideracdo pre-conceptiva. Mas com isso ndo se alcanca nada para a
compreensao fenomenoldgica, uma vez que esta tem um carater distinto
da compreensdo historico-objetiva. A compreensdo histérico-objetiva é
determinada respectivamente a relacdo [Bezug], isto é, a partir da prépria
relacdo, de modo que o observador ndo seja colocado em questdo. Em
contrapartida, a compreensdo fenomenoldgica é determinada pela
realizacdo [Vollzug] do observador. Apesar da distin¢cdo fundamental da



134

proveniéncia da compreensao, sua conexdo com a histdria objetiva € mais
estreita do que as demais ciéncias. (HEIDEGGER, 2010, p. 74).

Com isso, para entendermos o carater peculiar da compreensdo fenomenoldgica e
partirmos para a elucidagdo do principio arcontico de Gélatas, devemos entender que a tarefa
de esclarecer a pre-conceptualidade do material histérico-objetivo, por meio da destruicdo
fenomenolodgica, visa “obter a realizagdo da situagdo histérica do fenomeno” (HEIDEGGER,
2010, p. 75). Enquanto o0 modo de compreensdo histdrico-objetivante busca se eximir dos
“prejuizos e opinides prévias”, adquirindo para si um ponto de partida “puro”, a compreensao
fenomenoldgica, enquanto compreensdo historico-realizadora, “é determinada pela realizagdo
do observador” — 0 como de sua realizagdo. Ou seja, ndo se pode crer que “o comportamento
fundamental da experiéncia de vida pessoal do observador (fenomendlogo)” esteja
desconectado da visdo que se tem do fendmeno. Pelo contrario, na fenomenologia se assume
como ponto de partida esta “realizagdo da situacao historica do fendmeno”. E quanto mais
familiaridade houver entre o observador e o fenbmeno, mais adequado se torna para a
fenomenologia o ponto de partida. Pois, tal familiaridade garante que a experiéncia de vida do
observador seja capaz de fornecer um acesso seguro ao mundo compartilhado no qual o
fendmeno estd imiscuido. Portanto, o acesso a pre-conceptualidade fatica — o Vorgriff, o
preconceito condutor — nos coloca perante 0 como da realizacdo historica do fenbmeno. Aqui
temos uma estrutura unitaria que compreende a dindmica fenomenolégica fundamental que
deve nortear a interpretacdo do fendmeno religioso. Tendo ela emergido dos resultados
originarios da leitura de Galatas, formula o principio metodoldgico que encaminhara a
fenomenologia da vida cristd primitiva. Thomas Sheehan formula tal estrutura da seguinte
forma:

A pre-conceptualidade estd focada na realizacdo (Vollzug) da experiéncia
religiosa e especificamente no como (Wie) desta realizacéo.
Concretamente, isto significa aquilo que, no desenvolvimento do seu
trabalho, ele [Heidegger] chama de “vollzugsgeschichtliche Situation™: a
situacdo religiosa, enquanto esta é realizada historicamente. A pre-
conceptualidade da historica realizacdo factual da situacdo se torna o

principio hermenéutico que guia a interpretacdo de S. Paulo.
(SHEEHAN, (????), p. 319).

Em Galatas, vimos que ¢ precisamente a “posicao fundamental de Paulo” que ¢
considerada originariamente. A compreensdo de tal posi¢cdo fornece o acesso ao como da
situacdo historico-factual do apdstolo. Desvelar esta “posicdo fundamental” é por-se junto a

situagio fenomenologica. Esta “situacdo”, como ja fora indicada®, nos coloca perante o

® Cf. Cap. V, p. 116.



135

complexo realizador da propria vida fatica. Por isso, afirma Heidegger: “Na realizagdo e por
meio da realizagdo o fendmeno alcanga a sua explicacdo” (HEIDEGGER, 2010, p. 74).
Heidegger pretendia, com sua analise da carta de Paulo aos Galatas, penetrar nos fenbmenos
fundamentais da vida cristd, tal como ja haviamos afirmado. A “posi¢do fundamental de
Paulo”, obtida mediante a compreensao geral de Galatas, nos coloca diante da realiza¢ao da
vida religiosa, proporcionando, portanto, a liberacdo dos fendmenos fundamentais da vida
cristd. Esta “posi¢do fundamental”, que ¢é a situagdo historico-factual do apostolo, é aquilo
que, tendo sido considerado de modo originario, devera guiar a interpretacdo fenomenoldgica

da vida cristé primitiva.

Entretanto, o acesso a esta condicdo origindria e principio fenomenologico esta
disponivel nas epistolas paulinas. E nelas tal principio assume a configuracdo objetiva da
proclamacdo apostdlica. Isto quer dizer, a situagdo histérico-factual do apdstolo — sua
“posicdo fundamental” — estd disponivel na proclamacdo epistolar. Por meio dela, afirma
Heidegger, “¢é apreensivel a referéncia vital ao mundo préoprio de Paulo em relagdo ao mundo
circundante e ao mundo compartilhado com a comunidade” (HEIDEGGER, 2010, p. 72). O
mundo religioso vem a tona na proclamacao apostolica. Entretanto, para que se tenha acesso a
esta experiéncia fundamental, Heidegger orienta que ndo devemos nos aproximar de Galatas,
tal como os atenienses se aproximaram de Paulo . Os filésofos atenienses compreenderam a
proclamacdo apostélica dentro de uma perspectiva historico-objetiva, e deste modo, “a
religiosidade cristd originria converte-se num fato, isto €, num exemplar, num caso
individual dentro de um conjunto de possibilidades, de tipos, de formas possiveis de
religiosidade” (HEIDEGGER, 2010, p. 68). Isto explica o fato de Paulo ter sido assumido
como alguém que “prega uma doutrina e langa exortagdes como um pregador cinico-estoico
ambulante daquela época” (HEIDEGGER, 2010, p.71). Apreendida desta maneira, o carater
originario da proclamagdo entra em ocaso. E assim, ¢ assumido em sua obviedade, “situando
o conjunto dos escritos neotestamentarios dentro da literatura universal” (HEIDEGGER,

2010, p. 73).

A proclamagéo apostolica esta ligada a situacdo histérico-factual de Paulo e, a partir
desta relacdo, emerge de Galatas o0 principio hermenéutico para a compreensao
fenomenoldgica da vida cristd. No como da proclamacdo apostélica encontramos o complexo

realizador da vida religiosa de Paulo. Portanto, focalizando a proclamacgao nos colocamos em

* Heidegger se refere a classica passagem de Atos que relata o dialogo de Paulo com os fil6sofos de Atenas.



136

frequéncia com a realizacdo histérico-factual da situagdo paulina, encontrando o ponto de
partida para a apropriacdo dos fendmenos fundamentais da vida crista. Isto ndo seria possivel
se 0 fendmeno central da proclamacdo ndo nos colocasse em conexdo com o complexo
realizador que libera 0 mundo religioso de Paulo. Se a compreensdo fenomenolodgica da vida
cristd deve ser concebida a partir da experiéncia fatica da vida, certamente isto sera realizado
por meio de um processo interpretativo que regride para fundamentalidade da situacéo
histérico-factual do apéstolo ®. Por isso, a autoevidencia da proclamacdo epistolar (a
objetualidade do fenémeno religioso) deve ser destruida a fim de que se ressalte esta
dindmica fundamental do fendmeno religioso — a vida cristd em sua realizagdo. A maneira
como esta situacdo fenomenoldgica, desvelada na proclamacdo apostélica, € tomada como
principio arcontico que guia a interpretacdo da vida cristd primitiva, é confirmada por
Heidegger na seguinte afirmacdo: “Para a analise do carater epistolar, deve-se partir
unicamente da situacdo paulina e do como da motivacdo necessaria para a comunicagao
epistolar” (HEIDEGGER, 2010, p. 73).

3. Determinacbes fenomenoldgicas da situacdo histérico-factual e a estrutura da
interpretacdo fenomenoldgica de Tessalonicenses

A pre-conceptualidade da situacdo historico-factual aberta pela proclamacéo
apostdlica opera como o Vorgriff que guia o desenvolvimento progressivo da interpretacdo
fenomenoldgica da vida cristd. Heidegger destaca a estrutura desta situacdo pre-conceptiva
em duas determina¢des fundamentais da religiosidade cristd, duas “teses” hipotéticas,
responsaveis por guiar a analise fenomenologica da vida cristd primitiva. Se a situacdo
historico-factual em sua realizacdo deve guiar a interpretacdo do fenébmeno da vida religiosa,
para Heidegger, isto sera feito pela adocdo prévia destas determinac@es pre-conceptivas. Tais
determinacGes propiciam uma visualizacdo prévia do fenémeno da vida cristd, bem como seu
sentido origindrio. Heidegger apresenta estas determinagdes do seguinte modo: (1) “A
religiosidade crista originaria consiste na experiéncia crista originaria da vida e ela mesma é
uma tal” (HEIDEGGER, 2010, p. 72). Apresentada de outro modo, esta determinagdo também
¢ dita da seguinte maneira: “A religiosidade cristd consiste na experiéncia fatica da vida”

(HEIDEGGER, 2010, p. 74). A segunda determinagdo diz: “A experiéncia fatica da vida ¢

% Tal como afirma Heidegger ao expor o modo de explicacdo originaria da vida cristdi em um de seus
apontamentos: “construir retrocedendo ao fundamento, ndo construir sobrepondo ou construir ampliando em
queda” (HEIDEGGER, 2010, p. 123).



137

historica. A religiosidade cristd vive a temporalidade como tal” (HEIDEGGER, 2010, p. 72).
Para esta segunda, encontramos um adendo que diz: “a experiéncia cristd vive o tempo

mesmo” (HEIDEGGER, 2010, p. 74).

Antes de explicitarmos de que modo estas determinagdes fundamentais orientam a
analise de Tessalonicenses, precisamos entender que a estrutura pre-conceptual da situacédo
historico-factual ndo deve ser compreendida como a soma de proposi¢des definitdrias. Para
Heidegger, as “teses” que configuram a pre-conceptualidade situativa, sdo explicagdes
fenomenologicas, ndo podem se enquadrar na forma de conceitos determinados segundo a sua
ordenacdo num contexto objetivo. Como ponto de partida, a consideracdo prévia fornecida
por estas determinac@es fundamentais da vida crista, é apenas indicada formalmente. Ou seja,
nédo se assegura uma definicdo exata e supratemporal — e, portanto, des-historicizada. Antes,
afirma Heidegger: “Deixa-se 0s conceitos intencionalmente numa certa instabilidade, para
entdo assegurar sua definicdo no curso da consideragdo fenomenologica mesma”
(HEIDEGGER, 2010, p. 74). Essa “instabilidade” ¢ tipica dos conceitos autenticamente
filosoficos, devido a sua conexdo essencial com a situacdo historico-factual. A concretude
destas determinacfes fundamentais € conquistada processualmente mediante a
autocompreensdo da vida cristd por ela mesma. Isto ¢, “na realizagdo e por meio da
realizacdo” do fendomeno da vida cristd, se conquista a concretude destas “teses”. Segundo
Heidegger:

Essas “teses” ndo podem ser demonstradas [demonstra¢do cientifica],
mas devem ser verificadas na experiéncia fenomenoldgica, que é algo
distinto da experiéncia empirica. As determina¢Ges fundamentais séo

entdo hipotéticas: “caso sejam validas, entdo o fendmeno apresenta-se
como tal e tal. (HEIDEGGER, 2010, p. 74)

A primeira determinacdo fenomenologica propde que o fendmeno da religiosidade
crista primitiva seja apreendido em termos de experiéncia fatica da vida. Heidegger chega
mesmo a dizer que a religiosidade crista é tal experiéncia. Com isso, temos diante de nds um
exemplar dntico que realiza existencialmente uma estrutura ontoldgica. Isto também se faz
valer na segunda tese que diz, “a experiéncia fatica da vida ¢ historica”, sendo assim, “a
religiosidade cristd primitiva vive a temporalidade”. Disto resulta: o tempo originario €

realizado existencialmente a partir da facticidade da vida cristé primitiva.

Com essas duas determinacGes fenomenoldgicas se obtém, a partir da pre-
conceptualidade da situacdo histérico-factual, no como da proclamacdo apostolica, uma

visualizacdo do sentido originario da vida cristd primitiva. Esta visualizacdo pre-conceptiva



138

que se dispde na situacdo paulina nos revela a vida crista primitiva como realizacéo vital da
facticidade e temporalidade. Aqui se evidencia claramente a pretensdo fundamental da
fenomenologia da religido, a qual, de modo algum, visa meramente a aplicacdo de conceitos
filoséficos no campo tematico da teologia (tal como pode ser constatado na convencional
filosofia da religido). Antes, o que estad em jogo €, de fato, a questdo ontoldgica, e, portanto, a
mesma problematica que impulsionara a filosofia kantiana. Deste modo, a questdo que move a
fenomenologia da religido estd muito aquém do que Heidegger denomina de “jogo estético”,
exercitado pela moderna filosofia da religido, e que diz respeito ao tratamento da religiosidade
sob a operacdo de conceitos filosoficos fundamentalmente incompreendidos. Na
fenomenologia da religido, a vida cristd primitiva ndo estd sendo focalizada como um
conceito ordenado dentro do contexto tematico da filosofia da religido. Ao invés disto, é
encarada como fonte originariamente ontoldgica. As determinacBes fenomenoldgicas
apresentadas por Heidegger eliminam a possibilidade de qualquer duvida quanto a
potencialidade ontolégica da vida cristd primitiva, bem como quanto a finalidade da
fenomenologia da religido. O professor Lars Bruun comenta sobre o carater ontolégico da
vida cristd primitiva, tal como fora apresentado nas determinacdes fenomenoldgicas, nos
seguintes termos:
Estas formulagdes, ndo pouco obscuras [as duas teses indicadas mais
acima], buscam apresentar que o entendimento da religiosidade crista
primitiva ndo pode ser encontrado no estudo historico particular de
periodos ou através da elaboragdo de conceitos dentro de uma filosofia da
consciéncia, antes deve ser buscado na facticidade e historicidade da
experiéncia fatica da vida. Em termos mais claros, a religiosidade de
Paulo e do cristianismo primitivo est4d embebida na seguinte questdo: O
gue significa existir? Ou seja, a religiosidade cristd encontra-se embebida
na questdo ontolégica. E na mesma medida em que a filosofia é

concebida fenomenologicamente, assim também a vida cristd primitiva
deve ser concebida em seu carater ontoldgico. (BRUUN, 2009, p. 02.6).

Seguindo o modo como Heidegger apresenta as determinagGes fenomenoldgicas, é
possivel delinearmos o esquema através do qual Heidegger estrutura os momentos da analise
fenomenoldgica que revelara o sentido originario da vida cristd primitiva a partir das epistolas
aos Tessalonicenses. A primeira determinacdo delimita 0 momento em que a analise procura
apreender o sentido de realizacdo factual da vida cristd. Este primeiro momento da analise
estd centrado na primeira epistola aos Tessalonicenses e busca ressaltar a facticidade que
emerge da dindmica existencial da religiosidade cristd originaria. Esta dindmica se configura
na estrutura fenomenal do ter-se-tornado-cristdo que, instituindo uma autocompreensao fatica,

encontra-se aberta para si mesma como inquietude escatologica. Nesta experiéncia



139

escatoldgica a facticidade da vida cristd realiza a vivéncia do tempo originario — TQv
kaip®vG. Aqui encontramos a segunda determinacdo fundamental que delimita o segundo
momento da analise de Tessalonicenses, o qual se configura na explicitagcdo da temporalidade
que decorre da dindmica factual da religiosidade cristd originaria. Estando centrada na
escatologia de Tessalonicenses, a andlise efetuada por Heidegger dara énfase a experiéncia

religiosa da napouaia, pois através dela eclode a temporalidade.

Em nossa analise de Tessalonicenses também seguiremos 0 mesmo esquema, dando
énfase a estes momentos. Primeiro, procuraremos demonstrar a mobilidade fatica da vida
cristd primitiva, concentrada no ter-se-tornado-cristdo. Os termos yeveoBal (ter-se-tornado) e
eideval (traduzido como saber, sendo que, no tempo perfeito usado como presente é: 0idaTe —
sabeis)[] abrem a estrutura fenomenoldgica da mobilidade fatica do terse-tornado-cristéo.
Analisando essa estrutura veremos como ela estabelece uma extensdo imediata com a
problematica da temporalidade da vida crista. Partiremos, entdo, para o segundo momento, no
qual nos concentraremos na nocdo escatolégica da napouaia, a qual unifica em si a
mobilidade fatica da vida crista primitiva. Sob a luz desta nocao escatoldgica, tendo em conta
também a relacdo que o cristdo tem com ela na espera, é que buscaremos evidenciar o0 modo
como a religiosidade cristd originaria tras a tona a experiéncia da temporalidade. Depois
veremos como a temporalidade cristd antecipa a experiéncia do tempo ekstatico unitéario de
“Ser e Tempo”, a fim de corroborarmos o peso ontoldgico deste tempo originario da vida

crista.

Tendo em conta 0 modo como se estrutura a interpretacdo fenomenoldgica de
Tessalonicenses, de modo algum podemos deixar de levar em consideracdo a facticidade da
vida cristd primitiva, pois é a partir dela que emerge o tempo originario. Na verdade, nédo
podemos compreender um sem o outro — na consideracdo de um o outro ja se faz presente. Se
pretendemos, portanto, demonstrar a temporalidade que eclode da interpretacdo
fenomenoldgica de Tessalonicenses, isto devera ser realizado por meio de uma compreensao
que se desenvolve no sentido da realizacdo da vida fatica, a qual tornara explicito o carater
fundamentalmente temporal da vida cristd. Na autocompreensao fatica, a vida cristd primitiva

se revela excessivamente temporal.



140

4. A facticidade da vida crista primitiva

Vimos que, assim como nos € indicado na primeira determinacdo fenomenoldgica, a
vida cristd primitiva possibilita a visualizacdo daquilo que é essencial a experiéncia fatica da
vida. A partir do sentido de realizacdo da religiosidade crista é possivel ressaltar a facticidade
historica da existéncia. Em sua analise do Novo Testamento — em especial, das cartas do
apostolo Paulo — Heidegger identifica no como do comportar-se da vida cristd primitiva uma
forma de existencialidade que releva a projecdo fundamental da existéncia em geral. Ao
comentar o fato de Heidegger ter encontrado no cristianismo primitivo uma via de acesso
mais vivida para o tratamento da problematica existencial, Mac Dowell afirma que, “a fé poe
0 homem diante de opcBGes sumamente graves, de sorte que os tracos fundamentais da

existéncia sobressaem com uma intensidade toda especial” (MACDOWELL, 1993, p. 131).

E precisamente a sobressaliéncia destes tracos fundamentais da existéncia que
buscaremos demonstrar na analise de Tessalonicenses. Nesses tracos € que se destaca o
elemento fatico da religiosidade cristd. A experiéncia religiosa fundamental do apdstolo
Paulo, que é co-originaria a vida fatica da comunidade cristd de Tessaldnica, estando
concentrada na proclamacdo apostdlica, pde em emergéncia a dimensdo histdrico-factual da
existéncia. Pois, para Heidegger, a vida religiosa do cristdo se apresenta como um fio
condutor que tras a tona uma configuracdo completa da dindmica da existéncia humana — o
sentido de realizacdo da existéncia se mantém em evidéncia, sem que sucumba na absorcéo no

contelido mundano.

Sendo assim, de que modo a experiéncia fatica da vida se desdobra a partir da
existencialidade da vida religiosa do cristdo? De que maneira a vida cristd, em seu sentido de
realizacdo, concretiza a experiéncia fatica da vida? O fendmeno central da proclamacéo
disponibiliza o acesso imediato ao mundo da vida religiosa de Paulo e da comunidade crista
de Tessalonica. Este fendbmeno € em si mesmo realizacdo da vida fatica. A partir dele
podemos explicitar a dinamica de realizacdo da vida cristd primitiva, bem como indicar seus
momentos estruturais. A proclamacdo paulina nos é dada por meio de suas cartas. E para o
acesso a este fendmeno central, Heidegger elege, ndo por acaso, a carta aos Tessalonicenses.
O fato historico-objetivo de esta carta ser o documento mais antigo do Novo Testamento é o
que leva Heidegger ao escolhé-la para efetuar a visualizagdo do fenémeno central. Isto
porque, o fendmeno da proclamacdo apostdlica deve ser explicitado sem as influéncias da

sistematizacdo dogmaética operada pelo desenvolvimento historico da teologia cristd. Deste



141

modo, o fendmeno encontra-se livre do influxo da conceptualidade ontolégica dos gregos, a
qual é introduzida durante o processo de fundamentacdo dogmatica, inicializado pelos pais da
Igreja. A carta aos Tessalonicenses é escrita a partir do seio da vivéncia historica do
cristianismo primitivo em sua realizacdo fatica. Com isso, o fendbmeno da proclamacao torna-
se um link que nos remete de imediato ao mundo circundante do cristdo. A carta aos
Tessalonicenses € um documento historico que, destituido de toda atitude tedrico-objetiva,
nos abre uma via de acesso originaria a mobilidade fatica da vida cristd. Ao encontrar-se antes
da elaboracédo sistematica do edificio dogmatico da Igreja, o fenbmeno central, liberado na
epistola aos Tessalonicenses, se mantém preservado do enrijecimento e da “infec¢do tedrico-
objetivante”. Christian Dubois comenta sobre esta intensidade histérica de Tessalonicenses
para Heidegger, dizendo:
O curso é centrado na primeira Epistola aos tessalonicenses. Por que
partir desse texto para compreender a vida crista? E a primeira epistola de
Paulo: é datada de 53. E, portanto, o primeiro documento do Novo
Testamento, anterior aos evangelhos. Trata-se de um documento que
testemunha a vida cristd de antes do cristianismo [“cristianismo” é
entendido aqui, por ele, como produto do desenvolvimento histérico da
Igreja, cuja manifestagdo politica € condicionada pelo firmamento
dogmatico], um documento da “cristandade” [“cristandade” nos remeta
aquela fé neotestamentaria que “existiu um dia, por um curto lapso de

tempo” (HEIDEGGER apud DUBOIS, 2004, p.203)]. (DUBOIS, 2004,
p.203).

Portanto, o que nos € dado de modo mais originario na epistola aos Tessalonicenses?
A vida cristd deve ser apreendida em seu sentido de realizacdo, por meio de uma
autocompreensao fatica que ponha em evidencia a mobilidade da vida religiosa — 0 como de
sua realizacdo. A analise fenomenoldgica da epistola aos Tessalonicenses busca delinear a
dimensdo pre-conceptual assumida na postura da fé, a qual nos revela a dindmica da
experiéncia religiosa fundamental. Tal dindmica corresponde a conex&o histdrica que a vida
cristd desempenha por meio da realizagcdo da existéncia perante Deus. O vivenciar desta
conexdo historica no desenvolvimento da religiosidade crista é expressivamente temporal. Por
isso, a importancia de destacarmos a autocompreensao fatica da vida cristd no movimento de
sua realizacdo. Pois, é a partir desta autocompreensdo do como da vida que a hipotética
determinagdo fenomenologica, que diz, “a experiéncia cristd vive o tempo mesmo”, obtém sua
confirmacdo. Porém, de que modo podemos entender a mobilidade da vida cristd e sua relacdo

com um especifico modo de viver o tempo?



142

O modo pelo qual a vida fatica vive o tempo é realizacdo da historicidade. Se a vida
cristd assume o sentido da facticidade, nela, portanto, pode ser explicitada a realizacdo da
historicidade. A realizacdo da historicidade cristd pode ser visualizada na dindmica
fenomenoldgica do ter-se-tornado-cristdo. E de que modo a estrutura fenomenologica do ter-
se-tornado-cristdo define a realizagdo da historicidade pelo como da vida crista? O ter-se-
tornado ndo é um acontecimento isolado no passado, mas € continuamente experienciado de
modo que 0 Seu ser no agora presente é seu ter-se-tornado-cristdo. O ter-se-tornado-cristéo € a
estrutura nuclear da facticidade cristd. E nessa estrutura que a temporalidade vivenciada pelo
cristianismo primitivo encontra-se radicada. Este carater continuo do ter-se-tornado-cristao
garante que experiéncia religiosa cristd se mantenha renitente a tendéncia decadente da vida
fatica. Disto se depreende que, o viver cristdo se mantém na esfera da vivenciabilidade

imediata, se mantém em conexdo com o complexo historico-realizador da vida féatica.

Em meio a este complexo historico-realizador — 0o como da vida — a tendéncia fatica ao
asseguramento ainda ndo se consolidou, este é mantido, pela postura da fé, apenas em sua
iniciacdo. A intensidade continua do ter-se-tornado-cristao resiste a resisténcia da vida fatica
contra o histérico, este é continuamente assumido em toda a sua inquietude ® — inquietude
escatologica. A vivenciabilidade da vida cristd no como do ter-se-tornado-cristdo abre um
campo de tensdo permanente, que mantém desvelado aquilo que o embacamento produzido
pela fuga da vida fatica encobre, ou seja, 0 ser-af fatico preocupado ®’. A vida cristd é mesmo
uma modalidade vivencial do ser-ai fatico preocupado. Pois, ao se manter resistente a
tendéncia asseguradora da vida, o cristdo assume, em sua totalidade, a inquietude que procede
da preocupacdo fatica ®. Em seu ter-se-tornado, o cristdo, como indica Heidegger, encontra-
se lancado “em meio a tribulagdo” (€v OANIWEl) — 0 que é uma caracteristica propria da vida
cristd. O €v BAiyel indica a inquietude essencial da existencialidade cristd que brota da
relacdo temporalizante com a napouaia, tal como afirma Heidegger: “A tribulagio é uma
caracteristica fundamental, é uma preocupacdo absoluta dentro do horizonte da napouaia, da
vinda no final dos tempos” (HEIDEGGER, 2010, p. 87).

60 Heidegger atesta a luta da vida contra o histérico, dizendo: “[...] o histérico é inquietante. A vida luta para
afirmar-se contra ele e assegurar-se”. (HEIDEGGER, 2010, p.37).

%7 Heidegger fala na introducdo metodolégica sobre a necessidade de desencobrir o fenémeno da preocupacéo
fatica, ao dizer: “Assim, temos que fazer com que aparega, sem encobrimentos, o fendmeno da preocupagio no
ser-ai fatico” (HEIDEGGER, 2010, p.49).

% A inquietude e a preocupacdo fatica sdo fendmenos co-originarios. A relagdo fundamental destes dois
fendmenos ¢é expressa por Heidegger nos seguintes termos: “O que inquieta é a realidade da vida, o ser-ai
humano em seu estar preocupado por seu préprio asseguramento ndo é tomado em si mesmo, mas é considerado
como objeto e o objeto é colocado em sua realidade historica objetiva”. (HEIDEGGER, 2010, p.48).



143

A estrutura cinética do ter-se-tornado-cristdo delimita o &mbito da facticidade crista,
bem como determina a vivenciabilidade do tempo originério na vida cristd. Através de uma
autocompreensdo desta mobilidade fatica nos colocamos dentro da situacdo fenomenolodgica
de Paulo, e com isso, também nos conectamos a vida da comunidade cristd de Tessalonica.
Porém, como é possivel este compartilhamento mutuo da situacdo fenomenoldgica entre
Paulo e os tessalonicenses? Segundo Heidegger, “Os tessalonicenses, aqueles que passaram a
estar ao seu lado. Ele se co-experiencia a si mesmo necessariamente através deles”
(HEIDEGGER, 2010, p. 83). Para Heidegger essa ligacdo de Paulo com os tessalonicenses é

fundamental para o0 acesso a situacao religiosa.

Porém, o que garante esta ligacdo fundamental de Paulo com os tessalonicenses? E
possivel através de Paulo se ter acesso ao mundo religioso dos tessalonicenses? Para
Heidegger o que garante tal acessibilidade € 0 modo como Paulo tem os tessalonicenses. Esse

2

“ter” ¢ fenomenologicamente significativo. Antes de ressaltar o ter-Se-tornado dos
tessalonicenses, Heidegger afirma: “veremos como Paulo tem a comunidade em Tessal6nica e
como ¢ isso” (HEIDEGGER, 2010, p.83). A mobilidade desta pertenca caracteriza a dinamica
fundamental do ter-se-tornado-cristdo. Ao revelar a mobilidade féatica da vida crista,
Heidegger pretende demonstrar o como do “ter”, pois ¢ a partir dele que se garante 0 acesso a
situacdo de Paulo e ao mundo religioso dos tessalonicenses. Porém, qual o significado
fenomenoldgico desse “ter” os tessalonicenses, a tal ponto desta pertenca propiciar o acesso a
experiéncia religiosa fundamental dos tessalonicenses? Para Heidegger este “ter” os
tessalonicenses revela o carater egoico da situacdo ®. Este é um dado fenomenolégico
originario, radicado na situacdo fatica de Paulo e emergente na proclamacéo. Ele antecede a
relacdo sujeito e objeto e garante, a partir da situacdo apostolica (0 egoico), um salto para a
dindminca do ter-se-tornado dos tessalonicenses (0 ndo egoico). Aqui devemos ter o cuidado
de ndo assumirmos essa relagdo entre egoico e ndo egoico dentro dos limites da relagdo
sujeito e objeto, pois, como ja foi dito, trata-se de uma relacdo radicada na propria situacao
fenomenoldgica. Ndo podemos pensar que 0 ndo egoico (a religiosidade dos tessalonicenses)
encontra-se colocada ao lado do carater egoico da situacdo paulina. Nao se trata de um objeto
colocado ao lado de outro, mas de uma mobilidade inerente a propria situacdo proclamada;
trata-se de um aspecto da dindmica de realizagcdo do como da vida cristd. Para se esquivar da

dualidade metafisica, Heidegger evoca, desconstruindo-a, a dialética de Fichte:

* Sobre este caréter egoico da situagdo, afirma Heidegger: “o egoico pertence a cada situagio” (HEIDEGGER,
2010, p. 81).



144

O egoico pertence a cada situacdo. Com isso ndo se afirma que o egoico
de uma situacao seja 0 que constitui a unidade na pluralidade da situacéo.
A ndo egoidade também pertence necessariamente a uma situacdo. Nada
é dito acerca da relacdo entre egoidade e ndo egoidade. N&o cabe
introduzir aqui uma relacdo sujeito-objeto na interpretacdo, nem
estabelecé-la baseando-se em Fichte: “O eu pde o ndo eu”. Nada
dissemos a respeito disso. Aparentemente a relacdo fichteana é muito
genérica, mas ela prejulga complexos bem determinados. Ela diz: “o eu
coloca a forma da ndo egoidade” — 0 mundo fatico nédo é colocado. Fichte
apreende apenas de modo mais agudo a situagdo kantiana. O egoico sO
pode estar com 0 egoico e também com 0 ndo egoico e isto pode estar em
conexdo entre si. (HEIDEGGER, 2010, p. 82).

O modo como a situacdo incorpora em si 0 egoico e 0 ndo egoico garante que Paulo
coexperiencie a si mesmo a partir do ter-se-tornado dos tessalonicenses. Heidegger destaca
que a Unica diferenca entre o egoico e o0 ndo egoico ¢ que “o egoico é e tem 0 ndo egoico; 0
ndo egoico € meramente e ndao tem” (HEIDEGGER, 2010, p. 82). Aqui vemos claramente o
mesmo principio que sera evocado na elaboracdo da nocdo de ser-no-mundo em “Ser e
Tempo ”. A antecipacdo deste principio ja é dada pela nocéo de experiéncia fatica da vida .
Visto que Heidegger visa demonstrar 0 modo como a religiosidade cristd concretiza a
experiéncia fatica da vida (conforme a primeira determinacdo fenomenolégica), ndo é de se
surpreender que o carater fatico da situacdo religiosa do cristianismo primitivo traga a tona
novamente esta antecipacdo. O principio fichteano é genérico — e, portanto, se distancia do
que € vital —, mas prejulga “complexos bem determinados”. E precisamente o que se prejulga
com a dialética de Fichte, cuja generalizacdo obscureceu, que Heidegger faz ressaltar na
situacdo fatica de Paulo. Paulo tem os tessalonicenses, e isto torna possivel o coexperienciar a
si mesmo através dos tessalonicenses. O ndo egoico ndo se encontra fora do egoico, assim
como os tessalonicenses ndo sdo exdgenos a situacdo paulina desvelada na proclamacdo. A
experiéncia religiosa dos tessalonicenses é também a experiéncia de Paulo — o ter-se-tornado
dos tessalonicenses é também o ter-se-tornado de Paulo. Como afirma Heidegger: “E por seu
ter-se-tornado [ter-se-tornado dos tessalonicenses], Paulo é também conjuntamente atingido”

(HEIDEGGER, 2010, p. 83).

A ligacdo fenomenoldgica de Paulo com os tessalonicenses torna-se crucial para a
compreensdo da mobilidade fatica da vida. Pois, no co-experienciar mutuo do ter-se-tornado
se revela a mais originaria situacéo religiosa do cristianismo primitivo, a qual, encontrando-se
aquém da relacdo sujeito-objeto, se mantém radicada no sentido realizador da vida fatica. A

relacdo originaria (entre Paulo e os tessalonicenses) que se concentra no ter-se-tornado, poe

7® 34 demonstramos o modo como a nogao de experiéncia fatica da vida antecipa a estrutura ontoldgica do ser-
no-mundo (cf. p.134).



145

em evidencia a conexd@o entre o0 mundo circundante, o0 mundo compartilhado e o mundo
proprio do apostolo e da comunidade cristd. Deste modo, € de se considerar que no ter-se-
tornado dos tessalonicenses (a partir do qual Paulo se autoexperimenta) o cristdo realiza a
experiéncia de si mesmo em um mundo: numa colocacao ativa e passiva no mundo, o cristao
se mantém entre o experimentar e 0 experimentado; ou seja, se mantém no “como do
experimentar de cada mundo” (HEIDEGGER, 2010, p. 16). A partir da proclamagédo o
apostolo Paulo ndo pode ser tomado como uma subjetividade isolada do mundo, perante a
qual estd posto a objetividade do ter-se-tornado dos tessalonicenses. Na autoexperiéncia, a
partir do ter-se-tornado, Paulo ndo se apreende como um eu isolado — uma espécie de
percep¢do interior separada do mundo —, mas, a partir do mundo proprio de sua situacéo, se
experiencia numa conexao inquebrantavel com o genuino mundo da vida da comunidade de
Tessalonica. Estes se puseram, destaca Heidegger, “ao seu lado” (HEIDEGGER, 2010, p. 83),
isto ¢, ao lado do Paulo “em meio as tribulagdo e dificuldades”. O autoexperimentar de seu “si
mesmo” emerge ndo de reflexdes tedricas, nem tdo pouco de “conceitos configurados do
psiquico” (HEIDEGGER, 2010, p. 17), mas, a partir da coparticipagdo nos sofrimentos e
dificuldades da vida cristd, ou seja, a partir daquilo que conjuntamente padece e sofre junto

aos tessalonicenses.

Quanto ao &v BAiyel (em meio a tribulagdo), Heidegger da destaque especial a este
elemento da facticidade cristd. Tal elemento p6e em aberto a situacdo fenomenoldgica que
condiciona o co-experimentar de Paulo — seu autoexperimentar a partir do ter-se-tornado dos
tessalonicenses. Na dimenséo do €v BAiyel a experiéncia cristd da vida se move nos limites
pre-conceptuais da existéncia. Nesta dimensdo, o apdstolo Paulo comunga de um complexo
significativo que permeia o0 mundo vivido pela comunidade de Tessaldnica. A experiéncia
cristd do mundo circundante — do seu em-torno —, em toda a sua significancia, encontra-se
radicado na pulsanimilidade da experiéncia religiosa do apdstolo Paulo — sua experiéncia é
tambeém a experiéncia dos tessalonicenses. A facticidade da experiéncia cristd retoma a
problemética da intersecdo entre o singular e o todo. O ponto de ambivaléncia que se abre
com a disposicdo afetiva do €v BAigel possibilita a interconexdo da personalidade viva do
apostolo e a totalidade do mundo histérico da comunidade cristd. A centralidade desta
disposicao afetiva — marcada pela dificuldade e aflicdo — na situacdo fenomenoldgica de
Paulo, nos remete a critica fenomenologica, operada por Heidegger, da nogao de “situagdo-
limite” em Karl Jaspers. Heidegger afirma: “As situagdes-limite langam luz sobre o ser-ai

vivente” (HEIDEGGER, 2008, p. 21). O que seriam tais situacOes-limite? S&o as situagdes



146

antinomicas da vida, expressas em todo “o sofrimento que vem ligado com toda vida”
(JASPERS apud HEIDEGGER, 2008, p. 22). A partir da experiéncia das situagdes-limite o
individuo se pde em fluxo com a totalidade existencial, tal como nos esclarece Heidegger:
As antinomias s6 destroem e dividem, quando sdo vistas a partir do
principio desta vida que flui como um todo; experimentar estas
antinomias significa encontrar-se em uma situacdo-limite. Do ponto de

vista da génese de sentido, também o conceito tem sua proveniéncia a
partir do todo da vida. (HEIDEGGER, 2008, p. 23).

Este medium interposto pela nocdo de €v OAiwel assegura para Heidegger que, a
singularidade da experiéncia paulina e o aberto de sua situacdo fenomenoldgica, propiciam o
acesso a facticidade da vida cristd primitiva. Por isso, o saber fatico do ter-se-tornado, co-
experienciado por Paulo e pelos tessalonicenses, “é o ponto de partida ¢ a origem da teologia”
(HEIDEGGER, 2010, p. 86), ou seja, fonte originaria dos conceitos teolégicos. O modo como
a experiéncia religiosa de Paulo nos da acesso a originariedade do cristianismo primitivo é
apresentado por Lars Bruun da seguinte forma:

Para simplificarmos isto um pouco, a descricdo de Paulo de seu
relacionamento com os tessalonicenses nos da uma visdo da situagdo
original que define a religiosidade de Paulo e a religiosidade em geral do

cristianismo primitivo: isto é, uma situacdo marcada pela dificuldade e
aflicdo, alegria e esperanca. (BRUUN, 2009, p. 02.8).

Os termos yeveaBal e €idéval abrem a estrutura dindmica do movimento de conversdo
do ter-se-tornado-cristdo. O uso repetido destes termos em Primeira Tessalonicenses é para
Heidegger, segundo uma compreensdo historico-realizadora, concebida como uma tendéncia,
um motivo — e, portanto, uma motivacdo originaria radicada na facticidade. A explicitacdo da
tendéncia positiva desses termos tras a tona (1) o compartilhamento mutuo da originaria
experiéncia religiosa entre Paulo e os tessalonicenses, (2) e o saber fatico desta experiéncia. A
compreensdo do modo como a tendéncia originaria inerente a esses termos explicita o
movimento fatico de conversdo coloca em aberto as estruturas da vida cristd e nos revela sua
virada radical para Deus. Na virada, se assume na existencialidade cristd um modo de se viver
0 tempo — a temporalidade originaria. Portanto, € de suma importancia que se demonstre o
modo como a tendéncia originaria — imanente aos termos yevéaBal e €idéval - delineia a

estrutura dindmica da coversao até a virada radical para Deus.

Ja demonstramos mais acima o modo como a co-experiéncia do apostolo Paulo e sua
conex&o originaria com os tessalonicenses caracteriza o ter-se-tornado como uma experiéncia

gue antecede o esquema sujeito-objeto. Também demonstramos que a experiéncia de si



147

mesmo no ter-se-tornado ndo € fruto de uma reflexdo teodrica, mas se da a partir da disposicdo
afetiva do €v BAiyel. Tais caracterizacdes alocam a experiéncia da religiosidade cristd na
dimensdo da experiéncia fatica da vida. O ter-se-tornado realiza a facticidade. Por isso, 0s
termos yeveaBal e €idEval, cuja positiva tendéncia explicitada corresponde precisamente as
determinac0es faticas da vida cristd, abrem a estrutura da mobilidade fatica que desentranha o
processo dindmico do movimento de coversdo do ter-se-tornado. O sentido desta mobilidade
consuma a virada radical para o “Deus vivo” — ndo 0 Deus concebido como objeto de
especulagdo. Esta mobilidade existencial concretizada na religiosidade cristd primitiva
equivale, para Heidegger, a virada no processo do conhecimento, que, por sua vez, tras a luz
as regides da experiéncia fatica da vida. E situada no complexo realizador — condicionada pela
virada radical — que a vida cristd vive o tempo originario. Vejamos, portanto, como Heidegger
esboca 0 modelo dindmico do movimento de converséo do ter-se-tornado, e de que modo os

termos yeveoBal e idEval abrem essa estrutura:

Esquema 1 — Modelo dindmico de conversdo

yevécBon  S¢xecBon Sovhevely 10 €pyov mioteng
[to become, to come] [to accept] [to serve] ~— [the work of faith]
EMOTPEQELY 0 KOmOg Grydiang éu{tpoca.ev
[to turn] [the suffering of love] o0 Bg0v
[in front of God]
eldevan nopoACipavey GvouEvely — 1) dmopovi Tig EAridog
[to see, to know] [to receive] [to wait] [the endurance of hope]

—

Fonte: BRUNN, 2009, p. 02.8.

Observemos que toda a estrutura do movimento de coversao se inicia com o yeveéaal
e €idéval. Haviamos dito que ambas as determinacdes abririam a estrutura da mobilidade
fatica da vida crista. Porém, precisamos esclarecer como se da tal abertura. Como a partir do
yeveaBal e €ideval se desentranha todo este movimento de conversdo? O fato é que o termo
yeveéaBal compreende a totalidade da mobilidade fatica da vida cristd. Sendo ele o ter-se-
tornado da vida cristd, é evidente que a partir do yevéoBail venha a tona toda a estrutura do
fendmeno da virada radical para o Deus vivo. A maneira como este termo € utilizado pelo
apostolo Paulo indica o movimento de transformacdo do modo de ser na vida crista.

Heidegger destaca o uso de yeveaBal, e suas variantes, nas seguintes referéncias: 1Tess. 1.5,



148

6, 7; 2.5, 7, 8, 10. Em todas elas se depreende uma performagdo no como da vida. Citemos

aqui tais passagens:
Porgue nosso evangelho ndo chegou até vos tdo-somente em palavra, mas
sobretudo, em poder e no Espirito Santo e em plena convicgdo assim
como sabeis ter sido [€yevEBnMeV - nos tornamos] 0 nosso procedimento
entre vos e por amor de vos. Com efeito, vos tornastes [EyeveBnUev - vos
tornastes] imitadores nossos e do Senhor, tendo recebido a palavra, posto
que em meio a muita tribulagdo, com alegria do Espirito Santo, de sorte

que vos tornastes [yevéaBal - vos tornastes] o modelo para todos os
crentes da Maced6nia e da Acaia. (1Tess. 1.5, 6, 7, NTI, 2004, p. 752)

Nesta segunda referéncia, Heidegger da destaque a forma passiva do verbo yeveéa@al,
ou seja, 0 €yevednuev. Segundo Heidegger, nesta passagem de 1 Tessalonicenses, o termo
EYEVEDNEV caracteriza o “como” do aparecer (HEIDEGGER, 2010, p.83). Especificamente,
na pericope, abaixo citada, 0 €yeveBnuev adquire o significado de “surgir/entrar em cena”
(HAUBECK, WILFRID, 2009, p.1145). Porém, na traducdo portuguesa tal significado é
suprimido, operando apenas como plano de fundo. Heidegger destaca, portanto, a intensidade
ontolégica e a facticidade do ter-se-tornado: o yeveaBai caracteriza 0 como do irrompimento
do ser-ai vivente. Vejamos o carater de condicionalidade ontoldgica do termo €yevéBnuev na
passagem de 1 Tessalonicenses:

oUTe yap note €&v AOYyw KoAakeiag €yevnonuev, kabwg 6i1date, oUTe
év npogdacel nAeovegiag, 6e0¢ napTug [A verdade é que nunca usamos

de linguagem de bajulacdo, como sabeis, nem de intuitos gananciosos.
Deus disto é testemunha.] (1 Tess. 2.5, NT1, 2004, p. 753)

Nas outras passagens, indicadas por Heidegger, encontramos 0 €yeveBnuev como

tornar-se, tal como sua forma infinitiva yevéaBal. Analisemos aqui tais passagens:

Embora pudéssemos, como enviados de Cristo, exigir de v0s a nossa
manutencéo, todavia, nos tornamos [€yeveBnuev] carinhosos entre Vos,
qual ama que acaricia os proprios filhos; assim, querendo-vos muito,
estdvamos prontos a oferecer-vos ndo somente o evangelho, mas,
igualmente, a propria vida; por isso que vos tornastes [€yeveOnuev]
muito amados de nos [...] V&s e Deus sois testemunhas do modo por que
piedosa, justa e irrepreensivelmente procedemos [€yevéBnuev] em
relacdo a vos outros, que credes. (1 Tess. 2.7,8,10, NTI, 2004, p.755)

O modo como o “tornar-se” do yevéoBal é empregado nas passagens acima indica
uma guinada ontologica experienciada pela vida cristd. A inversdo ocorre no como do
aparecer, e, portanto, num sentido historico-realizador. Heidegger enfatiza a passagem de 1
Tessalonicenses 1.9,10, concebendo, a partir dela, 0 movimento de conversdo compreendido

no yeveéaBal e €yeveBnuev. Este movimento é a realizacdo do ter-se-tornado do yeveoBal e



149

€ideval. Para Heidegger, este movimento é “uma virada radical e absoluta, de modo mais

adequado, um voltar-se para Deus e um afastar-se dos idolos” (HEIDEGGER, 2010, p. 84).

Como, pois, 0 yeveoBal e o €idéval abrem o modelo dinamico do movimento de
conversdo? O tornar-se, expresso na aplicacdo biblica dos termos, ndo é uma ocorréncia
casual, mas € atualizagdo continua no como da vida. Os tessalonicenses sdo no agora presente
0 seu ter-se-tornado, ou seja, experienciam continuamente, na disponibilidade de cada
instante, a virada radical e absoluta. O que primeiro fenomenologicamente importa na
experiéncia crista primitiva, ndo é tanto o que se experimenta, mas o como do experimentar —
a apreensdo e autoevidencia da virada em si. Ao procurarmos demonstrar que a experiéncia
religiosa do cristianismo — em seu ter-se-tornado-cristdio — abre a estrutura dindmica da
mobilidade fatica da vida, pretendemos afirmar que o tornar-se pGe em evidencia as estruturas
fundamentais da existéncia. Na introducdo do curso Heidegger comentava que a tarefa da
filosofia so seria levada a cabo por meio de uma “inversdo no caminho”, ou uma “inversao
mais radical através de uma transformacdo [Umwandlung] propria” (HEIDEGGER, 2010, p.
15).

Todos os caminhos estavam sempre por conduzir a filosofia para fora de sua meta
principal — a tradicdo metafisica é uma prova desta tendéncia decadente. Tornava-se urgente a
necessidade de uma guinada que conduzisse novamente 0 pensamento aos dominios
originarios do filosofar. Para Heidegger o ponto de inversdo, e ambito incoativo de todo
filosofar, é a experiéncia fatica da vida. Por isso, a existencialidade do cristianismo primitivo
¢ levada consideracdo pela fenomenologia, pois 0 tornar-se-cristdo consuma essa
transformacéao pela vivenciabilidade da fé. A experiéncia da fé, vivenciada pelo cristianismo
primitivo, coloca o ser humano diante de possibilidades extremas (situagdo-limite), de modo
que a vida na fé (o tornar-se), em seu como — tal como afirma Kisiel —, “é caracterizada por
uma constante ‘em trepidacao’” (KISIEL, 1995, p. 182). Ora, nesse “estado” de trepidagdo as
estruturas fundamentais da existéncia sdo exumadas. E a vida apreende-se a si mesma no
como de sua realizacdo. Por isso, 0 yeveoBai liga-se ao €ideval, ou seja, ao saber fatico do
tornar-se. O que seria este saber fatico sendo a autocompreensdo da vida cristd por ela
mesma? No tornar-se da existéncia crista a transformacdo no caminho do pensamento ocorre
de tal modo que aquilo que a vida luta por ocultar, na nebulosidade da indiferenca e

autossuficiéncia da significancia do mundo, € posto em evidencia por si e para si mesma.



150

Esta transformacdo desencadeada pelo yeveéoBal e o €ideval, assume a forma do
OexeoTal (aceitar) e napahapPavelv (receber). Este aceitar e receber condiciona a virada
radical e absoluta — 0 que Heidegger define como €nioTpepelv (conversdo), e que é o
momento central do modelo dindmico da mobilidade fatica da vida cristd. No déxeoTalr TOv
Aoyov Tol Be00 [aceitar a palavra de Deus] o como do comportar-se na vida fatica é afetado
(HEIDEGGER, 2010, p.84). Isto antecipa aquilo que em “Ser e Tempo ” sera denominado de
decisdo. A decisao ¢ caracterizada por Heidegger como “um modo privilegiado de abertura do
Dasein” (HEIDEGGER, 1993, p. 86). Nela se realiza “a incumbéncia especifica de Dasein de
abrir a si mesmo para o aberto” (HEIDEGGER apud INWOOD, 2002, p. 187). Por isso
mesmo, Kisiel ird compreender o d€xeoTal sob a determinacdo de “apropriagdo receptiva”
(KISIEL, 1995, p. 183). A nocdo de uma postura apropriativa antecipa mesmo o0
“acontecimento-apropriador”, ou o Ereignis, pensado pelo Heidegger tardio. O aceitar e
receber a palavra de Deus que caracteriza o yeveoBal e o €idéval, ao efetivar a
transformacédo no como da vida fatica cristd, abre para a propria vida a dindmica de sua
realizacdo. Mantendo-se, pois, no ter-se-tornado e, portanto, numa “apropriagéo receptiva”, o
cristdo, ao dar as costas para os idolos, volta-se para o Deus vivo. Aqui Heidegger nos
apresenta duas possibilidades existentivas, que posteriormente norteardo em “Ser e Tempo”
as nocdes de autenticidade e inautenticidade. Por isso mesmo, afirma ele em nota a analise de
Galatas: “Esta em jogo se o cristdo se explicita a si mesmo e se da a si mesmo posse
existencial, ou entdo se caminha na veneracdo [?]” (HEIDEGGER, 2010, p. 113). No saber
fatico do ter-se-tornado a vida cristd se autocompreende e assume, suportando, a sua
facticidade mais propria. Nessa “posse existencial”, propiciada pela “apropriacao recepitiva”
do ““aceitar a palavra”, o cristdo assume a sua inquietude fundamental — sua situacédo fatica é
caracterizada fundamentalmente pelo &v BAipel (em meio & tribulaco). E nessa propriedade
de si, radicada na tribulagéo, que o cristdo estabelece um nexo efetivo com o Deus vivo. A
virada para Deus € colocar-se dentro da necessidade da vida. A relacdo com os idolos, porém,
¢ assumida por Heidegger como uma fuga da disposicéo afetiva fundamental da vida crista. A
perseveranca na fé cristd pressupde a perseverancga na tribulacdo. Deste modo, 0 hic et nunc
do ter-se-tornado da vida cristd € a permanéncia no horizonte da experiéncia fatica da vida —

e, portanto, a vivéncia continua da virada radical e absoluta: ponto de partida do filosofar.

Essa transformacdo vivenciada pela religiosidade cristd primitiva, em seu ter-se-
tornado, entendida por Heidegger como “o caminhar diante de Deus” (HEIDEGGER, 2010, p.

86), € fruto de uma alteracdo peculiar no como da vida fatica. E nesse como especifico de um



151

modo de vida onde “o estar presente de Deus possui uma relagdo elementar” (HEIDEGGER,
2010, p. 86), e deste modo, onde se vivencia a virada absoluta e radical, que podemos indicar
0 modo como Heidegger estabelece a segunda determinacdo fenomenoldgica da vida crista,
ou seja, a religiosidade crista vive a temporalidade. O modo de se viver “perante o Deus
vivo”, caracteristico da vida cristd, se mantém na autoevidencia da experiéncia fatica da vida.
E se, como nos indica Heidegger antes de iniciar a analise das cartas paulinas, € a partir da
vida fatica que o sentido do tempo originario deve ser conquistado, entdo “o caminhar diante
de Deus”, que realiza a experiéncia fatica da vida, deve por em aberto a extensao donde
eclodira o sentido do tempo. O ter-se-tornado, que caracteriza o como especifico da vida
cristd, possui uma relacdo essencial com o elemento escatoldgico proclamado pelo apdstolo
Paulo. O ter-se-tornado-cristdo, na autoevidencia de sua realizacdo, se co-experiencia numa
inquietacdo escatoldgica. O €v BAiypel adquire uma tonalidade escatoldgica, pois (tal como
afirma o apostolo Paulo, “nos Ultimos dias sobreviram tempos trabalhosos”), a atualidade da
vivéncia na fé ja alcangou o “fim dos tempos”. A transformacéo, implicada no ter-se-tornado
da vida féatica cristd, é acompanhada por uma transcendéncia escatoldgica que caracteriza a
vivéncia da temporalidade — a kairologia da vida cristd "*. Heidegger demonstra essa conexao
do ter-se-tornado fatico da vida cristd com elemento escatolégico da napouaia, revelando-
nos 0 modo como a realizacdo da experiéncia fatica da vida cristd propicia o horizonte que
permeia a vivéncia da temporalidade:

A aceitacdo (0éxeoTtal) é um colocar-se dentro da necessidade. A

tribulacdo é uma caracteristica fundamental, € uma preocupacéo absoluta

dentro do horizonte da napouaia, da vinda do final dos tempos. Com

isso introduzimo-nos no mundo proprio de Paulo. (HEIDEGGER, 2010,
p. 87).

5. A kaiorologia da vida crista e a ecloséo da temporalidade

Passaremos agora ao segundo momento da analise fenomenoldgica de Tessalonicenses.

Tendo em vista que a primeira determinacdo fenomenoldgica da vida cristd postula a

"t Sobre este aspecto fenomenoldgico de um viver o tempo, que infundi existencialmente no viver o
sentido do tempo, ressaltando a no¢ao de uma viver kairoldgico, afirma Gongalves: “Nesse sentido, o
tempo, cuja concepcdo filosofica Heidegger desenvolveu em outros momentos de sua obra
(HEIDEGGER, 1977; 1979; 2004a), de vivéncia da fé, ndo se confunde com mera cronologia ou
linearidade da vida, mas se identifica com a kairologia da prépria vivéncia. Além disso, o tempo
assume uma conotagdo escatoldgica, possibilitando a concepg¢do de vida eterna, trazida por Cristo e
prometida a todos os que assumirem a fé nele. Por isso, urge a preocupacdo de Paulo em toda a sua
pregacdo com o “como” viver a fé, objetivando a experiéncia da vivéncia da vida nova em Cristo”
(GONCALVES, 2012, p. 576).



152

realizacdo da experiéncia fatica da vida pela religiosidade cristd primitiva, agora devemos
demonstrar de que modo o fendmeno da temporalidade é desvelado na realizagdo da vida
cristd que experiencia, a partir de sua facticidade mais propria, a vivéncia do tempo
kairoldgico — TV kaipdve. Pois, é disto que trata a segunda determinacéo fundamental da

vida crista, que diz, “a religiosidade crista primitiva vive a temporalidade”.

A constatacdo dessa temporalidade da vida cristd se da com a analise do conteddo
escatolégico das duas epistolas aos Tessalonicenses. A partir do capitulo 3 de 1
Tessalonicenses, Paulo d&d uma resposta as inquietacdes escatoldgicas dos tessalonicenses,
orientando-lhes quanto ao modo como devem viver sob a iminéncia da napouaia. A relagéo
originaria que os cristdos tém com a napouaia funda a peculiar experiéncia kairoldgica de se
viver o tempo. Tal experiéncia se contrapde a uma relacdo facticamente decadente com a
napouaia, através da qual a inquietude fundamental da vida crista é retraida pelo modo de
vida daqueles que declaram “paz e seguranca”. Portanto, a mobilidade fatica do ter-se-tornado
dos tessalonicenses e de Paulo, que se co-experiencia neles, passa a ser visualizada por
Heidegger na originaria expectativa da napoucia, onde a vida cristd, no como de sua
realizacdo, se autocompreende na inquietacdo escatolégica — um preocupacdo absoluta

transpassada pela tensdo imposta pela vivéncia temporal da eternidade (vida eterna).

Haviamos demonstrado o modo como a temporalidade se encontra infundida na
mobilidade fatica da vida. A no¢do de um tempo originario e do entendimento vulgar do
tempo, respectivamente, respondem ao soerguimento (posse de si/propriedade) e queda
(perder-se a si) na experiéncia fatica da vida. A experiéncia do tempo originario corresponde,
portanto, a um modo especifico do como da vida. Do mesmo modo, também, o “entendimento
vulgar do tempo” tem sua correspondéncia no viver fatico. Ao pretendermos, pois, apresentar
de que modo Heidegger faz suscitar da experiéncia religiosa do cristianismo primitivo a nogao
de temporalidade, devemos atentar para o sentido das oscilagcbes do como da vida na fé. Por
isso mesmo, a tese diz, “a religiosidade cristd vive a temporalidade”. A temporalidade
encontra-se desvelada no modo de viver autenticamente a fé cristd. E a partir daqui que o
elemento escatologico de 1 e 2 Tessalonicenses adquire um caréater central, a ponto mesmo de
afirmar Heidegger, em sua andlise das epistolas paulinas: “A consideracdo atual aborda o
nucleo da vida cristd: o problema escatologico” (HEIDEGGER, 2010, p. 93). O problema
escatoldgico, ao qual se refere Heidegger, é o problema de como o cristdo deve se portar para



153

com a realidade da napouaia. E precisamente o0 modo de portar-se para com este advento

escatolégico que o como da vida é afetado fundamentalmente.

Duas formas de se relacionar com a napouadia sdo destacadas por Heidegger, e é a partir
delas que se caracterizam as possibilidades radicais do como da vida cristd. A napouaia é o
ponto de decisdo que possibilita ao cristianismo primitivo o viver a temporalidade. O ter-se-
tornado (movimento fatico da vida cristd) € levado a cabo a partir da decisdo na fé (aceitacdo
do Aoyov ToU Beol) perante a proclamacgdo escatoldgica da nmapouaia - por isso, os que
creem alcancam o “fim dos tempos” ‘>, Para Heidegger, o que esta em jogo é delimitar a
relacdo autentica com a napouacia, visando compreender a esséncia escatoldgica do
movimento existencial da vida cristd — “realizagdo auténtica” (HEIDEGGER, 2010, p. 89).
Por isso ele contrapde a essa autenticidade uma postura atitudinal, inauténtica, para com a
napouaia. E-nos vedado o acesso a temporalidade que emerge da existencialidade crist3 se,
tdo somente, atentarmos para o modo de relacdo auténtica com a napouaia. A experiéncia do
tempo origindrio vem a tona em meio ao espaco aberto pelo jogo de possibilidades
condicionado pela napouaia. O cristdo vive a temporalidade porque suporta a tensdo das eras
— nem aqui (perdido em meio ao esgarcamento das possibilidades mundanas), nem la (na
completude da vida eterna — “Nao que eu o tenha recebido ou tenha j& obtido a perfeigdo, mas
prossigo [...]” [Filipenses, 3. 12, Trad. ARA]). A temporalidade desvela-se no como da vida
daquele que se assume como projeto. Por isso mesmo, a experiéncia fatica da vida crista, em
sua mais radical propriedade, se caracteriza como “preocupacdo absoluta” (Sorge) no
horizonte aberto pela napouaia. Vejamos, pois, essas duas formas de relagdo com a

napouaia.

A napouaia nio é entendida por Paulo como um “acontecimento futuro” diante do qual
se tem uma determinada expectativa (HEIDEGGER, 2010, p. 91). A questdo apresentada a
Paulo pelos tessalonicenses, referente ao momento exato quando a napoucia ha de se
manifestar, espera que a resposta apostolica corresponda ao entendimento da napouaia que
pressupde a questdo — uma compreensédo gnosioldgica da napouaia. Entretanto, a resposta de
Paulo, afirma Heidegger, “ndo diz respeito a questdo gnosioldgica” (HEIDEGGER, 2010, p.
91). O tempo da napouaia, quando compreendido dentro de uma perspectiva gnosiolégica, é
despojado de toda a sua originariedade. Sobre este recuo da originariedade da napouaia

perante a compreensdo gnosioldgica, afirma Heidegger:

72 Cf. Cap. 5, p.123.



154

A estrutura da esperanga cristd, que é na verdade o sentido referencial da
parusia, ¢ radicalmente distinta de todas as expectativas. “Tempo e
instante” (5,1: “Nepi TOV XPOVWV Kai TV KAIPOVC”, expressdes sempre
utilizadas conjuntamente), oferecem um problema especial para a
explicagdo. O “quando” ja ndo é apreendido originariamente, na medida
em que o tempo ¢ apreendido em sentido atitudinalmente “objetivo”.
Tampouco se pensa o tempo da “vida fatica” em sentido ndo cristdo, de
maneira rasa ¢ decadente. Paulo ndo diz “quando” porque essa expressao
¢ inadequada para o que deve ser expresso, pois ndo é suficiente.
(HEIDEGGER, 2010, p. 91)

A tentativa de apreender a napouaia dentro da perspectiva gnosioldgica perde de vista
o tempo referencialmente explicito na napouaia. Ou seja, deixa-se eclipsar o “tempo e
instante”, o0 “NEPI TWV XPOVWV Kai TOV KAIpAVE”, que é o tempo vivenciado na vida fatica
cristd. Nisto, Heidegger observa a pressuposicdo de uma oscilacdo no como da vida fatica
entre um entendimento originario e outro “raso e decadente”. Heidegger destaca isto quando
indica 0 modo como Paulo se porta para com a questdo colocada pelos tessalonicenses: 0
apostolo ndo diz “nesse ou naquele momento vird o Senhor”, nem tdo pouco diz, “ndo sei
quanto ele voltard” — exclui-se, portanto, qualquer possibilidade de uma postura
atitudinalmente objetiva para com a napoucia. Antes, responde o apdstolo Paulo, “Vés
sabeis muito bem...”. Para Heidegger, a resposta paulina remete os tessalonicenses a um saber
todo peculiar, remete-os a si proprios, ou seja, ao “saber que possuem a respeito do seu ter-se-
tornado” (HEIDEGGER, 2010, p. 91). O “T@®V Kalp®dVve”, o tempo da Napouaia, encontra-se
radicado na autocompreensdo fatica da vida cristd. Para o cristdo a experiéncia do tempo
(tempo que para ele é “tempo escatologico” — a novidade de vida daqueles que vivenciam a

“ultima hora”) encontra-se estreitamente relacionado a realizagdo de sua existéncia na fe.

Antes de mais, é de suma importancia para a compreensdo ressaltarmos a fatidica
relacdo entre o tipo de compreensédo do tempo da napouaia e o como da vida fatica. O modo
como se sabe da napoucia acompanha imediatamente a configuracdo do modo de realizacdo
da vida fatica. E o modo como se realiza a vida fatica corresponde ao modo como se
experiencia 0 tempo — se num sentido originario, ou se num sentido decadente. Dispondo-se
de uma compreensdo originaria do tempo da napouaia, por conseguinte, encontramos o
cristdo na experiéncia do seu ter-se-tornado, ou seja, na virada radical e absoluta para o
“Deus vivo”. Por outro lado, dispondo-se de uma compreensdo decadente do tempo da
napouaia, onde o “quando” é concebido sob a forma de um acontecimento futuro — objeto de
uma mera expectativa — encontramos aqueles que, na vida fatica, estdo decaidos na

veneragdo. Ou seja, voltados para os “T@OV €I0WAWV” (idolos) — termo que no grego classico,



155

destaca Heidegger, significa “alucinagdo” (HEIDEGGER, 2010, p. 86). Estes perderam-se a Si
mesmos pela alucinagdo resultante da tendenciosa obscuridade do saber fatico. Para estes o
“Deus vivo” ainda encontra-se soterrado sob o altar do “Deus desconhecido” (At. 17.23)
(assim também como fora com os filésofos atenienses — estes ndo aceitaram [0€xeoTal] a
palavra da proclamacdo, tomando-a como “doutrina e exortagdo de um pregador cinico-
estoico ambulante daquela época” [HEIDEGGER, 2010, p. 71]). E, portanto, encontram-se
privados da experiéncia de uma virada radical e absoluta. Porém, tendo em conta o que
declara o apdstolo Paulo em seu discurso aos filésofos atenienses — que, ao citar o poeta grego
Epiménedes [trecho em grifo], diz: “[...] ainda que ndo estd longe de cada um de nds; porque
nele vivemos, e nos movemos, e existimos [...]” (At. 17.28, Trad. ARA) — revela que a
experiéncia filosofica dos gregos, em seu “estar voltado para os idolos” pressupde a
imanéncia do “Deus vivo”. A proximidade excessiva da realidade do “Deus vivo” ¢

entenebrecida pela queda mundana na cotidianidade fatica.

Tendo, pois, duas possibilidades de compreenséo, e, por conseguinte, duas formas de
configuracdo do como fatico da vida, Heidegger destaca a contraposicdo destas formas de
vida, dizendo:

A partir desse modo de contestar segue-se que a decisdo da “pergunta”
depende de sua prépria vida. A partir disso, ele contrapfe dois distintos
modos de vida (5:3 0Tav Aéywalv... [quando eles dizem] e 5:4: UpEIG
O€... [mas v6s]). Porém, ndo se trata de uma contraposicdo de dois tipos

distintos; mas do isso, tem seu motivo no como da participagao.
(HEIDEGGER, 2010, p. 91).

A resolugdo sobre o “quando”, e, portanto, sobre o tempo da napouaia, serd
determinado de acordo com a “propria vida”, ou o “como da participa¢do” na napouaia. Isto
corrobora o que ja& haviamos dito: o0 modo de compreensdo acompanha imediatamente a
configuracdo do modo de realizacdo da vida fatica. Ora, este dado nos serve de orientacdo
para demonstrarmos de que modo a vida fatica cristd vive a temporalidade. A mobilidade
fatica da vida que consuma a virada radical para o Deus vivo desvenda o tempo vivido. Sendo
assim, passemos agora a analisar a maneira como Heidegger expde o modo de vida que se
esquiva da experiéncia radical da temporalidade, e aquele outro (cristdo) que tras a tona, por
intermédio de sua prépria existencialidade, o fendmeno do tempo originario — confirmando,
portanto, a segunda determinag¢do fenomenoldgica que diz, “a religiosidade cristd primitiva

vive a temporalidade”.



156

A primeira forma de vida — ou o primeiro modo de especificacdo do como fatico da
vida — € o daqueles que se furtam da experiéncia originaria do “tempo e instante” [NEPi TV
XpOvwv kai TOV kalp®vc] da napouaia. Heidegger afirma que a forma especifica de vida
destes encontra-se sintetizada na afirmacdo “paz e seguran¢a” [€iNAvN Kai aopaieia (1Tess.
5.3)]. Tal proposi¢ao expressa “o como do comportar-Se COM 0 que me vem ao encontro na
vida fatica” (HEIDEGGER, 2010, p. 93). O carater especifico deste “como” se d& na
supressdo de toda inquietude pela ocupacdo com as possibilidades mundanas. Este como da
vida fatica estabelece uma espécie de relagdo com o mundo onde se tende sempre a um
asseguramento e apaziguamento da inquietacdo fundamental. A relagdo com a napouacia se
torna atitudinal, ou seja, ela é objetivada, e, portanto, desarraigada de sua originariedade. Com
isso, 0 tempo da napouaia se torna calculavel — um dado disponivel a manipulagdo racional.
Torna-se um evento futuro, que certamente vira, mas por agora ndo. Ora, tal postura s6 pode
ser mais bem esclarecida quando remetida ao ser-para-morte na cotidianidade do Dasein, o
qual também concebe a morte como “algo indeterminado que deve vir alguma vez de alguma
parte, mas que de imediato ainda ndo é subsistente para a-gente, ndo importando, por
conseguinte, em nenhuma ameaca” (HEIDEGGER, 2012, p. 697). Portanto, se estabelece um
dominio ilusério da napouaia, dominio que é congruente com a tranquilizagio efetivada pela
“cotidianidade do mundo das ocupacgdes” (HEIDEGGER, 2012, p. 699). Absorvido pela

decadéncia da vida fatica, a ameaca iminente da napouaia é suprimida.

A questio colocada pelos tessalonicenses, ao indagar sobre o “quando” da napouaida,
encontra-se em frequéncia com a postura atitudinal e objetiva para com o tempo escatoldgico
(kaip®Vvg ). A igreja de Tessaldnica encontrava-se inquieta quanto a situacdo de seus mortos,
visto que o Retorno do Senhor ainda ndo havia se realizado e muitos dentre eles “ja haviam
adormecidos” (1 Tess. 4.13). Eles esperavam de Paulo uma data, uma informagao
precisamente objetiva sobre o tempo da napouacia. O entendimento que pressupde a questdo
é de carater dogmatico, e visa uma imobilizacdo tedrico-objetivante da napouaia. Porém,
através de sua resposta, Paulo flexiona os tessalonicenses para uma dimensédo diferente do
entendimento: Paulo os remete a facticidade de seu ter-se-tornado — “Voés sabeis muito
bem...” (HEIDEGGER, 2010, p. 91). A tendéncia decadente do movimento de compreensao
que motiva a questdo dogmatica é uma tentativa de desvio do saber fatico originario (gidévar).
Esta alteracdo no como fatico da vida se realiza pela reducdo da temporalidade originaria na
experiéncia de um tempo passivo de calculacio — o tempo cronoldgico. E evidente a conex&o

essencial entre a experiéncia fatica da vida e a realizagdo existentiva da temporalidade. Kisiel



157

ao compreender essa conexdo afirma que os “equivocos dogmaticos” sobre os quais estdo
baseadas as questdes escatologicas dos tessalonicenses seriam capazes de “fazer
desencaminhar o cristianismo pratico da inclinacao a realiza¢ao de sua vida” (KISIEL, 1995,
p. 185). Uma temporalidade cronoldgica esta estritamente em fluxo com o processo de des-
historicizagdo da experiéncia fatica da vida. Na vivéncia desse “desencaminhamento” o tempo
é visto como uma sequéncia de momentos disponiveis, sujeitos a medicdo. Na experiéncia
dessa “temporalidade decadente” encontra-se um modo de se esquivar da inquietacdo
fundamental (€v BAigel) inerente a kairologia vivenciada da napouaia. Sob a temporalidade
decadente ha “paz e seguranga”, e, portanto, a ameaga inquietante, exercida pela iminéncia da

napouaia, é neutralizada.

A segunda forma de vida, que se contrapde a daqueles que dizem “paz e seguranga”, ¢
aquela que se mantém na propriedade de si pelo saber de si mesmo — autoevidéncia do seu ter-
se-tornado —, ou seja: “Vés sabeis muito bem...” (€id&val). Esta é a experiéncia fatica da vida
cristd que na claridade de si mesma se desvela em toda a sua inquietude escatoldgica. A
resposta de Paulo é retroativa e remete 0s cristdos a situacdo originaria de seu ter-se-tornado.
Nisto, o que Ihes é dado quanto a questio do “quando” da napouacia, nio é de modo algum
um conteudo objetivo, ou uma espécie de “contetido ordenadamente empacotado” (KISIEL,
1995, p. 185), ou seja, uma data, uma cronologia da napoucia. Antes, Paulo os remete ao
como da realizacdo da vida cristd — o &mbito da realizagdo-historicizante. Nao um que [Was]
da napouaia, portanto, e sim, o como [Wie] da postura da vida fatica. A resposta paulina
encaminha os cristdos na experiéncia escatoldgica que resiste a tentacdo de ser absorvido
pelos asseguramentos mundanos que neutralizam a inquietude da existencialidade historica.
N&o decair na absorcdo objetivante da napouaia (compreensdo cronoldgica), e manter-se no
como da realizagdo-historicizante da vida crista, € sofrer, a cada instante, a ameaca inquietante
do advento indisponivel da napouacia. Sobre essa remissdo ao como da vida na experiéncia
originaria da napouaia, afirma Heidegger:

Paulo ndo pensa, em nenhum momento, em responder & questdo pelo
quando da parusia. O quando é determinado pelo como do comportar-se,

que por sua vez é determinado pela realizacdo da experiéncia fatica da
vida em cada um de seus momentos. (HEIDEGGER, 2010, p. 95)

O tempo da napouaia, e, portanto, o seu “quando”, ndo ¢é para Paulo um “que”, mas
um “como”. Cerceados pela possibilidade iminente ¢ ameagadora da Napouaia, os cristaos

assumem a postura fatica da vigilancia e espera. Nisso, a temporalidade aqui assumida, ndo é



158

aquela caracterizada por uma sequéncia de momentos contabeis, que possibilita a
proclamacao de “paz e seguranga”, mas uma temporalidade que assume a disponibilidade de
todos os instantes da vida ao indisponivel. Essa é a vivencia de um tempo que nao pode ser
calculado, mas apenas vivido sob a forma de uma constante espera e vigilancia na fé. A
inquietude deste “ser escatologico”, que a cada instante ¢ tocado pelo “fim dos tempos”, é
assumida em toda a sua vitalidade. A experiéncia do tempo se da na experiéncia da vida na
radicalidade de sua realizacdo (o ser-no-mundo do cristdo). A existencialidade do ter-se-
tornado-cristdo adquire a configuracdo de uma pre-ocupacdo absoluta sob o horizonte
ameacador e inquietante da napoucia. Na experiéncia dessa existéncia kairologicamente
temporalizada ndo ha, em momento algum, descanso, antes a angulstia de um peso constante
imposta pela tensdo urgente do “fim dos tempos”. Por isso, Heidegger, d4 énfase a uma
passagem de Paulo, fenomenologicamente significativa para ele, que diz:
Vés, porém, irmdos, ndo estais em trevas, para que aquele Dia vos
surpreenda como um ladrdo; porque todos sois filhos da luz e filhos do
dia [Heidegger compreende “dia” como o saber fatico dos tessalonicenses
sobre o seu ter-se-tornado (HEIDEGGER, 2010, p.92)]; ndo somos da
noite nem das trevas. Nao durmamos, pois, como 0s demais [aqueles que
proclamam “paz e seguranga” — mantendo-se a Si mesmos na experiéncia

de uma temporalidade decadente], mas vigiemos e sejamos sobrios. (1
Tess. 5.4-6, ARC).

A estrutura da expectativa cristd, constituida na espera e vigilancia na fé, se difere,
afirma Heidegger, de toda e qualquer expectativa (HEIDEGGER, 2010, p. 91). Ndo é uma
expectativa atitudinal, ou seja, absorvida pelo conteddo mundano. Esta expectativa € um
comportamento fundamental para com a napouaia, através do qual se rompe com aquela
mobilidade fatica que decai na absor¢do tranquilizadora do mundo. A experiéncia da
temporalidade estd em fluxo com o modo de realizagdo da vida cristd. A postura existencial
assumida perante napouoia, realiza a experiéncia de um tempo resguardado da decadente
postura tedrico-objetivante daqueles que declaram “paz e seguranga”. Com isso, a vida crista
preserva no complexo de sua realizagéo vital — num ambito pre-conceptual — a experiencia do
tempo. Heidegger declara 0 modo como o viver fatico cristdo concretiza em si a vivéncia do
tempo originario, confirmando, definitivamente, a segunda determinac¢do fenomenoldgica da
vida crista, ele diz:

Assim, é essa a maneira e a forma de responder de Paulo. Por ela
(“estejamos vigilantes) vemos que a questdo do “quando” se retrai em
meu comportamento. Pelo modo como a napoucia se apresenta em

minha vida, remete ela a realizacdo da vida mesma. O sentido do
“quando”, isto é, do tempo no qual Cristo vive, possui um carater



159

13

especial. Anteriormente ndés o caracterizamos de modo formal: “a
religiosidade crista vive a temporalidade”. E um tempo sem uma ordem
prépria, sem lugares fixos etc. Mediante um conceito de tempo objetivo é

impossivel atingir essa temporalidade. De modo algum o ‘“quando”
[Wann] é apreensivel objetivamente. (HEIDEGGER, 2010, p. 93).

6. Tempo kairoldgico e a antecipacao do tempo originario ekstatico-unitario

Para corroborarmos o carater ontologico da temporalidade que se realiza na vivéncia
fatica da religiosidade cristd primitiva, passaremos a analisar a maneira como a experiéncia
cristd da temporalidade antecipa o fenémeno da temporalidade ekstatica do Dasein, tal como
nos é apresentada por Heidegger em “Ser e Tempo”. Essa possivel conexdo entre o tempo
vivido pelo cristianismo primitivo e a temporalidade explicitada pela analitica do Dasein nos
garante a compreensdo de que a existéncia cristd, na facticidade de sua vida na fé, expde
categorias existenciais que serdo determinantes para uma reestruturacdo da fenomenologia
ontoldgica. A estrutura dindmica que se abre na experiéncia fatica da vida crista, e que se
explicita no ter-se-tornado-cristdo, pde em fluxo, na pre-conceptualidade do complexo
realizador da vida, a experiéncia da temporalidade ekstatica. Para visualizarmos de que modo
a vida cristd em sua realizacdo pde em fluxo a temporalidade ekstatica devemos, antes de

mais, nos remetermos a “Ser e Tempo ” e a dindmica do tempo ekstético.

O método assumido por Heidegger que visa esquivar a interpretacdo da vida religiosa
da decadéncia fatica, pela adogdo de esquemas de pensamento oriundos da ontologia grega,
forca uma re-interpretacdo que esteja em sintonia com a experiéncia fatica da vida. Nisto, o
sentido da vida cristd primitiva ", que outrora, sob 0 modo da interpretacdo sistematica da
atitude teorética de uma teologia em dividas com a ciéncia, encontrava-se destituido de seu
carater temporal — e, portanto, des-historicizado —, agora, sob um método de interpretacéo que
leva em consideracéo as suas plenitudes facticamente vitais, adquire um carater temporal que
trds a tona a experiéncia de um tempo originario que sera repetido em “Ser e Tempo” sob a
forma da temporalidade ekstatica do Dasein. Sobre a invocagdo deste tempo originario no
processo de interpretacdo fenomenologica da vida crista, afirma Heidegger:

[...] o problema do tempo deve ser compreendido da maneira como
experimentamos originariamente a temporalidade na experiéncia fatica —

totalmente abstraida de toda consciéncia e tempos puros. O caminho,
portanto, € inverso. Devemos perguntar ao contrario: 0 que €

™ Heidegger define “sentido” de um fendmeno como “aquilo em que a entendibilidade de algo se mantém, sem
que ele mesmo fique expresso e tematicamente a vista”. (HEIDEGGER, 2012, p. 88).



160

originariamente a temporalidade na experiéncia fatica? O que significa,
na experiéncia fatica, passado, presente e futuro? Nosso caminho parte da
vida fatica, isto é, parte da vida fatica na medida em que o sentido do
tempo possa ser conquistado. (HEIDEGGER, 2010, p. 60)

Heidegger prevé o empreendimento de uma compreensao originaria do tempo, porém,
curiosamente, 0 que se segue na segunda parte do curso “Introducdo a Fenomenologia da
Religido ” é, na verdade, uma fenomenologia da vida cristd primitiva, a partir das epistolas do
apostolo Paulo — o que claramente indica uma relacdo de interdependéncia entre a
possibilidade de uma apreensdo originaria do tempo e a eclosdo do sentido originario da
religiosidade cristd. Mas, de fato, a tese que se dispGe a ser demonstrada confirma a co-
originariedade do sentido fundamental da vida cristd primitiva e a nogao originaria do tempo,
afirma Heidegger: “A experiéncia fatica da vida ¢ historica. A religiosidade cristd vive
[ensina] a temporalidade como tal” (HEIDEGGER, 2010, p. 72). O que previamente pode ser
compreendido nessa tese? A experiéncia cristd originaria da vida em sua realizacdo, que se
explicita na compreensdo fenomenoldgica disposta na interpretacdo do Novo Testamento,
torna possivel 0 acesso a compreensdo fatica do tempo.

Em “Ser e Tempo” a temporalidade ¢ apresentada “como o sentido do ser desse ente
que denominamos Dasein” (HEIDEGGER, 2012, p. 75), ou “como sentido ontologico da
preocupacdo [Sorge]” (HEIDEGGER, 2012, p. 65). O Dasein revela seu carater
originariamente temporal quando pela decisdo antecipadora — que surge como possibilidade e
correlato existentivo do ser-para-morte " — garante a possibilidade de um ser-total cuja
analise de seu ser cotidiano ndo fora capaz de garantir. Na decisdo antecipadora, o Dasein
responde ao fendmeno originario da “voz da consciéncia”, onde o Dasein é conclamado por si
mesmo para, emergindo da dispersdo no mundo e concomitantemente de sua impropriedade
no Impessoal, vir a ser ele mesmo. O Dasein conquista sua autenticidade pela deciséo
antecipadora. O sentido desta autenticidade e totalidade do Dasein revela-se como
temporalidade. A decisdo antecipadora desencadeia uma dinamica existencial que se

configura na mobilidade unitéria das ekstases temporais (futuro, passado e presente).

Como isto se processa? Cologuemos em fluxo a unidade ekstatica do tempo: Na
deciséo o Dasein vem a si (HEIDEGGER, 2012, p. 885), este movimento apropriante de vir a

si esta radicado no adveniente [“O deixar-se advir a si mesmo”] do ja ter sido [ja ter sido do

’* Recorre-se ao ser-para-morte como possibilidade mais auténtica do Dasein, visto que em sua medianidade
nenhuma possibilidade existentiva pdde garantir o seu ser-total, e, portanto, a visualizagdo de seu ser auténtico.
Porém, o ser-para-morte necessitava de um correlato existentivo para que ndo permanecesse no puro ambito da
reflexdo filosofico-existencial. (Ver Vattimo, p. 48)



161

ser-langado no mundo]. O futuro, descreve Heidegger, “ndo designa aqui um agora que ainda
ndo se tornou “efetivamente real” ¢ que s6 depois vird a ser, mas 0 advenimento a que o
Dasein advém em si mesmo, no seu poder-ser mais-proprio” (HEIDEGGER, 2012, p. 887). O
advenimento pde em aberto o ser-sido ", ou seja, o seu ser decadente. Deste modo, “o ser-do-
sido [0 passado] s6 surge de certo modo do futuro” (HEIDEGGER, 2012, p. 887). Porém, “na
medida em que o Dasein é, em geral, como eu sou-sido, pode ele, adveniente advir a si
mesmo, no modo do revindo. Propriamente adveniente o Dasein € propriamente sido”
(HEIDEGGER, 2012, p. 887) — 0 adveniente sé € possivel se 0 Dasein adveniente possa ser
seu sido — aqui o ser-do-sido apresenta-se como condi¢cdo de possibilidade do futuro. O
presente é aberto no advir da decisdo antecipadora, com ele se evidencia o “ai” do Dasein — 0
mundo-ambiente utilizdvel [situacdo do seu sendo-sido]. Heidegger diz, “Revindo-a-Si
adveniente, o ser-resoluto [ou decisdo antecipadora], presencizando, pde-se na situagdo”. O
presente do mundo, presencizado pela decisdo antecipadora, desdobra-se a partir sendo-sido.
Deste modo, Heidegger une as ekstases temporais concentrando-as dinamicamente num unico
fendmeno, dizendo:

O ser-do-sido surge do futuro, e de tal maneira que o sido — ou melhor,

estd sendo-sido — faz o presente resultar de si. Desta forma, esse

fendbmeno é um fenOmeno unitério, isto &, como futuro sendo-sido

presencizante n6s o denominamos de temporalidade. (HEIDEGGER,
2012, p. 889)

Porém, de que modo a existencialidade cristd realiza este fluxo ekistatico da
temporalidade? Heidegger indica que esta temporalidade deve ser compreendida num saber
fatico da vida. A analise da vida cristd estara centrada na interpretacdo fenomenoldgica das
cartas de Paulo aos Tessalonicenses. A escolha destas duas cartas ndo é aleatoria. Este é o
documento mais antigo do Novo Testamento — um dado histérico-objetivo que nos revela
algo fenomenologicamente importante: a vida cristd é relatada em Tessalonicenses antes de
toda e qualquer sistematizacdo do cristianismo. Portanto, Heidegger acredita encontrar nestas
cartas uma potencialidade vital ainda ndo enfraquecida pela atitude teorética; e, a partir delas,
ressaltar um saber fatico da vida cristd sobre si mesma. Ora, é neste saber fatico, que revela a

vida cristd no como da realizacdo de si mesma que a temporalidade é esbocada.

Na analise das cartas Heidegger indica o fendbmeno nuclear da proclamacéao apostolica,

a partir dela vem a tona uma “referencia vital imediata do mundo proprio de Paulo em relagao

7 Sobre esta abertura do ser decadente, afirma Heidegger: “O ser-resoluto [decisao antecipadora] entende o ser-
culpado existindo: ser como fundamento dejectado na nulidade” (HEIDEGGER, 2012, p. 887).



162

ao mundo circundante e ao mundo compartilhado com a comunidade” (HEIDEGGER, 2010,
p. 72). A partir da proclamacao apostélica pode-se ter acesso a situacao fatica da vida crista.
Na analise de 1 Tessalonicenses, este saber fatico da vida cristd é revelado na estrutura
dindmica do ter-se-tornado-cristdo — co-experenciado por Paulo e pelos Tessalonicenses, 0s
quais, indica Heidegger, “se colocaram ao seu lado” (HEIDEGGER, 2010, p. 83).

O ter-se-tornado dos tessalonicenses revela ndo um estado, mas uma mobilidade da
vida crista. Através deste movimento existencial a vida cristd vem a si mesma. Este vir a si
mesma da vida cristd no ter-se-tornado-cristdo s6 é possivel na decisdo pela proclamacéo.
Aqui o cristdo assume sua situacdo, a qual se revela como inquietude escatoldgica. Sabemos
que as cartas aos Tessalonicenses visa responder as questdes escatologicas que afligiam os
tessalonicenses. No vir a si do ter-se-tornado-cristdo, o saber fatico da vida cristd sobre si
mesma revela a situacdo fundamental da experiéncia religiosa: no saber fatico de si atinge-se

o “fim dos tempos”.

A napouaia, que consuma o fim dos tempos, ndo ¢é apresentada por Paulo como uma

data (um que — Was). Os tessalonicenses encontravam-se aflitos por uma data para o

acontecimento da napouaia; mas, sabemos que Paulo ndo lhes da uma data, e sim, um como
(Wie), dizendo:

Irmaos, relativamente aos tempos e as épocas, ndo ha necessidade de que

eu VoS escreva; pois vds mesmos estais inteirados com precisdo de que o

dia do Senhor vem como um ladrdo da noite. Quando andarem dizendo:

Paz e seguranca, eis que lhe sobreviré repentina destruigdo, como vem as

dores de parto a que esta para dar a luz; e de nenhum modo escaparao.

Mas, vOs irmdos, ndo estais em trevas, para que esse Dia como ladréo vos

apanhe de surpresa; porquanto voz todos sois filhos da luz e filhos do dia;

nos ndo somos da noite nem das trevas. Assim, pois, ndo durmamos

como os demais; pelo contrario vigiemos e sejamos sébrios. (1 Tess. 5.1-
6, Trad. ARA)

Heidegger destaca em sua analise a énfase do apostolo num saber ja dado dos
tessalonicenses, estes ja estavam inteirados; e, a partir deste saber prévio que antecede todo e
qualquer saber cronoldgico, estes se mantinham [como filhos da luz, e ndo como os demais]
numa relacdo originaria com a napouacia — em vigilia [nd0 um que, mas um como]. Para
Heidegger, Paulo ndo ameniza a inquietude, porém a intensifica ainda mais. “Paz e
seguranca” sao disposi¢oes afetivas daqueles que sucumbidos em sua decadéncia no mundo, e
presos a uma relacdo iluséria com a napouaia, [Heidegger fala mesmo de decadéncia]

decaem do saber fatico que atinge o “fim dos tempos”. Ao assumirem a inquietude originaria,



163

torna-se possivel aos tessalonicenses uma realizacdo auténtica do ser-cristdo. No ter-se-
tornado-cristdo, a situacdo da vida cristd primitiva se desvela como um “deixar os idolos” e
“converter-se a Deus para servir o Deus vivo” (1 Tess. 1.9). Fenomenologicamente, isto
indica a transicdo da dispersdo no mundo, com o qual estou absorvido pela ocupacdo com 0s
entes intramundanos [idolos], para a relacdo religiosa pre-teorética que se radica na vida
[Deus vivo] — esta € a virada radical e absoluta que d& destaque ao caréater transcendental do
cristianismo primitivo. Nesta modalidade da realizacdo fundamental da vida cristd primitiva
ressalta-se um certo modo de viver o tempo, diferente “dos demais” que se mantém na “Paz ¢
seguranga”. O cristdo no como de sua realizacdo se relaciona inquietantemente com o
indisponivel, ndo com uma sequéncia de momentos disponiveis — tempo contado e submetido
ao calculo (tempo cronoldgico), mas um modo de viver o tempo que torna disponivel todos os
instantes ao indisponivel — tempo ndo calculavel —, mas na espera da fé (tempo kairoldgico).
Este modo de relagdo com o tempo que eclode do sentido de realizacdo da vida crista
primitiva antecipa a nocéo da temporalidade ekstatica de “Ser e Tempo ”, visto que rompendo
com a nocao de tempos puros, o tempo originariamente manifesto desvela-se como “espago

de jogo onde o Dasein pode ser”.



CONCLUSAO

Para compreendermos com clareza a problematica proposta no trabalho que aqui foi
desenvolvido, é necessério ter em vista a relacdo essencial entre as duas tarefas que
fundamentalmente impulsionaram o pensamento do jovem Heidegger: primeiro, a
reconfiguracdo do projeto transcendental na realizacdo de uma fenomenologia ontoldgica; e,
segundo, a explicitacdo da potencialidade origindria embrenhada nas experiéncias religiosas
do cristianismo. Essas duas tarefas expdem o influxo onto-teoldgico que fora assumido como
objeto de nossa pesquisa. Este carater ambivalente da filosofia heideggeriana, em seus
primeiros anos, que assume a forma de uma economia onto-teoldgica, nos garantiu a
possibilidade de destacarmos o que existe de primordial, para Heidegger, no cristianismo
primitivo. Se por um lado, Heidegger urge assumir uma posi¢do para com a problematica
transcendental, por outro, 0 vemos altamente compenetrado em questfes teoldgicas. Ora, 0
fato € que — e isto foi o que procuramos demonstrar — o0 existir na fé oferecera para o jovem
Heidegger uma abertura para a possibilidade de recolocar a problematica transcendental em
bases inteiramente novas. Tendo isso em vista, ndo é de se admirar que o material teoldgico
fora para Heidegger um campo fértil para a explicitacdo dos motivos e tendéncias
autenticamente filosoficas. Ao se debrucar sobre os pensadores cristdos e, acima de tudo,
sobre o viver fatico da religiosidade cristd primitiva, Heidegger encontrou o elemento basilar
para o destinamento da tarefa fundamental da filosofia. No viver fatico do cristianismo

primitivo o filosofar recupera o seu solo originario.

Porém, pelo que vimos, ndo ha aqui espaco para se pensar que o jovem Heidegger
acreditava que a filosofia s6 poderia ser concebida como “filosofia da religiao”. O que desde
o despontar de seu pensamento estd em jogo é a necessidade de levar a cabo o que Kant
iniciara. A atencdo dedicada por Heidegger, nos anos 20, a problematica teoldgica sempre
fora originalmente motivada pela peculiaridade das experiéncias ontoldgicas infundidas no
material religioso. Heidegger estava convicto de que o projeto kantiano de efetivar uma virada
no processo do conhecimento, e assim, reestruturar a identidade e tarefa da filosofia, esteve
fadado ao fracasso devido o subjacente fluxo do esquematismo cartesiano no seu trabalho.
Entretanto, os pensadores cristdos, bem como a religiosidade cristd primitiva, vivencia um
caminho de pensamento que se mantém reservado daquela tradicional conceptualidade
metafisica. Por isso, aquela declaracdo tdo significativa de Heidegger sobre os escritos
teologicos de Kierkegaard, onde se diz: “E por isso que ha mais para se aprender,

filosoficamente, com seus escritos ‘edificantes’ do que com os teoricos [...]” (HEIDEGGER,



165

1993, p. 14). O intuito kantiano de recuperar o locus originario da filosofia fracassou porque o
proprio Kant decaiu perante aquela tendéncia historica que pde a filosofia numa constante luta
contra si mesma. Entretanto, vimos que, para Heidegger, Kant — ao suportar nos lombos a
culminancia historica de uma cultura filoséfica fundamentalmente desfigurada — foi capaz de
vislumbrar e indicar o caminho de retorno da filosofia para si mesma. Mas, foi a vida cristd
primitiva que reteve nos limites de sua existencialidade a possibilidade de acesso a este
caminho. Por isso, a determinagdo fenomenologica, que diz: “a religiosidade crista vive a

temporalidade” (HEIDEGGER, 2010, p. 93).

O cristianismo primitivo realiza na vida aquilo que para Heidegger constitui o
horizonte de toda “determinibilidade ontologica”. O que se evidencia na vida cristd ¢
precisamente aquilo para o que o olhar da tradicdo filosofica ndo atentou com diligéncia. A
temporalidade que emerge da experiéncia fatica da vida cristd delimita a regido onde se
articula a multiplicidade significativa do mundo. O que em “Ser e Tempo ” constitui o aberto
do ser, e, portanto, a possibilidade de seu entendimento — Dasein —, sera compreendido pelo
jovem Heidegger sob a nocdo de experiéncia fatica da vida. Neste sentido, se a religiosidade
cristd originaria concretiza existencialmente a experiéncia fatica da vida, sua abordagem esta
longe de ser concebida como um exercicio ordinario de “filosofia da religido”, antes, o que se
realiza é, de fato, uma ontologia fenomenoldgica. Deste modo, a economia onto-teoldgica
encontra-se caracterizada pela tarefa de explicitar, a partir da vida no abalo da fé, a situacéo

originaria e motivadora, donde provém as experiéncias autenticamente filosoficas.

A necessidade que tivemos de iniciar o presente trabalno com a exposicdo da
problematica transcendental de Kant é justificada pelo fato de Heidegger assumir a misséo de
levar a cabo o projeto kantiano. E é nesse contexto que a fenomenologia da vida religiosa é
empregada. A tematizacdo da religiosidade cristd no pensamento de Heidegger esta
completamente engajada com a tarefa transcendental de sua filosofia. Porém, a relevancia da
problematica kantiana sé veio a ser recolocada pelo movimento neokantiano, no qual o jovem
Heidegger encontrava-se inserido. Heidegger, no mesmo espirito de urgéncia que movia 0s
neokantianos, ndo apenas compreenderia a importancia intencionada no projeto
transcendental, mas colocaria numa plataforma inteiramente nova a discussao nuclear do

movimento neokantiano — superando-os, portanto.

A maneira como a modernidade herda a problematica posta por Kant encontrava-se

incapaz de levar a cabo o que Kant projetou, visto que estava sujeita a um paradigma que lhe



166

obstruia a compreensdo do que Kant radicalmente intencionara. Demonstramos 0 modo como
0 movimento neokantiano recupera a proposta de Kant em meio ao reducionismo positivista,
e a superlatividade especulativa do idealismo alemao. O equilibrio metodologico do idealismo
transcendental fora rediscutido sob as diversas perspectivas das escolas neokantianas de
Baden e Marburgo. A proficua discussdo travada entre as respectivas escolas corroborara
ainda mais o espaco aberto pela problematica transcendental. Tal discussdo encontrou sua
méaxima condensacdo na fenomenologia de Husserl. Por intermédio desta, todo resquicio de
psiquismos e elucubracGes metafisicas que ainda pairavam os pensadores neokantianos fora

eliminado.

O modo como Heidegger se relacionou com o0s neokantianos e com a fenomenologia
de Husserl o conduziu gradativamente a uma revisdo penetrante dos motivos pressupostos na
problemética de Kant. Isto, como ja dissemos, levou Heidegger a estabelecer um paradigma
extremamente original. Heidegger faz eclodir, em 1919, os dominios da facticidade. Esta
nocdo, através da qual Heidegger rompe com a fenomenologia e 0 movimento neokantiano,
Ihe serviu de fio condutor, e, portanto, de método — hermenéutica da facticidade —, para
desvelar o elemento originariamente filosofico, a auténtica subjetividade do sujeito (o sum do
ego), e assim, efetuar cabalmente o projeto kantiano. Com a nocéao de facticidade, Heidegger
definitivamente penetra na Orbita da existéncia e demarca o espaco de interacdo entre

pensamento e vida.

A convergéncia de diversas influéncias foi decisiva para a eclosdo da nocdo de
facticidade no pensamento do jovem Heidegger. Durante o curso de nossa pesquisa indicamos
alguns elementos que foram cruciais para o desenvolvimento da facticidade. Porém, ndo
todos. Elegemos apenas aqueles que acreditamos serem satisfatérios para a abordagem da
tematica proposta em nossa pesquisa. Uma abordagem que levasse em conta a discussdo de
todas as influéncias determinantes para a ecloséo da novidade heideggeriana seria uma tarefa
demasiadamente exaustiva e ndo caberia dentro dos limites circunstanciais de nossa pesquisa.
Se tivéssemos assumido tal compromisso, o vigor, ministrado a tematica proposta, teria sido
subtraido. Estamos cientes de que influéncias tais como as de Nietzsche e Kierkegaard,
Dostoiévski, Schleiermacher, Aristoteles, os misticos medievais, Santo Agostinho, bem como
o idealismo de Schelling, foram determinantes para elaboracdo da nocdo de facticidade. Estas
influéncias impulsionaram a relevancia dada por Heidegger as forgas vitais, bem como a
superacédo da posicao ingénua perante 0 mundo e um olhar mais atento para as dimensoes pre-

teoréticas da vida. Em nossa abordagem enfatizamos principalmente a influéncia de Lask,



167

Husserl e Dilthey, bem como as nogdes provindas da tese de habilitacdo em Duns Scotus.
Com a escolha destas influencias se procurou enfatizar a delimitacdo do ambito da
vivenciabilidade imediata, que antecede originariamente a postura tedrico-objetivante. Pois,

através dela, Heidegger delineia a sua postura para com a problematica transcendental.

Entretanto, no mesmo periodo em que Heidegger profere a conferéncia sobre “A ideia
de Filosofia e o problema da Concepgdo de Mundo ”, ele também cultiva o contato com o
material teolégico, o qual lhe proporcionaria um impulso decisivo na elucidacdo da
temporalidade imiscuida na vida fatica. Foi pelo tratamento fenomenoldgico da experiéncia
religiosa que Heidegger pode trazer a tona as categorias fundamentais da existéncia e, a partir
delas, captar o sentido da determinibilidade ontolégica. O modo como Heidegger se apropria
do material religioso propicia uma acirramento da nocdo de facticidade. Tal acirramento
assume seriamente as consequéncias do rompimento (rompimento que se deu no curso de
1919) com o neokantismo e a fenomenologia de Husserl, que levaram Heidegger a colocar em
total descrédito a cultura filosofica de cunho academicista de sua época. Para ele, o sentido
originario da ciéncia, tal como 0s gregos a experienciaram, havia sucumbido numa

conceptualidade teorética.

O sentimento de descrédito, aqui referido, encontrava-se em completa consonancia
com o “mau estar social” causado pela Primeira Guerra Mundial. Todos os pilares e valores
da cultura ocidental foram solapados pela imagem sombria dos horrores da Grande Guerra.
Isto explica a referéncia de Heidegger a Oswald Spengler, cuja obra principal — A Decadéncia
do Ocidente — prevé a desintegracdo da civilizacdo ocidental. Nessa referéncia, que nao por
coincidéncia, é declarada na “Introdu¢do a Fenomenologia da Religido”, se afirma que
Spengler foi capaz de “condensar o césmico da situacdo na filosofia” (HEIDEGGER, 2010, p.
69). Ora, no material historico de Spengler, Heidegger acredita haver algo filosoficamente
positivo, algo que se dispbe como problema filosoficamente concreto. Nesse interim, a
filosofia de carater estritamente académica é também responsabilizada pelo desmoronamento
da cultura ocidental. Heidegger, assim como Kant, deu voz as inquietacfes mais profundas do
espirito filosofico de sua época. A nocdo de experiéncia fatica da vida, evocada a partir do
contato com o material religioso, expressa bem este anseio por uma transformagdo no

posicionamento filosofico.

A experiéncia fatica da vida reconduz a filosofia a esfera de sua atuagdo mais propria —

a existéncia. Esta dimensdo havia sido rechacada pela tradicdo filosofica, e tal postura teria



168

sido revigorada pela filosofia nos dias do jovem Heidegger. Ao invés de se assumir o que
originariamente perpassava 0 pensamento grego, a tradicdo intensificou o processo de
supressdo do historico. E a maneira como a filosofia dominante se distanciava da vida
concreta, perdendo-se em especulagdes logicas infindaveis ¢ em um “jogo espirituoso e
diletante de conceitos” (MACDOWELL, 1993, p. 113), bem como numa “pratica de divisdes
e classificagdes sem fim no plano das esséncias abstratas e dos valores em si” (Idem), acabava
por nutrir o embotamento para com as fontes originarias da ciéncia essencial. Fazia-se
necessaria uma guinada para a compreensdo fatica da vida. Nisto, Heidegger ndo se entrega
ao vitalismo cego e irracional, antes acredita que a racionalidade teodrica deve manter-se
contemplativamente junto ao ente em sua totalidade, encontrado na historicidade do fluxo da
vida a fonte para todo posicionamento tedrico. A experiéncia fatica da vida é assumida por
Heidegger como este ponto de transformacdo do posicionamento filoséfico, capaz de

reconstituir, numa radical virada no processo do conhecimento, a tarefa auténtica da filosofia.

Porém, como a experiéncia fatica da vida é suscitada pela experiéncia religiosa do
cristianismo primitivo? Por que Heidegger haveria de conceber a partir do cristianismo esta
fundamental esfera compreensiva? O que atrai as atengdes de Heidegger para o cristianismo
sdo as experiéncias originarias que a fé propicia na vida em sua realizacdo. Isto, de tal modo,
que Heidegger chega a postular que “a religiosidade cristd originaria consiste na experiéncia
fatica da vida... ela é propriamente uma tal” (HEIDEGGER, 2010, p. 74). Deste modo,
Heidegger encontra no material religioso uma pontecialidade vital capaz de reorientar a
atividade filoséfica e propiciar ao pensamento um escape da tendéncia decadente vivenciada
pela filosofia ocidental. O que haveria de tdo especial na vida dos cristdos do séc. | a ponto de
sua especifica forma de vida proporcionar um caminho que conduza a filosofia de volta para
si mesma? Segundo Heidegger, “A religiosidade cristd vive a temporalidade como tal”
(HEIDEGGER, 2010, p. 72). O fato da experiéncia religiosa do cristianismo assumir uma
forma de relagdo com tempo diferente daquela que é assumida na tradicao filos6fica — onde o
tempo € substancializado, e, portanto, des-temporalizado — € que torna a vida cristd uma
forma de existencialidade que pbde em emergéncia as estruturas mais fundamentais da
“verdadeira realidade e da verdade real” (KISIEL, 1993, p. 18). A Unica estrutura a priori
possivel para a identificacdo da determinibilidade ontol6gica radical é consumada na vida do

cristianismo primitivo.

Porém, o que condicionou o0s cristdos a uma vivencia da temporalidade? Para que isto

ocorresse era necessario que o0 modo de vida cristdo resistisse a fatica tendéncia decadente da



169

propria vida. Disto resulta que, na religiosidade cristd primitiva a vida resiste a si mesma.
Porém, essa luta contra a vida ndo deve ser aqui interpretada tal como Nietzsche a interpretou.
Para o jovem Heidegger, Nietzsche ao compreender o cristianismo como a forma de
ressentimento, ndo o compreendeu corretamente. Segundo Heidegger, a luta inerente a
existencialidade crista ndo se tratava de um embate moral, mas ontoldgico "°. Na luta contra a
vida, o cristdo se mantém renitente na experiéncia do tempo originario, ndo sucumbindo com
aqueles que, declarando “paz e segurancga” (1 Tess. 5.1, Trad. ARC), afirmam: “comamos ¢
bebamos, que amanha morreremos” (1Co. 15.32, Trad. ARC) — decadéncia pela dispersao e
absorcdo no que a vida fatica lhes oferece. Estes se entregaram a experiéncia da queda no
entendimento vulgar do tempo, onde se mantém num dominio ilusério da finitude, pela
experiéncia de um tempo cronoldgico, bastante similar ao tempo aristotélico. Nessa
tranquilidade iluséria que suprime a inquietacdo oriunda da historicidade dinamica da vida,
tais individuos perdem-se a si mesmos. O que esta em jogo, portanto, para Heidegger, sdo
duas possibilidades facticamente radicais: a decisdo em suportar a experiéncia do tempo
originario, pela vigilancia e espera na fé, ou a fuga da inquietacdo imposta pela experiéncia da

finitude absoluta — o “fim dos tempos” ¢ chegado.

Para Heidegger, este jogo de possibilidades constitui a propria dindmica da existéncia
em geral; e foi vivenciada pelo cristianismo primitivo devido a sua exclusiva experiéncia
escatoldgica. A analise fenomenoldgica de Galatas, das Epistolas aos Tessalonicenses e de 1
Corintios, teve em vista exatamente demonstrar 0 modo como a temporalidade é consumada
na existencialidade religiosa dos cristdos. O ser-preocupado caracteristico da vida na fé que se
decide na espera pela napuaia, assume a angustia imposta pela disponibilidade de todos os
instantes a indisponivel e iminente possibilidade da impossibilidade da existéncia no mundo —
a napuoia. Nessa relacdo com a napuaia, o cristdo se abre para a ameaca que emerge sempre
de seu proprio presente, e se mantém nessa ameaca pela vigilancia. Na experiéncia da
religiosidade cristd ndo ha garantias que minimizem a vivéncia dos “tempos trabalhosos” que
sobrevirdo “nos ultimos dias” (2 Timoéteo, 3.1), mas apenas uma progressiva intensificacdo da

inquietude escatoldgica. Heidegger havia declarado a necessidade de analisar, ndo apenas as

’® Sobre este equivoco nietzscheano, afirma Heidegger: “O complexo de Paulo ndo deve ser entendido
eticamente. Por isso trata-se de um desconhecimento quando Nietzsche o denomina de ressentimento. Isso [o
complexo de Paulo — e, portanto, a situacdo fundamental do cristianismo primitivo] de modo algum pertence a
esta esfera [ética]. Nesse complexo ndo é possivel tratar de ressentimento. Caso se interprete desse modo, entéo
se evidencia que ndo se entendeu absolutamente nada. (HEIDEGGER, 2010, p. 107).



170

epistolas paulinas, mas também os evangelhos ’’. Neles podemos encontrar a mesma
emergéncia escatoldgica que encontramos nas epistolas de Paulo. Isto confirma ainda mais,
para Heidegger, o quanto a experiéncia escatoldgica € nuclear no cristianismo primitivo. Nos
grandes discursos escatologicos de Jesus também ndo se dispde nenhuma tranquilizacdo. No
discurso escatologico do evangelho de Lucas vemos 0 modo como as palavras de Jesus fazem
esvair todas as possibilidade mundanas de tranquilizagdo. O Cristo declara: “Cuidais vos que
vim trazer paz a terra? Nao, vos digo, mas, antes, dissensdo” (Lucas, 12.51, Trad. ARC). A
dissensdo perpassa a existéncia cristd como algo que Ihe € essencial. O cristdo ndo pode se
eximir dela na busca dos ilusérios estados pacificos que a vida fatica no mundo lhes oferece.
Enquanto cristéo, ele tem o dever de se manter na dissensdo. Trata-se do “bom combate” [TOV
KaAOv aywva] (2 Timoteo, 4.7), ou seja, uma proposicdo originariamente cristd, que é
destacada por Heidegger, na epistola de Paulo a Timdteo. Fenomenologicamente, a dissenséo,
que constitui a situacdo fundamental da vida cristd, é a permanéncia no aberto da tensdo entre
as duas possibilidades radicais da vida fatica. E a tensdo que se desencadeia na vida em sua
luta contra si mesma, resistindo a sua tendéncia essencial de decair em des-historicizadas

realidades estatico-substanciais.

Esse modo de existéncia em abalo caracteriza a temporalidade vivida pelo
cristianismo. O tempo deixa de ser uma propriedade da natureza, e, portanto, um ente
disponivel & méo e ao célculo. Nao podendo nem mesmo ser concebido como algo que “é”.
Antes, como ja foi demonstrado, o tempo ndo “¢”, o tempo temporaliza. Este como fatico da
vida cristd primitiva, caracterizado pela tensdo aberta no jogo de possibilidades faticas
(perdicdo ou salvacdo de si), se realiza como estrutura fatica autodoadora de sentido, e,
portanto, como a mais originaria estrutura transcendental do conhecimento. O dywva que se
realiza na vida engendra mundo — a luta existencial munda! O entendimento vulgar do tempo,
e, com isso, toda a significancia do mundo circundante, sdo fecundados na trepidagéo do fluxo
pre-conceptual da historicidade que, como uma torrente subterranea, borbulha no recondito da
existencialidade realizada no ser-preocupado do cristdo. Portanto, ver-se de que modo a

77 Para Heidegger o contelido escatoldgico caracteriza o que existe de mais originario no cristianismo primitivo.
Segundo ele, ap6s o séc. | o problema escatoldgico, que mantinha vivido o sentido originario da vida crista, foi
atenuado pela inser¢do da conceptualidade grega. Os evangelhos, em especial, os discursos escatologicos de
Jesus, sdo destacados por Heidegger como comprovacdo do qudo forte era o elemento escatoldgico na vida
cristd. Heidegger declara: “Ja no final do século I o problema escatologico foi encoberto no cristianismo. No
periodo posterior ja se desconhecem todos os conceitos originarios cristdo. Também na filosofia atual, as
formacBes conceptuais cristds estdo encobertas pelas formulagfes gregas. Seria o caso talvez de colocar em
evidencia os evangelhos — especialmente os grandes discursos escatologicos de Jesus em Mateus e Marcos —
para extrair a posi¢do fundamental do problema” (HEIDEGGER, 2010, p. 93).



171

facticidade da vida cristd primitiva entra em conexdo com a problemética transcendental. A
vida cristd concretiza na realizacdo de si mesma — em seu sendo — a determinibilidade
ontoldgica do mundo. A pulsacdo no interior da tensdo aberta pelo jogo de possibilidades
faticas da vida cristd, temporaliza. E, no temporalizar de seu sendo, a temporalidade ekstatica
alcanca sua realizacdo. E sendo o tempo mesmo — realizacdo que se da num fluxo pre-
conceptivo — que o horizonte de toda compreensibilidade se abre como acontecimento

(Ereignis).

A vivenciabilidade especifica do cristianismo primitivo, condicionada por sua
angustiante fé e espera escatoldgica, produziu um abalo nas conexdes de relagdo com o
mundo — a existéncia é desestabilizada. O cristdo, destaca Heidegger ao citar o apoéstolo
Paulo, “deve permanecer na condi¢do em que foi chamado”, ou seja, vive como todo mundo,
ocupando-se, preocupando-se, aflingindo-se e alegrando-se com isso e com aquilo outro,
como todos os estdo no mundo. Porém, seu ser-no-mundo é marcado pelas consequéncias de
uma vida na fé e na espera. Disto resulta que, o ser-no-mundo do cristdo encontra-se em
constante suspensao. Para explicar esta situacdo tdo especifica, Heidegger destaca a passagem
da Epistola aos Corintios (HEIDEGGER, 2010, p. 107), que diz:

Irmédos, o que desejo vos fazer entender é que o tempo se abrevia
sobremaneira [modo especifico da temporalidade vivida no cristianismo
primitivo — o cristdo experiencia autenticamente, no continuo da vida, sua
prépria finitude]. De agora em diante, aqueles que tém esposa, vivam
como se nao tivessem, aqueles que estdo tristes, como se ndo chorassem;
0s que estdo alegres, como se ndao houvessem alcangado a felicidade; os
gue podem comprar 0 que desejam, como se hada possuissem; 0s que se
beneficiam dos produtos do mundo, como se ndo tivessem acesso a nada;

porque a forma presente deste mundo estd se transformando [grifo
nosso]. (1 Co. 7.29-31, Trad. KJA).

Aqui se revela o como especifico da existencialidade crista primitiva. O “como se nao”
refere-se ao complexo realizador da vida cristd. A partir dele podemos perceber que a
experiéncia temporal da napucia determina o modo de realizagdo do como fatico da vida
cristd. A experiéncia da temporalidade kairoldgica liquefaz em possibilidade a rigidez das
referéncias com mundo circundante, deixando o ser-no-mundo em suspei¢do. Tal como
afirma Heidegger, “o cristdo vive continuamente num ‘ainda ndo’, o que eleva ainda mais sua
tribulacdo” (HEIDEGGER, 2010, p. 107). O cristdo vive a temporalidade porque o como da
realizacdo de sua vida fatica perdeu o solo de asseguramento do que o mundo lhes oferece. Na
vivencia dessa temporalidade j4& n3o hd “uma ordem propria, nem lugares fixos”

(HEIDEGGER, 2010, p. 93), o cristdo vive a rarefacdo da realidade substancial do mundo.



172

Tal como o fogo de Herclito, tudo é volatilizado. Na vivenciabilidade da temporalidade

T : o . ~ 78
kairologica da vida cristd, de fato, “todas as coisas sdo permutas de fogo” ".

Como diz a Escritura Sagrada, “desejando ser revestidos da nossa habitagdo, que € do
céu” (2Co. 5.2, Trad. ECA). O cristdo nesse mundo ndo tem residéncia certa, e esta figuracao
biblica reflete bem a situacéo existencial do cristdo. Em inimeras partes do Novo Testamento
pode-se captar a dissolucdo das ligacGes essenciais com 0 mundo circundante e o emergir de
uma existéncia titubeante. A urgéncia imposta pela experiéncia escatoldgica transforma a
existéncia cristd numa caminhada mundanamente incerta, onde ndo existe, pois, a seguranca
familiar de um destino, de um lugar fixo, de um lugar onde se possa, “enfim”, repousar.
Lembremos aqui da convocacdo divina de Abrado (altamente significativa para o apostolo
Paulo [cf. Romanos 4, Gélatas 3], visto que se nos revela a esséncia originaria da fé cristd).
Este foi convocado por Deus a sair da seguranca familiar de sua terra, para uma angustiante
caminhada em direcdo de uma terra que ainda haveria de lhe ser revelada (Géneses 12.1).
Abrado caminhou sem o amparo apaziguador da revelacdo, suportando o peso da incerteza
(ele “creu contra a esperanga” [Romanos, 4.18]), o que ¢ fenomenologicamente significativo,
pois se nos revela que a existéncia vivida em sua mais radical concretude nédo dispde, a priori,
do suporte intelectivo e dos enquadramentos racionais. Assim sendo, a existéncia é assumida
na plenitude dos seus mistérios e riscos, e na liberdade de suas possibilidades. Tudo é
transiente. Tal como a enigmatica passagem do Evangelho de Jodo, que diz: “O vento sopra
onde quer, ouves a sua voz, mas nao sabe donde vem, nem para onde vai, assim € todo aquele
que ¢ nascido do Espirito” (Jodo, 3.8, Trad. RA). O primordial aqui ndo € o saber, e sim, 0
querer. Os caminhos do vento ndo sdo definidos pelo saber — pois, ndo se sabe — antes, sopra-
se onde quer. Isto nos mostra que a vida vivida em seu nivel mais elementar encontra-se
mergulhada na turbuléncia pusilanime das forgas vitais. Lembremos que ndo se trata, para
Heidegger de um vitalismo cego, mas da convocagao a corajosa decisdo pela responsabilidade

gue emerge da liberdade existencial.

Vejamos aqui mais duas passagens que explicitam a centralidade do carater
kairologico na existencialidade cristd. Nelas pode-se observa claramente o impacto existencial
causado pela experiéncia da temporalidade. O primeiro texto encontra-se em Hebreus, cuja
autoria foi por muito tempo dedicado ao apostolo Paulo — crenca que, mesmo abandonada

pela maioria dos tedlogos e historiadores, ndo pode rechacar a reverberante influéncia da

® HERACLITO. Os Pensadores. Trad. Wilson Regis, S&o Paulo: Nova Cultural, 2005, p. 83.



173

teologia paulina. Portanto, a leitura de Hebreus ndo é anacrénica com o que originariamente
se explicita na proclamacdo de Paulo. Assim também o segundo texto, uma passagem da
Epistola de Tiago, que € caracterizada pelo seu interesse extremamente pratico em oposicao a
um cristianismo pretensamente espirituoso. Em sua carta universal, Tiago resiste a uma
tendéncia — ja manifesta na igreja primitiva — de uma espiritualizacdo da vida na fé. O
cristianismo primitivo, que se desenvolvia em meio a cultura greco-romana, cerceado também
pela influéncia judaica, tendia a cair da originariedade de sua condicdo pratica e elevar-se a
uma forma de religiosidade entre outras. Tiago intercepta essa tendéncia, impondo uma
renitente reconducdo a dimensdo pratica da vida cristd. Analisemos, pois, como ambas as
pericopes neotestamentéarias revelam a penetrante experiéncia da temporalidade na vida crista

primitiva:

Todos estes morreram na fé, sem terem recebido as promessas [durante a
jornada existencial no mundo ndo cessa a vivéncia da inconcluséo], mas
vendo-as de longe, e crendo nelas, e abragando-as, confessaram que eram
estrangeiros e peregrinos na terra [“ver, crer e abracar” ndo ¢ uma
dindmica processual de teorizacdo — produzindo-se ideais a serem
alcangados, mas o movimento decidido da virada radical e absoluta no
gual a vida se torna patente para si mesma em toda a sua brutalidade, e,
assim, inflamada as possibilidades faticas, se emerge da absor¢do
paralisante do mundo, tornando-se ‘“estrangeiros e peregrinos” no
mundo]. Porgue 0s que isso dizem claramente mostram que buscam uma
patria. E se, na verdade, lembrassem daquela de onde haviam saido [Ora,
este lembrar é fenomenologicamente significativo, visto que os cristdos
ainda encontram-se no mundo. Entdo por que se diz “lembrar de onde
saiu” se de fato “ndo se saiu” ainda? Aqui se indica a permanéncia
conflituosa do pensamento na experiéncia fatica da vida], teriam
oportunidade de tornar [na experiéncia fatica da vida, o cristdo encontra-
se perante 0 jogo de possibilidades — ou-ou] . Mas, agora, desejam uma
melhor, isto é, a celestial. (Hebreus, 11.13-16, Trad. ARC).

Atendei, agora, v0s que dizeis: Hoje ou amanhd, iremos para a cidade tal,
e la passaremos um ano, e negociaremos, e teremos lucros. VOs nédo
sabeis 0 que sucedera amanha [perceba o modo como a decadéncia nas
ocupagBes da vida fatica assume uma temporalidade decadente, um
tempo sujeito ao célculo e a uma ordem fixavel, pois mesmo nédo sabendo
— ineficiéncia da especulacdo racional perante o fenémeno da
temporalidade originaria — mesmo assim o homem se projeta, como que
em fuga de sua condicdo radical]. Que é a vossa vida? Sois apenas como
neblina que aparece por instante e logo se dissipa [acontecimento
(Eraiginis) e finitude caracterizam o modo de ser do Dasein cristdo, sob a
iminéncia do fim, o cristdo vivencia a temporalidade]. Em vez disso,
deveis dizer: Se o Senhor quiser, ndo sO viveremos, como também
faremos isto ou aquilo [Na experiéncia da temporalidade, o tempo j& ndo
€ mais apreendido numa ordem previsivel, antes, submisso a vontade
divina, tudo esta em suspenso]. Agora, entretanto, vos jactais das vossas
arrogantes pretensGes. Toda jactancia semelhante a essa é maligna.
(Tiago, 4.13-16, Trad. ARA)



174

Essas duas pericopes evidenciam o quanto a experiéncia da temporalidade originaria
abala as referéncias da existéncia cristd com o mundo circundante. O horizonte aberto pela
napuoia altera o modo de realizagdo da vida, de modo que o sentido originario do tempo vem
a tona, proporcionando uma compreensdo ontologica distinta daquela que perpassa a tradigcdo
metafisica. Por isso, a religiosidade cristd originaria assume um papel decisivo no projeto de
uma nova ontologia. A kairologia da vida cristd, sob o abalo da fé e esperanga na napuoia,
desvelou categorias existenciais fudamentalmente pertencentes ao Dasein humano. A
caminhada dramética da vida cristd reflete bem a situacdo da existéncia em geral. Por isso,
Heidegger da énfase especial ao modo como Dilthey apresenta o cristianismo, dizendo que,
muito mais do que uma forma de religiosidade, o cristianismo deve ser exposto como uma
“teologia transcendental” (DILTHEY apud DREYFUS e WRATHALL, 2005, p. 24). Isto
porque, “todos os seus dogmas devem ser elevados ao seu valor universal para toda vida
humana... eles constituem a consciéncia da natureza trans-sensual e trans-racional da pura e
simples historicidade” (Idem). Heidegger assumira esta orientacédo de tal forma que Bultmann,
ao descrever o débito do pensamento do jovem Heidegger para com as fontes originarias do
cristianismo primitivo, afirma que a filosofia de Heidegger, em seus primeiros anos, “nao foi

mais do que uma secularizada versdo filosofica da visdo neotestamentaria da vida humana”

(Idem).

Muito se poderia discorrer sobre o vivido influxo da experiéncia crista
neotestamentaria no pensamento do jovem Heidegger. Porém, diante de determinadas
circunstancias que cercearam a producao desse trabalho é importante reconhecermos aqui as
limitacGes de nossa pesquisa. A comegarmos pela indispensavel tarefa de abordar todos os
elementos que na “Introducdo a Fenomenologia da Religido” anteciparam estruturas de
pensamento cuja culminacdo se deu em “Ser e Tempo”. Porém, explicitar cada uma das
principais estruturas existéncias desenvolvidas em “Ser e Tempo” a partir da fenomenologia
da religido seria um empenho que nos custaria um tempo além das condic¢des permitidas na
pesquisa em questdo. Até aqui nos foi possivel indicarmos o modo como a experiéncia da
temporalidade, bem como a nogdo de facticidade, levadas a cabo em “Ser e Tempo”, foram
desenvolvidas inicialmente pela fenomenologia da vida cristd primitiva. Porém, é evidente
que todo o desenvolvimento sistematico da analitica existencial esta ritmado pela experiéncia
crista primitiva — o que pode nos fornecer um campo de pesquisa extremamente proficuo para

a compreensdo da filosofia heideggeriana.



REFERENCIAS

HEIDEGGER, Martin. Fenomenologia da Vida Religiosa. Trad. bras. Enio Paulo Giachine,
Jairo Ferrandin, Renato Kirchner, Petropolis: Vozes, 2010.

. Ser e Tempo. Trad. bras. Fausto Castilho, Campinas: Editora da
Unicamp; Petrépolis: Vozes, 2012.

. Ser e Tempo — Parte |. Trad. bras. Marcia de S& Cavalcante,
Petropolis: Vozes, 2005.

. Ser e Tempo — Parte I. Trad. bras. Marcia de S& Cavalcante,
Petrépolis: Vozes, 1993.

. La ideia de la filosofia e el problema de la concepcion del mundo.
Trad. esp. Jesus A. Escudero. Barcelona: Heder, 2005a.

. “Agostinho ¢ o Neoplatonismo”, In: Fenomenologia da Vida
Religiosa. Trad. bras. Enio Paulo Giachine, Jairo Ferrandin, Renato Kirchner, Petropolis:
Vozes, 2010.

“Os Fundamentos Filosoficos da Mistica Medieval”, In:
Fenomenologia da Vida Religiosa. Trad. bras. Enio Paulo Giachine, Jairo Ferrandin, Renato
Kirchner, Petropolis: Vozes, 2010.

. Notas sobre “a Psicologia das visdes de Mundo”. In: Marcas do
Caminho. Trad. bras. Enio Paulo e Ernildo Stein. Petropolis: VVozes, 2008.

. “Fenomenologia ¢ Teologia”, In: Marcas do Caminho. Trad. bras.
Enio Paulo e Ernildo Stein. Petrdpolis: Vozes, 2008.

. Ontologia. (Hermenéutica da Faticidade). Trad. bras. Renato
Kirchner. Petropolis: Vozes, 2012.

. Interpretacdes Fenomenoldgicas Sobre Aristoteles. Trad. bras.
Enio P. Giachini. Petropolis: Vozes, 2011.

. Phenomenology of Intuition and Expression. Trad. ing. Tracy
Colony. NY: Continuum, 2010.

ADAIR-TOTEFF, Christopher. Neo-Kantianism: The German ldealism Movement. In:
The Cambridge History of Philosophy 1870 — 1945. UK: Cambridge University Press, 2008.

ARAUJO, Paulo Afonso de. A Questio de uma Dimens&o Religiosa no Pensamento de
Martin. Disponivel em:
http://www.editoraufjf.com.br/revista/index.php/numen/article/view/687. Acesso em:
05/2012.

Biblia de Estudo Palavras-Chave Grego-Hebraico. Trad. Almeida Revista e Corrigida. Rio
de Janeiro: CPAD, 2011.


http://www.editoraufjf.com.br/revista/index.php/numen/article/view/687

Biblia King James Atualizada. Niterdi: Trad. Ed. Abba Press & SBIA, 2012.

BROOK, Angus. “Heidegger’s Notion of Religion: the limits of being-understanding”.
Disponivel em:
http://researchonline.nd.edu.au/cgi/viewcontent.cgi?article=1012&context=phil_article.
Acesso em: 05/2012.

BRUUN, Lars. “Reading Heidegger Reading Paul”, In: Back To The Future. 2009.
Disponivel em: http://bibleandcriticaltheory.org/index.php/bct/article/view/234. Acesso em:
05/2012.

CAPUTO, John D. Desmitificando Heidegger. Trad. bras. Leonor Aguiar. Lisboa: Instituto
Piaget, 1993.

CAPUTO, John D. ALCOFF, Linda Martin. Paul among the Philosophers. Disponivel em:
http://www.bu.edu/religion/files/pdf/St.PaulamongthePhilosophers.pdf. Acesso em: 05/2012.

CASANOVA, Marco Antonio. Compreender Heidegger. Petrépolis: VVozes, 2009.

CESAR, Constanca Terezinha M. Os fildsofos através dos textos — De Platdo a Sartre. S&o
Paulo: Paulus, 1997.

CROWE, Benjamin D. Heidegger’s Religious Origins.  Disponivel em:
http://www.thedivineconspiracy.org/Z5263W.pdf. Acesso em 05/2012.

CROWELL, Steven Galt. Neo-Kantism. In: A Companion to Continental Philosophy. Ed.
Scritchley & R. Schroeder. p. 185-197. 1998.

DILTHEY, Wilhelm. A Constru¢do do Mundo Historico nas Ciéncias Humanas. Trad.
bras. Marco Casanova. S&o Paulo: Ed. UNESP, 2010.

DREYFUS, Hubert L. WRATHALL, Mark A. A Companion to Heidegger. Malden:
Blackwell, 2005.

DASTUR, Francoise. Heidegger e a questdo do tempo. Lisboa: Instituto Piaget, 1990.

DUBOIS, Cristian. Heidegger: introducdo a uma leitura. Trad. bras. Bernardo Barros
Coelho de Oliveira. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2004.

FARAGO, France. Compreender Kierkegaard. Trad. Ephraim F. Alves. Petropolis: Vozes,
2006.

FERRY, Luc. Kant: Uma leitura das trés “Criticas”. Trad. bras. Karina Jannini. Rio de
Janeiro: DIFEL, 20009.

FRITSCH, Matthias. Cura et Casus: Heidegger and Augustine on the Care of the Self .
Disponivel em: http://spectrum.library.concordia.ca/6807/.

GONGALVES, Paulo Sérgio Lopes. A religido a luz da fenomenologia hermenéutica
heideggeriana. In. Horizonte. Vol. 10. n.26. p.566-583. 2012.

GUIGNON, Charles B. The Cambridge Companion to Heidegger. New York: Cambridge
University Press, 1993.


http://researchonline.nd.edu.au/cgi/viewcontent.cgi?article=1012&context=phil_article
http://bibleandcriticaltheory.org/index.php/bct/article/view/234
http://www.bu.edu/religion/files/pdf/St.PaulamongthePhilosophers.pdf
http://www.thedivineconspiracy.org/Z5263W.pdf
http://spectrum.library.concordia.ca/6807/

GADAMER, Hans-Georg. Hegel-Husserl-Heidegger. Trad. bras. Marco. A. Casanova.
Petropoles: Vozes, 2012.

. Verdade e Método I: Tragos fundamentais de uma hermenéutica
filosofica. Trad. bras. Flavio P. Meurer. Petrépolis: Vozes, 1997.

Hermenéutica em Retrospectiva: Vol. 1. Heidegger em
Retrospectiva. Trad. bras. Marco A. Casanova. Petrépolis: Vozes, 2007.

HAUBECK, Wilfrid. SIEBENTHAL, Heinrich Von. Nova Chave Linguistica do Novo
Testamento Grego Mateus — Apocalipse. Trad. Nélio Schneider. Sdo Paulo: Targumim &
Hagnos, 2009.

HARRE, Rom. Positivist thought in the nineteenth cetury. In: The Cambridge History of
Philosophy 1870 — 1945. UK: Cambridge University Press, 2008.

INWOOD, Michael. Dicionario Heidegger. Trad. bras. Luisa Buarque de Holanda. Rio de
Janeiro: Jorge Zahar, 2002.

KANT, Immanuel. Critica da Razdo Pura. Trad. Manuela P. dos Santos; Alexandre F.
Morujao. Ed. 5. Lisboa: Fundacdo Calouste Gulbenkian, 2001.

KUHN, Manfred. Interpreting Kant Correctly: On the Kant of the Neo-Kantians. In. Neo-
Kantismo in Contemporary Philosophi. Ed. By Rudolfa. Makkreel and Sebastian Luft. 2010.
Indiana University Press.

LEPADATU, Gilbert Vasile. Early Heidegger’s transition from life to being. Dissertations.
Paper 725. University of Kentucky, 2009. Disponivel em:
http://uknowledge.uky.edu/gradschool_diss/725. Acesso em: 05/2012.

MACDOWELL, Jodo A. A Genése da Ontologia Fundamental de M. Heidgger. Sdo Paulo:
Edigdes Loyola, 1993.

MARTINS FILHO, José Reinaldo Felipe. VICENTE, José Jodo Neves. Heidegger e a
Religido: Uma Interface. In: Revista Filosofia Capital. Vol. 6. Ed. 13. 2011.
http://www.filosofiacapital.org/ojs-2.1.1/index.php/filosofiacapital/article/view/217.  Acesso
em: 05/2012.

MARIAS, Julian. Histéria da Filosofia. Trad. bras. Claudia Berliner. Sdo Paulo: Martins
Fontes, 2004.

MATCALF, Robert. Following the words: Heidegger’s account of religion as nachfolge.
In: JCRT, ed. 10.3, 2010.

Novo Testamento Interlinear Grego-Portugués. Trad. Literal. Barueri: Ed. Sociedade
Biblica do Brasil, 2004.

NETO, Joaquim José Morais. Teologia de Lutero. In:
http://web.unifil.br/docs/revista eletronica/teoloqia/2007 Acesso em: 08/2013.

KISIEL, Theodore. The Genesis of Heidegger’s Begin and Time. London: University of
California Press, 1995.


http://uknowledge.uky.edu/gradschool_diss/725
http://www.filosofiacapital.org/ojs-2.1.1/index.php/filosofiacapital/article/view/217
http://web.unifil.br/docs/revista_eletronica/teologia/2007

RUSSELL, Bertrand. Historia do Pensamento Ocidental. Trad. bras. Laura Alves; Aurélio
Rabelo. Rio de Janeiro: Ediouro, 2003.

RUSSELL, Matheson. Phenomenology and Theology: Situating Heidegger’s Philosophy
of Religion. In: Sophia. Published online: 8 June 2011.

SCHMIDT, Lawrence K. Hermenéutica. Trad. bras. Fabio Ribeiro. Petrépolis: Vozes, 2013.

SHEEHAN, Thomas. “Heidegger’s Introduction to the Phenomenology of Religion, 1920-21
by Thomas Sheehan ™. Disponivel em:
http://www.stanford.edu/dept/relstud/Sheehan/pdf/51%20%201979%20%20PHENOMENOL
OGY%200F%20RELIGION%201920-21.pdf. Acesso em: 05/2012.

SAFRANSKI, Rudiger. Heidegger — Um Mestre da Alemanha Entre o Bem e o Mal. Trad.
bras. Lya Luft. Sdo Paulo: Geracdo Editorial, 2005.

STEIN, Ernildo. Compreensdo e finitude: estrutura e movimento da interrogacao
heideggeriana. ljui: Unijui, 2001.

STANLEY, Timothy. Heidegger on Luther on Paul. In: Dialog: A Jornal of Theology. Vol.
46.n. 1. 2007.

STEGMULLER, Wolfgang. A Filosofia Contemporanea. Trad. bras. Adaury Fiorotti;
Edwino A. Royer. Rio de Janeiro: Forense Universitaria, 2012.

TALIAFERRO, Charles. DRAPER, Paul. QUINN, Philip L. A Companion to Philosophy of
Religion. 22 Edicdo. Disponivel em: http://www.thedivineconspiracy.org/Z5244L .pdf. Acesso
em 05/2012.

VATTIMO, Gianni. Introducdo a Heidegger. Trad. port. Jodo Gama. Lisboa: EdicGes 70,
1998.

VIGO, Alejandro G. Juicio, Contenido Judicativo y Verdad segun Lotze. La
Geltungslogik y su influencia sobre la teoria Del juicio em la tradicion anti-psicologista
de la filosofia de la l6gica alemana. In. Ver. Int. Fil. Vol. 30, n.1, p.65-99, 2007.

VEDDER, Ben. Heidegger’s Philosophy of Religion. Disponivel em:
http://www.ebookee.net/Heidegger-s-Philosophy-of-Religion-From-God-to-the-
Gods 193237.html. Acesso em: 05/2012.

WU, Roberto. Heidegger e o Neokantismo de Windelband e Rickert. In: Revista Estudos
Filosoficos. n.5. 2010.


http://www.stanford.edu/dept/relstud/Sheehan/pdf/51%20%201979%20%20PHENOMENOLOGY%20OF%20RELIGION%201920-21.pdf
http://www.stanford.edu/dept/relstud/Sheehan/pdf/51%20%201979%20%20PHENOMENOLOGY%20OF%20RELIGION%201920-21.pdf
http://www.thedivineconspiracy.org/Z5244L.pdf
http://www.ebookee.net/Heidegger-s-Philosophy-of-Religion-From-God-to-the-Gods_193237.html
http://www.ebookee.net/Heidegger-s-Philosophy-of-Religion-From-God-to-the-Gods_193237.html

